5. Die bildungstheoretische Bedeutung
des Beschreibens

»[..] das Leben birgt in sich selbst die
Macht der Bedeutung, die gliedert, auf-
baut und gestaltet.«

Georg Misch

Dieses Kapitel ist bedeutsamen Werken und damit verbundenen Einsichten zweier
Figuren gewidmet, die im heutigen erziehungswissenschaftlichen und bildungs-
philosophischen Diskurs kaum noch erwihnt werden, nimlich Otto Friedrich Boll-
now (1903-1991) und Georg Misch (1878-1965). Bollnow ist der wichtige Hinweis zu
verdanken, dass die Praxis des Beschreibens nicht nur im Rahmen einer herme-
neutischen Philosophie, sondern — zumindest implizit — auch im Zusammenhang
der Theorie der Bildung von elementarer Bedeutung ist. Diesen Zugang fand Boll-
now allerdings erst sehr spit in seinem Leben, aber er erkannte, wie bedeutsam
die »Vorarbeiten« seines Lehrers Georg Misch gewesen sind, insbesondere dessen
»bahnbrechende Lehre vom evozierenden Ausdruck« (so Grondin 1998, S. 62), die
auch hier im Mittelpunkt stehen soll, wiewohl die Hinfithrung einiger Umwege

bedarf.

5.1 Otto Friedrich Bollnows hermeneutische Philosophie
der Erkenntnis

Der Thematik des>Beschreibens< widmete sich Bollnow zum ersten Mal ausfithrlich
im zweiten Teil der Philosophie der Erkenntnis (Bollnow 1970, 1975), die als philoso-
phische Fundierung seiner anthropologischen Pidagogik gelten kann. Im ersten
Teil — »Vorverstindnis und die Erfahrung des Neuen« — befragt Bollnow erkennt-
nistheoretische Leitbegriffe und versucht sie in ihrer tieferen »Lebensfunktion«
zu begreifen. Diesen Ansatz bezeichnet Bollnow als »anthropologische Redukti-
on«. Mit der Philosophie der Erkenntnis wird eine »anthropologische Riickwendung«
vollzogen, die »selber also anthropologisch fragt, indem sie die leitenden Begrif-
fe, die in der bisherigen Erkenntnistheorie als selbstverstindlich hingenommen

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Die Arbeit am Ausdruck

wurden, in ihrer tieferen Lebensfunktion zu begreifen sucht« (Bollnow 1970, S. 26).
Erst wenn ihre Bedeutung im menschlichen Lebenszusammenhang verstindlich
gemacht werde, sei Erkenntniskritik im Rahmen einer erkenntnistheoretischen
Perspektive méglich, die sich nicht im Sinne der diskursiven Logik erweisen miis-
se, sondern vielmehr angesichts der menschlichen Lebenspraxis und ihrer anthro-
pologischen Voraussetzungen bewihren und als konsistent erweisen konne. Da-
mit wird suggeriert, dass Erkenntnis, auch »rationale« Erkenntnis, »nicht ablgsbar
ist von dem Untergrund der Willensregungen, der Gefiihle und der Stimmungen«
und dass diese »nicht als blofRe Stérungen zu betrachten sind, die man nach Még-
lichkeit auszuschalten versuchen miisse, um dadurch eine objektive Erkenntnis zu
gewinnen, sondern dass sie als unablosbare Voraussetzungen in den Grund der
Erkenntnis selber eingehen« (S. 10).

Die hermeneutische Primisse in Bollnows Ansatz besteht im Postulat, dass es
unmoglich sei, einen Anfang im Erkenntnisprozess auszumachen. »Der Mensch
lebt schon immer in einer verstandenen Welt, und es hat schlechterdings keinen
Sinn, hinter dieses Verstindnis zuriickgreifen zu wollen auf einen Anfangszustand,
wo der Mensch seine Erkenntnis von Grund aus neu aufbauen kénnte.« (Bollnow
1970, S. 23) Die hermeneutische Primisse bestreitet die Moglichkeit eines archi-
medischen Punktes der Erkenntnis, ist aber auch eine Kritik an der Vorstellung ei-
ner reinen Zirkelhaftigkeit von Erkenntnisprozessen. Sie bezeichne vielmehr den
Einsatz von Erkenntnisarbeit, die immer im Lebenszusammenhang selbst beginne
und von dort aus Zusammenhinge zu verstehen versuche. Wihrend die (traditio-
nelle) Hermeneutik lange Zeit als eine Methode der Textauslegung in den geistes-
wissenschaftlichen Disziplinen betrachtet worden ist, kdnne sie als das Grundprin-
zip der Philosophie der Erkenntnis betrachtet werden. Eine derart gewendete an-
thropologisch-hermeneutische Erkenntnistheorie hilt also fest, dass menschliche
Erkenntnis ihrem Wesen nach hermeneutisch ist: »Indem wir diesen Tatbestand
als grundlegend festhalten, sprechen wir von einer hermeneutischen Erkenntnis-
lehre.« (S. 25)

Diese methodischen Ausfithrungen in der Philosophie der Erkenntnis fithren zum
Ansatz einer »hermeneutischen Philosophie«. 1986 macht Bollnow diese Setzung
explizit. Den Grundgedanken einer systematischen Ausrichtung der hermeneuti-
schen Philosophie formuliert er wie folgt:

»Am Anfang einer hermeneutischen Philosophie steht als Grundgegebenheit, auf
deralles andere aufbaut, die einfache Tatsache, dass uns in unserem Lebenimmer
schon ein Verstiandnis des Lebens und der Welt gegeben ist. Wir erwerben es nicht
erst, sondern, sofern wir (tberhaupt leben, verstehen wir auch immer schon die
Welt, in der wir leben.« (Bollnow 1986, S. 94)

Hermeneutische Philosophie macht die Grundgegebenheit, »dass die vertraute
Umwelt immer schon eine in ihrer Bedeutung verstandene Welt ist« (S. 96), zu

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

ihrem Ausgangspunkt. Anstatt zu versuchen, von einem absoluten (begrifflichen)
Anfang aus ein sicheres Erkenntnissystem zu errichten, setzt sie sich mit den
immanenten Voraussetzungen des Verstehens auseinander.

Mit Friedrich Kiimmel unterscheidet Bollnow zwei verschiedene Formen des
Vorverstindnisses. Das antizipierende Vorverstindnis bezieht sich auf ein bestimm-
tes Werk oder eine bestimmte Fragestellung, die durch Interpretation genauer
bestimmt werden sollen, wihrend das mitgebrachte Vorverstindnis das allgemei-
ne Welt- und Lebensverstindnis beinhaltet. »Dieses mitgebrachte Vorverstindnis
ist dem Verstehenden so selbstverstindlich, dass es in der Regel nicht als solches
bewusst ist und erst bei einer Unterbrechung des gewéhnlichen Verhaltens erkannt
wird.« (Bollnow 1986, S. 97) Die hermeneutische Philosophie widmet sich vor allem
dem »mitgebrachten« Vorverstindnis, wihrend das antizipierende Vorverstindnis
im Zentrum des Interesses insbesondere der philologischen und philosophischen
Hermeneutik steht. Gleichwohl macht Bollnow klar, dass eine allzu scharfe Tren-
nung weder moglich noch sinnvoll ist.

5.1.1 Das »Doppelgesicht der Wahrheit«

In der Einleitung des zweiten Teils der Philosophie der Erkenntnis (1975) erldutert Boll-
now zwei Wahrheitsbegriffe: die Seinswahrheit oder personelle Wahrheit einerseits
und die Erkenntniswahrheit andererseits. Wihrend die sogenannte Erkenntnis-
wahrheit historisch der abendlindischen Philosophie und damit der Erkenntnis-
theorie im engeren Sinn zugeordnet werden konne, lasse sich die personelle Wahr-
heit als Teil der Ethik verstehen. Uber diese Differenzierung hinaus seien die Wahr-
heitsverstindnisse aber miteinander verbunden und wiirden sich sogar bedingen,
denn auch Erkenntniswahrheit sei — letztlich — auf eine ethische Problemstellung
zuriickzufiithren (Bollnow 1975, S. 10). Im Zentrum stehe nimlich jeweils die Frage,
welche Bedeutung der Wahrheit fiir das menschliche Leben zukomme.

Die anthropologische Setzung (der Erkenntnistheorie) impliziert die Frage
nach der Art der Verbindung der beiden Wahrheitsverstindnisse oder -begriffe.
Von besonderem Interesse ist hierbei, welche Rolle die Beschreibung im Rahmen
von Erkenntnis und Erkenntnisprozessen spielt oder spielen kann. Ausgehend
von diesen frithen Studien und Reflexionen iiber das Beschreiben lassen sich die
Transformation von Bollnows Fragestellung und Theoriebildung sowie die Genese
seines speziellen Beschreibungsbegriffs nachzeichnen.

Fiir Bollnow ist die Beschreibung ein Mittel der Erkenntnis. Seine Uberlegun-
gen dazu sind in Doppelgesicht der Wahrheit (Bollnow 1975) im Grundton zwar wis-
senschaftsethisch gestimmt, aber dem anthropologischen Denken niher. Es klin-
gen bereits Momente einer erweiterten Betrachtung der Bedeutung des Beschrei-
bens und der Beschreibung an, die Bollnow in den 1980er Jahren explizit und im
Zusammenhang mit einer veranderten Fragestellung aufnimmt (vgl. weiter unten).

14,02.2026, 06:09:53.

m


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Die Arbeit am Ausdruck

Bollnow beginnt ganz von vorn, wenn er sich im Rahmen der Thematik des auf-
merksamen Betrachtens zunichst der Anschauung widmet. Dem philosophischen
Topos der Anschauung widmete sich Bollnow schon im ersten Teil seiner Philosophie
der Erkenntnis.! Dort versteht er Anschauung als das Fundament der Erkenntnis.
Seine Perspektive auf die »reine Anschauung« und ihre Bedeutung im Erkenntnis-
prozess ist zentral fiir die Frage nach dem »Neuenc. Es geht um die Frage, wie eine
Anschauung, in der »die Welt« in einem »ungeteilten Gesamteindruck« (Bollnow
1975, S. 122) gegeben sei, gegenstindlich werden kénne. Es ist dieser Zusammen-
hang, in dem fiir Bollnow die Beschreibung als Mittel der Erkenntnis sowohl in
ihrer »wissenschaftlichen« (objektiven) als auch in ihrer ethischen (wertgebunde-
nen) Dimension zentral wird.

Mit dem Verweis auf das kantische Diktum, wonach Anschauungen ohne Be-
griffe blind seien (und Begriffe ohne Anschauungen leer), kritisiert Bollnow die
schnelle Folgerung, dass alle Erkenntnis bei der Anschauung beginne und von dort
zu den Begriffen aufsteige (vgl. Bollnow 1970, S. 70). Als Beispiel fithrt er die Pad-
agogik an, die »den Ausgang von der Anschauung zum Grundprinzip einer gesi-
chertes Wissen vermittelnden Didaktik gemacht« habe (ebd.) - so beispielsweise
Pestalozzi, der »die Formen alles Unterrichtens den ewigen Gesetzen unterwer-
fen« wollte, »nach welchen der menschliche Geist von sinnlichen Anschauungen
sich zu deutlichen Begriffen erhebt« (Pestalozzi, zit. in Bollnow 1970, S. 70). Ana-
log zu Boehm (vgl. weiter unten) wendet Bollnow ein, dass dieser Ansatz seiner
Grundlage entbehre, »sobald wir erkannt haben, dass wir uns von vorherein in
einer vertrauten, in irgendeiner Weise schon immer verstandenen Welt bewegen«
(S. 71). Aufgrund dieses Vorverstindnisses hitten wir »schon immer irgendwie ver-
standen und kommen gar nicht zu dem, was nach der iiberlieferten Theorie (Kant)
am Anfang stehen sollte: der reinen und unbefangenen Anschauung. Wir haben
die Anschauung schon immer irgendwie itbersprungen.« (ebd.) Damit stellt sich
die Frage, ob und wie der Anschauung unter diesen Vorbehalten im Erkenntnis-
prozess grundlegende Bedeutung zukommt.

Der Zusammenhang von Sehen und Verstehen ist so elementar wie auch rit-
selhaft, es ist daher kein Wunder, dass er nicht nur ein Topos der Philosophiege-
schichte ist. Der Bildtheoretiker und Philosoph Gottfried Boehm betont, dass »die
kantische Uberlegung, wonach alle Anschauung sinnlich sei, eine weitgehende In-
terpretation« darstelle, in der die Wahrnehmung zunichst lediglich ein rezeptives
Vermogen reprasentiere (1997, S. 296). Sie wird als Voraussetzung oder »Stoff« ver-
standen, wobei ihr erst der »intellektuelle Prozess«, verstanden als Begriffsbildung,
den Rang der Erkenntnis verleihe. (ebd.) Psychologisch kénnte man in diesem Zu-
sammenhang auf die Differenz von Empfindung und Wahrnehmung hinweisen.

1 Vgl. das fiinfte Kapitel von »Das Vorverstindnis und die Erfahrung des Neuenc, das ganz der
Anschauung gewidmet ist (Bollnow 1970).

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Doch mit der Feststellung, dass Begriffe ohne Anschauung blind, Anschauungen
ohne Begriffe dagegen leer seien, um die kantische Formel erneut aufzugreifen,
ist noch nichts iiber die Art des Verhiltnisses von Anschauung und Begriff oder
die Anschauung selbst gesagt. (vgl. ebd.) Vielmehr wird hier die wahrnehmbare,
aber begrifflich noch unbestimmte Stelle markiert, an welcher die Arbeit an einem
Logos der Sinne beginnt, ein sinnliches Verstehen und Deuten. Die hermeneutische
Kritik, so Boehm, wendet sich

»gegen die aufklarerische lllusion, es existiere eine Art neutrales Sehen. Eine ba-
sisgebende Visualitit, die sich auf die Inhalte, die sie liefert, nicht auswirke. Die
Welt des Auges begriindet vielleicht nicht einen Logos, aber doch verschiedene
Logoi, die, miteinander vergleichbar, sich in einer Konkurrenz der Plausibilitat be-
finden.« (S. 297)?

Bollnow weist entsprechend darauf hin, dass wir die Anschauung immer schon
irgendwie »iibersprungen« hitten. Dieses Uberspringen kann m.E. in zweifacher
Weise verstanden werden: Einmal im wissenschaftlichen oder wissenschafts-
theoretischen Sinne, weil bzw. wenn die Anschauung unreflektiert als Anfang
und Grundlage im Erkenntnisaufbau angenommen, dabei aber tberflissig und
vernachlissigbar wird, sobald man wihnt, sich auf dem Boden gesicherten be-
grifflichen Wissens zu bewegen. Einmal begriffen, interessiert den mit diesen
Begriffen Hantierenden oft kaum noch, wie dieses zu Stande kam. Dann wird die
Anschauung aber auch im praktischen Lebenszusammenhang »iibersprungen,
wenn der normale Gang der Tagesgeschifte gewdhrleistet werden soll. Diese
zweite Art des Uberspringens ist aufschlussreich hinsichtlich der Frage nach
einem angemessenen Verstindnis von Anschauung bzw. der Moglichkeit der
reinen Anschauung. »Uberspringen« bedeutet nach Bollnow ja gerade nicht, dass
Anschauung keine Rolle spiele. Priziser wire vielleicht die Bezeichnung »implizit«
oder »unbeachtet bleiben«. Im alltiglichen Leben wird Anschauung sozusagen
nur im schwachen Sinne »praktiziert« und als solche selbst nicht thematisch: »Im
taglichen Leben ist der Blick schon immer verstellt durch die Befangenheit im
>Betrieb«. Die Menschen wissen die Dinge zu nutzen, zu gebrauchen, sie sind
gewissermaflen eingeschmolzen in ihr tigliches Geschift.« (Bollnow 1970, S. 72)
Fiur Betrachtung und Anschauung ist aber mehr erforderlich: »Dazu muss der
Mensch zuriicktreten aus dem Getriebe des tiglichen Lebens, darf nichts mehr
von den Dingen wollen, um sie nur noch anzuschauen, frei und unbefangen
den Dingen hingegeben.« (Ebd.) Bollnow hebt hervor, dass das, was er als »reine
Anschauung« bezeichnet, nicht als eine ganz andere Anschauung zu verstehen ist
als jene, die im alltiglichen Leben zum Tragen kommt. Das mag zunichst paradox
klingen:

2 Vgl. zu diesem Themenzusammenhang Park und Reichenbach (2014).

14,02.2026, 06:09:53.

173


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Die Arbeit am Ausdruck

»Die reine Anschauung steht nicht am Anfang, sie ist eine héhere Leistung, zu
der sich der Mensch erst erheben muss. Und trotzdem ist sie die urspringliche
Verfassung des Menschen. [..] Das Problem ist also, dass diese Urspriinglichkeit
der Anschauung nicht selber am Anfang steht, sondern immer schon iibersprun-
genistund nurim Rickgang, in einer Gegenbewegung gegen die>natirliche<Ent-
wicklung des Lebens gewonnen werden kann. Die Anschauung legt frei, was unter
der Hand schon immer geschehen ist, was in einer unausdriicklichen, indirekten
Weise schon immer geleistet worden ist. Das kldrt zunichst die unbehagliche Si-
tuation, dass der praktische Umgang mit der Welt zwar notwendig das Erste ist,
dass darin aber immer schon von etwas Gebrauch gemacht wird, was vorher hitte
geschehen sein miissen. Diese immer schon tibersprungenen Urspriinge werden
jetzt in der reinen Anschauung ans Licht gebracht.« (Bollnow 1970, S. 73)

Damit ist ein gemeinsamer Bezugspunkt von »Logos« und »Ethos« gewonnen bzw.
damit werden die Aspekte in gewissem Sinne zusammengefiihrt:

»S0 bestatigt sich von der Seite der Erkenntnis her, was sich auch vom Ethischen,
besser von der ganzen Lebensverfassung des Menschen her zeigen ldsst: dass der
Mensch so beschaffen ist, dass er sein eigenstes Wesen erst im Rickgang zu sei-
nem verborgenen Ursprung gewinnen kann, dass sein>Ursprungc<nie im zeitlichen
Sinn am Anfang liegt, sondern erst in einer ausdriicklichen Gegenbewegung ge-
gen den zunichst gegebenensuneigentlichen<Zustand gewonnen werden muss.«
(Bollnow 1970, S. 73)

Der Ausdriicklichkeitscharakter, der dieser Gegenbewegung eigen ist, die Moglichkeit
der »Umkehr«, bezeugt fiir Bollnow die Fragilitit menschlicher Erkenntnisprozes-
se.

»Von hier aus wird das Erkenntnisproblem in seinem letzten Sinn ein ethisches
Problem, und gerade die Anschauung bezeichnet die Stelle, wo beides unmittel-
bar zusammenhdngt. In der Hingabe an die reine Anschauung verwandelt sich
der Mensch selber in seinem innersten Wesen. Und die Anschauung wird dem
Menschen nicht als selbstverstindliches Geschenk gegeben, so dass er die Augen
aufzuschlagen braucht, um anzuschauen, sondern muss erst in einer anstrengen-
den Leistung gewonnen werden. [...] So also entsteht die Frage: Wie gelingt diese
eine eingreifende innere Umkehr erfordernde Leistung?« (Bollnow 1970, S. 74)

Wichtig scheint m.E. vor allem auch der Hinweis, dass die Umwendung zur An-
schauung einer Anstrengung bedarf. Mit Anstrengung ist aber weniger eine intensi-
ve Tatigkeit gemeint als vielmehr ein Bemiihen um eine bestimmte Haltung, die ih-
rerseits auf giinstige zeit-riumliche Bedingungen angewiesen ist. Es sei »eine ganz
andre Verfassung erforderlich, die Mufe, mit der der Mensch aus seinen Geschif-

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

ten heraustritt, und eine ruhig und heiter gestimmte Seele« (ebd.). Die Anschauung
erfordert — und sei es nur als Abglanz — einen Zugang zur vita contemplativa.

In Doppelgesicht der Wahrheit (1975) kniipft Bollnow an diese anthropologischen
Voraussetzungen an. Es seien nach dem »Geist des Misstrauens« mit einer je »neu
gewonnenen Unbefangenheit die ersten Schritte im Aufbau der Erkenntnis zu ver-
gegenwartigen« (S. 121). Das wichtigste Werkzeug bei »dieser sich ins einzelne ver-
tiefenden Betrachtung ist die Unterscheidung des einen vom anderen« (S. 122).
Schon an dieser Stelle wird deutlich, dass es sich bei diesem anderen Vorgehen
nicht um einen wahrnehmungsphysiologischen Vorgang handeln kann, sondern
vielmehr um eine Praxis und Haltung der reflektierenden Anschauung und Theo-
riebildung. Bollnow betont die bewusste »Haltung« oder »Bereitschaft«, insbeson-
dere um »bei Entwicklungsprozessen, in denen etwas Neues hervortritt, das im
Fritheren noch nicht enthalten war und das sich aus diesem nicht ableiten lisst,
dieses Neue als etwas Neues zu erkennen« (ebd.). Das differenzierende Betrach-
ten und Aufrechthalten des so Wahrgenommenen erfordere besondere Aufmerk-
sambkeit, »denn eine natiirliche Neigung dringt den Menschen dazu, das neu Be-
gegnende moglichst schnell in den Umkreis des schon Bekannten einzuordnen.
Sie bildet dann, wenn das nicht gleich gelingt, Erklirungen aus, die eine solche
Reduktion erméglichen.« (Ebd.) Dabei kommt der unterscheidenden Betrachtung
eine Schlisselstellung zu, sie erweist sich (in einer »erkenntnistheoretischen« Fra-
gestellung) als Herausforderung sprachlicher Moglichkeiten. Bollnow erkennt hierin
die Bedeutung der Beschreibung: »Das beste Mittel, sich das in der Anschauung
Gegebene zu vergegenwirtigen und dem anderen mitzuteilen, ist die Beschreibung,
d.h. die Wiedergabe des Angeschauten im Medium der Sprache.« (S. 123, Hervorh.
A.P)

5.1.2  Versuch iiber das Beschreiben (0. F. Bolinow, 1989)

Schon in Doppelgesicht der Wahrheit (1975) unterscheidet Bollnow zunichst sachlich
objektivierende Beschreibungen von jenen, die in alltiglicher Praxis notwendig
sind. Die Bezeichnungen »sachlich« und »objektiv« sind etwas irrefithrend, da sie
eine regelgeleitete Methode suggerieren. Dabei ist gerade das Gegenteil der Fall.
Das wird deutlich durch eine Charakterisierung des Beschreibens, wie es Bollnow
versteht:

»Diese Beschreibung ist zunachst Mittel der Ubermittlung des Aufgenommenen
an einen anderen. Sie geschieht im Gesprach oder auch in schriftlicher Form. Die
Beschreibung ist aber darliber hinaus ein Mittel der eigenen Vergegenwartigung
und des tieferen Eindringens in den Gegenstand und gewinntinsofern in der Wis-
senschaft eine besondere Bedeutung.« (Bollnow 1975, S.123f.)

14,02.2026, 06:09:53.

175


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Die Arbeit am Ausdruck

Im Zusammenhang des Beschreibens ist das zeitlich vorausgehende Beobachten
bedeutungsvoll. Dabei ist aber nicht das systematisch forschende Beobachten ge-
meint, sondern »ein nicht vorher fixiertes Offensein fiir das, was sich nicht an
Vorausgesehenem zeigt« (S. 136), also eine Art Offenheit gegeniiber einem (Beob-
achtungs-)Gegenstand, von welchem noch unklar ist, was und wie er ist.

Frithjof Rodi bezeichnete Bollnows »erste« Theorie der Beschreibung als ein
»Stiick Wissenschaftsethik« (1997, S. 75). Das ergibt insofern Sinn, als die Beschrei-
bung als Mittel der Erkenntnis ein zentrales Motiv in Doppelgesicht der Wahrheit
darstellt und dort als eine immer wiederkehrende Aufgabe jeder Wissenschaft be-
zeichnet wird. Korrigiert wird damit die Vorstellung, dass die Beschreibung ein
der >eigentlichen< Wissenschaft dusseres Vorstadium sei, auf dem diese dann auf-
baue. Vielmehr bestehe ein Verhiltnis wechselseitiger Abhingigkeit, wobei in der
Beschreibung eine Kraft liege, die das Abgleiten in wissenschaftliche Routine ver-
hindere, da sie zur Selbstkritik zwinge (vgl. Bollnow 1975, S. 138).

Im Jahre 1979, vier Jahre vor seinem 80. Geburtstag, begann fiir Bollnow eine
neue Phase seines philosophischen Arbeitens. Sein ehemaliger Schiiler Rodi fasste
die in der Folge entstandenen Schriften Bollnows unter dem Begriff »Spitwerk«
zusammen. Am Beginn dieser neuen Schaffensphase stand die Einladung zu ei-
nem Vortrag, fiir den Bollnow gebeten worden war, sich noch einmal mit den eige-
nen philosophischen Anfingen zu befassen und dabei iiber die Bedeutung seines
Lehrers Georg Misch zu sprechen.? Es seien vor allem neu in Bewegung geratene
Ideen zu einem hermeneutischen Philosophieren gewesen, in welchem, so Bollnow
im April 1979 an Rodi, »die schopferische Leistung des Sehen-lassens« eine beson-
dere Stellung einnehmen sollte (Brief an Rodi vom 8.4.1979, zit. n. Rodi 1997, S. 61,
vgl. Fn. 4). Rodi zufolge markiert der Brief den Anfang einer neuen Phase inten-
siven philosophischen Arbeitens, in welcher Bollnow einen grossen Teil der schon
im Brief genannten Themen und Projekte schliesslich ausarbeiten sollte (vgl. ebd.).
Wie sehr ihn die erneute Beschiftigung mit dem »Gottinger Kreis« angeregt hat,
driickt Bollnow folgendermassen aus:

»Die Perspektiven, die sich mit dem letzten Bochumer Vortrag ergeben haben,
haben mir einen neuen Schwung gegeben und mich geradezu verjingt. Ich freue
mich auf die (gelassen vorangehende) Fortfiihrung dieser Arbeit. Die Paddagogik
des Barock kann deswegen ruhig wieder in den Winterschlaf gehen.« (Bollnow
Brief an Rodi vom 20.7.1979, zit. n. Rodi, ebd.)

Bollnows Briefe aus dem Herbst 1979 seien dann aber, so Rodi, voller Pline und
ungeduldigem Dringen gewesen. Uber den Vortrag hinaus widmete sich Bollnow

3 Der Vortrag mit dem Titel »Uber Lebensphilosophie und Logik. Georg Misch und der Got-
tinger Kreis« wurde 1980 in der Zeitschrift fiir philosophische Forschung publiziert (Band 34,
S. 423-440).

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Georg Mischs Vorlesungen zur Logik, die Misch in Géttingen zwischen 1919 und
1935 insgesamt vier Mal gehalten hatte. Bollnow, der mit diesen Vorlesungen gut
vertraut war,* arbeitete mit den Transkriptionen und dem Editionsmaterial, das
sich in Bochum befand. Unter dem Titel Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Phi-
losophie des Lebens fullt die Darstellung von Mischs philosophischem Denken mehr
als die Hilfte des zweiten Bandes der Studien zur Hermeneutik (vgl. ebd.).> Aller-
dings reichte Bollnows Zeit nicht, um die »schopferische Leistung des Sehen-las-
sens« systematisch darzustellen. Die Bedeutung, die Bollnow mit dieser Thematik
verband, kommt in seinen Briefen zum Ausdruck. Im Herbst 1988 schreibt er:

»Es ist schon ernst gemeint, wenn ich sage, dass ich wiinschte, jetzt von vorn an-
fangen zu kénnen. In schlaflosen Stunden sehe ich die Moglichkeit einer herme-
neutischen Philosophie, aberich fihle mich wie Moses vor dem gelobten Land: ich
sehe, wie es weitergehen miisste, aber ich weif3, dass ich eine so grofle Aufgabe in
meinen Jahren nicht mehr unternehmen darf.« (Brief an Rodi vom 10.10.1988, zit.
n. Rodi 1997, S. 62f)).

Und ein Jahr spiter: »Das Fernziel einer hermeneutischen Philosophie — mit starker
Beriicksichtigung der Beschreibung — wird wohl ein siifier Traum bleiben. [...] Ich
sehe die Moglichkeiten, aber mit meinen Jahren ist es so spit.« (Brief an Rodi vom
5.12.1989, zit. n. Rodi 1997, S. 79)

Wie sehr die Auseinandersetzung mit Georg Misch Bollnow ermdglichte,
vertraute Fragen anders zu betrachten (zum »Sehen-lassen zu kommen«), zeigt
sich dann in seinem Versuch iiber das Beschreiben (1989). Bollnow beschreibt, was
geschieht, wenn innerhalb der handwerklich-technischen Welt »etwas nicht so
geht, wie wir es uns vorgestellt haben« (1989, S. 58). Wir sind dann gezwungen,
den Gang der Dinge zu unterbrechen, genau hinzuschauen, und missen die
Sachlage oder den Gegenstand neu oder anders erfassen. Damit kann aus den
Bediirfnissen der Praxis eine Theorie entstehen. Allerdings handelt es sich dann
»um eine Theorie um der Praxis willen« (ebd.). Bollnow betont, dass er diese
theoretische Reflexion und ihre Kategorien aus der Praxis gewonnen hat und ihre
Gegenstinde daher weiterhin unter diesem Gesichtspunkt betrachtet, das heisst
»als Material, das es zu gebrauchen gilt oder als Verfahren, das man anwenden
kann, [...] nicht aber auf das hin, was die Dinge — soweit sich der Begriff des Dings
itberhaupt noch sinnvoll anwenden lasst — als Naturgebilde von ihnen selbst her
sind« (ebd.). Es treibt ihn die Frage an, welche Moglichkeiten der Artikulation
dariiber hinaus moglich sind: »Sind wir in diesem Verstindnis wie in einem Kifig

4 Bollnow habilitierte sich 1931 an der Universitat Gottingen, auch und insbesondere mit der
Unterstiitzung Georg Mischs.
5 Eine systematische wissenschaftliche Edition der Vorlesung liegt seit 1994 vor (Misch 1994).

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Die Arbeit am Ausdruck

eingeschlossen [..] oder ist es moglich, iiber das anfinglich gegebene Verstind-
nis hinauszugehen und auch grundsitzlich Neues zu erfahren, etwas, das im
vorhandenen Verstindnis nicht enthalten ist?« (ebd.) Und, reichlich pathetisch
anmutend: »Ist die Welt des praktischen Umgangs wirklich die ganze Welt oder
gibt es, gewissermaflen hinter ihr, noch eine andre Welt mit einem eigenen Wesen
und einer eigenen Schénheit? Und wenn ja, wie konnen wir einen Zugang zu ihr
gewinnen?« (S. 59) Dass es diesen Zugang gibt oder geben muss, steht fiir Bollnow
jedoch ausser Frage. Allerdings betont er die Schwierigkeit der Thematik, die
immer Gefahr laufe, in unverbindliches Reden abzugleiten (vgl. ebd.).

Da es natiirlich Beschreibungen verschiedenster Art gibt, versucht Bollnow
gleichsam exemplarisch, verschiedene Formen zu analysieren. Dabei geht es ihm
nicht darum, eine Typologie von Beschreibungsformen aufzustellen; viel eher
handelt es sich um ein notwendiges Vorgehen, um die von ihm gesuchte Form des
Beschreibens herauszuarbeiten (vgl. S. 59f.). Beschreibungen kommen im prakti-
schen Leben im Allgemeinen die Aufgabe zu, »einem andern eine Sache, die man
kennt, die er aber nicht kennt, vorzustellen« (S. 60). Der Weg zum Bahnhof wird
beispielsweise durch die Angabe markanter Merkmale (Kreuzung, Gebiude etc.)
beschrieben. Die Beschreibung dient der Orientierung. Oder ein verlorener Koffer
wird im Fundbiiro beschrieben. Dabei ist es sinnvoll, neben allgemeinen Angaben
auch >zufillige¢, individuell-typische Merkmale, etwa eine beschidigte Ecke, zu
beschreiben, damit der Koffer identifiziert werden kann. Zusammengefasst lasst
sich fiir Beschreibungen im praktischen Leben sagen, dass es dabei selten um ein
vollstindiges Bild der jeweiligen Sache geht, sondern um eine Beschreibung jener
Merkmale, die fur die jeweiligen Zwecke sinnvoll sind.

Von dieser Form der Beschreibung, die Bollnow »praktisch« nennt, hebt er die
»sachliche« Beschreibung ab. Sehr ausgeprigt wird diese Form der Beschreibung
in den Wissenschaften angewandt, und zwar sowohl in den beschreibenden als
auch in den theoretischen Wissenschaften, »denn auch hier ist vor aller Erklirung
oder Deutung, vor aller Theoriebildung, eine genaue Beschreibung des zu behan-
delnden Gegenstandes erforderlich« (S. 61). Diese Form der Beschreibung, der sich
Bollnow schon in Doppelgesicht der Wahrheit ausfithrlich gewidmet hat (vgl. 1975, S.
128f%.), schloss damals seine erste Reflexion iiber das Beschreiben ab. 1989 geht es
Bollnow aber darum, diese Auffassung zu erweitern. Nach erneuter Darstellung
der sachlichen Beschreibung stellt er fest, dass auch diese Beschreibungsform im
Bereich der aus der Praxis entwickelten Theorie verbleibe:

»Das hier Beschriebene wird durch die genaue Beobachtung aus einem leben-
digen, gefithlsmafiig verbundenen Du zu einem gefiihlsmaflig gleichgiiltigen Es
verwandelt. So sind wirauch bei andern Wesen (ich benutze abkiirzend diese noch
unbestimmte Bezeichnung), nicht imstande, im Sinne der einleitend entwickel-
ten Fragestellung auf das zu héren, was sie von sich aus zu sagen haben. Hier setzt

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

eine ganz andre Einstellung ein, und mit ihr wird auch eine ganz andre Form der
Beschreibung erforderlich.« (Bollnow 1989, S. 62)

Was sind nun aber jene Situationen, in denen eine »ganz andre Form der Beschrei-
bung« notwendig wird? Bollnow fihrt Beispiele auf, die zwar auch alltiglicher Art
sind, die aber dennoch nicht im praktischen Leben eingebunden sind, sondern
dieses vielmehr irritieren bzw. unterbrechen. Er schreibt:

»Es gibt im Leben Augenblicke, wo in der gewohnten, uns selbstverstidndlich ge-
wordenen Welt pl6tzlich etwas aufbricht, das uns aus dem alltaglichen Leben her-
auswirft: das reine Blau einer Glockenblume am Wegrand im Walde, der Harzge-
ruch im sommerlich heifien Kiefernwald, die weifie Seerose auf dem abgriindig
schwarzen Wasser des Teichs, oder auch der hilflos erstaunte Blick eines Kindes.
Wir spliren, dass da etwas ist, das uns anspricht, das uns etwas zu sagen hat, das
in dieser Weise Anspriiche an uns stellt, denen wir uns stellen mussen.« (S. 59)

Aber diese Augenblicke des »Erschreckens«, das Bollnow mehr mit dem platoni-
schen Staunen vergleicht als mit einem drohenden Unbekannten verbindet, gehen
meist schnell voriiber. Der Mensch bleibt meist etwas »hilflos« zuriick mit dem Ge-
fihl, seltsam angerithrt worden zu sein. »Das einzige Mittel, das hier bleibt«, so
Bollnow, sei der Versuch, »sich erst einmal in einer genauen Beschreibung dessen
zu vergewissern, was ihm da widerfahren ist.« (Ebd.)

Damit erhalte die Beschreibung eine zentrale Bedeutung im Aufbau der Phi-
losophie, »denn sie allein bietet die Méglichkeit, das allzu leicht Entschwindende
festzuhalten und seine >Botschaft« tiefer zu ergriinden« (ebd.). In deutlicher Ab-
grenzung von der sachlichen Beschreibung bezeichnet Bollnow diese »ganz andre
Einstellung«, die mit einer »ganz andren Form der Beschreibung« einhergeht, als
»artikulierende Beschreibung« (Bollnow 1989, S. 62, Hervorh. A.P.).

»Warum, so kdnnen wir fragen, macht uns die liebevolle Beschreibung (etwa) ei-
ner Stadt, die wir kennen, also nicht erst durch die Beschreibung kennen lernen,
einen so grofSen Genuss? Es liegt wohl daran, dass wir sie durch die Beschreibung
in einer neuen Weise kennen lernen, dass uns darin etwas aufgeht, das wir zuvor
nicht oder doch nicht so gesehen haben, und wir jetzt mit Staunen fithlen: Ja, so
ist es, dunkel habe ich es schon lange empfunden, aber jetzt erst sehe ich es rich-
tig. Die Beschreibung ldsst uns erst richtig sehen. Es ist ein begliickendes Gefiihl
der Evidenz. Und vielleicht ist dies tiberhaupt die urspriingliche Form der Evidenz
und die in der Logik behandelte Evidenz des Urteils erst eine daraus abgeleitete
Form.« (Bollnow 1989, S. 62)©

6 Mit dem Stichwort Beschreibung und Evidenz sei hier an die rhetorische Figur der Ekphrasis
erinnert, die in Kapitel 2 reflektiert wurde.

14,02.2026, 06:09:53.

179


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Die Arbeit am Ausdruck

Die artikulierende Beschreibung, und darin liegt ihre Herausforderung, soll »tref-
fend« sein. »Aber das die Sache treffende Wort ist ungleich schwerer zu finden als
zuvor bei der um Genauigkeit bemiihten sachlichen Beschreibung.« (S. 63) Es ist
ein mithsames Ringen um Sprache und die treffenden Worte. Das liegt daran, dass
der zu beschreibende Gegenstand nicht von Anfang an feststeht, sondern durch die
Beschreibung — das ist ihr eigentlicher Sinn - iiberhaupt erst hervorgebracht wird.

»Die Beschreibung gewinntso dem bis dahin Ungesagten und unsagbar Scheinen-
den ein neues Stiick des Sagbaren ab. Sie ist als das Gestalten aus dem Ungestal-
teten eine schopferische Leistung. Wir kdnnen auch sagen, dass die Beschreibung
im Beschreiben ihren Gegenstand erst hervorbringt.« (S. 63)

Mit Bezugnahme auf Georg Mischs Konzept des »evozierenden Sprechens« (1994)
und Josef Kdnigs Uberlegungen zur »Natur der dsthetischen Wirkung« (1978) erwei-
tert Bollnow seine Ausfithrungen zur artikulierenden Beschreibung und verweist
auf ein theoretisches Bezugsfeld. Die grundsitzliche Unterscheidung ist nun je-
ne zwischen der sachlichen und der artikulierenden Beschreibungsform. Die erneute
Beschiftigung mit den >Gottingern« brachte Bollnow offensichtlich dazu, die Frage
der Beschreibung erneut aufzunehmen und um die Form der artikulierenden Be-
schreibung zu erweitern. Zugleich wird ihm dabei klar, dass er nicht einfach einen
schon begonnenen Gedanken weiterentwickelt hat, sondern viel eher an den (oder
einen) eigentlichen Anfang gekommen ist. Denn die artikulierende Beschreibung
impliziert einen wesentlich anderen Begriff von Beschreibung und ist nicht einfach
als eine weitere mogliche Form zu verstehen.

Mit dem »Versuch iiber das Beschreiben« zeigte sich also, dass es, um zu dieser
anderen Auffassung der Dinge zu gelangen, nicht ausreicht, eine formale Erweite-
rung des Beschreibungsbegriffs vorzuschlagen. Vielmehr ist ein anderer theoreti-
scher Zugriff erforderlich, ein anderes Schauen gefragt. Beide damit verbundenen
Fragekomplexe verweisen aufeinander: Nach dem Wesen der Dinge zu fragen ver-
langt, wenn man so will, nach einer angemessenen Theorie der Beschreibung, die ein
»Zu-sehen-lassen-Kommen« zu ermdoglichen verspricht. Und eine Beschreibung,
der es um ein »Zu-sehen-lassen-Kommen« geht, ist dezidiert an der Prignanz der
Eigenprisenz der Dinge interessiert. Die besondere Herausforderung besteht dar-
in — und damit kommt der Anspruch einer Grundlegung der hermeneutischen Phi-
losophie unter Beriicksichtigung der Kategorie der Beschreibung zum Ausdruck —,
diese besondere Auffassungsweise als integralen Teil einer allgemeinen Erkennt-
nislehre zu begriinden. »Es wire verkehrt«, so Bollnow, »diesen Auffassungswei-
sen den Erkenntniswert abzusprechen, nur weil sie nicht den Anforderungen eines
streng rationalen Erkenntnisbegriffs entsprechen, und sie als unverbindliches Ge-
rede beiseitezuschieben.« (1989, S. 73)

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

5.2 Hermeneutische Logik (Georg Misch)

Der oben schon erwihnte Vortrag Bollnows aus dem Jahr 1979, Lebensphilosophie und
Logik — Georg Misch und der Gottinger Kreis, ist ein aufschlussreiches Zeugnis fur die
Frage einer erkenntnistheoretisch orientierten Fassung eines erweiterten Beschrei-
bungsbegriffs. Es geht darin in erster Linie um die (Wieder-)Aufnahme einer his-
torisch vernachlissigten Diskussion innerhalb der philosophischen Hermeneutik,
auf die Bollnow aufmerksam machen will. Wihrend die philosophische Hermeneu-
tik allgemein durch die Linie Husserl, Heidegger und Gadamer bestimmt werde,
vernachlissige man, so Bollnow, die an die Spitphilosophie Diltheys ankniipfende
Linie (vgl. 1980, S. 423). Bollnow beginnt mit einer Wiirdigung des Werks und der
Wirkung Gadamers. Dessen Werk Wahrheit und Methode — Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik (1975)7 habe wesentlich mit dazu beigetragen, die Hermeneutik,
nachdem sie lange Zeit unter der Vorherrschaft der an den Naturwissenschaften
orientierten Wissenschaftstheorie als unwissenschaftlich beiseitegeschoben wor-
den sei, wieder in den Mittelpunkt des Philosophischen zu stellen. Zudem habe
das Werk vor allem in den Sozialwissenschaften lebhafte Diskussionen ausgelost
(vgl. Bollnow 1980, S. 423). Es stelle sich aber die Frage, ob die Problemstellung
des Werks, die durch die Linie Husserl-Heidegger—-Gadamer bestimmt sei, nicht
zu einseitig sei und ob dabei nicht eine andere, von der Spitphilosophie Diltheys
ausgehende und zu den Namen Georg Misch und Hans Lipps fithrende »Linie«
iibersehen worden sei (vgl. ebd.).

Bollnow war daran gelegen, »das wieder in die Diskussion zuriickzuholen, was
seinerzeit schon in Gottingen geleistet und dann unter dem Zwang der politischen
Ereignisse in Vergessenheit geraten war« (ebd.). Dabei gehe es um Grundsitzli-
ches, um nicht weniger nidmlich als um das Verhiltnis von Natur- und Geistes-
wissenschaften und speziell um das Verhiltnis von wissenschaftlicher Erkenntnis
und unmittelbarer Lebenserfahrung, das vom Gottinger Kreis dezidiert anders ak-
zentuiert worden sei als in den Diskussionen im Anschluss an Wahrheit und Metho-
de. Schon mit diesem Titel zeige sich Gadamers Trennung von methodisch-wis-
senschaftlicher Erkenntnis einerseits und einer alle wissenschaftliche Methodik
iiberschreitenden Erfahrung von Wahrheit, wie sie in der Kunst und der Herme-
neutik gegeben sei andererseits (vgl. S. 428). Das Problematische an dieser Tren-
nung ist Bollnow zufolge, dass »damit der in der Hermeneutik erfassten Wahrheit
die Moglichkeit einer methodischen Sicherung genommen wird« (ebd.). An die-
ser Stelle sind fiir Bollnow die Ansitze der Gottinger und allen voran derjenige
Georgs Mischs bedeutsam. Bollnow erinnert daran, dass Misch bereits 1924 in sei-
nem Aufsatz Die Idee der Lebensphilosophie in der Theorie der Geisteswissenschaften (1926)

7 Original 1960.

14,02.2026, 06:09:53.

181


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Die Arbeit am Ausdruck

darauf hingewiesen habe, dass die (itber-)scharfe Trennung von Natur- und Geis-
teswissenschaften letztlich in der besonderen Lage der Wissenschaften um 1870
begriindet gewesen sei (vgl. Bollnow 1980, S. 429).

Tatsichlich geniesst der sogenannte Gottinger Kreis keine allzu grosse Reso-
nanz; was fir die Rezeptionsgeschichte von Helmuth Plessners Werk gilt, trifft
auch auf das philosophische Schaffen seines Kollegen Georg Misch zu. Die beruf-
liche Entlassung aus rassischen Griinden durch das nationalsozialistische Regime
und die damit verbundene Schmihung seiner Arbeiten trugen zu einem vorliufi-
gen Vergessen von Person und Werk bei. Hinzu kommt, dass mit »philosophischer
Hermeneutik« fast automatisch, zumindest in erster Linie, die Namen Gadamer
und Heidegger assoziiert werden und erst in zweiter Linie, wenn tiberhaupt, die
Namen Misch, Lipps und Bollnow.

Zwar kann die vorliegende Arbeit nicht eine umfassende Auseinandersetzung
mit der Hermeneutik leisten. Aber die Beschiftigung mit den hermeneutischen
und lebensphilosophischen Uberlegungen Georg Mischs ist von der These geleitet,
dass es sich hierbei um ein eigenstindiges Konzept philosophischer Hermeneu-
tik handelt, das fiir bildungstheoretische Uberlegungen fruchtbar gemacht werden

kann.®

5.2.1 Philosophiegeschichtliche Bemerkungen

Eine philosophiegeschichtliche Situierung der philosophischen Hermeneutik ist
aber auch darum sinnvoll, weil Rezeption und Deutung hauptsichlich an den Ar-
beiten Gadamers orientiert sind. Das hat Konsequenzen fiir den Geltungsbereich
eines alternativen Denkens auf dhnlichen Grundlagen, wie es das Denken Mischs
ist. Es geht hier nun nicht um einen Vergleich, etwa von Gadamer, Heidegger und
Misch, sondern darum, die Position(en) Mischs nachvollziehbar darzustellen und
damit die bisher in dieser Arbeit vorgestellten Uberlegungen zu vertiefen und zu
festigen.

Hinsichtlich des Begriffs der Hermeneutik wird gemeinhin zwischen »tradi-
tioneller« Hermeneutik einerseits und »philosophischer« Hermeneutik anderer-
seits unterschieden. »Traditionell« wird jene hermeneutische Theorie genannt, die
das Verstehen vergegenstindlichter Sinngehalte hinsichtlich »erkenntnistheoreti-
scher-methodologischer« Fragen reflektiert. Mit »philosophischer« Hermeneutik
wird demgegeniiber die »fundamental-ontologische« Erweiterung gemeint, also
die Bemithung, im Verstehen den urspriinglichen Seinscharakter menschlichen
Daseins tiberhaupt zu begriinden. Nach Rodi ist die Unterscheidung traditionel-
le versus philosophische Hermeneutik unter Gadamers Einfluss entstanden (vgl.

8 In dieser Annahme folge ich Volker Schiirmann (2014).

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Rodi 1990, S. 90). Dabei kritisiert er Gadamers Darstellung der traditionellen Her-
meneutik als verkiirzt, womit die Unterscheidung insgesamt problematisch werde
(vgl. S. 97). Gadamer werfe der traditionellen Hermeneutik vor, den Problemhori-
zont des Verstehens in unangemessener Weise verengt zu haben, da sie Verstehen
auf die Moglichkeit des methodisch gesicherten Erfassens von objektivierten Sinn-
intentionen beschrinke. Besonders die Ambiguitit des Wissenschaftsbegriffs von
Dilthey mache dies deutlich. Gadamer zufolge sei der Zusammenhang von Leben
und Wissen eine urspriingliche Gegebenheit. »Jedoch kénne Dilthey« — so Rodi
Gadamers Kritik zusammenfassend —

»dieses Theorem von derlebensimmanenten Besinnungin seiner erkenntnistheo-
retischen Grundlegung der Geisteswissenschaften nicht durchhalten. Vielmehr
relativiere er es durch die Hervorhebung des Gegensatzes zwischen der Uner-
griindlichkeit des Lebens und der durch die Wissenschaftlichkeit erreichbaren
Sicherheit giiltigen Wissens. In diesem letzteren Gegensatz, der die produktive
Spannung von Leben und Wissen aufgebe zugunsten eines an den Naturwissen-
schaften orientierten Wissenschaftsideals, setzte sich bei ihm der Einfluss der
romantischen Hermeneutik durch, die gleichfalls von der Méglichkeit objektiver
Giiltigkeit der Verstehensleistungen ausging.« (S. 96)

Rodi betont, dass Gadamer die Ambiguitit des Wissenschaftsbegriffs bei Dilthey
zu Recht kritisiere. Hierin liege auch

»eine der grofsten Schwierigkeiten der Dilthey-Interpretation, die (brigens schon
die engsten Schiiler und Herausgeber seiner Schriften, wie Georg Misch und Bern-
hard Groethuysen, gesehen haben. Stark verzeichnet erscheint jedoch diese Am-
biguitdt, wenn sie unter der Voraussetzung eines rein negativen Begriffs von Uner-
griindlichkeit zu einer Alternative>Sicherheit—Unergriindlichkeit<und schlieflich
zur Preisgabe der produktiven Spannung von Leben und Wissen zu Gunsten einer
Sicherheit durch Wissenschaft umstilisiert wird.« (Ebd. Hervorh. A. P)

Rodi betrachtet die Folgen dieser Gewichtung Gadamers fiir die philosophiege-
schichtliche Darstellung der traditionellen Hermeneutik:

»Dass die Weiterfithrung des im Begriff der Unergriindlichkeit und derimmanen-
ten Reflexivitdt des Lebens angelegten Gedankens in der Dilthey-Schule fiir Ga-
damer nur ein Stiick Dilthey-Interpretation, nicht jedoch eine in das Fundament
der philosophischen Hermeneutik aufzunehmende Konsequenz dieses Denkens
geworden ist, hat zu der fast gewaltsamen Betonung der Diskontinuitit in der
Tradition der Hermeneutik zwischen Dilthey und Heidegger und damit zur Uber-
betonung des radikalen Neuanfangs durch Heidegger gefiihrt.« (S. 96f.)

Dabei werde das »Prinzip der produktiven Unergriindlichkeit, wie es von Schleier-
macher und dann von August Boeck durch die Betonung der Unendlichkeit der Ver-

14,02.2026, 06:09:53.

183


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Die Arbeit am Ausdruck

stehensaufgabe und ihrer immer nur approximativ bleibenden Ergebnisse formu-
liert wurde«, von Gadamer »nicht gesehen« (S. 97). Das von der »philosophischen
Hermeneutik« fir das wirkungsgeschichtliche Bewusstsein reklamierte »Prinzip
der Offenheit« bleibe damit auch ohne erkennbare Beziige zur Romantik und der
historischen Schule (vgl. ebd.). Rodi stellt in seiner Kritik an der Darstellung der
»traditionellen Hermeneutik« durch Gadamer klar:

»Spdtestens seit Dilthey, in Ansdtzen jedoch schon bei Schleiermacher und Bo-
eck, ist die hermeneutische Reflexion gekennzeichnet durch die Anerkennung
des Prinzips der produktiven Unergriindlichkeit und ihres methodischen Korre-
lats, der approximativ-unendlichen Verstehensaufgabe. Die Diskreditierung der
aus dieser hermeneutischen Reflexion erwachsenen Methodenprobleme als>Me-
thodologismus<verdunkelt den lebensweltlichen Erfahrenscharakter, der auch in
der Verstehenskonzeption der»traditionellen Hermeneutik<angelegt ist.« (Ebd.)

Diese moglicherweise etwas kleinlich wirkende Ausfithrung scheint angesichts Ge-
org Mischs grosser Nihe zu Dilthey’ und der sogenannten traditionellen Herme-
neutik gerechtfertigt. Hier soll Volker Schiirmanns These gefolgt werden, wonach
»es sich bei der Dilthey-Interpretation von Misch um einen qualitativen Schritt in
der Geschichte der Hermeneutik handelt und nicht einfach um einen Abkémmling
der >Diltheyschen Konzeption« (1999, S. 47).*°

Dariiber hinaus ist dieser >Streitpunkt« insgesamt fiir die Problemstellung die-
ser Arbeit interessant. Er betrifft im Grunde auf vergleichbare Weise die Frage nach
der Plausibilitit und argumentativen Legitimitit der radikalen Trennung zwischen
den diskurs-logischen und evozierenden Sprechweisen, wie sie — teilweise impli-
zit, teilweise explizit — in der Auseinandersetzung zwischen den eingangs vorge-
stellten und kritisch diskutierten bildungstheoretischen Positionen sichtbar wur-
de. Es geht, allgemein gesagt, um die Frage des Umgangs mit dem (scheinbar)
Unergriindlichen; Muss vor dieser Grenze kapituliert werden? Oder ist (bildungs-
theoretisch) ein produktiver, verbindlicher Umgang denkbar, ohne freilich einen
trivial-souverdnen Umgang in Aussicht zu stellen?

9 Seinerseits Doktorvater und Schwiegervater von Georg Misch.

10 So greift Misch das Prinzip der Unergriindlichkeit auf und formuliert es als verbindlich um.
Die Unergriindlichkeit des Lebens als Verbindlichkeit und nicht als Mangel aufzufassen ver-
abschiedet die Idee, dass Verstehen als unendlich-approximative Aufgabe zu konzipieren.
Mit Mischs Konzept der Immanenz des Transzendenten sieht Schiirmann eine alternative
hermeneutische Philosophie gegeniiber Heidegger vorliegen, »es [handelt] sich mithin um
einen Gegenentwurf auf demselben Kampfplatz [..], und nicht um einen Einwurf gegen Hei-
degger von aussen« (Schiirmann 1999, S. 48).

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

5.2.2 Die Logik auf dem Boden der Lebensphilosophie

Die von Bollnow erliuterte Tendenz einer einseitigen Auffassung philosophischer
Hermeneutik besteht weitgehend bis heute. Neben der schon erwihnten histori-
schen Situation liegt dies im Fall von Georg Misch auch daran, dass er seine syste-
matischen Hauptgedanken eher indirekt verdffentlichte. So dusserte er dieselben
hiufig nur in historischen Darstellungen — wie etwa in der vierbindigen Geschichte
der Autobiographie (in den Erstauflagen zwischen 1907 und 1969 erschienen, d.h. zu
Lebzeiten und posthum), in Der Weg in die Philosophie (1926/1950) oder in dem gros-
sen »Vorbericht des Herausgebers« zum 5. Band von Diltheys Gesammelten Schriften
(Einleitung des Dilthey-Jahrbuchs 1997-98). Jahrzehntelang war das Buch Lebens-
philosophie und Phinomenologie (1930/1967) die einzige offentlich zugingliche Quelle
zu den systematischen Gedanken Georg Mischs. Aber der systematische Zugang
wird auch in diesem Buch erschwert, da Misch »den Gang seiner Gedanken an das
Kreuz einer Auseinandersetzung mit Husserl und Heidegger geschlagen« habe, so
Bollnow (1980, S. 436). Nur in einem Werk hat Misch seine Gedanken systematisch
entfaltet, nimlich in den Gottinger Vorlesungen. Aber Misch stellte deren Publika-
tion hinter die Geschichte der Autobiographie, der er sich nach seiner Riickkehr aus
dem Exil umfinglich widmete. Bollnow, der die Vorlesung gehort und »immer in
Erinnerung behalten« hatte, bezeichnet sie noch gut fiinfzig Jahre danach als das
Hauptwerk Mischs (ebd.). Zwar konnte er fiir den Vortrag einige Abschnitte aus
dem Manuskript lesen, fiigt aber an, dass eine einigermassen verbindliche Aus-
sage erst moglich sein werde, wenn die Vorlesung gedruckt sei und man einzelne
Formulierungen durchdenken kénne (vgl. ebd.).

Misch hielt die dreistiindige Vorlesung »Logik und Einleitung in die Theorie des
Wissens« insgesamt vier Mal jeweils im Wintersemester (zwischen 1927 und 1934).
Darin entwickelte er seinen Ansatz und sein Denken weiter. Mit der Alber-Edition
liegt seit 1994 unter dem Titel Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des
Lebens der zweite, systematische Teil der Vorlesung vor (vgl. Misch 1994).

Mit dem Erscheinen der lange vorbereiteten Edition, gefolgt von einem Sympo-
sium im Jahre 1996 mit dem Titel »Georg Misch der Philosoph«, wurde einer Rezep-
tion endlich der Weg bereitet. So erscheinen seit Mitte der 1990er Jahre vermehrt
Forschungsbeitrige iiber Georg Misch.™ Bis dahin nahm, abgesehen von zeitge-
nossischen Kollegen, ein eher kleiner Kreis Bezug auf seine Arbeit. Mischs weiterer
Ansatz, der sich im Bereich von Sprachphilosophie, Logik, Hermeneutik und Wis-
senschaftstheorie bewegt, war nur durch sekundire Quellen zuginglich und wurde
daher im geistes- bzw. kulturwissenschaftlichen Rahmen insgesamt wenig disku-
tiert. Dennoch lisst sich innerhalb des Goéttinger Kreises eine Art Rezeptionslinie

11 Vgl. besonders die Biande 11 und 12 des Dilthey-Jahrbuchs, Géttingen 1998 bzw. 2000, mit
dem thematischen Schwerpunkt »Der Philosoph Georg Misch«.

14,02.2026, 06:09:53.

185


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Die Arbeit am Ausdruck

bestimmen, die Mischs Dilthey-, Husserl- und Heidegger-Interpretationen folg-
te. Beispielsweise greift Josef Konig in seiner Abhandlung Die Natur der dsthetischen
Wirkung (1978) eine Fragestellung aus Mischs Logik-Vorlesung auf und fihrt die
Uberlegungen auf aufschlussreiche Weise weiter. Allerdings gehdrt auch Kénig zu
den selten rezipierten Géttingern.' Der 1994 veréffentlichte Briefwechsel zwischen
Helmuth Plessner und Josef Kénig dokumentiert nicht nur die freundschaftlichen
Beziehungen der Géttinger, sondern auch das wechselseitige philosophische Inter-
esse. Misch prigte zudem durch die Herausgabe, Einfithrung und kritische Inter-
pretation von Diltheys Schriften dessen Rezeption massgeblich. Sein lebensphilo-
sophisches Interesse an der Bedeutung des (Lebens-)Ausdrucks zeitigt eine grosse
Nihe zur philosophischen Anthropologie Plessners im thematischen Kontext der
Expressivitit menschlicher Lebensform zwischen »Bios und Logos« (vgl. Fischer
2000, S. 116). Zudem formulierte Misch schon frith programmatisch die Notwen-
digkeit einer Reformierung der geisteswissenschaftlichen Theoriebildung auf der
Grundlage der Lebensphilosophie.’

Die von Kant behauptete praktische Stellung der Vernunft diene dazu, so
Misch, das sittliche Bewusstsein von der Seinserkenntnis abzusondern und an
den Glauben heranzuriicken. Sobald man aber »die Beschrinkung der Erkenntnis
aufs Ontische fallen lisst und dem Ontischen das historische des geistigen Lebens
gegeniiber stellt«, wird das »ethisch-religios gebundene Prinzip der praktischen
Vernunft« zur »Basis einer Erfahrungsstellung« (Misch 1947, S. 46). In der »Auf-
fassung und Analyse des Menschlichen« als etwas, das »lebt und sein wahres
Leben nur als geschichtliches hat«, kommt das zentrale geisteswissenschaftliche
Verstindnis zum Tragen (ebd.). Die

»logische Eigenart der Ceisteswissenschaft beruht dann auf dem Ausdruckscha-
rakter ihrer Gegenstinde: darauf, dass diese geistigen Gegenstdnde, sei es nun ei-
ne Religion oder ein Werk der Kunst, selber von sich aus zu uns sprechen kdnnen,
nicht bloss Sinn in sich tragen in gestalthaftem Sein, sondern von ihrem eigenen
Sinn wissen und ihn ausdriicken, so dass er vernehmlich wird dem, der durch die
Seinsgestalten hindurch zuriickdringt in die Seele des Lebens, das sich in ihnen
gestaltet.« (S. 46)

12 Bollnow erklart das einerseits mit der umstindlichen Argumentationsart Kénigs. Zudem ist
es fiir angemessenes Verstehen notwendig, den philosophischen Traditionszusammenhang
zuverstehen, den Kénig aufnimmt und fortfiithrt. Die Kenntnis von Mischs Logik-Vorlesungen
istin dieser Hinsicht entscheidend (vgl. Bollnow 1991, S.14).

13 Zuerst in: Osterreichische Rundschau 20 (1924), S.359—372; Abdruck in: Kant-Studien 31
(1926), S. 536—548; Wiederabdruckin: Misch, G. (1947). Vom Lebens- und Gedankenkreis Wilhelm
Diltheys. Frankfurt a.M.: Schulte-Blumke, S.37-51, und Rodi, F. / Lessing, H.-U. (Hg.) (1984).
Materialien zur Philosophie Wilhelm Diltheys. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 132—-146. (Im Folgen-
den wird aus der Ausgabe von 1947 zitiert.)

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Wir sind nach Misch in der Lage, die Sprache dieser Gegenstinde zu verstehen.
Dem geisteswissenschaftlichen Erkennen liege daher »ein anderes Verhalten zu
Grunde, als es angesichts von Naturobjekten obwaltet«, denn »das Erkennen er-
wichst hier im Verstehen vom Erlebnis aus« (S. 47). Dies habe zur methodischen
Konsequenz, »dass die Hermeneutik an die Stelle der Psychologie in die Grundla-
ge der Geisteswissenschaft hineinriicke, ja dariiber hinaus in den Mittelpunkt der
allgemeinen philosophischen Logik fillt« (ebd.). Insgesamt werde damit also eine
»Erweiterung der logischen Fundamente« notwendig (ebd.). Es gehe darum,

»flr die lebendige Art von Begriffen, die in den Ceisteswissenschaften auf Grund
jenes eigentiimlichen Ausdruckscharakters ihrer unter der Berithrung des Wortes
erzitternden Gegenstande entspringen, (..) Raum zu schaffen in der Logik, und
zwar sogleich in der altersgrauen Lehre von den sogenannten logischen >Elemen-
tens, dem Begriff, Urteil und Schluss.« (Misch 1947, S. 47f)™*

Misch geht es zudem darum, eine naiv-erkenntnistheoretische Einstellung zu
iiberwinden, die den Gegensatz von Natur- und Geisteswissenschaften durch eine
scheinbar denknotwendige formal-logische Konstruktion fixiert (vgl. S. 50f.). Die
lebensphilosophische Erweiterung der logischen Fundamente erfordere ihren
Raum in der Wissenschaftslehre, um so eine »produktive Art des Fortgangs der
lebendigen Wissenschaften« moglich zu machen (S.50). Mit der Bemerkung,
dass »in der Gegenwart auch schon die Denkmittel vorhanden sind, die gestatten
werden, iiber das blof3e Postulat hinauszukommen zur Leistung«, hat er offenbar
seine eigene Arbeit im Blick (S. 51). Mischs grundsitzliche Frage nach dem sys-
tematischen Ort des Logischen wird von der These getragen, »dass der logische
Bereich nicht gebietsmifdig abgegrenzt ist, sondern eine unbegrenzte Reichweite
hat« (S. 53). Der systematische Einsatz (der Logik) miisse in dieser Konsequenz vor
der wissenschaftlichen Theorie liegen, »denn der Erkenntnisbereich, der von den
Wissenschaften besetzt ist, darf nicht von vornherein als der eigentliche Ort des
Logischen angesetzt werden, sondern soll erst erreicht werden« (S. 63). Die Weite
des Logischen ergibt sich fir Misch in dessen Beziehung zu den philosophischen
Grundfragen, d.h. zum Sein, zum Denken und zum Leben (vgl. ebd.).

5.2.3 »Lebensphilosophie und Phanomenologie«: Erweiterung des Logos

In Lebensphilosophie und Phianomenologie (1930) setzte Misch die Diskussion, aus-
gehend von Diltheys Philosophie des Lebens, in kritischer Auseinandersetzung
mit der Phinomenologie Husserls und der Fundamentalontologie Heideggers fort.
Doch die Auseinandersetzung zwischen der »Dilthey-Schule«, Heidegger und der

14 Damit geht m.E. ein bestimmtes Bildungsverstindnis einher bzw. wird zunachst eine bil-
dungskritische Haltung impliziert.

14,02.2026, 06:09:53.

187


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Die Arbeit am Ausdruck

Phinomenologie war aufgrund der politischen Situation in Deutschland bald nicht
mehr moglich. Das Buch wurde eingestampft und Misch verlor 1935 seine ordent-
liche Professur in Géttingen (vgl. Kithne-Bertram & Rodi 1994, S. 27).

Mischs Erweiterung des logischen Fundaments bedingt eine Kritik am Primat
des Logischen (im engeren Sinne des Verstindnisses) — Kritik nicht an der logi-
schen Richtigkeit des in der formalen Logik Verhandelten, sondern an der darin
enthaltenen Auffassung, dass mit dem Prinzip der formalen Logik das allgemeine
Fundament des »Logischen« tiberhaupt gegeben sei. Misch folgt Dilthey, der fir
die Theorie der Geisteswissenschaften zu zeigen versucht habe, dass die Realitit
der Geisteswissenschaften, d.h. ihre gesellschaftlich-geschichtliche Wirklichkeit,
auf »Kategorien des Lebens« beruhe (Misch 1930/1975, S.197). Was Misch jedoch
nicht itberzeugt, ist die Herleitung bei Dilthey:

»Denn Diltheys Auflésung des sLogismus< durch die Lehre von den >elementa-
ren logischen Operationen< kann den Logiker nicht befriedigen. Die ungeldsten
Schwierigkeiten, die in den Formproblemen zuriickblieben, zeigten sich bei sei-
ner Herleitung der>Kategorien des Lebens«.« (Ebd.)

Soll mit den Lebenskategorien ernst gemacht werden, dann ist damit die Uner-
grindlichkeit des Lebens zum verbindlichen Prinzip zu erheben. Dies impliziere ei-
ne eigenstindige Begriindung der Geisteswissenschaften. Ihre »logische Wirklich-
keit« bleibe aber prekir. Denn die Kategorie des Lebens habe die Lebensphilosophie
durch den Bruch mit dem »Primat der Logik« gewonnen (S. 37, 218). Zwar erweise
sich Dilthey als richtungsweisend, allerdings sei der Durchbruch nicht gelungen,
da der iiberlieferte Formbestand der reinen Logik »unanalysiert« stehengelassen
worden sei (S. 197). Misch versucht mit Dilthey und der Lebensphilosophie iiber
Dilthey hinauszugehen. So soll die Lebensphilosophie

»ihre philosophische Zulanglichkeit nun gerade darin zeigen, dass sie die Kraft zur
Erneuerung der Logik besitzt, ja die Kraft, der urspriinglichen Konzeption des>Lo-
gos< gerecht zu werden, in der die gegensatzlichen Wesensziige der Philosophie
vereint sind: die Aufklarung der GedankenméafRigkeit und Bedeutsamkeit und das
metaphysische Wissen vom Unergriindlichen.« (S. 219)

Die Urpolaritit von Gedankenmaissigkeit und Unergriindlichkeit ist fir Mischs
Programm einer lebensphilosophischen Erweiterung der Logik grundlegend.
Misch geht es dabei nicht nur um eine Riickbindung der logischen Sphire an
ein urspriingliches Lebensverhalten. Vielmehr will er einsichtig machen, dass das
anfingliche Lebensverhalten zwar unergriindlich ist, es sich dabei aber nicht um
blosse oder chaotische Lebendigkeit handelt, die (in der Entwicklung) iiberwunden
und dann mit Sinn versehen wird, sondern dass darin bereits Sinn und Vernunft
enthalten sind.

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Man kénnte aus heutiger Sicht formulieren: Sein Anliegen ist an der Frage
nach der Genese von Bedeutung orientiert. Zwar ist das Leben nicht auf einen
Ursprung hin ergriindbar, aber Leben ist fir Sinn und Bedeutung begriindend. Der
Boden der Lebensphilosophie (vgl. Kapitel 5.2.2) ist das Leben selbst, konnte man
sagen; letztlich nichts anderes als der (Lebens-)Ausdruck bzw. die Ausdrucksfihigkeit
von Lebewesen, die sich im Leben und ihrer Lebenswelt verhalten und die damit
aus dem unergriindlichen Lebenszusammenhang Momente von Bedeutung und
Sinn erkennbar und unterscheidbar machen, ohne sich von diesem Lebenszusam-
menhang unabhingig machen zu kénnen. Im Unterschied zu einer genetischen
Perspektive, wie sie heute vielleicht vertreten wird, bedeutet >Unergriindlichkeit«
aber, dass die Momente des Anfangs weder phylogenetisch noch ontogenetisch
»bestimmt« werden kénnen. Mit Hannah Arendt kénnte man kommentieren, dass
der Anfang unverfiigbar ist (vgl. 1996). In diesem Wissen um die Bedeutung des
Unergriindlichen sieht Misch eine Art Verbindlichkeit insbesondere auch fir die
Logik. Die Verbindlichkeit des Unergriindlichen ist ein stetiges Prinzip, eine Art
erkenntnistheoretische Bescheidenheit und Riickbindung an die Ritselhaftigkeit
von Anfang und Ursprung aller Ausdrucksformen (des Lebens, Empfindens, Den-
kens, Verhaltens und Handelns...).

Die Prinzipien »Unergriindlichkeit« und »Gedankenmissigkeit« haben nach
Misch eine dialektische Form. Um diese zu verdeutlichen, greift Misch auf das
Logos-Verstindnis von Heraklit zuriick.” Der Verweis auf den heraklitischen
Logos steht bei Misch fiir ein Wissen um die Unergriindlichkeit und deren Be-
deutung fiir eine Theorie des Wissens insgesamt. Misch bezeichnet dieses Wissen
als »metaphysisch«. Der Dialektiker Heraklit habe mit seinem Verstindnis des
Logos die abendlindische Metaphysik geprigt und dieses Verstindnis komme in
der Bedeutung den »Urworten« der orientalischen Metaphysik und Religionen,
brahman und tao, nahe (vgl. Misch 1994, S. 108).16 Heraklit habe »Logos« zu einem

»philosophischen Urwort gepragt, d.h. er hat dies Wort, das zu den geldufigen
Worten der griechischen Umgangssprache gehért, zwar aus der Umgangssprache
aufgenommen, aber es in einem neuen, gesteigerten, gar nicht alltidglichen, eben
metaphysischen Sinn genommen und es zum Ausdruck des metaphysischen Wis-
sens vom absolut Unendlichen gemacht.« (S.108)

Die Berufung auf das antike Konzept sei mehr als bloss historische Erinnerung.
Denn Mischs »Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens« beruht

15 Hier sei die Darstellung zum Prinzip der Verbindlichkeit des Unergriindlichen vertieft, das
schon im dritten Kapitel ansatzweise eingefiihrt und erlautert worden ist.

16  Diesen »Weg vom Leben in die Philosophie« hat Misch in seiner Philosophischen Fibel aus-
fithrlich dargestellt. Verwiesen sei hier auch auf das vergleichbare Anliegen mit der Begriff-
lichkeit der »Achsenzeit« bei Karl Jaspers (1949).

14,02.2026, 06:09:53.

189


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Die Arbeit am Ausdruck

auf der Einsicht in die Verbindlichkeit der »Unergriindlichkeit des Lebens«, die
er von der »Gedankenmissigkeit des Lebens« nicht entkoppelt sehen will. Logos
bezeichne bei Heraklit »die Vernunft als den in der Welt wie im Leben verborgenen
Sinn, der aber verborgen nur ist fiir den, der, wie gewdhnlich die Menschen, nicht
auf ihn hinhort, wihrend der, der auf ihn hort, wie der Philosoph das tut, ihn zu
vernehmen vermagx (S. 109, Hervorh. A.P.).

Zugang zum »verborgenen Sinn« zu erhalten oder zu suchen, kann als Bil-
dungsaufgabe gesehen werden. Diese »metaphysische Verwendung des Wortes Lo-
gos« ermogliche es, die Einsicht in den »Zusammenhang von Ausdruck und Sinn« in
einem Wort zu fassen (ebd., Hervorh. A.P.). Es gehe in dieser Verwendungsweise
also nicht bloss um den »Ausdruck der Rede, sondern — viel allgemeiner — um die
»Ausdriickbarkeit oder Vernehmbarkeit« (ebd.). Logos im metaphysischen Sinne
bezeichne nicht bloss die »Gedankenmissigkeit des Lebens als etwas in seiner all-
gemeinen Verbindlichkeit Vernehmbares und also Erkennbares«, sondern zugleich
das »Unergriindliche mit Bezug auf die produktive Kraft« des Logos (ebd.). An die-
ser Stelle Heraklit zitierend: »Der Seele ist der Aéyog eigen, der sich selbst mehrt«
(S. 109f.). Die »innere Produktivitit«, die dem Logos hier zugesprochen werde, die-
se »steigerungsfihige Lebendigkeit« (S. 109), ist fiir Mischs Lehre des evozierenden
Sprechens (vgl. Kapitel 5.2.4) von herausragender Bedeutung (wenn auch philoso-
phisch kritisch zu betrachten, vgl. Kapitel 5.2.5). Die Unergriindlichkeit des Lebens
sei auf die Tiefgriindigkeit des Logos in der Seele zuriickzufithren: »Der Seele Gren-
zen wirst du nicht ausfinden, und wenn du jeden Weg abschrittest; so tief ist der
Aoyos in ihr« (Heraklit zit. n. Misch 1994, S. 110).

Jean Greisch weist in seiner Diskussion des »Prinzips der Verbindlichkeit des
Unergriindlichen« von Misch darauf hin, dass Heraklit als Erster »die Fundamente
jener Briicke« gebaut habe, »ohne die Mischs Entwurf einer Logik auf dem Boden
der Philosophie des Lebens keinen Bestand hitte« (2000, S. 17). Mischs Programm
— so idealistisch es auch anmuten mag - fusst gewissermassen auf der postulier-
ten »urspriinglichen Konzeption des Logos in seiner metaphysischen Bedeutung,
von welcher aus er — nicht ohne Pathos - die »doppelsinnige Bedeutung« markie-
ren will, »die das Grundverhiltnis von Gedankenmifligkeit und Unergriindlichkeit
betrifft« (Misch 1994, S. 110). Die Verkiirzung oder Verengung der Logik sei zu tiber-
winden und die Unergriindlichkeit anzuerkennen.

»Und dies festzustellen, ist fir uns Heutige so wesentlich, weil es uns heute in der
Logik und deren Grundlegung liberhaupt wieder um eben dieses Grundverhalt-
nis geht, weil wir gegeniiber der traditionellen Logik, die eine rein szientifische,
jatheoretisch-wissenschaftliche, ja mathematisch eingestellte Formwissenschaft
war, von einer Logik des Lebens reden.« (S.110)

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Dabei geht es Misch weniger um den Ursprung in der dialektischen Philosophie der
Antike als um die Sache: »Ich konnte aber auch bei Kant ankniipfenc, formuliert
Misch an fast gleicher Stelle (S. 111) und fahrt fort:

»Denn auch bei Kant hat ratio diese doppelsinnige Bedeutung, um die es uns hier
zu tun war. Kant hat das terminologisch fixiert, indem er unterschied zwischen
Vernunftund Verstand; er unterscheidet Vernunft und Verstand in eben dem Sinn,
auf den es uns hier ankam, nur im Unterschied zu Heraklit in einem subjektiven
neuzeitlichen Verstandnis. Der Verstand ist charakterisiert als das Vermégen zu
Urteilen und Begriffen, die die gedanklich durchsichtigen Beziehungen zu den
endlichen Erscheinungen herstellen, kurz als cognitio circa rem. Der Vernunft da-
gegen eignet der Zug zum Unendlichen, sie ist das Vermdgen zu Ideen, des in To-
talitit Zusammenfassens, wie die metaphysischen Ideen Gott, Weltganzes, Seele
die Welt des Unergriindlichen das der menschlichen Erkenntnis Unzuldngliche
bezeichnen.«<'7 (S.111f,, Zeichensetzung wie im Orig.)

5.2.4 Leben in der Ausdruckswelt

Misch stellt sich die nicht gerade bescheidene — heute wohl eher noch historisch
interessierende — Aufgabe,

»die logischen Fundamente so breit anzulegen, dass auf ihnen nun eine wirklich
umfassende Theorie des Wissens aufgebaut werden kann, die sowohl die lebens-
nahe Objektivitat der geisteswissenschaftlichen Begriffe wie die rein theoretische
Erkenntnisstellung der exakten Wissenschaften umfasst, d.h. beide an ihren Ort
im Ganzen des Wissens einzustellen vermag als etwas, was sich im genetischen
Fortgang ergibt.« (1994, S. 71f.)

Der Anspruch dieser Aufgabe muss heute wohl als iberhdht betrachtet werden (vgl.
Kapitel 5.2.6). Nichtsdestotrotz ist und bleibt Mischs Anliegen von (nicht nur bil-
dungstheoretischer) Bedeutung. Es besteht darin, das »vorwissenschaftliche Wis-
sen [...] auch schon um seiner selbst willen [...] in der Logik« zu beriicksichtigen,

17 Aber Kant habe — (vgl. auch Kapitel 3) —»jene seiner tiefen Einsichten nun gerade nicht fiir
den Aufbau der Logik verwendet, sondern lieR? die Vernunft aus der formalen Logik heraus,
wo er ja erkldrte, dass in der Logik der Verstand nur mit sich selbst zu schaffen hat. Dies
war gesagt in bezug auf die Schultradition der logischen Formenlehre. Demgegeniiber war
klarzustellen, dass der Begriff des Logos, in seiner urspriinglichen Konzeption, eine solche
Beschriankung nicht mit sich fiihrt, wie das bei Heraklit offensichtlich ist. In dieser urspriing-
lichen Konzeption sind tiefsinnig die Gedankenmafigkeit und die Unergrindlichkeit, die ra-
tionalen und Uberrationalen des Lebenszusammenhangs durch das einzige Wort Logos in
eins gegriffen worden.« (Misch 1994, S.112)

14,02.2026, 06:09:53.

191


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Die Arbeit am Ausdruck

»da in ihm ein unmittelbares, unreflektiertes Bewusstwerden der Erlebnisse
sich darstellt, das eine andauernde Kraft besitzt und nicht etwa aufgehoben
wird durch den Fortgang, der vom Bewusstwerden hinfithrt zum reflektierten
Bewusstmachen, wie es in den wissenschaftlichen Theorien (iber Gegenstinde
der Erfahrung erfolgt.« (S. 72)

Misch geht es darum (wie auch schon Susanne Langer, vgl. Kapitel 4.6), ein Ver-
standnis fiir die »Genese des Logischen« (vgl. Grondin 1998, S. 56) zu erlangen. Eine
solche »genetische Herleitung der Logik« muss die vorgingigen, vortheoretischen
Ausdriicke des Lebens miteinbeziehen. Denn tatsichlich bleiben, so Misch,

»sogar die Theorien, z.B. (iber Dichtung oder Religion, gebunden an die vortheo-
retischen, in der kiinstlerischen Produktion oder der religiésen Aktion auftreten-
den Ausspriiche, in denen der Kiinstler oder der Religidse sein Bewusstsein von
dem Sinn seines Tuns zur Aussprache, zum Ausdruck bringt. Dieses Bewusstwer-
den des Erlebten durch die Kraft des Ausdrucks, des produktiv-objektivierenden, die
Bedeutung des Erlebten hervorholenden Ausdrucks — das ist der Ausgangspunkt, der
sich bei der Beziehung des Logischen auf das Leben ergibt.« (Misch 1994, S. 72,
Hervorh. A.P)

Ein entsprechendes theoretisches Anliegen diirfe nicht bei den Wissenschaften
selbst beginnen, sondern gelange »von dem vorwissenschaftlichen Wissen aus, wie
es im menschlichen Lebensverhalten als Verstindnis von Sinn und Bedeutsamkeit
und zugleich gegenstindliches Sichgegeniiberhaben des uns Begegnenden obwal-
tets, erst zu ihnen (S. 72). Verstehen ist nach Misch die Weise, »wie uns etwas im
Ausdruck Gegebenes zuginglich ist« (S. 75, Hervorh. A.P.). Demgegeniiber scheint es
problematisch zu sein, Denken mit dem Vermdgen des Urteilens zu identifizieren.
Die »Einstellung« wire zu erweitern, »dass das Denken itberhaupt von vornherein
mit dem Urteilen gleichgesetzt wird, wie Kant ja ausdriicklich formulierte: dass
der Verstand iiberhaupt als ein Vermdgen zu urteilen vorzustellen ist« (S. 55).
Misch versteht die Lebenswelt des Menschen zuallererst als Ausdruckswelt:

»Uberall ist der Ausdruck die Form, in der das Leben leibhaftig, greifbar und Men-
schen einer Gemeinschaft verbindend da ist. Uberall ist der Ausdruck fiir uns das
Erste, wenn die Erkenntnis sich allgemein darauf richtet, verstehend in das vom
Leben her Ausgedriickte, in den erlebbaren verstindlichen Gehalt einzudringen.«
(S.78)

Auch fur das »seelische Leben« sei es nicht anders, immer sei der »indirekte Weg
tiber den Ausdruck« zu gehen:

»Denn wir bewegen uns mit dem Erlebnis nicht in der Sphare der Empfindungen,
nicht in der subjektiven Sphéare der Gefiihle, sondern der objektiven der Werte
und der Zwecke, indem der Wille sie aus sich herausstellt und sich aufklart in

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

seinem Zweckgedanken als seinem Ausdruck. Kurz: wir bewegen uns in einer Aus-
druckswelt und nicht in einer Erlebniswelt.« (Ebd. Hervorh. A.P)

Auch die »geistige Welt«, in der wir leben wiirden, sei Ausdruckswelt; es sei

»offenbar, dass die Sphare des Ausdrucks universell ist, sie ist unbegrenzt, unend-
lich wie das geistige Leben selber; denn das geistige Leben kommt zum Bewusst-
sein seines eigenen Sinnes, zur Besinnung, aufgrund davon, dass es sich objek-
tiviert in irgendeiner Art des Ausdrucks, sei es in Worten oder Symbolen oder in
Musik oder sonstiger Kunst oder in der Religion mit der ihr eigenen Formenspra-
che.«(S.79)

Am Nexus von Ein- und Ausdruck, der Ebene des Lebensverhaltens und der Aus-
drucksgestalten kann die Grundlage des Wissens deutlich gemacht werden. Es
handelt sich um eine Grundlage ohne festen Boden, die dennoch fiir Erkenntnis
und Logik, theoretisches und objektives Wissen nicht nur vorgingigen, sondern
vielmehr konstitutiven Charakter hat. Dem Ausdruck haftet eine Mehrdeutigkeit
an: »die objektive: etwas wird ausgedriickt. Und die subjektive: ich driicke mich aus
oder ich driicke mich so oder so aus in Bezug auf etwas« (S. 76). Auf der Stufe oder
Ebene des Lebensverhaltens geht es Misch darum, die Struktur der Bedeutungsbil-
dung herauszustellen, die den Zusammenhang von Ausdruck und Verstehen deut-
lich macht und, wie oben schon formuliert, Ausdruck und Verstehen korrelativ
konzipiert — Verstehen »ist die Weise, wie uns etwas im Ausdruck Gegebenes zu-
ginglich ist« (S. 75). Damit wird auch, ganz elementar, die Rolle der Wahrnehmung
und der Anschauung fiir jede Art von Theorie des Wissens ins Zentrum geriickt.
Die Lebensiusserungen als Ausdrucksbewegungen — z.B. die Miene, das Runzeln
der Stirn oder Gebirden, die hinweisen, hinzeigen, auch ein Schrei - sollen oder
miissen verstanden werden (vgl. S. 76f.).

Ein rein sensualistisches Verstindnis der Wahrnehmung, welches allein sensu-
elle Daten als wissenschaftlich fass- oder messbar in Betracht ziehen wiirde, kénn-
te kein Verstehen erkliren (man sieht keine Muskeln, die sich nach physikalischen
Gesetzen zueinander zu verhalten scheinen, sondern z.B. einen Menschen, der die
Strasse iiberquert). In welcher Weise kann etwas als Ausdruck eines Lebensverhal-
tens verstanden werden und was bedeutet dies firr die Wahrnehmungsakte? Wie
sind Ausdruck und Eindruck aufeinander bezogen, ist zu fragen, denn damit er-
fahrt man auch etwas iiber die Struktur des Selbst-Weltverhiltnisses.

Ausdrucksbewegungen mogen als bestimmte Antworten auf vorgingige, be-
stimmte Eindriicke verstanden werden. Schon auf der Ebene des Leibvollzugs und
Ausdrucksverhaltens ist eine Genese des Zusammenhangs von Bedeutung und Ver-
stehen anzunehmen (vgl. S. 179f.):

»Im Verhalten liegt, wie wir beim Begriff des Leibes fanden, die sinnvolle Bezie-
hung auf die Umwelt, das Eingespieltsein auf sie, das Eingeschlossensein in das

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Die Arbeit am Ausdruck

Miteinander-Dasein. Daraus entspringt das Sinnvolle der wahrnehmbaren Leibes-
haltungen, durch dassie inihrer Bedeutung verstandlich sind und das selber nicht
anschaulich gegeben ist, sondern den Horizont bildet, in dem wir uns beim Ver-
stehen halten.«(S.180)

Misch nimmt zuerst elementare, leiblich fundierte Momente basaler Sinnbildung
in den Blick. Diese liegen zwar vor der logischen Sphire der Subjekt-Objekt-
Differenz, aber schon innerhalb einer Sphire von Sinn und Bedeutung. Diese
elementaren Zusammenhinge versucht Misch in die Theorie des Wissens einzu-
binden. Der Sinn ist vielleicht noch nicht gegenstindlich geworden, er scheint
aber in der Sphire des Verhaltens auf:

»Das, was uns hier als Sinn entgegentritt, als hinzukommend zu der wahrnehm-
baren Bildgestalt, wird deutlicher werden, wenn wir die beiden Grundrichtungen
verfolgen, in die sich das Verhalten differenziert, die Richtung der Ausdrucksbe-
wegung und die Richtung der Handlung.« (S.181)

Verstehen ist nicht auf den Bereich der Sprache begrenzt. Seiner Grundtendenz
nach ist das Verstehen bei Misch »auf eine Schicht hinter der Sprache, eine noch
elementarere Schicht gerichtet« (Grondin 1998, S. 60). Misch bezieht sich dabei auf
Plessner, der in »Die Deutung des mimischen Ausdrucks« den Sinn in der Schicht
des Verhaltens bestimmt, »wenn er als Ausdruck oder als Handlung erscheint«
(2016, S. 90). Misch ersetzt dabei das Wort Handlung durch Tun. Tun und Aus-
druck griinden nach Misch als zwei gleichurspriingliche Momente im Lebensver-
halten: »Beim Tun wird der anschauliche Tatbestand der Bewegung verstindlich
durch Beziehung auf ein bei der Bewegung vorgeschwebtes Ziel. Das Tun zielt im
sukzessiven Ablauf auf eine Endphase hin, in der sich seine Sinnrichtung erst er-
fillt.« (1994, S. 181) Dabei ist die Eigenbedeutung des Ausdrucks, der das Tun im
Verhalten begleitet, von besonderem Interesse. Handlung oder Tun als sinnerfil-
lende Bewegung haben Funktionswert (vgl. Plessner 2016, S. 91). Die Ausdrucksseite
des Verhaltens dagegen dauert an: »Ausdruck als sinnerfiilltes Bild hat Seinswert.«
(Ebd.)

Plessner verwendet fir dieses sinnerfiillte Bild den Begriff »Ausdrucksbild«,
wihrend Misch den Begriff »Ausdrucksbewegung« vorzieht, aber auch »Affektaus-
druck« verwendet. Aber wichtiger als diese Wortdifferenzen scheint zu sein, dass
damit frithe Momente der Sinngenese markiert werden, die schon in der Schicht
des Verhaltens in eine handlungstheoretische und eine bedeutungstheoretische Di-
mension zu differenzieren sind. Misch zitiert Plessner direkt:

»Im Ausdrucksbild erscheint der Sinn, und das Phdnomen, die Gestalt wird selbst
transparent, indem wir ihn verstehen. Das beruhtalso nicht auf einem mystischen
Prozess, einem Sichhervordringen der Seele und des Geistes aus dem Kérper, son-

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

dern liegtin der Auffassung des Bildes als eines Symbols fiir den Sinn begriindet.«
(Plessner, zit. n. Misch 1994, S.182)

Es ist der Prozesscharakter der Ausdrucksbewegung, welche die Rede der Ver-
sinnbildlichung nahelegt. Mit Plessner formuliert: »Die in der Schicht des Verhal-
tens selbst mitgegebene Sinnhaftigkeit wird hier, so wie sie da ist, konkretisiert
und festgehalten und in der Erscheinung als ihrer plastischen Ausprigung objek-
tiviert.« (2016, S. 91)

Das Verstindnis von Sinnbild oder Symbol mit Seinswert im Zusammenhang
der Ausdrucksbewegung im Verhalten psychophysisch indifferenter Leibhaftigkeit
sei gegen zwei (semiotische) Symbolverstindnisse abzugrenzen: Weder sei es als
ein Zeichen eines rein geistigen Gedanklichen, das versinnlicht werde, noch als
Zeichen einer Idee des Undenkbaren (Religiosen) zu verstehen. Die Bedeutung
des Affektausdrucks sei zwar auch nichts Gedankliches, »aber sie liegt nicht tiber
der rationalen Schicht, sondern darunter. Sie wird durch den sichtbaren Ausdruck
nicht reprisentiert, sondern ist in ihm prisent« (Misch 1994, S. 183, Hervorh. A.P.).
Die Prisenz des Seinswerts im Ausdrucksbild (oder im Affektausdruck oder in der
Ausdrucksbewegung — Misch wechselt, wie erwihnt, die Bezeichnungen) verrate
noch nichts »von dem konkreten Ziel, gegen das er gespannt ist und sich entla-
den wird« (S. 184), aber es handle sich auch nicht um eine reine Anschauung, die
von einem allgemeinen Sinn getrennt sei, der dann mit den Verstandesbegriffen
hinzukomme. Die Ausdrucksbewegungen konnten vielmehr in sich bereits einen
allgemeinen Sinn haben (»Seinswert«).

Misch betont, dass »das Allgemeine nicht erst in der logischen Sphire mit der
Wortbedeutung und Begrifflichkeit« entspringe (S. 185). Damit meint er konkret:
»Wenn ein Gesicht Wut oder Entsetzen zeigt, so bedeutet sein Ausdruck Wut oder
Entsetzen schlechtweg die typisch-allgemeinen, mit diesem Namen bezeichneten
Affekte.« (S. 184). Ausdrucksbewegungen hitten auch an sich selbst

»einen Aktionszug. Sie zeigen den Beginn eines Tuns oder die Aktionsbereitschaft
an oder konnen das wenigstens anzeigen. Die zornige Miene offenbart nicht blofd
den Zorn, der den anderen erfiillt, sondern zeigt den Vernichtungsdrang, der sich
entladen wird, Furcht zeigt den Drang zur Flucht, Staunen einen Drang, sich zu
orientieren.« (S.187)

Ausdrucksbewegungen haben einen initiierenden Charakter: »Die Ausdrucksbewe-
gungen sind Anfinge (Initien) einer Handlung.« (S. 187) Artikulationstheoretisch
konnte man formulieren, Ausdrucksbildern sei eine mogliche Artikulation eines
Aktionszugs implizit, ohne dass jedoch der konkrete Handlungsvollzug damit im-

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Die Arbeit am Ausdruck

pliziert wire. Man sieht den Menschen Dinge (Motive, Emotionen) an, die man
objektiv gar nicht wirklich sehen kann.'®

Der grundlegende Zusammenhang von Lebensvollzug, Ausdruck, Verstehen
und Bedeuten bildet die Grundlage des Wissens; dieser Zusammenhang ist selbst
bereits eine Form von Wissen, wenn auch vortheoretischer bzw. impliziter Art. Um
die Rolle der Wahrnehmung zu verstehen, ist dies bedeutsam: »Die Wahrnehmung
ist von Haus aus, wo sie in der Schicht des Lebensverhaltens auftritt, itberhaupt
nichts Eigenstindiges.« (S. 190) Das stelle sich dann heraus, »wenn man das Wissen
der Lebewesen voneinander und von dem, womit sie zu tun haben, beriicksichtige

(ebd.). Wahrnehmung sei Wahrnehmung

»erst im Rahmen einer gewissen, unwillkiirlichen Erwartung, die sich innerhalb
des Horizontes des Lebensverstindnisses halt und durch die Lebensbeziige
bestimmt ist. Die Struktur der Sphare des Verhaltens ist Gegenseitigkeit, dem-
entsprechend Ausdruck und Verstehen einen strukturellen Zusammenhang
bilden.« (Ebd.)

Und noch deutlicher diese Stelle:

»Die Wahrnehmung hat selber Grundlagen in einem vorgangigen Verhalten und
tatgebundenen Wissen, das den Horizont fiir das aufbauende Verstehen des in
der Wahrnehmung Auftretenden abgibt und innerhalb dieses Horizontes eine
gleichfalls tatgebundene Bewusstseinseinheit herstellt.« (S.191)

Diese Einsicht sei erkenntnistheoretisch bzw. im Verstindnis des Logischen zu be-
riicksichtigen, denn das »Nachtrigliche, Herausanalysierte darf nicht zum vorgin-
gigen Fundament des Wissens gemacht werden« (Misch 1994, S. 190).

Man erkennt hier die genetische Qualitit des Denkens von Georg Misch, das
stetige Bedenken der Voraussetzungen des Erkannten und Geltenden. Vielleicht
darf man sagen: Misch kitmmert sich in seinem Denken um den Zusammenhang
von Genese und Geltung. Es wire sehr verkiirzt, auf diese Perspektive nur mit
einem schulterzuckenden >Das ist ja klar< (dass das vortheoretische Wissen die
Grundlage des theoretischen Wissens darstelle) zu reagieren. Das hiesse, das An-

18  Eine schone Stelle bei Misch lautet dazu: »In Bezug auf die Ausdrucksbewegung habe ich
mich wiederholt unserer deutschen Redewendung mit dem Verbum >ansehenc< bedient, ich
sehe dir deine Wut u.s.f. an. Auf diese Redewendung legte ich soviel Gewicht, weil in ihr der
Uberschuss des Gesehenen iiber die sinnlichen Gegebenheiten ausgesprochen ist, der zu-
niachst einmal klarzustellen war gegeniiber der Cartesianischen Verkiirzung auf das Gesicht,
die zum verfrithten Ansatz der logischen Denkform, zum Rickgriff gleich auf die facutas iu-
dicandi als Grundlage des wahrnehmungsmafSigen Erkennens notigt. Aber ich sagte damals
schon, dass wir dabei nicht stehen bleiben diirfen, denn dem Verméogen liber etwas zu urtei-
len, geht das, jemandem etwas ansehen zu kénnen, voraus.« (Misch 1994, S.194)

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

liegen von Misch nicht zu verstehen. Mit der Theorie des evozierenden Sprechens
wird deutlich, dass jedes Sprechen seine Kraft aus diesen tiefen Schichten erhilt.

5.2.5 Die Lehre vom evozierenden Ausdruck

Das achte Kapitel von Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens
(Misch 1994, S. 499-578) ist der Darstellung des Unterschieds und Zusammenhangs
von »evozierenden Aussagen« und »rein diskursiven Feststellungen« gewidmet, die
sich beide »innerhalb der allgemeinen diskursiven Form« befinden (S. 499). Auf die
Unterscheidung zwischen rein diskursiven und evozierenden Aussagen wurde vor-
liegend schon mit Jung (2009) und Schiirmann (1999) ausfithrlich Bezug genommen
(vgl. Kapitel 3.3 und 3.4). Misch spricht von »polar entgegengesetzten Moglichkei-
ten in der Verwendung der diskursiven Form« (1994, S. 502) und verdeutlicht:

»[...] wir unterscheiden nicht etwa den rein diskursiven und den evozierend ge-
pragten Satz, sondern zwei polar entgegengesetzte Ausdrucksformen, die inner-
halb der allgemeinen (mit dem satzmafigen Ausdruck dessen, was man meint,
gegebenen) diskursiven Form auseinandertreten; und es soll sich zeigen, dass sie
zu zwei verschiedenen Arten oder Typen von Gegenstinden gehéren.« (S. 502f,,
Hervorh. A.P)

»Nur die eine von beiden, die rein diskursive Formulierung, lasst sich iitberhaupt
durch einzelne Sitze beispielsweise veranschaulichen.« (S. 503, Hervorh. A. P.).
Die rein diskursive Formulierung hat eine klare Beziehung zu theoretischen Ge-
genstinden. Sie wird von Misch mit vier Merkmalen charakterisiert: (1) »Die vol-
le Darstellbarkeit und Aufhebung des Gemeinten im Aussagesatz« (S. 505): Das
heisst, es bedarf fiir rein diskursive Formulierungen »keines Ubergriffs iiber das
Gesagte in eine andere Dimension«, denn die »Sache ist festgestellt und der, der
das Dargestellte aufnimmt, weifl nunmehr den Sachverhalt und kann damit ar-
beiten als mit etwas Festem« (ebd.). (2) »Die Richtung der Satzfolge auf einen Ab-
schluss hin« (ebd.): »Zusammengefasst, das rein diskursive Denken zielt dahin,
das Gemeinte thesenhaft in einem einzelnen Satz festzulegen und so die Bewe-
gung des Denkens zum Stehen zu bringen, indem der Gedanke im Aussagesatz
voll klargestellt und sozusagen aufgehoben, besiegelt ist.« (S. 506) (3) »Der eindi-
mensionale Fortgang« (ebd.): »Dieser Charakter des rein diskursiven Denkens, das
Gemeinte in sich aufgehoben zu enthalten und in einer Dimension vorwirtszuge-
hen, ist nur, allgemein gefasst, eben jener lineare Gedankenzusammenhang, des-
sen vollkommenste, einfachste Form die durch die antike Logik herausgearbeitete
Schliissigkeit ist.« (Ebd.) Und schliesslich (4) »Die Konzentration auf den erkennt-
nismifigen Bedeutungsgehalt (Tatsachen, Sachbeschaffenheiten und Sachverhal-
te, Geltungen)« (S. 507). Bei rein diskursiven Sitzen »kommt es lediglich auf den
Inhalt, den mitgeteilten Sachverhalt oder die angegebene Absicht an, die in ihnen

14,02.2026, 06:09:53.

197


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Die Arbeit am Ausdruck

voll ausgesprochen wird« (ebd.). Es kann sich dabei um Sitze handeln, die trotz der
Lebensnihe rein diskursive Formulierungen darstellen (vgl. S. 508).

Typische Beispiele rein diskursiver Aussagen sind zum einen Feststellungen:
»Der Neubau ist unter Dach. — Ich werde jetzt spazieren gehen und nicht arbei-
ten. — Bismarck stellte den Staat tiber die Nation. [..] — Der Zellkern ist selber
auch organisiert. — Die chemischen Elemente sind unveranderlich.« (S. 503) Des
Weiteren Definitionen: »Eine ungerade Zahl ist diejenige Zahl, die nicht durch
Zwei teilbar ist. — Ein Korper ist ein riumliches Gebilde, das allseitig von Flichen
begrenzt ist. — Der Satz ist eine Verbindung von Worten, die einen vollstindigen
Gedanken ausdriickt.« (Ebd.) Und schliesslich Formulierungen von mathematischen
Geltungen: »Wenn a > b, ist a + ¢ > b + c«, oder »eine logische Einsicht wie >Die
Bedeutung eines Wortes ist die Voraussetzung fiir die Fixierung jedes denkbaren
Sinnes« (ebd.).

Auf dem anderen Pol innerhalb des Bereichs oder der Dimension des Diskur-
siven steht nun der evozierende Ausdruck, der sich hinsichtlich der vier Merkma-
le des rein diskursiven Denkens und Formulierens unterscheidet. Misch beginnt
die Erorterung mit dem Beispiel einer Ballade, Der Fischer von Johann Wolfgang
von Goethe, der von seinem Gedicht gesagt habe, er habe »darin das Gefithl des
Wassers ausdriicken wollen« (S. 511). Es geht hier natiirlich darum, dass Goethe
mit dem »Gefiithl des Wassers« eine Qualitit bezeichnet, wie Wasser anmuten kann
(vgl. S. 514); es geht um den treffenden Ausdruck, um einen Eindruck wiederzugeben
(hier: wie Wasser sein kann, anmutet). Gewisse Dinge, Sachverhalte, Stimmungen
haben einen Anmutungscharakter (vgl. ebd.). In Goethes Gedicht wird Wasser nicht
in seiner objektiven Qualitit, als chemische Formel (H,o0), thematisiert, sondern
in seiner sinnlichen Erscheinungsart (seinem Rauschen, Murmeln, Raunen, seiner
Farbe, seinem Licht etc.). Es geht auch nicht um die Gefiihle des Dichters, sondern
um das »Gefiihl des Wassers« (vgl. S. 13), d.h. das uns Anmutende des Wassers.

Evozierende Formulierungen sind nun aber keineswegs eine rein »kiinstleri-
sche Angelegenheit« (S. 515), die evozierende Titigkeit in der Dichtung ist aber ex-
emplarisch. Die Fihigkeiten fir »dichterische Gestaltungen« (S. 522) sind vielleicht
nur wenigen gegeben, aber »hermeneutische Gestaltungen« (S. 523) sind eine quasi
alltigliche Praxis, der evozierende Ausdruck ist der Versuch einer produktiven Ob-
jektivierung (vgl. ebd.). Die eigentliche Kraft und Bedeutung des Evozierens liegt
aber nicht in den kleineren und grésseren Routinen des Alltagslebens, sondern an
den Grenzen des gegenstindlichen Wissens (vgl. S. 525-533), an denen das Unaussagbare
ausgesprochen werden muss. »Das ist das Schicksal jedes Redenden«, so Hans-Georg
Gadamer im Gesprich itber Misch, »dass in einem Wort etwas evokativ ist und doch
in Wahrheit gerade nicht ganz trifft.« (1998, S. 23) Der wesentliche Unterschied des
Evozierens zum rein Diskursiven besteht darin, dass das Ausgesagte nicht mit dem
Gemeinten zusammenfillt, nicht deckungsgleich ist, dass vielmehr das Gemeinte

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

iiber den sprachlichen Bedeutungsgehalt der Sitze hinausreicht (vgl. Misch 1994,
S. 525). Dieser Zug zeige sich »am reinsten« da,

»wo das Gemeinte sich iiberhaupt nicht in einer begrenzten Bestimmung fassen
lasst, geschweige denn durch gegenstindliche Beziehungen oder Sachverhalte
begreifen lasst, und das ist da der Fall, wo das urspriingliche metaphysische Wis-
sen oder auch das religiése sich Ausdruck schafft; da pflegt man geradezu vom
Unaussprechlichen [...] zu reden, dem Mystischen, indem so in bezug auf das Un-
endliche eben auch Platon in bezug auf die Idee des Guten spricht von der Kraft-
losigkeit des Wortes, die metaphysische Schau festzuhalten.« (Ebd. Hervorh. A.P)

Diese Umschreibung scheint nun - im ersten Augenblick zumindest — dem rein
diskursiven Pol aufs Ausserste entgegengesetzt. Auf den zweiten Blick wird aber
deutlich, dass es wenig radikal ist und nicht extrem oder selten, sondern dass es
vielmehr hiufig vorkommt, dass die Worte als Worte keine Kraft mehr besitzen,
dafiir aber die Bilder — und seien es die Wortbilder, die Metaphern. Evokation ist
fast immer durch Bilder vermittelter Ausdruck (vgl. S. 533). »Das ist doch die eigentliche
hermeneutische Erfahrung«, so Gadamer, »dass man niemals das ganz sagen kann,
was man sagen wollte.« (1998, S. 22)

Misch diskutiert Evozieren als »geisteswissenschaftliche Methode« (vgl. 1994,
S. 540ff.) u.a. mit dem amerikanischen Pragmatisten und Psychologen William
James und dessen Werk The Principles of Psychology. Das »James’sche Verfahren«
(S. 542) zeichne sich dadurch aus, dass es psychische Vorginge mit Erlebnissen,
Veranschaulichungen, Bildern, Bezeichnungsweisen u.a.m. zu interpretieren ver-
suche, die man als »treffend« bezeichnen mochte. Die andere eingehendere Ausein-
andersetzung ist jene mit dem Religionswissenschaftler Rudolf Otto und seinem
Buch Das Heilige. An den beiden Beispielen will Misch zeigen,

»worauf es fiir den Zweck der Logik ankommt. Sie beweisen, dass das Evozieren
eines Sinnzusammenhanges, das wir innerhalb der Produktivitit des geistigen
Lebensals einer Grundform der Aussage fanden, in den Wissenschaften vom geis-
tigen Leben seine Rolle behalt und dort zu einem Mittel, einer Methode wird, um
den Sinngehalt, den das geistige Leben von sich als ein selbstisches besitzt, uns
klar und deutlich ins Bewusstsein zu erheben.« (S. 545)

Die beiden Pole — die rein diskursive Sprache und die evozierende Sprache - ste-
hen in einem Zusammenhang mit der Unterscheidung von Natur- und Geistes-
wissenschaften, ohne aber mit ihr zusammenzufallen (vgl. S. 547ff.). »Naturwis-
senschaftliche Begriffe wie >Potentials, >Differential, >Kraft, >Masse, >Geschwin-
digkeit« u.s.f. sind, sobald sie einmal gewonnen sind, ein fir alle Mal gewonnen,
und man kann mit ihnen arbeiten wie mit festbestimmten GréfSen« (S. 550). Im
Unterschied dazu verlieren die »Worte deren sich die Geisteswissenschaften be-
dienen«

14,02.2026, 06:09:53.

199


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Die Arbeit am Ausdruck

»grade ihre Ausdruckskraft, sobald sie in terminologischen Gebrauch genommen
werden, z.B. das Wort >Erlebnis¢, Heideggers Wort >Sorge< oder auch >Struktur<—
sobald es zu einem Schlagwort geworden ist, nutzt es sich schnell ab und man
mag es gar nicht mehr gebrauchen.« (S. 551)

Darin zeige sich der Gegensatz zum rein diskursiven Ausdruck in den exakten Wis-
senschaften (vgl. ebd.). Das schnelle »Sichverbrauchen der Ausdruckskraft eines
urspriinglich treffenden Wortes« entstehe, weil

»die Ausdruckskraft an den Vollzug des darin ausgedriickten Wissens gebunden
ist, damit die Lehre wirklich angeeignet werde, die terminologische Verwendung
aber entbindet von der (verstehenden) produktiven Aneignung der Sache und
mochte eine blofd intellektuelle Besitznahme des fertigen Ergebnisses ermdgli-
chen.« (Ebd. Hervorh. A.P)

Dies sei aber »dem Wesen hermeneutischer Gestaltungen zuwider« (ebd.). In
der »Abwehr der Verbegrifflichung«, die der »Begriffsfeindschaft der Sturm- und
Drangbewegung« entspreche, sei aber »Richtiges mit Falschem gemischt«. Dies
beruhe auf dem Mangel einer logischen Klirung, denn »nicht die begriffliche
Auslegung tiberhaupt, sondern nur die rein diskursive Festlegung des Erlebnisses ist das
Abzuwehrende« (S. 552, Hervorh. A.P.).

Es ist wichtig festzuhalten, dass Misch von den zwei Polen der Diskursivitit
spricht (z.B. S.554). Die wissenschaftlichen Gegenstinde, die an den Polen je
verhandelt werden konnen, unterscheiden sich — Sprache ist nicht Schall, Kunst
ist nicht Elektrizitit, Religion nicht Wirme -, aber »wenn jede Vergleichshin-
sicht fehlte, konnten wir sie ja gar nicht nebeneinanderstellen als Gegenstinde
der Wissenschaft, die sie doch gleichermafien sind« (S. 555). Denn natiirlich ist
Religion in einem gewissen Sinne mit Wirme und vielleicht Kilte zu vergleichen,
natiirlich kann Kunst in einem gewissen Sinn elektrifizieren und kénnen mit
Elektrizitit Kunstobjekte gestaltet werden, und natiirlich ist Sprechen oft nicht
mehr als Schall. Nochmals zusammenfassend: Evozieren ist — nach Misch — nicht
anti-diskursiv, Evozieren ist diskursiv, aber nicht rein diskursiv.

5.2.6  Zur kritischen Verortung der Leistung Georg Mischs

Grondin hilt in seiner wohlwollend-kritischen Diskussion zu Misch fest, dass des-
sen »genetische[] Herleitung der Logik« die »Universalitit des Logischen nicht in
Frage« gestellt habe (1998, S. 56). Er wolle sie nur besser »verstehen«. Die Logik be-
sitze nach Misch eine »unbegrenzte« Reichweite (ebd.). Es sei aber doch insgesamt
fraglich, ob hier noch von »Logik« gesprochen werden diirfe (S. 61): »Lehnt man
sich hierbei an ein breites Verstindnis des logos als der allgemeinen Bedeutungs-
oder Ausdrucksfihigkeit des Menschen anc, liege das vielleicht nahe, so Grondin,

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

aber es frage sich, ob am Ende so etwas wie eine »Logik«, und »sei sie noch so sehr
eine des Lebens«, herauskommen konne (ebd.).

Grondin vermutet, dass Misch so sehr auf eine Logik Wert gelegt habe, um den
Angriffen von Rickert und Husserl zu begegnen, fiir die die Lebensphilosophie auf
Irrationalismus hinauslaufe. Es sei sogar zu fragen, ob damit nicht gerade »die Vor-
machtstellung der Aussagenlogik, die er hermeneutisch zu erschiittern versprach,
aufrechterhalten bleibt. In diesem Zusammenhang hitte es vielleicht niher gele-
gen, das Verstindigungsmodell, auf das man aus ist, eher in der Rhetorik zu er-
kennen.« (Ebd.) Drei fitr Misch wichtige Merkmale seien eher in der Rhetorik als
in der Logik »beheimatet«: (1) die affektive Dimension, (2) die Situationsbezogen-
heit und (3) der evokative Charakter der Rede (vgl. ebd.). Misch sei aber leider —
wie so viele, mochte man sagen - einem »rein negativen Rhetorikbegriff verhaf-
tet« geblieben (8. 61f.); dabei wire eine »konsequente Wiirdigung der rhetorischen
Tradition« Mischs »bahnbrechender Lehre vom evozierenden Ausdruck sicherlich
zugute gekommen. Sie hitte es ihm vielleicht auch erlaubt, dieser Lehre die ihr
zustehende Universalitit beizumessen.« (S. 62)

Misch scheine der rein diskursiven Rede »einen stillschweigenden Primat zu
lassen, wenn er das Evozieren als eine Verwendungsmdoglichkeit der san sich diskur-
siven Form« beschreibt« (ebd.). Von der Perspektive der »Universalitit der Herme-
neutik« her betrachtet lige es niher, die »[...] Evokation universell anzusetzen und
zugrundezulegen: Ist nicht jede Sprache als solche von vorneherein evokativ, rheto-
risch, und wird sie nicht erst infolge einer logischen Abstraktion als rein theoretisch-
gegenstindlich betrachtet und verwendet?« (S. 62f., Hervorh. A.P.) In den drei Mo-
menten — rhetorische Dimension, Situationsgebundenheit, Evokationskraft — je-
der Sprache liege der hermeneutische Charakter der Sprache begriindet (vgl. S. 63). An
dieser Stelle sei Gadamers Bezug zur Rhetorik iiberzeugender bzw. konsequenter.
Auch wenn Gadamer insbesondere fiir seine Dilthey-Rezeption von Rodi heftig an-
gegriffen worden ist (vgl. Kapitel 5.2.1), betont Gadamer im Gesprich mit Gudrun
Kithne-Bertram und Frithjof Rodi dennoch, man solle nicht vergessen, »wie weit
noch bis Ende des 18. Jahrhunderts der Bereich der Rhetorik reichte. Was Misch
>Logik« genannt hat, das habe ich vor diesem grofRen Hintergrund der Geschichte
der Rhetorik halbwegs akzeptieren kénnen.« (1998, S. 23)

Vielleicht, so Grondin, gehe es nur um einen Wortstreit. Der Streit zwischen
den hermeneutischen Schulen konne provinziell wirken. Daran sei Misch selbst
nicht unschuldig gewesen, »als er immer wieder auf der Eigenstindigkeit der >Dil-
theyschen Richtung« beharrte« (1998, S. 63). »Ist diese Absetzung wirklich noch er-
forderlich?«, fragt Grondin, oder »hat man es hier nicht, wie das ja nicht selten in
der Philosophie geschieht, mit Differenzen von Zeitgenossen zu tun, die sich ihres
Gemeinsamen allzu wenig bewusst waren?« (ebd.)

Unabhingig von solchen Fragen und Zwistigkeiten innerhalb der philosophi-
schen Gemeinde, die hier nicht weiter interessieren miissen, bleibt das Verdienst

14,02.2026, 06:09:53.

201


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Die Arbeit am Ausdruck

Georg Mischs hervorzuheben, gezeigt zu haben, dass die »Kraft des Ausdrucks«
auch darin besteht, »die Bedeutung des Erlebten hervorzuholen« (1994, S. 72, Her-
vorh. A.P.). Giovanni Matteucci weist darauf hin, dass im Prifix »hervor- [...] vor
allem der Sinn von etwas spiirbar« sei, »das Prisenz gewinnt, das realisiert wird,
das fiir das Verstehen, das Mitteilen und das Miterleben verfiigbar wird: es handelt
sich um ein Leibhaftig-Machen, und damit um ein Vernehmbar-Werden, und nicht
um einen bloss duflerlichen Hinweis« (1998, S. 126). Bedeutung wird im Ausdruck ar-
tikuliert. Man konnte geringschitzen, dass Bedeutung nur »reprisentiert« werde,
so Misch, doch dieser »Mangel an Anschaulichkeit ist doch gerade die Bedingung
fiir die positive Wendung zur freien Verfiigbarkeit iiber den Ausdruck, unabhingig
von Moment und Ort, wodurch er erst iibertragbar wird« (1994, S. 283). Bedeutung
ist demzufolge nicht von Ausdruck zu trennen; daher ist Bedeutung von einer ds-
thetischen Dimension durchdrungen. Denn der Ausdruck fiir die Konstitution von
Bedeutung ist nicht beliebig, sondern muss »treffen« (vgl. dazu Matteucci 1998,
S.132).

Die Arbeit am Ausdruck von Erfahrung, von »Erlebtem« bzw. des »Erlebens«, wie
Misch sagen wiirde, ist daher ein Bemithen um Stimmigkeit der Beschreibung,
eine Suche nach dem stimmigen oder angemessenen Zusammenspiel von Form
und Inhalt. Der treffende Ausdruck bezieht sich also insbesondere auf das Wie des
Gesagten und Gemeinten. Treffend ist der Ausdruck, wenn er mit dem Eindruck
sitbereinstimmts, doch dies ist weniger als ein statischer Abgleich zu verstehen als
vielmehr als ein Oszillieren zwischen den Eindrucks- und Ausdrucks-Wahrnehmungen.
Der provozierte Eindruck (das auf uns >Driickende<) verlangt gewissermassen nach
evozierenden Ausdrucksprozessen, um die Momente des »Pro-vozierens« und »E-
vozierens« (vgl. Matteucci 1998, S. 133) in Einklang zu bringen. Genau darin besteht
die Arbeit am Ausdruck von Erfahrung: Ein So-ausgedriickt-Werden (und Nicht-
anders-ausgedriickt-Werden) soll mit diesen Eindriicken (Solchen-Eindriicken und
nicht anderen Eindriicken) korrespondieren.

Die »Objektivationen des Lebens« — ein von Dilthey geprigter Begriff (vgl.
Misch 1994, S.559) — sind Gegenstinde der Geisteswissenschaften, der Kunst,
der Religion usw.; es handle sich um Objektivationen des geistigen Lebens selbst.
Diese Objektivationen sind fir Misch - in Abgrenzung zu Husserl — nicht »In-
tellektualisierungenc, sie gehoren auch nicht in den Bereich des rein diskursiven
Denkens und dazugehoriger theoretischer Perspektiven, sie sind itberhaupt nicht
dem »isolierten Denken« zu verdanken,

»das durch seine logischen Operationen unter der Herrschaft von Kategorien
ein in sich unbestimmbares strukturlos stromendes Leben in gedankliche Form
brachte, sondern das Leben birgt in sich selbst die Macht der Bedeutung, die gliedert,
aufbaut und gestaltet. Deshalb, weil es selber Struktur und Sinn in sich hat, kann
es von dem Denken umgriffen werden.« (Misch 1994, S. 559, Hervorh. A.P)

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Diese »Objektivationen« zeigen sich aber nicht von selbst, sie dringen sich nicht
immer einfach auf und konnen dann ohne Anstrengung wahrgenommen werden,
vielmehr bediirfen sie mitunter »harter Verstandesarbeit« und »entscheidender
schopferischer Taten« (S. 560).

5.3 Bildung und Beschreibung - Bolinows Beitrag

Bollnow vermochte es nicht mehr, eine hermeneutische Philosophie des Beschrei-
bens zu verfassen, geschweige denn, sie padagogisch fruchtbar zu machen. Ruft
man jedoch seine Arbeiten aus den 50er und 6oer Jahren zu »Existenzphilosophie
und Pidagogik« sowie »Krise und neuer Anfang« in Erinnerung, kénnten diese mit
einer Philosophie des Beschreibens, wie sie ihm vorschwebte, eine signifikante Er-
weiterung erfahren. Bollnow reflektierte in diesen Schriften zentrale Schliisselbe-
griffe wie jenen der Erfahrung am Beispiel der Begegnung und der Krise, an denen
er anhand ihrer existenzialistischen Bedeutungsdimension die unstetigen Formen
der Erziehung und die Grenze der pidagogischen sMethodisierung« erértert. Er
zeigt, dass ein existenzialistischer Erfahrungsbegrift pidagogisch — bzw. bildungs-
theoretisch — besonders wertvoll ist, aber aus ethischen Griinden aufgrund eben-
dieser existenzialistischen Qualitit keine »Pidagogik der Krise« zu legitimieren
ist, denn er impliziert fiir die Betroffenen einen prekiren Ort moglicher Bewdlti-
gung, an welchem die pidagogischen Mittel an ihre Grenzen gelangen. Bollnow
halt fest, dass die Bedeutung der Krise fiir das menschliche Leben in der Chance
bestehe, dass in ihr ein Neuanfang méglich sei. Die Krise zu bewaltigen und zu
ergreifen bzw. einen Neuanfang zu wagen, sei aber dem Menschen primar selbst
auferlegt. Der Erzieher oder die Erzieherin konne allenfalls verstindnisvoll und
beratend beistehen (vgl. Bollnow 2014, S. 5-127 und S. 133-263).

In diesen pidagogischen Schriften geht es Bollnow vor allem darum, die
existenzphilosophische Bedeutungsdimension solcher Erfahrungen als frucht-
bares und entscheidendes Moment im Hinblick auf die pidagogische Aufgabe
zu verdeutlichen und zugleich die praktischen Moglichkeiten des Erziehens zu
befragen. Denn so fruchtbar diese existenziellen Ereignisse sind: es ist gerade die
sie auszeichnende Unstetigkeit, die eine pidagogische Planung an ihre Grenzen
fithrt, da solche fruchtbaren Momente nicht methodisierbar sind (vgl. 2014, S. 32).
Dennoch: Krisenhaften Ereignissen eignet eine Kraft, die sowohl auflésend als
auch ermoglichend und sogar schépferisch wirken kann, wenn auch moglicher-
weise »das wirklich Neue nur durch den Hoéllensturz der Verzweiflung hindurch
erreichbar ist« (S. 33). Es ist dieses Moment, dieser Vorgang, den Bollnow (mit
Bezug auf Friedrich Copei 1930) als entscheidend fiir Bildungsprozesse ansieht.

Zu den Mitteln und Moglichkeiten — wie der Mensch in der Krise >durchkom-
men« bzw. neu anfangen kénnte — dussert Bollnow sich in diesen Texten und auch

14,02.2026, 06:09:53.

203


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Die Arbeit am Ausdruck

spiter nicht. Er verbleibt bei der Feststellung, dass es sich um eine Moglichkeit der
Riickkehr zu einem Neuanfang handeln konne, der schopferisch sei (vgl. S. 1651t.).
Allerdings betonte er schon in seinen frithen, erkenntnistheoretisch ausgerichte-
ten Uberlegungen das schépferische Potenzial des Beschreibens. Es sei die Praxis
des Beschreibens selbst, die das Unerwartete zu ermdglichen vermége und die fir
den wissenschaftlichen Erkenntnisprozess eine wichtige Methode sei: »Die grof3e
Kunst der Beschreibung besteht darin, hier wach zu sein fiir das unerwartet Neue,
das sich vor ihr auftut und die mitgebrachten Schemata als unzulinglich erweist.«
(Bollnow 1975, S. 134) Und dieses Neue — Bollnow spricht von der nachtraglichen
Korrektur des mitgebrachten Verstindnisses — »entsteht erst in der Beschreibung«
(ebd.).

Hier war es primir der wissenschaftliche Gegenstand, in dessen angemesse-
ner Auffassung die Schwierigkeit einer guten Beschreibung liegt und den es in und
mit der Beschreibung neu zu erfahren gilt. Sie kimpft mit dem Gegenstand, bezie-
hungsweise mit den Vorurteilen ihm gegeniiber, und ist daher »in der bestindigen
Auseinandersetzung zwischen der mitgebrachten Erwartung und dem, was dieser
vom Gegenstand her widerspricht« (ebd.). Darum bewegt die Beschreibung sich
»stindig am Rande des Unsagbaren und muss zufrieden sein, wenn sie diesem
wenigstens ein Stiick des unsagbar Scheinenden abgewinnt« (ebd.). Der »Kampf«
ist einer mit den konventionellen Sprech- und Ausdrucksweisen, in denen auch
die Gewohnheiten, Erwartungen und Vorurteile liegen, und darum ein beharrli-
ches Ringen mit der Sprache erfordern. In der Praxis des ringenden Beschreibens
ereignet sich das fir die Beschreibung Wesentliche: »Es wird etwas herausgeho-
ben, greifbar gemacht, was man vorher nicht oder doch nicht so gesehen hatte.«
(S. 136) Zudem wird dieses Etwas durch die Beschreibung »auch den anderen ver-
mittelt, so dass auch sie es sehen konnen« (ebd.). Eine gute »an den Gegenstand
hingegebene und um die sprachliche Wiedergabe bemiihte Beschreibung« ist »eine
wirklich schopferische, Wirklichkeit sichtbar machende und Wirklichkeit vermeh-
rende Leistung« (S. 137).

Bollnows spite Reflexion »Versuch iiber die Beschreibung« (1989) 16st die Be-
schreibung dann aus dem methodischen wissenschaftstheoretischen Kontext und
macht sie zum theoretischen und praktischen Zentrum einer hermeneutischen Phi-
losophie. Auffillig ist, dass die Formulierungen im »Versuch tiber das Beschreiben«
teilweise offenbar wortlich aus dem Text von 1975 itbernommen wurden und den-
noch mit der »artikulierenden Beschreibung« eine dezidiert andere Auffassung von
Beschreibung zum Ausdruck kommt. Ihre fundamental anthropologisch-existen-
zielle Bedeutung wird prignant und es scheint sich darin eine Antwort auf die
Frage nach den Moglichkeiten und Mitteln fiir den Umgang mit existenziellen,
potenziell bildsamen Erfahrungen abzuzeichnen. Daran deutet sich an, dass der
Erfahrungsbegriff bei Bollnow nicht so negativ bestimmt werden muss, wie es im
Denken der Kritischen Theorie und dem daran orientierten bildungstheoretischen

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die bildungstheoretische Bedeutung des Beschreibens

Diskurs der Fall ist, die ja ihre Kritik gerade an der Logik propositionaler Diskursi-
vitit entwickelt. Eine Theorie des evozierenden Sprechens verortet sich nicht jen-
seits des diskursiven Raumes. Vielmehr versteht sie den Bereich der Diskursivitit
weiter, genauer: als um die evokative Dimension erweitert.

Die Intuition, das Wesen der Beschreibung theoretisch so auszulegen, dass
darin der Aspekt des »Zu-sehen-lassen-Kommens« deutlich gemacht werden kann,
ist m.E. fur praktisch-existenzielle Herausforderungen und in diesem Sinne bil-
dungstheoretische Fragestellungen zentral. Fiir >seelische Phinomene« sind arti-
kulierende Beschreibungen nétig, ohne die Versuche des Verstehens und der Ver-
stindigung kaum méglich sind. Hier befindet man sich sehr weit weg vom logisch-
diskursiven »Raum der Griinde« (vgl. Kapitel 1.2), aber keineswegs im Reich des Ir-
rationalen oder Unverniinftigen und ebenso wenig vor der unitberwindbaren Gren-
ze der Erfahrung (vgl. Kapitel 1.3). Es geht darum, angemessen dariiber nachden-
ken zu kénnen, welche Moglichkeiten dem Menschen gegeben sind, die ihn um-
gebenden Verhiltnisse und seine Widerfahrnisse, deren Teil er ist, aufzufassen, zu
verstehen, d.h. beschreiben zu kénnen.

In diesem Verstindnis von >Auffassenc ist ein Sinn fiir die Verhiltnishaftigkeit
immer schon enthalten. Es ist immer schon auf Artikulation ausgerichtet. Auf-
fassungsgabe und Artikulationsfihigkeit sind intrinsisch verkniipft. In dieser Ver-
kniipfung machen sie den Menschen sich selbst und der Mitwelt verstehbar (zu-
mindest: verstindlicher), 6ffnen sich der Befragung und werden zuginglich fur
Deutung. Die Beschreibung des nicht unmittelbar sinnlich Wahrnehmbaren er-
fordert eine Artikulationsweise, die stark dsthetischen Charakter hat und im Ein-
bildungsvermigen grindet. Es sind Beschreibungsversuche fiir Gegenstinde — wie
etwa eine unerwartet verstorende oder begliickende Begegnung —, deren Realitit
und Wirkung sich der unmittelbaren Beobachtung entziehen und méglicherweise
nur iiber eine artikulierende Beschreibung Wirklichkeit gewinnen.

Riickblickend zeigt sich, dass Bollnows frithere Auffassungen des Beschreibens
an Grenzen gestossen sind, die er bei der Wiederaufnahme der Beschiftigung mit
dieser Thematik in den 1980er Jahren erkannt hat. Letztere fithrte zur Einsicht in
die Notwendigkeit einer erweiterten Fassung des Wesens der Beschreibung, deren
erste bedeutsame »Denkmittel« von Vertretern des Gottinger Kreises, namentlich
Georg Misch, Josef Kénig, Hans Lipps und Helmuth Plessner, zur Verfiigung ge-
stellt worden sind.

14,02.2026, 06:09:53.

205


https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14,02.2026, 06:09:53.



https://doi.org/10.14361/9783839460344-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

