
632 Rezensionen

West points out that the Mueda anti-sorcerers “gained
ascendancy over chaos in their world by modeling order
for all to hear – by orally conceiving of, and thus
conceiving, a new world. Their words constituted the
enactment of their ‘sorcery of construction.’ By declar-
ing that they knew what sorcerers ‘were up to,’ these
beneficent authorities disarmed them” (57). Word magic
admittedly has a seductive, narcotic effect, but it ulti-
mately does not solve social issues. Yet for West, such
beliefs in the supernatural and its embodiment in words
and ritual take on a reality that for me seems at odds with
more realistic explanations. West’s argument is murky:
“Sorcery’s reality lay neither in a mask that might
be removed nor, somehow, behind a mask – neither
‘onstage’ nor ‘offstage’ – but rather was instantiated
through its masking(s). In the moment of performative
representation, the realities of the performance and the
performed coexisted within one another” (54).

West’s cultural relativism may at first appear attrac-
tive, liberal, and tolerant, but it does not promote any
useful analytical program for explaining how societies
work or how one may cope effectively with social is-
sues. West observes that among the Mueda “everyone
contributed to sorcery discourse” (60), and, of course,
that would be true to the extent that all Mueda share
common beliefs and values, but all members of society
do not think and act alike or contribute equally. Some
even dissent openly or covertly. Some even subvert.
Those who have worked with, lived with, or stud-
ied societies, where many people believe in sorcery,
witchcraft, and magic, know that such beliefs provide
quite varied explanations for misfortune and suffering
and that manipulation of such beliefs and fears by some
may serve as means for social control of others and also
as sources of conflict and disagreement. Such beliefs are
also harmful because they distract believers from any
new and more realistic ways of dealing with illness,
suffering, and the disruptions due to changing social
conditions. Above all, beliefs that suffering is caused
by supernatural powers lodged in fellow human beings
create a social world that is caught in a web of circular
and uncritical thinking and distrust often leading to
persecution and violence. Extensive reading about the
rise and fall in popular beliefs about witchcraft and
sorcery in sixteenth- and seventeenth-century Europe
and America would provide a useful antidote to West’s
positive ways of thinking about such ideas and practices.
In any case, such ideas about the supernatural are not
truly comparable to social anthropological ethnography,
whatever the flaws of anthropological thinking. Beliefs
about the supernatural are not readily amenable to crit-
icism, revision, and rejection in the ways that scientific
thought (and even social scientific thinking) may be. Sci-
entific thinking, however flawed, works better because
of constant questioning and revision.

West’s book is representative of some contemporary
anthropological writing that questions the validity of
ethnography itself. West’s work appears to reflect a
generosity and tolerance for multiple explanations of the
world and experience, but it implicitly undermines the

values of social science when it questions the hegemony
of a social scientific approach to explanation. It reflects
a contemporary lack of moral and methodological nerve
and lack of fixed purpose. It also embodies a current
popular fondness for personal testimonial, a trend in
which anthropologists seem to feel that their confession
of their intimate personal feelings, suffering, and doubts
contributes to a reader’s understanding of an ethnog-
raphy. To be fair, West appears to be an appealing,
pleasant, kindly, and thoughtful person intent on doing
good and helping others. He especially wants his readers
to like, understand, and respect the Mueda anti-sorcerer
(whose photograph appears on the book’s cover) who
taught him and treated him for his own supposed af-
flictions from sorcery. West does not want readers to
think he underrates how Mueda think and act, even
though at times what Mueda do does not seem likely to
solve their problems. West’s highly personalized account
cannot replace more sustained, critical, distanced, and
extensive anthropological or sociological descriptions
of events, ideas, and social organization. I finished this
book knowing relatively little about Mueda culture and
society and more than I wanted to know about the
author. I learned nothing new about the key problems in
understanding sorcery, witchcraft, and magic as socio-
cultural phenomena or how the Mueda material fits into
the broad and vast published literature on these issues.
On the back cover of this volume two anthropologists
provide rave comments about it, but I think this is a
book more likely to confuse than help students. Finally,
at the risk of sounding “nit-picking” I suggest that West
learn the difference between the words “disinterested”
and “uninterested.” T. O. Beidelman

Wolff, Larry, and Marco Cipolloni (eds.): The
Anthropology of the Enlightenment. Stanford: Stanford
University Press, 2007. 414 pp. ISBN 978-0-8047-5203-
9. Price: $ 29.95

Die Handbücher der akademischen Anthropologie
lassen ihre Geschichte bezeichnenderweise mit dem 19.
Jh. anfangen. Das von Larry Wolff und Marco Cipol-
loni herausgegebene Buch “The Anthropology of the
Enlightenment” betont die Wichtigkeit der europäischen
Aufklärung des 18. Jhs. für die (Kultur-)Anthropologie
(Ethnologie) und sieht ihre Wurzeln im Zeitalter der
Revolution (“Age of Revolution”). Die 16 Autoren ver-
treten eine nicht ganz selbstverständliche These, nämlich
die “von der Anthropologie vor der Anthropologie”
(J.-P. E. Belleau), sodass viele der späteren wichtigen
anthropologischen Ideen in Bezug auf die Geschichte,
Kultur und Gesellschaft schon in der Aufklärung – als
einer Art von Protoanthropologie – zu finden sind. Für
die Autoren ist es klar, dass die intellektuellen Prinzipien
und Projekte der “Anthropologie” schon am Ende des
18. Jhs. umfassend artikuliert und erarbeitet wurden
(L. Wolff). Ein Verdienst der frühen Anthropologen
sehen sie auch darin, dass sie die Reisedokumente und
Aufzeichnungen der Händler, Soldaten und Missionare
gesammelt, revidiert, übersetzt und publiziert haben.

Anthropos 103.2008

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-632 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:25:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-632


Rezensionen 633

Die These, dass die aufklärerischen Texte im Be-
reich der Anthropologie schon ein wissenschaftlicher
Versuch der Beschreibung, Klassifizierung und Erklä-
rung von sozialen Praktiken, Sitten und Verhältnissen
sind, ist nicht neu und wurde schon früher mehrmals
in anderen Publikationen vertreten. So lesen wir z. B.
bei W. Y. Adams (The Philosophical Roots of Anthro-
pology. Stanford l998): “Ich bin überzeugt, nach einer
Lebenszeit des Studiums, dass sehr wenige anthropolo-
gische Ideen wirklich neu sind. Tatsächlich habe ich das
Gefühl, dass praktisch alle großen Theorien in allen So-
zialwissenschaften nur umbenannte, alte philosophische
sind”.

Der Themenbereich des Buches ist ziemlich breit und
bezieht sich auf wesentliche Ereignisse zuerst aus der
Geschichte der “philosophischen” Anthropologie, die
später das Fundament der neuzeitlichen “wissenschaft-
lichen” Anthropologie bildete. Die Aufklärung soll “als
eine richtungsweisende intellektuelle Matrix für das
Auftauchen der modernen anthropologischen Perspek-
tive von menschlicher Gesellschaft” (L. Wolff) gesehen
werden, die eine “Verschiebung von Entdeckung zu An-
thropologie” (M. Cipolloni) ermöglichte. “Die Mehrheit
der Beiträge in diesem Band untersucht die europäische
Mentalität in Bezug auf diese Regionen, wie sie in den
Interpretationen, Reisen und Schriften der frühen An-
thropologen beschrieben wurden” (M. Cipolloni). Da-
bei bezeichnet der Terminus Anthropologie hier nicht
so sehr eine spezifische wissenschaftliche Disziplin,
sondern generell das Nachdenken “über die verschie-
denen Begriffe der menschlichen Natur” (M. Kempe).
Diese doppelte, philosophische und wissenschaftliche
Bedeutung vom Terminus Anthropologie ist auch heute
präsent, wenn er einerseits philosophische Überlegungen
über die besondere Stellung des Menschen im Kosmos
(M. Scheler), andererseits ethnologische Untersuchun-
gen der (früheren) Kulturen kennzeichnet.

Die im Buch gesammelten 14 Beiträge einzelner
Autoren, ziemlich beliebig in drei Teile gruppiert (Phi-
losophical History and Enlightened Anthropology; Eth-
nography and Enlightened Anthropology; Human Na-
ture and Enlightened Anthropology), skizzieren und
erarbeiten die wichtigsten Gedanken der personae dra-
matis der Aufklärung wie die Thesen von der Einheit
der menschlichen Natur, vom kulturellen Relativismus
(cultural relativism), von der Überlegenheit der europä-
ischen Kultur (Europe’s cultural priority) und von einem
stetigen kulturellen und ökonomischen Fortschritt der
Menschheit (Fortschrittsglaube). Die Aufklärung kann
beschrieben werden als ein Zeitalter, in dem man die
kulturelle Perspektive entdeckte, andere Kulturen nach
dem Standard der europäischen Zivilisation bewertete
(L. Wolff) und in Entwicklungsstufen ordnete. Sehr früh
stellte sich die Anthropologie die Frage nach der Mög-
lichkeit eines objektiven Vergleichs der Kulturen vom
Standpunkt der binären Unterscheidung “Ich/der Ande-
re” (Self /Other) her. Demgegenüber verweist das Buch
auf eine enge Beziehung zwischen der Anthropologie
und dem Kolonialismus, d. h. der imperialistischen Po-
litik der damaligen Staaten, vor allem Frankreichs, Por-

tugals, Russlands und Spaniens, die ein reges ökono-
misches und politisches Interesse an den Forschungsrei-
sen und Forschungsberichten der Globetrotter, Beamten,
Missionare und Philosophen zeigten. Auch diese These,
dass die Anthropologie ein Produkt des Kolonialismus
ist und lange Zeit “ein intellektueller Arm der kolonialen
Mächte war” (J.-P. E. Belleau), ist nicht gerade neu.

Die im ersten Teil gruppierten Aufsätze konzentrie-
ren sich auf die Anthropologie als ein philosophisches
Thema, besonders in den Schriften über die Philosophie-
geschichte: auf die von E. Gibbon beschriebenen Bar-
baren der antiken Welt (J. G. A. Pocock), auf das Phä-
nomen des Orientalismus und Okzidentalismus in den
Schriften von Herder, Leibniz, Montesquieu, Quesnay,
Volney und Voltaire (A. Pagden), auf die Texte von
D. Diderot über Indien (S. Agnani), auf die “ethno-
graphischen” Ursprünge (Quellen) der Ökonomie von
A. Smith (C. Marouby), auf W. Robertsons “History
of America” (N. Hargraves) und auf “Morgenland” in
Mythologie und Anthropologie im Kontext von J. G.
Herders Indien (N. A. Germana).

Der zweite Teil visiert die “ethnographische Be-
gegnung” zwischen den Europäern und den angeblich
primitiven Völkern an, die Gegenstand der ersten Ob-
servationen wurden: die deutschen Erforscher (J. F. Blu-
menbach, J. R. Forster, G. Forster, Schlözer) des Pa-
zifiks (J. Gascoigne), die nördliche Betrachtungsweise
und Beschreibung (L. Holberg, E. Pontoppidan, Pooq,
Qiperoq) Europas (M. Harbsmeier), die russischen Er-
forschungen (Bering, Billings, Delisle, Fischer, Georgi,
Gmelin, Krasheninnikov, Müller, Pallas, Sarychev, Stel-
ler) des Orients (G. Cecere) und die gesellschaftlichen
(ethnischen) Verhältnisse auf Santo Domingo/Haiti im
18. Jh. (“Die Frage der Sexualität als ein Teil der proto-
anthropologischen Episteme” – J.-P. E. Belleau).

Der dritte Teil richtet sich auf die aufklärerische
Konzeption der menschlichen Natur, wie sie anthropolo-
gisch in verschiedenen sozialen und kulturelle Kontex-
ten verstanden wurde: auf die kulturelle Bedeutung von
Träumen und den Kampf der Jesuiten gegen die Träume-
rei (dream) und ihre gesellschaftlichen Folgen (M. B.
Campbell), auf die Nachwirkung der anthropologischen
Diskussionen über Pufendorfs Begriff des Naturrechtes
(M. Kempe), auf den Begriff von “animal economy” im
Kontext des Aufstiegs der Psychiatrie aus der Anthro-
pologie (P. Huneman) und auf den Einfluss der neuen
Umgebung auf die Lebensart und das Verhalten der
“verpflanzten” Kolonisten (J. Lamb). Die Monographie
schließt mit den Gedanken von M. Cipolloni über ih-
re Entstehungsgeschichte und leitenden Ideen “aus der
Perspektive eines Spaniers”.

Die dargestellte Geschichte der anthropologischen
Bemühungen im 18. Jh. zeigt, dass die Anthropologie
vor allem von Philosophen (Literaten) gemacht wurde,
die meistens selber keine Felderfahrung auf diesem
Gebiet hatten und sich auf die Berichte anderer stütz-
ten. Sie ist eine Bestätigung der Macht der Einbildungs-
kraft und des spekulativen (theoretisierenden) Denkens,
wie auch der Möglichkeit, eine Kultur sozusagen von
außen (oder gerade deswegen) einigermaßen objektiv

Anthropos 103.2008

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-632 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:25:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-632


634 Rezensionen

erklären und verstehen zu können. Obwohl die Neu-
gier (die hier eine ausschlaggebende Antriebsfeder war)
der frühen Anthropologen im 18. Jh. durch die Men-
ge der anwachsenden Daten und Observationen, gelie-
fert von den Reisenden und Wissenschaftlern auf der
ganzen Welt, geradezu überwältigend war (M. Cipollo-
ni), wurden damals Kriterien und Ideen gefunden, die
es ermöglichten, das empirische Material einigermaßen
zu ordnen und theoretisch zu bewältigen. Gerade die
Verbindung von empirischen Untersuchungen mit einer
philosophischen Theorie der menschlichen Gesellschaft
ermutigte das Entstehen der heutigen Anthropologie
(L. Wolff).

Schade, dass der Index nicht die Fußnoten und die
Bibliographie umfasst. Man wünschte sich auch mehr
detaillierte Angaben über die Daten (Geburt und Tod)
der anvisierten Personen, was die Orientierung in den
Epochen bedeutend erleichtert und allgemein zu einem
besseren Verstehen des Gedankengangs und der Beweis-
führung beigetragen hätte.

Andrzej Bronk

Wulf, Christoph: Une anthropologie historique et
culturelle. Rituels, mimésis sociale et performativité.
Paris : Téraèdre, 2007. 190 pp. ISBN 978-2-912868-34-
3. Prix : € 15.90

Qu’on ne s’y trompe pas ! Cet ouvrage n’est une
anthropologie que sous l’angle philosophique et peu
ethnologique, l’histoire s’y réduit à celle de l’enfant
qui grandit et à l’élection d’un président américain pour
finir, le culturel se loge dans des rituels chrétiens et
dans les tribunaux germaniques. L’essentiel se cache
dans le sous-titre et dans l’argumentation concernant les
rituels profanes, religieux, politiques “qui orchestrent les
rythmes de notre vie (familiale, personnelle, profession-
nelle) . . . Les rituels – anciens et inventés – permettent
de ‘faire ensemble société’, et ils se transmettent par
mimésis sociale. La performativité est l’activité de re-
création personnelle et culturelle des rituels dans une
mise en scène corporelle et identitaire” (quatrième de
couverture). Plus précisément, la performativité, c’est la
réalisation par le passage de la parole ou du geste à une
situation neuve, ferme, indélébile : “J’accepte Y. pour
épouse”. “Ceci est mon corps”. Langue et mouvements
du corps entrent ainsi dans l’accomplissement de l’acte
rituel comme dans l’élaboration identitaire. Dommage
que la plupart des théories de l’action fassent si sou-
vent l’impasse sur la performativité corporelle (14), sauf
celles sur l’agir sportif !

La théorie de chacune de ces notions est ex-
posée dès l’introduction, sans références à des intro-
ducteurs de théorie, comme Gabriel Tarde (“Les lois
de l’imitation”) ou Marcel Jousse (“L’anthropologie du
geste”), celui-ci distinguant mimique (expression spon-
tanée des émotions) et mimisme (aptitude humaine à
devenir rythmiquement chaque objet du réel, en le re-
jouant par tous les gestes de son corps). Pour Wulf, la
mimesis sociale (à référence aristotélicienne) est mise
en scène, représentation d’actes d’autrui en prenant part

à leur action, à l’expérience des buts qu’ils poursuivent,
au sens qu’ils donnent à ce qu’ils font dans un certain
contexte et dans un désir à la fois de ressemblance
et de différenciation. De cette ambivalence naissent la
diversité sociale et la possibilité d’évolution des sociétés
(9). René Girard est évoqué à propos du désir mimétique
constitutif de l’apprentissage, forme d’incorporation des
mondes du son, du toucher, de l’odorat et du goût.

Quant aux rituels de passage, d’investiture, d’inten-
sification, de rébellion ou d’interaction collective, qui
sont des mises en scène souvent cérémonielles, à ca-
ractère démonstratif ou ludique, ils “peuvent être ex-
ploités pour opprimer les individus, pour leur imposer
de se rallier à une cause et pour dissimuler des rap-
ports de domination sociale. On peut donc comprendre
le scepticisme qu’appelle la notion de rituel dans les
démocraties” (15).

Parmi les huit chapitres, le premier (tiers de l’ouvrage)
vaut pour ses développements sur l’imitation, la repro-
duction, l’empreinte, la contamination par le modèle.
Le processus mimétique y apparaı̂t comme la condition
indispensable à la compréhension du monde et de soi-
même. L’autobiographie de Walter Benjamin sert alors
à l’auteur, psychologue de l’enfant à l’Université libre
de Berlin, de point d’ancrage pour des développements
sur l’appropriation du monde et la constitution du sujet,
l’enfance vécue et l’enfance remémorée, les images et
les écrits gardiens du souvenir. Et Lacan d’appuyer
la psychogenèse par mimesis tout en identifiant les
complexes du sevrage (réactivation du mal-être de la
naissance), d’intrusion (d’un frère ou d’une sœur dans
la famille) et d’Œdipe (au rôle central dans l’identité
sexuelle construite mimétiquement).

J’avouerai m’être laissé séduire par un autre thème
récurrent dans différents chapitres et relatif à la mi-
mesis comme aux rites ; c’est celui du geste, dont je
souhaiterais que l’auteur construise une anthropologie,
même en s’inspirant de L’“Histoire des mœurs” de
Poirier, de la “Psychologie du geste” de Feyereisen et
De Lannoy ainsi que de la littérature des éthologues. En
glanant quelques idées-fortes chez Wulf, on soupèsera
les variables espace, temps, sexe, âge, profession, sta-
tut, classe sociale, institution. Les signes de distinction
que les hiérarchies sociales établissent et renforcent, les
variations du goût selon les catégories et les groupes
sociaux, Pierre Bourdieu les a signalés avec précision
dans “La distinction” (1979) tout comme Norbert Elias a
présenté le “procès de civilisation” dans “La dynamique
de l’Occident” (1939) puis dans “La société de cour”
(1969). Molière s’était lui-même au XVIIe siècle bien
gaussé des gestes du bourgeois en quête de reconnais-
sance sociale, imitant le gentilhomme jusque dans le
“menuet”, dans les manières de parler, de manger, de se
présenter. On doit à Michel Foucault, dans “Surveiller
et punir”, une fine analyse de la façon dont le pouvoir
marque le corps de son empreinte et en contrôle les
formes d’expression et de représentation. “Les ‘gestes
institutionnels’ se sont mis en place au cours de longues
périodes et ont pour fonction de donner une forme
d’expression à la fois concrète et symbolique aux exi-

Anthropos 103.2008

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-632 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:25:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-632

