
Silke Helfrich und Johannes Euler

Die Neufassung der Commons: Commoning als
gemeinwohlorientiertes Gemeinwirtschaften

Zusammenfassung
Im vorliegenden Beitrag werden Commons und die entsprechenden sozialen Praktiken (Commo-
ning) als Form(en) des Wirtschaftens vorgestellt, die in den vergangenen Jahrhunderten zuneh-
mend verdrängt und in der öffentlichen Diskussion weitgehend unsichtbar gemacht wurden.
Dennoch sind sie weltweit relevant geblieben sind.
Seit den 1990er Jahren kommt dem Thema verstärkt Aufmerksamkeit zu. Wir zeichnen einige
Wege dieser Wiederentdeckung nach und stellen unterschiedliche theoretische Zugänge vor – be-
ginnend mit der These des Biologen Garrett Hardin von der sogenannten ‚Tragik der Allmende‘
und der Antwort der Politikwissenschaftlerin Elinor Ostrom. Darauf aufbauend gewinnen die
Fragen nach einem Paradigmenwechsel im Commons-Diskurs sowie nach der transformativen
Kraft des Commoning auf gesamtgesellschaftlicher Ebene an Bedeutung. Insgesamt wird deutlich,
dass es sich bei Commons um eine gemeinwohlorientierte, gemeinwirtschaftliche Praxis handelt,
die nicht nur das Wirtschaften und Zusammenleben verändert, sondern auch die kooperativ vor-
und fürsorgenden Seiten im Menschen stärkt.
Stichworte: Commons, Commoning (gemeinschaffen), Einhegungen, Gütertheorie, Fürsorge,
Care, Muster (Mustersprache), Gemeinwohl, Inklusion

Summary
In this paper we present commons and the corresponding social practices (commoning) as forms
of economic activity that have been increasingly suppressed and rendered largely invisible in pub-
lic debates over the past centuries. Notwithstanding, they have remained relevant worldwide.
Since the 1990s, the topic has received increased attention. We retrace some of the paths of this
rediscovery and present different theoretical approaches - beginning with biologist Garrett
Hardin's thesis of the so called ‘Tragedy of the Commons’ and political scientist Elinor Ostrom's
response to Hardin. Building on this, aspects of a paradigm shift in commons discourses and the
transformative power of commoning at scale gain importance. Overall, it becomes clear that com-
moning is a welfare oriented social economic practice that not only changes economic activity
and social coexistence, but also strengthens the cooperative precautionary and caring sides in hu-
man beings.
Keywords: Commons, Commoning (gemeinschaffen), Einhegungen, Gütertheorie, Fürsorge,
Care, Muster (Mustersprache), Gemeinwohl, Inklusion

Einleitung
Eine wissenschaftliche Zeitschrift, die sich jenseits „epistemologische[r] Blickveren-
gung” (Schulz-Nieswandt 2020: 9) eine „morphologische Theorie und Praxis der
Gemeinwirtschaft in verschiedenen Trägerschaften“ (ebd.: 1) ins Programm
schreibt, ist aus mindestens drei Gründen bestens beraten, sich den Commons – oft
als ‚Gemeingüter‘ übersetzt – zuzuwenden. Erstens erhellt der Diskurs um die
Commons, dass die Wahl bestimmter Trägerschaften hinsichtlich der Gemeinwohl-

1.

Die Neufassung der Commons: Commoning als gemeinwohlorientiertes Gemeinwirtschaften 39

Z'GuG, 44. (1) 2021, 39 – 56 DOI: 10.5771/2701-4193-2021-1-39

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


orientierung zwar relevant, aber nicht entscheidend ist. Commons sind im Wesent-
lichen nicht als Rechtsform, Struktur oder Institution zu begreifen, sondern als
Haltung, Wirtschafts- und Beziehungsweise, die die Sphären des Sozialen, Politi-
schen, Ökonomischen und Rechtlichen durchdringen (all dies kann im Folgenden
nur gestreift werden). Zweitens gibt es auch in diesem Feld einige „epistemologische
Blickverengungen“, die zu überwinden sind; eine solche liegt etwa der machtvollen
Metapher von der so genannten ‚Tragik der Allmende‘ zu Grunde. Drittens beklag-
te der US-amerikanische Commons-Forscher David Bromley (1992) bereits vor 30
Jahren, dass es schwierig sei, in der umweltpolitischen Literatur, ein weiteres so
missverstandenes Konzept wie das der Commons zu finden. Dabei schwang sich –
so könnten Beobachter*innen einwenden – die begriffliche Verwirrung rund um
den Commons-Begriff seit Beginn der 1990er gerade erst zu neuen Höhen auf,
auch dank seiner vielseitigen Verwendung im digitalen Raum.

Neben neuen Anwendungsbereichen und diversen Blickverengungen haben auch
Diskursstrategien zur Verwirrung beigetragen und die Commons in Kombination
mit den vielgestaltigen Einhegungsbewegungen der letzten 300 Jahre unsichtbar ge-
macht. Das zeigt sich nicht zuletzt im Ringen um eine adäquate Übersetzung des
Begriffs. So fragt der Umweltwissenschaftler Wolfgang Sachs „Wie sollen wir ‚com-
mons‘ im Deutschen nennen? Gemeingüter? Allmende? Gemeinheit? Wo kein Na-
me, da keine Wahrnehmung, das ist die Tragik der Commons im deutschen
Sprachraum“ (Helfrich et al. 2010: 48).

Heute, gut 10 Jahre später, neigen wir, die Autor*innen dieses Beitrags, durchaus
der ‚Gemeinheit‘ zu, wohl wissend, dass dies eine wenig öffentlichkeitstaugliche
Wahl wäre; doch zeigt sich in diesem Wort das Selbstverständliche, das uns ge-
wöhnlich Gemeinsame (nicht das Niedere – diese abwertende Bedeutung hat sich
erst im späten 17. Jahrhundert durchgesetzt). Daran hat der Autor und Philosoph
Ivan Illich zu Beginn der 1980er Jahre mit seinen Essays zum „Recht auf Gemein-
heit“ erinnert. Illich (1982: 7) stritt wortgewaltig für „die Wiedergewinnung von
Nutzungsrechten an verschmutzten, zersiedelten, zerwalteten Relikten von Gemein-
heiten“, gegen das „Zerreißen […] lebenswichtige[r] Bedeutungsfelder“ (ebd.: 8)
und für „Eigenarbeit […] dem neuzeitlichen […] Schaffen von Unterhalt aus wie-
dererrungener Gemeinheit“ (ebd.: 9, Hervorh. i. O.).

Ein Nachdenken über die allgemeine Wohlfahrtsproduktion jenseits omnipräsenter
Sachzwangsjacken verlangt also, nicht nur alle Trägerschaften und Bereiche dersel-
ben zu beleuchten, sondern die Scheinwerfer gerade auf jene Praktiken, Produkti-
onsweisen, Begriffe, Semantiken, Haltungen und Methodologien zu richten, die
sich diesen Zwangsjacken seit jeher entzogen haben und noch immer oder auch neu
entziehen. Das geschieht in diesem Beitrag über Commons, dem englischen Wort
für die Illich‘schen Gemeinheiten, abgeleitet aus dem Lateinischen cum (mit) und
munus (Verantwortung, Pflicht, Gabe). Die Etymologie verweist also darauf, dass
die Akteure der Gemeinwohlproduktion stets miteinander in Beziehung (genauer

40 Silke Helfrich und Johannes Euler

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


gesagt: voneinander abhängig) sind und in Anerkennung dessen andere Modi der
Aneignung, Nutzung und Aufteilung lebendig werden können.

Verunsichtbarung

Einhegungen
Um die Verunsichtbarung, die Commons erfahren haben und noch immer erfah-
ren, greifbar zu machen, hilft der Begriff der Einhegung (engl. enclosure). Er be-
zeichnet zunächst die Einfriedung von Wald oder (Weide-)Land, das sich in Ge-
meinbesitz befand oder gewohnheitsrechtlich genutzt wurde. Diese ausschließenden
Aneignungen gingen häufig mit sogenannten Flurbereinigungen einher. Mit dem
aufkommenden Frühkapitalismus vermehrten sich solche Einhegungsbewegungen
und leisteten – zuerst in England – der Intensivierung der Landwirtschaft Vorschub
sowie der industriellen Verarbeitung und Kommodifizierung ihrer Produkte (Schaf-
zucht → maschinelle Tuchmacherei). In diesem Zuge wurden zahlreiche Vermö-
genswerte und Subsistenzmittel, von denen ‚die gemeinen Menschen‘ (commoners)
direkt abhängig waren, in (fremdes) Privateigentum überführt. Menschen, die ge-
meinwirtschaftlich oder subsistenzorientiert lebten, wurden zu Lohnabhängigen.
Trotz einiger kurzfristiger Erfolge ist der oft erbitterte Widerstand der Betroffenen
gegen derartige Einhegungswellen, der bis ins frühe 17. Jahrhundert reichte (Nee-
son: 1996), langfristig weitgehend erfolglos geblieben.

Die Einhegungen trieben in großen Teilen Europas eine umfassende Änderung der
Eigentumsordnung voran. Wer den konkreten sozialen Folgen gegenüber gleichgül-
tig ist, kann diesen Prozess abstrakt als Auflösung der feudalen Rechtsordnung be-
schreiben und als fortschrittlich deuten. Hartmut Zückert (2003), der die Auflö-
sung der Allmende für den deutschsprachigen Raum ausführlich beschrieben hat,
zeichnet ein differenzierteres Bild. Er schreibt:

„In England sicherten sich die Lords und ihre Pächter den Löwenanteil an den Commons – ein Skandal,
den schon Thomas Morus 1516 [...] mit dem berühmten Diktum anprangerte: ‚Schafe fressen Menschen‘.
[...] Östlich der Elbe war es ärger, die Gutsherren eigneten sich das Gemeinland an und speisten die Bau-
ern mit minimalen ‚Entschädigungen‘ ab. Die durch die Aneignung [...] angewachsenen Güter wurden
mit halbfreien, der Knute des Gutsherrn gehorchenden Landarbeitern betrieben. Der Staat spielte den Ge-
burtshelfer der neuen Eigentumsordnung in England mit den ‚parliamentary enclosures‘ (also Einhegungen
durch Parlamentsgesetze; circa 1760-1820) oder in Preußen 1811/21 mit den Gemeinheitsteilungsord-
nungen. In Südwestdeutschland dagegen fielen die Allmendteilungen in einem lang währenden Prozess zu-
gunsten der Bauern und Gemeinden aus“ (Zückert 2012: 160 f.).

Der Agrarhistoriker macht hier nicht nur deutlich, wie unterschiedlich Einhegun-
gen in verschiedenen Regionen verliefen, er wirft auch einen genauen Blick auf die
Einheger. Im Laufe des 18. bis zum beginnenden 19. Jahrhundert konnten die Gen-
try – der grundbesitzende niedere Adel – in der englischen Parlamentskammer
House of Commons ihre Position gegenüber dem König stärken, eigene Interessen
zur Kontrolle von Land und Wäldern durchsetzen und die Rechte der Commoners
aus dem Parlament heraus schwächen (Neeson 1996). Einhegungen geschahen also

2.

2.1

Die Neufassung der Commons: Commoning als gemeinwohlorientiertes Gemeinwirtschaften 41

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


einerseits über die Macht der wirtschaftlich Stärkeren und andererseits über die
Macht des Staates.1

In den letzten Jahrzehnten wurden sie auch direkt über die Technologien durchge-
setzt. Ein die Ernährungssouveränität unmittelbar betreffendes Beispiel sind die –
euphemistisch – ‚genetische Verwendungsbeschränkungstechnologie‘ genannten
Verfahren (Varietal Genetic Use Restriction Technology; V-GURT), die eingesetzt wer-
den, um die Vermehrung von Saatgut durch das Unterbinden der Fortpflanzungsfä-
higkeit der Pflanze zu verhindern. Hier wird nicht nur das Leben selbst geschleift,
sondern der Ansatz erstickt im Wortsinne auch die menschheitsgeschichtliche
Selbstverständlichkeit des Saatgutaustauschs im Keim. Ein Beispiel aus der Welt der
Kultur- und Wissensproduktion ist der Kopierschutz, der verhindern soll, dass
Kund*innen und Konsument*innen Daten vervielfältigen können. Kopiersperren
sind in moderne Endgeräte eingebaut und erübrigen eine rechtliche Durchsetzung.
Sie bedürfen lediglich der rechtlichen Flankierung, die der ‚technischen Einhegung‘'
auf dem Fuße folgte. So ist es nach dem deutschen Urheberrechtsgesetz seit dem
13. September 2003 verboten, „wirksame technische Maßnahmen zum Schutz ei-
nes nach diesem Gesetz geschützten Werkes“ zu umgehen (§ 95a Abs. 1 UrhG).
Einen wegweisenden Beitrag zu Sichtbarmachung moderner Einhegungsstrategien
leistete der US-amerikanische Jurist James Boyle (2003), der die zumeist über ei-
gentumsrechtliche Mittel stattfindenden künstlichen Verknappungen von Wissen,
Ideen und Kreativität als „zweite Einhegungsbewegung“ bezeichnete. Sie sei analog
zur „ersten Einhegungsbewegung“ zu verstehen, die im Wesentlichen auf materielle
Güter bezogen war, was im Zusammenhang mit der veränderten Rolle von Wissen
und Ideen im Produktions- und Wertschöfpungsprozess stehe. Diese Analyse ver-
weist bereits auf die effektivste Form der Einhegung: die Einhegung menschlicher
Vorstellungskraft, durch die sich die grundsätzliche Vorstellung dessen ändert, was
‚rechtens‘, ‚gerecht‘ oder ‚richtig‘ ist, und was für selbstverständlich gehalten wird.
Einhegungen sind demnach nicht nur faktisch (durch Zäune, Eigentumsrechte, Ko-
pierschutztechnologien oder Saatgutsterilisierung) herstellbar, sondern auch diskur-
siv. Dabei sind Formen dieser enclosure of the mind so vielfältig wie subtil. Wir
möchten uns im Folgenden auf zwei wissenschaftstheoretisch besonders interessante
Beispiele beschränken: die Ontologisierung und Kategorisierung von Gütern sowie
die Durchsetzung gedanklicher und sprachlicher Bilder wie jenes der Tragik der All-
mende.

Gütertheorie und Tragik der Allmende
Die Gütertheorie ist ein wichtiger Bestandteil moderner ökonomischer Theoriebil-
dung. Basierend auf Arbeiten von Paul Samuelson (1954), Richard Musgrave
(1959), James Buchanan (1965) sowie Elinor und Vincent Ostrom (1977) werden

2.2

1 Auch für das Verständnis verschiedener Formen des Kolonialismus bietet der Blick auf Einhe-
gungen eine lohnenswerte Perspektive (vgl. bspw. Woodhouse 2003; Greer 2012).

42 Silke Helfrich und Johannes Euler

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


Güter – ein in den Wirtschaftswissenschaften recht junger Begriff, der erst mit dem
sogenannten neoklassischen Wirtschaftsverständnis zum Durchbruch kam – in vier
Arten eingeteilt. Sie werden typischerweise anhand von zwei Unterscheidungen in
einer Vierfeldermatrix abgebildet: Einerseits die sogenannte Ausschließbarkeit, also
die Schwierigkeit andere Menschen von der Nutzung des betreffenden Guts auszu-
schließen und andererseits die so genannte Nutzungsrivalität, also die Frage, wie
stark ein Gut durch Gebrauch an Nutzen für Andere verliert (siehe Abbildung 1).
So wird beispielsweise der Fisch im Ozean gewöhnlich als Allmendegut (oder auch
common pool resource) angesehen, da es einerseits schwer ist, Menschen in Küstenre-
gionen vom Fischen abzuhalten (Ausschließbarkeit) und andererseits der Fisch, so-
bald er aus dem Wasser gezogen wurde, nicht mehr von anderen gefangen werden
kann (Verringerung durch Nutzung).

Abbildung 1: Die konventionelle Güterklassifikation

 Starke Verringerung bei
Nutzung

Schwache Verringerung bei Nut-
zung

Geringe Ausschließbarkeit Allmende-/Gemeingut Öffentliches Gut

Hohe Ausschließbarkeit Privates Gut Klubgut

Diese Gütermatrix ist nicht nur die einflussreichste theoretische Klassifizierung von
Gütern, sondern sie ist und war von Beginn an ein politisches Werkzeug. So be-
zeichnete Buchanan (1965) die von ihm entwickelte Unterscheidung zwischen öf-
fentlichen Gütern und Klubgütern als Theorie der optimalen Exklusion und Inklu-
sion. Die Matrix ist daher nicht nur Ergebnis einer beobachtenden Einteilung, son-
dern legt auch Aussagen über den besten Umgang mit bestimmten Dingen nahe.
Das heißt: Eine Güterart wird über diese Matrix mit der je besten Verwaltungsin-
stanz verknüpft. So gelten private Güter heute weithin als Domäne der Privatwirt-
schaft und öffentliche Güter als vornehmlich staatliche Aufgabe.

Das Bild davon, wie Allmende- oder Gemeingüter optimalerweise zu handhaben
seien, wird bis heute durch einen der einflussreichsten Artikel in der Geschichte der
Wirtschaftswissenschaften geprägt. Garrett Hardin (1968) beschreibt in „The Tra-
gedy of the Commons“ mit Hilfe eines Gedankenexperiments, dass eine Wiese, die
für alle zugänglich ist, zwangsläufig übernutzt und somit zerstört werden würde.
Den Grund dafür sah Hardin darin, dass jeder Hirte individuell stets einen Anreiz
hätte, weitere Tiere auf die Weide zu treiben und den daraus resultierenden Nutzen
allein einzustreichen, der entstehende Schaden (weniger Gras pro Tier) hingegen
würde durch alle Nutzenden getragen.

Um diesem Dilemma zu entkommen, skizzierte Hardin zwei Wege. Einerseits
könnten individuelle Eigentumsrechte an der Wiese vergeben werden. Dann hätten
die Eigentümer*innen sowohl den Nutzen als auch die Schäden vollständig in
ihrem Verantwortungsbereich und wären daran interessiert, diese in ein optimales

Die Neufassung der Commons: Commoning als gemeinwohlorientiertes Gemeinwirtschaften 43

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


Verhältnis zu setzen. Andererseits könne der Staat – oder eine andere zentrale Auto-
rität – diese Aufgabe übernehmen und ‚von Außen‘ dafür sorgen, dass nicht zu viele
Tiere auf die Weide getrieben würden. Damit suggeriert Hardin, dass eine gemein-
same Nutzung weniger tauglich ist als marktförmige oder staatliche Lösungen. Mit
diesem Gedankengang lieferte er eine unzählige Male wiederholte argumentative
Grundlage, um gemeinwirtschaftliche Alternativen sowohl im (mindestens wirt-
schafts-)wissenschaftlichen als auch im politischen Diskurs über viele Jahrzehnte
hinweg unsichtbar zu machen.

Neufassung

Institutionenökonomischer Ansatz
Die Politikwissenschaftlerin Elinor Ostrom hat sich demgegenüber gemeinsam mit
zahlreichen Kolleginnen und Kollegen der Realwelt zugewandt. Sie konnte mit Hil-
fe zahlreicher Fallbeispiele zeigen, dass es in allen Teilen der Welt erfolgreiche Fälle
gemeinsamen Wirtschaftens gibt (Ostrom 2010). Ihr Buch „Die Verfassung der All-
mende: Jenseits von Staat und Markt“ (engl.: Governing the Commons: The Evoluti-
on of Institutions for Collective Action) beginnt Ostrom (1999: 1) mit der Aussage
„Weder der Staat noch der Markt ist stets ein Garant für nachhaltige und produkti-
ve Nutzung der Naturressourcen“. Davon ausgehend untersucht sie kollektive und
gemeinwirtschaftliche institutionelle Gefüge und weist aufgrund ihrer empirischen
Befunde Hardins These zurück. Allerdings gesteht Ostrom Hardin zu, einen Spezi-
alfall gemeinsamer Nutzung zu beschreiben – jenen der völlig frei und ungeregelt
zugänglichen Ressourcen (open access). Dieser sei allerdings in der Realität kaum an-
zutreffen (Van Laerhoven/Ostrom 2007).

Würde dem Hardinschen Gedankenexperiment die Grundannahme hinzugefügt,
dass Menschen die Möglichkeit haben, miteinander zu kommunizieren und Ab-
sprachen zu treffen (was sie in der Regel tun), so ließen sich sowohl konzeptionell
und auch in spieltheoretischen Experimenten Ergebnisse erzielen, die deutlich von
Hardins Vorhersagen abweichen (Ostrom et al. 1994). Van Laerhoven und Elinor
Ostrom (2007: 19) folgern entsprechend: „ausführliche Studien der Commons-For-
schung haben gezeigt, dass Hardins Schlussfolgerung, den Nutzungsberechtigten
müssten eine Zentralregierung oder private Lösungen übergestülpt werden, nicht
die einzige Lösung für das von Hardin ausgemachte Dilemma darstellt.“2 Das aus
zahllosen Fallstudien extrahierte Herzstück der Commons-Lösungen wird von Ost-
rom und Kolleg*innen in Form von acht Designprinzipien dargestellt (siehe Abbil-
dung 2).

3.

3.1

2 Die Übersetzungen fremdsprachiger Zitate und Tabelleninhalte erfolgten durch die Verfas-
ser*innen des vorliegenden Textes, was aus Gründen der Lesbarkeit nicht gesondert ausgezeich-
net ist.

44 Silke Helfrich und Johannes Euler

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


Abbildung 2: Designprinzipien nach Elinor Ostrom (vgl. Cox et al. 2010)

1. Grenzen

Es existieren klare und lokal akzeptierte Grenzen zwischen legitimen Nutzungsberechtigten und
Nicht-Nutzungsberechtigten. Es existieren klare Grenzen zwischen einem spezifischen Gemein-
gütersystem und einem größeren sozio-ökologischen System.

2. Kongruenz

Die Regeln für die Aneignung und Reproduktion einer Ressource entsprechen den örtlichen und
den kulturellen Bedingungen. Aneignungs- und Bereitstellungsregeln sind aufeinander abge-
stimmt; die Verteilung der Kosten unter den Nutzungsberechtigten ist proportional zur Vertei-
lung des Nutzens.

3. Gemeinschaftliche Entscheidungen

Die meisten Personen, die von einem Ressourcensystem betroffen sind, können an Entscheidun-
gen zur Bestimmung und Änderung der Nutzungsregeln teilnehmen (auch wenn viele diese
Möglichkeit nicht wahrnehmen).

4. Monitoring der Nutzenden und der Ressource

Es muss ausreichend Kontrolle über Ressourcen geben, um Regelverstößen vorbeugen zu kön-
nen. Personen, die mit der Überwachung der Ressource und deren Aneignung betraut sind, müs-
sen selbst Nutzungsberechtigte oder diesen rechenschaftspflichtig sein.

5. Abgestufte Sanktionen

Verhängte Sanktionen sollen in einem vernünftigen Verhältnis zum verursachten Problem ste-
hen. Die Bestrafung von Regelverletzungen beginnt auf niedrigem Niveau und verschärft sich,
wenn Nutzungsberechtigte eine Regel mehrfach verletzen.

6. Konfliktlösungsmechanismen

Konfliktlösungsmechanismen müssen schnell, günstig und direkt sein. Es gibt lokale Räume für
die Lösung von Konflikten zwischen Nutzungsberechtigten sowie zwischen Nutzungsberechtig-
ten und Behörden.

7. Anerkennung

Es ist ein Mindestmaß staatlicher Anerkennung des Rechtes der Nutzungsberechtigten erforder-
lich, ihre eigenen Regeln zu bestimmen.

8. Eingebettete Institutionen (für große Ressourcensysteme)

Wenn ein Gemeingut eng mit einem großen Ressourcensystem verbunden ist, sind Governance-
Strukturen auf mehreren Ebenen miteinander ‚verschachtelt‘ (Polyzentrische Governance).

Ostrom (2010: 641) erforschte „institutionelle Arrangements zum Management
von Gemeingütern und öffentlichen Gütern auf unterschiedlichen Maßstabsebe-
nen“, um die „breiteren institutionellen Regelmäßigkeiten von Systemen [zu] ver-
stehen, die über einen langen Zeitraum präsent oder abwesend waren“ (ebd.: 652).
Methodisch wird dies im von Ostrom geprägten Zweig der Commons-Forschung
mittels der eigens entwickelten IAD-Modellierung (Institutional Analysis and Deve-
lopment Framework; siehe Abbildung 3) umgesetzt. Mit dessen Hilfe werden Insti-
tutionen und Entwicklungsprozesse untersucht, in denen Menschen mit zahlrei-
chen, teils widersprüchlichen Anforderungen, Normen und Regeln konfrontiert
sind. Derart widersprüchliche Anforderungen sind aus dem Alltag bekannt, etwa

Die Neufassung der Commons: Commoning als gemeinwohlorientiertes Gemeinwirtschaften 45

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


wenn das Kriterium, ‚für den Arbeitsmarkt‘ individuell ‚flexibel‘ zu sein, zu einer
Reduktion der Nutzung öffentlicher Verkehrsmittel führt und letztlich selbst auf
deren Bereitstellung, denn wo viele Privat-PKWs unterwegs sind, ‚lohnt‘ der
ÖPNV nicht (Helfrich 2015: 39).

Abbildung 3: Grundelemente der IAD-Modellierung nach Elinor Ostrom (2010)

Das IAD-Modell wird vom Social-Ecological Systems Framework (SES, Analy-
serahmen für sozioökologische Systeme) ergänzt, der in seiner klassischen Variante
über 40 Variablen abbildet, die in der Analyse sozioökologischer Systeme zu be-
rücksichtigen sind. Durch dieses doppelte Analyseraster weitet sich zwar der Blick
auf zahlreiche Einflussfaktoren und deren Wirkungen, doch die affektive Seite so-
zialer Prozesse, die Qualität der Beziehungsweisen3 bleibt ebenso unerhellt wie spe-
zifische Qualitäten des Wirtschaftens in Commons-Zusammenhängen. Thematisch
hat die Ostrom-Schule in den vergangenen Jahren eine deutliche Erweiterung er-
fahren (Van Laerhoven et al. 2020: 221). Neben den ursprünglichen Hauptberei-
chen der Ostrom-Schule (Wassermanagement, Fischerei, Forstwirtschaft, Weide-
wirtschaft und Bewässerung; vgl. Van Laerhoven/Ostrom 2007) etablieren sich in
den wissenschaftlichen Publikationen verstärkt auch andere Themen – etwa neue
Ort wie urbane und digitale Commons – sowie aktuelle gesellschaftliche Herausfor-
derungen wie Klimawandel, Fairness und Gerechtigkeit, Biodiversität und Gender
sowie, gemessen an der Häufigkeit des Aufkommens, an inzwischen fünfter Stelle
das Thema Commoning (siehe Abbildung 4).

3 Zum Begriff der Beziehungsweise siehe Adamczak (2017).

46 Silke Helfrich und Johannes Euler

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


Abbildung 4: Thematische Erweiterung der Ostrom-Schule (aus van Laerhoven et al. 2020:
221)

Commoning
Die Arbeiten von Elinor Ostrom und anderen können als Antwort auf Hardins
These – deren Fehlerhaftigkeit der Verfasser 30 Jahre nach Erscheinen eingestanden
hat (vgl. Hardin 1998) – angesehen werden. Darauf aufbauend entwickelte sich ein
weiterer Diskursstrang, der die ontologischen und gütertheoretischen Grundlagen
der bisherigen Commons-Forschung kritisiert und aus dieser Kritik heraus die Be-
deutung der sozialen Praktiken des Commoning in den Mittelpunkt rückt. So pro-
blematisiert Bennholdt-Thomsen (2012: 108) die Verdinglichung des Commons-
Begriffs in der Moderne: „Weder der Sinn noch die Bedeutung der sozialen Ver-
bindlichkeit der Commons werden wahrgenommen, sondern weitgehend nur noch
der Gegenstand selbst.“ Auch die Güterklassifikation hält einer kritischen Revision
nicht stand. Cowen (1985) argumentiert, dass die Frage der Ausschließbarkeit letzt-
lich von den institutionellen Rahmungen sowie den Produktionsbedingungen ab-
hängig sei. Euler (2020) ergänzt darauf Bezug nehmend, dass zwar die Möglichkei-
ten der Nutzung von der Beschaffenheit des Gutes abhingen (mit einer Birne lässt
sich kein Fahrradschlauch flicken), die tatsächliche Nutzung aber nicht dem fragli-
chen Gut eingeschrieben sei. Daher sei schlussendlich die tatsächliche, raum-zeit-
lich spezifische Nutzung für die Einschränkungen der Nutzungsmöglichkeiten an-
derer verantwortlich: Ein Apfel kann fotografiert (keine Nutzungseinschränkung)
oder verzehrt (starke Nutzungseinschränkung) werden (ebd.: 53).

Der Fokus wird also auf die sozialen Praktiken gelegt4 und in Anlehnung an Line-
baugh (2008) die historisch übliche Verbform Commoning verwendet. Nicht mehr
die vermeintliche (Substanz einer) Sache steht im Mittelpunkt, sondern der Prozess
oder wie die mexikanische Soziologin Raquel Aguilar Gutiérrez (2017: 75) sagt:

3.2

4 Euler et al. (2020) sprechen in diesem Zusammenhang von einem practice turn.

Die Neufassung der Commons: Commoning als gemeinwohlorientiertes Gemeinwirtschaften 47

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


„das Gemeinsame [hört] auf Objekt oder Ding zu sein, das irgendwem gehört und
versteht sich als gemeinsames Handeln zur Herstellung, Aneignung oder Wiederan-
eignung des Gegebenen und Gemachten, des Existierenden und Geschaffenen.“
Die Prozessualität zeigt sich in den Verben und folgerichtig heißt es bei Helfrich
(2012: 85): Commons „sind nicht, sie werden gemacht“. Sie sind eine durch Com-
moning bestimmte und hergestellte „soziale Form“ (Euler 2020: 60).5

Was genau die Praktiken des Commoning ausmacht, ist Gegenstand gegenwärtiger
Debatten. Für Linebaugh (2012) ist Commoning das Antonym von Einhegungen
und damit das Gegenteil der Trennung des Menschen von den zum Leben notwen-
digen Subsistenzmitteln. Dieses Verständnis findet sich auch in der lateinamerikani-
schen Debatte. So beschreibt Gutiérrez Aguilar (2017: 75) das Handeln im Sinne
des Gemeinsamen als auf die Erreichung von Zielen ausgerichtet, „die fast immer
damit verbunden sind, die Bedingungen kollektiver Reproduktion inmitten drasti-
scher Bedrohungen durch Ausplünderung oder Benachteiligung zu schützen und
aufrecht zu erhalten“. Im „gewöhnlichen Alltag“ gehe es, betont Gutiérrez Aguilar,
hauptsächlich um den Erhalt und die Pflege kollektiv verfügbarer materieller Res-
sourcen, um die „materiellen Bedingungen des Zusammenlebens“ zu gewährleisten
(ebd.: 68). Diese räumlich, zeitlich und geschichtlich situierte kollektive Produktion
habe ihre Wurzeln nicht nur in den uralten Praktiken indigener Gruppen, sie sei
ebenso im Gegenwärtigen angesiedelt (ebd.: 73).

Peter Doran (2017: 107) verweist zur Definition von Commoning genau wie Line-
baugh auf den Einhegungsbegriff, wenn er schreibt: „Bei Commoning geht es
darum, das sichtbar zu machen, was eingehegt, abgeriegelt wurde; es geht um öf-
fentliches Erinnern und das Wiederherstellen des tiefen Zusammenhangs zwischen
den Werten-Absichten (values-intentions) einer Gemeinschaft und der Verbindung,
die sie mit einer gemeinsam genutzten Ressource herstellen können.“ Das rückt die
Verbindungen zwischen den beteiligten Menschen und dem ‚more-than-human‘,
wie Bresnihan (2016) es nennt, in den Fokus.

Praktiken des Gemeinsamen erfordern stets den Aufbau der „notwendigen organisa-
torischen, sozialen, ökonomischen und rechtlichen Formen, die das gemeinsame
Nutzen (sharing) der Commons möglich macht“, schreibt Rebecca Hollender
(2016: o. S.). Dies wiederum bringe neue Formen „inklusiver, autonomer und kol-
lektiver Governance“ hervor (ebd.). Eine solche politische Lesart führt letztlich zu
dem Schluss, dass andere gesellschaftliche Verhältnisse notwendig wären, um das
Potential des Gemeinschaffens zu entfalten und geeignete Bedingungen für diese
Formen der Governance zu schaffen; nicht nur lokal, sondern auch darüber hinaus.

5 In diesem Verständnis ist Commoning die „freiwillig und inklusiv selbstorganisierte Versor-
gung und Vermittlung durch Peers, die auf die Befriedigung von Bedürfnissen abzielen“ (Euler
2020: 63). Versorgung meint – im Gegensatz zur landläufigen Trennung – die Verbindung von
Nutzung, Reproduktion und Produktion und als Peers werden die in Kooperationsverhältnis-
sen eingebundenen Ebenbürtigen bezeichnet.

48 Silke Helfrich und Johannes Euler

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


Unabhängig von den ‚äußeren‘ Bedingungen, führt uns gemeinsames Handeln fort-
während die Unsicherheit zwischenmenschlicher Beziehungen und gesellschaftli-
cher Verhältnisse vor Augen, in denen wir uns immer wieder neu zurechtfinden
müssen. Das führt in der Konsequenz nicht nur in die Begegnung mit anderen,
sondern auch mit unserem Selbst. In diesem Sinne ermöglicht uns Commoning zu
fühlen, dass wir in einer geteilten Welt leben, was uns wiederum helfen kann, kol-
lektive Verantwortung für die Sorge um diese Welt zu übernehmen (Dawney 2013).

„Politische“ Commons-Theorien
Mit der kollektiven Verantwortung und der Sorge um die Welt, aber auch mit der
Idee, dass Commons keine Besonderheit der Menschheitsgeschichte sind, sondern
der Normalfall, ist insbesondere die autonom marxistische Lesart des Themas ver-
bunden, die die gesamtgesellschaftliche Transformation in den Mittelpunkt rückt.
Dieses ‚Normalfall-Sein‘ habe es vielen Menschen ermöglicht, sich den erdrücken-
den Arbeitsbedingungen in den Fabriken des Manchesterkapitalismus und damit
der Lohnabhängigkeit (lange) zu entziehen (Linebaugh 2014: 62).6 Massimo de
Angelis (2017) hat diese Selbstverständlichkeiten im Blick, wenn er das Anliegen
verfolgt, Commons als emanzipatorischen Gestaltungsimpuls für postkapitalistische
Gesellschaften zu denken. Dabei bedient er sich einer von Niklas Luhmann inspi-
rierten systemtheoretischen Herangehensweise, die er aus der Perspektive des Auto-
nomen Marxismus entwirft. De Angelis macht auch sichtbar, dass neben dem Kapi-
talzyklus (K → M → K)7 ein Commonszyklus existiert (C → M → C), in dem der
Durchgang durch den Markt prinzipiell der direkten Bedürfnisbefriedigung dient
und unmittelbar der Reproduktion des Gemeinsamen zufließt. „Commons und Ka-
pital sind zwei voneinander verschiedene, autonome soziale Systeme, was bedeutet,
dass beide darum ringen, ‚die Dinge in die eigenen Hände zu nehmen‘ und sich auf
Grundlage ihrer unterschiedlichen, oft miteinander kollidierenden, intern generier-
ten Codes, Maße und Werte selbst zu organisieren (ebd.: 103). Es sei zwar möglich,
diesen Commons-Zyklus zu stärken, aber dies sei stets mit Klassen-, Verteidigungs-
und (Wieder-)Aneignungskämpfen verbunden, wie auch Caffentzis und Federici
(2014) betonen. Letztere weisen zudem darauf hin, dass zur Unsichtbarkeit dieses
Commons-Zyklus neben den oben beschriebenen Einhegungsstrategien auch Ko-
optierungen beigetragen haben (ebd: i95 f.). So treffen Aussagen multilateraler Or-
ganisationen wie der Weltbank, die ‚Globalen Commons‘ schützen zu wollen auf
Skepsis, da von ihnen in der Regel eine Stärkung des Kapitalzyklus ausgeht; zudem

3.3

6 Tatsächlich kann am ehesten eine auf Gegenseitigkeit, selbstverantwortetem Tätigsein und ge-
meinverantwortlicher Nutzung basierende Lebensweise erklären, wie sich jetzt und künftig je-
ne Abermillionen Menschen ein würdiges Leben schaffen können, die von Markt und Staat
verlassen‘ sind, weil sie nicht kaufkräftig oder auf dem Arbeitsmarkt ‚überflüssig‘ sind, nicht als
Staatsbürger*innen anerkannt oder von staatlichen Institutionen übersehen werden.

7 K = Kapital, M = Markt, C = Commons.

Die Neufassung der Commons: Commoning als gemeinwohlorientiertes Gemeinwirtschaften 49

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


sind solche Aussagen nur aus einer güterzentrierten Sicht auf Commons zu verste-
hen.

Die Historikerin Silvia Federici (2019) ist die in den letzten Jahren am meisten rezi-
pierte weibliche Stimme aus den Reihen marxistisch inspirierter autonomer Den-
ker*innen. Sie hat entscheidend dazu beigetragen, den Commons-Ansatz für die
Care-Debatten fruchtbar zu machen (und umgekehrt), da beiden dieselbe Erkennt-
nis zu Grunde liegt: „Aus einer feministischen Perspektive ist einer der anziehenden
Aspekte des Commons-Gedankens die Möglichkeit, die Isolation zu überwinden, in
der die reproduktiven Aktivitäten ausgeführt werden und damit die Trennung zwi-
schen privater und öffentlicher Sphäre aufzubrechen, die viel dazu beigetragen hat,
die Ausbeutung an Frauen in den Familien und Haushalten zu verunsichtbaren und
zu begründen“ (ebd.: 4).

Wirtschaftsgeographisch geschulte Autor*innen um Gibson-Graham (2016) ver-
weisen eine güterzentrierte Lesart ebenfalls des Platzes und legen den Finger in eine
Wunde des autonom-marxistischen Diskurses, indem sie ihm Kapitalzentriertheit
attestieren; also eine Denkweise, die Commons immer in Bezug zum Kapitalismus
beziehungsweise zu den Kategorien des Kapitalismus setzt (z.B. gleichartig, anders
als, ein Bestandteil von, das Gegenteil von). Stattdessen müsse es darum gehen, die
Eigenlogiken des Commoning als postkapitalistische Politiken zu begreifen und in
den Fokus gegenwärtiger Politiken zu rücken. Das kapitalzentrierte Framing stehe
diesem transformatorischen Ansatz eher im Wege: „Wenn dieses Framing an ein
Verständnis von Commons als Eigentumsform geknüpft ist, dann wird sich das po-
litisch im Kampf gegen Einhegungen und Privatisierung ausdrücken. Das heißt
nun nicht, dass selbige nicht wichtig sind, aber unser Anliegen bezieht sich auf
einen Politikmodus, der eine Antwort auf die Rufe nach einem anderen Modus des
Menschseins bieten kann“ (ebd.: 207). Diese Politik wäre dann nicht nur postkapi-
talistisch, sondern würde auch der Spezies Mensch seine Vormachtstellung gegen-
über der ‚mehr-als-menschlichen-Welt‘ genommen haben, sie wäre in der geteilten
Gegenwart angesiedelt (ebd.).

Die deutliche Hinwendung zu Commoning unter anderem durch die politischen
Commons-Theorien, die sich zuletzt auch in der International Association for the
Study of the Commons (IASC) zeigt,8 macht die Frage danach dringlich, wie sich die-
se Praxis inhaltlich bestimmen lässt und zu instituieren ist. Zu den Fokussierungen
auf Commoning und politische Kämpfe treten Perspektiven der Verallgemeinerung,
nach denen Commons das Potenzial haben, nicht nur auf überschaubare Gruppen
bezogen zu bleiben, sondern als Beziehungsweise das gesellschaftliche Zusammenle-
ben zu prägen.

8 So lautet der Titel der im April 2021 stattfindenden globalen IASC-Konferenz „Commoning
the Anthropocene“.

50 Silke Helfrich und Johannes Euler

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


Verallgemeinerung

Keimformtheorie
Eine Möglichkeit, Verallgemeinerung von Commoning zu denken, wird von Simon
Sutterlütti und Stefan Meretz (2018) vorgeschlagen. In Anlehnung an die Beschrei-
bung der Entwicklung der menschlichen Psyche in der Kritischen Psychologie
Klaus Holzkamps (1985) skizziert Meretz die qualitativ grundlegenden gesellschaft-
lichen Veränderungen vom Kapitalismus hin zu einer Commons-Gesellschaft als
Fünfschrittmodell. Sutterlütti und Meretz (2018: 204 ff.) beschreiben den Transfor-
mationsprozess folgendermaßen: Zunächst müssen Vorbedingungen gegeben sein
(erster Schritt), aus denen sich ein Entwicklungswiderspruch (zweiter Schritt) sowie
eine qualitativ neuartige Form (Keimform) ergeben, die sich im noch dominanten
Alten entwickelt und dieses sowohl stützt als auch inkompatibel mit ihm ist. Diese
Keimform erfüllt somit im gegebenen gesellschaftlichen Kontext noch eine nützli-
che Funktion, kann aber gleichzeitig „nicht ohne Verlust der neuen Spezifik ins Alte
integriert werden“ (ebd.: 204 f.). Auf den sogenannten Funktionswechsel (dritter
Schritt) folgt der Dominanzwechsel (vierter Schritt), in dem sich das Neue gegen
das Alte durchsetzt und zum bestimmenden Element wird. Den fünften, abschlie-
ßenden Prozessschritt bildet die Umstrukturierung, durch den sich das Gesamtsys-
tem am Neuen ausrichtet und seine neue Qualität entfaltet.9

Als Keimform des Kapitalismus bezeichnen Sutterlütti und Meretz (2018: 209) den
verallgemeinerten, geldbasierten Tausch. Die Keimform einer Commons-Gesell-
schaft sehen sie im Commoning und meinen damit Freiwilligkeit und kollektive
Verfügung. Im gegenwärtigen Stadium sei beides auf der interpersonalen (zwischen-
menschlichen) Ebene vorhanden, der entscheidende Schritt wäre, Freiwilligkeit und
kollektive Verfügung auch auf der transpersonalen (gesellschaftlichen) Ebene zu ver-
ankern (ebd.: 215), was eine andere Art der gesamtgesellschaftlichen Vermittlung
voraussetzt. Die gegenwärtig dominante Marktvermittlung sehen beide Autoren als
„exklusionslogisch“ an, was beschreibt, dass Menschen stets „gute Gründe [haben],
ihre Bedürfnisse auf Kosten der Bedürfnisse anderer zu befriedigen“ (ebd.: 34; Her-
vorh. i. O.). Um dieser ‚Exklusionslogik‘ und der Marktvermittlung innewohnen-
den sachlichen Herrschaft zu entgehen, schlagen Sutterlütti und Meretz eine ‚inklu-
sionslogische‘ Vermittlung vor, in der je meine Bedürfnisbefriedigung positiv auf
die Bedürfnisbefriedigung Anderer wirkt (ebd.: 235). Wie genau diese inklusionslo-
gische Vermittlung in der Praxis zu erreichen ist, welche Verfahren, Organisations-
strukturen und Methoden sich dafür eignen, wird nicht im Detail ausgeführt. Hier
erweist sich ein anderer Ansatz als nützlich, der Züge eines „literacy Diskurses der
Subjektivierung zum homo donans“ (Schulz-Nieswandt 2021:16) trägt.10

4.

4.1

9 „Die fünf Schritte sind als logische Schritte zu verstehen, nicht als zeitliche Abfolge, obwohl
einige Schritte tatsächlich auch real hintereinander geschehen (müssen)“ (Sutterlütti/Meretz
2018: 202).

10 Wir könnten ihn auch als ‚homo cooperans‘ oder ‚reciprocans nennen‘.

Die Neufassung der Commons: Commoning als gemeinwohlorientiertes Gemeinwirtschaften 51

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


Muster des Commoning
Gemeint ist der prozessphilosophisch unterlegte Musteransatz (Helfrich/Bollier
2019), der auf Christopher Alexander zurück geht. Alexander legt in seinem vier-
bändigen Hauptwerk The Nature of Order dar, wie sich ‚Lebendigkeit‘ – Zentralka-
tegorie seines Werks – sowohl im Belebten als auch in Unbelebten zeigt. Um Le-
bendigkeit zu vertiefen, entwirft er das so genannte pattern mining, ein Vorgehen, in
dem sich die Analyse dessen, was gestaltet wird mit dem Empfinden verbindet, wel-
ches im Ergebnis der Gestaltung in der Betrachter*in erzeugt wird, denn alles in der
Welt berührt unsere Inneres, unser Sein (Alexander 2004). Indem Alexander das
Fühlen als Erkenntnismittel anerkennt und ihm somit einen Platz in seiner Metho-
dik zuweist, löst er ein Problem des mechanistischen oder cartesianischen Denkens
oder – in Alfred N. Whiteheads Worten – das Problem der ‚Gabelung der Natur‘
(bifurcation of nature). Präziser gesagt ist dies eine Gabelung unserer Betrachtungs-
weise der Natur, denn mit Methoden und Modellen der modernen Physik kann es
nicht gelingen, eine Gänsehaut beim Anblick eines Sonnenuntergangs zu erklären,
wie Alexander das Problem illustriert.

Im Musteransatz ist nicht nur alles Belebte (Commoners und die ‚more-than-hu-
man‘ Lebewesen) als miteinander verbunden gedacht, sondern es verbindet sich
auch mit dem Unbelebten – also mit der Materialität der Dinge oder Infrastruktu-
ren, die Bestandteil des Commoning sind. Zudem verlässt der Ansatz den in den
Wirtschaftswissenschaften vorherrschenden methodologischen Individualismus.
Die erste Mustersprache des Commoning geht – wie die meisten Mustersprachen –
von der Beobachtung verschiedener gelingender Praktiken in unterschiedlichen kul-
turellen und räumlich-zeitlichen Kontexten aus. Diesen Praktiken ist gemein, dass
Probleme kollektiv gelöst oder Mittel des Lebens gemeinsam hergestellt, bewirt-
schaftet und verteilt werden (müssen). Dabei sind die Sphären der Beobachtung so
unterschiedlich wie gegenwärtige Lebensverhältnisse: von digitalen Räumen über
Lebensmittelmärkte, Institutionen der Gesundheitsfürsorge, Open Hard- und Soft-
wareprojekte bis zum (Land-)Maschinenbau. Als Muster im Sinne Alexanders wer-
den aus dem Vergleich des gelingenden Umgangs mit typischen Problematiken kol-
lektiven Handelns (Entscheidungsfindung, Grenzziehung, Konfliktbewältigung,
Regeldurchsetzung, Transparenz, Vertrauensschaffung, Ritualisierung, Verhältnis
von Geben und Nehmen, Anerkennung für tätige Beiträge u.v.m.) die gemeinsa-
men Kerne unterschiedlicher konkreter Lösungen sprachlich gefasst (zur Methodik
siehe Helfrich/Bollier 2019: 319-329). Diese Kerne bieten Orientierungen, ohne
genaue Methoden und Instrumente zu Implementierung vorzuschreiben, und sind
vermutlich auch interkulturell weitgehend stabil. Die Übersetzung eines Musters in
die je eigene Lebensrealität kann nur von den Beteiligten bzw. Betroffenen selbst
vorgenommen werden und entzieht sich damit jedem „Formalismus der mechani-
schen Prozeduren“ (Schulz-Nieswandt 2021: 22).

4.2

52 Silke Helfrich und Johannes Euler

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


Die erste Mustersprache des Commoning umfasst 33 solcher Muster aus den Berei-
chen ‚Soziales Miteinander‘, ‚Selbstorganisation durch Gleichranginge‘ sowie
‚(Für-)Sorgendes und Selbstbestimmtes Wirtschaften‘ und bezieht sich vor allem
auf Beobachtungen auf der Mikro- und Mesoebene (Helfrich/Bollier 2019). Sie
bricht mit der Vorstellung, dass Commoning an enge, übersichtliche oder gar iden-
titäre Zusammenhänge gebunden ist und greift zudem durch die ethische und ‚in-
klusionslogische‘ Fundierung, die in die Muster eingeschrieben ist, über das post-
modern Unverbindliche hinaus. Ein Beispiel dafür, dass Muster des Commoning
auf allen Ebenen wirken können (das heißt skalierbar sind), bieten die von Helfrich
und Bollier identifizierten Allokationsmuster. Während auf dem verallgemeinerten
Markt ein einziger Allokationsmechanismus akzeptiert wird – ‚marktpreisbestimmt
Handel treiben‘ –, stehen in Commons vier Allokationsmuster zur Verfügung. Wel-
ches angemessen ist, leitet sich unter anderem aus der Frage ab, ob etwas mehr
wird, wenn es geteilt wird. Falls ja, wie es bei Wissen der Fall ist, wird dieses in
Commons-Vereinigungen in der Regel großzügig weitergegeben: ‚Beitragen & Ver-
breiten‘ ist das Motto. Anders bei all dem, was schwindet, wenn es konsumiert wird
(siehe Nutzungsrivalität). Hier gelten ‚Poolen, deckeln & aufteilen‘ (nicht reziprok)
sowie ‚Poolen, deckeln & umlegen‘ (indirekt reziprok) als sinnvolle Allokationsfor-
men. Mit Letzterem sind wir durch die Organisation unser Sozialversicherungssys-
teme vertraut. Ist geldvermittelter Handel nötig, so folgt dieser möglichst dem
Grundmuster ‚Preissouverän Handel treiben‘.11 In ähnlicher Weise lassen sich laut
Helfrich und Bollier (2019) alle wesentlichen Fragen der Governance, des Wirt-
schaftens und des Miteinanders aus Commons-Perspektive durchspielen.

Schluss
Solche Verallgemeinungsperspektiven, welche die inhaltlichen Aspekt und den Voll-
zug des Commoning enthalten, machen begreifbar, warum gemeinsames Handeln,
gemeinstimmiges Entscheiden und gemeinverantwortliches Produzieren nur als per-
manenter Akt und stete Wiederaufführung unter sich beständig ändernden Bedin-
gungen zur Geltung kommen kann. Es ist nicht nur von Bedeutung, wie, sondern
ob Commoning überhaupt angestrebt, umgesetzt und immer wieder neu versucht
wird. Andrea Nightingale (2019: 30) fügt aus Perspektive der feministisch-politi-
schen Ökologie hinzu, dass diese „machtgeladenen Performances und Praktiken“
dazu dienen, „sozionatürliche Subjektivitäten und affektive Beziehungen (immer
wieder) hervorzubringen“ (ebd.). Commons verändern somit nicht nur die
Governance, das Wirtschaften und das Miteinander, sondern auch die Beteiligten
selbst. Sie sind kein Ding, kein Modell und keine Blaupause, sondern Denkformen,
die zur Aufführung kommen, sich unterschiedlichen Kontexten anpassen und
durch Einhegungen ihren Charakter verlieren.

5.

11 Konkrete Beispiele zur Umsetzung in Helfrich und Bollier (2019: Kapitel 6).

Die Neufassung der Commons: Commoning als gemeinwohlorientiertes Gemeinwirtschaften 53

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


Wenn die Realisierung des Gemeinwohls ein lebendiges Miteinander voraussetzt,
wenn die „Freiheit eigensinniger Subjekte“ mehr vermögen muss als praktisch hilf-
los den „Geist des Gemeinsinns heraufzubeschwören“ (Schulz-Nieswandt 2020: 21)
und somit eines realitätsnäheren Freiheitsbegriffs bedarf (wofür sich in wohltuender
Distanz zu Hammer und Sichel die Freiheit-in-Bezogenheit anbietet), dann wird
deutlich, dass es um sehr viel mehr als geteilte Ressourcen, lokale Teilhabeformen
oder identitär aufgeladene Souveränitätsbestrebungen geht. Es geht ums Ganze der
Gesellschaftsgestaltung. Bei dieser kommt es auf mindestens drei Dinge an: die
Haltung, das Design der Institutionen sowie die fortwährende Praxis.

Literaturverzeichnis
Adamczak, Bini (2017): Beziehungsweise Revolution: 1917, 1968 und kommende. Frankfurt am

Main: Suhrkamp.
Alexander, Christopher (2004): The Nature of Order: An Essay on the Art of Building and The

Nature of the Universerse. Book 4: Luminous Ground. Berkeley, CA, USA: The Center for En-
vironmental Structure.

Bennholdt-Thomsen, Veronika (2012): Subsistenz: Perspektive für eine Gesellschaft, die auf Ge-
meingütern gründet. In: Helfrich, Silke/Heinrich-Böll-Stiftung (Hrsg.), Commons: Für eine
neue Politik jenseits von Markt und Staat. Bielefeld: Transcript, 107–111.

Bresnihan, Patrick (2016): The More-than-Human Commons: From Commons to Commoning.
In: Kirwan, Samuel/Dawney, Leila/Brigstocke, Julian (Hrsg.), Space, Power and the Commons:
The Struggle for Alternative Futures. New York, NY, USA: Routledge, 93–112.

Boyle, James (2003): The Second Enclosure Movement and the Construction of the Public Do-
main, In: Law and Contemporary Problems, 66, 33-74.

Bromley, D. W. (1992): The commons, common property, and environmental policy. In: En-
vironmental and Resource Economics. 2 (1), 1–17.

Buchanan, James (1965): An Economic Theory of Clubs. In: Economica, 32 (125), 1–14.
Cowen, Tyler (1985): Public Goods Definitions and their Institutional Context: a Critique of Pu-

blic Goods Theory. In: Review of Social Economy, 43 (1), 53–63.
Cox, Michael/Arnold, Gwen/Villamayor Tomás, Sergio (2010): A Review of Design Principles for

Community-based Natural Resource Management. In: Ecology and Society, 15 (4), o. S.
Dawney, Leila (2013): Commoning: the production of common worlds. In: Lo Squaderno, 30,

33–35.
De Angelis, Massimo (2017): Omnia Sunt Communia: On the Commons and the Transformati-

on to Postcapitalism. London: Zed Books.
Doran, Peter (2017): A political economy of attention, mindfulness and consumerism: reclaiming

the mindful commons. London, England und New York, NY, USA: Routledge.
Euler, Johannes (2018): Conceptualizing the Commons: Moving Beyond the Goods-based Defi-

nition by Introducing the Social Practices of Commoning as Vital Determinant. In: Ecological
Economics, 143C, 10–16.

Euler, Johannes (2020): Wasser als Gemeinsames: Potenziale und Probleme von Commoning bei
Konflikten der Wasserbewirtschaftung. Bielefeld: Transcript.

54 Silke Helfrich und Johannes Euler

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


Euler, Johannes/Acksel, Britta/Hankammer, Stephan (2020): Practice Turn in der Commons-For-
schung: Von Substanz zum Prozess. In: Ökologisches Wirtschaften, 1 (2020), 28–29.

Federici, Silvia (2019): Re-enchanting the World: Feminism and the Politics of the Commons.
PM Press: Oakland, CA, USA.

Gibson-Graham, J. K./Cameron, Jenny/Healy, Stephen (2016): Commoning as a Postcapitalist
Politics. In: Amin, Ash/Howell, Philip (Hrsg.), Releasing the Commons: Rethinking the Fu-
tures of the Commons. London, England und New York, NY, USA: Routledge, 192–212.

Greer, Allan (2012): Commons and Enclosure in the Colonization of North America. In: The
American Historical Review, 117 (2), 365–386.

Gutiérrez Aguilar, Raquel (2017): Horizontes comunitario-populares: producción de lo común
más allá de las políticas estado-céntricas. Madrid, Spanien: Traficantes de Sueños.

Hardin, Garrett (1968): The Tragedy of the Commons. In: Science, 162 (3859), 1243–1248.
Hardin, Garrett (1998): Extensions of „The Tragedy of the Commons“. In: Science, 280, 682–

683.
Helfrich, Silke (2012): Gemeingüter sind nicht, sie werden gemacht. In: Helfrich, Silke/Heinrich-

Böll-Stiftung (Hrsg.), Commons: Für eine neue Politik jenseits von Markt und Staat. Bielefeld:
Transcript, 85–91.

Helfrich, Silke (2015): Muster gemeinsamen Handelns: Wie wir zu einer Sprache des Common-
ing kommen. In: Helfrich, Silke/Bollier, David/Heinrich-Böll-Stiftung (Hrsg.), Die Welt der
Commons: Muster gemeinsamen Handelns. Bielefeld: Transcript, 36–54.

Helfrich, Silke/Bollier, David (2019): Frei, fair und lebendig: Die Macht der Commons. Biele-
feld: Transcript.

Helfrich, Silke/Kuhlen, Rainer/Sachs, Wolfgang/Siefkes, Christian (2010): Gemeingüter: Wohl-
stand durch Teilen. Berlin: Heinrich Böll Stiftung.

Hollender, Rebecca (2016): A Politics of the Commons or Commoning the Political? Distinct
Possibilities for Post-Capitalist Transformation. In: Spectra, 5 (1), o. S.

Holzkamp, Klaus (1985): Grundlegung der Psychologie. Frankfurt am Main und New York, NY,
USA: Campus.

Illich, Ivan (1882): Vom Recht auf Gemeinheit. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Linebaugh, Peter (2008): The Magna Charta Manifesto: Liberties and Commons for All. Berke-

ley, CA, USA: University of California Press.
Linebaugh, Peter (2012): Commons: Von Grund auf eingehegt. In: Helfrich, Silke/Heinrich-

Böll-Stiftung (Hrsg.), Commons: Für eine neue Politik jenseits von Markt und Staat. Bielefeld:
Transcript, 145–157.

Musgrave, Richard A. (1959): The Theory of Public Finance: A Study in Political Economy. New
York, NY, USA: McGraw-Hill.

Nightingale, Andrea J. (2019): Commoning for inclusion? Commons, exclusion, property and
socio-natural becomings. In: International Journal of the Commons, 13 (1), 16-35.

Ostrom, Elinor (1999): Die Verfassung der Allmende: Jenseits von Staat und Markt. Tübingen:
Mohr Siebeck.

Ostrom, Elinor (2010): Beyond Markets and States: Polycentric Governance of Complex Econo-
mic Systems. In: American Economic Review, 100 (3), 641–672.

Ostrom, Elinor/Gardner, Roy/Walker, James (1994): Rules, Games, and Common-pool Resour-
ces. Ann Arbor, MI, USA: University of Michigan Press.

Die Neufassung der Commons: Commoning als gemeinwohlorientiertes Gemeinwirtschaften 55

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41


Ostrom, Elinor/Ostrom, Vincent (1977): Public Goods and Public Choices. In: Savas, Emanuel
S. (Hrsg.), Alternatives for Delivering Public Services: Toward Improved Performance. Boulder,
CO, USA: Westview Press, 7–49.

Schulz-Nieswandt, Frank (2020): Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl Eine Diskurseröffnung zur
„Zeitschrift für Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl (Z’GuG)“, Beiheft 55 zur ZögU, Baden-
Baden, Nomos.

Samuelson, Paul A. (1954): The Pure Theory of Public Expenditure. In: The Review of Economics
and Statistics, 36 (4), 387–389.

Sutterlütti, Simon/Meretz, Stefan (2018): Kapitalismus aufheben: Eine Einladung, über Utopie
und Transformation neu nachzudenken. Hamburg: VSA.

Van Laerhoven, Frank/Ostrom, Elinor (2007): Traditions and Trends in the Study of the Com-
mons. In: International Journal of the Commons, 1 (1), 3–28.

Van Laerhoven, Frank/Schoon, Michael/Villamayor-Tomas, Sergio (2020): Celebrating the 30th
Anniversary of Ostrom’s Governing the Commons: Traditions and Trends in the Study of the
Commons, Revisited. In: International Journal of the Commons, 14 (1), 208-224.

Woodhouse, Philip (2003): African Enclosures: A Default Mode of Development. In: World De-
velopment, 31 (10), 1705–1720.

Zückert, Hartmut (2003): Allmende und Allmendeaufhebung: Vergleichende Studien zum Spät-
mittelalter bis zu den Agrarreformen des 18./19. Jahrhunderts. Stuttgart: Lucius & Lucius.

Zückert, Hartmut (2012): Allmende: Von Grund auf eingehegt. In: Helfrich, Silke/Heinrich-
Böll-Stiftung (Hrsg.), Commons: Für eine neue Politik jenseits von Markt und Staat. Bielefeld:
Transcript, 158–164.

AutorIn
Silke Helfrich; freie Autorin und Gemeingut-/Commons-Forscherin, Commons Strategies
Group, Mitgründerin Commons Institut e.V., gemeinnützig; Silke.Helfrich@commons-insti-
tut.org

Dr. Johannes Euler; wissenschaftlicher Mitarbeiter; Forschungsfeld Umweltökonomie und
Umweltpolitik; Institut für ökologische Wirtschaftsforschung (IÖW) GmbH, gemeinnützig;
Potsdamer Str. 105; 10785 Berlin; Deutschland; johannes.euler@ioew.de

56 Silke Helfrich und Johannes Euler

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 01:37:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-1-41

	Zusammenfassung
	Summary
	1. Einleitung
	2. Verunsichtbarung
	2.1 Einhegungen
	2.2 Gütertheorie und Tragik der Allmende

	3. Neufassung
	3.1 Institutionenökonomischer Ansatz
	3.2 Commoning
	3.3 „Politische“ Commons-Theorien

	4. Verallgemeinerung
	4.1 Keimformtheorie
	4.2 Muster des Commoning

	5. Schluss
	Literaturverzeichnis

