40

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

on befassten, schien mir als konkrete Anniherung an den schwierigen Begriff
des instituierenden Imaginiren und des anonymen Kollektivs passend. Wih-
rend Benjamin sich oft im sinnlich-konkreten Detail zu verlieren droht und
begrifflich vage bleibt, stellt die Begrifflichkeit von Castoriadis die Leser_in-
nen oft vor Verstindnisprobleme wegen ihrer Abstraktheit, obwohl er durch-
aus darauf bedacht war, hier mit Hilfe von Beispielen Abhilfe zu schaffen.
Ich schlage auch hier fiir die bessere Nachvollziehbarkeit das Chiasma vor,
in dem die sinnlich-konkretere Zugangsweise Benjamins bei der Konzeption
des »dialektischen Bildes« im Passagen Werk und jene abstraktere von Casto-
riadis, der das instituierende Imaginire vermittels des anonymen Kollektivs
begrifflich fasst, miteinander verschrinkt werden.

1 Der Einfall der Einbildung als ontologischer Aufbruch.
Vom Novum zur Verénderung7

Castoriadis’ Versuch, die Einbildungskraft als ontologisch relevante Kategorie
zu errichten, hingt eng mit seiner Magmalogik zusammen und der darin er-
Oftneten Perspektive auf die schopferische Kraft, Neues ins Sein zu bringen.
Im Folgenden widme ich mich diesen Aspekten einer nicht so sehr als Pro-
zessontologie, sondern treffender als Emergenzontologie® zu bezeichnenden
Seinslehre. In deren Mittelpunkt steht die menschliche Kreativitit, die Casto-
riadis mit einer Neubewertung der Einbildungskraft zu begreifen suchte. Die
Einbildungskraft wirkt in dieser Konzeption jedoch nicht unmittelbar seins-
konstitutiv, sondern vermittels der als gesellschaftlich-geschichtliche Schép-
fung bezeichneten Hervorbringung von imaginiren Bedeutungen, die er in-
stituierendes Imaginires nennt. In den letztgenannten Begriff fithre ich zu-
erst nur kurz ein, werde ihn im Kapitel 1.3 aber in Hinblick auf bestimmte
Verbindungen zu Benjamins dialektischem Bild einer genaueren Betrachtung
unterziehen. In Kapitel I11.2 wird das »instituierende Imaginire«in dem ganz

7 Diese Kapitel basiert auf Kap. 11.4. meines Buches Utopiefihigkeit und Verinderung, Bie-
lefeld 1990; die aktuelle Fassung ist stark (berarbeitet.

8 Castoriadis hat den Biologen und Philosophen Francisco Varela, Vertreter der Emer-
genztheorie und der Theorie der Autopoiesis, gekannt. Die beiden haben einander
auch in Fragen der Selbstorganisation beeinflusst und wurden ihrerseits von Merleau-
Ponty beeinflusst.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

anderen Kontext der radikalen Umbriiche in den Geschlechterverhiltnissen
erneut im Fokus stehen.

Einbildungskraft

In »La découverte de 'imagination« beschreibt Castoriadis den Bruch in der
Aristotelischen Abhandlung Uber die Seele (431216-17), zu dem der Philosoph
mit der Erwihnung des Phantasmas ansetzt.

»Einfall des Unbehandelbaren, des aporon, Wesen der Philosophie. Die Apo-
rien der Einbildungskraft sind hier alle implizit oder explizit angegeben.
Das, was die Einbildungskraft ist, und das Sagen davon sind nicht kohirent
im Sinne irgendeiner Logik oder Dialektik. Nicht nur, dass es »unklar« ware:
die phantasia, Korrelat des phainesthai, sich im Licht sehen lassen, verbun-
den mit dem phaos (429 a3-4), Licht, lasst sich nicht so leicht sehen und noch
weniger sagen (apophainésthai).<’

Da das Phantasma und die Phantasie als Pfeiler der Erkenntnis eine Unver-
einbarkeit darstellen mit dem, wodurch Aristoteles in seinem gesamten Werk
das Sein zu bestimmen suchte, verschwindet es — so Castoriadis — ebenso
schnell wie es aufgetaucht war. Der Ausschluss dieses Dritten, das weder auf
Materie bezogene Sensibilitit, noch Intelligibilitat, sondern primare Einbil-
dung ist, stelle dessen Negation als ontologische Kategorie dar, die sich durch
die gesamte Philosophiegeschichte ziehe. Zwar wiirde sie immer wieder auf-
blitzen, so etwa bei Kant als transzendentale Einbildungskraft und vor allem
in der »Kritik der Urteilskraft« beziiglich der Schaffung des Kunstwerks, doch

9 »Invasion de l'intraitable, de 'aporon—essence de la philosophie. Les apories de I'imagi-
nation sont toutes indiquées ici, implicitement ou explicitement. Ce que I'imagination
est, etledire de ce quelle est, n'est pas»cohérent«au sens d’une logique ou dialectique
quelconque. Non seulement il n'est pas »clair«: la phantasia, corrélat du phainesthai, se
faire voir dans la lumiére, liée au phaos [..], ne se laisse pas voir si facilement —et en-
core moins dire (apophainesthai).« C. Castoriadis, »La découverte de I'imagination«, Do-
maines de ’nomme CL 2, S. 333 (libers. v. A. Pechriggl). Fiir die deutsche Ausgabe dieses
Textes siehe: C. Castoriadis, »Die Entdeckung der Imagination«in: AS 3, S. 52. Ich ziehe
die Ubersetzung des Titels »Die Entdeckung der Einbildungskraft« vor, zumal Casto-
riadis selbst in seinen franzoésischen Originaltexten immer wieder das deutsche Wort
Einbildungskraft verwendet. Dazu kommt, dass »Einbildungskraft« die Fahigkeit be-
zeichnet, »Einbildung« die Tatigkeit oder den Akt, wihrend Imagination beides be-
zeichnet und somit die begriffliche Differenzierung verwischt.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

immer nur, um gleich darauf durch die »sekundire Imagination« verdeckt zu
werden. Diese wiirde als Fiktion und Irrtumsquelle nicht selten in die voll-
stindige Abhingigkeit der Sinnlichkeit gestellt.'®

Die radikale Einbildungskraft stellt fiir Castoriadis einen ebenso radikalen
Einbruch in das hergebrachte Denken dar, als sie dessen transzendentale Be-
dingung ist, die sich ihm selbst als identititslogischem Kreisdenken entzieht.
Indem dieses alles Sein unter die Bestimmbarkeit des Real-Sinnlichen und
des Rationalen subsumiere, schlief3e es nicht nur dessen Anderes aus, sondern
vor allem die Unbestimmbarkeit, durch die Anderes bzw. Neues schopferisch
ins Sein gebracht wird. Unbestimmbar als die »elementare und irreduzible
Fihigkeit, ein Bild hervorzurufen«, das erschopfend auf nichts anderes zu-
riickfithrbar wire: Einbildung."

Im Subjekt liegt sie als titige »Kernszene« aller Vorstellung zugrunde, die
sich immer erst tiber dieses konstituierende »Grundphantasma« herstellen
lasst. Die urspriingliche Inszenierung der duferlichen Sinneseindriicke ist in
Castoriadis’ Theorie die Bedingung dafiir, dass itberhaupt ein Bild zustande
kommt — gesehen wird. Ein Schematismus, der davon absieht und die Bilder
schon voraussetzt, die durch die reinen Verstandesformen zugleich erst zu
solchen organisiert werden miissten, verlaufe sich notgedrungen in die Apo-
rie, aus der auch kein a priori herausfithrt. Ein solches ist, als Gedachtes, erst
dann moéglich, wenn die Einbildung sich verselbstindigt und dadurch die Vor-
stellung, vom unmittelbaren sinnlichen Anstoss loslosbar, Vertretung werden
kann.'

Diese psychischen Aktivititen sind fiir Castoriadis jedoch nicht in einer
Stufen- oder Gestaltenabfolge zu denken, sondern als einander gegen-
seitig voraussetzend und einander durchdringend, verindernd, das heif3t
anders/neu hervorbringend. Ebenso wenig sind sie durch eine aktiv-pas-
siv Dichotomisierung fassbar. (Dies setzt allerdings voraus, dass wir die
Trennung bereits gedacht haben, um ihre Unzulinglichkeit iiberhaupt in
Erwigung ziehen zu koénnen.) Wir konnten die radikale Einbildungskraft
nicht einmal andenken, wenn wir nicht immer schon in der Sprache und

10 Ibid, S.341f.

1 Cll, S. 218.

12 Zur»Verselbststindigung der Einbildung« siehe: GlI, S. 468ff., sowie: Ders., »Der Zu-
stand des Subjekts heute, in: A. Pechriggl, K. Reitter (Hg.), Die Institution des Imagini-
ren, S.11-53 (Orig. CL 3, Paris1990, S.189-225.).

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

somit auch innerhalb der logischen »Gesetze« wiren, nach denen wir sie
(immer auch) ver- und anwenden.

Was Castoriadis ensembliste-identitaire (mengen-identitir) nennt, ist nicht
nur fiir das begriffliche Nachdenken iiber die Einbildungskraft notwendig,
sondern auch schon fiir deren Inszenierung, fiir die Ins-Bild-Setzung oder
(Ein-)Bildung der Einbildungskraft: »Es gibt immer »logische« Organisation
des Bildes, sowie es immer einen bildlichen Trager jeder logischen Funkti-
on gibt. Die »In-Szene-Setzung«, wenn man Piera Aulagniers Terminologie
verwendet, ist schon sinnhiltig, und die »In-Sinn-Setzung« kommt um die
»Vorstellung« dieses Sinns, die einer »Szene« bedarf, nicht umhin.«*?

So ist die primidre Einbildungskraft zwar Quelle der Andersheit, deren
schopferisches Ins-Sein-Bringen die gesetzte Abgeschlossenheit und Be-
stimmtheit durchbricht, indem sie neue Bestimmungen setzt, doch ebenso
ist sie dem organisierten/organisierbaren Sein soweit adiquat, damit Sinn
zu geben, zu machen bzw. zu stiften und nicht nur zu ergeben. Diese
SinnerschlieBung durch das Denken beschreibt Castoriadis in gestalttheo-
retischen Termini: »Denken im urspriinglichen Sinne setzt/schopft andere
Figuren, lisst etwas Gestalt werden, dem dies bislang verwehrt war — und das
setzt voraus, dass der existierende Hintergrund, der vorgegebene Horizont
zerrissen und umgestaltet werden.«'

Imaginére Bedeutungen und instituierendes Imaginéres:
erste Annaherung

Castoriadis geht es aber auch darum, die radikale Einbildungskraft ontologisch
zu besetzen, namlich als die im Subjekt angelegte Fihigkeit Neues, das heif’t
anderes als schon Seiendes, ins Sein zu bringen. Dies ist nur im Kontext sei-
ner Theorie des gesellschaftlichen Imaginiren als immer auch instituierendes
Imaginires zu verstehen, weshalb ich an dieser Stelle bereits auf diese Begrif-
fe vorgreife, bevor ich sie an anderer Stelle konkreter ausfithre. Mit der Frage
nach der seinsverindernden Einbildungskraft st6f8t Castoriadis auf die Frage
nach dem Ubergang vom - zuerst nur privaten — Phantasma in die gesell-
schaftliche Wirklichkeit. Wahrend ersteres subjektiv immer schon wirklich
ist, fehlt ihm noch das gemeinschaftlich Verbindend-Verbindliche, um de fac-
to wirklich und auch Wirklichkeit konstituierend, also ontologisch relevant zu

13 Ibid., S.14.
14 C. Castoriadis, Durchs Labyrinth, S. 20

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

43


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

werden. Sowenig wie eine reine Privatsprache als wirkliche Sprache bezeich-
net werden kénne, sowenig vermag eine subjektive Einbildung an der Wirk-
lichkeit teilzuhaben oder wirklichkeitskonstituierend zu sein, wenn sie jeg-
licher Verankerung in den »gesellschaftlichen imaginiren Bedeutungen<’®,
die das Sein gestalten, entbehre. Diese Bedeutungen sind denn auch zentral
in Castoriadis’ Ontologie des Gesellschaftlich-Geschichtlichen.® Er bezeich-
net sie als gesellschaftlich-geschichtliche, also menschliche Schépfung.'” Sie
werden hervorgebracht durch das instituierende Imaginire, das in ihnen sei-
nen effektiven Ausdruck findet. So sei ein instituierter Kult weder funktiona-
listisch blof} auf die Notwendigkeit einer diktierenden »Natur« (physis) oder
einer physikalisch zu beschreibenden, elementaren Realitit zuriickzufithren,
noch konne er als blofy willkiirliche Schimire betrachtet werden. Schon sei-
ne unmittelbar realen Auswirkungen machen ihn zu einer Wirklichkeit, von
der abzusehen fiir manche ebenso tragische Konsequenzen haben kann, wie
die Nichtbeachtung der Erdanziehungskraft fiir Kletter_innen. Analog zum
individuellen »phantasme fondamental« (Grundphantasma), stellen die zentra-
len (gesellschaftlichen imaginiren) Bedeutungen die Bedingung fiir den nicht
nur sinnhaften Zusammenhalt von Gesellschaft dar:

15 Inspiteren Texten und Vortragen bzw. Seminaren verweist Castoriadis immer wieder
darauf, dass »Bedeutungen«immerimaginar und gesellschaftlich seien, doch dies set-
ze die Anerkennung seiner Theorie voraus. Er selbst spricht dann wieder zunehmend
von Bedeutungen tout court.

16  Die ontologische Dimension des gesellschaftlichen Seins oder der Kultur zu verken-
nen, heif’t die Ontologie in ihrer Auseinandersetzung mit der Heterogenitat der Seins-
weisen seit Aristoteles zu verkennen. Wenn »Sein« bzw. Werden und Vergehen nur in
Bezug auf die Materie Sinn machten, gabe es nur Physik und keine Ontologie (Meta-
physik heiflen die Aristotelischen Biicher zum Thema, weil sie nach der Physik kamen,
ta meta ta physika, nicht weil sie tber ihr stiinden oder sich mit Himmels- bzw. Cot-
tesangelegenheiten beschiftigen wiirden; es geht darin um ganz andere, eben um
ontologische und begriffssystematische Betrachtungsweisen). Es ist wichtig, daran zu
erinnern, weil Castoriadis das zu selten tat, es war fiir ihn selbstverstiandlich. Er hielt
auch nichts von den grofden Gesten, die »Metaphysik« (oder das was dafiir ausgegeben
wurde) zu verabschieden, nur um sie hinterriicks wieder einzufiihren. Aber immerhin
haben auch diese Cesten zu durchaus interessanten Auseinandersetzungen innerhalb
der Ontologie gefiihrt.

17 Castoriadis hatte fiir sein letztes Werk den Titel Création humaine, also »menschliche
Schépfung«vorgesehen. Das Werk wurde nicht geschrieben, doch nun tragen die nach
und nach posthum verdffentlichten Seminare diesen Ubertitel. Die Frage nach der Ab-
wesenheit einer Bezugnahme auf Bergsons Schapferische Entwicklung bleibt fiir mich
ein Ratsel.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

»... wir kommen zu Bedeutungen, die nicht flir etwas anderes stehen, son-
dern gleichsam die letzten Strukturen sind, die die betreffende Gesellschaft
der Welt, sich selbst und ihren Bediirfnissen auferlegt hat — Organisations-
schemata, die die Bedingung der Vorstellbarkeit all dessen darstellen, was
diese Cesellschaft sich geben kann. Allerdings existieren diese Schemata ih-
rem Wesen nach nicht selbst als Vorstellungen, die man analytisch aufwei-
sen konnte. Wie vage und unbestimmt man den Ausdruck auch verstehen

mag: von einem <Bild> kann hier keine Rede sein.«'®

Was Castoriadis das radikale Imaginire nennt, ist somit jene Kategorie der
Wirklichkeit neben dem Realen und dem Rationalen, durch die gesellschaft-
lich-geschichtliche Schopfung stattfindet und Neues eingesetzt wird/einsetzt
bzw. sich als Neues ereignet.” Es ist eher die Bedingung, ohne jedoch Garan-
tie dafiir zu sein, dass Neues als solches auftaucht. Denn damit eine Gesell-
schaft die Abgeschlossenheit, als die und innerhalb derer sie sich einsetz-
te, ausdriicklich durchbricht, miisse sie fihig sein, Andersheit in sich auf-
zunehmen und Neues anzunehmen. Dafiir prigt Castoriadis den Begriff des
instituierenden Imaginiren, der jenem der Institution seine starke Valenz
verleiht. Nur eine Gesellschaft, die sich als instituierend wahrnimmt und
versteht, konne aus der Heteronomie heraustreten, die in der Verkennung
des eigenen Werks bestehe. Ich komme in Bezug auf das Leib-Seele-Problem
nochmals auf diese Verbindung zwischen Heteronomie und Entfremdung bei
Castoriadis zuriick und werde im Folgenden der Frage nach dem Neuen nach-
gehen.

Novum und ex nihilo

Wenn eine Ontologie, die das Sein als grundsitzlich sich verinderndes denkt,
dem Sein die Organisierbarkeit zuspricht, dann muss sie etwas Unvordenk-
liches zugrunde legen, das Anderes ist und der menschlichen Imagination
sowie dem wirklichen Imaginiren vorausgeht. Die Organisierbarkeit ist es,

18 GlI, S. 245f.

19 Castoriadis hat immer den instituierenden Charakter bei der Emergenz von Neuem
betont, ohne dabei die Ereignishaftigkeit bestimmter Emergenzen zu leugnen; in Kap.
111 zeige ich auf, inwiefern dies fiir seinen Begriff der Revolution gilt. Die Frage nach
dem Zusammenhang zwischen Neuem und Freiheit, wie sie seit Duns Scotus (vorallem
auch bei Kant und Arendt) bearbeitet worden ist, hat Castoriadis nicht mehrso intensiv
beschaftigt.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

45


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

welche tiberhaupt erst ermdglicht, dass die Mengen- und Identititslogik nicht
nur auf das Sein anwendbar ist, sondern dieser Organisierbarkeit soweit an-
gemessen ist, dass aufgrund dessen Seiendes, auch Physisches und sogar
komplex organisiertes Lebendiges, (re-)produziert werden kann. Die Einbil-
dungskraft entzieht sich zwar teilweise der formalen Logik, bringt im Phan-
tasma jedoch nur insofern Vorstellungen hervor, als diese auch schon von die-
ser Logik affiziert oder jedenfalls durch sie affizierbar sind.

Nun geht es Castoriadis nicht in erster Linie um die vorgesellschaftliche
Verinderungsmoglichkeit. Die Tatsache, dass menschlich-gesellschaftliches
Sein als schopferisches und Bestimmungen setzendes im Kosmos (gr. Ord-
nung, Welt im Gegensatz zu Chaos) auftrat und ihn sich - das Chaos mehr
oder weniger organisierend — zur Welt machte, ist fir seine Ontologie der
Offnung und Verinderung ausreichend. Die Frage nach dem Ursprung on-
tologischer Andersheit, die nicht bloR Unterschied ist, kénnen wir uns fiir
Castoriadis sinnvoll nur hinsichtlich dieser Welt als durch den Menschen or-
ganisierten Kosmos stellen. Und wenn wir Verinderung denken wollen, das
heifdt wenn wir Geschichte anders als die ewige Wiederkunft des Gleichen
denken, dann kénnen wir auch das Sein und Werden nicht mehr in Bezug
auf eine seit jeher bestehende Gestalt denken, aus der Seiendes nur als in
verschiedenen, in der Zeit sich entwickelnden Aspekten oder Ausstiilpungen
hervorgeht.

Beziiglich des Seins hiefle das, dass dieses vom Seienden nicht dichoto-
misch getrennt werden kann. Sobald radikal Neues als Seiendes auftritt, sei
es ins Sein gebracht und habe dieses somit verindert. Die ontologische Dif-
ferenz ist damit fir Castoriadis nicht eine zwischen dem - allem Seienden
zugrundeliegenden — Sein und dem ins Anwesen getretenen Seienden (Hei-
degger), sondern eine, die sich im Seienden immer wieder vollzieht und so-
mit auch im Sein, das fiir Castoriadis nur von diesem her sinnvoll zu denken
ist. In diesem Sinne ist sie vielmehr ontologische Andersheit/Verinderung,
nicht blof Differenz.2® Die radikale Einbildungskraft, die Gestalt annimmt,
bedarf nicht der Probe einer Gegenstands- bzw. Ideenentsprechung im starken

20 Indemdie chinesische Denktradition begriindenden | Ging (Buch der Wandlungen) wird
eine dhnlich radikal dem schopferischen Element und Prinzip in allem und allen (Kién)
Rechnung tragende Philosophie des Seins begriindet, nur dass dieses Element explizit
als alles, und nicht nur das gesellschaftliche Sein durchdringendes gefasst wird (wie
die anderen 7 Grundprinzipien und -elemente auch).

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

Sinn; zugleich geht eine Ontologie, die ihr Rechnung trigt, iiber den korre-
spondenztheoretischen Wahrheitsbegriff weit hinaus: Sie unter- und tber-
schreitet ihn gleichsam an der stets sich verindernden Schnittstelle von Vor-
stellung und Vorstellbarem/Vorgestelltem bzw. von Begriffenem und dem es
mehr oder weniger trefflich erfassenden Begriffsgefiige.

Solange aber die Einbildungskraft philosophisch auf das einzelne Subjekt
beschrinkt wurde, war sie als dessen private Fiktion abzutun, kulturell war
sie als kiinstlerisches Schaffen relevant.

Castoriadis zeigte nun ihre Wirklich-Werdung in der gesamten sich insti-
tuierenden Gesellschaft auf, genauer in dem, was er das instituierende (ein-
setzende) Imaginire nennt, also jene gesellschaftliche Einbildung, durch die
sich die Gesellschaft implizit oder explizit verindert, indem sie neue Setzun-
gen hervorbringt (oder neue Gesetze, wenn sie diese Instituierung explizit po-
litisch vollzieht). Das instituierende Imaginare wirkt schopferisch vermittels
der Menschen, die in ihrem gesellschaftlichen Zusammenleben ihre Einbildungs-
kraft oder Vorstellungstitigkeit ins Werk setzen, manchmal intentional han-
delnd oder herstellend, manchmal unbewusst agierend; manchmal als nam-
haftes Kollektiv oder als Wer, zumeist aber als anonymes Kollektiv. Dieser
Prozess der Instituierung von Neuem reicht bis zum Realwerden durch die
materiell herstellende Gestaltung in einer ebenso real wie imaginir zusam-
mengehaltenen sozialen Welt. Dadurch wird der radikalen Einbildungskraft
nicht nur ontologische Bedeutung zuteil, sondern zugleich hért die Ontolo-
gie auf, jene langweilige Beschiftigung mit dem ewigen Wesen zu sein, das
bestenfalls auf eine im scholastischen Sinn »logische« Formel reduziert wird.

Indem Castoriadis eine eigene Ontologie, die Magmalogik, entwickelt,
die nicht nur dem Unbestimmbaren, sondern auch der - fiir die Creatio und
das schopferische Handeln unabdingbaren — Unvorhersehbarkeit Rechnung
tragt, revolutioniert er die Ontologie. Er vertieft dafiir nicht nur den Unter-
schied zwischen Differenz und Andersheit, sondern er verindert die Prinzi-
pien der Ontologie iiber den Begriff der radikalen Andersheit, wie dies vor
ihm niemand getan hatte. Nicht nur, dass er ganz bewusst provoziert, indem
er den theologisch okkupierten Begriff der creatio ex nihilo fiir die menschliche
(gesellschaftliche) Schopfung, also Hervorbringung von Neuem beansprucht;
er greift zudem, als einer der besten Aristoteleskenner seiner Zeit, den Philo-
sophen in seinen wesenslogischen Grundfesten auf, um sie zu zerlegen: das
to ti én einai, was es war (oder »immer schon ist«), dies zu sein, erklirt er zum
deterministischen Mythos, durch den die Philosophie sich ihre eigene Abge-
schlossenheit rationalisiert, und mit dieser auch die der Geschichte, die in

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

47


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Hegels Geschichtsphilosophie kulminiere.? Es liegt auf der Hand, dass diese
Ontologie auch der Revolution in tiefgreifender Art und Weise Rechnung zu
tragen vermag. Ich komme im dritten Kapitel darauf zuriick.

Wenn nun das Imaginire ebenso der Selbstiiberschreitung und -verin-
derung von Gesellschaft und damit deren eigener Seinsweise zugrunde liegt,
und wenn das gesellschaftlich-geschichtliche Sein sich iiber die Einbildungs-
kraft im anonymen Kollektiv als instituierendes Imaginires immer wieder
verdndert, entzieht es sich wesentlich der volligen Determiniertheit, das heif3t
sein Wesen ist letztlich indeterminiert, verinderlich und offen. Diese der
schopferischen Instituierung innewohnende Unbestimmbarkeit ist es, die er
mit dem Begriff der creatio ex nihilo belegt, der jedoch nicht besagt, dass von
den realen Bedingungen, aus denen und innerhalb derer sich Gesellschaft
einsetzt, abstrahiert werden konnte.?* Einerseits ergeben sich diese Bedin-

21 Castoriadis stimmtin dieser Kritik teilweise mit Derrida tiberein, der dies nicht zuletzt
auch in seiner kurzen aber biindigen Lévinas-Dekonstruktion darlegt: ]. Derrida, Alté-
rités, gem. hsg. mit P-). Labarriére, Paris 1986, S. 31. Fiir Castoriadis geht Derrida nicht
weit genug, indem er in der Zeichentheorie gefangen bleibe. Ein in den Fonds Casto-
riadis im IMEC deponierter Brief, leider nicht der ganze Briefwechsel zwischen beiden,
verweist auf diese Verbindung und Differenz, die offenbar in einem nie ausgetrage-
nen Widerstreit verharrte. Wiederabgedruckt in: F. Dosse, Castoriadis, Annex, Brief von
Castoriadis an Derrida vom 27. August 1969, S. 511. Zu Castoriadis und Derrida, siehe A.
Pechriggl, »Psycho/Analyse der Herrschaft zwischen Dialektik und Dekonstruktion«,
in: E. Laquieze-Waniek und E. M. Vogt (Hg.), Derrida Adorno, Wien 2008, S. 85ff.

22 Dieser Ausdruck hat mehrfach zu Missverstandnissen gefiihrt, weil er oft im Sinne der
christlichen Schépfung missverstanden und kritisiert wurde bzw. weil ex nihilo mit in
und cum nihilo verwechselt wurde. Castoriadis hat wiederholt auf den Unterschied hin-
gewiesen, siehe vor allem: »Cetan und zu tun. Fiir eine ausfiihrlichere Diskussion die-
ser Figur im Kontext franzésischsprachiger Philosophie des 20. Jahrhunderts siehe W.
Breckman, »Creatio ex nihilo. Zur postmodernen Wiederbelebung einer theologischen
Metapher« in: Zeitschrift fiir Ideengeschichte, 2/2007, S.13-28. Anders als Honneth, der
von der »ontologischen Rettung der Revolution« bei Castoriadis spricht, sieht Breck-
man in der Hinwendung von Castoriadis und anderer »atheistischer« bzw. »christlich-
sozialistischer Philosophen«zu diesem»theologischen« Topos ein»ethisch-politisches
Motiv ontologischen Nachdenkens«. Castoriadis schreibt zwar nie von Rettung und
auch nicht von seinem ethisch-politischen Motiv in seiner Ontologie, doch die Ver-
bindung zwischen Handlungstheorie und Ontologie ist fiir ihn weder trivial noch la-
cherlich. Breckman formuliert die Motivationsfragen so: »Sie alle beruhen auf einer
gemeinsamen Einsicht: dass menschliche Freiheit nur moglich ist, wenn Freiheit in
der Weltselbstist, jasogarin der Materie selbst. Dies bedeutet, dass menschliche Frei-
heitihre Grundlage auf einer ontologischen Ebene finden muss. Diese Forderung fiihrt
jeden dieser Denker iiber eine Metaphysik der Selbsterschaffung hinaus, welche der

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

gungen aus dem, was Castoriadis die »erste natiirlichen Schicht« nennt, und
an die sich gesellschaftliches Sein »anlehnt«; andererseits ergeben sich die
Bedingungen gesellschaftlicher Instituierung aus der je gerade existierenden
Gesellschaft, also auch aus dem bereits instituierten Imaginiren. Die wesent-
liche Unbestimmbarkeit stellt aus einer ontologischen Perspektive blof3 die
Unmoglichkeit dar, die solcherart gestaltete Welt erschipfend aus diesen Be-
dingungen zu erkliren. Denn tiberall, wo das anonyme Kollektiv sich ins Werk
setzt, haben wir es — mehr oder weniger merkbar — mit Schépfung von ima-
giniren Bedeutungen und also mit Verinderung zu tun.

Die Aktualisierung dieser Bedeutungen ergibt sich aus der wirklichen und
verbindlichen Bedeutsambkeit des Imaginiren, das Sein bildet, gestaltet, orga-
nisiert... In umgekehrter Analogie zur Abstrahierung des Begriffs vom mate-
riellen Zugriff ist hier die vorausgehende Quasi-Immaterialitit®® bzw. Ideali-
tit (im Sinne des eidos als Gestalt) jeglichen Gestaltens und Bildens durch die
Einbildung zu sehen. Doch diese Idealitit des Imaginiren ist bei Castoriadis
erst seinsrelevant, weil sie durch die affektive Besetzung seitens der Gesell-
schaftsmitglieder als wirkliches Imaginires die Wirklichkeit konstituiert. Es
wird an das Imaginire geglaubt als an etwas, das fiir die/in der Gesellschaft
von Bedeutung ist, aber der Glaube und somit die Ungewissheit ob der Exis-
tenz bzw. des Realititsgehalts des Imaginiren bleibt den meisten verborgen:
Die instituierten Bedeutungen werden iiberwiegend fiir Gewissheiten gehal-
ten und in ihrer Instituiertheit verkannt. Nur Gesellschaften, die sich ihrer
eigenen Instituiertheit und ihrer instituierenden T4tigkeit bewusst sind, bre-
chen diese Heteronomie auf und begreifen auch ihre Historizitit, ja ihre ei-
gene Endlichkeit als diese Gesellschaft.

subjektzentrierten Philosophie der Moderne zugrunde liegt. Wenn sie sich daher in
einigen Punkten mit der klassischen strukturalistischen wie post- strukturalistischen
Kritik an der Subjektivitit iiberschneiden, so scheinen sie dennoch iber diese hin-
auszugehen, insofern sie die Dimension subjektiver Kreativitat wieder bejahen, ohne
doch diese Subjektivitat aus einer Welt zu entfernen, in die das Subjekt eingebunden
ist, und die die kreativen Méglichkeiten des Subjekts potenziert.« Ibid., S.18 Die hier
ausgesparte Denkerin, die dies lange vor den von Breckman behandelten Denkern ver-
standen hatte, war Arendt, ohne allerdings auf den Kreativitats-Topos zu rekurrieren.
Sie zog es vor, zuerst die Gebiirtlichkeit und den damit verbundenen Neuanfang zu
betonen, bevor sie sich am Ende doch noch der Kant’schen Urteilskraft widmete, in
der die Kreativitat durchaus eine Rolle spielt. H. Arendt, Das Urteilen, Miinchen Ziirich
1985.

23 Die minimale Materialitit der Phantasmen bzw. Vorstellungen (»unkorperliche Kér-
per«) als neuronal und leiblich verankerte wird von Castoriadis nirgends geleugnet.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

49


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Die Wirklichkeit von gesellschaftlichen imaginiren Bedeutungen erfihrt
erst Uber die architektonische oder technische Errichtung eine gestaltende
Materialisierung, die aber nicht mehr von ihrem imaginiren Gehalt abzu-
16sen ist. Um aus aktuellem Anlass bei Castoriadis’ Geburtsort zu bleiben:
die Hagia Sophia ist bzw. war fiir die einen ein Museum,** fiir die anderen
eines der wichtigsten Gotteshiuser des Christentums, fiir wieder andere
eine Moschee, in der ausschlieflich dem muslimischen Gott zu huldigen
ist. In allen Fillen, der Vorstellung bzw. In-Szene-Setzung und der (z.B.
architektonischen, kultischen) Verwirklichung von Bedeutungen im Real-
Gegenstandlichen sind wir immer schon in einer physischen wie auch
»iibersinnlichen Welt«. Wider das Prinzip des ein fiir alle Mal letzten Ersten,
dadurch eines zum Ein und Alles gemacht wird, gilt es hierbei, das Prinzip
der Unvorerstlichkeit ernst zu nehmen (sofern in diesem Fall iiberhaupt von
einem Prinzip gesprochen werden kann, das ja als arché begrifflicher Anfang
ist).

Das — so Castoriadis — »ererbte« Denken habe Sein stets als ein der
ewig zugrundeliegenden Form entsprechendes gedacht, welches diese im
Ausdruck nachahmt. Im Gegensatz dazu geht es ihm um die Setzung von
noch nie dagewesenen Formen, durch die Neues ins Sein gebracht — Sein ge-
macht wird (faire étre). Dies geschieht ex nihilo, wodurch das Neue (weil nicht
erschopfend von schon Bestehendem ableitbar) irreduzibel ist. Damit ist das
Gesellschaftlich-Geschichtliche zwar mit Kontinuitit behaftet, ohne die Neu-
es oder Anderes niemals Geltung erlangen konnte; doch ebenso wird diese
stets durchbrochen und die Porositit der instituierten Abgeschlossenheit
akut.

Die Zweifel am Novum sind nicht neu und scheinen kein Ende zu nehmen,
wie folgendes Zitat von H.H. Holz beweist:

»Doch mit dieser Kategorie hat es eine Schwierigkeit: wird das Neue als not-
wendiges Produkt des Geschichtsprozesses gedacht, so ist es nur als Erschei-
nendes neu, dem Wesen nach aber als Resultat schon in den Anfingen an-
gelegt...; tritt das Neue im Geschichtsprozess jedoch als Kontingentes auf, so
bleibt es letzten Endes beliebig und das Schicksal des Menschengeschlechts
dem Zufall der undeterminierten (oder doch die Determinationen spren-
genden) Tathandlung ausgeliefert, so als wiren es die grofRen Manner, die

24  DieRegierungder Tiirkei hat das Museum nach 65 Jahren 2020 wieder in eine Moschee
zuriickverwandelt.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

Geschichte machen... Es muss also darauf ankommen, das Novum mit dem
Bestehenden und Méglichen so zu vermitteln, dass es im Prozess entsprin-

gen kann, ohne beliebig zu sein.«*

Einmal mehr erscheint darin die Schwierigkeit, das radikal Neue zu denken,
es bleibt aporetisch. Die Abgrenzung dagegen geschieht hier nicht erst gegen
das ex nihilo, sondern schon bei der Kontingenz, die ja die blof3 logische Kehr-
seite der Determiniertheit darstellt. Wie anders aber, denn als Unbestimmba-
res, soll das Neue als noch nirgends angelegtes gedacht werden? Das ex nihilo
selbst wird schlichtweg ausgeschlossen:

»Jedenfallsist eine Welt, die im Geschichtsprozess steht, dem der Natur- wie
der Menschengeschichte, offen fiir das prinzipiell und qualitativ Neue, das
erstin diesem Prozess moglich wird, ohne dass dabei die Erhaltungsgesetze

durch eine creatio ex nihilo durchbrochen werden miitten«.2®

Der philosophische Schrecken vor dem Abgrund des Unbestimmten/
Unbestimmbaren (apeiron) wird von Holz mit jenem vor der herrschaft-
lichen Bestimmung vom Tableau gewischt, so wie das ex nihilo als eines
vom monotheologischen Schépfungsmythos vereinnahmtes stets mit der
integralen tabula rasa des Aus-dem- bzw. Im-Nichts verwechselt und dem
Vorwurf der Mystifizierung ausgesetzt wird. Das Charakteristische des
Novums erscheint aber mit Castoriadis gerade als das, was nicht als immer
schon gewesene Moglichkeit ins Sein tritt, sondern als vorher noch nicht
dagewesene, das heif3t als neue Mdglichkeit. Denn auch die Moglichkeit ist die
negative Bestimmung von etwas Realem alleine beziiglich dessen Realitit —
als hypothetisch-zukiinftige Realitit ist sie ihrerseits selbst bestimmbar. Sie
ist zwar aufgrund dieses im Kant'schen Sinne nur problematischen Daseins
Eréffnung der Perspektiven wider die Notwendigkeit des totalen Determi-
nismus, doch nur nach vorne hin. Sobald sich die Moglichkeit verwirklicht
hatte, wurde diese Verwirklichung als notwendig angesehen und von eben
dieser Moglichkeit ableitbar; eine Moglichkeit, die somit ihre Bestimmung
bereits enthielt. Wird diese implizite Durchbestimmung nun von der Mog-
lichkeit abgezogen, um sie dem Novum ontologisch zu eréffnen, dann kann
auch die Seinsteleologie nicht mehr aufrechterhalten werden, in der allein

25  H.H. Holz, Logos spermatikos. Ernst Blochs Philosophie der unfertigen Welt, Darmstadt u.
Neuwied 1975, S.194f.
26 Ibid,, S.200f.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

51


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

die Moglichkeit ihre Bestimmung entfaltet und dadurch realisiert — also
Entelechie wird. Zugleich kann eine solche nur solange sinnvoll gedacht
werden, als diese Bestimmung vorausgesetzt ist.

Das Neue ist nun fiir Castoriadis, bei all seiner Bedingtheit durch das sei-
ende Sein (létre-étant), wesentlich das Ins-Sein-Treten radikaler Unbestimmt-
heit, die als solche auch nicht iiber das Bloch’sche »Noch« des »Noch-Nicht«
mit einem unbedingten Telos kommuniziert. Es ist Anderes als alles bisher
Gewesene und in diesem auch nicht dynamisch oder als Latenz angelegt, so-
dass es im Nachhinein erschpfend auf diese Anlage riickfithrbar wire. Und
eben aufgrund dieser ontologischen Irreduzibilitit kann gesagt werden, dass
das, was ist, nicht moglich war als das, was es ist, sondern lediglich, dass es
nicht unméglich war. Doch wenn durch die Tatsache, dass die Moglichkeit
notwendig ihre Verwirklichung und somit die Bestimmung enthilt — oder
auch nur problematisch, was die Bestimmung nicht durchbricht, sondern nur
die Moglichkeit ihrer je ganzen Negation impliziert — stellt sich die Frage,
inwieweit sich das formallogische Urteil iiber die Nicht-Unmdglichkeit des
Unbestimmbaren und des Neuen tatsichlich von der ererbten Mengen- und
Identititslogik absetzen kann.

Indem es im Nachhinein etwas iiber das Davor des Neuen aussagen will,
das heifst eben iber das nihil, aus dem das radikal Neue als solches ins Sein
tritt, sitzt es genau der Aporie auf, die aller Logik als einer das nicht Logi-
fizierbare ausschlieRenden und zugleich darauf beruhenden zugrunde liegt.
So kénnte man auch gegen die formale Negation des Nicht-Unmoglichkeits-
Urteils, durch welches das Neue auch wieder nur im Nachhinein als solches
erachtet wird, zu bedenken geben, dass es vor seinem Ins-Sein-Treten tat-
sichlich unméglich ist als das, was es sein wird, wenngleich es nicht schlecht-
hin unméglich gewesen sein kénnen wird. Diese Aporie lisst sich jedoch nicht
ginzlich durch die transzendentale Differenz von Erkenntnis und Sein auf-
l6sen. Denn damit wiirde die Unbestimmbarkeit wieder nur als erkenntnis-
theoretische Unzulinglichkeit oder das Neue als im Sein bereitliegendes aber
noch unausgewickeltes postuliert. Gerade diesen Determinismus aber wollte
Castoriadis mit Hilfe der Magmalogik durchbrechen.

Setzten wir das Neue vor seinem Ins-Sein-Treten als das Unmégliche, so
liefen wir Gefahr, von seiner Bedingtheit zu abstrahieren und das ex nihi-
lo mit dem in et cum nihilo zu verwechseln. Was beispielsweise Lévinas be-
ziiglich der radikalen Andersheit das »Weniger als Nichts« (moins que rien)
nennt, driickt eben dies aus. Das »no man’s land zwischen Sein und Noch-

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

Nicht-Sein«?7 lisst sich nicht einreihen in das Reich der totalen Bestimmung,
das sich vom Nichts des »Das Sein ist das Nichts« (Hegel) zum Totum der Voll-
endung erstreckt.

Magmalogik - Unbestimmbares und Neues als Anderes

Die ontologische Grundlage der Philosophie von Castoriadis stellt die Mag-
malogik dar, die er iiber mehrere Jahrzehnte hinweg entwickelt hat.?® Im Zen-
trum dieser Logik steht der Versuch, verschiedene Logiken miteinander zu
verkniipfen. Er begann mit der Konzeption eines offenen Systems axioma-
tischer Logik und entwickelte dazu das, was er die Magmalogik nennt.*® Er
nimmt dabei Anleihen bei der Mengenlehre bzw. Gruppentheorie und Topo-
logie, insbesondere bei Cantor und der Mathematiker-Gruppe Bourbaki. Es
ging ihm dabei — tiber die axiomatische Mathematik hinaus — um die Ver-
kniipfung von Identitits- und Mengenlogik einerseits, von Logik und Unbe-
stimmbarkeit andererseits. Die Magmalogik bestimmt das Sein als Magma,
das »iiberall dicht« ist, und zugleich bestimmt sie es als nicht erschopfend be-
stimmt/bestimmbar. Magma definiert er als ein Sein, aus dem sich identi-
titslogisch unendlich viele Mengen (durch unterschiedliche Verfahren und
Operatoren) bestimmen und extrahieren lassen, wobei als Residuum stets
ein Magma bleibt.3° Dies hat starke ontologische Implikationen fiir die Frage
nach Determinismus, Intelligibilitit und Unbestimmbarkeit im Sein.

27  E.Lévinas, Totalité et Infini, Haag 1961, S. 236, ibers. v. A. Pechriggl.

28  Erstseit 2009 liegen die friihen Arbeiten im Rahmen seiner nie fertig gestellten »the-
se d’Etat« vor, die sich mit der Frage nach der Verkniipfbarkeit von reiner formaler
bzw. mathematischer Logik und »historischer Logik« befassen: C. Castoriadis, Histoire
et création. Textes philosophiques inédits (1945-1967), Paris 2009.

29  Castoriadis besafs ein von Lacan gewidmetes Exemplar der Ecrits, indem dieser auf
dessen funkelnde Intelligenz anspielte die seine, Lacans, »Kohle« zum Glithen brin-
gen wiirde (was ja mit der radikalen Neuausrichtung des Begriffs des Imaginiren und
dem Aufgreifen zentraler Aspekte der Lacanschen Ethik in GIl gewissermafien gesche-
hen ist); jedenfalls macht die Nihe der beiden zueinander, auch tber Aulagnier, es
durchaus denkbar, dass Castoriadis’ kenntnisreiche Auseinandersetzung mit der ma-
thematischen Logik, insbesondere der Mengenlehre und Topologie, zu Lacans Rekurs
darauf beigetragen hat. Nach der Abspaltung des Quatriéme Groupe ist von dieser Nahe
allerdings nicht viel ibriggeblieben.

30 SieheCGll, S. 564. Als Statistiker hatte Castoriadis staindig Umgang mit Wahrscheinlich-
keitstheorien und der Messbarkeit von mathematisch nur schwer, niemals vollkom-
men Vermessbarem.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

53


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Trotz eines grundlegenden Unterschieds zur deterministischen und
durchaus noch theistischen Ontologie von Spinoza, findet sich sowohl in
der Philosophie von Castoriadis als auch in jener von Spinoza die Auffas-
sung, dass die Teleologie eine antropomorphe Projektion sei, insbesondere
die Geschichtsteleologie; ebenso die Auffassung, dass das Sein unendlich
ist, sprich, in unendlichen Potentialititen besteht. Castoriadis radikalisiert
diesen Gedanken allerdings, indem er mit dem Begriff der Schépfung von ra-
dikal Neuem zugleich die Schopfung immer neuer, vorher nicht da gewesener
Moglichkeiten (und damit auch Wirklichkeiten) explizit annimmt, das heif3t,
er lisst einen begrifflichen Raum fiir die verindernd/verinderliche Tran-
szendenz, das Hinausgehen wiber die Immanenz durch die Hervorbringung
von Neuem.

Die Immanenz bei Spinoza wird vor allem seitens seiner an Deleuze ori-
entierten Interpret_innen betont, wie etwa von Antonio Negri. Ich halte die-
se Dogmatisierung der Immanenz prinzipiell fiir einen nicht nur ontologi-
schen, sondern auch politischen Fehler, der auf der Verwechslung zwischen
Onto(gnoseo)logie und religiéser oder mystischer Metaphysik beruht, eine
Verwechslung, die — bei aller Gegnerschaft dieser beiden Denkrichtungen -
an jene neopositivistische der Metaphysik-Verabschiedung erinnert: Die ein-
geraumte Transzendenz als Annahme von neuen Mdglichkeiten, die sich im-
mer wieder aus dem Bestehenden ergeben, wird verwechselt mit der Begriin-
dung oder Herleitung der Welt aus einer angenommenen transzendenten In-
stanz oder mit der Dogmatisierung von transzendenten Urteilen im Sinne
Kants, das heif’t von Urteilen iiber Dinge, die unsere Erfahrung und unsere
Fihigkeit tiberschreiten, etwas mit Gewissheit zu erkennen bzw. zu bewei-
sen (alle Werte, alle Ideen, Gott oder Nicht-Gott, Endlichkeit oder Unend-
lichkeit des Universums, Unbestimmbarkeit...). Dabei ging es Kant ja nicht
darum, solche »Dinge« wie Unbestimmbarkeit oder Neues insgesamt zu leug-
nen, sondern darum, dass Urteile dieser Art korrekterweise hypothetisch sein
miissen, dass sie also im Sinne der Skeptiker als Annahmen zu formulieren
sind und nicht der empirischen Kausalititslogik unterliegende Vernunftide-
en darstellen. Und genau um dieses Spannungsfeld geht es in der notwen-
digen Verschrinkung von Ontologie und Gnoseologie. Es scheint als wollten
die Immanenz-Dogmatiker_innen, dhnlich wie Hegel, das Unbestimmte und
alles, was Gegenstand transzendenter Urteile ist, nicht mehr als Annahmen
aussagen miissen, sondern ins Kontrollreich der Gewissheit holen, in dem
der Inhaber des absoluten Wissens gnoseologische Verfiigungsgewalt iiber
das absolute Sein hitte.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

Die verschiedenen Bedeutungsschichten, welche das gesellschaftlich-kul-
turelle Sein ausmachen, lehnen sich in Castoriadis’ Diktion zwar wie erwihnt
an die »erste natiirliche Schicht« an, sind jedoch nicht klar tibereinander gela-
gert, sodass die Zeit nicht mehr als Linie, sondern als plastische Wirklichkeit
gedacht wird, die sich zwischen verschiedenen Zustinden an der Schnittstel-
le von Kontinuitit und Ereignishaftigkeit bewegt, ausdehnt und verdichtet.
Die Zeit selbst bringe sich als Verinderung hervor, weil sie Emergenz von An-
derem als dem bisher Seienden ist. Das Andere werde, so Castoriadis, in ihr
und durch sie: Es ist somit der Zeit inhdrent und umgekehrt, die Zeit wohnt
dem Anderen als immer von neuem ins Sein tretenden inne. Zeit ist also nur
als Verinderung, sie ist nicht ihr container oder reine Form der Anschauung,
sondern sie ist (auch als Raumzeit) Medium und zugleich »Sein« der Verin-
derung (Sein im Modus von Entstehen und Vergehen, die Hegel ja — anders
als Aristoteles — strikt voneinenader trennte). Castoriadis spitzt diesen emer-
genzontologischen Gedanken folgendermafien zu:

»So wenig jedoch die Gesellschaft im Rahmen eines traditionellen Koexis-
tenz-Schemas zu denken ist, eignen sich die herkdmmlichen Schemata der
Sukzession dazu, die Geschichte zu denken. Denn was in und dank der Ge-
schichte vorliegt, ist nicht eine bestimmte Abfolge von Bestimmten, son-
dern Auftauchen von radikal Anderem, immanente Schépfung, nicht-triviale
Neuheit. Dies zeigt sich schon in der Existenz von Geschichte Gberhaupt, vor
allem aber im Auftauchen neuer Gesellschaften — neuer>Typen<von Gesell-
schaft —sowie in der unaufhérlichen Selbstverdnderung jeder Gesellschaft.
Erst von diesem radikal Anderen, dieser Schépfung aus kdnnen Zeitlichkeit
und Zeit, fir deren Wirkungsmacht die Geschichte ja vornehmlich und vor-
zlglich einsteht, gedacht werden. Denn entweder ist die Zeit nicht — nichts
weiter als eine merkwiirdige psychologische Tauschung, die die wesenhaf-
te Zeitlosigkeit einer Ordnungsrelation verbirgt; oder aber die Zeit ist das
Werden von etwas anderem als dem, was ist, worin sich etwas Neues oder
anderes erschafft, und zwar nicht blof} als Folge oder als ein weiteres Exem-
plar des Identischen.«’

31 »Mais, pas plus que la société ne peut étre pensée sous aucun des schémes tradition-
nels de la coexistence, I'histoire ne peut étre pensée sous aucun des schémes tradi-
tionnels de la succession. Car ce qui se donne dans et par 'histoire nest pas séquence
déterminée du déterminé, mais émergence de I'altérité radicale, création immanente,
nouveauté non triviale. Cest cela que manifestent, aussi bien I'existence d’une histoire
in toto, que I'apparition de nouvelles sociétés (de nouveaux types de sociétés) et 'auto-

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

55


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

So muss bzw. kann die Zeit als eine den Dingen und der Bewegung duf3erlich
gedachte aufgegeben werden. Als solche wire sie reine Form oder Folgenord-
nung, die dazu dient, den Unterschied desselben zu erlauben. Derart nimmt
sie von diesem die Verschiedenheit auf sich, um es als Reines sich selbst gleich
zu belassen. In dieser Ontologie schreibt etwa Hegel, hier durchaus noch im
Ansatz kantianisch:

»Die Zeit ist der Begriff selbst, der da ist und als reine Anschauung sich
dem Bewusstsein vorstellt; deswegen erscheint der Geist notwendig in der
Zeit, und er erscheint solange in der Zeit, als er nicht seinen reinen Begriff
»erfasst, d.h. nicht die Zeit tilgt. Sie ist das dufiere angeschaute, vom Selbst
»nicht erfasste« reine Selbst, der nur angeschaute Begriff; indem dieser sich
selbst erfasst, hebt er seine Zeitform auf, begreift das Anschauen und ist
begriffenes und begreifendes Anschauen. — Die Zeit erscheint daher als das
Schicksal und die Notwendigkeit des Geistes, der nicht in sich vollendet
ist...32

Dass die Zeit als Auferlichkeit der Sichselbstgleichheit mit der vollendeten
Selbstgegenwirtigkeit verschwinden wird, ist hierfir ebenso notwendig wie
der Umweg iiber die Auflerlichkeit, um den die unterschiedene Einheit nicht
umhinkommt. Wenn Hegel auch zwischen Verschiedenheit und Unterschied
differenziert, so bleibt er mit diesem Zeitbegriff dennoch innerhalb der strik-
ten Identititslogik, die radikale Andersheit nicht nur aus dem Werden, son-
dern aus dem Sein iiberhaupt ausschlief3t, womit er hinter Aristoteles zuriick-
fillt, dessen Ontologie hier stirker an Heraklit angelehnt ist. Wenn nun mit
Hegel Zeit immer schon hinsichtlich des »unzeitlichen Immer« als sich mit
ihrer Vollendung aufhebende gedacht wird, dann kann sich in ihr nicht nur
nichts Neues ereignen, sondern Werden und Vergehen selbst werden zur II-
lusion eines in der Zeitlichkeit gefangenen endlichen Bewusstseins. Dagegen

transformation incessante de chaque société. Et ce n'est qu’a partir de cette altérité ra-
dicale ou création que nous pouvons penser vraiment la temporalité et le temps, dont
nous trouvons dans I'histoire I'effectivité excellente et éminente. Car ou bien le temps
n'est rien, étrange illusion psychologique qui masque I'intemporalité essentielle d’'une
relation d’ordre; ou bien le temps est cela méme, la manifestation de ce que autre
chose que ce qui est se fait étre comme nouveau ou autre et non simplement comme
conséquence ou exemplaire différent du méme.«, C. Castoriadis, 1S, S. 256; Gll, S. 314.
(Ubers. geringfiigig von mir abgeandert.)
32 G.W.F Hegel, Phidnomenologie des Geistes, Werke 3, Frkft./Main 1986, S. 584f.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

tritt Castoriadis nach bzw. im Anschluss an Rosenzweig, Bergson, Lévinas
u.a. auf, wobei er deren Kritik noch radikalisiert:

»Die Kritik an der »Verraumlichung« der Zeit und ihrer »Reduktion auf die
Ausdehnung«[..] (bleibt) fruchtlos, solange man nicht die traditionellen Be-
stimmungen des Seins — des Seins als Bestimmtheit — aufgibt.<*3

Was sich dieser entzieht, muss denn auch immer wieder als Rest oder als
ontologischer Abfall rationalisiert werden, sofern es nicht ganz und gar be-
grifflich abgespalten wird.

Was nun im Auftauchen des »radikal Neuen«** als Anderem geschieht, ist
der Einbruch dieser »Ontoteleologie«, in der das Ende der erfiillte Anfang,
die Andersheit nichts oder immer nur der Unterschied im Hervortreten des
latent immer gleich Seienden ist. Doch nicht nur das Werden, auch das In-
Erscheinung-Treten des Neuen ist Bedingung dafiir, dass es gesellschaftlich
als Neues gesehen wird. Ein Denken, das sich iiber die Instituiertheit seines
Seinsbegriffs nicht im Klaren ist, nimmt ihn als ein fir alle Mal gesetzten
an und das Sein als immer schon das, was es immer wieder, auf verschiede-
ne Weise, an verschiedenen Orten, unter verschiedenen Umstinden, in ver-
schiedenen Zeiten sein wird, um endlich - all diese Verschiedenheiten in sich
aufhebend - bei sich als Einem und Ganzem anzukommen.

33 Gll, S.326.

34 In einem seiner letzten Vortrige betont Castoriadis wieder die Relevanz seines Be-
griffs des instituierenden gesellschaftlichen Imaginiren fir die philosophische An-
erkennung des »radikal Neuen« in der Gesellschaft. Ohne Begriff fiir diese wesent-
lich gesellschaftliche vis formandi bleibe man mit den Theorien zum Gesellschaftlich-
Geschichtlichen in der Dichotomie zwischen biologischem und rationalistischem Re-
duktionismus gefangen. Siehe: C. Castoriadis, »Imaginaire et imagination au carre-
four, in: Figures du pensable. Carrefours du labyrinthe VI, Paris 1999, S. 94. Dass die Bio-
logie nicht reduktionistisch und identitatslogisch beschrankt sein muss, zeigte vor al-
lem Varela in seiner Darstellung der Emergenz und Selbstorganisation im Reich des
Lebendigen auf, dem der Mensch zuallererst angehért, auch wenn das im vorherr-
schenden technowissenschaftlichen bzw. radikalkonstruktivistischen Imaginaren zu-
nehmend verschleiert wird.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

57


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Kairos - Gelegenheit und Platzen: Moment der Veranderung
im Gesellschaftlich-Geschichtlichen

Wo Gesellschaft nicht nur ihre Mittel und Wege funktional einsetzt, sondern
sich selbst als Instituierung/Institution zu reflektieren beginnt, durchbricht
sie ihre bestehende Abgeschlossenheit von innen her und setzt sich so der
moglichen Aufldsung aus. Das ist zusammengefasst die Gesellschafts- und
Geschichtsontologie, die Castoriadis uns erschliefit. Denn wo die gesetzte
Verfassung briichig wird, eréffne sich zuweilen fiir das Kollektiv der Blick auf
das Chaos, das sich auch als Katastrophe zutragen kann. Die ereignishaften
Momente, in denen die sich instituierende Gesellschaft iiber die instituierte
hereinbricht, seien aber gerade jene, in denen Anderes plotzlich auftaucht,
eine neue Gestalt, die sich in nichts Vorherigem ginzlich als das ankiindigte,
was sie — neu — mit einem Male darstellt, das Bestehende dahinstellend oder
gar hinwegfegend.

Diese seltenen historischen Augenblicke, in denen wieder alles, oder zu-
mindest vieles moglich scheint, setzen einen Zeit- und Augenblicksbegriff
voraus, der nicht blof3 logisch bestimmbar ist, sondern der dariiber hinaus
das noch Unaussprechliche enthilt. Hier stehen wir an der Grenze des Sagba-
ren, das darum nicht schon einfach dem Schweigen zuzuordnen und aufer-
halb der Sprache schlechthin anzusiedeln ist. Es geht im Sein als Magma um
einen Begriff, der seine eigene teilweise Unfassbarkeit zumindest annimmt,
der das mogliche Aufkommen anderer Unfassbarkeiten einraumt, und der
dem Werden und Vergehen auch als Anderswerden gerecht zu werden ver-
mag. Den unbewussten Wahnsinn anzunehmen, wire davon der psychologi-
sche Ausdruck einer ins Wanken geratenen Sicherheit.

»Die eigentliche Zeit aber... die Zeit der Andersheit und des Anderswerdens
ist Zeit des Zerplatzens, des Hervordringens, der Schopfung. Hier ist das
Jetzt (das nyn) Explosion, Spaltung, Bruch — der Aufbruch dessen, was ist,
als solcher. Diese Gegenwart ist wie Ursprung/-sprengung, wie immanente

Transzendierung, wie Quelle und Auftauchen der ontologischen Genese.«3°

35  Gll, S.342;dt. Ubersetzung von mir abgedndert. »Mais [...] le temps véritable, le temps
de l'altérité-altération est temps de I'éclatement, de I'émergence, de la création. Le
présent, le nun, est ici explosion, scission, rupture — la rupture de ce qui est comme
telle. Ce présent est comme origination, comme transcendance immanente, comme
source, comme surgissement de la genése ontologique.«1S, S. 278f.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

Es zerplatzt etwas Bestehendes, an dessen Stelle sich etwas anderes Platz
schafft.

Und nur die Gleichzeitigkeit von Statthalterei und unmittelbarem Statt-
finden macht derartige Instituierungsmomente zu kritischen.?® Erst das kon-
krete Was und das Dass in ithnen, von denen sie nicht abzulésen sind, lisst sie
als Wendepunkte zutage treten. Weil sich in ihnen und durch sie die Gesell-
schaft ein- und umbilden kann und es auch tut, werden sie als solche erlebbar
und auch gelebt. Dass sie mit dem Tun in ihnen zugleich die Gelegenheit dazu
enthalten, macht sie als Kairos entscheidend — der Entscheidung bediirftig.

Wenn Umschlag derart vermittelt gedacht wird, kann er sich erst von
der reinen Einheit, dieser einen Reinheit des ehernen Kreises befreien, der
ihn mit der immer wiederholten Riickkehr an den Beginn stellt. Castoriadis
spricht in Verbindung mit dieser abgeschlossenen Ontoteleologie von einer
»Verleugnung der Zeit«, die es fir die Gesellschaft unmoglich mache, sich als
selbstverindernde anzuerkennen. Und so musste sie selbst noch ihre eigenen
Revolutionen mit alten Kostiimen als Neuauflage von schon Dagewesenem
verkleiden.

Beim Begriff der creatio ex nihilo handelt es sich dagegen um Moglichkei-
ten, fiir die es kein ontologisches Fundament gibt, aufler der Annahme ei-
nes permanenten Hervorbringungs- und Neuschopfungsprozesses. Auch das
verbindet Castoriadis mit Spinoza und vor allem mit Arendt, die sich gerade
durch die Idee des Neuen und des Neubeginns mit Duns Scotus’ Hilfe von
Heideggers Fundamentalontologie und Geschicksesoterik abgrenzt. Auf der
Ebene des Gesellschaftlich-Geschichtlichen steht im Zentrum dieses Prozes-
ses das, was Castoriadis das instituierende Imaginire nennt. Nun ist damit
aber nicht nur ein ontologischer Begriff eingefiihrt, sondern auch einer, der
die Ontologie eng mit der Philosophie der Politik verkniipft.

Creatio ist in Castoriadis’ Ontologie ein Grenzbegriff (das ist Castoria-
dis von Anfang an klar, wie aus den 2009 erschienenen ersten Entwiirfen zu
seiner diesbeziiglichen, in Gesellschaft als imaginire Institution ausgefithrten,
Theorie hervorgeht). So ist er anfinglich der Auffassung, dass es nicht um
creatio ex nihilo gehe, weil es ja immer schon Instituiertes, Gesellschaftlich-
Geschichtliches, Sprache etc. gibt. Und doch: das Neue sei als radikal Neues
zu begreifen, insofern — und nur insofern — es nicht erschipfend auf Vorhe-
riges riickfiihrbar, letztlich nicht determiniert (im starken Sinn der volligen

36  Im Sinne von krisis; im Chinesischen gibt es fiir Krise und Chance zwar zwei Worte, die
aber jeweils beides bedeuten.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

59


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Bestimmung) sei. Daher die spitere Umformulierung, wonach Neues, in die-
ser Hinsicht (pros ti) des irreduzibel Neuen, sehr wohl ex nihilo ins Sein kom-
me, aber nicht in und cum nihilo. Die hervorbringende Kraft des Neuen im
Bereich des Gesellschaftlich-Geschichtlichen, also im Bereich der Menschen,
ist wie erwihnt die radikale Einbildungskraft,3” deren ontologische Relevanz
allerdings tiber das hinausgeht, was Spinoza unter dem Begriff der Einbil-

dungskraft fasst.3®

Exkurs zu Spinoza

Zeit versteht Castoriadis nun aber nicht nur als das Anders-Werden, sondern
auch als das Andere der Verriumlichung, wenn er es als radikale Verinderung
durch die Hervorbringung neuer Gestalten fasst.° Das fithrt wieder zum zen-
tralen Begrift des Gesellschaftlich-Geschichtlichen (le social-historique), den ich
nun mit einer teilweise an Spinoza angelehnten Leseweise darlegen moch-
te. Das Gesellschaftlich-Geschichtliche ist ein Begriff, mit dem Castoriadis
sich gegen die Vorstellung richtet, dass Gesellschaft irgendwie von aufer-
halb der Geschichte betrachtet werden konnte. Geschichte und Gesellschaft
sind fiir ihn untrennbar miteinander verwoben; auch wenn es in der Natur
Zeit und Evolution bzw. Emergenz geben mag, so macht »Geschichte« erst
mit, fiir und in Gesellschaft Sinn, auch »Naturgeschichte«. Wir kénnen, in
Anlehnung an Spinozistische Zugangsweisen, das Geschichtliche den zeitli-
chen Aspekt einer spezifischen Menschenmenge nennen, wihrend das Ge-
sellschaftliche diese Menge im Sinne der Ausdehnung (Ansammlung, societas)
bezeichnet. Cartesianisch-spinozistisch gesprochen, ist das Gesellschaftlich-
Geschichtliche das kollektive Subjekt, einerseits als geschichtliche res cogitans:
In und als implizite Geschichte verwirklicht die Gesellschaft ihre Dispositio-
nen und gelangt zu verschiedenen Bewusstseins- oder Erkenntnisebenen; in
und durch ihre explizite Geschichte erkennt sie sich als in der Zeit seiende,
werdende und vor allem als gewordene. Doch andererseits ist das kollektive

37  Siehe hierzu B. Waldenfels, »Der Primat der Einbildungskraft« und zuletzt S. Adams,
Castoriadis’s Ontology. Being and Creation, New York 2001, S. 83-99.

38  Zur Einbildungskraft in der Ethik Spinozas siehe v.a.: E. Garver, Spinoza and the Cunning
of Imagination, Chicago 2018.

39  Zu»Zeit und Schopfung« gibt es ein eigenes Kapitel in Gll und Castoriadis hielt meh-
rere Seminare zu diesem Thema ab.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

»Subjekt« (avant la lettre) gesellschaftliche res extensa (Strukturen, Figurationen
und andere Begriffe des Gesellschaftlichen).

Unabgeschlossen und ohne letzten Zweck kann der Sinn und Zweck ei-
ner autonomen Gesellschaft nur jener sein, den diese sich gibt; hier tritt ein
ebenfalls spinozistisches Motiv hervor: Es geht Castoriadis nicht um die kol-
lektive Autonomie als Selbstzweck oder um eine Art reine politische Vernunft,
sondern um die Demokratie als bestmdgliches Regime zur Verwirklichung
der Autonomie, das heifdt der menschlichen Moglichkeiten und des mensch-
lichen Handlungsvermogens zugleich. Diese Verwirklichung fasst er als eine
das Bestehende und die Sterblichkeit immer wieder durch Taten und Worte
transzendierende.

Im Sinne dieser Macht der Gestaltung und der Beforderung des
Tatigkeits- und vor allem des Handlungsvermogens ist der Begriff der
Institution bzw. Instituierung innerhalb dieser Art von politischer Anthro-
pologie zentral. Institutionen sind bei Spinoza Versammlungen von einzelnen
Dingen (Menschen), die ihrerseits solche Versammlungen einzelner Dinge
sind... Der kollektive Korper als Organismus ist Teil des zu Spinozas Zeit
gilltigen politischen Imaginiren, das stark von medizinischen Vorstellun-
gen und Bedeutungen geprigt ist, im Sinne dessen, was ich ontologische
Metapher nenne, also seinskonstitutive Metaphern, die aufhéren, blofie
Redewendungen zu sein, wenn sie die Gestaltung der (sozialen bzw. poli-
tischen) Wirklichkeit pragen. Zugleich fasst Spinoza die Polis, Civitas, in
Anschluss an Aristoteles und andere, als Korper, deren Form bzw. Seele
die Verfassung bzw. die politischen Organisations-, Machtausiibungs- und
Verteilungsprinzipien sind.

Castoriadis weicht nicht prinzipiell von dieser Sicht ab, und Analogien
finden sich vor allem in der Verwendung der Begriffe Institution und Institu-
ierung. Doch er hat den Begriff der Institution in Anschluss an die Soziologie
seiner Zeit, insbesondere Durkheim, Weber und Merleau-Ponty genauer aus-
differenziert als Spinoza.*® Das betrifft vor allem den Begriff der Schichtung
(Geschichte als stratification, Schichtung oder Gesellschaft als imaginire Insti-
tution, die sich an die »erste natiirliche Schicht« anlehnt, auf dieser aufbaut
und diese zugleich unablissig verindert).

Institution bezeichnet nun auf einer allgemeinen Ebene alles, was — im-
plizit oder explizit — instituiert, das heif’t Ergebnis eines kollektiven Akts der

40  Siehe A. Pechriggl, »Institution, in: H. Vetter (Hg.), Worterbuch der phdnomenologischen
Begriffe, Hamburg 2005.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

61


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Instituierung ist. Allen voran ist hier die Gesellschaft zu nennen (als imagi-
nire, aber auf dem Rationell-Realen aufbauende Institution). Auf einer kon-
kreteren Ebene bezeichnet Institution im engeren Sinne der historiographi-
schen und soziologischen Auffassung jene expliziten und gezielt aufgebau-
ten Institutionen, aus denen sich eine komplexe Gesellschaft zusammensetzt:
Erziehungs- und Bildungsinstitutionen, Institutionen der massenhaften Ver-
nichtung von Menschen wie die Lager der Nazi, Institutionen der Uberwa-
chung, Disziplinierung, Internierung und Bestrafung, um es in Anschluss an
Foucault zu formulieren, Praktiken wie Sexualitit oder Handel, vertraglich
regelbar bzw. geregelt wie Partnerschaft oder Ehe, oder Organisationen wie
Kindergarten, Schulen, Universititen, Parteien, Kammern; staatliche Institu-
tionen im engeren Sinn wie die gesamte Exekutive (Polizei, Armee, Verwal-
tungsapparat etc.), Legislative (Parlament, Kommissionen etc.) je nach Ver-
fassung bzw. je nach Regime, und natiirlich Recht, der Rechtsstaat als sol-
cher, die ekklesia (Vollversammlung), das Parlament oder der Justizpalast. Die
Institutionen, selbst Werk von Instituierung, instituieren bzw. perpetuieren
ihrerseits, indem sie nicht nur funktionieren, sondern vor allem, weil sie die
lebendige Kraft, das Titigkeitsvermogen der in ihnen wirkenden Menschen
(oder Tiere) umwandeln, zum Besten wie zum Schlechtesten, mehr im Sinne
der Autonomie oder mehr im Sinne der Heteronomie, der Beherrschung und
Hemmung oder der Machtverfliissigung und Beférderung von Lebenskraft
bzw. Titigkeitsvermogen.

Wie bereits angekiindigt, weist dieses erste Kapitel fir bestimmte Syste-
matisierungsgewohnheiten einen Hiatus auf, der weniger der hier gewihlten
Systematik fir die Anniherung an das Denken von Castoriadis geschuldet
ist, als vielmehr einer rigiden, akademischen Einteilung der Gebiete, Diszi-
plinen und Zugangsweisen. Eine Vertiefung und damit eine grundlegendere
Darstellung der ontognoseologischen Relevanz der Einbildungskraft fur das
instituierende Imaginire legt die Sinnhaftigkeit der Verbindung zwischen
Ontologie und einer philosophischen Theorie der Revolution frei. Letzteres
werde ich am Ende dieses Kapitels im Lichte von Benjamins »dialektischem
Bild« wieder aufgreifen. Das ist der Grund, warum ich im Folgenden, also
zwischen die Auseinandersetzung mit der ontologischen Relevanz der Einbil-
dungskraft und einer auf das stidtische Imaginire angewandten Auseinan-
dersetzung mit der Theorie des Imaginiren ein Kapitel zum Wahrheitsbegriff
bei Castoriadis stelle. Im dritten und letzten Kapitel des Buches werde ich die
Frage nach der Verbindung zwischen Wahrheit und Politik noch einmal um-
fassender zu beantworten versuchen, denn sie ist der rote Faden und zugleich

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

| Sein als Veranderung

das movens, das sich durch sein Leben und Werk zieht und beide unablissig
miteinander verschrankt.

Eine Wahrheit, die nicht zugleich einer politisch gerecht(er)en Verfasst-
heit den Weg bereitet, oder es zumindest versucht, ist fiir ihn eine unvoll-
stindige, denn die Gesellschaftsform ist es, die der Suche nach der Wahrheit
oder diesem Begriff zum Sein verhilft, und zwar gerade, weil in der Suche
nach der Wahrheit zugleich schon die Suche nach der richtigen, der best-
moglich zu verwirklichenden Gesellschaft stecke.*' Diese Frage stellt sich das
Recht seit Anbeginn, auch wenn wir davon nicht mehr sehr viel bemerken
aufgrund der Hypertrophie der Gesetzgebung und vor allem aufgrund der
oligarchischen Abkoppelung des Gesetzgebungsprozesses vom Demos. Die-
ser ist zwar gemifd der Verfassung vieler europiischer Staaten de jure Gesetz-
geber, aufgrund der dauerhaften Vertretung durch seine in Parteiapparaten
vergatterten Reprdsentant_innen aber de facto davon ausgeklammert. Nach
dem Aufsatz tiber die gemeinsame Entstehung von Demokratie und Philoso-
phie im antiken Griechenland*?, zeugen auch seine posthum unter dem Titel
Ce qui fait la Gréce ver6ffentlichten Seminare von der Relevanz dieser Verkniip-
fung fur Castoriadis.

2 Philosophieren als Erdffnung neuer Giiltigkeit*3

Die Wahrheitsfrage durchzieht viele Seminare, die Castoriadis an der EHESS
gehalten hat. Dennoch bemiiht er das Wort Wahrheit selten, er sieht darin
einen Grenzbegriff, weif um dessen ideologisch-religiose Aufladung und vor
allem um die illusioniren Verkennungen, die mit diesem Begriff verbunden

41 Wirwerden sehen, dass dies nichts mit Platons (und Leo Strauss’) Illusion der Gerechtig-
keit (Kelsen) als ideeller, ja idealistischer Deckung von Schénem, Gutem und Wahrem
zu tun hat, weil es bei Castoriadis zentral um die Unabgeschlossenheit und die standi-
ge Suche nach — sowie Hervorbringung von — den begrifflichen Prinzipien dieser Ter-
mini in der gesellschaftlichen Wirklichkeit und Praxis geht.

42 »Die griechische Polis und die Demokratie«, op. cit. und die unter dem Titel Ce qui fait
la Grece veroffentlichten Seminar-Bande.

43 Das folgende Kapitel ist die iberarbeitete Version des Aufsatzes »Le mouvement in-
terminable de penser le pensable«. Philosophie comme ouverture de validités nou-
velles«, erschienenin: S. Klimis, Ph. Caumieres (Hg.), Castoriadis et la question de la vérité,
Brissel 2011, S.117-138.

https://dol.org/10.14361/9783830459621-004 - am 14.02.2028, 07:56:38. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

63


https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

