
40 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

on befassten, schien mir als konkrete Annäherung an den schwierigen Begriff

des instituierenden Imaginären und des anonymen Kollektivs passend.Wäh-

rend Benjamin sich oft im sinnlich-konkreten Detail zu verlieren droht und

begrifflich vage bleibt, stellt die Begrifflichkeit von Castoriadis die Leser_in-

nen oft vor Verständnisprobleme wegen ihrer Abstraktheit, obwohl er durch-

aus darauf bedacht war, hier mit Hilfe von Beispielen Abhilfe zu schaffen.

Ich schlage auch hier für die bessere Nachvollziehbarkeit das Chiasma vor,

in dem die sinnlich-konkretere Zugangsweise Benjamins bei der Konzeption

des »dialektischen Bildes« im Passagen Werk und jene abstraktere von Casto-

riadis, der das instituierende Imaginäre vermittels des anonymen Kollektivs

begrifflich fasst, miteinander verschränkt werden.

1 Der Einfall der Einbildung als ontologischer Aufbruch.

Vom Novum zur Veränderung7

Castoriadis’ Versuch, die Einbildungskraft als ontologisch relevante Kategorie

zu errichten, hängt eng mit seiner Magmalogik zusammen und der darin er-

öffneten Perspektive auf die schöpferische Kraft, Neues ins Sein zu bringen.

Im Folgenden widme ich mich diesen Aspekten einer nicht so sehr als Pro-

zessontologie, sondern treffender als Emergenzontologie8 zu bezeichnenden

Seinslehre. In derenMittelpunkt steht die menschliche Kreativität, die Casto-

riadis mit einer Neubewertung der Einbildungskraft zu begreifen suchte. Die

Einbildungskraft wirkt in dieser Konzeption jedoch nicht unmittelbar seins-

konstitutiv, sondern vermittels der als gesellschaftlich-geschichtliche Schöp-

fung bezeichneten Hervorbringung von imaginären Bedeutungen, die er in-

stituierendes Imaginäres nennt. In den letztgenannten Begriff führe ich zu-

erst nur kurz ein, werde ihn im Kapitel I.3 aber in Hinblick auf bestimmte

Verbindungen zu Benjamins dialektischem Bild einer genaueren Betrachtung

unterziehen. In Kapitel III.2 wird das »instituierende Imaginäre« in demganz

7 Diese Kapitel basiert auf Kap. II.4. meines Buches Utopiefähigkeit und Veränderung, Bie-

lefeld 1990; die aktuelle Fassung ist stark überarbeitet.

8 Castoriadis hat den Biologen und Philosophen Francisco Varela, Vertreter der Emer-

genztheorie und der Theorie der Autopoiesis, gekannt. Die beiden haben einander

auch in Fragen der Selbstorganisation beeinflusst und wurden ihrerseits vonMerleau-

Ponty beeinflusst.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 41

anderen Kontext der radikalen Umbrüche in den Geschlechterverhältnissen

erneut im Fokus stehen.

Einbildungskraft

In »La découverte de l’imagination« beschreibt Castoriadis den Bruch in der

Aristotelischen Abhandlung Über die Seele (431a16-17), zu dem der Philosoph

mit der Erwähnung des Phantasmas ansetzt.

»Einfall des Unbehandelbaren, des aporon, Wesen der Philosophie. Die Apo-

rien der Einbildungskraft sind hier alle implizit oder explizit angegeben.

Das, was die Einbildungskraft ist, und das Sagen davon sind nicht kohärent

im Sinne irgendeiner Logik oder Dialektik. Nicht nur, dass es »unklar« wäre:

die phantasia, Korrelat des phainesthai, sich im Licht sehen lassen, verbun-

denmit dem phaos (429 a3-4), Licht, lässt sich nicht so leicht sehen und noch

weniger sagen (apophainêsthai).«9

Da das Phantasma und die Phantasie als Pfeiler der Erkenntnis eine Unver-

einbarkeit darstellen mit dem, wodurch Aristoteles in seinem gesamtenWerk

das Sein zu bestimmen suchte, verschwindet es – so Castoriadis – ebenso

schnell wie es aufgetaucht war. Der Ausschluss dieses Dritten, das weder auf

Materie bezogene Sensibilität, noch Intelligibilität, sondern primäre Einbil-

dung ist, stelle dessen Negation als ontologische Kategorie dar, die sich durch

die gesamte Philosophiegeschichte ziehe. Zwar würde sie immer wieder auf-

blitzen, so etwa bei Kant als transzendentale Einbildungskraft und vor allem

in der »Kritik der Urteilskraft« bezüglich der Schaffung des Kunstwerks, doch

9 »Invasionde l’intraitable, de l’aporon – essencede la philosophie. Les apories de l’imagi-

nation sont toutes indiquées ici, implicitement ou explicitement. Ce que l’imagination

est, et le dire de ce qu’elle est, n’est pas »cohérent« au sens d’une logique ou dialectique

quelconque. Non seulement il n’est pas »clair«: la phantasia, corrélat du phainesthai, se

faire voir dans la lumière, liée au phaos […], ne se laisse pas voir si facilement – et en-

coremoins dire (apophainesthai).« C. Castoriadis, »La découverte de l’imagination«,Do-

maines de l’homme CL 2, S. 333 (übers. v. A. Pechriggl). Für die deutsche Ausgabe dieses

Textes siehe: C. Castoriadis, »Die Entdeckung der Imagination« in: AS 3, S. 52. Ich ziehe

die Übersetzung des Titels »Die Entdeckung der Einbildungskraft« vor, zumal Casto-

riadis selbst in seinen französischen Originaltexten immer wieder das deutsche Wort

Einbildungskraft verwendet. Dazu kommt, dass »Einbildungskraft« die Fähigkeit be-

zeichnet, »Einbildung« die Tätigkeit oder den Akt, während Imagination beides be-

zeichnet und somit die begriffliche Differenzierung verwischt.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

immer nur, um gleich darauf durch die »sekundäre Imagination« verdeckt zu

werden. Diese würde als Fiktion und Irrtumsquelle nicht selten in die voll-

ständige Abhängigkeit der Sinnlichkeit gestellt.10

Die radikale Einbildungskraft stellt für Castoriadis einen ebenso radikalen

Einbruch in das hergebrachte Denken dar, als sie dessen transzendentale Be-

dingung ist, die sich ihm selbst als identitätslogischem Kreisdenken entzieht.

Indem dieses alles Sein unter die Bestimmbarkeit des Real-Sinnlichen und

des Rationalen subsumiere, schließe es nicht nur dessen Anderes aus, sondern

vor allem die Unbestimmbarkeit, durch die Anderes bzw. Neues schöpferisch

ins Sein gebracht wird. Unbestimmbar als die »elementare und irreduzible

Fähigkeit, ein Bild hervorzurufen«, das erschöpfend auf nichts anderes zu-

rückführbar wäre: Einbildung.11

Im Subjekt liegt sie als tätige »Kernszene« aller Vorstellung zugrunde, die

sich immer erst über dieses konstituierende »Grundphantasma« herstellen

lässt. Die ursprüngliche Inszenierung der äußerlichen Sinneseindrücke ist in

Castoriadis’ Theorie die Bedingung dafür, dass überhaupt ein Bild zustande

kommt – gesehen wird. Ein Schematismus, der davon absieht und die Bilder

schon voraussetzt, die durch die reinen Verstandesformen zugleich erst zu

solchen organisiert werden müssten, verlaufe sich notgedrungen in die Apo-

rie, aus der auch kein a priori herausführt. Ein solches ist, als Gedachtes, erst

dannmöglich,wenn die Einbildung sich verselbständigt und dadurch die Vor-

stellung, vom unmittelbaren sinnlichen Anstoss loslösbar, Vertretung werden

kann.12

Diese psychischen Aktivitäten sind für Castoriadis jedoch nicht in einer

Stufen- oder Gestaltenabfolge zu denken, sondern als einander gegen-

seitig voraussetzend und einander durchdringend, verändernd, das heißt

anders/neu hervorbringend. Ebenso wenig sind sie durch eine aktiv-pas-

siv Dichotomisierung fassbar. (Dies setzt allerdings voraus, dass wir die

Trennung bereits gedacht haben, um ihre Unzulänglichkeit überhaupt in

Erwägung ziehen zu können.) Wir könnten die radikale Einbildungskraft

nicht einmal andenken, wenn wir nicht immer schon in der Sprache und

10 Ibid., S. 341f.

11 GII, S. 218.

12 Zur »Verselbstständigung der Einbildung« siehe: GII, S. 468ff., sowie: Ders., »Der Zu-

stand des Subjekts heute«, in: A. Pechriggl, K. Reitter (Hg.), Die Institution des Imaginä-

ren, S. 11-53 (Orig. CL 3, Paris1990, S. 189-225.).

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 43

somit auch innerhalb der logischen »Gesetze« wären, nach denen wir sie

(immer auch) ver- und anwenden.

Was Castoriadis ensembliste-identitaire (mengen-identitär) nennt, ist nicht

nur für das begriffliche Nachdenken über die Einbildungskraft notwendig,

sondern auch schon für deren Inszenierung, für die Ins-Bild-Setzung oder

(Ein-)Bildung der Einbildungskraft: »Es gibt immer »logische« Organisation

des Bildes, sowie es immer einen bildlichen Träger jeder logischen Funkti-

on gibt. Die »In-Szene-Setzung«, wenn man Piera Aulagniers Terminologie

verwendet, ist schon sinnhältig, und die »In-Sinn-Setzung« kommt um die

»Vorstellung« dieses Sinns, die einer »Szene« bedarf, nicht umhin.«13

So ist die primäre Einbildungskraft zwar Quelle der Andersheit, deren

schöpferisches Ins-Sein-Bringen die gesetzte Abgeschlossenheit und Be-

stimmtheit durchbricht, indem sie neue Bestimmungen setzt, doch ebenso

ist sie dem organisierten/organisierbaren Sein soweit adäquat, damit Sinn

zu geben, zu machen bzw. zu stiften und nicht nur zu ergeben. Diese

Sinnerschließung durch das Denken beschreibt Castoriadis in gestalttheo-

retischen Termini: »Denken im ursprünglichen Sinne setzt/schöpft andere

Figuren, lässt etwas Gestalt werden, dem dies bislang verwehrt war – und das

setzt voraus, dass der existierende Hintergrund, der vorgegebene Horizont

zerrissen und umgestaltet werden.«14

Imaginäre Bedeutungen und instituierendes Imaginäres:

erste Annäherung

Castoriadis geht es aber auch darum, die radikale Einbildungskraft ontologisch

zu besetzen, nämlich als die im Subjekt angelegte Fähigkeit Neues, das heißt

anderes als schon Seiendes, ins Sein zu bringen. Dies ist nur im Kontext sei-

nerTheorie des gesellschaftlichen Imaginären als immer auch instituierendes

Imaginäres zu verstehen, weshalb ich an dieser Stelle bereits auf diese Begrif-

fe vorgreife, bevor ich sie an anderer Stelle konkreter ausführe. Mit der Frage

nach der seinsverändernden Einbildungskraft stößt Castoriadis auf die Frage

nach dem Übergang vom – zuerst nur privaten – Phantasma in die gesell-

schaftliche Wirklichkeit. Während ersteres subjektiv immer schon wirklich

ist, fehlt ihm noch das gemeinschaftlich Verbindend-Verbindliche, um de fac-

towirklich und auchWirklichkeit konstituierend, also ontologisch relevant zu

13 Ibid., S. 14.

14 C. Castoriadis, Durchs Labyrinth, S. 20

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

werden. Sowenig wie eine reine Privatsprache als wirkliche Sprache bezeich-

net werden könne, sowenig vermag eine subjektive Einbildung an der Wirk-

lichkeit teilzuhaben oder wirklichkeitskonstituierend zu sein, wenn sie jeg-

licher Verankerung in den »gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen«15,

die das Sein gestalten, entbehre. Diese Bedeutungen sind denn auch zentral

in Castoriadis’ Ontologie des Gesellschaftlich-Geschichtlichen.16 Er bezeich-

net sie als gesellschaftlich-geschichtliche, also menschliche Schöpfung.17 Sie

werden hervorgebracht durch das instituierende Imaginäre, das in ihnen sei-

nen effektiven Ausdruck findet. So sei ein instituierter Kult weder funktiona-

listisch bloß auf die Notwendigkeit einer diktierenden »Natur« (physis) oder

einer physikalisch zu beschreibenden, elementaren Realität zurückzuführen,

noch könne er als bloß willkürliche Schimäre betrachtet werden. Schon sei-

ne unmittelbar realen Auswirkungen machen ihn zu einer Wirklichkeit, von

der abzusehen für manche ebenso tragische Konsequenzen haben kann, wie

die Nichtbeachtung der Erdanziehungskraft für Kletter_innen. Analog zum

individuellen »phantasme fondamental« (Grundphantasma), stellen die zentra-

len (gesellschaftlichen imaginären) Bedeutungen die Bedingung für den nicht

nur sinnhaften Zusammenhalt von Gesellschaft dar:

15 In späteren Texten und Vorträgen bzw. Seminaren verweist Castoriadis immer wieder

darauf, dass »Bedeutungen« immer imaginär und gesellschaftlich seien, doch dies set-

ze die Anerkennung seiner Theorie voraus. Er selbst spricht dann wieder zunehmend

von Bedeutungen tout court.

16 Die ontologische Dimension des gesellschaftlichen Seins oder der Kultur zu verken-

nen, heißt die Ontologie in ihrer Auseinandersetzungmit derHeterogenität der Seins-

weisen seit Aristoteles zu verkennen. Wenn »Sein« bzw. Werden und Vergehen nur in

Bezug auf die Materie Sinn machten, gäbe es nur Physik und keine Ontologie (Meta-

physik heißen die Aristotelischen Bücher zum Thema, weil sie nach der Physik kamen,

ta meta ta physika, nicht weil sie über ihr stünden oder sich mit Himmels- bzw. Got-

tesangelegenheiten beschäftigen würden; es geht darin um ganz andere, eben um

ontologische und begriffssystematische Betrachtungsweisen). Es ist wichtig, daran zu

erinnern, weil Castoriadis das zu selten tat, es war für ihn selbstverständlich. Er hielt

auch nichts von den großen Gesten, die »Metaphysik« (oder das was dafür ausgegeben

wurde) zu verabschieden, nur um sie hinterrücks wieder einzuführen. Aber immerhin

haben auch diese Gesten zu durchaus interessanten Auseinandersetzungen innerhalb

der Ontologie geführt.

17 Castoriadis hatte für sein letztes Werk den Titel Création humaine, also »menschliche

Schöpfung« vorgesehen. DasWerkwurde nicht geschrieben, doch nun tragen die nach

und nach posthum veröffentlichten Seminare diesen Übertitel. Die Frage nach der Ab-

wesenheit einer Bezugnahme auf Bergsons Schöpferische Entwicklung bleibt für mich

ein Rätsel.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 45

»… wir kommen zu Bedeutungen, die nicht für etwas anderes stehen, son-

dern gleichsam die letzten Strukturen sind, die die betreffende Gesellschaft

der Welt, sich selbst und ihren Bedürfnissen auferlegt hat – Organisations-

schemata, die die Bedingung der Vorstellbarkeit all dessen darstellen, was

diese Gesellschaft sich geben kann. Allerdings existieren diese Schemata ih-

rem Wesen nach nicht selbst als Vorstellungen, die man analytisch aufwei-

sen könnte. Wie vage und unbestimmt man den Ausdruck auch verstehen

mag: von einem <Bild> kann hier keine Rede sein.«18

Was Castoriadis das radikale Imaginäre nennt, ist somit jene Kategorie der

Wirklichkeit neben dem Realen und dem Rationalen, durch die gesellschaft-

lich-geschichtliche Schöpfung stattfindet und Neues eingesetzt wird/einsetzt

bzw. sich als Neues ereignet.19 Es ist eher die Bedingung, ohne jedoch Garan-

tie dafür zu sein, dass Neues als solches auftaucht. Denn damit eine Gesell-

schaft die Abgeschlossenheit, als die und innerhalb derer sie sich einsetz-

te, ausdrücklich durchbricht, müsse sie fähig sein, Andersheit in sich auf-

zunehmen und Neues anzunehmen. Dafür prägt Castoriadis den Begriff des

instituierenden Imaginären, der jenem der Institution seine starke Valenz

verleiht. Nur eine Gesellschaft, die sich als instituierend wahrnimmt und

versteht, könne aus der Heteronomie heraustreten, die in der Verkennung

des eigenen Werks bestehe. Ich komme in Bezug auf das Leib-Seele-Problem

nochmals auf diese Verbindung zwischen Heteronomie und Entfremdung bei

Castoriadis zurück undwerde im Folgenden der Frage nach demNeuen nach-

gehen.

Novum und ex nihilo

Wenn eine Ontologie, die das Sein als grundsätzlich sich veränderndes denkt,

dem Sein die Organisierbarkeit zuspricht, dann muss sie etwas Unvordenk-

liches zugrunde legen, das Anderes ist und der menschlichen Imagination

sowie dem wirklichen Imaginären vorausgeht. Die Organisierbarkeit ist es,

18 GII, S. 245f.

19 Castoriadis hat immer den instituierenden Charakter bei der Emergenz von Neuem

betont, ohne dabei die Ereignishaftigkeit bestimmter Emergenzen zu leugnen; in Kap.

III zeige ich auf, inwiefern dies für seinen Begriff der Revolution gilt. Die Frage nach

demZusammenhang zwischenNeuemundFreiheit,wie sie seitDuns Scotus (vor allem

auchbei Kant undArendt) bearbeitetworden ist, hat Castoriadis nichtmehr so intensiv

beschäftigt.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

welche überhaupt erst ermöglicht, dass dieMengen-und Identitätslogik nicht

nur auf das Sein anwendbar ist, sondern dieser Organisierbarkeit soweit an-

gemessen ist, dass aufgrund dessen Seiendes, auch Physisches und sogar

komplex organisiertes Lebendiges, (re-)produziert werden kann. Die Einbil-

dungskraft entzieht sich zwar teilweise der formalen Logik, bringt im Phan-

tasma jedoch nur insofern Vorstellungen hervor, als diese auch schon von die-

ser Logik affiziert oder jedenfalls durch sie affizierbar sind.

Nun geht es Castoriadis nicht in erster Linie um die vorgesellschaftliche

Veränderungsmöglichkeit. Die Tatsache, dass menschlich-gesellschaftliches

Sein als schöpferisches und Bestimmungen setzendes im Kosmos (gr. Ord-

nung, Welt im Gegensatz zu Chaos) auftrat und ihn sich – das Chaos mehr

oder weniger organisierend – zur Welt machte, ist für seine Ontologie der

Öffnung und Veränderung ausreichend. Die Frage nach dem Ursprung on-

tologischer Andersheit, die nicht bloß Unterschied ist, können wir uns für

Castoriadis sinnvoll nur hinsichtlich dieser Welt als durch den Menschen or-

ganisierten Kosmos stellen. Und wenn wir Veränderung denken wollen, das

heißt wenn wir Geschichte anders als die ewige Wiederkunft des Gleichen

denken, dann können wir auch das Sein und Werden nicht mehr in Bezug

auf eine seit jeher bestehende Gestalt denken, aus der Seiendes nur als in

verschiedenen, in der Zeit sich entwickelnden Aspekten oder Ausstülpungen

hervorgeht.

Bezüglich des Seins hieße das, dass dieses vom Seienden nicht dichoto-

misch getrennt werden kann. Sobald radikal Neues als Seiendes auftritt, sei

es ins Sein gebracht und habe dieses somit verändert. Die ontologische Dif-

ferenz ist damit für Castoriadis nicht eine zwischen dem – allem Seienden

zugrundeliegenden – Sein und dem ins Anwesen getretenen Seienden (Hei-

degger), sondern eine, die sich im Seienden immer wieder vollzieht und so-

mit auch im Sein, das für Castoriadis nur von diesem her sinnvoll zu denken

ist. In diesem Sinne ist sie vielmehr ontologische Andersheit/Veränderung,

nicht bloß Differenz.20 Die radikale Einbildungskraft, die Gestalt annimmt,

bedarf nicht der Probe einer Gegenstands- bzw. Ideenentsprechung im starken

20 In demdie chinesische Denktradition begründenden I Ging (Buch derWandlungen)wird

eine ähnlich radikal dem schöpferischen Element und Prinzip in allemund allen (Kiën)

Rechnung tragende Philosophie des Seins begründet, nur dass dieses Element explizit

als alles, und nicht nur das gesellschaftliche Sein durchdringendes gefasst wird (wie

die anderen 7 Grundprinzipien und -elemente auch).

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 47

Sinn; zugleich geht eine Ontologie, die ihr Rechnung trägt, über den korre-

spondenztheoretischen Wahrheitsbegriff weit hinaus: Sie unter- und über-

schreitet ihn gleichsam an der stets sich verändernden Schnittstelle von Vor-

stellung und Vorstellbarem/Vorgestelltem bzw. von Begriffenem und dem es

mehr oder weniger trefflich erfassenden Begriffsgefüge.

Solange aber die Einbildungskraft philosophisch auf das einzelne Subjekt

beschränkt wurde, war sie als dessen private Fiktion abzutun, kulturell war

sie als künstlerisches Schaffen relevant.

Castoriadis zeigte nun ihreWirklich-Werdung in der gesamten sich insti-

tuierenden Gesellschaft auf, genauer in dem, was er das instituierende (ein-

setzende) Imaginäre nennt, also jene gesellschaftliche Einbildung, durch die

sich die Gesellschaft implizit oder explizit verändert, indem sie neue Setzun-

gen hervorbringt (oder neue Gesetze,wenn sie diese Instituierung explizit po-

litisch vollzieht). Das instituierende Imaginäre wirkt schöpferisch vermittels

der Menschen, die in ihrem gesellschaftlichen Zusammenleben ihre Einbildungs-

kraft oder Vorstellungstätigkeit ins Werk setzen, manchmal intentional han-

delnd oder herstellend, manchmal unbewusst agierend; manchmal als nam-

haftes Kollektiv oder als Wer, zumeist aber als anonymes Kollektiv. Dieser

Prozess der Instituierung von Neuem reicht bis zum Realwerden durch die

materiell herstellende Gestaltung in einer ebenso real wie imaginär zusam-

mengehaltenen sozialen Welt. Dadurch wird der radikalen Einbildungskraft

nicht nur ontologische Bedeutung zuteil, sondern zugleich hört die Ontolo-

gie auf, jene langweilige Beschäftigung mit dem ewigen Wesen zu sein, das

bestenfalls auf eine im scholastischen Sinn »logische« Formel reduziert wird.

Indem Castoriadis eine eigene Ontologie, die Magmalogik, entwickelt,

die nicht nur dem Unbestimmbaren, sondern auch der – für die Creatio und

das schöpferische Handeln unabdingbaren – Unvorhersehbarkeit Rechnung

trägt, revolutioniert er die Ontologie. Er vertieft dafür nicht nur den Unter-

schied zwischen Differenz und Andersheit, sondern er verändert die Prinzi-

pien der Ontologie über den Begriff der radikalen Andersheit, wie dies vor

ihm niemand getan hatte. Nicht nur, dass er ganz bewusst provoziert, indem

er den theologisch okkupierten Begriff der creatio ex nihilo für die menschliche

(gesellschaftliche) Schöpfung, also Hervorbringung von Neuem beansprucht;

er greift zudem, als einer der besten Aristoteleskenner seiner Zeit, den Philo-

sophen in seinen wesenslogischen Grundfesten auf, um sie zu zerlegen: das

to ti ên einai, was es war (oder »immer schon ist«), dies zu sein, erklärt er zum

deterministischen Mythos, durch den die Philosophie sich ihre eigene Abge-

schlossenheit rationalisiert, und mit dieser auch die der Geschichte, die in

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Hegels Geschichtsphilosophie kulminiere.21 Es liegt auf der Hand, dass diese

Ontologie auch der Revolution in tiefgreifender Art und Weise Rechnung zu

tragen vermag. Ich komme im dritten Kapitel darauf zurück.

Wenn nun das Imaginäre ebenso der Selbstüberschreitung und -verän-

derung von Gesellschaft und damit deren eigener Seinsweise zugrunde liegt,

und wenn das gesellschaftlich-geschichtliche Sein sich über die Einbildungs-

kraft im anonymen Kollektiv als instituierendes Imaginäres immer wieder

verändert, entzieht es sichwesentlich der völligenDeterminiertheit, das heißt

sein Wesen ist letztlich indeterminiert, veränderlich und offen. Diese der

schöpferischen Instituierung innewohnende Unbestimmbarkeit ist es, die er

mit dem Begriff der creatio ex nihilo belegt, der jedoch nicht besagt, dass von

den realen Bedingungen, aus denen und innerhalb derer sich Gesellschaft

einsetzt, abstrahiert werden könnte.22 Einerseits ergeben sich diese Bedin-

21 Castoriadis stimmt in dieser Kritik teilweisemit Derrida überein, der dies nicht zuletzt

auch in seiner kurzen aber bündigen Lévinas-Dekonstruktion darlegt: J. Derrida, Alté-

rités, gem. hsg. mit P.-J. Labarrière, Paris 1986, S. 31. Für Castoriadis geht Derrida nicht

weit genug, indem er in der Zeichentheorie gefangen bleibe. Ein in den Fonds Casto-

riadis im IMEC deponierter Brief, leider nicht der ganze Briefwechsel zwischen beiden,

verweist auf diese Verbindung und Differenz, die offenbar in einem nie ausgetrage-

nenWiderstreit verharrte.Wiederabgedruckt in: F. Dosse, Castoriadis, Annex, Brief von

Castoriadis an Derrida vom 27. August 1969, S. 511. Zu Castoriadis und Derrida, siehe A.

Pechriggl, »Psycho/Analyse der Herrschaft zwischen Dialektik und Dekonstruktion«,

in: E. Laquièze-Waniek und E. M. Vogt (Hg.), Derrida Adorno, Wien 2008, S. 85ff.

22 Dieser Ausdruck hat mehrfach zuMissverständnissen geführt, weil er oft im Sinne der

christlichen Schöpfung missverstanden und kritisiert wurde bzw. weil ex nihilo mit in

und cumnihilo verwechselt wurde. Castoriadis hat wiederholt auf denUnterschied hin-

gewiesen, siehe vor allem: »Getan und zu tun«. Für eine ausführlichere Diskussion die-

ser Figur im Kontext französischsprachiger Philosophie des 20. Jahrhunderts siehe W.

Breckman, »Creatio ex nihilo. Zur postmodernenWiederbelebung einer theologischen

Metapher« in: Zeitschrift für Ideengeschichte, 2/2007, S. 13-28. Anders als Honneth, der

von der »ontologischen Rettung der Revolution« bei Castoriadis spricht, sieht Breck-

man in der Hinwendung von Castoriadis und anderer »atheistischer« bzw. »christlich-

sozialistischer Philosophen« zu diesem»theologischen« Topos ein »ethisch-politisches

Motiv ontologischen Nachdenkens«. Castoriadis schreibt zwar nie von Rettung und

auch nicht von seinem ethisch-politischen Motiv in seiner Ontologie, doch die Ver-

bindung zwischen Handlungstheorie und Ontologie ist für ihn weder trivial noch lä-

cherlich. Breckman formuliert die Motivationsfragen so: »Sie alle beruhen auf einer

gemeinsamen Einsicht: dass menschliche Freiheit nur möglich ist, wenn Freiheit in

derWelt selbst ist, ja sogar in derMaterie selbst. Dies bedeutet, dassmenschliche Frei-

heit ihre Grundlage auf einer ontologischen Ebene findenmuss. Diese Forderung führt

jeden dieser Denker über eine Metaphysik der Selbsterschaffung hinaus, welche der

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 49

gungen aus dem, was Castoriadis die »erste natürlichen Schicht« nennt, und

an die sich gesellschaftliches Sein »anlehnt«; andererseits ergeben sich die

Bedingungen gesellschaftlicher Instituierung aus der je gerade existierenden

Gesellschaft, also auch aus dem bereits instituierten Imaginären. Die wesent-

liche Unbestimmbarkeit stellt aus einer ontologischen Perspektive bloß die

Unmöglichkeit dar, die solcherart gestaltete Welt erschöpfend aus diesen Be-

dingungen zu erklären. Denn überall, wo das anonyme Kollektiv sich ins Werk

setzt, haben wir es – mehr oder weniger merkbar – mit Schöpfung von ima-

ginären Bedeutungen und also mit Veränderung zu tun.

Die Aktualisierung dieser Bedeutungen ergibt sich aus der wirklichen und

verbindlichen Bedeutsamkeit des Imaginären, das Sein bildet, gestaltet, orga-

nisiert… In umgekehrter Analogie zur Abstrahierung des Begriffs vom mate-

riellen Zugriff ist hier die vorausgehende Quasi-Immaterialität23 bzw. Ideali-

tät (im Sinne des eidos als Gestalt) jeglichen Gestaltens und Bildens durch die

Einbildung zu sehen. Doch diese Idealität des Imaginären ist bei Castoriadis

erst seinsrelevant, weil sie durch die affektive Besetzung seitens der Gesell-

schaftsmitglieder als wirkliches Imaginäres die Wirklichkeit konstituiert. Es

wird an das Imaginäre geglaubt als an etwas, das für die/in der Gesellschaft

von Bedeutung ist, aber der Glaube und somit die Ungewissheit ob der Exis-

tenz bzw. des Realitätsgehalts des Imaginären bleibt den meisten verborgen:

Die instituierten Bedeutungen werden überwiegend für Gewissheiten gehal-

ten und in ihrer Instituiertheit verkannt. Nur Gesellschaften, die sich ihrer

eigenen Instituiertheit und ihrer instituierenden Tätigkeit bewusst sind, bre-

chen diese Heteronomie auf und begreifen auch ihre Historizität, ja ihre ei-

gene Endlichkeit als diese Gesellschaft.

subjektzentrierten Philosophie der Moderne zugrunde liegt. Wenn sie sich daher in

einigen Punkten mit der klassischen strukturalistischen wie post- strukturalistischen

Kritik an der Subjektivität überschneiden, so scheinen sie dennoch über diese hin-

auszugehen, insofern sie die Dimension subjektiver Kreativität wieder bejahen, ohne

doch diese Subjektivität aus einer Welt zu entfernen, in die das Subjekt eingebunden

ist, und die die kreativen Möglichkeiten des Subjekts potenziert.« Ibid., S. 18 Die hier

ausgesparte Denkerin, die dies lange vor den von Breckman behandeltenDenkern ver-

standen hatte, war Arendt, ohne allerdings auf den Kreativitäts-Topos zu rekurrieren.

Sie zog es vor, zuerst die Gebürtlichkeit und den damit verbundenen Neuanfang zu

betonen, bevor sie sich am Ende doch noch der Kant’schen Urteilskraft widmete, in

der die Kreativität durchaus eine Rolle spielt. H. Arendt, Das Urteilen, München Zürich

1985.

23 Die minimale Materialität der Phantasmen bzw. Vorstellungen (»unkörperliche Kör-

per«) als neuronal und leiblich verankerte wird von Castoriadis nirgends geleugnet.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Die Wirklichkeit von gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen erfährt

erst über die architektonische oder technische Errichtung eine gestaltende

Materialisierung, die aber nicht mehr von ihrem imaginären Gehalt abzu-

lösen ist. Um aus aktuellem Anlass bei Castoriadis’ Geburtsort zu bleiben:

die Hagia Sophia ist bzw. war für die einen ein Museum,24 für die anderen

eines der wichtigsten Gotteshäuser des Christentums, für wieder andere

eine Moschee, in der ausschließlich dem muslimischen Gott zu huldigen

ist. In allen Fällen, der Vorstellung bzw. In-Szene-Setzung und der (z.B.

architektonischen, kultischen) Verwirklichung von Bedeutungen im Real-

Gegenständlichen sind wir immer schon in einer physischen wie auch

»übersinnlichen Welt«. Wider das Prinzip des ein für alle Mal letzten Ersten,

dadurch eines zum Ein und Alles gemacht wird, gilt es hierbei, das Prinzip

der Unvorerstlichkeit ernst zu nehmen (sofern in diesem Fall überhaupt von

einem Prinzip gesprochen werden kann, das ja als archê begrifflicher Anfang

ist).

Das – so Castoriadis – »ererbte« Denken habe Sein stets als ein der

ewig zugrundeliegenden Form entsprechendes gedacht, welches diese im

Ausdruck nachahmt. Im Gegensatz dazu geht es ihm um die Setzung von

noch nie dagewesenen Formen, durch die Neues ins Sein gebracht – Sein ge-

macht wird (faire être). Dies geschieht ex nihilo, wodurch das Neue (weil nicht

erschöpfend von schon Bestehendem ableitbar) irreduzibel ist. Damit ist das

Gesellschaftlich-Geschichtliche zwar mit Kontinuität behaftet, ohne die Neu-

es oder Anderes niemals Geltung erlangen könnte; doch ebenso wird diese

stets durchbrochen und die Porosität der instituierten Abgeschlossenheit

akut.

Die Zweifel amNovum sind nicht neu und scheinen kein Ende zu nehmen,

wie folgendes Zitat von H.H. Holz beweist:

»Dochmit dieser Kategorie hat es eine Schwierigkeit: wird das Neue als not-

wendiges Produkt des Geschichtsprozesses gedacht, so ist es nur als Erschei-

nendes neu, dem Wesen nach aber als Resultat schon in den Anfängen an-

gelegt…; tritt das Neue imGeschichtsprozess jedoch als Kontingentes auf, so

bleibt es letzten Endes beliebig und das Schicksal desMenschengeschlechts

dem Zufall der undeterminierten (oder doch die Determinationen spren-

genden) Tathandlung ausgeliefert, so als wären es die großen Männer, die

24 Die Regierung der Türkei hat dasMuseumnach 65 Jahren 2020wieder in eineMoschee

zurückverwandelt.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 51

Geschichte machen… Es muss also darauf ankommen, das Novum mit dem

Bestehenden und Möglichen so zu vermitteln, dass es im Prozess entsprin-

gen kann, ohne beliebig zu sein.«25

Einmal mehr erscheint darin die Schwierigkeit, das radikal Neue zu denken,

es bleibt aporetisch. Die Abgrenzung dagegen geschieht hier nicht erst gegen

das ex nihilo, sondern schon bei der Kontingenz, die ja die bloß logische Kehr-

seite der Determiniertheit darstellt.Wie anders aber, denn als Unbestimmba-

res, soll das Neue als noch nirgends angelegtes gedacht werden? Das ex nihilo

selbst wird schlichtweg ausgeschlossen:

»Jedenfalls ist eineWelt, die imGeschichtsprozess steht, demderNatur- wie

der Menschengeschichte, offen für das prinzipiell und qualitativ Neue, das

erst in diesem Prozess möglich wird, ohne dass dabei die Erhaltungsgesetze

durch eine creatio ex nihilo durchbrochen werden müßten«.26

Der philosophische Schrecken vor dem Abgrund des Unbestimmten/

Unbestimmbaren (apeiron) wird von Holz mit jenem vor der herrschaft-

lichen Bestimmung vom Tableau gewischt, so wie das ex nihilo als eines

vom monotheologischen Schöpfungsmythos vereinnahmtes stets mit der

integralen tabula rasa des Aus-dem- bzw. Im-Nichts verwechselt und dem

Vorwurf der Mystifizierung ausgesetzt wird. Das Charakteristische des

Novums erscheint aber mit Castoriadis gerade als das, was nicht als immer

schon gewesene Möglichkeit ins Sein tritt, sondern als vorher noch nicht

dagewesene, das heißt als neue Möglichkeit. Denn auch die Möglichkeit ist die

negative Bestimmung von etwas Realem alleine bezüglich dessen Realität –

als hypothetisch-zukünftige Realität ist sie ihrerseits selbst bestimmbar. Sie

ist zwar aufgrund dieses im Kant’schen Sinne nur problematischen Daseins

Eröffnung der Perspektiven wider die Notwendigkeit des totalen Determi-

nismus, doch nur nach vorne hin. Sobald sich die Möglichkeit verwirklicht

hatte, wurde diese Verwirklichung als notwendig angesehen und von eben

dieser Möglichkeit ableitbar; eine Möglichkeit, die somit ihre Bestimmung

bereits enthielt. Wird diese implizite Durchbestimmung nun von der Mög-

lichkeit abgezogen, um sie dem Novum ontologisch zu eröffnen, dann kann

auch die Seinsteleologie nicht mehr aufrechterhalten werden, in der allein

25 H.H. Holz, Logos spermatikos. Ernst Blochs Philosophie der unfertigen Welt, Darmstadt u.

Neuwied 1975, S. 194f.

26 Ibid., S. 200f.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

die Möglichkeit ihre Bestimmung entfaltet und dadurch realisiert – also

Entelechie wird. Zugleich kann eine solche nur solange sinnvoll gedacht

werden, als diese Bestimmung vorausgesetzt ist.

Das Neue ist nun für Castoriadis, bei all seiner Bedingtheit durch das sei-

ende Sein (l’être-étant), wesentlich das Ins-Sein-Treten radikaler Unbestimmt-

heit, die als solche auch nicht über das Bloch’sche »Noch« des »Noch-Nicht«

mit einem unbedingten Telos kommuniziert. Es ist Anderes als alles bisher

Gewesene und in diesem auch nicht dynamisch oder als Latenz angelegt, so-

dass es im Nachhinein erschöpfend auf diese Anlage rückführbar wäre. Und

eben aufgrund dieser ontologischen Irreduzibilität kann gesagt werden, dass

das, was ist, nicht möglich war als das, was es ist, sondern lediglich, dass es

nicht unmöglich war. Doch wenn durch die Tatsache, dass die Möglichkeit

notwendig ihre Verwirklichung und somit die Bestimmung enthält – oder

auch nur problematisch,was die Bestimmung nicht durchbricht, sondern nur

die Möglichkeit ihrer je ganzen Negation impliziert – stellt sich die Frage,

inwieweit sich das formallogische Urteil über die Nicht-Unmöglichkeit des

Unbestimmbaren und des Neuen tatsächlich von der ererbten Mengen- und

Identitätslogik absetzen kann.

Indem es im Nachhinein etwas über das Davor des Neuen aussagen will,

das heißt eben über das nihil, aus dem das radikal Neue als solches ins Sein

tritt, sitzt es genau der Aporie auf, die aller Logik als einer das nicht Logi-

fizierbare ausschließenden und zugleich darauf beruhenden zugrunde liegt.

So könnte man auch gegen die formale Negation des Nicht-Unmöglichkeits-

Urteils, durch welches das Neue auch wieder nur im Nachhinein als solches

erachtet wird, zu bedenken geben, dass es vor seinem Ins-Sein-Treten tat-

sächlich unmöglich ist als das, was es sein wird, wenngleich es nicht schlecht-

hin unmöglich gewesen sein könnenwird.Diese Aporie lässt sich jedoch nicht

gänzlich durch die transzendentale Differenz von Erkenntnis und Sein auf-

lösen. Denn damit würde die Unbestimmbarkeit wieder nur als erkenntnis-

theoretische Unzulänglichkeit oder das Neue als im Sein bereitliegendes aber

noch unausgewickeltes postuliert. Gerade diesen Determinismus aber wollte

Castoriadis mit Hilfe der Magmalogik durchbrechen.

Setzten wir das Neue vor seinem Ins-Sein-Treten als das Unmögliche, so

liefen wir Gefahr, von seiner Bedingtheit zu abstrahieren und das ex nihi-

lo mit dem in et cum nihilo zu verwechseln. Was beispielsweise Lévinas be-

züglich der radikalen Andersheit das »Weniger als Nichts« (moins que rien)

nennt, drückt eben dies aus. Das »no man’s land zwischen Sein und Noch-

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 53

Nicht-Sein«27 lässt sich nicht einreihen in das Reich der totalen Bestimmung,

das sich vomNichts des »Das Sein ist das Nichts« (Hegel) zum Totum der Voll-

endung erstreckt.

Magmalogik – Unbestimmbares und Neues als Anderes

Die ontologische Grundlage der Philosophie von Castoriadis stellt die Mag-

malogik dar, die er übermehrere Jahrzehnte hinweg entwickelt hat.28 ImZen-

trum dieser Logik steht der Versuch, verschiedene Logiken miteinander zu

verknüpfen. Er begann mit der Konzeption eines offenen Systems axioma-

tischer Logik und entwickelte dazu das, was er die Magmalogik nennt.29 Er

nimmt dabei Anleihen bei der Mengenlehre bzw. Gruppentheorie und Topo-

logie, insbesondere bei Cantor und der Mathematiker-Gruppe Bourbaki. Es

ging ihm dabei – über die axiomatische Mathematik hinaus – um die Ver-

knüpfung von Identitäts- und Mengenlogik einerseits, von Logik und Unbe-

stimmbarkeit andererseits. Die Magmalogik bestimmt das Sein als Magma,

das »überall dicht« ist, und zugleich bestimmt sie es als nicht erschöpfend be-

stimmt/bestimmbar. Magma definiert er als ein Sein, aus dem sich identi-

tätslogisch unendlich viele Mengen (durch unterschiedliche Verfahren und

Operatoren) bestimmen und extrahieren lassen, wobei als Residuum stets

ein Magma bleibt.30 Dies hat starke ontologische Implikationen für die Frage

nach Determinismus, Intelligibilität und Unbestimmbarkeit im Sein.

27 E. Lévinas, Totalité et Infini, Haag 1961, S. 236, übers. v. A. Pechriggl.

28 Erst seit 2009 liegen die frühen Arbeiten im Rahmen seiner nie fertig gestellten »thè-

se d’Etat« vor, die sich mit der Frage nach der Verknüpfbarkeit von reiner formaler

bzw. mathematischer Logik und »historischer Logik« befassen: C. Castoriadis, Histoire

et création. Textes philosophiques inédits (1945-1967), Paris 2009.

29 Castoriadis besaß ein von Lacan gewidmetes Exemplar der Ecrits, indem dieser auf

dessen funkelnde Intelligenz anspielte die seine, Lacans, »Kohle« zum Glühen brin-

gen würde (was ja mit der radikalen Neuausrichtung des Begriffs des Imaginären und

demAufgreifen zentraler Aspekte der Lacanschen Ethik in GII gewissermaßen gesche-

hen ist); jedenfalls macht die Nähe der beiden zueinander, auch über Aulagnier, es

durchaus denkbar, dass Castoriadis’ kenntnisreiche Auseinandersetzung mit der ma-

thematischen Logik, insbesondere der Mengenlehre und Topologie, zu Lacans Rekurs

darauf beigetragen hat. Nach der Abspaltung desQuatrièmeGroupe ist von dieser Nähe

allerdings nicht viel übriggeblieben.

30 Siehe GII, S. 564. Als Statistiker hatte Castoriadis ständig UmgangmitWahrscheinlich-

keitstheorien und der Messbarkeit von mathematisch nur schwer, niemals vollkom-

men Vermessbarem.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Trotz eines grundlegenden Unterschieds zur deterministischen und

durchaus noch theistischen Ontologie von Spinoza, findet sich sowohl in

der Philosophie von Castoriadis als auch in jener von Spinoza die Auffas-

sung, dass die Teleologie eine antropomorphe Projektion sei, insbesondere

die Geschichtsteleologie; ebenso die Auffassung, dass das Sein unendlich

ist, sprich, in unendlichen Potentialitäten besteht. Castoriadis radikalisiert

diesen Gedanken allerdings, indem er mit dem Begriff der Schöpfung von ra-

dikal Neuem zugleich die Schöpfung immer neuer, vorher nicht da gewesener

Möglichkeiten (und damit auch Wirklichkeiten) explizit annimmt, das heißt,

er lässt einen begrifflichen Raum für die verändernd/veränderliche Tran-

szendenz, das Hinausgehen über die Immanenz durch die Hervorbringung

von Neuem.

Die Immanenz bei Spinoza wird vor allem seitens seiner an Deleuze ori-

entierten Interpret_innen betont, wie etwa von Antonio Negri. Ich halte die-

se Dogmatisierung der Immanenz prinzipiell für einen nicht nur ontologi-

schen, sondern auch politischen Fehler, der auf der Verwechslung zwischen

Onto(gnoseo)logie und religiöser oder mystischer Metaphysik beruht, eine

Verwechslung, die – bei aller Gegnerschaft dieser beiden Denkrichtungen –

an jene neopositivistische der Metaphysik-Verabschiedung erinnert: Die ein-

geräumte Transzendenz als Annahme von neuen Möglichkeiten, die sich im-

mer wieder aus dem Bestehenden ergeben, wird verwechselt mit der Begrün-

dung oder Herleitung derWelt aus einer angenommenen transzendenten In-

stanz oder mit der Dogmatisierung von transzendenten Urteilen im Sinne

Kants, das heißt von Urteilen über Dinge, die unsere Erfahrung und unsere

Fähigkeit überschreiten, etwas mit Gewissheit zu erkennen bzw. zu bewei-

sen (alle Werte, alle Ideen, Gott oder Nicht-Gott, Endlichkeit oder Unend-

lichkeit des Universums, Unbestimmbarkeit…). Dabei ging es Kant ja nicht

darum, solche »Dinge« wie Unbestimmbarkeit oder Neues insgesamt zu leug-

nen, sondern darum, dass Urteile dieser Art korrekterweise hypothetisch sein

müssen, dass sie also im Sinne der Skeptiker als Annahmen zu formulieren

sind und nicht der empirischen Kausalitätslogik unterliegende Vernunftide-

en darstellen. Und genau um dieses Spannungsfeld geht es in der notwen-

digen Verschränkung von Ontologie und Gnoseologie. Es scheint als wollten

die Immanenz-Dogmatiker_innen, ähnlich wie Hegel, das Unbestimmte und

alles, was Gegenstand transzendenter Urteile ist, nicht mehr als Annahmen

aussagen müssen, sondern ins Kontrollreich der Gewissheit holen, in dem

der Inhaber des absoluten Wissens gnoseologische Verfügungsgewalt über

das absolute Sein hätte.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 55

Die verschiedenen Bedeutungsschichten, welche das gesellschaftlich-kul-

turelle Sein ausmachen, lehnen sich in Castoriadis’ Diktion zwar wie erwähnt

an die »erste natürliche Schicht« an, sind jedoch nicht klar übereinander gela-

gert, sodass die Zeit nicht mehr als Linie, sondern als plastische Wirklichkeit

gedacht wird, die sich zwischen verschiedenen Zuständen an der Schnittstel-

le von Kontinuität und Ereignishaftigkeit bewegt, ausdehnt und verdichtet.

Die Zeit selbst bringe sich als Veränderung hervor, weil sie Emergenz von An-

derem als dem bisher Seienden ist. Das Andere werde, so Castoriadis, in ihr

und durch sie: Es ist somit der Zeit inhärent und umgekehrt, die Zeit wohnt

dem Anderen als immer von neuem ins Sein tretenden inne. Zeit ist also nur

als Veränderung, sie ist nicht ihr container oder reine Form der Anschauung,

sondern sie ist (auch als Raumzeit) Medium und zugleich »Sein« der Verän-

derung (Sein im Modus von Entstehen und Vergehen, die Hegel ja – anders

als Aristoteles – strikt voneinenader trennte). Castoriadis spitzt diesen emer-

genzontologischen Gedanken folgendermaßen zu:

31 »Mais, pas plus que la société ne peut être pensée sous aucun des schèmes tradition-

nels de la coexistence, l’histoire ne peut être pensée sous aucun des schèmes tradi-

tionnels de la succession. Car ce qui se donne dans et par l’histoire n’est pas séquence

déterminée du déterminé, mais émergence de l’altérité radicale, création immanente,

nouveauté non triviale. C’est cela quemanifestent, aussi bien l’existence d’une histoire

in toto, que l’apparition de nouvelles sociétés (de nouveaux types de sociétés) et l’auto-

»So wenig jedoch die Gesellschaft im Rahmen eines traditionellen Koexis-

tenz-Schemas zu denken ist, eignen sich die herkömmlichen Schemata der

Sukzession dazu, die Geschichte zu denken. Denn was in und dank der Ge-

schichte vorliegt, ist nicht eine bestimmte Abfolge von Bestimmten, son-

dernAuftauchen von radikal Anderem, immanente Schöpfung, nicht-triviale

Neuheit. Dies zeigt sich schon in der Existenz von Geschichte überhaupt, vor

allem aber im Auftauchen neuer Gesellschaften – neuer ›Typen‹ von Gesell-

schaft – sowie in der unaufhörlichen Selbstveränderung jeder Gesellschaft.

Erst von diesem radikal Anderen, dieser Schöpfung aus können Zeitlichkeit

und Zeit, für deren Wirkungsmacht die Geschichte ja vornehmlich und vor-

züglich einsteht, gedacht werden. Denn entweder ist die Zeit nicht – nichts

weiter als eine merkwürdige psychologische Täuschung, die die wesenhaf-

te Zeitlosigkeit einer Ordnungsrelation verbirgt; oder aber die Zeit ist das

Werden von etwas anderem als dem, was ist, worin sich etwas Neues oder

anderes erschafft, und zwar nicht bloß als Folge oder als ein weiteres Exem-

plar des Identischen.«31

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

So muss bzw. kann die Zeit als eine den Dingen und der Bewegung äußerlich

gedachte aufgegeben werden. Als solche wäre sie reine Form oder Folgenord-

nung, die dazu dient, den Unterschied desselben zu erlauben. Derart nimmt

sie von diesem die Verschiedenheit auf sich, um es als Reines sich selbst gleich

zu belassen. In dieser Ontologie schreibt etwa Hegel, hier durchaus noch im

Ansatz kantianisch:

»Die Zeit ist der Begriff selbst, der da ist und als reine Anschauung sich

dem Bewusstsein vorstellt; deswegen erscheint der Geist notwendig in der

Zeit, und er erscheint solange in der Zeit, als er nicht seinen reinen Begriff

»erfasst«, d.h. nicht die Zeit tilgt. Sie ist das äußere angeschaute, vom Selbst

»nicht erfasste« reine Selbst, der nur angeschaute Begriff; indem dieser sich

selbst erfasst, hebt er seine Zeitform auf, begreift das Anschauen und ist

begriffenes und begreifendes Anschauen. – Die Zeit erscheint daher als das

Schicksal und die Notwendigkeit des Geistes, der nicht in sich vollendet

ist…«32

Dass die Zeit als Äußerlichkeit der Sichselbstgleichheit mit der vollendeten

Selbstgegenwärtigkeit verschwinden wird, ist hierfür ebenso notwendig wie

der Umweg über die Äußerlichkeit, um den die unterschiedene Einheit nicht

umhinkommt. Wenn Hegel auch zwischen Verschiedenheit und Unterschied

differenziert, so bleibt er mit diesem Zeitbegriff dennoch innerhalb der strik-

ten Identitätslogik, die radikale Andersheit nicht nur aus dem Werden, son-

dern aus demSein überhaupt ausschließt,womit er hinter Aristoteles zurück-

fällt, dessen Ontologie hier stärker an Heraklit angelehnt ist. Wenn nun mit

Hegel Zeit immer schon hinsichtlich des »unzeitlichen Immer« als sich mit

ihrer Vollendung aufhebende gedacht wird, dann kann sich in ihr nicht nur

nichts Neues ereignen, sondern Werden und Vergehen selbst werden zur Il-

lusion eines in der Zeitlichkeit gefangenen endlichen Bewusstseins. Dagegen

transformation incessante de chaque société. Et ce n’est qu’à partir de cette altérité ra-

dicale ou création que nous pouvons penser vraiment la temporalité et le temps, dont

nous trouvons dans l’histoire l’effectivité excellente et éminente. Car ou bien le temps

n’est rien, étrange illusion psychologique qui masque l’intemporalité essentielle d’une

relation d’ordre; ou bien le temps est cela même, la manifestation de ce que autre

chose que ce qui est se fait être comme nouveau ou autre et non simplement comme

conséquence ou exemplaire différent du même.«, C. Castoriadis, IIS, S. 256; GII, S. 314.

(Übers. geringfügig von mir abgeändert.)

32 G.W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Werke 3, Frkft./Main 1986, S. 584f.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 57

tritt Castoriadis nach bzw. im Anschluss an Rosenzweig, Bergson, Lévinas

u.a. auf, wobei er deren Kritik noch radikalisiert:

»Die Kritik an der »Verräumlichung« der Zeit und ihrer »Reduktion auf die

Ausdehnung« […] (bleibt) fruchtlos, solangeman nicht die traditionellen Be-

stimmungen des Seins – des Seins als Bestimmtheit – aufgibt.«33

Was sich dieser entzieht, muss denn auch immer wieder als Rest oder als

ontologischer Abfall rationalisiert werden, sofern es nicht ganz und gar be-

grifflich abgespalten wird.

Was nun im Auftauchen des »radikal Neuen«34 als Anderem geschieht, ist

der Einbruch dieser »Ontoteleologie«, in der das Ende der erfüllte Anfang,

die Andersheit nichts oder immer nur der Unterschied im Hervortreten des

latent immer gleich Seienden ist. Doch nicht nur das Werden, auch das In-

Erscheinung-Treten des Neuen ist Bedingung dafür, dass es gesellschaftlich

als Neues gesehen wird. Ein Denken, das sich über die Instituiertheit seines

Seinsbegriffs nicht im Klaren ist, nimmt ihn als ein für alle Mal gesetzten

an und das Sein als immer schon das, was es immer wieder, auf verschiede-

ne Weise, an verschiedenen Orten, unter verschiedenen Umständen, in ver-

schiedenen Zeiten sein wird, um endlich – all diese Verschiedenheiten in sich

aufhebend – bei sich als Einem und Ganzem anzukommen.

33 GII, S. 326.

34 In einem seiner letzten Vorträge betont Castoriadis wieder die Relevanz seines Be-

griffs des instituierenden gesellschaftlichen Imaginären für die philosophische An-

erkennung des »radikal Neuen« in der Gesellschaft. Ohne Begriff für diese wesent-

lich gesellschaftliche vis formandi bleibe man mit den Theorien zum Gesellschaftlich-

Geschichtlichen in der Dichotomie zwischen biologischem und rationalistischem Re-

duktionismus gefangen. Siehe: C. Castoriadis, »Imaginaire et imagination au carre-

four«, in: Figures du pensable. Carrefours du labyrinthe VI, Paris 1999, S. 94. Dass die Bio-

logie nicht reduktionistisch und identitätslogisch beschränkt sein muss, zeigte vor al-

lem Varela in seiner Darstellung der Emergenz und Selbstorganisation im Reich des

Lebendigen auf, dem der Mensch zuallererst angehört, auch wenn das im vorherr-

schenden technowissenschaftlichen bzw. radikalkonstruktivistischen Imaginären zu-

nehmend verschleiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Kairos – Gelegenheit und Platzen: Moment der Veränderung

im Gesellschaftlich-Geschichtlichen

Wo Gesellschaft nicht nur ihre Mittel und Wege funktional einsetzt, sondern

sich selbst als Instituierung/Institution zu reflektieren beginnt, durchbricht

sie ihre bestehende Abgeschlossenheit von innen her und setzt sich so der

möglichen Auflösung aus. Das ist zusammengefasst die Gesellschafts- und

Geschichtsontologie, die Castoriadis uns erschließt. Denn wo die gesetzte

Verfassung brüchig wird, eröffne sich zuweilen für das Kollektiv der Blick auf

das Chaos, das sich auch als Katastrophe zutragen kann. Die ereignishaften

Momente, in denen die sich instituierende Gesellschaft über die instituierte

hereinbricht, seien aber gerade jene, in denen Anderes plötzlich auftaucht,

eine neue Gestalt, die sich in nichts Vorherigem gänzlich als das ankündigte,

was sie – neu – mit einem Male darstellt, das Bestehende dahinstellend oder

gar hinwegfegend.

Diese seltenen historischen Augenblicke, in denen wieder alles, oder zu-

mindest vieles möglich scheint, setzen einen Zeit- und Augenblicksbegriff

voraus, der nicht bloß logisch bestimmbar ist, sondern der darüber hinaus

das noch Unaussprechliche enthält. Hier stehen wir an der Grenze des Sagba-

ren, das darum nicht schon einfach dem Schweigen zuzuordnen und außer-

halb der Sprache schlechthin anzusiedeln ist. Es geht im Sein als Magma um

einen Begriff, der seine eigene teilweise Unfassbarkeit zumindest annimmt,

der das mögliche Aufkommen anderer Unfassbarkeiten einräumt, und der

dem Werden und Vergehen auch als Anderswerden gerecht zu werden ver-

mag. Den unbewussten Wahnsinn anzunehmen, wäre davon der psychologi-

sche Ausdruck einer ins Wanken geratenen Sicherheit.

»Die eigentliche Zeit aber… die Zeit der Andersheit und des Anderswerdens

ist Zeit des Zerplatzens, des Hervordringens, der Schöpfung. Hier ist das

Jetzt (das nyn) Explosion, Spaltung, Bruch – der Aufbruch dessen, was ist,

als solcher. Diese Gegenwart ist wie Ursprung/-sprengung, wie immanente

Transzendierung, wie Quelle und Auftauchen der ontologischen Genese.«35

35 GII, S. 342; dt. Übersetzung vonmir abgeändert. »Mais […] le temps véritable, le temps

de l’altérité-altération est temps de l’éclatement, de l’émergence, de la création. Le

présent, le nun, est ici explosion, scission, rupture – la rupture de ce qui est comme

telle. Ce présent est comme origination, comme transcendance immanente, comme

source, comme surgissement de la genèse ontologique.« IIS, S. 278f.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 59

Es zerplatzt etwas Bestehendes, an dessen Stelle sich etwas anderes Platz

schafft.

Und nur die Gleichzeitigkeit von Statthalterei und unmittelbarem Statt-

findenmacht derartige Instituierungsmomente zu kritischen.36 Erst das kon-

kreteWas und das Dass in ihnen, von denen sie nicht abzulösen sind, lässt sie

als Wendepunkte zutage treten. Weil sich in ihnen und durch sie die Gesell-

schaft ein- und umbilden kann und es auch tut, werden sie als solche erlebbar

und auch gelebt. Dass siemit dem Tun in ihnen zugleich die Gelegenheit dazu

enthalten, macht sie als Kairos entscheidend – der Entscheidung bedürftig.

Wenn Umschlag derart vermittelt gedacht wird, kann er sich erst von

der reinen Einheit, dieser einen Reinheit des ehernen Kreises befreien, der

ihn mit der immer wiederholten Rückkehr an den Beginn stellt. Castoriadis

spricht in Verbindung mit dieser abgeschlossenen Ontoteleologie von einer

»Verleugnung der Zeit«, die es für die Gesellschaft unmöglich mache, sich als

selbstverändernde anzuerkennen. Und so musste sie selbst noch ihre eigenen

Revolutionen mit alten Kostümen als Neuauflage von schon Dagewesenem

verkleiden.

Beim Begriff der creatio ex nihilo handelt es sich dagegen um Möglichkei-

ten, für die es kein ontologisches Fundament gibt, außer der Annahme ei-

nes permanenten Hervorbringungs- und Neuschöpfungsprozesses. Auch das

verbindet Castoriadis mit Spinoza und vor allem mit Arendt, die sich gerade

durch die Idee des Neuen und des Neubeginns mit Duns Scotus’ Hilfe von

Heideggers Fundamentalontologie und Geschicksesoterik abgrenzt. Auf der

Ebene des Gesellschaftlich-Geschichtlichen steht im Zentrum dieses Prozes-

ses das, was Castoriadis das instituierende Imaginäre nennt. Nun ist damit

aber nicht nur ein ontologischer Begriff eingeführt, sondern auch einer, der

die Ontologie eng mit der Philosophie der Politik verknüpft.

Creatio ist in Castoriadis’ Ontologie ein Grenzbegriff (das ist Castoria-

dis von Anfang an klar, wie aus den 2009 erschienenen ersten Entwürfen zu

seiner diesbezüglichen, in Gesellschaft als imaginäre Institution ausgeführten,

Theorie hervorgeht). So ist er anfänglich der Auffassung, dass es nicht um

creatio ex nihilo gehe, weil es ja immer schon Instituiertes, Gesellschaftlich-

Geschichtliches, Sprache etc. gibt. Und doch: das Neue sei als radikal Neues

zu begreifen, insofern – und nur insofern – es nicht erschöpfend auf Vorhe-

riges rückführbar, letztlich nicht determiniert (im starken Sinn der völligen

36 Im Sinne von krisis; im Chinesischen gibt es für Krise und Chance zwar zwei Worte, die

aber jeweils beides bedeuten.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Bestimmung) sei. Daher die spätere Umformulierung, wonach Neues, in die-

ser Hinsicht (pros ti) des irreduzibel Neuen, sehr wohl ex nihilo ins Sein kom-

me, aber nicht in und cum nihilo. Die hervorbringende Kraft des Neuen im

Bereich des Gesellschaftlich-Geschichtlichen, also im Bereich der Menschen,

ist wie erwähnt die radikale Einbildungskraft,37 deren ontologische Relevanz

allerdings über das hinausgeht, was Spinoza unter dem Begriff der Einbil-

dungskraft fasst.38

Exkurs zu Spinoza

Zeit versteht Castoriadis nun aber nicht nur als das Anders-Werden, sondern

auch als das Andere der Verräumlichung, wenn er es als radikale Veränderung

durch die Hervorbringung neuer Gestalten fasst.39 Das führt wieder zum zen-

tralen Begriff des Gesellschaftlich-Geschichtlichen (le social-historique), den ich

nun mit einer teilweise an Spinoza angelehnten Leseweise darlegen möch-

te. Das Gesellschaftlich-Geschichtliche ist ein Begriff, mit dem Castoriadis

sich gegen die Vorstellung richtet, dass Gesellschaft irgendwie von außer-

halb der Geschichte betrachtet werden könnte. Geschichte und Gesellschaft

sind für ihn untrennbar miteinander verwoben; auch wenn es in der Natur

Zeit und Evolution bzw. Emergenz geben mag, so macht »Geschichte« erst

mit, für und in Gesellschaft Sinn, auch »Naturgeschichte«. Wir können, in

Anlehnung an Spinozistische Zugangsweisen, das Geschichtliche den zeitli-

chen Aspekt einer spezifischen Menschenmenge nennen, während das Ge-

sellschaftliche diese Menge im Sinne der Ausdehnung (Ansammlung, societas)

bezeichnet. Cartesianisch-spinozistisch gesprochen, ist das Gesellschaftlich-

Geschichtliche das kollektive Subjekt, einerseits als geschichtliche res cogitans:

In und als implizite Geschichte verwirklicht die Gesellschaft ihre Dispositio-

nen und gelangt zu verschiedenen Bewusstseins- oder Erkenntnisebenen; in

und durch ihre explizite Geschichte erkennt sie sich als in der Zeit seiende,

werdende und vor allem als gewordene. Doch andererseits ist das kollektive

37 Siehe hierzu B. Waldenfels, »Der Primat der Einbildungskraft« und zuletzt S. Adams,

Castoriadis’s Ontology. Being and Creation, New York 2001, S. 83-99.

38 Zur Einbildungskraft in der Ethik Spinozas siehe v.a.: E. Garver, Spinoza and the Cunning

of Imagination, Chicago 2018.

39 Zu »Zeit und Schöpfung« gibt es ein eigenes Kapitel in GII und Castoriadis hielt meh-

rere Seminare zu diesem Thema ab.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 61

»Subjekt« (avant la lettre) gesellschaftliche res extensa (Strukturen, Figurationen

und andere Begriffe des Gesellschaftlichen).

Unabgeschlossen und ohne letzten Zweck kann der Sinn und Zweck ei-

ner autonomen Gesellschaft nur jener sein, den diese sich gibt; hier tritt ein

ebenfalls spinozistisches Motiv hervor: Es geht Castoriadis nicht um die kol-

lektive Autonomie als Selbstzweck oder um eine Art reine politische Vernunft,

sondern um die Demokratie als bestmögliches Regime zur Verwirklichung

der Autonomie, das heißt der menschlichen Möglichkeiten und des mensch-

lichen Handlungsvermögens zugleich. Diese Verwirklichung fasst er als eine

das Bestehende und die Sterblichkeit immer wieder durch Taten und Worte

transzendierende.

Im Sinne dieser Macht der Gestaltung und der Beförderung des

Tätigkeits- und vor allem des Handlungsvermögens ist der Begriff der

Institution bzw. Instituierung innerhalb dieser Art von politischer Anthro-

pologie zentral. Institutionen sind bei Spinoza Versammlungen von einzelnen

Dingen (Menschen), die ihrerseits solche Versammlungen einzelner Dinge

sind… Der kollektive Körper als Organismus ist Teil des zu Spinozas Zeit

gültigen politischen Imaginären, das stark von medizinischen Vorstellun-

gen und Bedeutungen geprägt ist, im Sinne dessen, was ich ontologische

Metapher nenne, also seinskonstitutive Metaphern, die aufhören, bloße

Redewendungen zu sein, wenn sie die Gestaltung der (sozialen bzw. poli-

tischen) Wirklichkeit prägen. Zugleich fasst Spinoza die Polis, Civitas, in

Anschluss an Aristoteles und andere, als Körper, deren Form bzw. Seele

die Verfassung bzw. die politischen Organisations-, Machtausübungs- und

Verteilungsprinzipien sind.

Castoriadis weicht nicht prinzipiell von dieser Sicht ab, und Analogien

finden sich vor allem in der Verwendung der Begriffe Institution und Institu-

ierung. Doch er hat den Begriff der Institution in Anschluss an die Soziologie

seiner Zeit, insbesondere Durkheim,Weber und Merleau-Ponty genauer aus-

differenziert als Spinoza.40 Das betrifft vor allem den Begriff der Schichtung

(Geschichte als stratification, Schichtung oder Gesellschaft als imaginäre Insti-

tution, die sich an die »erste natürliche Schicht« anlehnt, auf dieser aufbaut

und diese zugleich unablässig verändert).

Institution bezeichnet nun auf einer allgemeinen Ebene alles, was – im-

plizit oder explizit – instituiert, das heißt Ergebnis eines kollektiven Akts der

40 Siehe A. Pechriggl, »Institution«, in: H. Vetter (Hg.),Wörterbuch der phänomenologischen

Begriffe, Hamburg 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Instituierung ist. Allen voran ist hier die Gesellschaft zu nennen (als imagi-

näre, aber auf dem Rationell-Realen aufbauende Institution). Auf einer kon-

kreteren Ebene bezeichnet Institution im engeren Sinne der historiographi-

schen und soziologischen Auffassung jene expliziten und gezielt aufgebau-

ten Institutionen, aus denen sich eine komplexe Gesellschaft zusammensetzt:

Erziehungs- und Bildungsinstitutionen, Institutionen der massenhaften Ver-

nichtung von Menschen wie die Lager der Nazi, Institutionen der Überwa-

chung, Disziplinierung, Internierung und Bestrafung, um es in Anschluss an

Foucault zu formulieren, Praktiken wie Sexualität oder Handel, vertraglich

regelbar bzw. geregelt wie Partnerschaft oder Ehe, oder Organisationen wie

Kindergärten, Schulen, Universitäten, Parteien, Kammern; staatliche Institu-

tionen im engeren Sinn wie die gesamte Exekutive (Polizei, Armee, Verwal-

tungsapparat etc.), Legislative (Parlament, Kommissionen etc.) je nach Ver-

fassung bzw. je nach Regime, und natürlich Recht, der Rechtsstaat als sol-

cher, die ekklesia (Vollversammlung), das Parlament oder der Justizpalast. Die

Institutionen, selbst Werk von Instituierung, instituieren bzw. perpetuieren

ihrerseits, indem sie nicht nur funktionieren, sondern vor allem, weil sie die

lebendige Kraft, das Tätigkeitsvermögen der in ihnen wirkenden Menschen

(oder Tiere) umwandeln, zum Besten wie zum Schlechtesten, mehr im Sinne

der Autonomie oder mehr im Sinne der Heteronomie, der Beherrschung und

Hemmung oder der Machtverflüssigung und Beförderung von Lebenskraft

bzw. Tätigkeitsvermögen.

Wie bereits angekündigt, weist dieses erste Kapitel für bestimmte Syste-

matisierungsgewohnheiten einen Hiatus auf, der weniger der hier gewählten

Systematik für die Annäherung an das Denken von Castoriadis geschuldet

ist, als vielmehr einer rigiden, akademischen Einteilung der Gebiete, Diszi-

plinen und Zugangsweisen. Eine Vertiefung und damit eine grundlegendere

Darstellung der ontognoseologischen Relevanz der Einbildungskraft für das

instituierende Imaginäre legt die Sinnhaftigkeit der Verbindung zwischen

Ontologie und einer philosophischen Theorie der Revolution frei. Letzteres

werde ich am Ende dieses Kapitels im Lichte von Benjamins »dialektischem

Bild« wieder aufgreifen. Das ist der Grund, warum ich im Folgenden, also

zwischen die Auseinandersetzungmit der ontologischen Relevanz der Einbil-

dungskraft und einer auf das städtische Imaginäre angewandten Auseinan-

dersetzungmit derTheorie des Imaginären ein Kapitel zumWahrheitsbegriff

bei Castoriadis stelle. Im dritten und letzten Kapitel des Buches werde ich die

Frage nach der Verbindung zwischen Wahrheit und Politik noch einmal um-

fassender zu beantworten versuchen, denn sie ist der rote Faden und zugleich

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I Sein als Veränderung 63

das movens, das sich durch sein Leben und Werk zieht und beide unablässig

miteinander verschränkt.

Eine Wahrheit, die nicht zugleich einer politisch gerecht(er)en Verfasst-

heit den Weg bereitet, oder es zumindest versucht, ist für ihn eine unvoll-

ständige, denn die Gesellschaftsform ist es, die der Suche nach der Wahrheit

oder diesem Begriff zum Sein verhilft, und zwar gerade, weil in der Suche

nach der Wahrheit zugleich schon die Suche nach der richtigen, der best-

möglich zu verwirklichenden Gesellschaft stecke.41 Diese Frage stellt sich das

Recht seit Anbeginn, auch wenn wir davon nicht mehr sehr viel bemerken

aufgrund der Hypertrophie der Gesetzgebung und vor allem aufgrund der

oligarchischen Abkoppelung des Gesetzgebungsprozesses vom Demos. Die-

ser ist zwar gemäß der Verfassung vieler europäischer Staaten de jure Gesetz-

geber, aufgrund der dauerhaften Vertretung durch seine in Parteiapparaten

vergatterten Repräsentant_innen aber de facto davon ausgeklammert. Nach

dem Aufsatz über die gemeinsame Entstehung von Demokratie und Philoso-

phie im antiken Griechenland42, zeugen auch seine posthum unter dem Titel

Ce qui fait la Grèce veröffentlichten Seminare von der Relevanz dieser Verknüp-

fung für Castoriadis.

2 Philosophieren als Eröffnung neuer Gültigkeit43

DieWahrheitsfrage durchzieht viele Seminare, die Castoriadis an der EHESS

gehalten hat. Dennoch bemüht er das Wort Wahrheit selten, er sieht darin

einen Grenzbegriff, weiß um dessen ideologisch-religiöse Aufladung und vor

allem um die illusionären Verkennungen, die mit diesem Begriff verbunden

41 Wir werden sehen, dass dies nichtsmit Platons (und Leo Strauss’) Illusion der Gerechtig-

keit (Kelsen) als ideeller, ja idealistischer Deckung von Schönem, Gutem undWahrem

zu tun hat, weil es bei Castoriadis zentral um die Unabgeschlossenheit und die ständi-

ge Suche nach – sowie Hervorbringung von – den begrifflichen Prinzipien dieser Ter-

mini in der gesellschaftlichen Wirklichkeit und Praxis geht.

42 »Die griechische Polis und die Demokratie«, op. cit. und die unter dem Titel Ce qui fait

la Grèce veröffentlichten Seminar-Bände.

43 Das folgende Kapitel ist die überarbeitete Version des Aufsatzes »›Le mouvement in-

terminable de penser le pensable‹. Philosophie comme ouverture de validités nou-

velles«, erschienen in: S. Klimis, Ph. Caumières (Hg.), Castoriadis et la question de la vérité,

Brüssel 2011, S. 117-138.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004 - am 14.02.2026, 07:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

