3. Die hermeneutische Arbeit der Sorge

In den ersten beiden Kapiteln der Untersuchung war die Sorge Gegenstand einer her-
meneutischen Untersuchung, der Interpretation eines Phinomens und seiner Wider-
spriiche auf tiefere historische Bedeutungsschichten hin. Wir gingen solchermalien
der Sorge auf den Grund: der konkreten Praxis der Fiirsorge mit ihren Widerspriichen
iber den paradigmatischen Konigsweg der Pflege und im Gesprich mit Florence
Nightingale; der philosophischen Praxis der Sorge um sich im Gespréich mit der Figur
des Sokrates. Die historische Analyse der philosophischen Sorge zeigte diese bereits
als eine existenzielle hermeneutische Arbeit in den Ausprigungen des sokratischen
Gesprichs sowie der stoischen und epikureischen Ubungen.

Wenn wir uns nun vollends von der historischen zu einer existenziellen Herme-
neutik wenden, in der die Sorge zum Subjekt (zum Ursprung und ,,Ort*) von Opera-
tionen des Verstehens und Interpretierens wird, so konnen die Fragen — die beiden
historischen Stringe der ersten zwei Kapitel und der dort aufgeworfenen Fragen zu-
sammenfiihrend — fiir das Folgende salopp so gestellt werden: Wie oder inwiefern ist
die philosophische Sorge in der konkreten Praxis des Sorgens fiir etwa kranke und
sterbende Menschen hilfreich? Welche Bedeutung haben das sokratische Gesprich,
die stoischen und epikureischen Ubungen fiir leidende Menschen selbst? Waren die
ersten beiden Kapitel analytisch ausgerichtet, so zielt das dritte Kapitel auf eine the-
oretische Synthese der beiden Gedankenstriange ab. Es soll gezeigt werden, welche
Rolle die philosophische Sorge um sich in der Sorge um kranke, hilfebediirftige Men-
schen bzw. fiir diese selbst spielt oder spielen kann. Weniger in solchen historisie-
renden Termini und Dichotomien gesprochen, kann das Ziel des folgenden Kapitels
darin gesehen werden, die These von der hermeneutischen Struktur und der herme-
neutischen Arbeit der Sorge zu entfalten. Was besagt diese These? Sie besagt, dass
das, was im motivationalen und kognitiven Kern der Sorge fungiert, was uns zur
Sorge (um sich und Andere in einem dialogischen Verschrankungsverhdltnis) befd-
higt und Menschen in einer Sorge-Beziehung verbinden kann, eine Gedankenarbeit

des Verstehens und Interpretierens ist, durch die wir von oberflichlichen Beziehun-

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

gen zu uns selbst, zum anderen Menschen, zu den Dingen der Welt zu tieferen Bedeu-
tungen und Auffassungen davon durchdringen. Die Sorge (um sich und um andere)
leistet bzw. enthdlt eine hermeneutische Arbeit.

Auch im Folgenden bleiben wir dem dialogisch-narrativen Prinzip und damit der
ganzen Methode unserer Reflexion treu und verfolgen die hermeneutische Arbeit der
Sorge nicht nur im Abstrakten, sondern exemplarisch. Ein ,,Exemplum® ist, wie be-
reits gesehen, eben mehr als nur ein Fall zu einer allgemeinen Regel. Und die Wahl
des Beispiels — wie im Falle von Sokrates und Florence Nightingale — will sich
dadurch rechtfertigen, dass es in besonderer Weise Wesen und Widerspriiche eines
interessierenden Phinomens verdeutlicht und uns Rezipienten und Rezipientinnen
die Gelegenheit gibt, am Gegeniiber ,,besser zu werden®. Bevor wir die hermeneuti-
sche Arbeit philosophisch-begrifflich entfalten, sollten wir das tun, was man korrek-
terweise tut, wenn jemand die Geschichte seiner Krankheit oder seines Leidens er-
zihlt: zuhoren. Und das moglichst mit ,,leeren Hinden* (Heller et al. 2012, 272). Die
Wahl, die Leidensgeschichte von Tiziano Terzani an den Anfang dieses Kapitels zu
stellen, nihrt sich natiirlich aus der Hoffnung, dabei die hermeneutische Arbeit der
Sorge besonders intensiv und deutlich am Werk zu sehen.

3.1 VON DER LEBENS- UND LEIDENSKUNST ERZAHLEN:
TizZIANO TERZANI

»Zimmer 312 am Fenster, Tiziano Terzani, geboren 1938, Kolon-Karzinom. Erstmals festge-
stellt 1997, hat bereits Chemo, OP, Strahlentherapie, das ganze Programm. Kommt jetzt prin-
zipiell zum Durchchecken. Seit der Chemo und dem Eingriff damals ist es ihm ganz gut gegan-
gen, die Prognose war urspriinglich schlechter. Er selbst sagt, es gehe ihm gut, er hat Appetit
und Kraft wie schon langer nicht mehr und wird jetzt eben durchgecheckt. Er ist verheiratet,
hat zwei erwachsene Kinder. Gestern zur Aufnahme gekommen, heute Blutabnahme, am Nach-
mittag ins CT, niichtern ab Mittag, Befundbesprechung ist iibermorgen (Naja, schau’n wir mal
...). Erist iibrigens ein interessanter Typ ... wie bitte? — Ja genau, der mit dem langen Bart und
diesem Gewand ... hat sich viel mit fernostlicher Religion und so beschiftigt, ein bisschen
esoterisch. Er war urspriinglich Journalist, vor allem in Asien fiir den Spiegel, er ist auch be-
rithmt, hat mit dem Dalai Lama zu Abend gegessen und war iiberall dabei, Vietnam, China und
so. Deswegen hat er auch — also wegen dem Asienbezug — neben der Schulmedizin eine ganze
Reihe alternativer Methoden so ziemlich iiberall auf der Welt vor allem in Asien durchprobiert
und war wochenlang auf Meditation. Ob’s was geholfen wissen wir nicht, weif} keiner, aber er
ist sehr nachdenklich und sehr gescheit. Er mag’s vermutlich auch, wenn man ein bisschen
zuhort — ist ja auch wirklich sehr interessant —, da achtet er darauf, dass man ihn nicht einfach

,uberfdhrt*. Daneben, Zimmer 312 bei der Tiire, liegt ...*

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 169

Kiirzt man die Fiille des Lebens auf das zusammen, was bei einer (zum Beispiel pfle-
gerischen) Dienstiibergabe, wie in einem der Akutkrankenhduser, in denen der an
Krebs verstorbene Spiegel-Journalist Tiziano Terzani sich behandeln lassen hat, da-
von iibrig bleibt, konnte sich das ungefihr so anhoren, wie gerade beschrieben. Sol-
che Dienstiibergaben, deren Charakter natiirlich von Station zu Station, von Einrich-
tung zu Einrichtung, vielleicht auch von Person zu Person variiert, sind gewisserma-
Ben miindliche Steckbriefe, die mitgeteilt werden, die sich natiirlich auf die medizi-
nischen und pflegerischen Probleme, auf die anstehenden Untersuchungen und auf
das konzentrieren, was fiir die professionellen Helferinnen zu fun ist. Aber es mi-
schen sich oft auch personliche Eindriicke, vielleicht kleine Anekdoten, die als etwas
Besonderes oder Ungewohntes empfunden werden, in das Stakkato der wichtigsten
Informationen ein. Die Dienstiibergabe dient primér in pragmatischer Absicht der
Weitergabe der wichtigsten Informationen, um den ,,Betrieb* der Station aufrecht
halten zu konnen. Das Leben existenziell betroffener Menschen kommt dabei also
knapp, verkiirzt oder oft einfach auch gar nicht zur Sprache.

Was dariiber hinaus die fingierte Dienstiibergabe — zu dem Zeitpunkt — nicht wis-
sen kann, ist, dass Terzani am 28. Juli 2004 verstarb und die Geschichte von seinem
Leben mit der Krebserkrankung in dem Buch Noch eine Runde auf dem Karussell
verarbeitet hat. Er erzihlt davon, wie er von der Diagnose Krebs in Kenntnis gesetzt
wurde, wie sich sein Leben mit der Krankheit geéndert hat, von seinem Leben als
Asien-Korrespondent fiir den Spiegel, von seinem Leben mit der Erkrankung, von
seiner Suche nach der richtigen Therapie oder Therapiekombination in der westlichen
Schulmedizin und durch 6stliche, ,,alternative* Heilverfahren, von der Geschichte
seiner Reise zu den verschiedensten Orten in Asien und den Begegnungen und Ge-
schichten, auf die er dabei gestof3en ist. Er berichtet von seinen Gedanken, der Bilanz
seines Lebens, von den Unterschieden zwischen westlicher Naturwissenschaft und
ostlicher Weisheit — bis schlieBlich hin zum Verzicht auf weitere schulmedizinische
Behandlung, nachdem die Aussichtslosigkeit weiterer Eingriffe festgestellt wurde.
Alles in allem erzihlt Terzanis Buch davon, was er iiber sein und das Leben des Men-
schen und die Welt in der Auseinandersetzung mit dem Leiden gelernt hat. Terzanis
Buch ist ein erstaunlicher Text, der auch in Hinblick auf das Genre, dem er angehort,
gewiirdigt werden muss — ndmlich als ,,Kranken-Geschichte* im nicht-medizinischen
Sinn, als Erfahrungsbericht eines Menschen, fiir den die Krankheit zur Geschichte
einer ethischen oder existenziellen Suche — und zwar nach ,,der Wahrheit* und dem
guten Leben oder dem ,,Sinn* — geworden ist (vgl. Frank 1997, 115-136 und weiter
unten).

Die Wahl, hier mit Terzani in Dialog zu treten, um an verschiedene Elemente der
hermeneutischen Arbeit der Sorge erinnert zu werden, ist dabei bestimmt nicht un-
problematisch. Der weltberithmte Journalist, der gegen Ende seines Lebens sich so
intensiv der Ostlichen Spiritualitit und Philosophie zuwendet und noch heute (etwa

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

in seinem Herkunftsland Italien oder in Polen) nicht nur eine beachtliche ,,Fange-
meinde®, sondern fast so etwas wie einen Guru-Status hat, fithrte nicht nur ein etwas
ungewohnliches Leben, sondern ist vor allem jemand, der die schriftliche Mitteilung
auf hochstem Niveau beherrscht und auf einem sehr hohen Bildungsniveau seine Er-
fahrungen reflektieren kann. Das gilt es zu bedenken: Dass hier wenig Stammeln,
wenig implizit ist, sondern bewusst in einen Stil gefasst und reflektiert wird. Die Tat-
sache, dass Terzani selbst ,,philosophiert®, hat den Vorteil, dass der Dialog mit der
philosophischen Hermeneutik iiber die conditio humana leicht gelingt, ja da und dort
geradezu explizit Aussagen von Terzani getroffen werden, die nahtlos an die philo-
sophische Tradition ankniipfen. Es hat aber auch den Nachteil, dass Wert und Mog-
lichkeit der Philosophie mit Menschen, die weniger eloquent sind oder iiberhaupt
aufgrund ihrer Krankheit nicht mehr sprechen konnen, damit noch nicht aufgezeigt
ist. Darauf muss spiter im Einzelnen eingegangen werden.

Jedenfalls: Versuchen wir gegeniiber dem Stakkato der Dienstiibergabe mit sei-
nem diirren Narrativ Terzanis eigene Erfahrung, die Dramaturgie seines Lebens so
gut als moglich nachzuvollziehen. Es ist ein Versuch, eben eine Nacherzéhlung, die
nicht génzlich frei sein kann von Deutungsmustern, die ich in den Text gelegt habe
oder eben darin sehe.

»Signor Terzani, Sie haben Krebs!”
Alles beginnt mit der Diagnose. ,,Obwohl man weif}*, beginnen die ersten Zeilen von
Terzanis Erzéhlung, ,,wie vielen Menschen es passiert, denkt man nie, dass es einen
auch selbst treffen konnte. So sah auch meine Einstellung immer aus. Daher war ich,
als es mich dann traf, so wenig darauf vorbereitet, wie es jeder andere auch gewesen
wire. Ja, im ersten Moment kam es mir sogar so vor, als erlebe es ein anderer. ,Signor
Terzani, Sie haben Krebs!*“ (11)!

Nach Er6ffnung der Diagnose verbringt Terzani eine Nacht im Krankenhaus und
wird nach der ersten Reaktion — ,,als erlebe es ein anderer (11) — von einem ,,Sturm
an Gedanken“ (12) heimgesucht. In einer einsamen Nacht, ,,in der Stille der Klinik,
die nur vom Rauschen von Autoreifen auf dem nassen Asphalt drauflen und den ge-
legentlichen Schritten einer Krankenschwester auf dem Linoleumfuf3boden im Flur
gestort wurde* (12), zieht Terzani eine erste ,,personliche Bilanz* (12): ,,Mein Leben
bis zu diesem Zeitpunkt? Herrlich!** (12) und es kommt ihm die titelgebende ,,Meta-
pher meines Lebens in den Sinn®, die Metapher vom Leben als Karussellfahrt. Das
heitere Bild vom schwungvollen Leben auf dem Karussell, bei dem Terzani sich
,»gleich zu Beginn ein weilles prachtiges Pferd ergattert und seitdem nach Herzenslust
schaukelnd* (12) unterwegs war, bekommt eine unheimliche — auch etwas surreale —
Note: Thm wurde nidmlich ,,in jener Nacht zum ersten Mal klar®, dass bis dato nie

1 Die Seitenzahlen in diesem Kapitel beziehen sich auf das Buch Terzanis: Noch eine Runde
auf dem Karussell (Terzani 2007).

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 171

jemand seinen Fahrschein verlangt habe — noch mehr: ,,Nein. Eigentlich hatte ich gar
keinen Fahrschein. Ich war das ganze Leben lang schwarzgefahren. Nun gut: Jetzt
kam eben der Schaffner vorbei, ich zahlte, was ich schuldig war ...* (12) Der Her-
einbruch der Diagnose markiert einen radikalen Standpunktwechsel in der Betrach-
tung und Erfahrung des Lebens — vom naiven Ritt auf dem Pferd zum Kontrollblick
des Schaffners. Schimmert dieses Bild nicht in den spéteren analytischeren Worten
Terzanis noch durch: ,,Zum Schluss wird alles einer Priifung unterzogen. [...] Und
es kann nur einen einzigen Priifstand geben: das eigene Leben [...]* (717)? Die Prii-
fung des Lebens geht mit einer Wendung von der Sorge fiir alles Mogliche zur Sorge
um sich einher. Terzani wendet sich von der Betriebsamkeit der gesellschaftlichen
Betitigung, in der er wie ein ,,Splirhund® Fakten hinterher gejagt sei, nun hin zu den
Gefilden der Sorge um sich: ,,Uber viele Jahre hatte ich als Zeuge von Kriegen, Re-
volutionen, Uberschwemmungen, Erdbeben und den groBen Veriinderungen in Asien
mit leidenschaftlichem Interesse von gefdhrdeten, vernichteten oder, was am héaufigs-
ten vorkam, vergeudeten Menschenleben berichtet; von den Lieben vieler, vieler an-
derer Menschen. Und nun beobachtete ich zur Abwechslung einmal das Leben, das
mich am meisten anging: meine eigenes.* (16)

Die Autobahn der Naturwissenschaft und die Pfade der Weisheit
Jedenfalls handelte es sich von da an fiir den weltgewandten Journalisten und Autor,
fiir den ,,Reisen immer eine Lebenseinstellung war* (18), um eine neuartige Form
von Reise: ,,eine unfreiwillige, unvorhergesehene, fiir die es keine Landkarten gebe
[...]* Erst im Nachdenken und Schreiben, die die Reise begleiten, in der Erzdhlung
selbst wird die Landkarte von dieser Reise ins feindliche Gebiet der Krankheit, des
erahnten Todes, von der Erkundung einer ungewohnten und zunéchst unheimlichen
Perspektive auf das Leben und die Welt Konturen annehmen. Im Grunde genommen
versucht Terzani diese Reise auf zwei Wegen gleichzeitig zu unternehmen: auf einem
Weg der Suche nach Therapien und Heilung zunéchst auf der Spur der westlichen,
dann auf jener der 6stlichen Medizin und auf einem Weg der Suche nach Erkenntnis
iiber das Leben und die Dinge der Welt im Allgemeinen. Betreten wir nicht alle, wenn
es uns aufgenotigt wird, das Land des Leidens tiber diese beiden Wege? Auf einem
pragmatischen Weg, um die ,,materiellen* Ursachen einer Krankheit, eines Ungliicks,
einer Not loszuwerden, und auf einem Weg des Erkennens und der Suche nach
,»Sinn“, weil wir wissen, auch wenn wir diesmal ,,davon kommen*, dass die Begrenzt-
heit des menschlichen Lebens auch unsere eigene ist — und deshalb die Suche nach
einem Gliick und einer Wahrheit, die nicht in einem strikten Gegensatz zum Leiden
stehen, auch ein Teil unseres Lebens ist? Manchmal wechselt Terzani zwischen die-
sen beiden Wegen, manchmal fithren beide eine Stiick weit dieselbe Strecke entlang,
manchmal weisen diese Wege aber auch in entgegengesetzte Richtungen.

Am Anfang, bald nach der Er6ffnung der Diagnose und dem Riickzug in die
,,Hohle*, besteht aber kein Zweifel: ,,Die wichtigste Entscheidung war aber, wo und

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

vor allen Dingen wie ich mich behandeln lassen wollte.* (13) Und der Weg der The-
rapie fithrt Terzani zunéchst nicht iiber ,,die Pfade antiker [6stlicher, P. Sch.] Weis-
heit* (14), sondern erst einmal auf ,,die Autobahn der Naturwissenschaften* (14),
also zur modernen westlichen Schulmedizin. Obwohl die ,,so genannten alternativen
Heilmethoden* (14) in ihrer Vielfalt und in den Geriichten, die sich um sie ranken,
,»verlockend (13) klingen und viele davon eben aus Asien, Terzanis Heimat fiir tiber
,.dreilig Jahre meines Lebens®, stammen, fehlt ihm dennoch das ,,rechte Vertrauen*
(14) darin. Der erste Weg fiihrt also in ein modernes Forschungs- und Krebsbehand-
lungszentrum in New York. Auch wenn Terzani diesen Weg der modernen Schulme-
dizin erst spit wieder verlassen sollte, so empfindet er von Anfang an ein Ungeniigen
am Vorgehen und nicht zuletzt an den Vertretern der westlichen Medizin. Terzani
formuliert, was wohl viele aus eigener Erfahrung kennen, und iibt eine durchaus klas-
sische Kritik an der naturwissenschaftlichen Medizin. Man behandle ihn ,,wie ein
defektes Auto in der Reparaturwerkstatt* (20), aber er sei doch ,,viel mehr*: ,,Ver-
stand, vielleicht auch Geist, ganz sicher aber jede Menge Erfahrungen, Geschichten,
Gefiihle, Gedanken und Emotionen, die mit meiner Krankheit wahrscheinlich ziem-
lich viel zu tun hatten. Das schien niemand in Betracht ziehen zu wollen oder kon-
nen.” (20) Die Arzte wussten auf existenzielle Fragen im Zusammenhang mit der
Krebserkrankung ,,nichts zu antworten* (19). Terzani wurde in Bezug auf einen Arzt
(dem ,,jungen Chef der Forschungsabteilung®, 20) klar, dass ,,ihn seine Arbeit als
Forscher in der geheimnisvollen Welt biologischen Lebens von mir als ganzem Men-
schen, auch von meinem Korper vollkommen wegfiihrt” (21). Das ist das Dilemma
der modernen Spitzenmedizin und ihrer Vertreterinnen, den Arztinnen und Arzten.
Eine reduktionistische Medizin, die nichts als Medizin ist, reduziert auch die Men-
schen, die sie ausiiben und praktizieren. Der naturwissenschaftliche (Karriere-)Drill
fiithrt in den existenziellen Analphabetismus: ,,Doch je besser ich sie kennen lernte,
desto klarer spiirte ich: Sie waren mit Geigen vergleichbar, denen eine Saite fehlte
[...]“@21).

Da hier der Weg der Heilung auf der Spur der westlichen Spitzenmedizin eine
deutliche Grenze hatte, sucht Terzani auf der Spur der ostlichen Medizin weiter —
,keine Alternative allerdings, sondern Ergéinzungen* (23). ,,Von Ort zu Ort ziehend,
unterbrochen von Kontrolluntersuchungen alle drei Monate in New York*, sammelt
Terzani — und diese ,,Sammlung* ergibt schlieflich das gro3e Volumen des Buches
— Heilmethoden der traditionellen Medizin quer durch Asien. Die Reise fiihrt ihn in
Ayurvedazentren, zu Reiki-Kursen, zur berithmten Darmspiilung, zu Geistheilern,
homdopathischen Meeresheilmittel, zu Pilzextrakten, antiken chinesischen Qi-Gong-
Ubungen, Yoga usw. Genauso wenig wie die Schulmedizin bringt diese Suche die
perfekte Therapie: ,,Habe ich auf meiner Suche vielleicht die perfekte Behandlung
meines Krebsleidens gefunden? Sicher nicht.” (28) Aber der Spurwechsel in den Os-
ten mit seiner Vielstimmigkeit brachte die fehlenden Saiten auf die Geige zuriick und
ermoglichte es, jenen existenziellen Fragen nachzugehen, fiir die die Mediziner des

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 173

Westens so taub waren. Hier ist — meines Erachtens — die aufregende und lehrreiche
Grunddramaturgie des Berichtes von Tiziano Terzani zu finden. Seine Geschichte
erzihlt vom Wechsel, oft vom Hin und Her, zwischen einer ,,Erzdhlung auf der Suche
nach einer Therapie* und einer ,,Erzdhlung einer ethisch-existenziellen Suche der Er-
kenntnis* — schlieBlich ereignet sich so etwas wie ein langsames Hiniibergleiten von
einer Aneinanderreihung von Versuchen mit therapeutischen Verfahren, im Westen
wie im Osten, hin zu Gedanken und Einsichten iiber das Leben und Sterben im All-
gemeinen, die mit der Aussichtslosigkeit darauf, den Tumor wieder loszuwerden,
aber auch mit einer Relativierung von ,,Heilung® in diesem rein physischen Sinn ein-
hergehen. Nicht blo Gesundheit (im Sinne der Abwesenheit von Erkrankung), son-
dern auch ,,Gliick und Weisheit” (28) kommen ins Spiel — und diese sind zumindest
nicht unvereinbar mit dem Leiden an den Grenzen des menschlichen Daseins.
Terzani sagt selbst von seiner ,,Reise: ,,Und wie man es hdufig erlebt: Man macht
sich auf die Suche nach einer bestimmten Sache und findet dabei viele andere. (26)
Diese ,,vielen anderen Sachen®, die er auf der Suche nach einer Therapie gegen den
Tumor gefunden hat, die den Tumor nicht beseitigen, aber existenziell tragend und
heilend sein konnen, sind die Begegnungen ,,mit aulergewohnlich schillernden Per-
sonlichkeiten®, die er im westlichen Medizinsystem nicht finden konnte und die wei-
terhalfen, nicht blo3 mit diesem oder jenem Heilmittel, sondern dabei, iiber sich
selbst und das Leben klarer zu werden; es sind weiter Geschichten von wundersamen
Genesungen sowie Geschichten, die vom Gegenteil erzidhlen miissen, mit jeweils in-
dividuellen Schicksalen dahinter.

Die Landkarte in der Welt der Sterblichkeit
Zu diesen ,,anderen Sachen* auf der Suche gehort aber auch und insbesondere eine
Einsicht iiber die wahre Natur der Reise bzw. Suche: ,,Auflerdem ging es bei meiner
Reise, wenn ich es mir recht tiberlege, nach einiger Zeit gar nicht mehr so sehr um
die Suche nach der richtigen Behandlung meines Krebsleidens, sondern jener Krank-
heit, die uns alle trifft: die Sterblichkeit. Aber ist Sterblichkeit wirklich eine ,Krank-
heit*? Etwas, das wir fiirchten miissten, ein Ubel, das man besser von sich fern hlt?
Eher nicht.“ (31) So wurde die neue Reise — die unfreiwillige Reise, auf die Terzani
nicht vorbereitet war und fiir die er keine Landkarte besal’ — zu einer Reflexion auf
den Zusammenhang von Leben und Tod, iiber das, was eigentlich in einem mensch-
lichen Leben bedeutsam ist und was nicht — es ist eine Reise auf der Suche nach dem
Guten: im Allgemeinen wie auch im Sinne einer personlichen Lebensbilanz.
Welches sind aber einige dieser Skizzen einer Landkarte von der ,,Abbruchkante
des Lebens* (Wettreck 2001, 184), die Terzani aufgrund seiner Erfahrung und seines
Nachdenkens iiber diese Erfahrung uns erzéhlen kann? Wie sieht die Welt aus in
diesem ,richtigeren, gerechteren Licht* (19)? Wie jedes erzihlte Leben, so verweist
auch die ,,Landkarte* Terzanis auf Briichiges und auf Kohirentes sowie auf Wider-

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

spriiche und Widerstinde, auf die Uberwindung von Widerspriichen und Widerstin-
den — und zuweilen auf deren Persistieren. Wie jede Landkarte dient auch die, die bei
seiner Reise entstanden ist, dazu, Unwegbarkeiten zu beschreiben, Wege drum herum
oder hindurch zu suchen und anzubieten, sie dient dazu, aus einer briichigen Erfah-
rung eine kohirente Erfahrung zu machen — das Leid vielleicht nicht gerade zu ,,iiber-
winden®, aber doch sich irgendwie hindurchzuwinden, sich mit der Unwirtlichkeit
der Gegend zu versohnen. Bereits mit der Diagnose kommt ein Riss in die Welt
Terzanis, eine Zisur, die die Leserin mit dem Aufschlagen des Buches — mit dem
Willen zuzuhéren — ein Stiick weit mit vollzogen hat. Was schon die ersten Zeilen
erahnen lassen, das zieht sich im Folgenden als eine zunehmend schérfere Konturen
annehmende Dichotomie durch die Geschichte des Lebens mit einer Krebserkran-
kung. Diese Welt des Textes 1dsst sich nach gewissen Widerspruchsfeldern struktu-
rieren und zeigt die Versuche, sich mit den Widerspriichen und mit dem Gang der
Dinge zu versohnen.

Es gibt zuerst eine augenscheinliche Dichotomie der Zeit, es gibt ein Davor und
ein Danach — vor und nach der Diagnose —, aber auch eine andere Erfahrung der Zeit
in und mit der Erkrankung im Gegensatz zum gewohnten Leben als aktiver Journa-
list. Fiir Terzani, der sein Leben zwischen Ost und West, zwischen Asien und Europa
und Amerika verbracht hat, werden die kulturellen Rdume zu unterschiedlichen For-
men der Zeiterfahrung — auch im Umgang mit Krebs. Der Osten: das ist die zirkulére,
die ruhende Zeit der Meditation, der Einkehr, des Nachdenkens tiber sich, aber auch
der Auflosung des Ichs; der Westen: das ist die lineare Zeit des Fortschritts, etwa im
Kampf gegen den Krebs auf der ,,Autobahn der Naturwissenschaften‘ (14), aber auch
in Bezug auf sein altes Leben vor der Diagnose, als er wie ein ,,Spiirhund* (18) Fak-
ten und Storys hinterhergejagt war. Die Beschiftigung mit dem Tumor — die Sorge
um sich — bringt auch eine Erkenntnis: ,,Jetzt erst wurde mir bewusst, in welchem
MaBe mein Biorhythmus und meine Stimmungen bei der Arbeit fiir den wochentlich
erscheinenden Spiegel von den Abgabeterminen fiir meine Artikel bestimmt waren
[...]. Und nun waren alle Tage der Woche gleich ohne Hohen und Tiefen; ganz ein-
fach wunderbar ereignislos. Und niemand wollte etwas von mir.“ (17) Die Zeit als
aktiver Journalist vor der Diagnose ist eine andere Zeit als die der Gegenwart mit der
Erkrankung — es scheint, dieser Abschied falle Terzani erstaunlich leicht: ,.JJede Jah-
reszeit bringt ihre Friichte hervor, und meine Zeit als Journalist war sicher fruchtbar
gewesen ...“ (17) — und der Journalist, fiir den Reisen eine Lebenseinstellung ist,
kann die Herausforderung annehmen: ,,Die Erkrankung aber bot mir eine gute Gele-
genheit, mich nicht zu wiederholen.” (18) Es gelingt ihm, die Zeit der Erkrankung
auch als eine Zeit der Freiheit zu erfahren: ,,Meine Situation war perfekt. Genau so,
wie ich es mir seit langem ertrdumt hatte: ganze Tage in volliger Freiheit, keine Ter-
mine, keine Pflichten und die unglaubliche Wohltat, die Gedanken schweifen lassen
zu konnen, ohne Unterbrechungen, ohne die fixe Idee — friiher eine wahre Obsession
—, ich sollte eigentlich etwas anderes tun. Nach dem lauten Trubel genoss ich endlich

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 175

die groBe Stille ...“ (16) — die Zeit der Krankheit als Zeit von Freiheit und Frieden.
Diesem Gegensatz der Zeiterfahrung entspricht eine Dichotomie des Raumes, nicht
so sehr der bloen Geographie (der Osten — der Westen) als des leiblichen Lebens-
raumes: mit der Diagnose werden Riickzugsmoglichkeiten oder, wie Terzani das
nennt, es wird seine ,,H6hle* wichtiger im Gegensatz zum Drauflen-Sein der 6ffent-
lich-politischen Person Terzani. Bald nach Eroffnung der Diagnose heifit es: ,,Mein
erster Instinkt glich dem eines verletzten Tieres: Ich wollte mich wie in eine Hohle
zuriickziehen.* (13) Er spricht sogar von seinem ,,Verschwinden aus der Welt* (13).
Das seelische Bediirfnis nach einer ,,Hohle* nimmt verschiedene rdumliche Organi-
sationsformen an, zunéchst als Appartement in New York — ,,es wusste niemand, wo
ich mich aufhielt. Das Telefon blieb immer stumm* (16) —, dann als kleines ,,Haus
aus Stein und Lehm im Himalaya“ (29) als Ort der Meditation und des Philosophie-
rens. Er entdeckte — oder: es gelang ihm zu entdecken, ,,dass die Krebserkrankung
auch zu einer Art Schild geworden war, hinter dem ich in Deckung gehen konnte, ein
Schutzwall gegen die Banalititen des tdglichen Lebens, die gesellschaftlichen Ver-
pflichtungen, den Zwang zur Konversation ... Endlich war ich frei ...“ (18) Und nicht
jeder Mensch, mit dem Terzani sonst Kontakt pflegte, ist weiter eingeladen, den Hoh-
len-Raum mit ihm zu teilen. Es gibt eine Dichotomie der sozialen Beziige, wobei
viele gewohnte soziale Beziige (v. a. des Arbeitslebens, der journalistischen Kon-
takte) zunichst reilen oder still werden, wihrend andere relevant werden: nicht nur
Arzte und Heiler, sondern auch Menschen mit dhnlichen Erfahrungen, die ,,einge-
weiht* werden konnen in die Diagnose oder die etwas iiber das Leben aus der Per-
spektive des Sterbens und Leidens oder schlicht und einfach iiber therapeutische
Moglichkeiten zu sagen haben. Terzani achtet darauf, mit wem er weiter Kontakt
pflegt, mit wem nicht, wer welche Informationen erhélt und welche nicht. SchlieSlich
gibt es in der Welt Terzanis eine Dichotomie in Bezug auf den eigenen Korper: Von
der Zeit nach der ersten Chemotherapie, einer Operation und einer Strahlenbehand-
lung schreibt Terzani: ,,Niemals zuvor hatte ich mich in diesem Malle als reine Ma-
terie erlebt. Niemals zuvor war ich meinem Korper so nahe gewesen. Ich musste mich
mit ihm beschéftigen, musste vor allem lernen, die Kontrolle iiber ihn zu behalten
[...]. (17) Der Korper wurde auffillig — aber nicht nur auffillig, sondern auch
transparent und poros durch das demiitigende Eindringen ,.der hisslichen Gum-
mischlange mit dem Ldmpchen auf dem Kopf* (719 und 11). SchlieBlich bringt die
Erkrankung eine notwendige, geradezu dualistische Distanz zum Korper: ,,Mein
Bauch war ein Schlachtfeld, aber mein Kopf nicht.” (722).

Immer wieder gelingt es Terzani, die mit der Krankheit verbundenen Widerfahr-
nisse anders zu sehen, daraus eine Geschichte zu machen, die Sinn ergeben konnte.
So schon initial: die Deutung der Erkrankung als eine weitere Reise, wenngleich eine
andersartige, ungewollte und ohne Landkarte. Besonders sichtbar wird Terzanis
Kraft der Interpretation, was den Tumor selbst betrifft: Er ist anfangs und in der Spra-
che der Medizin der Feind und Eindringling, aber Terzani entdeckt ihn auch als

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Schutzwall und Schild und schliellich sogar als inneren Gast und inneren Freund,
der Teil seines Lebens ist. Die Auffilligkeit und die eigenmichtigen Reaktionen des
Korpers mit seinen Bediirfnissen werden anfangs unter Kontrolle gebracht, spiter auf
Distanz gebracht — das Chaos des Bauches gegen die Klarheit des Kopfes gesetzt.
Selbst dort, wo mit einem ,4duBBeren‘ Handeln nichts mehr zu machen ist, bleibt noch
das ,innere‘ Handeln des Kopfes: des Nachdenkens, des Verstehens, des Erzihlens,
das Terzani kunstvoll — und damit auch sein eigenes Leben — zu beherrschen scheint.

Chaos? Verzweiflung?
Deshalb ist es schwer, zwischen den eloquenten Zeilen des souverdnen Journalisten
Spuren von Verzweiflung und Sprachlosigkeit zu finden, die diese Reise mit sich
gebracht haben muss. Wo Terzani diese Spuren des Chaos andeutet, sind sie freilich
bereits wieder aufgehoben in die groleren Sinnbogen einer wieder kohérent gefassten
Erzéhlung. Aber es gibt eine Textpassage, in der die Ereignisfolge und die literari-
schen Stilmittel der Groteske den Schrecken und das Scheitern ohne pristabilierte
Harmonie erahnen lassen. Terzani benutzt selbst die Begriffe der ,,Priifung® und des
,» Widerspruchs zwischen Denken und Handeln* (717) Die Reise von seiner ,,Zuflucht
auf dreitausend Meter Hohe (717) im Himalaya nach New York zu einer der iibli-
chen Routineuntersuchungen sollte eine werden, bei der ,,gleich alles schief lief, was
nur schief laufen konnte* (717f.). Zunichst — der Kontrast zum inneren und dulleren
Frieden der Meditationshohle im Himalaya konnte kaum grofler sein — wird Terzani
aufgrund seines AuBeren als Terrorverdichtiger bei der Einreise festgehalten und
kann erst nach einigen Diskussionen weiterreisen. In der Klinik am néchsten Morgen
berichtet Terzani von seinem guten Befinden — er erzéhlte seinen ,,Instandsetzern‘:
,Ich sprithte vor Tatendrang, sagte ich, hitte stets groflen Appetit, nirgendwo
Schmerzen, konne lange Spazierginge machen, ohne mich erschopft zu fiihlen, und
vor allem befinde ich mich im Frieden mit mir selbst.” (719) — Doch der Befund
durch die ,,hdssliche Gummischlange mit dem Ldmpchen am Kopf* (719) kam zu
einem anderen Urteil: ,,Mein innerer Freund habe wieder damit begonnen, iiber eins
meiner Organe herzufallen.“ (719) Eine weitere Operation wurde in die Wege gelei-
tet. Nach der diagnostischen Abklarung auf dem Weg ins Apartmenthaus mit dem
Taxi passiert Terzani ein weiteres kleines Ungliick: Es ,,schlug unversehens die Wa-
gentiir zu und knallte mir gegen den Kopf* (720), was eine Notfallversorgung in der
Klinik notwendig machte. Wieder zuriick im Apartmenthaus nimmt das Ungliick gro-
teskere Ziige an. Beim Pfortner entstieg ,,plotzlich einem weilen Sarg der Tod in
Menschengestalt [...]. In einen schwarzen Umhang gehiillt, hielt er die Sense in der
Hand und hatte zwei abwechselnd aufleuchtende Lampchen als Feueraugen, die
Furcht erregend aus dem Totenschédel hervorsprangen. Amerika feierte Halloween!
Ein gutes oder ein schlechtes Vorzeichen?* (720)

Die Operation sollte dann ohne Erfolg verlaufen: ,,Nachdem er mir den Bauch
geoffnet hatte, war der Chirurg so iiberrascht und besorgt iiber das, was er da sehen

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 177

musste, dass er lieber alles so lie3, wie es war ... (721) Die darauffolgende Uber-
weisung zum ,,auf diese Tumorkombination spezialisierten Kollegen* (721) gerét
zum Tiefpunkt der Reise und hinterlédsst der Leserin von Terzanis Erzdhlung ein noch
groteskeres Schreckensbild als der karnevaleske Tod in Menschengestalt: ,,Der Mann
war mir regelrecht unsympathisch. Mit einem Kaugummi im Mund und Turnschuhen
an den Fiilen flegelte er sich, als ich bei ihm eintrat, auf seinem Biirostuhl.*“ (721)
Terzani habe ohne Chemotherapie ,,keine Chance®, lasst ihn der Arzt wissen und fiigt
dann ,.einen jener Sétze hinzu, die sich ein guter Arzt immer verkneifen sollte*:
,Wenn Sie dann in einem Jahr noch unter den Lebenden weilen, gehen Sie in die
Geschichte der Medizin ein.“ (721) Auf Terzanis Ablehnung der weiteren Chemo-
therapie ,,schien der Kaugummikauer geradezu enttiduscht, aber so wie jemand, der
einen Kunden an die Konkurrenz verliert” (722). Terzani ringt mit diesen Sitzen und
spricht von diesem ,,,Todesurteil* durch den Kaugummikauer* (723) als eine der
groften Priifungen — ,,die beste Gelegenheit herauszufinden, wie weit es mit meiner
angestrebten Distanz war* (723). Es ist spiirbar in einem Text, der von Selbstbe-
wusstsein und dem Mut eines Tiziano Terzani auch in einer solchen Lebenslage an-
sonsten geradezu strotzt, wie demiitigend und entmutigend — der Form und dem In-
halt nach — es sein muss, von einem teilnahmslosen, Turnschuhe tragenden Kaugum-
mikauer sein , Todesurteil* zu empfangen. Auch wenn es dann wieder von dieser Vor-
hersage heif3t: ,,Ich lie mich nicht von ihr beherrschen [...].“ (723)

Was bleibt?
Auch wenn Terzanis Erzdhlung einem Genre angehort — einer Erzéhlung, die von
dem erfahrenen Sinn in, mit und trotz Erkrankung berichten will —, so bleibt dennoch
auch diese Geschichte eine letztlich unauflsliche Mixtur aus einer aufwéndigen und
angestrengten Suche nach der richtigen Therapie, aus verborgenen Spuren des Schei-
terns und der Verzweiflung und eben einem Weg der Erkenntnisse, die vielleicht
stirker sind als der Tod und das Leiden, weil sie Formen, vielleicht auch nur Spuren
von Gliick in einer Welt zu entdecken vermogen, zu der die Hinfdlligkeit des Korpers,
die Einsamkeit des Sterbens, das Abschiednehmen von einem aufregenden Leben
und von geliebten Menschen dazu gehoren und nicht ausgeblendet werden, weil die-
ses Ausblenden in der Situation keine Option mehr darstellen kann. Dabei wird die
Krankheit etwas, das Teil der Geschichte des eigenen Lebens ist, Teil der eigenen
Identitét, nicht blof etwas Fremdes, das bekdmpft oder verdringt werden muss.
Terzani besteht immer wieder darauf: dass diese Erkrankung etwas mit ihm selbst als
individuelle Person und der Art und Weise, wie das Leben gefiihrt und gelebt wurde,
zu tun hat (vgl. etwa 20). Auch sagt Terzani, dass die Erkrankung irgendwie auch
Lniitzlich* (731) sei.

Er fragt schlielich gegen Ende des Buches: ,,Waren denn Leid und Schmerz [...]
nur schlecht? Jedenfalls waren sie, und dadurch haben sie mich weitergebracht, denn

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

ohne diese Erkrankung wire ich nie aufgebrochen, hitte mir jene Fragen nicht ge-
stellt, auf die es, fiir mich jedenfalls, ankam.* (728) Damit wolle er ,.keine Apologie
des Leidens* (728) verteidigen — aber was daraus zu ziehen sei, das ist die ,,Auffor-
derung, das Leben aus einer anderen Perspektive zu betrachten und Geschehnisse
nicht nur danach zu beurteilen, ob sie uns gefallen oder nicht [...], denn wer lebt,
ohne sich je zu fragen, wozu er lebt, hat eine grole Chance vertan. Und nur das Leid
treibt dazu, sich diese Frage zu stellen.” (728) Ein ,,gepriiftes Leben ist nicht lebens-
wert", hie3 es bei Sokrates. Die Erkenntnis seiner Reise ist eine, die er in der fernost-
lichen Spiritualitidt gefunden hat. Fiir Terzani ist diese ,,Erkenntnis [...] vielleicht das
einzige wahre Ziel jener Reise, zu der wir alle mit unserer Geburt aufbrechen.* (31)
Diese Erkenntnis besagt, dass es darum geht ,,zu verstehen, dass Leben und Tod le-
diglich zwei verschiedene Aspekte derselben Sache sind“ und ,, Gliick* und das
,, Gute “ nicht einfach in dem zu finden sind, was uns vordergriindig gefllt.

Die zweite Erkenntnis ist eine Vision des Friedens, die in einer Parallele mit der
Ablehnung der Chemotherapie gesehen wird: ,,Und dann — eine erneute Chemothe-
rapie, ausgerechnet in den USA? Niemals. Uberall sprach man von nichts anderem
als Krieg ... Ich hatte die Nase voll von ihren intelligenten Bomben, die unschuldige
Zivilisten toten, von ihrem angereicherten Uran, das zuallererst den eigenen Soldaten
Krebs eintrégt; ich hatte genug von ihren radikalen Chemo-Cocktails, von ihren kan-
zerogenen Radiotherapien. Ich wollte Frieden.* (722f.) Diesen Frieden erhofft sich

Terzani von einer ,,Revolution — keiner politischen, sondern einer inneren ... (725)
— Anzeichen dafiir zeigen sich ,,in den Antiglobalisierungsbewegungen, den Men-
schenrechtsgruppen, den Umweltschutzverbinden ...« (725).

Auch wenn diese Erkenntnisse die Kraft zu haben scheinen, das Leben iiber die
Krankheit hinauszuheben — so deutet er dennoch ein Scheitern und Ungeniigen seiner
Arbeit an sich selbst an. Zum einen setze er ,,inneren Frieden weiterhin mit Alleinsein
gleich® (727): ,,So lange ich mich in meiner Zuflucht auf dreitausend Meter Hohe
authielt, tat sich kein Widerspruch auf zwischen meinem Denken und meinem Han-
deln* (717) ,,Die Distanz von der Welt ist immer noch eine Voraussetzung fiir mein
inneres Gleichgewicht. Und dies zeigt, dass ich noch viel an mir zu arbeiten habe.*
(727) Auch deswegen empfand er die Reise zur letzten Kontrolluntersuchung, bei der
alles schief lief, als eine ,,Priifung® (717). ,,Wozu sollte es gut gewesen sein, stun-
denlang im Lotossitz zu meditieren, wenn man damit nicht ein besserer Mensch ge-
worden ist [...]? Was bringt es, Gewaltfreiheit zu predigen, wenn man weiterhin vom
brutalen System der freien Marktwirtschaft profitiert? Was niitzt es, so lange iiber
das Leben und den Tod nachgedacht zu haben, wenn man angesichts einer dramati-
schen Lage nicht das tut, was man sich fest vorgenommen hat, und stattdessen in alte,
vorgefertigte Verhaltensmuster zuriickfallt?** (717) Die Meditationen und Ubungen
auf dem Pfade der antiken Weisheit gelingen in der Abgeschiedenheit der Hohle —
,,Nun misste ich lernen, sie iiberall ausfiihren zu konnen ... eben auch neben einer
Autobahn.” (728) Es bleibt in der Welt und der Landkarte Terzanis eine Spaltung

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 179

zwischen den Pfaden des Ostens und der Autobahn des Westens. Zum anderen sei es
ihm noch nicht gelungen, ,.ein anderes Verhiltnis zur Zeit zu gewinnen* (727). Die
Zeit der Meditation ist eine Zeit fiir sich, er wiinsche sich aber ,,so weit zu kommen*,
die wahre und eigentliche Zeit als ,,, Zeit fiir andere Menschen® zu betrachten* (727),
er wiirde ,,dies sehr gern zum Ziel meiner ndchsten Reise machen® (732).

Was bleibt? Keine Frage, dass Terzani fiir Leserinnen und Leser schreibt. Wer in
ein ,.feindliches®, unbekanntes Gebiet vordringt, der muss sich tiber dieses Land und
iiber sich selbst erst klar werden, das heif3it, eine ,,Landkarte* erst schaffen — und er
kann diese Landkarte den anderen dann zur Verfiigung stellen: ,,Von dieser Reise
will ich erzéhlen, weil ich weil}, wie viel Mut Erfahrungen von Menschen machen
konnen, die bereits ein Stiick jenes Wege zuriickgelegt haben, den andere erst ange-
hen miissen.” (31) Terzani erzéhlt seine intensive Sorge um sich — und diese Erkun-
dungen der Sorge um sich werden zu einer Sorge um Andere, indem Erfahrungen,
Orientierung, Erkenntnisse in diesem Fall iiber das Medium des Buches geteilt wer-
den und nicht zuletzt Mut zugesprochen wird. Zum einen als mogliche Antwort auf
die Frage: Worauf miissen wir uns einstellen, wenn uns das passiert? Aber auch und
weiter reichend als ein Sinnangebot, das darin besteht, einen wahrhaftigeren Blick
auch auf die Alltagswelt der Gesunden aus der Perspektive der — nicht blo} abstrakt
gewussten, sondern real empfundenen — Sterblichkeit zu werfen. Fiir Terzani steht
die Erkenntniskraft — die ethische Kraft — der Perspektive der Sterblichkeit auer
Frage. Er empfiehlt einem Freund: ,,Wolle er aber mal eine interessante Ubung ma-
chen, so solle er sich einen Tag lang mal vorstellen, Krebs zu haben, solle sich Ge-
danken dariiber machen, wie sehr ihm dadurch sein Leben und alle Menschen und
Dinge um ihn herum plétzlich in einem vollig neuen Licht erscheinen wiirden. Wo-
moglich einem richtigeren, gerechteren Licht.” (19)

Kann Terzanis Landkarte auch unsere sein? Ahnlich wie Sokrates gegeniiber
Simmias und Kebes muss auch Terzani sagen: ,,... dies geht nur am eigenen Leib.
Diese Erfahrung muss man selbst machen. Sie ldsst sich nicht iiber Worte vermitteln,
weil Worte an sich keinen Wert haben und keine Schmerzen bereiten.” (729) So
bleibt nur eine ausdriickliche Botschaft: ,,Und das ist das einzige, was ich auch an-
deren raten kann: das Leben verdndern, um gesund zu werden, das Leben veridndern,
um sich selbst zu veridndern. Auf welchem Wege, das muss dann jeder selbst heraus-
finden und den Weg auch allein zuriicklegen. Es gibt keine Abkiirzungen ....* (731)

Von der erzahlten ,Landkarte‘ zum philosophischen
Koordinatensystem der Sorge

Die Geschichte von Tiziano Terzani von seiner Krankheitserfahrung wurde hier
nacherzihlt und wird in Bezug auf das Folgende neben die philosophische Analyse
gestellt — weitgehend eben ,,daneben*: um a) nicht zu suggerieren, dass die philoso-
phischen Kategorien der Hermeneutik der Sorge (,,Existenzialien®) sich quasi-empi-
risch induktiv aus der rohen Erfahrung des Menschen in einer Leidenssituation so

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

einfach heraus ziehen lassen; um b) nicht zu suggerieren, die lebendige Erfahrung
des Menschen sei nur so etwas wie die je-neue Instanzierung und Verwirklichung
»transzendentaler” Strukturen, die die philosophische Reflexion direkt erkennen
kann und somit auf die Auseinandersetzung mit dem wirklichen Leben und einem
echten Dialog verzichten kann; um c) das Urteil tiber die Erhellungskraft der philo-
sophischen Einsichten fiir die Erfahrung schwerer Krankheit der Leserin selbst zu
tiberlassen. Das Erzéhlen der Erfahrung — Erzéhlen verstanden und definiert als die
Nachahmung (Mimesis) von Handlungen und Lebensweisen (vgl. Ricoeur SA, 28
und 193ff. und Ricoeur 1983 68ff. und 108 ff.) — und die philosophische Arbeit des
Begriffs — verstanden als Definition von grundlegenden Begriffen und der Beschrei-
bung der allgemeinen Strukturen unserer Erfahrung —, sind jeweils Systeme oder
Sprachspiele in sich mit ihrer je eigenen Binnenlogik, zwischen denen sich nicht ein-
fach Elemente entsprechen, so dass gesagt werden kann: ,,Dieser Teil der Erzidhlung
fdllt in die Kategorie x* oder etwas Vergleichbares. Vielmehr ist der Dialog zwischen
Erzéhlen und Philosophieren seinerseits als ein Wiedererkennen, ein Erinnern-an
aufzufassen. Deshalb habe ich die Erzihlung Terzanis tendenziell neben der philoso-
phischen Gedankenentwicklung platziert. Jedes Sprachspiel steht fiir sich und die ge-
genseitige Lektiire bringt im giinstigsten Fall den Wiedererkennungseffekt hervor,
den Aristoteles in seiner Poetik als die Lust am Erkennen und Lernen (vgl. dazu
Ricoeur 1983, 83ff.) beschrieben hat. Terzanis Geschichte ,.,exemplifiziert” daher
nicht wie ein Fall zu einer Regel die hermeneutische Arbeit der Sorge, sondern ,,be-
zeugt® diese eher.

Was ich im Folgenden in Form einer philosophischen Analyse entwickeln und
aufzeigen will, das ist nun gewissermallen ein Koordinatensystem der Sorge und ih-
rer hermeneutischen Arbeit. Dieses Koordinatensystem situiert die philosophische
Praxis (des zweiten Kapitels) in die konkrete Erfahrung von schwerer Krankheit bzw.
in die Sorge um kranke bzw. leidende Menschen. Das Koordinatensystem der her-
meneutischen Arbeit der Sorge besteht so aus drei Achsen: einer ,,stoischen®, einer
,»sokratischen* und einer ,,epikureischen®. In der Erfahrung der Sorge, des Leidens,
dem Versuch, mit dem Leiden sorgend mit sich selbst sowie mit und fiir Andere zu-
rechtzukommen, gibt es gewissermalen ,,stoische®, ,,sokratische und ,,epikurei-
sche* Erfahrungen. Es handelt sich um den Versuch, ein Koordinatensystem zu ent-
wickeln, das hilft, sich in der Landschaft des Leidens und der Sorge zu orientieren,
also eine ,,Landkarte davon zu erstellen.

Schwere Krankheit — oder allgemeiner gesprochen: die Erfahrung von Leid
weckt, erstens, die Sorge um sich. Insoweit wir gegeniiber Leid auch ohnmichtig sind
und mit den Grenzen unserer (,,duleren“) Handlungsfihigkeit konfrontiert werden,
impliziert die Sorge um sich moglicherweise ein philosophisches oder hermeneuti-
sches Bediirfnis. Dieses besteht darin, angesichts des Unausweichlichen und Unab-
dnderlichen eine Haltung und ein Verstdndnis von sich selbst, der Beziehung zu den
Anderen und zur Welt zu finden, die frofz Ohnmacht und Leid tragféhig sind. Hierfiir

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 181

steht paradigmatisch der Stoizismus. Noch konkreter werden wir sehen, wie die sto-
ischen Ubungen sich hier situieren — sie fithren geradezu dahin, aus dem Leiden zu
denken. Wir werden auch sehen, wie die stoischen Ubungen, die zunéchst dazu die-
nen, sich im einsamen ,,Inneren‘ iiber das Schicksal zu erheben (vgl. Seneca, Briefe
an Lucilius, 98, 2: ,,.Denn stirker als alles Schicksal ist die Seele), auch eine Weise
sind, fiir andere Menschen zu sorgen.

Das Leiden des anderen Menschen weckt, zweitens, die Sorge um Andere bzw.
ist die Sorge um sich in der Schwiche und ihrer Verwundbarkeit im Leid ihrerseits
auf Andere angewiesen. Die Sorge um Andere impliziert die hermeneutische Arbeit,
den anderen Menschen in seiner Leidenswirklichkeit zu verstehen — und umgekehrt
von Anderen verstanden zu werden. Aus hermeneutischer Perspektive kann die Be-
ziehung der Sorge zum anderen Menschen bzw. das Verstehen des anderen Menschen
nach dem Modell des sokratischen Gesprichs aufgefasst werden. Deswegen konnen
wir hier von der sokratischen Achse der hermeneutischen Arbeit der Sorge bzw. von
der sokratischen Erfahrung im Leiden und der Sorge sprechen. Gleichfalls wird sich
die (anfingliche) Sorge um Andere auch als eine Weise, fiir sich selbst zu sorgen,
herausstellen.

Soweit unterliegt eine solche hermeneutische Philosophie der Sorge einer zwei-
fachen Einschrinkung. Eine erste Beschrinkung besteht vordergriindig darin, dass
die Sorge und ihre hermeneutische Arbeit eher das Bild einer dyadischen Beziehung
vermittelt. Aber bereits auf der sokratischen Achse der Sorge wird deutlich werden,
dass das ,,Gespridch* iiber eine unmittelbare Begegnung von Menschen hinausweist
und die ,,Teilnehmerinnen* des Gesprichs bzw. der Sorge-Beziehung an einem
,,Uberlieferungsgeschehen* von Sorge-Wissen teilhaben. Eine zweite vorlidufige Be-
schrinkung ist zu diesem Zeitpunkt, dass wir uns unter einer leidenden Person eine
vorstellen, deren Krankheit oder Beeintrichtigungen nicht die Fihigkeiten des
sprachlichen Ausdrucks, des Nachdenkens und des Erzihlens in Mitleidenschaft ge-
zogen haben. Diese Einschriankung ist insofern vorldufig, als uns die Reflexionen auf
Leiden, Erzihlen und Zuhoren erlauben werden, die hermeneutische Struktur der
Sorge zu entfalten, um sie schlieBlich auch in einer Sorgebeziehung zu einem Men-
schen, dessen Leid diese Fahigkeiten vermindert oder vernichtet hat, wieder zu ent-
decken und auszuweisen. Wir werden einem Gedankengang folgen — auf der stoi-
schen und sokratischen Achse —, bei dem das Erzihlen, die aktive Suche nach Ver-
stidndnis, eine Rolle spielt. Das ,,Gespriach®, das wir als Grundmodell der Sorge zu-
nédchst im engeren Sinn des Gebens und Empfangens von Interpretationen iiber Selbst
und Welt in Erzdhlungen oder eben der Rede entwickeln, geht aber nicht verloren,
wo nicht mehr die gesprochene Rede, sondern letztlich auch Wahrnehmungen, At-
mosphiren, Gefiihle, Beriihrungen Ausgangspunkt eines zwischenmenschlichen
Austausches sind. Anders gesagt: Wo mit der Befdahigung vielleicht auch das Bediirf-
nis nach philosophisch-hermeneutischer Orientierung verloren geht, geht nicht das
Angewiesensein und das Bediirfnis nach Menschen verloren, die um Verstédndnis fiir

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Personen ringen, deren Vermogen, sich sprachlich zu artikulieren, sich zu erinnern,
Welt und Erfahrung in begriffliche Muster zu gielen, reduziert oder zerstort ist. Um-
gekehrt wird aber auch der Weg iiber die Sprachlosigkeit uns erlauben, die herme-
neutische Arbeit der Sorge grundlegender zu situieren. Aus Griinden, die noch ge-
nauer zu entfalten sein werden, werden wir diese dritte Achse der Leidens- und Sor-
geerfahrung die ,,epikureische® nennen konnen, die sich zur stoischen und sokrati-
schen gesellt. Insgesamt verweist die epikureische Erfahrung iiber beide genannten
Beschrinkungen und damit die unmittelbare Sorge fiir sich und andere hinaus auf
die Teilnahme nun nicht mehr nur an der historischen Welt der Menschen (Uberlie-
ferungsgeschehen), sondern auch an die Teilhabe an den elementaren Prozessen der
Natur, weshalb wir schlieBlich von der Sorge der Welt sprechen werden konnen, die
diesmal nicht wir entwerfen, sondern vielmehr empfangen.

Woraus entspringt zunéchst aber und konkreter gefragt iiberhaupt ein hermeneu-
tisches Bediirfnis oder anders gesprochen das Bediirfnis nach einem philosophischen
Denken? Unter einem ,,hermeneutischen Bediirfnis* soll das Bediirfnis danach hei-
Ben, anders und tiefer zu verstehen, weil eine oberfldchliche Auffassung von den
Dingen der Welt, von sich selbst und den Anderen falsch oder unplausibel, jedenfalls
ungeniigend geworden ist und nach einer tieferen oder erweiterten Auffassung ver-
langt. Ein so verstandenes hermeneutisches Bediirfnis ist in einem sehr weiten Sinn
ein ,,philosophisches* Bediirfnis, weil es nicht nur darum geht, einen Teilbereich der
Welt (spezialwissenschaftlich) zu verstehen oder zu erkliren, sondern unsere Auffas-
sung des Weltganzen oder zumindest Ziige unseres Verstindnisses vom Weltganzen
neu zu erhellen (vgl. Tugendhat 1992 und Heintel 2012, 147, der vom ,,Zusammen-
hangswissen* der Philosophie spricht; es geht also um das gelebte Verstindnis). Karl
Jaspers unterscheidet nun in seiner klassischen ,,Einfiihrung in die Philosophie* (Jas-
pers 2008) drei ,,Urspriinge* (16-23) des philosophischen Denkens. Damit ist eben
nicht der historische Anfang gemeint, sondern die Quelle des Antriebs zum Philoso-
phieren. Diese sind die Erfahrung von Grenzsituationen, der Zweifel und schlielich
das Staunen. Wir werden allen drei Urspriingen des philosophischen Denkens bzw.
der hermeneutischen Arbeit der Sorge wieder begegnen: der Erfahrung von Grenzsi-
tuationen auf der stoischen Achse, dem Zweifel auf der sokratischen und dem Stau-
nen sowohl auf der sokratischen als auch der epikureischen Achse der Erfahrung der
Sorge.

Verfolgen wir nun aber zunéchst die stoische Achse des einsamen Denkens aus

dem Leiden heraus.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 183

3.2 DIE STOISCHE ARBEIT:
SORGE UM SICH (... UND UM ANDERE)

Der Medizinsoziologe Arthur W. Frank, der selbst an Krebs erkrankt war, verpackt
die Erfahrung von Menschen mit einer schweren Krankheit in ein Bild, das atmo-
sphirisch sehr an die erste einsame Nacht Terzanis ,,in der Stille der Klinik* erinnert.
Frank erinnert sich an einsame, griiblerische Stunden, ,,wihrend denen die anderen
Menschen mit den Aufgaben beschiftigt waren, mit denen gesunde Menschen ihre
Zeit verbringen, wihrend ich zu krank war, um etwas anderes zu tun als da zu liegen*
(Frank 2004, 31f.). Und hier folgt eine bemerkenswerte Aussage: Fiir die Zeit alleine,
so Frank, hatte er zum Vorbild einen Menschen wie Mark Aurel, den stoischen Kai-
serphilosophen. Nicht im Sinne eines Trosts der Philosophie durch den blof &stheti-
schen Genuss der Lektiire, sondern durch das stoische Ringen nach Uberzeugungen,
Wahrheiten und Werten, nach einem Verstindnis von sich und der Welt, die auch
bzw. gerade angesichts des Todes, des Schmerzes, der Verginglichkeit und der
Schwiche halten. Mark Aurel wird als Vorbild fiir einen philosophischen Monolog
in der Einsamkeit, ,,in der Stille der Klinik®, herbeigerufen. Nennen wir mit Frank
diese erste Seite der Krankheitserfahrung in der Einsamkeit und Unvertretbarkeit des
Leidens (vgl. Ricoeur 1992) die ,,stoische‘ Erfahrung. Die ,,stoische‘ Erfahrung von
Krankheit oder allgemeiner des Leidens tiberhaupt besteht darin, iiber therapeutische,
pflegerische und sonstige pragmatische MaBnahmen hinaus angesichts des Unaus-
weichlichen ein Bediirfnis nach Verstindnis zu empfinden. Die Erfahrung von
(schwerer) Krankheit und von Leiden — durch das Hereinbrechen von etwas radikal
Unverstdandlichem — ist eine solche, die die gewohnte Lebensordnung und die ge-
wohnten Auffassungen von den Dingen so grundlegend verdndert und ins Chaos
wirft, sodass es ein Bediirfnis gibt, ein neues ,,Verstindnis* von den Dingen der Welt
und von sich selbst zu erlangen. Vieles, das sich im Leben wie von selbst verstanden
hat, ist nun fraglich und fragwiirdig, ja vielleicht iiberhaupt ungiiltig geworden — und
es braucht eine neue Auffassung, die eine Ordnung der Dinge ans Licht bringt, die
auch angesichts von korperlichem Unvermogen, angesichts von Schmerzen und des
Todes und nicht zuletzt angesichts der Einsamkeit des im Leiden auf sich zuriickge-
worfenen Ichs zu tragen vermag. Eine Stoikerin sucht ein universell tragfihiges ,,ge-
lebtes Verstindnis“ im oder trotz Leiden — oder, um es in der Metapher Terzanis
auszudriicken: Sie sucht eine ,,Landkarte® fiir ein Gebiet des Lebens, das wir nicht
nur nicht gerne betreten, sondern fiir das auch eine Landkarte nicht so einfach gege-
ben ist, sondern in einem fundamentalen Sinn immer wieder erst geschaffen werden
muss.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

3.2.1 Die Machtlosigkeit im Leiden

Der ,tiefere* Ursprung des Philosophierens nach Jaspers und damit der hermeneuti-
schen Arbeit der Sorge ist das Denken, das aus der Erfahrung von Grenzsituationen
entspringt. Grenzsituationen sind ,,Situationen, iiber die wir nicht hinaus kénnen, die
wir nicht dndern konnen. Das Bewusstwerden dieser Grenzsituationen ist nach dem
Staunen und dem Zweifel der tiefere Ursprung der Philosophie.* (Jaspers 2008 18)
Jaspers zitiert den Stoiker Epiktet: ,,Der Ursprung der Philosophie ist Gewahrwerden
der eigenen Schwdche und Ohnmacht* (Zit. ebd., 17) Stoische Philosophie versteht
sich als Antwort auf die Frage: ,,Wie helfe ich mir in der Ohnmacht?* In seiner Ana-
lyse von Selbsterfahrungsberichten Krebskranker beschreibt der Soziologe Nikolaus
Gerdes (1984), wie schwere Krankheit als eine solche Grenzsituation, die uns mit den
grundlegenden Tatsachen der Existenz in Kontakt bringt, erfahren werden kann. Ide-
altypisch schematisiert erfolgt in den Selbsterfahrungsberichten mit der Krebsdiag-
nose ein ,,Sturz aus der normalen Wirklichkeit. Der ,,sinnhaften Wirklichkeitskon-
struktion, in der man bisher mit den anderen Menschen gelebt hatte, [wird] schlagar-
tig der Boden [entzogen]“. Der Sturz wird ausgeldst durch die jahe ,Realitét des ei-
genen Todes*, durch den ,,Einbruch des total Unbeherrschbaren und Unverstehbaren
ins Zentrum der eigenen Existenz.” Das Gewohnte wird unheimlich, das bisher
(allzu) Selbstverstindliche fraglich, das Vertraute fremd. Mit der Krankheit wird eine
letzte, nicht iiberbietbare Ohnmacht des Menschen bewusst.

Das unterscheidende Merkmal von Grenzsituationen gegeniiber den sonstigen Si-
tuationen ist nun, dass Grenzsituationen keine Situationen neben anderen Situationen
in der Welt sind, sondern es sind Situationen, in denen uns das In-der-Welt-Sein selbst
thematisch wird. In bestimmten Situationen in der Welt kann uns das In-der-Welt-
Sein iiberhaupt zu Bewusstsein kommen. Dann sind wir nicht beschéftigt mit diesen
oder jenen Tatsachen, Zielen usw., sondern mit den Grundbedingungen des Existie-
rens selbst. In einer Grenzsituation wird also nicht etwas in der Zeit erlebt, das langer
oder kiirzer dauert, als kurz- oder langwierig empfunden wird, sondern es wird uns
die Zeitlichkeit, das heifit die Vergéinglichkeit von Welt und Dasein iiberhaupt vor
Augen gefiihrt. Es handelt sich nicht blo um eine Erfahrung, die wir mit oder in oder
an unserem Korper machen, sondern es wird uns unsere Leiblichkeit als solche the-
matisch. Es geht nicht blol um diese oder jene Erfahrung von und mit anderen Men-
schen, sondern um eine Erfahrung des Wesens und der Grenzen von Subjektivitdt und
Intersubjektivitit, des Selbst-Seins und Mit-anderen-Seins. Mit anderen Worten:
Eine Grenzsituation ist eine Erfahrung ,,der menschlichen Endlichkeit” (Gadamer
WM, 363), oder dramatischer: eine Erfahrung der ,,Unzuverldssigkeit allen Welts-
eins® (Jaspers 2008, 18). Es fillt dem Menschen nicht leicht, sich die Grundbedin-
gungen der Existenz vor Augen zu fithren. Der Mensch denkt nicht téglich an die

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 185

Grundbedingungen seiner Existenz, sondern lebt primir in die Welt hinein und be-
zieht sein Selbstverstdndnis daraus. Das primédre Dasein, die tdgliche Erfahrung ist
geprigt von einem grundlegenden ,,Vergessen‘ oder ,,Ausweichen* davor:

,.Jm bloBen Dasein weichen wir oft vor ihnen [den Grenzsituationen] aus, indem wir die Augen
schlieBen, als ob sie nicht wiren. Wir vergessen, dass wir sterben miissen, vergessen |...] unser
Preisgegebensein an den Zufall. Wir haben es dann nur mit den konkreten Situationen zu tun,
die wir meistern zu unseren Gunsten, und auf die wir reagieren durch Plan und Handeln in der

Welt, getrieben von unseren Daseinsinteressen.” (Jaspers 2008, 18)

Demgegeniiber ist die ,,eigentliche Erfahrung® die, ,,in der sich der Mensch seiner
Endlichkeit bewusst wird. An ihr findet das Machenkonnen und das Selbstbewusst-
sein seiner planenden Vernunft eine Grenze* (Gadamer WM 363). Wenn es dabei
eben das erste Kennzeichen echter Erfahrung ist, dass sie eine Erwartung durchkreuzt
(vgl. Gadamer WM 359ff.) — was wiirde wohl die normalen Erwartungen mehr
durchkreuzen als eine Diagnose, die als ein ,, Todesurteil” verstanden werden muss?
,,Man denkt nie, dass es einen selbst treffen konnte ...*

Die Erfahrung der Endlichkeit impliziert jedenfalls — als gemeinsamer Grundzug
aller Grenzsituationen (vgl. Jaspers 1994, 247ff.) — die Erfahrung von Leiden. Was
heiB3t in diesem Zusammenhang ,,Leiden“? Das Inventarium menschlichen Leidens
und seiner Ursachen kann natiirlich kursorisch aufgezéhlt werden:

,.Man vergegenwirtige sich z. B. [...] — Die rasenden koérperlichen Schmerzen, die immer wie-
der ertragen werden miissen. — Des Liebsten beraubt zu werden. — Die liebsten Menschen bei
eigener Ohnmacht gequilt und vernichtet zu sehen. — [...] — Das Wollen und nicht Kénnen
(Veranlagung, Armut, Krankheit). — Jemand, der geisteskrank wird und es merkt. — Die Angst

vor dem Tode. — Die Verzweiflung in unausweichbarer Schuld [...] usw.” (Jaspers 1998, 248)

Die Ursachen, Leiden in Grenzsituationen zu erfahren, sind also unterschiedlich und
viele. Aber was ist ,,Leiden der Substanz nach? Ich denke, es ist wichtig, mit Ricoeur
(1992) und Kemp (1987, 63ff.) an einer begrifflichen Unterscheidung zwischen
,,Leid* und (physischem) ,,Schmerz* festzuhalten, selbst wenn es unwahrscheinlich
ist, dass (,,seelisches) Leid und (,,korperlicher) Schmerz vollig unabhéngig vonei-
nander auftreten. Wihrend der Schmerz in Organen lokalisierbar ist (oder auch den
Korper als ganzen betrifft), bezeichnet das Leiden ein ,,Missverhiltnis zwischen dem
Konnen und dem Wollen* (Kemp 1987, 68) — und zwar ein Missverhiltnis, das letzt-
lich nicht mehr iiberwindbar ist durch Bewiltigung eines Widerstandes. Das Nicht-
(mehr)-Konnen bzw. prinzipielle Nicht-Konnen ist die eigentliche Erfahrung der
Endlichkeit. In der Terminologie Jaspers’ versagt das ,,duflere Handeln, das Handeln
im Materiellen, mit dem Ko6rper und den Mitteln der Technik, mit dem Ziel, ein Ubel
aus der Welt zu schaffen — und zwar nicht, weil das duflere Handeln nicht stark oder

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

geschickt genug wire, sondern es versagt prinzipiell. Die kiirzeste Definition von
Leid wire also: ,,Das Leiden besteht in der Verminderung des Vermdgens zu han-
deln.” (Ricoeur, 1992, 1)

Leiden ist eine radikale, weil prinzipielle Passivitidts- und Ohnmachtserfahrung
(die in der Rede von ,,Patientinnen und Patienten* ja ausgedriickt ist), die vor allem
auch im Fremd- und Unvertraut-Werden des eigenen Korpers wurzelt. Wir iibersprin-
gen im alltiglichen Bewusstsein die Tatsache, dass der Korper unauffillig funktio-
niert, auch wenn wir immer wieder von kleineren oder gro3eren Funktionseinbuflen
beschiftigt werden. Wir akzeptieren in den Gewohnheiten des Selbstgefiihls und im
Aufgehen im Strom des Erlebens und Tétigseins wie selbstverstindlich eine be-
stimmte Vorhersagbarkeit der korperlichen Funktionen, eine bestimmte gewohnte
Kraft, durch die wir zur Welt hin offen sind. Wenn wir aber etwa mit Epiktet — und
hier zeigt sich etwas eben sehr ,,Stoisches* in der Erfahrung des Krankseins — fragen,
ob es letztlich in der eigenen Macht steht, dass die inneren Organe funktionieren, ja
dass auch nur der nichste Atemzug gelingen kann oder dass die Hénde nicht einfach
abfallen, so muss die Antwort unausweichlich lauten: Nein, das steht nicht in unserer
Macht. Was als ein ,,Problem der Kontrolle* (Frank 1997, 30f.) tiber bzw. durch den
Korper in der Krankheitserfahrung angesehen werden kann, ist im Grunde ein Zu-
riickgeworfenwerden auf die Bedingungen der Moglichkeit unserer Autonomie, un-
serer Autorinnenschaft am eigenen Leben, unseres Weltzugriffs und Handeln-Kon-
nens. Es macht im Grunde kaum einen Unterschied, ob diese Krankheit schwer oder
,banal“ ist, es konnen eine etwas stirkere Ubelkeit und eine sich dahin schleppende
Bronchitis genauso eine Schwiche offenbaren, die uns nicht mehr teilhaben ldsst an
den gewohnten Betitigungen, die uns auBlerhalb der Gesellschaft stellt, um die Er-
kenntnis irgendwann oder irgendwo darin mitzuempfinden, dass wir mit unseren Zie-
len, Gewohnheiten, iiblichen Betitigungen vom Korper abhéngen — und dass dieser
verginglich ist und sterben wird. Unser Korper ist endlich und kontingent. ,,Kontin-
genz ist die Situation des Korpers, Kriften unterworfen zu sein, die nicht kontrolliert
werden konnen.* (Frank ebd. 31)

Hier zeigt sich eben das erste strukturell ,,stoische Moment der Krankheitser-
SJahrung: im Bewusstwerden der letzten Ohnmacht des Menschen iiber die Bedingun-
gen seines Existierens. Wo allerdings Krankheit und andere Formen des Leidens eine
gewaltsame Erfahrung von Passivitit, von Ohnmacht und Kontingenz sind — da ist
die stoische Ubung der Machtunterscheidung eine bewusste Kontemplation der Kon-
tingenz des menschlichen Lebens. Wihrend ,,die Diagnose® geradezu dazu zwingt,
vom Leiden her zu denken, denkt die Stoikerin bewusst aus dem Leiden. Was einem
Menschen in einer Leidenssituation iiberkommt und widerfahrt — namlich die Not-
wendigkeit, sich mit den elementaren Gegebenheiten der Existenz auseinandersetzen
zu miissen —, darin iibt sich die Stoikerin gewissermaf3en zeit ihres Lebens bewusst
und entschieden. Die stoische Ubung der Machtunterscheidung identifiziert die mog-

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 187

lichen Quellen unseres Leidens — und die prinzipielle Moglichkeit des Leidens be-
steht darin, dass wir in der priméren Vertrautheit mit der Welt Dinge, Personen, Bil-
der vom Selbst usw. als zu uns gehorig betrachten (als ,,Besitz, in der Metapher
Epiktets), obwohl sie letztlich nicht in unserer Macht stehen. So ist zum Beispiel
Epiktets Handbiichlein der Moral dem gewidmet, die verschiedenen Leidensmog-
lichkeiten des Daseins — denen wir im gewohnlichen Selbstverstindnis durchaus aus-
weichen — zum einen vor Augen zu halten, zum anderen und in weiterer Folge eben
ein Verstdndnis von sich, der Beziehung zu den anderen Menschen und von der Welt
zu erlangen, das Gliicksmoglichkeiten inmitten und trotz des Leides und der letzten
Ohnmacht des Menschen erlangen kann. Die Stoikerin strebt aus dem Bewusstsein
der Ohnmacht nach einer Lebens- und Leidenskunst, die das Schicksal nicht besie-
gen, aber den Menschen in seiner Haltung und seinem Verstidndnis dariiber ,,erheben*
kann. Wo das ,,duflere* Handeln versagen muss, bleibt noch das ,,innere* Handeln.

Frank spricht mit Bezug auf Mark Aurel von ,,Fallen lernen*: Wéhrend der Kor-
per fallt, miissen Geist und Seele nicht mitfallen (vgl. Frank 2004, 37). Bei Epiktet
kommen zu den verschiedenen Formen ,natiirlichen* Leidens auch jene Formen
dazu, die Menschen sich als Gewalt gegenseitig antun. Von folgenden Grenzen des
Lebens und Handeln-Ko6nnens verschafft sich die Leserin des Handbiichleins ein Be-
wusstsein: von Krankheit und korperlicher Behinderung (Ench., 2; Ench., 9), vom
Tod (Ench., 2, 21), der Armut (Ench., 2, 24), vom Verlust von Frau und Kind (Ench.,
3), vom (Mit-) Leiden an den Klagen und dem Ungliick anderer (Ench., 16), von
Beleidigung und Verletzung durch andere (Ench., 20), vom Fehlen von Ansehen und
Anerkennung (Ench., 24, 25), von zu starker Lust (,,Sucht®) (Ench., 34), von der
Furcht vor anderen und der Abhingigkeit von der Macht anderer, vor der Macht und
Gewalt des Tyrannen (Diatr., 353ff.), von Verbannung, Gefangenschaft (Diatr., 93f.)
usw.

Jedenfalls: Was dem krankgewordenen Menschen erst schlagartig aufgeht, darin
iibt sich in einem ersten Schritt die Stoikerin in ihrer Lebenskunst: im Leidens- und
Ohnmachtsbewusstsein.

3.2.2 Die hermeneutische Differenz

Die Ubung in der Unterscheidung der Machtbereiche fiihrt uns dazu, anzuerkennen,
dass das meiste, das wir alltdglich fiir selbstverstindlich ansehen — und zwar auch im
allerwortlichsten Sinne: als das, was wir (unhinterfragt) als zu unserem Selbstver-
standnis gehorend empfinden: unseren eigenen Korper und das Funktionieren seiner
Organe, unsere ndchsten Verwandte, Freundinnen und Freunde, unsere liebsten Be-
schiftigungen, unseren Beruf, die Dinge, die uns vertraut geworden sind, das Zu-
hause usw. —, dass all das weit weniger ,,selbstverstiandlich* ist, als wir es in unserem
taglichen Dahinmeinen fiihlend glauben. Durch die Erfahrung von Grenzsituationen

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

offenbart sich die Nicht-Selbstverstiandlichkeit des Selbstverstindlichen und damit
offenbart sich eine dem menschlichen Wesen eigentiimliche hermeneutische Diffe-
renz: eine konstitutive Selbstverdeckung bzw. Selbstabwesenheit des Menschen im
Verhdltnis zu sich selbst, die eine hermeneutische Arbeit der Interpretation notwen-
dig macht. Die hermeneutische Differenz bezeichnet einen Abstand zwischen einer
oberflichlicheren und einen tieferen ,,Lektiire“ des Lebens und der Welt und damit
zwischen einem abstrakten Wissen und einem eigentlichen Verstehen. Der Ubergang
vom abstrakten Wissen zum anschaulich tieferen Verstehen ist das, was die Qualitét
von Einsicht hat, von der wir bereits weiter oben gesprochen haben (vgl. oben und
Gadamer WM, 362f.).

Zwar wissen wir, dass wir sterben werden — aber so eigentlich verstehen, eine
klare, anschauliche und lebendig gefiihlte Vorstellung davon haben wir nur in Au-
genblicken; zwar wissen wir, dass wir genauso gut nie geboren hitten werden kon-
nen, aber verstehen konnen wir die Kontingenz unseres Daseins nicht wirklich; zwar
wissen wir, dass die Autonomie unserer Subjektivitit vom stummen Funktionieren
der Organe abhiingt, aber verstehen tun wir das selten; zwar wissen wir, dass unsere
Freunde, Schwestern, Eltern, Kinder vergingliche Wesen sind — aber so richtig ver-
stehen konnen wir deren Unersetzlichkeit nicht, oder erst dann, wenn der wirkliche
Verlust uns auf einen Lernweg des Trauerns schickt. Das alltéiglich gelebte Verstind-
nis ist gerichtet auf die praktischen Inhalte in der Welt, nicht auf das In-der-Welt-
Sein selbst. In der Terminologie Heideggers ist das tigliche Meinen und Wirken ein
,Besorgen — die ,,Sorge* wird erst geweckt, wenn das Besorgen fundamental an
seine Grenzen stoft und das gelebte Verstindnis erschiittert wird.

So zitiert beispielsweise Frank (1997) einige Sitze aus der Geschichte einer Be-
troffenen, die diese Erschiitterung des gelebten Verstindnisses durch ,,die Diagnose
in der gleichen Metaphorik, die auch Terzani verwendet, auf den Punkt bringen: ,,.Das
Ziel und die Landkarte, die ich benutzte, um zu navigieren, waren nicht linger niitz-
lich.” ,,Kranke Menschen miissen lernen, anders zu denken.* (Frank 1997, 1) Durch
den Sturz aus der Alltiglichkeit in die Welt des Leidens verliert der erkrankte Mensch
Ziel und Bestimmung sowie seine ,,Landkarte* von Welt und Dasein. Durch den Ori-
entierungsverlust wird es notwendig umzudenken, es wird notwendig, ,,neue Wahr-
nehmungen iiber meine Beziehung zur Welt zu konstruieren®, wie Frank (1997) wei-
ter zitiert. Die Welt und das Selbst erscheinen in einem anderen Licht, erfordern eine
andere Wahrnehmung der Dinge. Was giiltig war und selbstverstidndlich, geradezu
unter der Schwelle der alltéiglichen Aufmerksamkeit, das ist nun zweifelhaft und frag-
lich. Die Geltung des bis dahin gelebten Verstindnisses, der impliziten Philosophie,
ist hinsichtlich Wahrheit und Wert wie in Klammern gesetzt und suspendiert. Ge-
nauer noch miisste man allerdings sagen, dass durch den Sturz aus der Vertrautheit
und dem Bruch mit der Welt der Stiirzenden erst bewusst wird, dass sie iiberhaupt
eine bestimmte Landkarte besessen und verwendet hat, dass sie die Welt iiberhaupt

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 189

in einer Weise wahrgenommen hat und nicht einfach schlechthin.? Erst durch den
Bruch wird sie sich des impliziten und gelebten Verstindnisses bewusst, das sonst
unauffillig fungiert hat, aber nicht Bestandteil der thematischen Aufmerksamkeit
war. Dieser Bruch mit einem gelebten Verstidndnis erwirkt den Ruf der Sorge. Durch
den Ruf der Sorge konstituiert sich der Mensch bewusst und aktiv als hermeneuti-
sches Wesen — die anthropologische hermeneutische Differenz wird thematisch. ,,Ob-
wohl man weif3, wie vielen Menschen es passiert, denkt man nie, dass es einen auch
selbst treffen konnte*, waren die Worte Terzanis. Obwohl man (abstrakt) weil3, denkt
man dennoch nie ...

Aber die Stoikerin tut das Gegenteil: Sie denkt eben schon daran. Die Krankheit
erzwingt nicht nur, der Ohnmacht und des Leidens bewusst zu sein, sondern auch das
bis dato gelebte Verstdndnis zu hinterfragen. Hier findet sich das zweite strukturell
stoische Moment der Leidenserfahrung. Wihrend dem ins Leid Gestiirtzen die eigene
Landkarte erst bewusst wird, hinterfragt die Stoikerin im tiglichen Leben ihr gelebtes
Verstindnis in Form der Ubung der ,, Epoché . Die Stoikerin iibt sich tiglich darin,
das eigene in Handlungen, Gefiihlen, Hoffnungen, Erwartungen, Bewertungen usw.
enthaltene ,,Wissen* als implizite Annahmen zu hinterfragen: ,,Stimmt das wirk-
lich?* Wiihrend die Ubung der Machtunterscheidung ein Bewusstsein von der Ohn-
macht verschafft, befihigt die Ubung in der Urteilsenthaltung dazu, die eigene Er-
fahrung von unmittelbaren Bewertungen zu trennen und von vornherein mit der ,, her-
meneutischen Differenz* zu leben. Was der leidende Mensch erst lernen muss: ein
neues gelebtes Verstidndnis von sich, der Beziehung zu den Anderen und von der
Welt zu entwickeln, das mit der Leidenserfahrung kompatibel ist, also einen Weg
vom abstrakten Wissen zum anschaulichen Verstehen zuriickzulegen, darin iibt sich
die Stoikerin in ihrer Lebenskunst. Die Ubung der Urteilsenthaltung wendet sich ge-
rade an die allzu selbstverstindlich scheinenden Meinungen und Bewertungen in un-
serem Fiihlen und Weltempfinden.

Es greift dabei zu kurz — der Hinweis ist wichtig, um mogliche Missverstidndnisse
zu vermeiden —, im typisch stoischen Leidensbewusstsein bzw. in der Weise, aus dem
Leiden zu denken, bloB eine Art Privention gegen Angst, Schrecken und Uberforde-
rung in moglichen Grenzsituationen zu sehen. Es geht nur sekundér darum, die Prii-
fungen des Schicksals dann auch ,,stoisch® zu bestehen und zu ertragen. Vielmehr
geht es darum, ein wahres Verstdndnis von der Welt und vom Leben zu erlangen. Die
Konfrontation mit dem Leiden erschiittert das bis dato gelebte Verstidndnis und kann
Ausgangspunkt dafiir sein, nach einem erweiterten Denken zu streben. Das stoische
Denken vom Leiden her ist nicht blof} eine Privention fiir den Ernstfall (meditatio

2 Vgl. zur Dialektik von Selbstverstiandlichkeit und Reflexion die Logik der Philosophie Eric
Weils, insbesondere die ersten Kategorien von der ,,Wahrheit* bis zur ,,Diskussion und
die beiden finalen Kategorien der Philosophie ,,Sinn* und ,,Weisheit“ — auch Schuchter
(2014, 33-37, 39-43, 125-137).

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

malorum, vgl. Foucault 2009, 564), sondern ,.erkenntnistheoretisch® bedeutsam,
nidmlich als der erste Interpretationsschliissel zu einem eigentlichen und wahren Ver-
stdndnis vom Leben und damit von einem wahrhaft guten Leben. Fiir das stoische
Bewusstsein ist das menschliche Gliick eine komplexe Art von Gliick, die eigentiim-
lich verschlungen ist mit Leiden. Leiden ist nicht geradehin das Andere des Gliicks,
sondern es geht um die Suche nach einem Gliick im und trotz Leiden (vgl. auch Kemp
1987, 63ff.).

Warum kann hier von ,,Wahrheit* gesprochen werden bzw. von einem ,,wahren*
guten Leben — und nicht blof} irgendeinem als gut empfundenen oder beurteilten Le-
ben? Zum einen deshalb, weil das kritische Hinterfragen des gelebten Verstidndnisses
und das Denken vom Leiden her nicht auf besonderen, sondern auf allgemeinen Er-
fahrungen aufbaut. In Grenzsituationen werden die Grundbedingungen der Existenz
thematisch, das heifit Grunderfahrungen des Lebens, die letztlich konstitutiv sind fiir
das Menschsein und in der einen oder anderen Form nicht nicht-gemacht werden
konnen. Dem stoisch Gelibten ergibt sich also ein durchaus im sokratischen Sinn ge-
priifter Blick auf die Welt. Zum anderen ist diese Priifung eine nicht nur im Sinne
der Verallgemeinerbarkeit, sondern auch ganz konkret und praktischer zu verstehen:
als Priifung am Leiden. Die Krankheit kann eine solche ,,Priifung* sein, wie Terzani
bezeugt, wenn er einem Freund als Ubung empfiehlt, sich einen Tag lang vorzustel-
len, er habe Krebs. Ihm wiirden ,,sein Leben und alle Menschen und Dinge* in einem
,vOllig neuen Licht erscheinen®, womdoglich in einem ,richtigeren und gerechteren
Licht* (Terzani 2005, 19). Die ,,Integration des Negativen‘ (Tugendhat 2006) gehort
zum menschlichen Leben dazu.

Die hermeneutische Differenz in Heideggers Sein und Zeit

Eine klassische (und kraftvolle) Analyse der hermeneutischen Differenz, der wir nun
einer Vertiefung willen folgen wollen, stammt von Martin Heidegger in Sein und
Zeit. Heidegger charakterisiert den Menschen (das ,,Dasein‘) als ,,Sorge*, was zu-
nichst nicht vielmehr heifit, als dass es dem Menschen immer ,,um etwas geht* (vgl.
SZ 191), er sich auf etwas hin entwirft und sich grundlegend von dem her versteht,
auf das hin er ist und lebt (vgl. SZ 191f.). Das Sorgen als gerichtetes ,,Aussein auf
etwas® ist der ,,Grundsinn der faktischen Lebensbewegtheit* (Heidegger 2002, 14).
Das primére Selbst- und Weltverstéindnis ist also kein theoretisches, kein reflexives
und betrachtendes, indem der Mensch sich wie ein vorhandenes Bild sich vor sich
hinstellt und ,,begafft* (vgl. prinzipiell SZ §15), sondern es ist durch und durch prak-
tisch. Der Mensch versteht sich von dem her, worum er sich ,,sorgt”, worum er sich
kiimmert und was er kann. Verstehen heiflt insofern ,,Sich-verstehen-auf*, einer Sa-
che ,,gewachsen sein“ (SZ 143, vgl. Grondin 2009, 38). Das primére Verstindnis und
Weltverhiltnis entspringt also dem vertrauten Umgang mit den Dingen der Welt
(dem ,,Zeug®, im ,,Besorgen*) und den anderen Menschen (dem ,,Mitsein®, in der

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 191

,Firsorge®), die der Mensch allein dadurch, dass er in die Welt geworfen ist, je-schon
pflegt und nicht nicht-pflegen kann. Diese primére Daseins-Sorge ist die Sorge des

~Auskommens, des Berufes, des Genusses, des Ungestortseins, des Nichtumkommens, des
Vertrautseins mit, des Wissens um, Kenntnishabens von, des Festmachen des Lebens in seien
Endabsichten.” (Heidegger 2002, 15)

Alles, was das alltdgliche Leben so ausmacht, nennt Heidegger ,,Besorgen®. Dabei
neigt (,,Geneigtheit des Daseins®, SZ, 21) das Dasein dazu, in der Geschiftigkeit des
Besorgens aufzugehen, Heidegger spricht dramatisch von der ,,Benommenheit” des
Daseins vom Zeug und der Welt der tiglichen Geschifte (vgl. SZ, 61). Diese Welt
der Besorgungen und des tdglichen Lebens ist — vor aller eigenen Zueignung durch
einen einzelnen Menschen — ebenfalls je-schon ausgelegt und vor-interpretiert durch
die offentlichen Diskurse einer Zeit und Kultur usw., die niemandem und allen
gleichermallen zuzuschreiben sind und die der in die Welt hinein Geworfene mit der
entsprechenden Selbstverstindlichkeit iibernimmt und sich darin versteht (Vorver-
standnis). Es ist das berithmte ,,Gerede* des ,,Man“ (SZ, §§ 27 und 35), von dem her
das besorgende Dasein sich selbst versteht (,,Man-selbst*). Das Aufgehen in den vom
,.Man“ ausgelegten Besorgungen hat den Charakter der Verdeckung und der Entlas-
tung: Sie liefern ein gelebtes Verstindnis, das Heidegger uneigentlich nennt, weil es
nicht durch das Dasein selbst angeeignet wurde (vgl. auch Weil 1996, Kategorie
,,Personlichkeit und Schuchter 2014, 79ff.).

Das ,,Man* kann darin alles abnehmen, Ziele vorgeben, Bedeutungen der ver-
schiedenen Moglichkeiten vorgeben. Zwar kann man nun mit Anderen alles machen
— nur eines nicht: sterben. Der Tod kann einem nicht abgenommen werden. Der Tod
ist die unbeziigliche, eigenste Moglichkeit, er ist radikal je-meinig (SZ, 250, 262ft.).
Durch das, was Heidegger ,,Vorlaufen in den Tod* nennt, also das bewusste Sich-
Aussetzen der eigenen, radikal je-meinigen Sterblichkeit und Endlichkeit, kann es so
etwas geben wie ein ,,eigentliches Verstehen. Alles Entwerfen im Leben ist letztlich
ein Sein zum Tode hin, alles ,,Besorgen* ist letztlich ,,Sorge* des Daseins, um sein
eigentliches* Sein-Konnen, dessen Moglichkeit durch die Geschiftigkeit und das
Man verdeckt bleibt. Der Interpretationsschliissel zum eigentlichen Verstehen von
Welt und Dasein ist deshalb das, was Heidegger ,,Angst* nennt und von ,,Furcht*
unterscheidet. Wihrend sich ,,Furcht auf etwas Konkretes in der Welt bezieht, hat
die Angst iiberhaupt keinen Bezug, sondern édngstigt sich konfus vor dem In-der-
Welt-Sein als solchem.

,.Die Furcht hat ihre Veranlassung im umweltlich besorgten Seienden. Die Angst dagegen ent-
springt aus dem Dasein selbst. Die Furcht iiberféllt vom Innerweltlichen her. Die Angst erhebt

sich aus dem In-der-Welt-Sein als geworfenem Sein zum Tode.* (SZ, 344)

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Heidegger formuliert hier in Form einer hermeneutischen Anthropologie im Grunde
nichts anderes als den stoischen Topos des Ohnmachtsbewusstseins, durch die der
Mensch zu dem ,,erwacht, was ihm eigentlich bedeutsam sein kann. Erst im Nicht-
Ausweichen und entschlossenen ,,Vorlaufen in den Tod* wird ein eigentliches Ganz-
sein (vgl. SZ §62) des Menschen moglich. Es muss der Mut zur Angst aufgebracht
werden, das Leben von seiner Endlichkeit her zu entwerfen, das heif3t von der eigens-
ten unbeziiglichen Moglichkeit des je-meinigen Todes (vgl. SZ, 263), den niemand
anderer mir abnehmen kann:

,Nur das Vorlaufen in den Tod treibt jede zufillige und ,vorldufige* Moglichkeit aus. Nur das
Freisein fiir den Tod gibt dem Dasein das Ziel schlechthin [...].“ (SZ, 384)

Das ist der tiefere Sinn der ,,Sorge*, die den Menschen als Dasein charakterisiert, die
aber vom tiglichen Besorgen verdeckt wird: Es geht dem Menschen um sein ,,eigent-
liches Sein-Konnen®, um das eigentliche Ziel und damit um ein ,, Ganzseinkonnen “.
Das, was sich in Grenzsituationen nun durch die Verdeckungen des alltiglichen Be-
sorgens hindurch meldet, nennt Heidegger ,,Gewissen®. Dieses offenbart sich als
,Ruf der Sorge* (SZ, 277):

,Der Rufer ist das Dasein, sich dngstigend in der Geworfenheit [...] um sein Seinkénnen. Der
Angerufene ist eben dieses Dasein, aufgerufen zu seinem eigensten Seinkonnen [...]. Und auf-
gerufen ist das Dasein durch den Anruf aus dem Verfallen in das Man (Schon-sein-bei der
besorgten Welt). Der Ruf des Gewissens, das heif3t dieses selbst, hat seine ontologische Mog-

lichkeit darin, dass das Dasein im Grunde seines Seins Sorge ist.* (277f.)

Der Ausdruck, wonach das Dasein, der Mensch im Grunde seines Seins Sorge ist, ist
fiir unsere Zwecke entscheidend: Wir sind im Grunde Sorge, aber wir erfahren uns
in unserer Alltidglichkeit nicht als Sorgende, sondern, um in der Terminologie zu blei-
ben, nur als Be-Sorgende. Im Reich der Alltagszwecke, im Beruf, der Freizeit, den
gewohnten zwischenmenschlichen Beziehungen, den alltdglichen ,,Sorgen* und
Freuden, der Anstrengung und der Entspannung und so weiter gehen wir auf. Von
worge soll im Kontext hier erst gesprochen werden, wenn aus einer konkreten Be-
troffenheit iiber die Grundgegebenheiten des Daseins gedacht, gefiihlt, gehandelt
wird. Wenn die Tatsache, dass wir iiberhaupt Existieren, oder die Tatsache, dass wir
sterblich sind, oder die Tatsache, dass wir in unserer individuellen Subjektivitit ein-
sam sind und gleichzeitig mit und fiir ,,Andere” und unmoglich ohne sie existieren
oder dass wir in Raum und Zeit nur einen kleinen Ort fiir eine kurze Spanne Zeit
beanspruchen oder wenn es uns konkret vor Augen steht, dass unser Agieren in der
Welt von einem Leib abhiingt, dessen Organe schweigend unauffillig funktionieren
usw. — erst wenn uns solche Tatsachen als konkrete Vorstellungen und nicht blof als
abstraktes Wissen aufleuchten, vors innere Auge kommen und wir ein Gespiir dafiir

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 193

entwickeln, erst dann ,,sorgen‘ wir im eigentlichen Sinn. Erst wenn die Welt dadurch
,in einem vollig neuen Licht* (Terzani 2007, 19) erscheint, wird die Sorge um sich
fiir den Menschen deutlich. Wir kdnnen deshalb eben von der hermeneutischen Ver-
fassung des menschlichen Daseins sprechen. Der Mensch ist in diesem Sinne ein Dif-
ferenzwesen (zum Ausdruck, aber in einer etwas anderen Bedeutung vgl. Krai-
ner/Heintel 2010), das in einer konstitutiven Abwesenheit von sich hin zur Sorge um
sich erst erwachen muss — wie auch immer der Modus dieser Bewegung vom ,,Be-
sorgen‘ zur ,,Sorge um sich* gedacht werden mag. Der Schliissel dazu ist die Frage:
Worum geht es ,,eigentlich*? — Also die Frage nach dem Wahren und Guten, vom —
klar erkannten und empfundenen — Standpunkt der eigenen Sterblichkeit aus, dem
,, Vorlaufen in den Tod“ gestellt.

Wie lésst sich nun dieses Vorlaufen in den Tod als der wesentliche Interpretati-
onsschliissel zu einem eigentlichen Selbstverstindnis des Menschen in seiner herme-
neutischen Verfasstheit genauer verstehen? Was heif3t konkreter dieses Ganzseinkon-
nen, das sich aus dem Vorlaufen in den Tod als die ,,eigentliche* Selbstauffassung
und Selbstergreifung des Menschen ergeben soll? Wie konkret die meditatio mortis
als Schlussstein der stoischen Achse der Erfahrung von Leid und der hermeneuti-
schen Arbeit der Sorge (um sich) — eben auch ,,erkenntnistheoretisch® — zu einer ei-
gentlichen Lektiire des Daseins verhilft, das soll nun durchgedacht werden.

3.2.3 Auf dem Weg zu einer ,eigentlichen“ Lektiire des Daseins

Die Heidegger’sche Analyse des Daseins iibersetzt das Modell des Textverstehens
aus der philologischen Methodologie in den Kontext einer Fundamentalontologie.
Das Verstehen wird zum ,,Existenzial®, also verstanden als eine grundlegende Eigen-
schaft der menschlichen Seinsweise. Der hermeneutische Zirkel, der die Bewegung
der Textlektiire beschreibt, wird in der Daseins-Analyse Heideggers zur Struktur und
Bewegung der Existenz selbst.

Alles Verstehen hat zirkulédre Struktur in dem Sinne, dass das, was ausgelegt wer-
den soll, je-schon verstanden sein muss: ,,Alle Auslegung, die Verstiandnis beistellen
soll, muss schon das Auszulegende verstanden haben.” (SZ 152). Wobei ,,Ausle-
gung® oder Interpretation ganz einfach nur die ,,Ausbildung des Verstehens meint
(SZ 148). Auf Texte bezogen heifit das, etwas schematisch gesprochen, dass die ers-
ten Sinneinheiten — die ersten ,,Teile* —, die der Text bereitstellt, nur auf der Basis
eines Vorverstindnisses, das die Leserin mitbringt, verstanden werden konnen.
Gleichzeitig entwirft die Leserin von diesen ersten Vorstellungen aus eine (imagi-
nire) Ganzheit, die ihrerseits die einzelnen Teile verstindlich machen. Im Fortgang
der Lektiire baut sich nun das Ganze aus den Teilen auf und das priméire Verstindnis
der Teile wird sukzessive durch die ,,Anweisungen* des Textes korrigiert. Sinn-Teile
und der Entwurf des Ganzen stehen in einem Wechselverhiltnis, das seinen Ursprung

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

weder in dem einen noch in dem anderen hat, sondern in seiner Zirkularitit nicht
weiter auflosbar ist. In der Daseinsanaylse Heideggers, in der das Verstehen eben
nicht bloB sich auf ein Verhalten gegeniiber Texten und Tonscherben reduziert, son-
dern das Sein des menschlichen Daseins in seinem Wesen beschreibt (als ,,Existen-
zial“), wird der hermeneutische Zirkel der Lektiire zur ,.existenzialen Vor-Struktur
des Daseins selbst™ (SZ 153). Die Sorge als das zentrale Charakteristikum des Da-
seins hat hermeneutische Zirkelstruktur: ,,Seiendes, dem es als In-der-Welt-sein um
sein Sein selbst geht, hat eine ontologische Zirkelstruktur.* (SZ 153) In dieser exis-
tenzial-praktischen Wendung bekommt das Verstehen eben eine praktische Note:
Verstehen hei3t damit Sich-auf-etwas-Verstehen: Sein-Konnen. So wie bei der Lek-
tiire eines Textes ausgehend von den ersten verstidndlichen Sinn-Einheiten weitere,
grofere Ziige von Bedeutung entworfen werden bis hin zu einer Sinn-Ganzheit des
Textes, so hat das verstehende Dasein den Charakter des ,,Entwurfes® (SZ 145). ,,Da-
sein ist je das, was es sein kann und wie es seine Moglichkeiten ist.“ (SZ 143)

Wir entwerfen uns also auf Moglichkeiten unserer selbst hin — aber es ist nicht
so, dass wir in einem zeitlichen Sinn ,hier* stiinden und unsere Moglichkeit ,,in der
Zukunft“. Vielmehr sind wir unsere zukiinftigen Moglichkeiten im Hier und Jetzt.
Wir verstehen uns von unseren kiinftigen Moglichkeiten her, wir ,,sind* unsere Mog-
lichkeiten. ,,Das Verstehen ist, als Entwerfen, die Seinsart des Daseins, in der es seine
Moglichkeiten als Moglichkeiten ist.*“ (SZ 145) Und: ,,Urspriinglich existenzial ge-
fasst, besagt Verstehen: entwerfend-sein zu einem Seinkonnen, worumwillen je das
Dasein existiert.” (SZ, 336) Wir verstehen uns also von dem her, worauthin wir sein
konnen — so wie wir antizipierende Entwiirfe eines Ganzen brauchen, um den Teil
eines Textes zu verstehen, der seinerseits zum Aufbau des Ganzen beitrigt.

Gleichzeitig wird im Fortschreiten unserer Verwirklichungen — analog zum Le-
sen des Textes — der Sinn der Vergangenheit , korrigiert”. Je nachdem wie beispiels-
weise eine Episode ausgeht, bedeuten die Einzelhandlungen, die zu genau diesem
und keinem anderen Ende fiihrten, etwas anderes als zu einem anderen Ende hin. In
diesem Sinn ist die Zukunft unsere Herkunft: ,,Dem entwerfenden Sichverstehen in
einer existenziellen Moglichkeit liegt die Zukunft zugrunde als Auf-sich-zukommen
aus der jeweiligen Moglichkeit, als welche je das Dasein existiert.” (SZ 336) Von der
anderen Seite her griinden aber auch die Auffassungen iiber unsere Moglichkeiten in
einem Vorverstindnis, das wir nicht erschaffen haben, sondern in das wir geworfen
sind. Der Entwurf des Daseins ist nur moglich auf der Basis eines Erbes, das uns ein
Verstidndnis von unseren Moglichkeiten bietet. In diesem Sinn ist unsere Herkunft
auch unsere Zukunft. Das Dasein, das aus der Zukunft ,,auf sich selbst zuriickkommt,
erschlief3t die jeweiligen faktischen Moglichkeiten® des Existierens ,,aus dem Erbe “,
das das Dasein als geworfenes ,, iibernimmt* (SZ, 383). Der Entwurf-voraus ist also,
insbesondere indem ,,das Dasein sich seine Helden wihlt* (SZ 385), gleichermal3en

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 195

die Wiederholung?® bereits gewesener Existenzmdglichkeiten (vgl. SZ 385). Damit ist
jedenfalls die Auslegung nicht blof} in quasi-theoretischer Passivitit ,,die Kenntnis-
nahme des Verstandenen, sondern die Ausarbeitung der im Verstehen entworfenen
Moglichkeiten (SZ 148).

Das Selbstverstiandnis des Menschen hat also die Struktur eines hermeneutischen
Zirkels. Wir entwerfen uns auf Moglichkeiten hin — gleichzeitig verstehen wir uns
selbst von unseren Moglichkeiten her (und das innerhalb einer wechselseitigen Ver-
wiesenheit von Vergangenheit und Zukunft). Auch hier ist es nun ein klassisches
Henne-Ei-Problem, ob ein geidndertes Selbstverstindnis aus dem Willensakt eines
Neu-Entwurfes stammt oder ein Neu-Entwurf aus einem anderen Versténdnis von
Lebensmoglichkeiten. Wichtiger als jeweils den Einstiegspunkt in den Zirkel zu fin-
den ist es schlieBlich, die Reichweite des Zirkels, also des Hin und Hers von Entwurf
und Selbstverstindnis, in den Blick zu nehmen. Spinnen wir hierfiir den Grundge-
danken Heideggers von der zirkuldren Struktur des Verstehens und der Sorge mit der
spiteren Hermeneutik Ricoeurs (vgl. SA, 1983, 1984, 1985, 1986) und einigen Ge-
danken Alasdair MacIntyres (vgl. MacIntyre 1997, Kapitel 14) fort, fiir die beide das
primdre Selbstverstindnis des Menschen im entwerfend-vererbten Verstehen zu-
nédchst die Form von Erzdhlungen annimmt. Das primére Verstehen hat narrative
Struktur (vgl. auch im Kontext einer Logik der Erfahrung: Labarriére 1982). Das Er-
zdhlen ist die Mimesis des Lebens (vgl. Ricoeur SA, 28 und 193ff. und Ricoeur 1983
68ff. und 108 ff.). Wir verstehen also Handlungen (und Moglichkeiten) — und folglich
uns selbst — nur, wenn wir sie und uns selbst als Teil einer Erzdhlung auffassen. Nar-
rative haben dabei zuniéchst zwei wesentliche Funktionen in der unmittelbaren Mi-
mesis des Lebens: Sie setzen a) einen narrativen Rahmen und damit eben einen die
Auslegung leitenden Gesichtspunkt (,,Diese Geschichte erzéhlt von ...“) und b) sie
ahmen das Leben in unterschiedlicher Tiefe und Weite im Medium der Sprache und
der Einbildungskraft nach.

Zum Ersten — der narrative Rahmen: Ein und dieselbe (,,materielle*) Basis-Hand-
lung kann innerhalb verschiedener narrativer Rahmen zu unterschiedlichen Erzéh-
lungen fiihren. ,,Er verweigert die Therapie und ,,Er kehrt zuriick zur ,Harmonie der
kosmischen Ordnung**
Rahmen von Terzanis ,,Nein danke* zur Chemotherapie gegeniiber dem ,,Kaugum-
mikauer®. Der erste Satz wire Teil einer drztlichen Krankengeschichte, der zweite
Satz Teil einer Geschichte iiber einen spirituellen Erkenntnisweg. Auf einer ersten
Stufe erzdhlen wir also unser Tun und Leiden, damit es iiberhaupt verstéindlich ist,

(vgl. TT, 722 und oben) sind zwei unterschiedliche narrative

auf einer zweiten Stufe entdecken wir, dass es einen Unterschied macht, wie wir er-
zdhlen, wen wir als Protagonisten wihlen, wie wir Handeln und Leiden zuordnen,

3 Heidegger reserviert terminologisch den Begriff der Wiederholung fiir eine ,,eigentliche*
Ubernahme des Erbes in der vorlaufenden Entschlossenheit — ich verwende den Begriff

hier loser und allgemein fiir die Struktur des Vergangenheitsbezugs im Entwerfen.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Ereignisse miteinander verkniipfen usw. Wir definieren damit einen narrativen Rah-
men, als dessen Teil wir uns selbst sehen. So wiirde zum Beispiel der Ausdruck ,,Ich
habe die Therapie verweigert” darauf hindeuten, dass ich mich selbst als ,,Patient*
betrachte und das medizinische Narrativ auch das meine ist, wiahrend ich im Satz ,,Ich
kehre zurilick zur kosmischen Ordnung* ich mich als Lebewesen in einem kosmi-
schen Ganzen betrachte, in dem die Medizin nicht die Hauptsache ist. Verschiedene
,Rahmungen* — erzihlleitende Hinsichten — fiihren also zu unterschiedlichen Selbst-
Auslegungen.

Zum Zweiten — die Tiefe und Weite von Erzidhlungen: Es ist ja naheliegend, dass
der, wenn man so will, ,,rein materielle” Aspekt des Tuns, die ,, Basis-Handlung“,
alleine betrachtet, zu keinem allzu tiefen Verstindnis menschlichen Handelns fithren
kann. Denn beispielsweise der Satz: ,,Sie kriimmte den Finger” kann Teil ganz ver-
schiedenartiger Handlungen sein, etwa Teil einer Kriminalgeschichte: ,,..., driickte
ab und traf ihn mitten ins Herz ...*; Teil einer Liebesgeschichte: ,,... und deutete
unmissverstindlich: ,Komm her® ...*; oder Teil einer therapeutischen Krankenge-
schichte: ,,... zum ersten Mal, nachdem sie wochenlang im Koma ...* und so fort.
Damit tiberhaupt also das Tun und Leiden von Menschen und die Ereignisse, die sie
auslosen und die ihnen widerfahren, verstindlich sein konnen, miissen sie zuerst ein-
mal Teil einer weiter ausgreifenden Geschichte sein. Terminologisch konnen wir
schon an dieser Stelle mit Heidegger den Ausdruck ,,Besorgen* fiir eine verkiirzte
Dialektik von Handlungsentwurf und Selbstverstandnis nehmen und ,,Sorge* fiir eine
voll ausgreifende Dialektik. Angesichts dieser oder jener Handlung stehen sich die
Fragen des Besorgens und der Sorge gegeniiber oder erginzen sich: Worum geht es?
— das ist die Frage des Besorgens. Und: Worum geht es eigentlich? — das ist die
Frage der Sorge. In dieser Spannweite rahmen wir narrativ unsere Selbstentwiirfe
und -auslegungen. Die oben gestellte Frage nach der Reichweite des hermeneutischen
Zirkels, die eben nach der Weite der Dialektik von Selbstverstindnis und Entwurf
fragt, steht in einem inneren Zusammenhang zur Frage nach der Tiefe der Lektiire
von Lebensgeschichten. Denn die entscheidende Frage an verschiedene Arten und
Weisen, Ereignisse und Handlungen mit einem narrativen Rahmen zu verstehen, also
mit einem die Auslegung leitenden Gesichtspunkt (,,Diese Geschichte erzihlt von
..."), kann dann die Frage sein, welche Weite und welche Tiefe diese Auslegung
erdffnet oder zuldsst. Den unterschiedlichen Weiten des Selbst-Entwurfs entsprechen
bestimmte Tiefen des Selbstverstindnisses.

Das Beispiel der Pflegepraxis ist hierfiir duferst instruktiv. Wettreck unterschei-
det in seiner Pflegeethik drei idealtypische ,,Handlungskonzepte* im Pflegealltag
(vgl. Wettreck 2001, 225ff.), die jeweils mit einem verkiirzten oder einem erweiterten
Selbstverstidndnis von sich auf die Handelnden zuriickschlagen. Der erste Typ arbei-
tet im ,,Modus des regelgeleiteten Handelns* im Rahmen der ,,Anwendung von vor-
gegebenen, in die Situation implementieren Handlungsregeln* (Wettreck 2001,
225f.). Die Pflege-Tétigkeit wird also zerlegt in die verschiedenen Basishandlungen,

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 197

maximal in etwas kohdrentere Handlungszusammenhdinge, sodass die Pflege schlicht
und einfach als ,,Job“ verstanden wird. Typisch dafiir sind Redeweisen wie: ,,Wir
haben noch drei Verbinde und die Blutdruckrunde®, ,,Essen austeilen gehen®, ,.eine
Aufnahme machen‘ und so weiter. Pflegepersonen reduzieren also ihr Tun und damit
ihr Selbstverstindnis im Job auf eine Addition von kleinteiligen Serviceleistungen,
die sie wie Auftragsarbeiterinnen erfiillen. Das Ethos ist jenes des ,,Versorgens®.
Auf einer zweiten Stufe sieht Wettreck das ,,klinisch-prozedurale Handeln®, das
sich nun nicht primér auf Basishandlungen bezieht, sondern auf gréere Behand-
lungsbogen Patienten betreffend. Professionelles Wissen und entsprechende klini-
sche Erfahrung werden eingesetzt, um Krankheitsverldufe und so weiter positiv zu
beeinflussen. Pflege wird hier also bereits vordergriindig als soziale Praktik verstan-
den, die nach gewissen ,,Mafstdben der Vortrefflichkeit* (MacIntyre 1998, 94) funk-
tioniert. Das erweiterte Selbstverstdndnis wird im Gegensatz zum Service-Abarbei-
ten von der ,,Profession® definiert. Die Selbstauslegung von Pflegepersonen wird so
vertieft, indem der narrative Rahmen weiter und umfassender gesetzt wird.
SchlieBlich auf einer dritten Stufe werden die beiden ersten Selbstverstindnisse
beziehungsweise Handlungskonzepte relativiert und eingebettet in ein Beziehungs-
und Existenz-bezogenes Experten-Handeln (vgl. Wettreck 2001, 232-234), sodass
sich eine Pflegeperson nicht nur als Arbeitsgerit oder professionelle Dienstleisterin,
sondern sich auch als existenziell mit-betroffener Mitmensch versteht, der einem Pa-
tienten in seiner Individualitit durch ,,Einbezug eigener erinnerter Lebenssituationen
[...] als ,Andock-Situationen** ,,besondere Bedeutung gibt* — und selbst dadurch fiir
die eigene Existenz bedeutsame Erfahrung, ,,Resonanz®, erhilt. Elementarhandlun-

1113

gen sowie die soziale Praxis professioneller Pflege werden ,,aufgehoben® im eigenen
Lebensentwurf, der sich einer ethischen Suche und Bewertung unterzieht — einer Su-
che nach dem ,,guten Leben mit und fiir Andere in gerechten Institutionen (Ricoeur
SA, 207 ff.). Wieder haben sich also der narrative Rahmen und damit das Selbstver-
stiandnis erweitert und vertieft.

Ganz grundsitzlich gewendet: Es ist das Grundanliegen und der fundamentale
Glaubensartikel philosophischer Aufklidrung, dass nicht nur eine soziale Praktik wie
jene der Pflege, sondern grundlegend eine sorgende, sich entwickelnde, demokrati-
sche Gesellschaft auf unverkiirzte Kommunikationen und Selbstauslegungen ihrer
Gesellschaftsmitglieder angewiesen ist; dass entsprechend umgekehrt das Einschli-
fern der Diskurse, Handlungskonzepte und Selbstauslegungen auf der Ebene von so-
zialen Praktiken alleine, gar auf der Ebene von Elementarhandlungen, kurz: im Be-
sorgen nicht ausreicht, um ,,menschen-gerechte® soziale Verhiltnisse zu schaffen. In
der Pflege, im unmittelbaren Aufeinanderprallen von Besorgen/Versorgung und ech-
ter, unverkiirzter existenzieller Sorge wird nur etwas deutlich, was gesellschaftliche
Zusammenhinge und menschliche Selbstverstindnisse, die aus ihren verwickelten
Geschichten hervorgehen, insgesamt charakterisiert.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Wir kommen also zu einer vertieften (und schlie3lich hin zu einer ,, eigentlichen )
Lektiire des Lebens zunéchst, indem wir erzéhlen, dann indem wir eine Erweiterung
und Verbesserung der Auswahl des narrativen Rahmens vornehmen. Die Wahl und
insbesondere die Erweiterung des narrativen Rahmens — des ,,Begriffs*, den wir ei-
nem Handeln und damit einer Erzihlung zugrunde legen: ,.Diese Geschichte erzihlt
von ...*“ — verdienen noch etwas unsere analytische Aufmerksamkeit.

Mit Ricoeur (vgl. SA, 186 ff.) konnen wir also — iiber die nackten Basis-Hand-
lungen hinaus — auf einer ersten Stufe unsere Handlungen erzidhlend rahmen, indem
wir sie einer sozialen Praktik zuordnen. Was sind ,,soziale Praktiken“? Lakonisch
gesagt und in Form einer kurzen Hinweisdefinition: ,,Riiben-setzen ist keine Praxis,
wohl aber die Landwirtschaft.” (MacIntyre 1998, 94) Das Ausleeren eines Harnka-
theterbeutels ist entsprechend keine Praxis, sondern eine ,,Basishandlung® oder viel-
leicht ein ,,Handlungszusammenhang* — die Pflege hingegen ist eine soziale (,,insti-
tutionalisierte*) Praxis. Das Einspritzen von Kontrastmittel in die Koronararterien ist
keine soziale Praxis, aber die ,,Medizin* ist eine. Post an den ,,Spiegel* aus Asien
schicken ist eine Handlung — aber der Beruf Terzanis, der Journalismus, ist eine Pra-
xis. Ausfiihrlicher definiert:

,,Mit ,Praxis‘ meine ich jede kohédrente und komplexe Form sozial begriindeter, kooperativer
menschlicher Tétigkeit, durch welche die dieser Form von Titigkeit inhédrenten Giiter im Ver-
lauf des Versuchs verwirklicht werden, jene Malstidbe der Vortrefflichkeit zu erreichen, die

dieser Form von Titigkeit angemessen und zum Teil durch sie definiert sind ... (Ebd.)

Ob wir eine Praktik gut machen oder nicht, das hingt also von den sozial gewachse-
nen und eingeforderten MaBstidben der Vortrefflichkeit ab. Verbinde ich eine Praxis
eng mit meiner Personlichkeit — zum Beispiel das Musikerin-Sein oder das Koch-
Sein —, so werde ich mich in einer Erzdhlung, die vom Konnen oder Scheitern des
Ausiibens dieser Praxis erzahlt, selbst schitzen oder Scham empfinden. Im Ubrigen
sind natiirlich nicht nur Berufe soziale Praktiken, sondern auch die Praktiken im
Sport, in verschiedenen Hobbies — vor allem aber auch im Bereich der (unsichtbaren)
Sorge-Arbeit, wie das Erziehen von Kindern, die Haushaltsfithrung usw. Dass unser
Handeln sich an den (internalisierten) Maf3stiben sozialer Praktiken bemisst, deutet
von Anfang an darauf hin, dass wir unser Leben nicht vollig frei von historischen und
gesellschaftlichen Bedingungen erzéhlen kénnen.

Auf einer weiteren Stufe — iiber Basishandlungen, Handlungszusammenhénge
und soziale Praktiken hinaus — kénnen wir unsere Handlungen verstehen, indem wir
die Praktiken, die wir ausiiben, in den Rahmen von Lebensplinen oder Lebensent-
wiirfen einordnen (vgl. Ricoeur SA, 186 ff.). Ein Lebensentwurf oder verschiedene
Lebensentwiirfe bestehen nicht zuletzt in der Gewichtung und Koordination der mog-
lichen und wirklichen Praktiken, die wir uns vornehmen und worin wir tétig sind.
Beispielsweise kann es ein Lebensentwurf sein (prospektiv wie retrospektiv), sich

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 199

ganz der sozialen Praktik der Literatur zu widmen und der sozialen Praktik der Kin-
dererziehung weniger Aufmerksamkeit zu schenken, dem Sport keine. Um einen sol-
chen Lebensentwurf kénnen sich nun gleichfalls verschiedene Erzéhlungen ranken,
die den Lebensentwurf einer ethischen Bewertung unterwerfen. Die ,,Literatin® er-
zahlt vielleicht eine Geschichte, in der sie sich in eine historische Reihe und in ein
,,Gespriach* tiber die Zeiten hinweg mit den grolen Schaffenden des Geistes, die die
Fackel iiber die Jahrhunderte weitertragen, stellt — das kleine Leben des Alltags wi-
ren dann nur die Umsténde, die um diese Aufgabe herum stehen. Eine Alternativer-
zdhlung konnte von den Hirngespinsten der Schriftstellerei und den Notwendigkeiten
und Schonheiten des normalen Familienlebens erzihlen und so fort. In der Gewich-
tung und Ordnung der Lebensentwiirfe sollten wir librigens weniger punktuelle Ent-
scheidungen sehen (wie etwa die Wahl eines Berufes oder dergleichen), sondern eher
eine Mischung aus Entscheidung und Fiigung, aus Handeln und Widerfahrnis. Akti-
vitat, Initiative des Menschen und das Erleiden und Erdulden werden in der Narration
gleichermalBlen erzéhlt. Die verschiedenen sozialen Praktiken und die Lebenspline
unterliegen in all dem dem Konflikt der Interpretationen: Worum geht es? Um Fami-
lie, Beruf oder beides?

Uber die narrative Zusammenfassung unseres Handelns in Praktiken und die ver-
schiedenen Lebensentwiirfe hinaus kann es nun einen hochsten Standpunkt der Zu-
sammenfassung des Lebens geben. Dieser Standpunkt ist nun nicht ein Standpunkt
innerhalb der Geschichte, sondern der Standpunkt der Geschichtlichkeit iiberhaupt,
kein Standpunkt in der Welt, sondern jener des In-der-Welt-Seins selbst, keine blof3e
Situation, sondern eine Grenzsituation. Heidegger spricht davon, dass das ,,Vorlaufen
in den Tod*, also das Einnehmen des Standpunkts der Sterblichkeit, uns die Mog-
lichkeit eines Eigentlich-Seins und Ganzsein-Konnens verschafft.

,.Die vorlaufende Entschlossenheit ist kein Ausweg, erfunden, um den Tod zu ,iiberwinden‘,
sondern das dem Gewissensruf folgende Verstehen, das dem Tod die Moglichkeit freigibt, der
Existenz des Daseins mdchtig zu werden und jede fliichtige Selbstverdeckung im Grunde zu
zerstreuen. Das als Sein zum Tode bestimmte Gewissen-haben-wollen bedeutet auch keine
weltfliichtige Abgeschiedenheit, sondern bringt illusionslos in die Entschlossenheit des ,Han-
delns* im Sinne von ,.einem niichternen Verstehen faktischer Grundmdoglichkeiten des Da-
seins.” (SZ, 310)*

4 Liest man freilich diese Sitze vor dem denkerischen und praktischen Engagement Heideg-
gers fiir den Nationalsozialismus, so bekommen diese Sitze, die ,,Entschlossenheit™ und
die Daseinsmichtigkeit einen schrecklichen Rahmen. Das Problem der Heidegger’schen
Nicht-Ethik ist es, fiir alle moglichen Entschlossenheiten interpretationsoffen zu sein. Hei-
degger versucht selbst, seine Fundamentalontologie ethik-frei zu halten. Indessen sind
seine Anleihen in der Tradition der Strebensethik (vgl. dazu auch Kriamer 1995, 192ff.) so

offensichtlich, dass wir die Analysen Heideggers, deren Stirken meines Erachtens genauso

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Mit der Theorie der Narrativitit erhilt das ,,Ganzseinkonnen‘ konkretere Konturen,
indem es als ethische Bewertung der narrativen Einheit des Lebens aufgefasst wird
(vgl. Ricoeur, SA 210ff.). Das Leben kann nur bewertet werden, wenn es zunéchst
zusammengefasst und als singuldre Einheit betrachtet wird. Und weiter kann das Le-
ben als singuldre Einheit nicht anders zusammengefasst werden als in Form einer
Erzéhlung. Die Zusammenfassung des Lebens in einer singuldren Erzdhlung ist nun
aber nichts anders als der Blickwinkel vom Standpunkt der Sterblichkeit, der in der
meditatio mortis eingenommen wird. Darin besteht das dritte stoische Moment in der
Erfahrung von Krankheit und der Konfrontation mit der eigenen, thematisch gewor-
denen Sterblichkeit.

Es ist kein Zufall, dass die Todesmeditation in der stoischen Lebenskunst wie in
vielen anderen philosophischen und religiosen Traditionen eine so grof3e Rolle spielt
— denn durch das Einnehmen des Standpunktes des Todes sind wir gezwungen, das
offene Kontinuum der Erfahrung, der Geschichte zu schlieffen und ganz werden zu
lassen. Wir sind unter dieser Reflexion gezwungen, die Einheit unserer Erzdhlung
herzustellen und zu vollenden, unsere ,,narrative Identitit” zu beschlieBen. Wenn-
gleich als regulative Idee oder archetypische Vorstellung der meditatio mortis der
Bilanz-Blick am Lebensende vor Augen stehen mag, ist die Einnahme dieses Blick-
winkels jedoch keineswegs an die Retrospektion gebunden. Denn umgekehrt ist es
auch so, dass wir manchmal, impliziter oder expliziter, bei gro3eren Entscheidungen
oder der Wahl bestimmter Lebensentwiirfe die gesamte Geschichte unseres Lebens
vor Augen haben. Wenn uns klar wird, dass wir zum Beispiel dieses oder jenes nicht
gemacht haben oder diese oder jene Chance nicht ergriffen haben, so verbleiben wir
mit dem Gefiihl, wir wiirden im Leben etwas verpasst haben. Implizit stellen wir uns
damit auf den Standpunkt der Sterblichkeit — unser ganzes Leben steht uns mit einem
Schlag vor Augen. Oder wir tun etwas, das wir mit unserem Selbstbild gar nicht ver-
einbaren konnen — entweder im moralischen Sinn oder im Sinne der Lebenskunst.
Diese Handlung ldsst sich aus dem Gesamtnarrativ des Lebens nicht mehr weglo-
schen und férbt unsere Grundbefindlichkeit und Perspektive auf das Lebensganze
mehr oder weniger mit ein. Wenn uns das klar wird, stehen wir auf dem Standpunkt,
von dem aus wir das Ganze unseres Lebens betrachten — es macht also keinen Unter-
schied, ob diese Betrachtung prospektiv oder retrospektiv erfolgt. Das Lebensganze,
die Erzihlung von unserem Leben ist zudem, mit Ricoeur gesprochen, stets ,,ein un-
bestidndiges Gemisch von Phantasiegebilde und lebendiger Erfahrung™ (SA 199).
Terzanis Geschichte bezeugt diesen Zusammenhang von Standpunkt der Sterblich-
keit und Zusammenfassung des Lebens in so vordergriindiger Weise, dass der Text

wenig geleugnet werden konnen, in ebendiese Tradition zuriickeinbetten konnen. Mit der
Theorie der Narration in der Ethik bei Ricoeur erhilt die Daseinsanalyse Heideggers au-

Berdem eine konkrete und ausdifferenzierte Richtung.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 201

einem solchen literarischen Genre geradezu zugeordnet werden kann (vgl. dazu wei-
ter unten die ,, Erzdhlungen einer existenziellen Suche ).

Das dritte Element der stoischen Erfahrung und Auseinandersetzung mit dem
Leiden und gleichzeitig ihr Schlussstein ist damit erreicht: die Betrachtung des Le-
bens vom Standpunkt des Todes aus als der Interpretationsschliissel zu einem ,,ei-
gentlichen® Verstdndnis von sich und der Welt. Mit anderen Worten handelt es sich
in der spezifisch stoischen Achse der Sorge um die Konstruktion von Sinn aus dem
Bilanz-Bewusstsein. Wo der leidende Mensch gewissermaflen gezwungen wird, sein
Leben ,,abzuschlieffen, iibt sich die Stoikerin von vornherein und dauerhaft darin.

Auch ,erkenntnistheoretisch* zeichnet sich nun bereits der privilegierte Stand-
punkt des Bilanzbewusstseins ab, namlich darin, dass die Priifung am Leiden in der
Zusammenfassung des Lebens zu einer Erkenntnis fiihren kann, die iiber das Leiden
hinweghebt und die Hoffnung auf das blofe Uberleben, in ganz sokratischem Sinne,
einer Vision von einem guten Leben, das iiber das bloe Leben hinaus Bestand hat,
weichen ldsst. Die Hoffnung oder die stoische Erfahrung in der Zusammenfassung
des Lebens besteht darin, etwas ,,Eigentliches* zu entdecken, das iiber das eigene
Leid hinaus hebt, einen gréferen Sinn zu erfahren, der die Vernichtung des Individu-
ums transzendiert, ohne ihr unbedingt den Stachel zu nehmen — sei nun dieses ,,Ei-
gentliche* die Selbsterkenntnis, die Erkenntnis von der Vision der Moral und des
Friedens, der kosmischen Geborgenheit oder der Freude an den eigenen Kindern oder
etwas Ahnliches. Die Zusammenfassung des Lebens entdeckt womdglich, was dem
Menschen — oder besser: diesem Menschen eigentlich moglich war und ist.

Nachstehend wollen wir mit den ,,Geschichten einer ethischen Suche® im narra-
tiven Konflikt der Interpretationen die Konstruktion von Sinn aus dem Bilanzbe-
wusstsein etwas niher verfolgen. Diese Konkretisierung der Fundamentalhermeneu-
tik in der Theorie der Narrativitdt bzw. narrativen Ethik hat auch den Vorteil, die
blanke Opposition von Besorgen und Sorge, von Uneigentlichkeit und Eigentlichkeit
zu ihren realen, etwas verwickelteren Verhiltnissen zuriiczufithren.

3.2.4 Der Konflikt der Interpretationen
in den Geschichten des Leidens

Unser Handeln unterliegt also einem Konflikt der Interpretationen — und das Erzéhlen
nimmt die Auswahl eines narrativen Rahmens vor, der ein bestimmtes gelebtes
Selbstverstandnis zum Ausdruck bringt und erzeugt.

Krankens- und Leidensgeschichten haben genauso unterschiedliche Strukturen,
die auf verschiedene Lebens- und Leidenskiinste verweisen. In ,,The wounded sto-
ryteller (1997) untersucht Arthur W. Frank die Urspriinge, den Sinn und die Struktur
der Erzéhlungen der Krankheitserfahrungen vom publizierten Erfahrungsbericht von
Betroffenen bis hin zu miindlichen Mitteilungen. Nicht zuletzt greift Frank dabei auf

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

seine eigene Erfahrung mit der Erkrankung an Krebs zuriick. Wenn im Folgenden die
idealtypischen Plots beschrieben werden, so ist allerdings daran zu erinnern, dass
diese ,,Typen* weniger dazu dienen, verschiedene Geschichten in Kategorien zu
schubladisieren, sondern eher dazu, in jeglicher konkreten Erzidhlung die entspre-
chende Schicht herauszuhoren. Die stoische Erfahrung und Bewiltigung des Leidens,
als ,,Geschichte einer ethischen Suche“, muss sich gegeniiber anderen narrativen
Rahmungen im Konflikt der Interpretationen erst finden. Frank unterscheidet drei
Narrative beziehungsweise narrative Rahmen fiir die Erfahrung von Krankheit. Diese
sind (terminologisch leicht angepasst): die Genesungs-Erzdhlung, die Chaos-Erzdh-
lung und die Erzdhlung einer ethischen Suche.

Die Genesungserzahlung

Die Genesungserzdhlung — und damit auch die typisch moderne Erfahrung von
Krankheit — beginnt, ,,wenn die populédre Erfahrung von technischen Experten inklu-
sive komplexen Organisationen der Behandlung iiberholt wird* (Frank 1997, 5)°.

Die unmittelbare Erfahrung von Krankheit wird, sobald ein Mensch mit seiner
rohen Erfahrung das Krankenhaus betritt, tibersetzt in die spezialisierte Sprache von
professionellen Behandlerinnen und die medizinische Krankendokumentation wird
zur offiziellen und dominanten Geschichte von Krankheit: ,[...] die Krankenakte
wird zur offiziellen Geschichte der Krankheit* (ebd.).

Die professionellen Behandlerinnen versuchen aus der Rede des Menschen nicht
den Sinn abzuleiten, den dieser selbst seiner Geschichte gibt, sondern sie versuchen
aus der Erzéhlung das herauszusondern, was sie selbst schon iiber Krankheiten auf-
grund ihrer Ausbildung wissen. Sie suchen Symptome und eine Diagnose. Es entsteht
die ,,Krankengeschichte* im Sinne der medizinischen Dokumentation und schluss-
endlich das dominante Narrativ, das die Kranke sich selbst anzueignen hat, um im
System bestehen zu kdnnen. Ein zentraler Punkt der modernen Krankheitserzéhlung
besteht darin, dass man sich an eine Arztin wendet. Frank beschreibt diese Selbstauf-
gabe unter medizinischer Obhut dramatisch als ,,narrative Kapitulation* (,,narrative
surrender*, 6):

,,Die kranke Person stimmt nicht nur zu, den verschriebenen adrztlichen Behandlungen zu fol-
gen, sondern sie [she] stimmt auch, stillschweigend, aber mit nicht weniger Implikation zu, ihre

Geschichte in medizinischen Begriffen zu erzéhlen.* (6)

Die eigentliche und wahre Stimme des Krankseins ist die Stimme der Arztin — noch
in der iibertragenen und von der Patientin internalisierten Form. Der grundlegende
Plot der Genesungserzidhlung lautet: ,,Gestern war ich gesund, heute bin ich krank,
aber morgen werde ich wieder gesund sein.* (Frank 1997, 76)

5 Die deutschen Ubersetzungen der Zitate Franks hier und im Folgenden stammen von mir.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 203

Im Zentrum der Handlung der Erzidhlung, wie sie die institutionalisierte Medizin
(aber auch die Pharma-Industrie, vgl. ebd., 79) am liebsten erzéhlt, steht nicht die
Patientin, sondern die Arztin und ihr Tun oder gar nur ein Medikament (wie in der
Werbung fiir Medikamente). Handelnd ist die Patientin nur, insofern sie sich an das
therapeutische Regime hilt (Compliance). Damit wandelt sich aber auch der Charak-
ter (schwerer) Erkrankung. Frank greift eine Unterscheidung des franzdsischen Exis-
tenzphilosophen Gabriel Marcel auf: Krankheit wird vom ,Mysterium® zum
,Puzzle®, von einer existenziellen Frage, auf die es letztlich keine ,,Losung* gibt,
weil mit dem Sturz in das Leid grundlegende ,,Antinomien der Existenz* (Jaspers
1994, 232 ff.) beriihrt werden, zu einem technischen ,,Handwerksproblem®, das die
Wissenschaft 16sen kann — das die Expertinnen der Wissenschaft sogar fasziniert und
das mit einer gewissen forschenden Begeisterung gelost werden kann, vielleicht nicht
jetzt, jedenfalls aber irgendwann®: ,,[Die] Natur des Leidens wird vom Mysterium
zum Puzzle [...]. Einem Mysterium kann man sich nur stellen; ein Puzzle erlaubt eine
Losung.” (Frank 1997, 80) ,,Die Moderne strebt danach, Mysterien in Puzzles umzu-
wandeln. (81).

Die Rolle der Kranken selbst in der Genesungserzédhlung wurde prominent von
Talcott Parsons mit der ,,sick role” beschrieben (vgl. Frank 1997, 81f.). Eine krank-
gewordene Person ist nicht schuld an ihrer Erkrankung, ist ihrer normalen sozialen
Rolle und der Verantwortung (in Arbeit und Familie) einstweilen enthoben, jedoch
gleichzeitig auch verpflichtet, sich der Autoritit anerkannter Professionen zu fiigen
und deren Anordnungen zu befolgen, um schlieflich wieder die alte soziale Rolle
einzunehmen. Mit der Verwandlung des Mysteriums des Leidens in ein Puzzle, der
Wiederherstellung nicht nur der kranken Organe, sondern auch der gewohnten Nor-
malitét, bietet die rein medizinische Dramaturgie des Krankheitsgeschehens auch die
Moglichkeit dessen, was man mit Karl Jaspers ,,Ausweichen* (vgl. Jaspers 2008, 18)
und mit Heidegger das verdeckende ,,Besorgen‘ nennen kann. Es bietet die Moglich-
keit, sich von der Konfrontation mit den Grundbedingungen der Existenz wieder in
die gewohnte Wirklichkeitskonstruktion zuriickzuziehen, weil vielleicht die ,,Repa-
ratur* schlicht und einfach gegliickt und alles ,,wieder beim Alten® ist. Sollte die
.Reparatur jedoch nicht gelingen oder nicht moglich sein, selbst dann bietet das (in-
ternalisierte) medizinische Narrativ eine Moglichkeit, sich zu beschiftigen, ohne sich
existenziell konfrontieren zu miissen. Wenn die Ansitze eigener Erfahrungsartikula-
tion in die bereits internalisierte Sprache der Profis iibersetzt wurde, so kann auch an
deren Geschiftigkeit und Distanz zu den Leidensabgriinden partizipiert werden. Es
ist durchaus moglich, nicht nur von anderen so behandelt zu werden, wie ein Ingeni-
eur ein Objekt behandelt, sondern man kann auch Ingenieur im Verhéltnis zu sich

6 Vgl. zur Lebensphilosophie einer wissenschaftlich-technischen existenziellen Haltung:
Weil (1996), Kategorie ,,Condition*, auch Schuchter (2014, 67 ff.) und konkretisiert fiir

unseren Kontext zum ,,medizinischen Blick* in Wettreck (1999).

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

selbst sein und eben eine pragmatisch-technische Strategie der Selbstabwesenheit
und Bearbeitung der Befunde, Defizite usw. einnehmen.

Die Chaos-Erzahlung
Der zweite narrative Rahmen fiir Krankheitserfahrungen erzihlt das Gegenteil der
Genesung. Im Plot der Chaos-Geschichte wird das Leben niemals besser.

,,Geschichten sind chaotisch in ihrer Abwesenheit narrativer Ordnung. Ereignisse werden so
erzéhlt wie der Erzidhler das Leben erfihrt: ohne Abfolge oder unterscheidbare Kausalitit. Das
Fehlen jeglicher kohérenter Abfolge ist ein erster Grund, warum Chaos-Geschichten so schwer
anzuhoren sind.” (Frank 1997, 97)

Die Chaos-Geschichte erweist sich eigentlich als eine Nicht-Geschichte. Erzihltes
Chaos ist immer schon distanziertes, reflektiertes, irgendwie iiberlebtes oder von au-
Ben betrachtetes Chaos. Im Chaos gibt es nur Leid, das kein Mittel zur Artikulation
hat, die Erzéhlung des Chaos ist im Innersten stumm und nicht mitteilbar. Das Erzih-
len einer Chaos-Geschichte bewegt sich gewissermallen an den ,,Rdndern der
Wunde“ (100), um eine Mitte, die nicht ausdriickbar ist. ,,Alles ist und lauft falsch*
ist eine erste Sub-Botschaft der Chaos-Erzéhlung — im zweifachen Sinn: zum einen
lauft falsch, wovon erzihlt wird, zum andern lauft das Erzihlen selbst falsch, weil es
immer verfehlen muss, was nicht Ausdruck werden kann. Es bleibt ein Miss-Verste-
hen, das eine Art Abmildern ist: ,,[...] die, die wirklich im Chaos leben, konnen sich
nicht in Worten ausdriicken* (98), ,,[...] im erlebten Chaos da ist keine Vermittlung,
nur Unmittelbarkeit. Der Korper ist gefangen in den frustrierten Bediirfnissen des
Augenblicks* (98).

Eric Weil driickt in einem anderen Kontext denselben Sachverhalt treffend aus:
Fiir den, der hungert, gibt es kein ,,Problem* des Hungers, es gibt nur die Suche nach
einem Stiick Brot (vgl. Weil 1996, 59). Ebenso gibt es am Tiefpunkt des Leids, des
Schmerzes, der Verzweiflung oder der personlichen Desintegration (z. B. in einem
Zustand enormer Verwirrung) eben nur diese und keinen Abstand, keinen sprachli-
chen Ausdruck des Erlebens. Deswegen wird die Chaos-Erzédhlung erzéhlt als eine
Abfolge von Erlebnissen und Ereignissen, denen ein sie umgreifender und umfassen-
der Sinn fehlt, sie wird erzdhlt im stammelnden Stakkato des ,,dann ... und dann ...
und dann ...“. So unertriglich die Selbst-Abwesenheit der Erzihlerin in ihrem eige-
nen Leben ist — so mithsam ist es, diese Geschichten zu horen (vgl. Frank 1997, 99f.).
Zuhoren wird zu einer echten Herausforderung aufgrund des Mangels an Sinn-An-
gebot und Kohirenz in der Geschichte: ,,Die Herausforderung, wenn man einem
Chaos-Narrativ begegnet, ist, die Erzihlerin nicht von ihren Gefiihlen fernzuhalten
[...]. Die Herausforderung ist, zuzuhoren.* (103)

Ein Hauptproblem im Horen der Chaos-Erzidhlung ist ausgerechnet der Impuls
des Helfen-Wollens: Zu schnelles Helfen-Wollen und ein routiniertes Angebot an

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 205

moglichen Handlungsweisen fiihrt dazu, die Erzéhlerin aus ihrer eigenen Geschichte
hinauszuwerfen (vgl. 110). An die Stelle moglicher eigener Autorinnenschaft werden
wiederum die ,,Therapeuten‘ als ,,Helden* eingesetzt. Jede Kontrolle, jede Souveri-
nitit, jede Kohérenz fehlen im Chaos. ,,Im Chaos-Narrativ hat das Bewusstsein den
Kampf um Souverdnitit iiber die eigene Erfahrung aufgegeben.* (104) Es sind dann
die anderen, die eine Erzdhlung fiir oder iiber einen leidenden Menschen haben, nicht
dieser selbst. Das ,,Zuhoren* miisste im Grunde eine tiber das Horen einer Erzidhlung
hinausreichende Bedeutung bekommen. Die Chaos-Geschichte erinnert daran, dass
es in jedem Leid etwas gibt, das nicht ausgedriickt werden kann, eine sprachlose Ver-
zweiflung und namenloses Scheitern.

Die Geschichten einer ethischen Suche

Dennoch, und das fiihrt zu einer weiteren Form der Erzéhlung vom Kranksein, kann
die Leiderfahrung Teil einer Lebensgeschichte werden, in der die Autorin von der
Bedeutung der Krankheit in ihrem Leben erzihlt. Diese Erzdhlungen nennt Frank
,,Quest-Narratives* (155ff.), Erzdhlungen also, die wir Erzdhlungen von einer ethi-
schen Suche nennen wollen. Die in irgendeiner Weise verwundene Krankheit wird
Anlass zu einer Reflexion auf das Leben tiberhaupt. In den Geschichten des Suchens
wird die Krankheit akzeptiert und zu einer Gelegenheit, etwas aus dieser Erfahrung
,,zu gewinnen® (vgl. Frank 1997, 114). Erst jetzt hat die Erzéhlerin selbst in Wirk-
lichkeit eine Geschichte zu erzédhlen, wihrend die Genesungsgeschichten vom Tri-
umph der Medizin berichten und die Uberwiltigung im Chaos des Ausdrucks ent-
behren muss. Wie bereits angedeutet, miissen wir die Erzdhlung Terzanis geradezu
paradigmatisch diesem Genre zuordnen, auch wenn die anderen narrativen Rahmen
mehr oder weniger stark présent sind.

Wer eine Geschichte einer ethischen Suche erzihlt, der kapituliert nicht gegen-
iber dem Druck des medizinischen Expertinnen-Narrativs. Da in der Erfahrung von
Krankheit mehr steckt, als die medizinische Geschichte dokumentieren und erzihlen
kann, wird beansprucht, diesem ,,Mehr*, das in der Bedeutung, welche die Erfahrung
der Krankheit im Leben und aus der Sicht des Betroffenen hat, besteht, Stimme und
Ausdruck zu verleihen. Krankheit ist damit — in der bereits von Terzani her bekannten
Metaphorik — eine ,,Erfahrung, eine Reflexion iiber Korper, Selbst und das Ziel, zum
dem die Landkarte des Lebens fiihrt* (7).

Die Krankheit wird damit von einer Herausforderung fiir das medizinische Per-
sonal zu einer ,,philosophischen‘ Herausforderung fiir den Menschen in seinem Sein.
Die Kolonialisierung der lebensweltlichen Erfahrung (vgl. 10f.) durch den medizini-
schen Diskurs wird relativiert. In den Erzéhlungen des Suchens wird die Erfahrung
des Sturzes aus der Alltagsnormalitit in die problematische Welt des Leidens zu ei-
nem Prozess der Erkenntnis und der personlichen Reifung. Nach einer reflektierten
Krankheitserfahrung denkt, geméll dem Ideal-Plot der Quest-Stories, jemand nicht

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

mehr gleich und in der Regel wird das Leben in intensiverer Weise mit mehr Dank-
barkeit erfahren:

,Der Held einer existenziellen Suche akzeptiert die Kontingenz, denn das Paradox, das gelernt
wurde auf der Suche, ist, dass, die Aufgabe der oberfldchlichen Kontrolle sich der Kontrolle
einer hoheren Ordnung beugt. [Audre] Lorde [in ,,The cancer journals*] driickt dieses Paradox
aus, wenn sie schreibt, dass, nur indem sie sich dem Tod stellt, sie jemand werden kann, iiber
den niemand Macht hat.” (126)

Viel genauer kann frau das innere Anliegen der stoischen Lebensphilosophie kaum
ausdriicken.

Durch die existenzielle und reflexive Auseinandersetzung mit der Kontingenz,
dem Leid, der Endlichkeit menschlichen Lebens, zuletzt mit der Sterblichkeit und
dem Tod, kann dem Menschen eine Freiheit und ein Gliick erwachsen, die iiber die
naive Weisheit eines abgrundlosen, ungebrochenen Alltagsgliicks hinausgehen. Al-
lerdings muss gegeniiber diesem Ideal-Plot erinnert werden (vgl. Frank 1997, 135),
dass Geschichten der ethischen Suche nicht romantisiert werden diirfen. Als Antidot
gegen diese Gefahr der Romantisierung (,,Durch das Dunkel zum Licht)* erinnern
die Geschichten der Genesung daran, dass jeder lieber gesund geblieben wire, und
die Chaos-Geschichten erinnern daran, dass im Grunde des Leids etwas Unaus-
sprechliches bleibt. Aulerdem steht auch im Kern der Quest-Stories stets das Chaos,
das Erzihlen beginnt erst an den ,,Rédndern der Wunde* und handelt nie von einer
Restitutio ad Integrum, sondern immer vom Leben mit der Dimension innerer Diffe-
renz, vom Leben mit einer schmerzhaften Narbe. Die ,,Freiheit” des Quest-Heroes ist
keine eines glatten Siegers, sondern die eher paradoxe Freiheit eines Menschen, der
mit und an seiner bleibenden Gebrochenheit irgendwie auch gewachsen ist.

Es gibt einen entscheidenden strukturellen Unterschied zwischen einer ,,groen*
Erzéhlung, wie den Genesungsgeschichten vom Triumph der Medizin mit den von
Experten angewandten Mitteln von Naturwissenschaft und Technik, und einer , klei-
nen“ Erzdhlung von der personlichen existenziellen Suche. Diese Unterscheidung
betrifft die Rolle des Helden, des zentralen Akteurs in der Geschichte. Worin unter-
scheiden sich nun die Helden in den jeweiligen Erzdhlungen? Was heif3t das fiir das
menschliche Selbstverstindnis und fiir ein mogliches wahres gutes Leben im Allge-
meinen?

Eine ,,grole Erzidhlung“ hat einen Helden im Zentrum der Handlung, der alle
moglichen Widerstdnde durchlaufen mag — er verliert in einem gewissen Sinn nie
seine Souverinitit. Der Held darin ist einer, der Kraft, der Ideale hat und sich deshalb
an Zielen orientiert, die er gegen einen Widerstand erreicht; es sind Geschichten von
Kraft und Widerstand, in denen der Held sich seiner Sache sicher ist. Er kann viel-
leicht scheitern (der Widerstand war zu grof3), aber dieses Scheitern erzéhlt nicht die
Geschichte einer Reflexion, eines Umlernens iiber die Sinnhaftigkeit der Ziele und

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 207

der impliziten Philosophie, die der Held vertritt: Er ist sich eben seiner Sache ,,sicher*
und diese Sicherheit bewirkt, dass die Souverinitit des Helden nie in Frage steht.
Worin besteht diese Souverénitit eines solchen ,,herkuleischen Helden? Sie besteht
darin, dass alle Erfahrungen letztlich in einen Referenzrahmen, der stabil bleibt, ein-
geordnet werden konnen. Die Helden der modernen naturwissenschaftlichen Medizin
erzihlen diese Geschichte: Krankheit muss bekdmpft werden, wir wissen prinzipiell,
wie das geht, manche Krankheiten leisten noch einen zu groen Widerstand, aber
morgen schon haben wir sie iiberwunden.

Der ,,verwundete Held* hingegen (,,wounded hero*, 134) verliert durch den Sturz
ins Leiden und ins Chaos oder an dessen Rinder genau dieses: dass er sich seiner
Sache sicher sein kann. Krankheit bzw. Leiden ist kein ,,Widerstand*, nichts, das mit
Kraft ,,heroisch* wegzustemmen wire. Krankheit und Leiden haben eher den Cha-
rakter des ,,Abgrunds‘. Das Erzihlen selbst ist die ganze ,,Heldentat” des Erzéhlers
einer Leidens-Geschichte, eine Erzdhlung iiber die Abgriindigkeit, iiber Sinn und Un-
sinn der Existenz, tiber Moglichkeit und Unméglichkeit eines guten und wahren Le-
bens. Weit davon entfernt, sich iiber die Ziele und Wahrheiten im Leben sicher zu
sein, erzdhlt der ethisch suchende Erzihler von einer Erfahrung, welche die (alten)
Ziele und Wahrheiten — in der alltéiglichen Normalitit vor der Erkrankung — radikal
in Frage stellt und davon, welche neuen Ziele und Wahrheiten angesichts das Ab-
grundes noch ,halten* und zu tragen vermogen. Der ganze Heroismus eines nicht-
souveridnen Helden besteht darin, der absoluten Passivitit des Fallens doch furchtlos
und ,,aktiv ins Auge gesehen zu haben, nicht ausgewichen zu sein, die Reflexion
aufgenommen zu haben und in der Hilflosigkeit, der Unmoglichkeit jeglichen dufie-
ren Handelns, das ,,innere Handeln* (Jaspers 1994 [1932], 326 und der Sache nach
vgl. 2008, 92 ff.) zu praktizieren und sich anderen mitzuteilen und von den Wahrhei-
ten des Lebens ,,Kunde* zu tun. Der Souverinititsverlust, den der leidende Mensch
im Gegensatz zum herkuleischen Menschen erfihrt, kommt daher, dass der Referenz-
rahmen, also das implizite Verstindnis vom Leben und dessen normalen Abldufen,
wie es vor dem Sturz aus der alten Alltdglichkeit sich bewéhren konnte, miterschiit-
tert wurde.

Erzihlungen, in denen Souverdnitit selbst in Frage gestellt wird, ein urspriinglich
gelebtes Verstindnis in Auflosung begriffen ist und die Kohirenz der Erzéhlung auf
dem Spiel steht, sind nun eben auch Geschichten vom Mysterium der menschlichen
Existenz. Erzdhlungen hingegen, die eine ungebrochene Heldin im Zentrum haben,
16sen nur ,,Puzzles und lassen sich deswegen auch von vornherein kohirent erzih-
len. Aber gerade in der Tatsache, dass eine gebrochene Heldin von ihrem Kontakt
mit dem ,,Abgrund* erzihlt, schafft sie eine neue Kohirenz, eine neues gelebtes Ver-
stidndnis. Der stoische ,,Heroismus* ist kein ungebrochener — es ist der Heroismus
des Menschen, der sich endlich und ohnmiéchtig weif3, der aber auch um die mensch-
lichen Formen wahren Gliicks weif3 und diese immer wieder sucht.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

3.2.5 Zusammenfassung: Aus dem Leiden denken und erzédhlen —
wie die Sorge um sich zur Sorge fiir Andere wird

Vergegenwirtigen wir uns zusammenfassend zunichst noch einmal und etwas ,,pra-
xisndher* die hermeneutisch-philosophische Arbeit, die die Sorge durch das Erzdhlen
angesichts des Sturzes in Krankheit und Leid leistet (vgl. fiir das Folgende Frank
2005).

Ganz elementar ermoglicht das Erzihlen schlicht und einfach, dass wir Ausdruck
verleihen und Worte finden konnen fiir das, was die Sprache verschligt, wofiir frau
zunichst oder nicht einfach Worte hat. Der Sturz aus der normalen Wirklichkeit ist
auch einer aus dem normalen ,,Vokabular, den gewohnten semantischen Moglich-
keiten. Zur existenziellen Dramatik kommt hinzu, dass frau plotzlich umgeben ist
von Menschen, auf die frau einerseits angewiesen ist, die andererseits medizinische
Fachsprachen sprechen, die stindig iibersetzungsbediirftig sind. Erzéhlen — und wenn
es im Stammeln, im Ringen um Worte hilflos beginnt — erlaubt es, nie gefiihlte oder
kaum erahnte Gefiihle auszudriicken und zu benennen, es erlaubt, das, worauf die
Professionellen sich mit ithren Termini und in ihrer Weise beziehen, nach und nach
in ein eigenes sprachliches Muster zu bringen und eigene Bedeutungen zu finden. Im
Erzédhlen kann ich nachspiiren und erkldren, wie es mir geht mit einer Erkrankung.
Dass das alles andere als einfach ist, gerade dafiir ist Terzanis Bericht ein instruktives
Beispiel. Es gibt diese Passagen, in denen Terzani vom Ringen um einen eigenen
Zugang zum Tumor berichtet, vom Ringen um eine eigene Sprache fiir den Krebs,
die sich nicht der Sprache und Metaphorik der naturwissenschaftlich reduktionisti-
schen Medizin bedienen muss. Er beobachtet, dass die ,,Sprache im Zusammenhang
mit Krebs* eine gewaltsame Sprache des Krieges ist: ,,Der Tumor ist ein ,Feind*‘, den
es zu ,bekdmpfen® gilt, die Therapie eine ,Waffe‘, jede Phase der Behandlung eine
,Schlacht‘.* (TT, 22) Er hilt eine ihm angemessenere Sprache entgegen, deutet den
Tumor auch als ,,inneren ,Besucher‘ (TT, 22) oder auch als ,,Schild* oder ,,Schutz-
wall“ (18) gegen gesellschaftliche Verpflichtungen. Die eigene Sprache wird zur ers-
ten Voraussetzung eines eigenen Lebensentwurfes mit der Krankheit. Es kann kaum
genug betont werden, wie schwierig es ist, eine eigene Sprache fiir die eigene Erfah-
rung zu finden. Terzani ist ein Profi in Formulierungsangelegenheiten, es mangelt
ihm bestimmt auch nicht an Selbstbewusstsein — und dennoch ist dieses Ringen ge-
geniiber einer naheliegenden und dominanten medizinischen Expertensprache sowie
gegeniiber den Autorititen, die sie sprechen, spiirbar. Menschen, die nicht gerade auf
eine der aufregendsten Karrieren im Journalismus der letzten Jahrzehnte zuriickbli-
cken oder denen es dariiber hinaus auch noch in vielerlei Hinsicht schlechter gehen
mag, sind desto mehr angewiesen auf advokatorisches Wohlwollen ihrer Helferinnen
oder anderer Menschen.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 209

Indem, wie diirftig auch immer, Worte gefunden werden, bringt, zweitens, das
Erzihlen die groben Erlebnisse in eine Ordnung. Das Erzihlen bringt eine fundamen-
tale Ordnung in das Chaos der Vorstellungen und Widerfahrnisse. Erzihlen ist die
Nachahmung (Mimesis) des Lebens. Das Sprechen (oder das innere Sprechen: das
Denken) gibt der Erfahrung alleine schon aufgrund der grammatikalischen Zwinge
eine erste Struktur. Was die hermeneutische Analyse der Textproduktion expliziter
sichtbar macht, das trifft auch auf das tédgliche Erzihlen zu (vgl. Ricoeur 1983, 108-
135). Wer erzihlt, greift auf das eigene Vorverstdndnis von Welt und Handeln (Mi-
mesis I, in der Terminologie Ricoeurs) zuriick und konfiguriert bzw. komponiert he-
terogene Elemente in eine, vielleicht briichige, vielleicht kaum wahrnehmbare, viel-
leicht aber auch stringentere Kohérenz. Ricoeur spricht von einer ,,konkordanten Dis-
kordanz* und der ,,Synthese des Heterogenen“ (vgl. ebd., 125 ff.). Der Weg vom
Heranstammeln an kaum ausdriickbare Bruchstiicke von Erlebtem hin zu einer dis-
tanziert souverdnen (und deshalb umso leichter reproduzierbaren) Erzéhlung fiihrt
iber die Vermittlung von einzelnen Ereignissen in den Zusammenhang einer Ge-
schichte, die als ,,ganze* und als Einheit verstanden wird; {iber die Komposition von
handelnden Personen, Zielen, Motiven, Umstidnden, Mitteln, Interaktionen, unerwar-
teten Ereignissen, einem Ausgang in eine zeitliche Struktur, die von einem linearen
Stakkato (und dann ... und dann ... und dann ...) ohne logische Kausalitit und Ver-
kniipfung bis hin zu einem komplexen Sinnangebot mit Antizipationen, Retrospekti-
onen und so weiter reichen kann. Nicht zuletzt — darin bestehen bereits ethische Im-
plikationen der Erzdhlung, die niemals ethisch neutral sein kann — werden in den
Erzdhlungen Bewertungen vorgenommen, Handelnde und Leidende werden defi-
niert, Handeln und Leiden insgesamt inszeniert. Erlebtes, Widerfahrenes und die ei-
genen Handlungen werden so erst eigentlich zu ,,Erfahrung*.

Durch Erzidhlen kann das Erlebte, drittens, in eine angemessene Balance von
Ndihe und Distanz gebracht werden. Einerseits werden durch das Erzdhlen im Ge-
dichtnis und im Ringen um die Worte die Ereignisse vergegenwdirtigt, Ereignisse
werden zu je-meiner Geschichte; auf der anderen Seite wird die liberwiltigende Un-
mittelbarkeit von Ereignissen gleichsam in das o6ffentliche Medium der Sprache ,,ge-
bannt“ und distanziert. Das Ich, von dem erzihlt wird, ist nicht ginzlich das Ich, das
erzihlt. Dieser Unterschied erlaubt schlieBlich einen gewissen Grad an Wabhlfreiheit
dariiber, was und wie jemand sein will, welches Bild von sich selbst er oder sie er-
schafft (vgl. Frank 2005, 164). So wie jeder Text, egal ob schriftlich fixiert oder nicht,
gegeniiber der Autorin ein gewisses Eigenleben fiihrt, so im Grunde auch die eigenen
Erzihlungen. Die schrecklichen Ereignisse erleidet insofern ein Stiick weit in der Er-
zdhlung der Protagonist, wihrend ,,ich, der Erzéhler, den Luxus habe zuzusehen, wie
all diese Dinge ihm passieren‘ (ebd., 165). Nicht zuletzt mischen sich in eine Erzih-
lung, die sich im Alltag fakten- oder zumindest erfahrungsgetreu versteht, unweiger-
lich fiktionale Elemente (vgl. beispielsweise analog dazu zum ,historischen Text als
[auch] literarisches Kunstwerk*: White 1994). Aber gerade das Erzéhlen, in diesem

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

konstruktiven, ja teilweise fiktionalen Charakter, in dem das Selbst ein Anderer wird,
zeigt die hermeneutische Grundposition des Menschen in der Welt (hermeneutische
Differenz). Eine hermeneutische Sichtweise ist skeptisch gegeniiber einer angenom-
menen Unmittelbarkeit des menschlichen Selbst zu sich — das Selbst ist sich bereits
vermittelt: iiber die Sprache, die symbolische Ordnung der Kultur, liber das Erzédhlen
usw. Die Krise einer stabilen Erzéhlung iiber sich selbst und seine Welt, hervorgeru-
fen durch das Leiden in einer Grenzsituation, verlangt nach ,,Reparatur®.

Als ,,Patientin* steht das Erleiden im Vordergrund. Zunichst natiirlich als Erlei-
den der Krankheit. Aber auch in Diagnostik, Therapie, pflegerischer Versorgung sind
es die anderen, die handeln, und die Patientin ist diejenige, die behandelt wird. Durch
das Erzihlen wird also, viertens, eine Patientin zur Akteurin, zam Subjekt von Hand-
lungen, und seien diese nur Bewertungshandlungen, indem sie sich Gedanken macht,
ihre Meinungen, Sichtweisen, Wertungen und Reaktionen darstellt (,,inneres Han-
deln®). Das Wiedergewinnen der eigenen Handlungsmacht und Verantwortung (fiir
Zuschreibungen, Gefiihle, Reaktionen etc.) geschieht zum einen in der Geschichte
durch die Protagonistin, zum anderen durch das Erzidhlen der Geschichte. Das Erzih-
len selbst ist die Handlung, durch die ein Mensch Erfahrung konfiguriert, gewichtet,
wertet — einen Sinn ,.erzeugt”. Handeln und Leiden werden neu — gegeniiber dem
blof passiven Patientenstatus ,,neu” — konfiguriert. Jemanden erzéhlen zu lassen
(etwa aus der Sicht der professionellen Dienstleister mit ihren organisierten und ha-
bitualisierten Gewohnheiten) birgt gewissermaflen auch eine ,,Gefahr*, ndmlich die,
dem Erziéhlenden Macht zu geben.

Das Wichtigste ist vielleicht jedoch, dass das Erzihlen eine Moglichkeit ist, ethi-
sche Verantwortung wahrzunehmen — und zwar auf zwei Weisen. Zum einen als
Sorge um sich in Form einer Suche nach dem ,,guten Leben* angesichts von oder im
Leiden. Durch die Reorientierung in der Erzdhlung, der verstehenden Aneignung des
Unvertrauten und der Suche nach Zielen, Werten, die auch in der Leidenssituation
noch Bestand haben, wird ein leidender Mensch wieder zum Autor oder zur Autorin
des eigenen Lebens. Zum anderen tibernimmt die Erzdhlende aber auch ethische Ver-
antwortung im Sinne der Sorge um Andere, namlich indem sie Zeugnis vom Leiden
und dem Leben mit Leiden gibt und mit ihrer Geschichte anderen Menschen Orien-
tierung geben kann, wie ein ,,gutes* Leben in schwerer Erkrankung gefiihrt oder die-
ser Erfahrung doch noch Sinn und Kohérenz abgerungen werden kann.

Wie schon betont ist diese Suche nach Kohirenz im Chaos, nach Gliick und Sinn
im Leiden und im Unsinn nicht als glatter Sieg eines hellen Prinzips iiber ein dunkles
zu verstehen. Die Paradoxie vom Gliick-mit-Leiden bleibt unauflosbar und das, was
iber das Leid ,,erhebt, minimiert es nicht. Vielleicht sind es eher Augenblicke von
Gliick und Sinn, die aufleuchten oder auch eine Verwandlung am Grunde des
Menschseins, die irgendwie trdgt, ohne den Schmerz aufzuheben. Die Erhebung-iiber
ist keine Authebung-von Schmerz und Leiden. In den Erfahrungen und den Denkfi-
guren von Gliick-mit-Leid bleibt der Widerspruch aufrecht und muss ausgehalten,

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 211

ertragen werden — aber im Gegensatz zur schieren Verzweiflung, zum reinen Chaos
und dem blanken Leiden gibt es nun im Menschen einen Pol, der ihn paradoxerweise
grofer als das Schicksal macht. Die Erhebung iiber das Schicksal bedeutet, in der
Verzweiflung nicht zu verzweifeln, im Fallen innerlich sich aufrecht zu erhalten, im
Scheitern ein Moment der Versohnung zu erleben. Begriffe wie ,,Trost* und ,,Ver-
sohnung* verweisen auf eine solche innere Differenz. Der Trost nimmt nicht das Leid
weg, aber das Leiden am Leiden; die Versohnung ist keine Heilung, sondern ein Le-
ben mit einer offenen Wunde. Ahnliche Erfahrungen und Denkfiguren, die den Men-
schen iiber sein Schicksal hinwegheben, sind vielleicht die gleichzeitig vernichtende
und aufrichtende Erfahrung des Erhabenen, die Dankbarkeit fiir die blo3e Existenz,
das ,,schone Wagnis* des Sokrates (auf Unsterblichkeit hinzuleben), Solidaritdt und
Liebe als (machtlose und doch iibermichtige) Revolte gegen die Gewalt der Natur
oder auch anderer Menschen.

Es war das Ziel der vorangegangenen Uberlegungen zur Sorge um sich auf der
,,stoischen® Achse der Sorge zu zeigen, dass durch die Erfahrung von Leid die Sorge
geweckt wird und diese eine hermeneutische Arbeit verrichtet. Oder besser: verrich-
ten kann. Ich wollte zeigen, dass im Akt des Erzihlens (in Form der Erzdhlungen
einer ethischen Suche) aus dem Leiden heraus ein Mensch sich implizit stoisch {ibt.
Denn erstens wird dem Leiden nicht ausgewichen oder auch versucht, nur durch hek-
tische Reparaturarbeit dem Leiden und der Ohnmacht zu entkommen, sondern es
wird (auch!) versucht, das Leiden in seiner Unumgénglichkeit zu betrachten.

Zweitens wird — im Sinne der Ubung in der Zuriickhaltung des Urteilens — ein bis
dato gelebtes Verstidndnis als ungeniigend erfahren und um ein neues gelebtes Ver-
standnis gerungen, das nicht im ,,Besorgen* aufgeht, sondern Ausdruck der ,,Sorge*
ist und das Negative des Lebens in den eigenen Lebensentwurf zu integrieren im-
stande ist (vgl. Tugendhat 2006).

Drittens — im Sinne der Todesmeditation vom Standpunkt der Sterblichkeit — fasst
das Erzidhlen aus dem Leiden das Leben als Einheit und , filtert” damit jene Bedeu-
tungen und Seiten des Selbstverstindnisses heraus, worum es jemandem ,,eigentlich*
geht, worin sich jemand eigentlich und wirklich um sich selbst sorgt. Das ist gewis-
sermaflen der Schlussstein der stoischen Bewegung des Erzéhlens: zu einem tragfi-
higen Lebenswissen und Selbstverstindnis zu gelangen, das iiber das Leiden und die
Verginglichkeit hinaus Bestand hat, das ,,hdlt” und damit eine Haltung errichtet,
durch die sich der Mensch irgendwie auch iiber das Schicksal erhebt. Sokratisch ge-
sprochen erlangt der Mensch moglicherweise einen Lebensentwurf, den er als ,, scho-
nes Wagnis“ zu sehen imstande ist, das heif3t als ein Lebenswagnis, das zwar frag-
mentarisch und unvollendet sein mag und letztlich auf nicht sicherem Wissen beru-
hen mag, aber nur so Ausdruck des ,,daimon®, des Besten im Selbst, ist. Was iiber das
Leid dann erheben kann, das ist die vielleicht erlangte Einsicht, dass das gute Leben
wichtiger ist als das Uber-Leben. Jede Geschichte einer ethischen Suche ist gewis-
sermaflen ein Wagnis, ,,auf Unsterblichkeit hin“ zu leben. Die stoische Erfahrung

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

besteht darin, eine Souverénitit hoherer Ordnung zu erlangen, die nicht das Andere
des Scheiterns, der Gebrochenheit und der Verwundbarkeit ist, sondern diese inte-
griert und ,,aufhebt. Damit leistet das Erzihlen aber auch etwas, das iiber die indivi-
duelle Sorge um sich ins Allgemeine hinaus weist — ndmlich eine Antwort (eine mog-
liche Antwort: eben ein ,,schones Wagnis*) auf die Grundfrage der Ethik, wie wir sie
mit Peter Kemp (1987, 63 ff.) formulieren konnen: Gibt es eine Art Gliick in, mit und
trotz Leid? So wird die Sorge um sich auch zu einer Weise, die Moglichkeit des
Gliicks im, trotz und mit Leid fiir Andere zu bezeugen — und darin eine Sorge fiir
Andere.

Das Ziel der hermeneutischen Arbeit der Sorge ist es, an Geschichten einer sol-
chen ethischen Suche zu schreiben, zu einer Erfahrung und Wahrnehmung des Le-
bens zu gelangen, zu einer Lebenskunst, fiir die Leiden und Gliick keine reinen Ge-
gensitze sind (vgl. Kemp 1987, 63 ff.). Das bedeutet keinen Vorzug der Geschichten
der existenziellen Suche vor der Genesungs-Erzidhlung oder der Chaos-Erzidhlung.
Wer ist schon ,,sicher* vor der Verzweiflung und dem Chaos? Und wer wiirde nicht
gleichzeitig auf Genesung hinarbeiten und alle therapeutischen Optionen ausloten?
Es gibt hier kein Konkurrenzverhiltnis der Plots der Leidenserfahrung, sondern die
Einsicht, dass an den existenziellen Grenzen des Lebens, im Leiden alle drei Dimen-
sionen sich verwickeln — und dass eine davon eine Sorgearbeit verrichtet, die sucht,
ein philosophisch-hermeneutisches Bediirfnis zu stillen. Diese wird umso bedeutsa-
mer, umso weniger der technischen Handlungsmacht Spielrdume, erfolgreich zu ,,in-
tervenieren®, gesetzt sind, ja dass es letztlich eine absolute Grenze gibt, an der diese
Handlungsmacht gegen Null geht. Sorgen heif3t, von dieser Grenze her eine Lebens-
und Leidenskunst zu entwickeln.

Das schone Wagnis — auf irgendeine Form von Unsterblichkeit hin zu leben —,
von dem Sokrates gesprochen hat, gibt sich dem Menschen in der Regel in der End-
lichkeit seiner Existenz nur in der unauflosbar paradoxen Figur einer Ahnung vom
Vorrang des guten Lebens iiber das bloBe Uberleben. Ohne das Leiden aufzuheben,
wird das Leiden am Leiden irgendwie auch iiberwunden. Dies ist aber vermutlich
nichts anderes als die Definition von ,, Trost” — denn der Trost und das Gliick des
Trosts heben nicht das Leiden selbst auf, sondern gewissermaf3en das Leiden am Lei-
den. Das Versprechen eines solchermaflen narrativ gewendeten stoischen Philoso-
phierens ist eben das vage Versprechen des ,,Trosts der Philosophie®, also der her-
meneutischen Arbeit in der Sorge um sich.

Ein ,,hermeneutischer” Hinweis ist noch notwendig: Diese Weise, die stoische
Sorge als eine Achse der Erfahrung und des Umgangs mit Leiden primér in der Sorge
um sich zu situieren, schopft nicht das ganze stoische Denken aus, das weitaus mehr
aus einer ethisch-praktischen Naturphilosophie sich speist als blof aus einer Refle-
xion des Individuums auf das eigene Leben. Die Sorge um sich ist im stoischen Den-
ken wohl immer schon von der Sorge der Welt und um die Welt in ihrer Ganzheit

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 213

eingerahmt. Ich werde darauf zurtickkommen auf der epikureischen Achse der Lei-
denserfahrung und -bewiltigung und mochte hier nur den Hinweis vorausschicken,
dass Stoizismus und Epikureismus in diesem Punkt stark konvergieren.

3.3 DIE SOKRATISCHE ARBEIT:
SORGE UM ANDERE (... UND FUR SICH)

Wenn auch Erzéhlen eine Moglichkeit darstellt, das durch den Sturz erschiitterte ge-
lebte Verstdndnis und somit die ,,Seele* existenziell zu ,,reparieren®, muss aber auch
daran erinnert werden, was in der Geschichte der Philosophie, insbesondere in der
sokratisch-platonischen und hellenistischen Tradition, eigentlich eine Selbstver-
stidndlichkeit ist: Das philosophische Bediirfnis kann nicht alleine gestillt werden.
Mit anderen Worten: Die Erzéhlerin braucht einen Zuhorer. Das sokratisch-platoni-
sche ,,Dogma“ lautet, wenn man so will: Es gibt keine Wahrheit fiir den Einzelnen
(vgl. auch Jaspers 1994 [1932], 113 {f.).

Verstehen setzt Verstdndnis von anderen voraus, das Ringen um eine neue Auf-
fassung von den Dingen im Erzihlen braucht den Akt des Verstehen-Wollens durch
einen ,,guten‘ Zuhorer. Hier zeichnet sich eine erste Antwort auf die Frage ab, inwie-
fern eine ,,philosophische Fiirsorgerin‘ hilfreich sein konnte fiir einen Menschen. Es
ist kaum zu erwarten, dass die philosophische Arbeit an sich selbst dazu fiihrt, dass
jemand plotzlich besser oder schlechter Spritzen verabreicht, Verbinde anders an-
legt, Laborbefunde anders interpretiert, Untersuchungen anders organisiert oder
plotzlich vollig unterschiedlich — zumindest was die Pflege-,, Technik* angeht — bei
der Korperpflege, der Nahrungsaufnahme, beim Ankleiden, Aufstehen und Nieder-
legen hilft. Mit anderen Worten: Was der Leistungskatalog etwa von LEP oder ande-
ren Erfassungsinstrumenten, die die Pflege auf eine Addition von Dienstleistungsak-
ten zurechtschneiden, an Tatigkeiten aufzahlt, dafiir braucht es keine philosophische
Praxis. Auf der Ebene der konkreten (manuellen) Tétigkeiten wird die Philosophie
unmittelbar keinen Unterschied machen. Warum sollte sie auch? Dem Bediirfnis nach
Ernéhrung, nach Bewegung, danach, kompetent behandelt zu werden, nach mensch-
licher Nédhe und Gesprich, nach Sicherheit usw. kann durch die entsprechenden Té-
tigkeiten und auf verschiedenen Wissensgrundlagen, die hier nicht Gegenstand der
Uberlegungen sind, entsprochen werden.

Es ist also nicht die einzelne materielle oder manuelle Tétigkeit, die in einer Be-
ziehung zum philosophischen Wissen steht. Aber es gibt auf der anderen Seite auch
keine frei schwebende handwerkliche Einzelleistung — auch wenn die Leistungsver-
rechnungs- und Personalplanungssysteme das suggerieren. Die vielen einzelnen Té-
tigkeiten, die in der Pflegedokumentation im ,,Durchfithrungsnachweis abgehakt

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

oder in der Leistungsverrechnung verzeichnet werden, sind Teil einer groeren Hand-
lungsstruktur, ndmlich eines Interaktionsgeschehens zwischen Personen. Fiir die ge-
genwirtige Medizin, die in der Selbstkonstruktion als Dienstleistung durch Expertin-
nen, als de-kontextualisierte Intervention, bei weitem fortgeschrittener ist, wére allein
die Anerkennung dieses Gedankens von der Eingebettetheit singulidrer Leistungen
(Diagnosen und Therapien) in ein Interaktionsgeschehen fast so etwas wie eine kleine
Revolution. Die Medizin hat sich dahingehend weitgehend ,.entkernt (vgl. Maio
2010) — wohingegen es die urspriingliche Idee der Medizin war, ,,mehr* als nur Me-
dizin anzubieten (vgl. Frank 2004, 2). Insbesondere jedoch in interaktionsintensiven
helfenden Berufen sind die Einzeltitigkeiten eingebettet in ein Beziehungsgesche-
hen, bei dem von den handelnden, sprechenden, einander wahrnehmenden und mog-
licherweise beriihrenden Personen nicht abstrahiert werden kann. Mit anderen Wor-
ten: Die einzelnen Verrichtungen sind Teil der Sorge. Die ,,Qualitit” der Beziehung,
der Interaktion, des zwischenmenschlichen Umgangs der Personen, eben die Qualitit
der Sorge, ist etwa bei schwerer Krankheit, im Alter, bei Behinderung, in Zeiten der
Schwiche und der Abhéngigkeit von kaum zu iiberschitzender Bedeutung. Auf die-
ser umfassenden und alle einzelnen ,,Leistungen‘ umgreifenden Ebene kann die Phi-
losophie, als philosophische Praxis, einen Unterschied machen.

Wenn es das philosophische Bediirfnis der existenziellen Wiederherstellung gibt
und dieses Wiederherstellen im Erzihlen erfolgen kann, so braucht es jemanden, der
auf dieser Ebene philosophisch nicht ,,taub* ist und eine gewisse Musikalitét fiir die
existenzielle Tiefe der Erfahrungen eines anderen Menschen mitbringt — jemanden,
um mit Terzani zu sprechen, der alle Saiten auf der Geige hat und darauf zu spielen
gewillt ist.

3.3.1 Ein Ohr leihen:
In der sokratischen Arbeit wird der Stoizismus dialogisch

Wir haben oben aus der personlichen Erfahrung von Arthur W. Frank jenen Teil des
philosophischen Bediirfnisses in der Krankheitserfahrung erwiéhnt, den Frank ,,sto-
isch® nennt: die Erhebung iiber das Schicksal aus der Einsamkeit des Leidens durch
das ,,innere Handeln* des Denkens, Sehens, Beurteilens, Erzidhlens. In der Erfahrung
von Krankheit und in der Sorge diirfte es jedoch mehr brauchen als die stoische Suche
nach einem erhebenden und aufrichtenden Verstdndnis von sich und den Dingen.
Diesen Teil des philosophischen Bediirfnisses, der noch dazu kommen muss, nennt
Frank nun ,,dialogisch®.

Er erinnere sich ndamlich nicht nur an die Zeit alleine, sondern auch an die Zeit
mit anderen ,,Menschen, die bereit waren mir zuzuhoren, als ich auf eine Geschichte
hinarbeitete, die aus meinem Leben mit Krankheit Sinn machen wiirde* (Frank 2004,

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 215

32). Er erinnere sich an den vollkommenen Verlust innerer Souverénitit und wie ab-
hingig er gewesen sei, von den Vorstellungen, die sich die anderen von ihm machten
(vgl. ebd.). Wenn wir zu schwach sind, um stoisch-heroisch aus unserer eigenen Ge-
schichte ,,Sinn zu machen®, sind wir angewiesen auf andere, die uns zu unserer eige-
nen Geschichte wieder verhelfen. Deswegen war es sein Bediirfnis, nicht blo Ge-
genstand professioneller Verrichtung oder Gegeniiber in einem hilflosen und nichts-
sagenden Geschwiitz zu sein, sondern auf Leute zu treffen, die zuhoren und in Dialog
treten konnten. Sich auf einen Dialog wirklich einzulassen bedeutet zu erlauben, dass
die Stimme des anderen Menschen genauso zihlen kann wie die eigene (vgl. ebd.
44). Dialogisch denken, verstehen und handeln heift — so Frank mit dem russischen
Literaturwissenschaftler Mikail Bacchtin — die Fahigkeit, die Situation und sich
selbst in verschiedenen Spiegeln, die sich aus der Vielzahl der Anderen und ihren
jeweiligen Wahrnehmungen ergeben, sehen zu lernen (vgl. ebd. 44). Indem die An-
deren der Erfahrung der Kranken Bedeutung beimessen und akzeptieren, dass auch
die Hilflose etwas zu sagen hat, und in diesem Sinne Verstindnis aufbringen, kann
diese durch das Erzihlen aus ihrer Lebensgeschichte mit dem Unsinn des Leides wie-
der eine Geschichte machen, ,,die Sinn macht®. Es gibt Zeiten, in denen die Stoikerin
Unterstiitzung braucht, um ihren Stoizismus ausiiben zu konnen.

Das philosophische ,,Bediirfnis nach Verstdndnis* im Leiden nach seinen zwei
Seiten hin, der stoischen und der dialogischen, versinnbildlicht Frank zusammenge-
fasst im Wunsch nach einem ,,dialogical Stoic*, also einer Art gesprichsfreudiger
Stoikerin:

,,Wenn der Mix aus Stoizismus und dialogischer Theorie auch ein philosophisches Oxymoron
darstellt, so trifft dieser Mix die Erfahrung von jemandem, der in schwerer Krankheit lebt.*
(Ebd., 32)

Hinter der Idee der ,,dialogischen Stoikerin* steckt natiirlich eine grofle geistesge-
schichtliche Synthese. Allerdings nicht formuliert aus akademisch-theoretischem In-
teresse (wie wohl nur Heidegger und Levinas, ,,Athen* und ,,Jerusalem*, Autonomie
und Fiirsorge, minnliche und weibliche Moral und so weiter zu synthetisieren wi-
ren). Vielmehr ist sie Ausdruck eines tiefen menschlichen Bediirfnisses, geboren aus
der Erinnerung eines Menschen in einer Zeit, zu der er nicht wusste, wie lange er
noch leben wiirde. Frank spricht von der Vorstellung einer ,,idealen Klinik* — diese
wire gewissermafien bevolkert mit ,,dialogischen Stoikern* (vgl. ebd.).

Die Idee des ,,dialogischen Stoikers®, der sich als guter Zuhorer in einer existen-
ziellen Notlage anbieten kann, entspricht den Erfahrungen der modernen Philosophi-
schen Praxis, wie aus den Berichten von Gerd Achenbach ersichtlich. Achenbach hat
die Bewegung der Philosophischen Praxis in den frithen Achtzigern des 20. Jahrhun-
derts ins Rollen gebracht und Fragen und Erfahrungen dazu zuletzt in einer umfas-
senden Publikation zugénglich gemacht (Achenbach 2010). Dort heif3it es beziiglich

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

der Frage, wer liberhaupt und aus welchem Grund die Praxis eines Philosophen oder
einer Philosophin aufsucht, um das Gesprich mit ihm oder ihr zu suchen:

,In der Philosophischen Praxis melden sich Menschen, denen es nicht geniigt, nur zu leben
oder blof} so durchzukommen, die sich vielmehr Rechenschaft zu geben suchen iiber ihr Leben
und sich Klarheit zu verschaffen hoffen iiber dessen Kontur, sein Woher, Worin, Wohin. [...]
Kurz: Sie suchen die Praxis des Philosophen auf, weil sie verstehen und verstanden werden
wollen.” (Achenbach 2010, 15)

Dabei geht es gar nicht so sehr darum, ,,Probleme* zu 16sen, Losungen zu finden,
sondern durchaus selbstzweckhaft nur darum, zu verstehen:

,,Die Erfahrung widerspricht der Annahme, die meisten kiimen in der Hoffnung, dass es ihnen
hinterher besser geht. Ich selbst hatte das angenommen und so erwartet. Aber nun sehe ich, es
ist anders. Was die Menschen in erster Linie erwarten, ist, so gut wie moglich verstanden zu
werden. Verstanden zu werden — das ist der oberste und weitestgehende Anspruch, der die
Menschen bewegt.* (Ebd., 26)

Dementsprechend kommen die meisten Menschen auch nicht mit einer der klassisch
vor-formulierten Fragen zur Philosophie oder in die Philosophische Praxis (Was ist
der Geist? Was ist das Gute?), sondern sie kommen mit sich selbst und ihren Ge-
schichten, mit dem eher konfusen Gefiihl, tiber sich und alles irgendwie klar werden
zu wollen, was seinen Einsatzpunkt vielleicht in einer konkreten Begebenheit haben
mag. Es geht dann eben nicht darum, das Mysterium der menschlichen Existenz in
ein ,,Puzzle®, die Endlichkeit der Welterfahrung in ein psychologisches oder soziales
Problem, einen ,,Konflikt* oder dergleichen zu verwandeln und schlielich zu bear-
beiten, sondern es geht darum, dem Riitsel der Welt, der Endlichkeit ins Auge zu
sehen und zu versuchen, sie zu verstehen. Das Verstehen selbst ist die entscheidende
Antwort auf die grundlegenden Fragen und ,,Probleme* des Menschseins: eine Arbeit
der Interpretation, um zu tieferen Bedeutungsschichten durchzudringen, in denen die
Welt in einem anderen Licht erscheint — vielleicht in einem richtigeren und gerech-
teren, wie es die Hoffnung Terzanis war. Es kommt darauf an, tiefer, sinn-reicher
und je-mehr zu verstehen.

Die Praxis der Philosophie ist dann eine Moglichkeit, dem eigenen Tun, Wissen,
Fiihlen eine Tragweite und Tiefe zu entlocken, die der alltdgliche Verstand so nicht
sieht. Uberraschenderweise geschieht durch die philosophische Arbeit an sich selbst
zunichst eine Vertiefung des ,,Problems®, durch die vollstindige Ausartikulation des-
sen, was beschiftigt. So schmerzen ja anfénglich die Befragungen und Hinter-Fra-
gungen durch Sokrates, bevor sie Linderung durch Hellwerden und Klarheit durch
das Denken und das Wissen des Nicht-Wissens schaffen: ,,Sie [die Philosophie]
macht es uns nicht leichter, sondern regelméBig schwerer.” (Achenbach 2010, 36)

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 217

Das ,, Therapeutische* der Philosophie besteht genau in der Absichtslosigkeit des Er-
kennen-Wollens, in der Tiefe der Kommunikation:

,.Die kranke Seele gesundet nicht, indem sie ihre armseligen Konflikte unterdriickt, sondern

indem sie sich in edle Konflikte stiirzt.” (Nicolas Gomez Davila, zitiert ebd., 316)

Demnach wiirde Philosophie durchaus ,,heilen®, aber nicht indem das Problem zum
Verschwinden gebracht wird, sondern indem erkannt wird, dass es sich am tiefsten
Grunde der Sache um einen edlen Konflikt handelt. Man muss im Einzelnen bis zu
den letzten Ideen, zu den Antinomien der Existenz und den Grenzen menschlicher
Erfahrung durchdringen, also tief und weit denken, um der an ,,armseligen Konflik-
ten“ verzweifelnden Seele zu erkennen zu eben, dass sie in einem edlen Konflikt
gefangen ist, um sie so zur Seelengrdfle zu erheben, von der auch Mark Aurel spricht.

Es ist nun einmal so, wie wir es mit Kant ausdriicken konnen, dass die Vernunft
von Fragen belastigt wird, die sie weder 16sen noch abweisen kann (KrV, A VII).
Aber genau deswegen erfahrt der Mensch, der seine Probleme ,,weder 16st noch los
wird®, im Gesprich mit einer Philosophin, ,,dass sein Problem gewiirdigt wird, dass
er ernst genommen wird*“ (Achenbach 2010, 346).

Dafiir kann die Gegenwart eines Menschen, der ein ,,philosophisches® Ohr hat,
ein kommunikativer und teilnehmender Stoiker, hilfreich sein. So meint Achenbach
ganz sokratisch, dass die eigentiimliche ,,Kompetenz* der Philosophin nicht in der
Produktion von Texten oder von aufregenden Reden besteht oder darin, Meinungen
in besonders toller Weise zu vertreten und insofern zu ,,beraten‘ oder etwas zu lehren.
Vielmehr bestehe die eigentliche ,,Kompetenz* des Menschen, der philosophisch an
sich gearbeitet hat und fiir sich selbst gesorgt hat, im Zuhdren. Philosophie ist eine
Art Selbstkultivierung, um anderen ein Ohr leihen zu konnen:

,,Philosophische Bildung [...] ist [...] keine Schulung des Mundwerks, sondern Verfeinerung
des Gehors. [...] Den philosophisch Gebildeten [...] erkenne ich nicht an dem, was er sagt,
sondern daran, wie er zuhort.” (Achenbach 2010, 260)

Es ist klar, dass Zuhoren-Konnen philosophische Sorgearbeit um und an sich selbst
voraussetzt. Eine Philosophin braucht also nicht primir Kenntnisse, archivarisches
Wissen, duflere Bildung, die sie jemandem hinwerfen konnte, sondern ein einverleib-
tes Wissen. Philosophische Traditionen miissen in ihr verkorpert, in ihre spontanen
Reaktionen iibergegangen sein. Sie soll nicht Epikur und Epiktet (,,auswendig*) ken-
nen und dozieren, sondern mit Epikur und Epiktet horen, fragen, einwenden konnen.
Die Philosophie muss an ihr gearbeitet haben, damit sie nun mit einem feinen Ohr
hort: Ober-, Zwischen-, Untertone, Eigenwilliges und jeweils die Vernunft darin (vgl.
Achenbach 2010, 122). Jemand, der aus der normalen Wirklichkeit in die Erfahrung
der Endlichkeit gestiirzt ist, braucht keine ,,klugen* Ratschldge von auflen, sondern

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

diese merkwiirdige Form eines teilnehmenden, relationalen Stoizismus, also eine Un-
terstiitzung bei der Selbst-Beratung. Jemand, der erzihlt, um sich Klarheit zu ver-
schaffen, beniitzt ein geliechenes Ohr, um seine eigene Geschichte noch einmal etwas
anders zu horen:

,»Vielmehr kommt jetzt alles darauf an, ob der Erzidhlende mit jenem anderen Ohr, das der Ra-
tende ihm ,lieh’, seine eigene Geschichte anders hort, und wenn es ein feines, empfindliches
Ohr ist, was ihm da zuhort, als sei er selbst es, der hort, wird er nun Zwischen-, Unter-, Obertone
vernehmen, die ihm bisher an seiner eigenen ,Version® seines Ungliicks oder Missgeschickes
entgingen.” (Ebd., 122)

In einer ,,idealen Klinik* wiirden Menschen also unter anderem auf Mitarbeiter und
Mitarbeiterinnen treffen, die nicht ,,wie Geigen sind, denen eine Saite fehlt®, sondern
solche, die imstande sind, ein Ohr leihen zu kdnnen. Wie konnen nun fiirsorgende
Menschen ,,dialogische Stoiker und Stoikerinnen“ werden? Wie bezieht sich eine di-
alogische Stoikerin auf ihre Patienten?

Wie sieht dieses Ohr-Leihen konkreter aus? Mit diesen Fragen betreten wir nun
die sokratische Achse im Koordinatensystem der hermeneutischen Arbeit der Sorge.
War im vorigen Abschnitt von der hermeneutischen Arbeit im Sinne des sich selbst
(neu) Verstehens die Rede, so nun von der Sorge um und das Verstehen des anderen
Menschen. Wenn wir zugestehen wollen, dass die Sorge um sich in ihrer hermeneu-
tischen Arbeit auf Andere angewiesen ist, so konnen wir die Frage nun so stellen:
Auf welche Weise findet eine dialogische Stoikerin ,,Zugang® (vgl. Wettreck 2001,
184f.) zur Leidenswirklichkeit des anderen Menschen?

Wir werden im Folgenden verschiedene ,,Zugangsmoglichkeiten* zur Leidens-
wirklichkeit des anderen Menschen erkunden, um komparativ die hermeneutische
Arbeit der Sorge zu konturieren. Wir werden sehen, dass eine kommunikative Stoi-
kerin Zugang zum leidenden Menschen findet bzw. diesem ein Ohr leiht nach dem
Modell des sokratischen Gesprichs, weshalb wir eben von der sokratischen Erfah-
rung der Sorge sprechen werden. Damit befinden wir uns im Denkbezirk des zweiten
groflen Mysteriums der menschlichen Existenz neben dem Mysterium der Endlich-
keit, ndmlich dem Mysterium der Intersubjektivitit, das die Geschichte der Philoso-
phie nicht minder beschéftigt hat als das Mysterium der Sterblichkeit.

3.3.2 Zugange zur Leidenswirklichkeit des anderen Menschen
ohne hermeneutische Arbeit

Um nun eine Vorstellung von einer genuin ,,philosophischen* Grundhaltung in der
Sorge — oder genauer: der Haltung einer dialogischen Stoikerin mit ihrer hermeneu-
tischen Arbeit — zu entwickeln und um andere Konzeptualisierungen des Zugangs

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 219

besser einordnen zu konnen, werde ich in groben Ziigen einigen wenigen, aber sehr
erhellenden Seiten von Hans-Georg Gadamers Wahrheit und Methode (Gadamer
2010, 363 ff.) folgen (vgl. dazu auch Schuchter 2012). Dort entwickelt er die Struktur
der hermeneutischen Erfahrung (des Verstehens von Texten der Tradition) anhand
einer Analogie mit der Ich-Du-Beziehung. Er fiihrt dabei drei mogliche Bezugsnah-
men eines Ichs zu einem Du als Analogie eben zum Bezug zur Tradition an. Der Clou
ist, dass diese drei Positionen vom Ich zum Du sich auf die Sorge-Beziehung allge-
mein oder spezieller auf die klinische Beziehung (also auf die Beziehung zwischen
einer Krankenschwester oder einem Arzt zur Patientin) analog iibertragen lassen und
daran anschlieend sich die hermeneutische Struktur der Sorge in ihrer dialogischen
Dimension gut entfalten lésst.

Eine erste Form der Bezugnahme sieht Gadamer in der statistischen Daten-Col-
lage (vgl. unten zum ,,diagnostischen Blick), einen zweiten Zugang zum Anderen
oder zu den Artefakten der Tradition in Analogie zum ,.historischen Bewusstsein®,
wobei im Hintergrund die Darstellung und die Kritik Gadamers an der historischen
Schule und der Hermeneutik Diltheys steht (vgl. auch Eric Weil 1996, Kategorie ,,In-
telligence®, und Schuchter 2014, 76 ff.). Das ,.historische Bewusstsein* eroffnet ei-
nerseits eine ,,objektivierende®, aber in gewissem Sinne auch ganzheitliche Sicht-
weise der existenziellen Erfahrung (vgl. unten zur ,,Psychologisierung®). Im Kern
steckt im ,,historischen Bewusstsein‘ die These, dass es eine neutrale und objektive
Erkenntnis geschichtlicher Individualitit geben konne. Indem die historische For-
scherin durch den hermeneutischen Zirkel von Text und Kontext, einzelner Informa-
tion und ganzer Vorstellung, von Vorgriff und Korrektur des Vorgriffs voranschrei-
tet, entsteht so etwas wie ein objektives, ganzheitliches Bild einer Person, eines his-
torischen Ereignisses oder einer Epoche, jedenfalls einer geschichtlichen Individua-
litdt. Dariiber hinaus eréffnet das ,historische Bewusstsein* aber die Wege des ,,ro-
mantischen Verstehens“. Am Gipfel dieses Prozesses kann dann — darin steckt der
Einfluss der romantischen Hermeneutik in der Linie Schleiermachers — eine konge-
niale Einfiihlung stehen. Es gibt also zwei Ausprigungen des Erfassens der Ge-
schichte oder eines anderen Menschen, die in derselben Logik verankert sind. Im
einen Fall entstiinde ein zumindest dem Prinzip nach objektives Gesamtbild einer
Epoche, einer (historischen) Person usw., im anderen Fall kann diese Arbeit der In-
formationsbeschaffung und ,,Verdichtung* in ein zusammenhéngendes Bild in einen
Uberschuss durch die Imagination der Forscherin miinden und eine kongeniale Ein-
fiihlung, also einen intimen Verstehensakt, herbeifiihren, durch den die Forscherin in
die ,,Seele* der historischen Person blickt und mit ihr fiihlt und denkt (vgl. unten die
Zuginge* zum Anderen iiber ,,Empathie®, ,,Gefiihlsansteckung und Mitleiblichkeit*
sowie im ,,Mitleid*).

Die dritte Figur des ,,Zugangs® zum anderen Menschen entfaltet Gadamer
schlieBlich als ein Spiel oder Geschehen von Frage und Antwort, wie sie musterhaft

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

in den sokratisch-platonischen Dialogen vorkommt (vgl. ebd., 368ff.). Das sokrati-
sche Gesprich dient in wichtigen Ziigen als Modell der hermeneutisch aufgefassten
Sorge-Beziehung (vgl. dazu das Kapitel ,,Teilnehmendes Verstehen — die hermeneu-
tische Struktur der Sorge*).

Betrachten wir diese Modi der Sorge und des Zugangs zum Anderen im Einzel-
nen etwas genauer, wobei diese Gedankenentwicklung so aufzufassen ist, dass damit
keine (ontologische) These {iber das ,,Wesen und die Formen der Sympathie* ausge-
sagt werden soll. Es soll also keine Reduktionsbeziehung mitgemeint sein in dem
Sinne, als ob sich beispielsweise das, was wir im Folgenden unter ,,Empathie* ver-
stehen wollen oder unter ,,Mitleid*, sich ,,in Wirklichkeit* auf die hermeneutische
Struktur des Verstehens zuriickfiihren liee. Genau so ist es nicht gemeint. Diese ver-
schiedenen Zugangsformen zum anderen Menschen sollen als Mdglichkeiten verstan-
den werden, die nebeneinander existieren und de facto auch erfahren und gelebt wer-
den. Im Kontext unserer Untersuchung geht es um die Ausfaltung der hermeneuti-
schen Arbeit auf der sokratischen Achse der Leidens- und Krankheitserfahrung und
die Moglichkeiten, die sich mit dieser verbinden. Die anderen Moglichkeiten (der
Empathie, des Mitleidens usw.) werden nur angefiihrt, um die Konturen der spezi-
fisch dialogischen oder teilnehmenden hermeneutischen Arbeit der Sorge umso bes-
ser ziehen zu konnen.

Der diagnostische Blick und die Psychologisierung

Eine erste Bezugnahme eines Ich zum Du, die wir als erste Modifikation der Sorge-
Beziehung auffassen konnen, konnen wir mit Gadamer als ,,Typisches Heraus-Se-
hen® (vgl. WM, 364) bezeichnen. Damit ist letztlich der Blick der Statistik, der na-
turwissenschaftlichen Methodik, letztlich auch der biirokratischen Verwaltung ge-
meint. Es handelt sich dabei im Grunde um einen Bezug zur Diagnose, und dem ent-
spricht nichts anderes als das, was wir bereits im ersten Kapitel unter dem Titel der
»Ver-Sorgung* verhandelt haben. Dem ,,diagnostischen Blick*, dem auf der Hand-
lungsebene die Erbringung einer Summe von Einzeldienstleistungen entspricht, fehlt
gerade jene Dimension, die eine Interaktion zu einer Sorgebeziehung macht: die In-
volvierung der Personen als Personen — nicht nur als Diagnose hier, als Handlangerin
dort. Ein Mensch ist hier jedenfalls — tibertragen auf die klinische Praxis — in irgend-
einer Hinsicht (der Niere, der Koronararterie, der Psyche, eines bestimmten Selbst-
fiirsorgedefizits, der Verrechnung usw.) ein ,,Fall“ zu einer ,,Regel* bzw. zu einer
GesetzmiBigkeit. Wir haben es dann tiberhaupt nicht mit individuellen Menschen zu
tun, sondern mit Krankheiten oder Pflegeproblemen, die sich an Individuen nur ma-
nifestieren. Das professionelle Handeln ist orientiert an Standards und funktionalen
Ablidufen, so etwas wie ethische Erschiitterung kommt nicht in Betracht, es sei denn
als ,,psychisches Problem®, das, einmal diagnostiziert, wiederum ein Fall zu einem
Gesetz ist, wofiir es Standards und Apparaturen der Bearbeitung gibt. Diese Logik
liegt dem medizinisch-pflegerischen Betrieb in der stationdren Massenversorgung als

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 221

solide Basis zugrunde, so wird Medizin heute erlernt und betrieben, Pflege gesehen
und verwaltet. Méchtig ist diese Beziehung in der systemischen Versorgung von Be-
diirfnissen und Bedarfen, michtig ist sie aber auch in der Betiubung eines existenzi-
ellen Verhiltnisses zum anderen Menschen. Typische Verbalisierungen durch Prak-

!“

tikerinnen wiren beispielsweise das gefiirchtete: ,,Die Galle auf Zimmer 7! oder
Aussagen von Krankenpflegern bzw. -schwestern wie ,,Ich hab’ da noch einen Ver-
band und zwei Blutdriicke (zu machen bzw. zu messen)“.

Der diagnostische Blick ist das, was Terzani bei seinen Arzten beklagt: dass sie
nur einen naturwissenschaftlichen Blick auf die Krankheit haben, vom Tumor faszi-
niert sind usw. Wer nur im diagnostischen Blick lebt, der ist einer Geige vergleichbar,
der eine Saite fehlt. Er zieht nicht in Betracht, dass ein Mensch ,,mehr* ist, ndmlich
auch Gefiihle, Gedanken und so weiter (vgl. Terzani 2007, 20 f.). Allerdings gibt es
auch eine Weise, diese existenzielle Erfahrung gewissermafen durch die Thematisie-
rung wieder zu eliminieren — dem diagnostischen Blick in Medizin und Pflege sehr
verwandt und diesen im Grunde erginzend ist die ,,Psychologisierung®.

Ganz analog — wie die historische Forscherin — verschaffen sich Arzte und
Schwestern in ihrem téglich-professionellen Selbstverstindnis ein Bild von einer Pa-
tientin. Gadamer verweist selbst in diesem Kontext auf ,,autoritative’ Formen von
Fiirsorge. Ein Patient ist dann nicht ein Fall zu einer Regel in Bezug auf die Krank-
heit, sondern wird etwa in der pflegerischen Anamnese oder in den Gesprichen im
Team durchaus ,,ganzheitlich erfasst, indem psychosoziale Aspekte mitbedacht und
durch ,,Narrative* aus dem Leben oder im Stationsalltag oder mit Angehdorigen er-
ganzt werden. Dieses ,,Sich-ein-Bild-Machen* von einem Patienten kann in die — wie
Rainer Wettreck (2001, 146ff.) das nennt — ,,Psychologisierung® fiihren, d. h. die
Arztinnen und Pfleger sortieren die Erfahrung der Patientin in ihr alltagspsychologi-
sches Wissen ein, thematisieren und benennen damit einerseits das Erleben der Kran-
ken, bannen gleichzeitig aber auch damit die potentiell erschiitternde und schwer aus-
zuhaltende Kraft der Erfahrung des Anderen in neutrale Schemata, die eine ,,profes-
sionelle Distanz* ermdglichen. Typisch (und wiederum zugespitzt) sind dann solche
Aussagen im Team wie: ,,.Der macht grad voll die Sterbephasen durch® oder: ,,.Die
braucht mal wen zum Reden.* Das-sich-ein-Bild-Machen durch das historische Be-
wusstsein fithrt also zu einer psychotechnischen Patientenfithrung (vgl. Wettreck
2001, 146ff.). Menschen konnen auch ,,ganzheitlich* verobjektiviert werden — indem
es fiir alle Teilsysteme (Korper, Psyche, Seele, Soziales) jeweiliges Spezialwissen
von Profis zur Problemwahrnehmung und -artikulation gibt, das als Handlungsgrund-
lage dient und gewissermafien kooperativ aufsummiert wird. Das medizinische Kon-
silisarsystem (bis hin zum Ethik-Konsil) ist ein gutes Beispiel dafiir. Aber gerade
diese Weise, sich ein ganzes Bild zu machen, deutet darauf hin, dass ,,ganzheitlich*
etwas grundlegend Anderes bedeutet als eine Addition ,,aller* Aspekte: ,,Ganzheit-
lich* ist nur die Erlebensweise jedes Menschen selbst, der immer viele Teilbereiche
in der Einheit der Vielheit erleben und pragmatisch bewiltigen muss. Vielleicht sollte

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

man ,,ganzheitlich“ (Orientierung am Erleben des Anderen) von ,total* (Summe der
objektvierten Spezialsegmente) unterscheiden.

Durch die Psychologisierung jedenfalls wird menschliches Erleben in alltagspsy-
chologische Kategorien gebracht. Dadurch wird das unmittelbare Erleben des ande-
ren Menschen — das ja auch ,,betreffen* oder ,,erschiittern* konnte — zum Objekt dis-
tanzierter Bewertung, was als Voraussetzungen dienen kann, das Erleben auch
psycho-technisch zu manipulieren. In weiterer Folge wird das Erleben von Patientin-
nen normiert und zum Gegenstand der Patientenfiihrung, indem geradezu das Erleben
in psychologische Flussdiagramme eingepasst wird (vgl. Wettreck 2001, 153f.), was
beispielsweise mithilfe einer verkiirzten sterbepddagogischen Anwendung der Ster-
bephasen nach Kiibler-Ross passieren kann. Professionelle Distanz kann — wie ein
angeblich objektiv distanzierter Historiker — gewahrt bleiben, Formen von moglicher
Mitbetroffenheit wie leiblicher Synésthesie oder Gefiihlsansteckung, Empathie, Ver-
stehen, Mitgefiihl usw. werden ausgeklammert. Fiir den Betrieb und eine kurz ge-
dachte Psychohygiene der Helfenden hat die Psychologisierung den Vorteil, dass das
existenziell ,,Menschliche* thematisiert werden kann, ohne sich gewissermaflen die
Finger schmutzig zu machen, eben ohne sich selbst involvieren zu miissen. Das
,Existenzielle* wird mit seiner Thematisierung betdubt. Wettreck weist auf eine ty-
pische Form der Personlichkeitspragung im Gesundheitsbereich hin, die er aber als
eine nicht ungefihrliche Falle betrachtet: Die Psychologisierung kann zum Surrogat
einer ,,reifen* und starken Personlichkeit, die sozusagen ,,alles schon gesehen* hat
(ohne es eigentlich je erlebt zu haben), fithren. Es entsteht bei eigentlicher existenzi-
eller Inkompetenz der falsche Eindruck existenzieller Abgeklartheit (vgl. Wettreck
2001, 157f.).

Eine psychologisierende Haltung gegeniiber der Geschichte von Terzani konnte,
indem die verschiedenen existenziellen Bewegungen Terzanis in eine alltagspsycho-
logische Kategorie gebannt werden, beispielsweise und ungefihr so ausgesagt wer-
den (z. B. bei einer Dienstiibergabe oder Besprechung im Krankenhaus, bei der Visite
usw.): ,,Er braucht Riickzug®, ,.er arbeitet etwas auf, das im Journalistenleben zu kurz
gekommen ist“, ,.er braucht die alternativen Methoden, um mit der Erkrankung zu-
rechtzukommen®, ,.er fliichtet sich in einen hoheren Sinn, weil die Wirklichkeit so
schrecklich ist* usw., welchen dufleren Zuschreibungen eben ein Mensch von ande-
ren so unterworfen werden kann.

Der diagnostische Blick bzw. die Psychologisierung bietet eine erste Weise, sich
auf die Geschichte eines Menschen zu beziehen, die wir ,,Uber-Geschichten-Den-
ken“ nennen kénnen. Uber die Geschichten von anderen zu denken, heiBt, diese Ge-
schichten wieder in etwas anderes zu verwandeln, zum Beispiel in eine ,,.Diagnose®
oder in einen Fall zu einem allgemeinen Wissen (,,Was lernen wir daraus?*). In sei-
nem Ansatz einer narrativen Ethik kritisiert Frank (1997, 154ff.) solch einen reduk-
tiven Umgang mit Geschichten auch in der Medizinethik und der Klinischen Ethik.
Diese sind mit Behandlungsentscheidungen beschiftigt und mit den verschiedenen,

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 223

kollidierenden Pflichten von Arztinnen, Pflegern und der Institution gegeniiber den
Patientinnen. Geschichten werden dann aufgegriffen, aber auf etwas anderes hin re-
duziert als sie selbst, als ,,dichte Beschreibungen* des Lebens eines Patienten, um die
Entscheidung in dem Fall zu ermdglichen. In derselben Linie interpretieren Stein-
kamp/Gordijn eine hermeneutische Gesprichsmethode im Kontext (retrospektiver)
Fallbesprechung in der klinischen Ethik. Moralische Intuitionen und ethische Theo-
rien sind eingebettet in Narrative, die moralischen Intuitionen und impliziten ethi-
schen Theorien werden ,herauspripariert” und analysiert und schlieBlich auf den
,.Fall* zuriickbezogen (vgl. Steinkamp 2012, 184 ff. und Steinkamp/Gordijn 2003).
In all diesen Fillen wird jedenfalls in (schlussendlich) objektivierender Distanz iiber
Geschichten nachgedacht und diese letztlich auf etwas anderes ihrer selbst reduziert,
das ,, iiber* das Erzihlen erreicht werden soll: auf einen ,,Fall“, eine ,,Diagnose, auf
moralische Intuitionen, implizite Werturteile und unterschiedliche ethische Theorien,
auf Handlungsbegriindungen, auf Informationen fiir Behandlungsentscheidungen —
summa summarum auf etwas, das man aus der Geschichte lernen kann, das heif3t aus
ihr davon tragen, um etwas anderes zu tun oder zu wissen. Wir werden weiter unten
andere Weisen des Umgangs bzw. des Sich-Beziehens auf Geschichten kennenler-
nen: ein ,,in und mit Geschichten Denken‘ und ein Denken, in dem Geschichten fiir
etwas stehen.

Gegeniiber diesen Formen des Bezugs auf den anderen leidenden Menschen, die
letztlich eine Weise sind, eben kein Ohr wirklich zu leihen und nicht die Leidens-
wirklichkeit existenziell selbst mitzuvollziehen, wagen es nun im positiven und en-
geren Sinne ,,ganzheitliche” Formen der Anteilnahme, dem leidenden Menschen
existenziell ein Ohr zu leihen. Diese Varianten des Verstehens, die man die ,,roman-
tischen* nennen konnte liegen in der Verlidngerung des Vorgehens des ,,historischen
Bewusstsein““. Dabei konnen die Fiille ganzheitlicher Information und der Eindruck
lebendiger Gegenwart zu einer Art Einfiihlung fithren.

Empathie

Empathie kann definiert werden als ,,ein kognitiver, bewusster und willentlicher Akt
der Perspektiveniibernahme*, durch die ,,der innere Zustand des Patienten imaginativ
konstruiert” werden konne (Bischoff-Wanner 273f. fiir die Pflege und Pflegewissen-
schaft). Es besteht also der Anspruch, das Innen-Leben eines Menschen irgendwie
nachvollziehen zu kénnen, was auch mit dem Begriff des ,,Sich-Hineinversetzens*
treffend bezeichnet wird. Einflussreich im Empathie-Diskurs (vgl. z. B. Neukrug et
al. 2013, Clark 2004) sind die Uberlegungen in der Linie von Carl Rogers. Seine
Definition von ,,Empathie* ist diese:

., To sense the client’s inner world of private, personal meanings as if it were your own but
without ever losing the ,as if* quality, that is empathy.*“ (Rogers 1967, zitiert in Bischoff-
Wanner 2002, 117)

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Entscheidend ist dieses ,,Als-ob”. Das Konzept der Empathie entspricht darin der
kongenialen Einfiihlung in der traditionellen Hermeneutik, die darin besteht, ,,das
Erleben des Autors neu zu erschaffen®. Ein in diesem Sinne empathischer Zugang
zur Geschichte Terzanis wiire eine Als-ob-Uberlegung, die in einer intuitiven Als-
ob-Einfiihlung miinden kann und die auf der Basis der zur Verfiigung stehenden In-
formationen aus dem Text von Terzani selbst, dann von den verschiedenen Kontex-
ten, wie das Wissen um historische Umstéinde, andere Texte von und iiber Terzani,
Medienberichte usw., zustande kommen. Die Uberlegungen wiren dann etwa mit den
folgenden Fragen formuliert: ,,Wenn ich ein weltberiihmter Journalist wire ...*,
»Wenn ich ein Zufluchtshohle im Himalaya aufsuchen wiirde ...* usw. Frau setzt
sich gewissermallen selbst ein an die Stelle des Helden in der Erzéhlung — als ob sie
es selbst wire.

Mitleid

Eine zweite Form affektiver Einfiihlung, die hinsichtlich der Unmittelbarkeit mit der
Gefiihlsansteckung bzw. Mitleiblichkeit verwandt ist, kann in der Traditionslinie der
Ethik Schopenhauers mit dem Begriff Mitleid bezeichnet werden. Fiir Schopenhauer
ist Mitleid ein nicht mehr weiter analytisch auflosbares Phdnomen, d. h. im Mitleid
ist nicht irgendein verborgener Verstehensprozess oder ein spontanes und implizites
Hineinimaginieren in den anderen Menschen verwickelt. Mitleid ist ein zwar myste-
rioses (vgl. UGM 741), aber dennoch ,alltagliches* Grundphidnomen des zwischen-
menschlichen Lebens. Es besteht darin, dass ,,ich ganz unmittelbar sein [des anderen
Menschen] Wohl will und sein Wehe nicht will, so unmittelbar wie sonst nur das
meinige* (ebd., 740). An die Stelle meiner eigenen Motivationen tritt — eben ohne
Vermittlung durch kognitive Instanzen, ohne Fantasieren, ohne Nachahmen oder
sonst etwas — die Motivationslage des anderen Menschen. Das setze aber voraus, dass
ich ,,auf irgendeine Weise mit ihm [dem anderen Menschen] identifiziert sei* (ebd.,
740), dass ich etwa ,,sein Wehe fiihle wie sonst nur meines* (ebd.). Dieser nicht wei-
ter erkldrbare, aber alltdgliche Vorgang des Mitleids bedarf nicht der Dazwischen-
kunft eines Erkenntnisaktes. Wir fiithlen und verstehen manchmal unmittelbar die
Perspektive des anderen Menschen. ,,Mitleid* ist in der Sicht Schopenhauers ein na-
tiirliches und vor allem das ethische Ur-Phéanomen.

Geflihlsansteckung und Mitleiblichkeit

Eine weitere Form authentischen Bezugs zum leidenden Mitmenschen kann in der
,,Gefiihlsansteckung®, als ,,stellvertretendes Nacherleben des Gefiihlszustandes eines
anderen“ (Bischoff-Wanner 2002, 120) gesehen werden, wobei also die helfende Per-
son die gleichen Gefiihle erlebt wie die leidende Person — etwa aufgrund der Atmo-
sphdre in einem Raum. Beim Eintritt in ein Krankenzimmer herrschen oft bestimmte
Atmosphiren — unter anderem in Abhéngigkeit von der Gestimmtheit und der Be-

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 225

findlichkeit der Patientin oder der Patientinnen. Beispielsweise kann es eine Atmo-
sphire der Schwere oder eine kommunikative Frohlichkeit oder eine trostliche Stim-
mung sein, auf die die Eintretende trifft und sie unwillkiirlich mitansteckt. Gefiihle
stecken gewissermaflen ohne kognitive Umwege an — unmittelbar ,,leiblich®. Die
Pflegeethik Wettrecks setzt genau hier an: ,,Existentielles Erleben wird leiblich er-
fahren —und es vermittelt sich leiblich von Mensch zu Mensch.“ (Wettreck 2001, 88)
Wettreck spricht von ,leiblicher Resonanz* (ebd.): Die Krankheit, das Sterben, die
Furcht des anderen Menschen, die existenzielle Bedrohung im Raum betreffen vor-
theoretisch und unmittelbar, sie ,,gehen unter die Haut®, sie sind spiirbar am ,,eigenen
Leibe* (ebd., 86f.). Ohne solche leibliche Synisthesie und den Mut dazu, sich ihr
auszusetzen, fehlt der Sorge etwas.

,.Wihrend ich auf die Tiir zugehe, merke ich, wie mir die Knie zittern. Angst, Wachheit gegen-
iiber dem Schrecken, der hinter der Tiir wartet. Ich wei3, dass das Zittern der Knie fiir mich
dazugehort. Immer wieder. Zeichen dafiir, um was es geht: um verlorenen Boden, um grund-
stiirzendes Erleben. Schwer auszuhalten, aber immer, wenn ich’s spiire, bin ich ,gut‘. Ich
klopfe, driicke die Klinke, 6ffne die Tiir.*“ (Wettreck 2001, 86; hinter der Tiir wartet eine Pati-

entin, deren Bein amputiert wurde aufgrund eines rezidivierenden Tumors)

Der entscheidende gemeinsame Punkt (des historischen Bewusstseins, von Empathie,
Psychologisierung und Mitleid sowie der ,,Gefiihlsansteckung/Mitleiblichkeit®) je-
denfalls ist die Vorstellung von der Moglichkeit einer Erkenntnis bzw. einer Anteil-
nahme, in der das sorgende Subjekt in verschiedenen Varianten eigenwillig draufien
bleibt: entweder in professioneller Distanz oder im Modus der Selbstentleerung, als
Sichversetzen in den anderen Menschen, wie eine freischwebende Intelligenz mit der
Fahigkeit zur kongenialen Einfiihlung; oder im Mitleid, wobei an die Stelle der eige-
nen Bewusstseinsinhalte und Motive jene des anderen Menschen treten; oder wiede-
rum in der ,,atmosphérischen Ansteckung*, die einnimmt und iiberkommit.

3.3.3 Teilnehmendes Verstehen:
allgemein und diesseits des ,,Begriffs*

Nehmen wir im Folgenden drei Anlidufe mit unterschiedlichen Akzentuierungen, um
das ,teilnehmende Verstehen* (der Ausdruck stammt von Rudolf Bultmann, vgl.
Grondin 2009, 45ff.) der Hermeneutik zu entwickeln: zunichst iiber eine iiberbli-
ckende Zusammenfassung Rudolf Bultmanns, dann wieder iiber die Ubertragung des
Modells des Textverstehens in der Linie Paul Ricoeurs und schlieBlich anhand der
Uberlegungen Gadamers, der das Modell des sokratischen Gesprichs von Fragen und
Antworten in der existenziellen Verstehenssituation zwischen einem Ich und einem
Du genauso wie zwischen Texten der Tradition und einer Leserin am Werk sieht.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Heuristisch bleibt dabei die leidende Person auch eine erzdhlende — was die Ana-
logie zum Textverstehen zunéchst sehr plausibel macht. Denn wenn wir einen Mini-
malbegriff von ,,Text* annehmen wollen, ndmlich als ,,Fixierung von Sinn*, dann ist,
auch wenn nicht zu Papier gebracht oder in Stein gemeil3elt, eine Erzéhlung, die im
Gedéchtnis fixiert ist, durchaus als ,,Text* zu betrachten. An diese grundsitzlichen
Uberlegungen anschlieBend konnen wir die verschiedenen konstitutiven Elemente
der hermeneutischen Arbeit der Sorge auf der ,,sokratischen Achse* etwas detaillier-
ter unter die Lupe nehmen. Jedenfalls gilt fiir alle Zugéinge des teilnehmenden Ver-
stehens, dass die Subjektivitit der interpretierenden, verstehenden Person eine gro-
Bere Rolle spielt als in den Selbstentleerungs-Varianten. Das gelebte Vorverstindnis,
das die Zuhorerin oder Leserin an eine Person oder einen Text bereits herantréigt,
spielt eine entscheidende Rolle.

Teilnehmendes Verstehen — Rudolf Bultmann

Der Theologe Rudolf Bultmann hat — nach den Hinweisen von Grondin (2009, 45 ff.)
—noch vor Gadamer und Ricoeur die Hermeneutik in Anschluss an die ,,existenziale
Wende* bei Heidegger in eine Richtung weiter entwickelt, wie sie spiter dann von
Gadamer und Ricoeur ausfiihrlich ausgearbeitet wurde. Auch Bultmann beschiftigt
die Kritik an der traditionellen Hermeneutik des 19. Jahrhunderts in der Linie Schlei-
ermachers und Diltheys, fiir die Interpretieren der Nachvollzug der seelischen Ope-
rationen einer Autorin ist — also das, was wir oben fiir unmittelbarere Kommunikati-
onssituationen des Lebens ,,Empathie* genannt haben: das Sichhineinversetzen in ei-
nen anderen Menschen. Bultmann riickt gegeniiber dem Innenleben des Autors nun
den Sachbezug von Texten in den Vordergrund. Verstanden wird nicht die ,, Seele “
eines Autors, sondern die Sache, worauf sich dessen Text bezieht. Damit ist die her-
meneutische Grundposition einer umweghaften oder indirekten Erkenntnis von sich
selbst oder Anderen auf den Punkt gebracht. Das Selbst-Verstindnis ist vermittelt
iiber Sprache, Symbole, Erzdhlungen usw. (,, Das Selbst als ein Anderer*). Die we-
sentliche Voraussetzung fiir das Verstehen der Sache eines anderen Menschen ist der
eigene vorgdngige Sachbezug der interpretierenden Person (der ,,Leserin®):

,Ein Verstehen, eine Interpretation ist [...] stets an einer bestimmten Fragestellung, an einem
bestimmten Woraufhin, orientiert. Das schlieft aber ein, dass [...] sie immer von einem Vor-
verstindnis der Sache geleitet ist, nach der sie den Text befragt. Auf Grund eines solchen Vor-
verstindnisses ist eine Fragestellung und eine Interpretation erst moglich. (Bultmann 1950 zit.
in Grondin 2009, 47)

Diese Rolle der Subjektivitit der Leserin bzw. der verstehenden Person ist aus her-
meneutischer Perspektive — bei Ricoeur wird der Anschluss an die ,,Rezeptionsésthe-
tik* deshalb nahtlos gelingen kénnen — unhintergehbar und weitaus mehr im Spiel,
als das Alltagsbewusstsein in der tidglichen Verstindigung und Lektiire so meint. Das

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 227

Vorverstindnis griindet natiirlich im eigenen Leben: ,,Die Fragestellung®, die eine
Leserin an einen Text oder eine zu verstehen gewillte Person an eine andere heran-
trigt, ,,erwichst aus einem Interesse, das im Leben der Fragenden begriindet ist*
(Bultmann 1950, zit. ebd.). Weil das Verstehen, wie Gadamer spéter sagen wird, vom
~Zu-tun-haben mit der gleichen Sache” (WM 299) ausgeht — und sich wie ein Ge-
sprich auf diese gemeinsame Sache bezieht —, spricht Bultmann vom ,,teilnehmenden
Verstehen®. Dieser Terminologie werden wir hier folgen. Fiir die Ethik der Sorge
wird das heiflen, dass die Anteilnahme der Sorge nicht mehr nach den Mustern des
Mitleids, der Empathie oder der Gefiihlsansteckung gedacht wird, sondern nach dem
,teilnehmenden Verstehen®, der Teilnahme an der gemeinsamen Sache. Deshalb
wird das Verstehen eines anderen Menschen gleichzeitig zu einem Neu-Erschlieen
des eigenen Verstiandnisses (von sich, der Beziehung zu den anderen, der Welt) — das
eigene Vorverstindnis wird nicht und kann nicht methodisch eliminiert werden (es
gibt keine Moglichkeit der ,,Selbstentleerung®), sondern es wird im Gegenteil durch
die Begegnung mit dem anderen Menschen oder dem Text bewusst und kritisch ge-
priift werden, was so viel heifit wie: ,,es aufs Spiel zu setzen; kurz, es gilt: in der
Befragung des Textes sich selbst durch den Text befragen zu lassen, seinen Anspruch
zu horen.” (Bultmann ebd., zit. ebd. 48)

Durch die Auseinandersetzung mit dem Anderen (dem Menschen oder dem Text)
wird das eigene Vorverstindnis in Bewegung gebracht. Verstehen ist deshalb auch
keine rein kognitive Angelegenheit, sondern, weil das Verstehen im eigenen Leben
mit seinen Interessen wurzelt, eine Variation und Erprobung von eigenen Seinsmog-
lichkeiten. Das menschliche Sein erschlie3t sich ,,in seinen Moglichkeiten als den
eigenen Moglichkeiten des Verstehenden® (zit. ebd.). Das teilnehmende Verstehen
kann sich also, um einen Zugang zur Leidenswirklichkeit des anderen Menschen zu
finden, nicht auf eine nicht-nachvollziehbare, zufillige und genialische Intuition stiit-
zen wie das Mitleid. Dariiber hinaus involviert es die eigene Person weitaus mehr als
eine spielerische Als-ob-Reflexion der Empathie. Andere verstehen heifit, sich selbst
riskieren, neu erproben, priifen und hinterfragen — aber auch sich moglicherweise
erweitern: Ein Text oder eine andere Person gibt zu denken und beeinflusst meine
eigene Seinsweise. Im Kern ist in der Auffassung Bultmanns die hermeneutische
Struktur des Verstehens bzw. der Sorge so vollstindig beschrieben. Vertiefen wir das
in zwei weiteren Anldufen.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Lektiire und Welt des Textes — Paul Ricoeur

Ricoeur hat das umweghafte hermeneutische Verstehen umfassend am Modell des
Textverstehens ausgearbeitet und in grundlegender Weise fiir das Verstehen in allge-
meinen Situationen von Kommunikation und Interaktion fruchtbar gemacht. Was
verstehen wir, wenn wir einen Text verstehen? Erinnern wir uns, dass jeder Text ein
Eigenleben gegeniiber der unmittelbaren Wirklichkeit wie auch gegeniiber der un-
mittelbaren Intention des Autors fiihrt. Jeder Text ist ein sprachliches Konstrukt, das
ein Autor aus seinem Vorverstindnis (implizites Handlungswissen, symbolische
Ordnung der Kultur usw.) heraus generiert. Ricoeur nennt das gelebte Verstidndnis
eines Autors, das einer Textkonstruktion zugrunde liegt und selbst bereits nicht an-
ders als eine implizite oder explizite Interpretation von sich selbst und der Welt auf-
gefasst werden kann, ,,Mimesis 1. Die sprachliche Konstruktion, aus einer Hetero-
genitit von den Elementen, die eine Erzéhlung eben ausmachen (Ereignisse, Hand-
lungen, Personen usw.), und gemill den Forderungen der Syntax eine synthetische
narrative Einheit zu schaffen, nennt Ricoeur ,,Mimesis II*. Ein Text ist — aufgrund
der Konfigurationsbedingungen — kein Abbild der Wirklichkeit, er ist aufgrund des
Eigenlebens der freigesetzten Bedeutungen, die sich nicht im Hinzeigen einer ge-
meinsamen Situation vereindeutigen, auch nicht Ausdruck der unmittelbaren Inten-
tionen eines Autors und hilft uns deshalb nicht, in sein Innenleben, in sein ,,Seele*
hineinzuschauen oder uns in diese hineinzuversetzen. Das, wovon ein Text spricht
und worauf er sich bezieht, ist die Welt des Textes. Bei der Lektiire eines Textes ist
nun eine Leserin nicht inaktiv. Auch sie lebt bereits in einem gelebten Verstindnis in
ihrer Welt, bringt Auffassungen von den Dingen, von denen auch der Text spricht,
mit, und rekonfiguriert — ,Mimesis III* — die Welt des Textes auf der Basis ihres
eigenen Vorverstindnisses. Verstehen hat Entwurfcharakter, wir verstehen uns von
dem her, was wir sein konnen, was wir potentiell und wirklich iiber unser Handeln
oder virtuelles Probehandeln in der Einbildungskraft erschlieBen. Die Welt des Tex-
tes offenbart in dieser Weise Seinsmdoglichkeiten fiir einen Leser, der sich auf der
Grundlage des Textes in die Welt des Textes entwirft.

Zwei Phianomene bei der Textlektiire zeigen die Aktivitdt und Produktivitit des
Lesers und seiner entwerfenden Einbildungskraft konkreter auf (vgl. dazu Ricoeur T.
III 305). Jeder Text ist unvollendet in einem ersten Sinn, weil er nur schematische
Sichtweisen dessen anbietet, wovon er erzihlt. Nichts kann und muss ,,total” be-
schrieben werden — die Unbestimmtheiten werden durch die Leserin aufgefiillt. Ein
Text ist eher so etwas wie eine Anleitung, eine musikalische Partitur (vgl. Ricoeur T.
III 305), die verschiedene Ausfiihrungen, je nachdem wer sie in welchem Kontext
liest und ausfiihrt, zuldsst. Um in der Metapher zu bleiben, die wir aus der Erzidhlung
Terzanis empfangen haben, kénnen wir genauso gut sagen: Ein Text ist eine unvoll-
stiandig skizzierte Landkarte mit weilen Flecken, die nicht die Wirklichkeit ,,abbil-
det®, sondern der Reise der Leserin Handlungsanleitungen bietet, die die Leserin
selbst erginzen muss und bei der die Wirklichkeit immer etwas anders aussieht als

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 229

die Schematismen der Karte. Ein Text ist in einem zweiten Sinn unvollendet, weil
aus der Abfolge der Sitze immer — in der spiraligen Bewegung des hermeneutischen
Zirkels — ein Ganzes projiziert werden muss, um die Teile zu verstehen und die Teile
ihrerseits immer wieder korrigiert verstanden werden miissen durch das sich bildende
und antizipierte Ganze im Fortschreiten des Textes. Diese Antizipationen und Retro-
spektionen sind dabei die origindre Leistung der Rezeption und Verstehensentwiirfe
des Lesers, der durch den Text seine eigene Erfahrung modifiziert sieht. Fiir alle diese
Leistungen des Lesens bleibt das gelebte Verstidndnis, das Vorverstehen des Lesers
grundlegend — derart, dass niemand aus dem je-schon Verstandenen einfach heraus-
springen kann. Von daher der bekannte Satz Gadamers und eine beachtenswerte Kon-
sequenz fiir das teilnehmende Verstehen als Kernoperation der Sorge: Jedes Verste-
hen ist ein sich selbst (anders) verstehen. ,,Die erste aller hermeneutischen Bedin-
gungen bleibt [...] das Vorverstindnis, das im Zu-tun-haben mit der gleichen Sache
entspringt.” (WM 299). Oder mit Ricoeur: Jedes Verstehen eines Textes ist ein Sich-
verstehen-vor-dem-Text (vgl. Ricoeur 1986, 36). Durch die aktive Aneignung des
Textes bleibt das eigene gelebte Verstindnis, die eigene Erfahrung nicht unbeein-
flusst. Noch mehr: Aus hermeneutischer Perspektive gibt es nicht hier ein Verstehen
des Textes in einem abstrakten, von allem losgelosten Imaginationsraum der Lektiire
— und dann dort eine eventuelle ,,Anwendung* oder ,,Aneignung* in Bezug auf die
eigene Erfahrung im Nachhinein. Je-schon ist diese ,,Anwendung* oder ,,Aneignung*
Teil, ja Voraussetzung des Verstehens von Texten.

,,Die Interpretation eines Textes vollendet sich in der Selbstinterpretation eines Subjektes, das
sich von da an besser versteht, sich anders versteht oder auch selbst anfingt, sich zu verstehen.*
(Ricoeur 1986, zit. in Grondin 2009, 89).

Die Interpretation geschieht als ein Sich-neu-Verstehen, indem frau sich vom Text,
dessen Sinn-Angebot sie auf der Basis des eigenen Vorverstehens rekonfiguriert, et-
was sagen ldsst, sich zu denken geben lisst.

Das an der Textlektiire gewonnene Modell des Verstehens, lasst sich nun auf das
Verstehen von Personen iibertragen. Diese Auffassung fillt nicht schwer, wenn wir
als ersten Schritt uns auf die Erzdhlung eines anderen Menschen beziehen und diese
Erzidhlung als einen Text betrachten. Solche Erzidhlungen, die in der Erinnerung im-
mer wiederkehren, die wieder und weiter erziahlt werden, konnen zumindest insofern
als ,,Texte verstanden werden, als sie einen Sinn fixieren, der in der Wiederholung
jeweils wieder neu ausgelegt wird. Eine solche Erzdhlung erdffnet dann eine Welt,
die auch ich als Zuhorerin bewohnen kann, gibt mir eine Skizze in die Hand, eine Art
Landkarte fiir meine eigenen Bewegungen in der Welt. ,,Zuhoren* iibersteigt dem-
entsprechend auch den unmittelbaren Akt der Ubertragung von Schallwellen in der
unmittelbaren Gegenwart — das Zuhoren geht der Horenden nach im Gedéchtnis und
soweit die Erzéhlung eines anderen Menschen eine einigermalen stabile Vorstellung

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

annimmt, fiihrt diese ein Eigenleben durchaus nach der Art eines Textes. Der andere
Mensch breitet jedenfalls vor meinen Augen und fiir meine Erinnerung eine Welt aus,
die ich verstehe, indem ich sie mir aneigne. ,,Verstehen heif3t dann also weniger so
etwas, wie sich gegenseitig in die Kopfe hinein schauen (Empathie) oder spontan
mitleiblich gleichfiihlen. Es heifit vielmehr so etwas, wie sich in einer Sache verste-
hen, dem anderen Menschen mit seiner eigenen Handlungs-, Erfahrungs- und Le-
bensweise eine Welt anbieten und erdffnen, auf die er sich seinerseits beziehen und
seinen eigenen Weltbezug erproben kann. Jeder Mensch eroffnet also eine ,,Welt*,
eine ,,Tradition®. Diese werden uns nur verstidndlich, wenn wir sie uns ,lesend an-
eignen.

Die Verstehens-Beziehung zwischen Menschen nach dem Modell der Textlektiire
zu denken (und schlielich auch zu praktizieren und zu organisieren) hat dariiber hin-
aus und zweitens einen entscheidenden, philosophisch befreienden Vorteil, auf den
Anders Lindseth aus der Erfahrung der Philosophischen Praxis heraus aufmerksam
gemacht hat. Die Logik der ,,Lektiire* ermoglicht ein kritisches Verstehen, bei dem
die Vorverstindnisse erst in Bewegung kommen — und das, was verstanden werden
kann, folglich nicht schon von vornherein in den ,,sicheren Hafen der eigenen Vor-
urteile (vgl. Lindseth 2005, 47) gelenkt wird. Das Gesprich in einer unmittelbaren
Begegnung entspricht primir einer ersten und naiven Lektiire: ,,Das erste Lesen ent-
spricht insofern einem normalen Gesprich zwischen Menschen, als der Leser unmit-
telbar auffasst (oder nicht auffasst), was der Text ihm sagt, so wie wir unmittelbar
verstehen (oder nicht verstehen), was ein Gesprichspartner sagt.” (Ebd., 47) Erst in
der zweiten Lektiire offenbaren sich iiber eine ,,Strukturanalyse® Tiefenschichten des
Textes in Form von Irritationsmomenten, die die vorgegebenen Bahnen des uns be-
herrschenden Diskurses sichtbar machen und eventuell neu ausrichten konnen. Wir
sind im Alltag, im Handeln bereits an einen Diskurs gebunden, also an ein gelebtes
Verstdndnis zuriickgebunden, das sich erst in einer Differenzerfahrung offenbart und
erneuert, die sich nicht aus einer unmittelbaren und ersten Lektiire ergibt:

»Wenn wir reden, merken wir nicht unbedingt, dass wir im Reden an die innere Logik des
Diskurses gebunden sind — dass wir uns nach dieser Logik richten miissen, damit unser Sagen
iiberhaupt etwas besagt. [...] Wir werden beim Reden in ein Handeln hineingezogen, das so
sehr in Interessen verstrickt ist, dass wir die Ruhe und die Distanz verlieren, die wir briuchten,
um der Frage [!] nachzugehen, wovon wir den eigentlich reden. Die Rede iiberredet uns eher
als sie liberzeugt. Vor allem durch die starke Sinnlichkeit des Redens — durch Lautbild, Beto-
nung, Rhythmus, durch Gestik und Mimik, durch das Hinweisen auf sinnliche Dinge — wird
das Verstehen sozusagen in vorgegebene Bahnen gezwungen. [Die] Thematik der Rede [kann]
in dem handelnden Sprechen und Kommunizieren untergehen, [...] deshalb [ist] eine Anstren-

gung gefordert [...], um die Thematik zu klédren.“ (48 f.)

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 231

Die Identifikation der wesentliche Strukturelemente ist nun nicht nach dem Muster
linguistischer Analyse zu verstehen, sondern ganz einfach nach dem hermeneuti-
schen Grundprinzip des Staunens und am Leitfaden des Gefiihls (siehe auch weiter
unten):

,.Die Strukturelemente des Textes kann man nur finden, wenn man sich von einem Gespiir
leiten ldsst. Wo macht der Text uns betroffen? Welche Begriffe und Themen gehen uns an?
[...] Die Strukturanalyse soll also aus dem Text etwas herausholen, was das erste Lesen ahnt
und bemerkt, nicht aber wirklich sieht und versteht.” (Ebd., 47)

Philosophieren, Verstehen-Wollen setzt also eine Anstrengung voraus, die darin be-
steht, jene Distanz von der unmittelbaren Kommunikationssituation zu gewinnen, die
dann einem Verhiltnis von Lektiire und Text gleicht — und nicht dem von Reden und
Horen. Um existenziell anzudocken ist also paradoxerweise nicht nur ein Mehr an
Néhe und Aufmerksamkeit notwendig, sondern auch ein Mehr an ,,Distanz* in die-
sem Sinne. Gerade um sich der Sache, der existenziellen Frage, die diesen Menschen
beschiftigt, sich mit Herz und Hirn anzunehmen und sich diese anzueignen.

Wie sieht diese lesende ,,Aneignung “ nun konkreter gegeniiber den Leidensge-
schichten Anderer aus? Die vollstindige Form dieser Aneignung (und der Philoso-
phischen Praxis entsprechende Form) werden wir weiter unten an der Dialektik von
Frage und Antwort entwickeln. Die Hermeneutik Ricoeurs eroffnet aber schon einen
Schritt zuvor und etwas ,,impliziter* die Moglichkeit einer echten narrativen Ethik,
die nicht ein ,,Uber-“, sondern ein ,, Mit-Geschichten-Denken “ begriinden kann, das
Frank in seiner narrativen Ethik favorisiert (vgl. Frank 1997, 23f. u. 154ff.).

Es gehe nicht darum, ,,iiber* eine Geschichte zu denken, also diese auf etwas an-
deres ihrer selbst zu reduzieren, sie zu analysieren und dergleichen, sondern darum,
mit und in Geschichten zu denken. Eine wirkliche narrative Ethik verlédsst nicht das
Medium der Erzidhlung, denn das Erzéhlen selbst (und das Zuhoren) ist der ethische
Akt der Konstruktion bzw. der Suche nach einem guten Leben mit Krankheit oder
Leiden (siche oben zu den Geschichten einer ethischen Suche). Eine narrative Ethik
fokussiert deshalb nicht moralische Dilemma-,,Fiille®, die zu 16sen Geschichten hilf-
reich wiren, sondern all die Konversationen, die scheinbar ohne medizinisch-ethi-
sche Relevanz sind, weil sie angeblich ,,nur* Konversationen sind, in denen Men-
schen sich austauschen: als Personen, nicht in ihren Rollen als Patientin und Arzt
(vgl. Frank 1997, 156). Gerade der Austausch von Geschichten bildet jedoch das
ethische Selbstwerden und Selbstverstindnis eines Lebens in und mit Krankheit
(s.0.). Deshalb kommt es nicht darauf an, éiber Geschichten analysierend zu denken,
sondern eben mit oder in Geschichten zu denken, sich einzulassen auf die Erzihlung
eines anderen Menschen in der Logik der Erzdhlung selbst.

Wie genau wird aber das Denken in und mit Geschichten zu einer ,,Priifung des
Lebens® (,,examined life“, ebd., 157) im sokratischen Sinn? Das entscheidende Mittel

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

ist das Wiederholen der angebotenen Erzihlung. Das Wiederholen der Erzdhlung ver-
tieft und variiert die Erzéhlung gleichzeitig, keine Wiederholung ist die Wiederho-
lung von etwas vollkommen Identischem, im Wiederholen von Erzéhlungen reift das
(Selbst-)Verstindnis. Wir erzihlen und wiederholen Geschichten, weil sie uns zu
denken gegeben haben, beeindruckt haben, einen Platz im Gedéchtnis beanspruchen
oder eingerdumt bekommen, weil sie uns etwas zu sagen haben und wir uns durch sie
einerseits unserer Auffassungen vergewissern konnen, andererseits in verschiedenen
Kontexten diese Erzdhlungen oder Aspekte davon variieren. Geschichten formieren
unser Gedichtnis und damit unseren Erfahrungsschatz, letztlich unser, wenn man so
will, ,,ethisches Gedéchtnis* als Interpretationen vom guten Leben in und mit Leiden.

Um dies tun zu konnen, ist nun — aus hermeneutischer Perspektive und mit
Ricoeur gesprochen (s.0.) — wiederum natiirlich das eigene Vorverstidndnis der Zu-
horerin Voraussetzung. Das Horen einer Geschichte und Mitgehen mit dem Hand-
lungsstrang, den kausalen Verkniipfungen, den Zeitmustern sowie die Variation des
Plots, das Wiederholen der Geschichte in sich leicht dndernden Varianten sind eine
Art ,,Probehandeln im Kopf* (Sexl 2006, 74, generell dazu: ebd. 69 {f.) und ,,.Bewer-
tungsiibungen® (Ricoeur SA 201). Die Erzéhlerin selbst hort dann, in einer unmittel-
baren Gesprichssituation, ihrerseits ihre eigene Geschichte in leicht variierter Form,
eben mit einem anderen ,,gelichenen® Ohr. Damit kommt sie in die Lage, ihre eigene
Geschichte in wiederum anderen Worten, aus anderen Perspektiven zu erzihlen, und
es eroffnen sich neue Moglichkeiten fiir das Seinkdnnen und das Selbstverstidndnis.
Zuhorer wiederholen — in der unmittelbar dialogischen Situation — Geschichten na-
tiirlich nicht nacherzihlend, sondern implizit im Nachfragen: Wie das genau war oder
warum nicht so oder so gehandelt wurde usw. — also einfach im aufrichtigen und
konkreten Verstehen-Wollen, im Interesse fiir die Andere. Deshalb ist der Versuch,
fiir einen anderen Menschen Verstindnis aufzubringen, eine Moglichkeit, dass dieser
Mensch sein Selbstverstindnis neu formiert.

Mit-Geschichten-denken kann die weitere Bedeutung annehmen, dass die Zuho-
rerin sich an eigene Geschichten erinnert, die durch das Horen geweckt werden. Ge-
schichten rufen Geschichten hervor (z. B.: ,,Bei mir war das so...“, ,,Das erinnert
mich an ...“). Diese Narrative anzukniipfen, einzuflechten und als Reservoir fiir
Ideen, Fragen, Moglichkeiten zu nutzen, erweitert ebenfalls das narrative Potential,
ohne das Medium und die Logik des Erzdhlens zu verlassen. Eine Geschichte zu er-
zihlen bringt die Erfahrung mit sich, dass immer auch eine etwas andere Geschichte
erzihlt werden kann (vgl. Frank 1997, 160). Das Unverdnderliche kann re-interpre-
tiert werden, angesichts des Ungewissen und Offenen werden verschiedene Wege
sichtbar.

»Zugang* zum anderen Menschen zu finden heifit in dem Fall wiederum nicht,
ihm in den Kopf hinein zu schauen, sich vorzustellen, als ob man selbst es wire, oder
eine genialisch gefiihlte Intuition vom Leben und Leiden des Anderen zu haben, son-

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 233

dern es heifit mit der Geschichte mitzugehen, sich gemeinsam auf die Welt (des ,, Tex-
tes*) zu beziehen, die die Erzdhlung erdffnet hat, und sich (implizit) dabei auf ein
Probehandeln im Medium narrativen Denkens einzulassen. ,,Geschichten sind das
erste Laboratorium des moralischen Urteils. (Ricoeur SA 173) Die Autorinnenschaft
der Erzédhlung ist ein Stiick weit relativiert (und diese Relativierung erhoht sich mit
dem Abstand von unmittelbar dialogischen Situationen). Die Erzihlung er6ffnet eine
Welt der Interpretation und des Probehandelns, durch die sich Selbst- und Weltver-
stdndnis der Dialogpartnerinnen bildet. Die Zuhorerin bildet ihr Selbstverstdndnis
genauso, wenn sie Geschichten Anderer erzihlt, wie die ,,Autoren® der Geschichten
selbst.

»Zugang* zum anderen Menschen heif3t stattdessen also Zugang zur ,, Welt“ des
anderen Menschen. ,,Sorgen* hief3e eine hermeneutische Arbeit des Mitdenkens und
Mitgehens im Erzihlen zu leisten, sich erzdhlend, mitdenkend auf die ,,Welt* des
anderen Menschen einzulassen.

Damit ist auBerdem ein erster erweitertender Blick auf die Ethik in der Klinik
gewonnen: Geht es in der Regel in der ,,Klinischen Ethikberatung* darum, Therapie-
Entscheidungen in einem moralischen Notfall zu treffen, so geht es in der alltéigliche-
ren narrativen Ethik darum, sich kontinuierlich auf die Welt des anderen Menschen
einzulassen. Auf welcher anderen Grundlage konnten wir denn sonst erahnen, was
fiir diesen Menschen jetzt gerade wichtig und gut sein konnte? Je weniger um ein
Verstindnis an der Welt des Anderen gerungen wird, umso mehr kommt bei Behand-
lungsentscheidungen die Sorge um die eigenen professionellen Pflichten in den
Blick, also die Furcht, nur nichts falsch zu machen. Das ist aber sekundir bzw. im
Grenzfall sogar eine Art Ethik ohne Menschen. Abgesehen vom Eigenwert der ethi-
schen Suche im Medium der Narration ist eine gelebte narrative Ethik wohl auch
Voraussetzung fiir gute Entscheidungen, weil sich dadurch das Erfahrungswissen von
sich und anderen bildet, das in Entscheidungssituationen gebraucht wird (siehe vier-
tes Kapitel). Ethik ist ein kontinuierlicher Lernprozess, das Reifen von Personlich-
keiten und Identitdten, die nur unter anderem mit Entscheidungen leben miissen (vgl.
Frank 2004a).

3.3.4 Sich einen Begriff vom Leiden Anderer machen

Erinnern wir uns nun jedoch daran, dass im zweiten Kapitel eine merkwiirdige Ei-
genschaft des sokratischen Gesprichs offenbar wurde. Das sokratische Gesprich
diene nidmlich dazu, ,,Rechenschaft iiber das eigene Leben* abzulegen oder das ei-
gene ,,.Leben zu priifen” und zu untersuchen. Wenn aber das Erzihlen die Nachah-
mung des Lebens ist — also das Leben in primirer und hervorragender Weise im Er-
zdhlen zur Sprache kommt — und wir mit der narrativen Ethik bereits sagen konnen,

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

wie sich ein Verstidndnis fiir den Anderen und eine gemeinsame ,,Priifung* des ge-
lebten Selbstverstindnisses im narrativen Austausch vollziehen und bilden: Warum
berichten die Gesprichspartner in den Frithdialogen Platons nie erzdhlend aus ihrem
Leben? Warum definieren sie stattdessen Begriffe? Und: Warum sollten wir {iber die
narrative Ethik hinausgehen? Ich habe im zweiten Kapitel bereits in der analytischen
Auslegung des sokratischen Gesprichs versucht, auf diese Frage eine Antwort zu
geben. Die Gesprichspartner rund um Sokrates erzéhlen deshalb nicht, weil der Be-
griff die Sammlung und Versammlung — der ,,Logos* — vieler partikularer Geschich-
ten ist und es Aufgabe des Philosophierens ist, einen umfassenden Begriff von der
Sache, auf die sich eine Vielzahl von Geschichten, Erinnerungen, Wahrnehmungen
beziehen, zu gewinnen. Das Invariante und Allgemeine des Begriffs ist dann nicht
als lebensferne Abstraktion aufzufassen, sondern als Fiille, als der Inbegriff eines be-
stimmten Aspekts der Welterfahrung. Diese Dialektik des Begriffs mochte ich nun,
auf einigen Hinweisen von Gadamer aufbauend und diese weiterentwickelnd, frucht-
barmachen fiir eine dialogische Situation, bei der es darauf ankommt, dass der eine
Mensch einen ,,Zugang* zur Leidenswirklichkeit des anderen Menschen gewinnt.

Es kann demnach sinnvoll sein, einen Schritt weiter zu gehen und einen Zugang
zu den Leidensgeschichten Anderer zu bedenken, der nicht éiber, aber auch nicht blof3
in und mit der Geschichte der Anderen denkt, sondern einen Anlass findet, tiefer iiber
das nachzudenken, was eine Geschichte zu denken gibt. Denn wenn es auch Voraus-
setzung dafiir ist, dass die Zuhorerin ihr gelebtes Verstidndnis ins Spiel bringt, um in
den Geschichten eines anderen Menschen probezuhandeln und zu interpretieren, so
wird es auch davon abhéngen, welches gelebte Verstindnis sie hat, dass sie, wie wir
es anldsslich der Analyse der Laches genannt haben, einen Begriff von der Sache hat,
die der andere Mensch auf- und einbringt. Aber wie umfassend oder tief dieser Be-
griff ist, das beeinflusst das Mal} des Verstidndnisses, das heiflt die Interpretations-
und Handlungsspielrdume — im narrativen Probehandeln wie in der Wirklichkeit. In
einer rein narrativen Logik (Wiederholen und Variieren von Erzidhlungen) vollzieht
sich der ethische Lernprozess weitgehend implizit — und es ist auch nicht nachvoll-
ziehbar, inwieweit ein solches rein narrativ aufgebautes Gedédchtnis beispielsweise
einer Kritik von allgemeineren Standpunkten zugénglich wire. Weder geschieht das
Mitdenken in der Erzdhlung explizit, sodass gesagt werden konnte, von welchem
Frageinteresse ausgehend eine Zuhorerin an die Geschichte des Anderen andockt,
noch wird ausdriicklich, von welcher ,,Sache® eine Geschichte erzihlt bzw. was es
ist, das einen Menschen gerade beschiftigt. Das Frageinteresse und das Zutunhaben
mit der gleichen Sache im Vorverstindnis fungieren, werden aber nicht selbst thema-
tisch. Fiir das Erzihlen gilt in gewisser Weise, was von der Kunst manchmal so ge-
sagt wird: Sie 16se Probleme, ohne diese zu artikulieren, sie gibt Antworten auf Fra-
gen, ohne die Antwort oder die Frage ausdriicklich zu formulieren. Erzidhlen kann
daher eher als eine Art préreflexive Reflexion oder als implizites Philosophieren be-
zeichnet werden.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 235

Gehen wir nun einen Schritt weiter zugunsten einer Form eines explizit philoso-
phischen Zugangs zur Leidenswirklichkeit eines anderen Menschen, die wir errei-
chen, indem wir das sokratische Gesprich strukturell auf die Verstehenssituation zwi-
schen Personen iibertragen und einem ausdriicklichen Fragen und Antworten ausge-
hend von Geschichten Raum geben. Behalten wir dabei auch die Frage im Gedécht-
nis, ob der Begriff nicht doch wiederum das Lebendige der Erzéhlung zerstort und
diese auf etwas Anderes reduziert als sie selbst. Andersrum: Welche wiren die Chan-
cen eines begrifflichen Denkens ausgehend von Geschichten? Und: Wie kann ver-
mieden werden, in ein Denken iiber Geschichten zuriickzufallen? Was heif3t es, den
Umweyg iiber das sokratische Gesprich zu gehen?

Vorwegnehmend sehe ich die Chancen einer begrifflichen Reflexion a) in der
Explizitheit des sich selbst abgerungenen Lebenswissen, damit b) in der Moglichkeit
dieses Wissen einer Kritik zugénglich zu machen, also die Rationalitidt impliziten
Wissens (gespeichert in Gefiihlen, Geschichten, unmittelbar expressiven Akten —
kurz: im gelebten Verstidndnis) offenzulegen, und vor allem auch c) in der umfassen-
deren und multiperspektivischen Auslotung desjenigen Phinomens, das mir vom an-
deren Menschen zu denken gibt und das uns verbindet. Die philosophische Reflexion
kultiviert eine breitere Wahrnehmung, lotet mehrere Kontexte, Bewertungs- und
Handlungsméglichkeiten aus und erhoht die seelisch-geistige Beweglichkeit, die al-
tersher ,, phronesis “ genannt wird. Das tut die Philosophie freilich nur, wenn wirklich
das gelebte Verstindnis ihr Gegenstand ist, nicht abstrakte Thesen, die intellektuell
hin und her gewendet werden. Der Begriff muss also im Narrativ fundiert bleiben.

Ein solches Denken, in dem die hermeneutische Perspektive eines teilnehmenden
Verstehens vollstindig und bewusst prozessiert wird, ist kein Denken iiber Geschich-
ten oder in und mit Geschichten, sondern bringt die Geschichten ,,auf den Begriff*.
Wiederum ist unsere Grundhaltung in alldem nicht, die Formen gegeneinander aus-
zuspielen oder aufeinander zu reduzieren, sondern als Moglichkeiten, ausgehend von
Geschichten nachzudenken, zu sehen. Es geht darum, die Konturen und Chancen der
dritten (vollstindig philosophisch ,hermeneutischen®) Variante herauszustellen.
Nennen wir diese Form des ,,Zugangs®“ — neben dem narrativen ,,Sich auf die Welt
der Anderen einlassen® (erzdhlend Mitdenken) —: Sich einen umfassenden Begriff von
der Leidenswirklichkeit oder der Leidensmoglichkeit des anderen Menschen machen.

Diese Formulierung enthilt, wie ich weiter unten noch weiter ausfalten mochte,
nichts weniger als die erste Hélfte der Definition einer Ethik der Sorge, die sowohl
die Moral als auch die Lebenskunst umfasst. Die Ethik der Sorge versetzt uns gewis-
sermaflen in einen Kreislauf von Geben und Empfangen (vgl. Heller/Schuchter
2014). Indem ein Ich sich auf die Moglichkeit oder Wirklichkeit des Leidens Anderer
bezieht, sich einen umfassenden Begriff davon macht, kritisiert und erweitert es sein
eigenen Selbstverstindnis, das seinerseits wiederum beféhigt, sich auf Andere zu be-
ziehen und Moglichkeiten des Gliicks im Leiden aufzuzeigen. Dazu mehr im vierten

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Kapitel. Gehen wir an dieser Stelle jedoch der Reihe nach die Fragen durch. Ich er-
laube mir, um der Vertiefung der Sache willen, eine etwas serielle analytische Zerle-
gung eines ansonsten etwas geschmeidigeren lebendigen Philosophierens.

Was heiflt es, eine Geschichte ,,auf den Begriff zu bringen* und wie bringen wir
eine Geschichte auf den Begriff? Um einer Geschichte folgen und sie als ein kohi-
rentes zusammenhidngendes Ganzes wahrnehmen zu konnen, muss gesagt werden
konnen, wovon eine Geschichte erzihlt. In der einen oder anderen Weise muss gesagt

3

werden konnen: ,,Diese Geschichte erzdhlt von...“, um die Geschichte als eine
(durchaus auch briichige) Einheit, eben als eine Geschichte wahrnehmen zu kénnen.
Das heif3it: Auch wenn wir einfach einer Geschichte folgen, ohne darauf zu reflektie-
ren, so tun wird das, indem wir einen vereinheitlichenden Gesichtspunkt implizit und
unausgesprochen als Standpunkt einnehmen. Es ist der Standpunkt, der Vorstel-
lungskern, von dem aus wir eine Erzihlung wiederholen kénnen — und wir kdnnten
eine Geschichte nicht wiedergeben, wiirden wir nicht (ob bewusst oder nicht) den
Erzéhlfaden von einem Vorstellungskern aus rekonstruieren. Es ist also ein ,,Begriff*,
der die Einheit der Erzdhlung garantiert. Daran @ndert sich auch nichts, wenn wir
diesen Einheitsbegriff erst finden, indem wir uns stammelnd vortasten iiber eine An-
einanderreihung von ,,Basishandlungen®, die gewissermaBen sich am Nullpunkt des
Narrativen im Modus des ,,Und dann ... und dann® vorwirts bewegen. Doch erst mit
der Verkniipfung von kausalen Zusammenhéngen und Begriindungen, von Antizipa-
tionen und Retrospektionen entsteht eine Erzihlung. Von diesem Augenblick an gibt
es eine erzidhlleitende Hinsicht. Das, wovon die Erzéhlung berichtet, kann sich dn-
dern, es kann Briiche aufweisen und dem Konflikt der Interpretationen unterliegen,
aber im Augenblick selbst gibt es immer wieder kein Entkommen davon, doch von
etwas erzihlen miissen — so wenig, wie es moglich ist, der klassifikatorischen Funk-
tion von Allgemeinbegriffen zu entkommen, so lange wir Sprache verwenden.

Aber welcher ist dann der angemessene Begriff zu einer Erzihlung — wovon er-
zidhlt jeweils eine Geschichte? Hier liefern nun die Ausfithrungen Gadamers zum
hermeneutischen Vorrang der Frage die entscheidenden Hinweise (vgl. WM 368-
384). Demnach liefert uns ein Text der Tradition (oder eben die Erzdhlung eines an-
deren Menschen) — sobald wir uns verstehend auf den Text oder eine andere Person
beziehen — nach dem Vorbild des sokratischen Dialogs eine Antwort auf eine Frage.

Das Fragen und das Staunen
Auf welche Frage ist ein Text eine (narrative) Antwort? Was heif3t es, wie Gadamer
das ausdriickt, ,,hinter das Gesagte zuriick zu gehen* und die Frage zu finden, auf die
eine Erzdhlung eine Antwort ist? Leicht mogliche, aber folgenreiche Missverstind-
nisse miissen hier ausgerdumt werden.

Das Auffinden der Frage, auf die uns ein Text oder die Erzéhlung einer Person
eine Antwort geben kann, darf nicht als eine Art historischer Rekonstruktion eines
,Problems als Ausgangslage fiir das Handeln in der Erzidhlung aufgefasst werden

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 237

(im Sinn einer objektivierenden ,,Diagnose” von Widerspriichen und Hindernissen,
in denen sich ein handelndes Subjekt am chronologischen Anfang einer Geschichte
befindet). Mit der ,,Frage* ist nicht das Dilemma oder Problem vor oder zu Beginn
der Erziéhlung gemeint — spekulativ oder iiber eine historische Methode rekonstruiert
—, auf das hin dann die Protagonistin reagiert und in der Erzéhlung Handlungen und
Widerfahrnisse verkniipft. Ich verstehe also die Frage eines Textes oder der Erzéh-
lung eines anderen Menschen nicht angemessen, wenn ich analysiere und frage: Was
war ihre Frage? Was war ihr Problem? — und dann in Form einer Hypothese die Frage
definiere, was wohl zu Beginn eines historischen Ereignisses oder einer Reihe von
Handlungen Ausgangspunkt war.

In den angemessenen Modus, eine Frage zu verstehen, gerate ich vielmehr nur
dann — wenn ich mich selbst fragend verhalte. ,,Eine Frage verstehen heif3t, sie fra-
gen.* (WM 381) Das ist — aus der Perspektive des hermeneutischen teilnehmenden
Verstehens — der erste Schliissel zum Verstdndnis eines Textes oder einer Person:
wirklich motiviert selbst zu fragen und nicht eine abstrakte Frage (egal ob spekulativ
oder methodisch) zu rekonstruieren (,,Was war seine Frage?*), also nur eine Hypo-
these iiber eine mogliche Frage des anderen Menschen zu entwickeln, die ich mir
nicht selbst stelle. Es ist entscheidend festzuhalten, dass es auf der einen Seite keine
Methode gibt, zu einer Frage zu kommen — genauso wenig, wie es eine Methode gibt,
einen Einfall zu haben (vgl. WM 372). Auf der anderen Seite kommen Fragen und
Einfille auch nicht ganz unvorbereitet, sie ergeben sich ja dann, wenn wir mit einer
Sache immer wieder zu tun haben, gewissermallen im An-Denken an etwas leben in
dem Sinne wie Platon vom Leben mit bestimmten Gedanken spricht. Man kann sich
selbst fiir Fragen und Einfille nur bereithalten, dafiir offen sein und an seiner eigenen
Empfinglichkeit arbeiten (vgl. Heller/Schuchter 2014). Jedenfalls ist die Frage kein
Gegenstand oder Ziel einer methodischen Rekonstruktion, sondern hat mit der fra-
genden Person selbst zu tun.

Aber welche Frage stelle ich mir angesichts eines Textes oder der Erzidhlung einer
Person? Der zweite Schliissel zum Verstindnis wird sichtbar, wenn man einsieht,
dass im Grunde die Relation genau umgekehrt zu einer vordergriindigen Intuition
liegt: Denn nicht ich be-frage den Text oder einen anderen Menschen, sondern dieser
stellt mich in Frage.

»[Am] Anfang steht vielmehr die Frage, die uns der Text stellt, das Betroffensein von dem
Wort der Uberlieferung [ ...]. Das Uberlieferte, das uns anspricht — der Text, das Werk, die Spur
— stellt selbst eine Frage und stellt damit unser Meinen ins Offene. Um diese uns gestellte Frage

zu beantworten, miissen wir, die Gefragten, selber zu fragen beginnen.” (WM 379)

Nicht eine intellektuelle abstrakte Rekonstruktion fiihrt zur Frage, sondern das, was
uns an einem Text oder durch eine Person ,,verungleichgiiltigt” (Wettreck 2001, 94),
wo sich ein Gefiihl, ein Staunen regt, wo Bilder entstehen, im Gedéchtnis verweilen

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

und einen bestimmten Nachgeschmack hinterlassen. Sich betreffen lassen bzw. sich
zu denken geben lassen, das ermoglicht, sich fragend auf den Text zu beziehen. Ver-
nunft und Affekt sind gleichermalBen involviert. Ein instruktives Beispiel philosophi-
schen Staunens und Fragens gibt der Philosophische Praktiker Anders Lindseth
(2005) bei der Beobachtung einer psychotherapeutischen Sitzung. Er beschreibt, wie
die Sitzung eine entscheidende Wendung nimmt, als der Psychotherapeut sich von
seinen handlungsleitenden Konzepten (von seinem Wissen) 16st — und mit etwas
Emotion iiber etwas erstaunt ist und wirklich nicht versteht. In diesem Moment
komme nach der Darstellung Lindseths das Gesprich in Schwung und auf ein neues
Niveau:

,Er setzt dort an, wo er beriihrt ist, aber nicht versteht. Er geht von seinem Nicht-Wissen, von
einem betroffenen Nicht-Verstehen, einem Staunen aus. Das tun wir normalerweise nicht, wenn
wir etwas leisten oder den Lauf der Dinge lenken wollen. [...] [Die meisten anderen Therapeu-
ten wiirden] sich nicht von ihrem Nicht-Wissen [...] leiten lassen, sondern von ihrem Wissen.
So gut wie es geht, wiirden sie versuchen, sich abzusichern, von Theorien und Therapieerfah-
rungen auszugehen, die das Nicht-Verstindliche verstidndlich und erkldarbar machen konnten.
Die Rede und das Verhalten des Patienten wiirden sie ihrem psychiatrischen oder psychologi-
schen Vorwissen anpassen und aus dieser Wissensgrundlage intervenieren. Mein [...] Kollege

,interveniert* nicht, er fiihrt ein Gespréch.” (Lindseth 2005, 44f.)

Das Staunen ist so auch fiir den Philosophischen Praktiker geradezu ein hermeneuti-
sches Grundprinzip — Lindseth nennt es das Prinzip des beriihrten Nichtwissens:

,,Ich nenne es ,das Prinzip, sich von einem beriihrten Nicht-Wissen leiten zu lassen®, oder kurz:
das Prinzip des beriihrten Nicht-Wissens. [...] Das Prinzip setzt eine Bereitschaft voraus, nicht
zu wissen, eine Offenheit dafiir, dass der Andere etwas sagen [wir konnen hinzufiigen: tun,
fithlen, leben usw., P. Sch.] kann, das man nicht versteht, das man aber verstehen mochte, weil
man spiirt, es geht einen an, es konnte wichtig, vielleicht sogar entscheidend sein. Das Prinzip
ist ein hermeneutisches Grundprinzip [...]. Wir sollten aber nicht glauben, das Prinzip des be-
rithrten Nicht-Wissens werde mit Selbstversténdlichkeit befolgt. In der Regel wollen wir lieber
wissen als nicht wissen — wir wollen verstehen, begreifen, wir wollen Bescheid wissen, eine

Antwort haben. Deswegen setzen wir zumeist unser Wissen zu schnell ein [!!].“ (Ebd., 46)

Die Geflihle und das Staunen

Das Staunen wurde in einer jiingeren Debatte, in der Linie der Theorie der Gefiihle
René Descartes’, bei dem das Staunen unter den Gefiihlen einen hervorragenden und
zentralen Platz einnimmt, als ethisch besonders relevantes Gefiihl diskutiert (ausge-
hend von den Positionen Luce Irigarays und Iris-Marion Youngs; vgl. dazu La Caze
2002). Dies ist insbesondere im Rahmen eines hermeneutischen Blicks auf die Sorge
erhellend und bedeutsam. Nach Young ist das ,,Staunen® — in einem noch priziser zu

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 239

fassenden Sinn — der ethisch ideale Weg, sich auf Andere zu beziehen, und nimmt
auch in der hier entwickelten Perspektive eine zentrale Stellung in der hermeneuti-
schen Arbeit der Sorge ein. Staunen darf dabei weder in dem Sinne verstanden wer-
den, wie wir exotische Tiere oder Pflanzen anstaunen oder begaffen oder iiber die
Auffithrungen im Zirkus perplex sind, noch in dem Sinne, wie uns beispielsweise
physikalische oder chemische Effekte und Vorginge ein Ritsel aufgeben. Staunen ist
weder ein ,,Sich-Wundern®, sodass durch eine Angabe von Ursachen und Griinden
dieses Wundern zu Ende wire, noch ist Staunen ein ,,Be-wundern®, das aus dem Ver-
gleich von Personen, Vorkommnissen, Fahigkeiten entsteht. Im echten Staunen su-
chen wir keine Griinde, vergleichen nicht das Normale mit dem Ungewdhnlichen
oder kitzeln unsere Seele mit zirkusreifen Bewegungen — sondern wir wollen uns in
ein Phidnomen aufgrund seiner Selbstgegebenheit vertiefen (vgl. die wunderbaren
Analysen von Poltner 2008, 243 ff. und Tugendhat 2006, 150 ff.).

Wie verhilt sich, erstens, das Staunen zu den anderen Gefiihlen? Nach Descartes
und Nussbaum sind Gefiihle ,,Aufwerfungen* der Seele, die sich nicht erheben, wenn
alles, was erlebt wird, sich nahtlos einspeist in vorgingige Erwartungen an den Erle-
bensstrom (vgl. Nussbaum 2008). Gefiihle ,,erheben sich, wenn eine Erwartung
durchkreuzt wird. Zweitens bewerten Gefiihle die Gegenstinde, Sachverhalte, Perso-
nen in Hinblick auf das eigene Wohl und Wehe. Gegeniiber diesen Bestimmungen
nimmt nun das Staunen eine Sonderstellung ein, denn zum einen ist im Staunen die-
ses Bewertungselement nicht enthalten, das Staunen ist vor jeglichem Bewerten auf
ein ,,gut* oder ,,schlecht” (oder besser oder schlechter) hin. Etwas erregt im Staunen
unsere Aufmerksamkeit, aber es erregt nicht zugleich die subjektive Bewertung iiber
Zu- oder Abtriglichkeit der Vorstellung. Aber genau aus diesem Grund ist das Stau-
nen ein inhdrenter Bestandteil jeglicher sonstigen Gefiihlserhebung: das Staunen
markiert den Nullpunkt der Erwartungsdurchkreuzung. Etwas, ein Phinomen oder
ein Mensch, wird in seiner Selbstgegebenheit auffillig. Deshalb ist die Interpretation
der Gefiihle auf dem Weg zum Zugang zum anderen Menschen ein unumginglicher
und entscheidender Akt. Die Gefiihle bringen uns auf die Spur. Wir empfinden x oder
y, sobald wir aber die Gefiihle auf ihren Gehalt befragen, konnen wir den Nullpunkt
entdecken, an dem uns eine Erwartung durchkreuzt wurde. Wir gelangen zu dem
Punkt, wo uns ein Nicht-Wissen beriihrt hat, also ein Staunen.

Im Staunen den ethisch oder moralisch angemessenen Zugang zum anderen Men-
schen und seiner Leidenswirklichkeit zu sehen, hat damit eine — weiter unten noch
auszufithrende — wesentliche Pointe fiir die Ethiktheorie. Denn mit dem Staunen ist
die Sorge unabhingig von Sympathiegefiihlen, die sonst als grundlegend fiir Care-
und Mitleidsethiken gesehen werden (siehe viertes Kapitel). Das Fragen bzw. das
Staunen wire also die ,,Frommigkeit* der Sorge, das Ethos der Sorgenden. Beim Ho-
ren einer Geschichte oder wenn wir mehr an als iiber einen Menschen denken, uns in
die Vorstellung, das Gefiihl, die Erzihlung, die uns dieser Mensch gibt und hinter-

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

lasst, vertiefen, so merken wir irgendwann auf das auf, was uns am meisten beschéf-
tigt. Eine Vorstellung, begleitet von einem Gefiihl, kann reflexiv auf das Moment des
Staunens reduziert werden. Dies und nichts anderes ist dann das, wovon die Ge-
schichte erzihlt: der Begriff. Mit der Benennung dessen, was erstaunt — im Ringen
um den Ausdruck dafiir, was sich aus einem geduldigen inneren Hinsehen, einem
,,2An-Denken‘ an die Person oder Geschichte, mit der Zeit erhebt —, ist die Geschichte
auf den Begriff gebracht.

Die sokratische Erfahrung: sich zu denken geben lassen
Die strukturelle Ubertragung des sokratischen Gespriichs auf die Verstehenssituation
zwischen Menschen und deren Erzidhlungen hat damit eine weitere wichtige Pointe
zur Folge. In den meisten Modellen, die sich auf das sokratische Gesprich bzw. auf
Sokrates berufen (neosokratisches Gesprich nach Nelson und in dessen Nachfolge;
vgl. Birnbacher/Krohn 2002), ist der ,,analoge* Sokrates stets der Michtige und Pro-
fessionelle: der Moderator, die philosophische Praktikerin oder die Lehrerin und so
weiter. Aus einem hermeneutischen Sorge-Verstidndnis heraus, also auf der Grund-
lage der Analyse des sokratischen Philosophierens und Gadamers Verstehensbe-
griffs, ist das jedoch genau umgekehrt. In der strukturellen Analogie ist namlich der
kranke, ohnmichtige Mensch ,,Sokrates* — und die professionellen Helferinnen sind
die ,,Charmides’*‘ und ,,Laches’*, die es zulassen, dass ihr gelebtes Verstindnis ge-
priift wird und dabei mehr oder weniger geschickt sind, sich einen Begriff von der
Erfahrung des anderen Menschen zu machen; oder sie sind auch die ,,Protagoras’*
und ,,Hippias’*, die etwas gewaltsamer vom Hochmut ihres blof} professionellen
Wissens in eine echte existenzielle Bekiimmerung gestoen werden miissen. Die
Sterbenden werden in diesem Sinn zu den Lehrmeisterinnen der Lebenden (eine in
der Hospizliteratur seit Kiibler-Ross weit verbreitete Einsicht: vgl. Heller et al. 2013
und Begemann 2006). Was sonst hinter dem Schleier des allzu Selbstverstindlichen
zwar gewusst wird, aber nicht anschaulich verstanden werden kann, das machen die
fiir uns sichtbar, die uns ,,vorausgehen* in die Grenzsituationen und von dort ,,Kunde
tun®. Was dem einen eine Grenzsituation ist, in die er gewaltsam gestiirzt ist, kann
aus der Begegnung, dem Horen, aus einer Bereitschaft heraus, sich ebenfalls ,,betref-
fen* zu lassen, fiir die Andere Anlass zu existenziellem Zweifel sein. Die horende
Person geht ein Stiick weit mit iiber die existenzielle ,,Grenze*: von der gewohnten
Konstruktion der Wirklichkeit zu einer bereitwillig akzeptierten Verunsicherung, die
vielleicht eine ,,Kontrolle® auf hoherer bzw. tieferer Ebene einmal erlauben wird.
Hier scheint mir der zweite Ursprung eines philosophisch-hermeneutischen Bediirf-
nisses, wenn wir Jaspers (2008, 16 ff.) folgen, verortet zu sein. Die Grenzsituation
des anderen Menschen kann zu existenziellem Zweifel bei den fiirsorgenden Men-
schen fiihren.

Jedenfalls: Der schwache Mensch ,,leistet” gerade aus seiner Schwdche heraus
eine sokratische Arbeit (vgl. dhnlich Ricoeur, SA 233 und 326). Die schwache Person

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 241

stellt uns in Frage, sie gibt uns ein Lebensbeispiel, das wir fiir uns selbst priifen miis-
sen, wenn wir verstehen wollen. Das gilt es nun etwas zu prizisieren. Es kommt ndm-
lich darauf an, einen zweifachen Anspruch in sich gelten zu lassen: dass mich irgend-
was an der Erzihlung erstaunt und eine wirkliche Frage fiir mich ist zum einen; und
zum anderen, dass die Geschichte des anderen Menschen als eine mogliche Antwort
auf diese Frage Geltung beansprucht. Gegeniiber einem Menschen heif3t das, sich in
einer Weise auf die Andere zu beziehen, dass zugestanden wird: Sie kann mich hin-
ter-fragen in meinen eigenen Lebens- und Wahrnehmungskonzepten; sie hat mir ez-
was zu sagen, indem sie eine mogliche Antwort auf die Frage nach einem guten Le-
ben vom Standpunkt der Sterblichkeit aus gibt.

,»Jich etwas sagen lassen* von einem Text oder der Geschichte einer Person, das
heiflit aber eben nicht, einfach zu gehorchen, unkritisch zu sagen: Das ist gut, dem
folge ich! So hatten etwa Simmias und Kebes vor sich ja nicht irgendwen, sondern
immerhin mit Sokrates jene Figur, die zum Ur- und Vorbild von Weisheit und guter
Lebensfiihrung iiber Epochen werden sollte und zu dem Zeitpunkt schon galt — und
dennoch duflern sie Skepsis gegen Sokrates’ ,,schones Wagnis“. Sich etwas sagen
lassen — das meint nicht mehr als eben genau das: sich zu denken geben lassen, aner-
kennen, dass der andere Mensch immerhin so viel ,,Autoritit* hat bzw. Aufmerksam-
keit und Respekt verdient, dass ich von seiner Geschichte ausgehend iiber mich selbst
nachdenke. Aber was heilit es, von dem Staunen tiber Geschichten ausgehend nach-
zudenken? Was heif3t es konkreter, sich zu denken geben zu lassen und zu versuchen,
sich einen umfassenden Begriff von der Leidenswirklichkeit der Anderen zu machen?

Sich einen umfassenden Begriff von der Leidenswirklichkeit
Anderer machen

Ich beziehe mich also auf die Leidenswirklichkeit des anderen Menschen, indem ich
mich gedanklich mit dem beschiftige und dahinein vertiefe, worin dieser andere
Mensch mir zu denken gegeben hat. Der leidende Mensch leistet eine sokratische
Hebammenkunst, indem er mich auf Gedanken bringt — aber ich bin es schlieflich,
der den Gedanken ,,austrdgt”, den mir der Andere gegeben hat. Jedenfalls geht es
darum, sich in die Vorstellung, die ich von dem Anderen empfangen habe und die
mich erstaunt hat, zu vertiefen. Diese grundlegende Vertiefung umfasst nun zwei
weitere geistige Operationen, die wir zusammengenommen bereits in der zentralen
Formel ausgedriickt haben: Sich einen umfassenden Begriff von der Leidenswirklich-
keit des anderen Menschen machen. Die erste Operation akzentuiert das Sich-einen-
umfassenden-Begriff-Machen, die zweite Operation, das Sich-einen-umfassenden-
Begriff-Machen.

Die erste philosophische Tatigkeit besteht darin, die Sache des Anderen im eige-
nen Leben zu verorten, eine personliche Erfahrung, die unter den entsprechenden Be-
griff fillt, die in meiner Erinnerung dazu wachgerufen wurde, zu vergegenwirtigen
und sich darin zu vertiefen. Der Weg tiber das Staunen fiihrt nicht zu einer Suche

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

nach ,,.Losungen fiir angebliche Probleme, nicht zu Spekulationen dariiber, was
diese Probleme wohl wiren, zu keiner Ursachenforschung, sondern dazu, sich in das,
was zu denken gibt, denkend zu vertiefen. Das heif3t, es geht im ersten Schritt darum,
sich einen eigenen Begriff zu machen bzw. noch mehr sich seines eigenen Begriffs
von der Sache bewusst zu werden. Durch das Sich-zu-denken-geben-Lassen wird das
eigene Vorverstindnis gereizt und macht die eigene Identitit sowie die Alteritdt des
anderen Menschen sichtbar. Der Begriff, den ich von dieser Sache schon habe (und
haben muss, um iiberhaupt verstehen und fragen zu kdnnen), der mich irgendwie be-
schiftigt und betreffs dem ich vieles noch nicht weif3, wird mir thematisch. Das sind
die Bedingungen des Staunens — bei dem scheinbar Selbstverstidndliches sich als nun-
mehr Nichtselbstverstindliches gewandelt zeigt: Etwas bereits Bekanntes ist deshalb,
nur weil es bekannt ist, noch lange nicht erkannt (vgl. Hegel, PhG 35), etwas, von
dem ich ein (unklares und abstraktes) Wissen habe, ist noch nicht eigentlich verstan-
den. Das Staunen tiber das, was mir zu denken gibt, erdffnet die hermeneutische Dif-
ferenz. Genau dieser Spur gilt es zu folgen.

Ich werde mir durch den Anderen meines eigenen Begriffs von der Sache be-
wusst. Das ist die Bewegung, die Laches im Dialog mit Sokrates vollzieht. Nachdem
sich die Gesprichspartner geeinigt haben, dass das Thema der Geschichte die Frage
nach der Tapferkeit ist, geht Laches in sich und bringt seinen Begriff von Tapferkeit
zur Sprache — und damit seine eigene Involviertheit in das Thema. Fiir die Care-Ethi-
kerin Nel Noddings besteht in dieser geistigen Operation, von der Laches, indem er
sich ganz auf seinen unmittelbaren Erfahrungshorizont beschrinkt, jedoch wirklich
nur einen kleinen ersten Schritt macht, geradezu die Definition von Sorge bzw. von

113

,,Care®:

»Wenn ich mich in dieser Art von Beziehung mit dem anderen befinde, wenn die Realitit des

anderen eine reale Moglichkeit fiir mich wird, dann sorge ich.” (Noddings 1993, 151f.)

Uber das ,,bloBe Verstindnis des anderen Menschen hinaus ist fiir Noddings solches
Verstehen auch der motivationale Kern des Sorgens um die Anderen:

,Denn wenn ich die Realitit des andern als Moglichkeit auf mich nehme und anfange, diese
Realitit zu spiiren, fithle ich auch, dass ich entsprechend handeln muss; das heifit, ich bin an-
getrieben, im Interesse das anderen zu handeln, als wiirde es in meinem eigenen Interesse sein.*
(Noddings 1993, 154)

Wenn ,,wir uns zur Realitidt des anderen durchkdmpfen®, heif3t es bei Noddings wei-
ter, dann haben wir auch

,»in uns das Gefiihl wachgerufen, ,Ich muss etwas tun‘. Wenn wir die Realitit des anderen als

Moglichkeit fiir uns sehen, miissen wir handeln, um das Unertrigliche zu eliminieren, den

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 243

Schmerz zu verringern, das Bediirfnis zu erfiillen, den Traum zu verwirklichen.” (Noddings
1993, 151f.)

Wir wollen dann, um es etwas niher an der Sprache der Hermeneutik auszudriicken,
die ,,Sache“ ,,aus der Welt schaffen*.

Diese Erweiterung des Denkens und der eigenen Wahrnehmung kann nun durch
eine zweite geistige Operation, fiir die uns der sokratische Dialog das Vorbild liefert,
noch erheblich intensiviert werden. Worin sich auf der sokratischen Achse ein teil-
nehmender oder dialogischer Stoiker iibt, besteht nun nicht nur darin, sich einen ei-
genen Begriff zu machen, sondern sich einen umfassenden Begriff von der Sache des
anderen Menschen zu verschaffen. Denn nun kommt es auch darauf an, welchen Be-
griff ich von der Sache habe. Erinnern wir uns wiederum an den Laches-Dialog. Die
narrative Rahmenhandlung des Dialoges ist ein Anlass, iiber das Wesen der ,, Tapfer-
keit* nachzudenken (und wird gewissermallen so auf den Begriff gebracht). Laches
wurde als Berater hinzugezogen. Was Laches nun zunéchst hért und wozu er primér
rdt, das griindet in einem, wie sich auf die Befragung durch Sokrates herausstellt,
eher diirren Begriff von Tapferkeit. Dieser bezieht sich anfénglich nur auf den Kon-
text des Militdrs und dem Standhalten in der Schlacht, von dem Laches in seinem
Vorverstdndnis zutiefst und vordergriindig geprigt ist. Das Sich-Einlassen auf die
Welt der S6hne bekommt deshalb auch eine starke Schlagseite ausschlieBlich in diese
Richtung. Was im sokratischen Gesprich nun passiert, ist, nachdem die Sache der
Geschichte fur alle hinreichend benannt wurde, dass die unmittelbare Geschichte der
Erziehung der Sohne ein Stiick weit verlassen und dem Begriff der ,, Tapferkeit” um-
fassend nachgegangen wird. Wie oben ausfiihrlich beschrieben, ermoglicht dieses
Procedere nun, weitere Geschichten, Erfahrungen und Beispiele in die Einheit des
Begriffs zu versammeln (griech. ,,logos“ — ,,legein ‘) und so eine umfassendere Vor-
stellung von der Tapferkeit zu gewinnen.

Sich einen umfassenden Begriff machen von der Sache, von der eine Erzidhlung
spricht, das heifit auch, sich einen kritischen Begriff davon zu machen. Laches ist
gezwungen, sein Erfahrungs- und Erzihlrepertoire, sein Beispielsrepertoire zu erwei-
tern und nicht nur von der Tapferkeit im Krieg, sondern auch von jener in Krankheit
und Armut sprechen zu konnen. Das Nachdenken ausgehend von einer Geschichte
iber den Begriff schlégt die Briicke oder 6ffnet das Fenster zu weiteren Erfahrungen
des Menschen und variiert nicht nur die Handlungsbogen dieser Erzéhlung, sondern
die Variationsmoglichkeiten der menschlichen Erfahrung iiberhaupt (vgl. analog die
eidetische Variation* in der Phédnomenologie). Das Versammeln der narrativen
Moglichkeiten zu einer bestimmten Sache erdffnet eine Reflexion der Lebenserfah-
rung, die nicht minder narrativ ist, aber bewusster, umfassender und kritischer um
ein Thema kreist. Versammeln hei3it nicht ,,sammeln® im Sinne eines neugierigen
Archivierens oder auch im Sine eines assoziativen Aneinanderreihens, sondern es
verschafft im Durchwandern verschiedener ,,Abschattungen® ein vollstindigeres

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Bild der Lebens- und Interpretationsmoglichkeiten der Sache dieses Menschen. Das
Zueinander von Begriff und Beispiel, von Sache und Narration ist dabei entschei-
dend. Das ist ein Prinzip des sokratischen Gesprichs: kein Gedanke ohne Verbindung
zu einer Erfahrung — je personlicher und stirker, umso besser.

Mit einem der qualitativen Sozialforschung entlehnten Begriff konnte man so nun
von einer ,, Triangulierung® der Lebenserfahrung sprechen. Sich einen umfassenden
Begriff machen heif3t, von der Erfahrung des anderen Menschen ausgehend, die ei-
gene und die allgemeine Erfahrung, an der wir ,teilhaben®, zu reflektieren. Echtes
,.Zuhoren transzendiert dabei den Akt, bei dem die Schallwellen der Stimme des
Anderen das eigene Ohr erreichen, die Leihgabe des Ohres geht iiber die Minuten der
physikalischen Verbindung hinaus. Zu denken gibt erst der ,,Nachhall“, wenn ich mit
den Gedanken und Fragen, die die Andere mir aufgibt, zu leben beginne und sie
gleichsam , fiir sie” austrage. Darin bestehen Sinn und Notwendigkeit der Selbstsorge
fiir die Fiirsorge. Dem entspricht die Erfahrung Achenbachs in der Philosophischen
Praxis: ,,Es hei3t vielmehr, dass, was er [der Gast] mir mitteilt, mir zu denken gibt.
Was er denkt, denke ich als Zuhorender nach, gewissermallen noch einmal.* (117)
Schopenhauer hat diese Logik des philosophischen Denkens mit Anderen und fiir
Andere in seiner unnachahmlichen Art auf den Punkt gebracht:

,.Nun aber steht es um philosophische Meditationen seltsamerweise [!] so, dass gerade nur das,
was einer fiir sich selbst [!] durchdacht und erforscht hat, nachmals auch andern zugutekommt
[!'], nicht aber das, was schon urspriinglich fiir andere bestimmt war [!]. Kenntlich ist jenes
zunidchst am Charakter durchgéngiger Redlichkeit, weil man sich nicht selbst zu tduschen sucht
noch sich selbst hohle Niisse darreicht, wodurch dann alles Sophistizieren und aller Wortkram

wegfillt.* (Schopenhauer I, 17)

Anteilnahme: Der Begriff als Briicke zum anderen Menschen
Die Notwendigkeit, selbst ein Problem zu haben, nicht nur von aulen und unmittelbar
fiir Andere zu bearbeiten, eine Analogie aus der eigenen Erfahrung zum Gehorten
sich zu Herzen zu nehmen und zu bedenken, das ist nicht blof eine hilfreiche Gedan-
kenkriicke, sondern ein Akt der Verantwortung des Denkens und der Rede. Der erste
Akt im Zuhoren, beim Beriihrt-Werden von der Sache der Anderen ist also eine erste
Erkenntnis von der Form: Das geht mich an! Das betrifft mich auch! Indem ich unter
dem aus dem Andenken und Staunen erworbenen Begriff — ident-different — eine
eigene analoge Erfahrung subsumiere, komme ich zu der Einsicht: Wir stehen vor
derselben Frage, mit verschiedener Intensitit, aber es gibt etwas, das uns verbindet
und mich befihigt, deine Erfahrung in angemessener Weise ernst zu nehmen und
nicht hinter Abstraktionen (der Wahrnehmung, des Denkens) zu verbergen.

Der allgemeine Begriff ist damit nicht nur Versammlung von Erfahrung, sondern
auch Briicke zwischen Subjektivitdten. Nicht das konkrete Ulcus cruris verbindet uns,

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 245

aber die Begriffe ,,Schmerz*, ,,Behinderung®, ,,(Angst vor / Umgang mit) Entstel-
lung* tun es vielleicht. Allein diese Schritte, die noch nicht ausgearbeitete Philoso-
phie sind, enthalten doch schon die Grundgeste philosophischen Denkens und philo-
sophischer Kommunikation. Ich zeile mit diesem Mensch vielleicht nicht den aktuel-
len Schmerz — und kraft welcher Mystik sollte ich hier in seinen Schmerz springen
(und meine Handlungsfihigkeit aufgeben)? —, aber ich teile mit ihm auf einer prinzi-
piellen Ebene die leibliche Verwundbarkeit; nicht ich liege im Sterben mit einem
Tumor, aber auch ich bin sterblich; nicht ich verliere (hier und jetzt) mein Kind oder
meine Frau oder meinen Mann, aber auch ich lebe in einer Welt wiederholter Verlust-
Erfahrungen. Und die Antwort verstehe und wiirdige ich nur, indem ich mir vom
Umgang des Patienten mit seiner Situation etwas sagen lasse. Jeder Mensch eroffnet
gleichsam eine ,,Mini-Tradition, die ich fortfiihren, kritisieren, modifizieren kann —
aber nur ausgehend davon, dass ich mir von ihr etwas sagen lasse und respektiere,
dass sie mir was zu sagen hat: in Bezug auf eine Frage, die ,,uns* in unserer Mensch-
lichkeit gleichermallen betrifft. Ich muss die Wirklichkeit des anderen Menschen als
Moglichkeit fiir mich selbst begreifen in Bezug auf eine Sache, die nicht dich oder
mich, sondern den Menschen als solchen beschiftigt.

Indem ich einrdume, dass der andere Mensch mein Leben verindern kann, kann
es gelingen, die gedankenlosen Abstraktionen abzubauen, die unser alltdgliches Mit-
sein charakterisieren. Wir konnen Armut, Leiden, Krankheit, Behinderung usw. an-
derer Menschen benennen, dariiber sprechen, davon wissen, ohne es wiederum ei-
gentlich zu verstehen. In unseren alltéiglichen Beziehungsroutinen ist auf eigentiim-
liche Weise eine banale Form von Fremdheit eingebaut, die auf nicht minder funda-
mentale Weise als im Falle der eigenen Sterblichkeit auf eine konstitutive hermeneu-
tische Differenz hinweist. Erst der bewusste Begriff ermoglicht die ethische Erkennt-
nis, die explizite und verstandene Einsicht von der Gleichheit im Menschsein, das
Sich-Erkennen-im-Anderen. Darin ist vielleicht tiberhaupt die grundlegende morali-
sche Handlung zu sehen (vgl. Sedmak 2013, 118 f. und natiirlich Schopenhauers Mit-
leidsethik). Mit Ricoeur gesprochen ist so die Bewegung der Sorge im Ringen um
Gleichheit in einer Situation anfinglicher Asymmetrie oder Ungleichheit zu sehen
(vgl. SA 234). Das Prinzip der Gewalt und der Unmenschlichkeit wire hingegen das
Nichtanerkennen von Gleichheit, etwa in dem Sinne, wie Rousseau von den Reichen
sagt, sie hitten kein Mitgefiihl mit den Armen, weil sie sich nicht vorstellen kdnnen,
selbst arm zu sein, und deshalb die Armen wie eine fremde Spezies ansehen, mit
denen sie nichts zu tun haben (vgl. dazu Nussbaum 2008, 315 f.). Im Grunde ist das
Prinzip der Gewalt in dieser Hinsicht so etwas Banales wie die Gedankenlosigkeit
oder der Mangel an Einbildungskraft, eigene Erfahrungen mit den Erfahrungen an-
derer in Verbindung bringen zu koénnen, die Unfdhigkeit sich vorzustellen, dass die
Andere ein genauso intensiv empfundenes, dngstliches, verwundbares Leben lebt und
fiihrt wie ich selbst.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Die (Leidens-)Wirklichkeit des anderen Menschen ist neben dem der eigenen
Endlichkeit das zweite grofie Mysterium der menschlichen Existenz in ihrer herme-
neutischen Verfasstheit zwischen uneigentlichem Wissen und eigentlichem Verste-
hen. Wiederum offenbart sich die hermeneutische Differenz in ihrer anthropologi-
schen Bedeutung: Im Grunde wissen wir: eigentlich teilen wir diese oder jene Erfah-
rung, aber verstehen tun oder wollen wir es jetzt gerade nicht. Die Kunst der Sorge
ist es — in der Sorge um sich und in der Sorge um Andere —, jene hermeneutische
Arbeit zu leisten, der es gelingt, den Weg vom uneigentlichen Wissen zum eigentli-
chen Verstehen zuriickzulegen, in Bezug auf das Bewusstsein von der eigenen End-
lichkeit auf der stoischen Achse der Sorge, im Bewusstsein von der Subjektivitit des
anderen Menschen auf der sokratischen Achse der Sorge.

Das Ziel der Sorge:

Singulare Geschichten vom Gliick in, mit und trotz Leiden

Die hermeneutische Arbeit der Sorge hat ihren Ursprung ,,auflerhalb* — im anderen
Menschen, der aus seiner Leidenswirklichkeit oder -moglichkeit heraus zu denken
gibt; sie vollzieht sich, indem sie sich einen umfassenden Begriff von der Leidens-
wirklichkeit oder Leidensmoglichkeit des anderen Menschen macht und sie wird ge-
tragen vom Bewusstsein dessen, was wir teilen. Worauf zielt die Sorge ab? Diese
Frage lisst sich kldren, wenn wir das Verhiltnis von Allgemeinem und Individuel-
lem, von Begriff und konkreter Geschichte noch etwas genauer untersuchen.

Sind in der Reflexion des Begriffs nun nicht Geschichten wiederum auf etwas
anderes als sie selbst reduziert worden? Zwar werden Geschichten nicht analysiert
oder fiir Behandlungsentscheidungen als Informationslieferant funktionalisiert, aber
es scheint so zu sein, als ob die konkreten und individuellen Geschichten, sobald sie
auf den Begriff gebracht wurden, wieder zu so etwas werden wie ein ,,Fall* zu einer
allgemeinen Regel. Ich glaube hingegen und mochte argumentieren, dass dem nicht
so ist und ein derart gedachtes Verhiltnis von individueller Geschichte und allgemei-
nem Begriff eine schlechte Beziehung von Individuellem und Allgemeinem darstellt,
die hier nicht vorliegt. Ein schlechte Beziehung des Individuellen zum Allgemeinen
nenne ich eine solche, auf die das Bild des Schubladisierens zutrifft: Das Einzelne ist
ein Fall zu einer allgemeinen Kategorie oder Regel. So fallen unter das Thema der
. Tapferkeit* beispielsweise — wenn man diverse Geschichten so auf den Punkt brin-
gen will — Erzidhlungen von Laches, einige Geschichten von Odysseus usw. All diese
konkreten Geschichten wiren Fille von Tapferkeit.

Ich denke, davon muss aber eine ,, gute “ Beziehung zwischen Individuellem und
Allgemeinem unterschieden werden. Terminologisch wiirde ich vorschlagen, die
schlechte Beziehung von Individuellem und Allgemeinem mit dem Ausdruck ,,Ge-
schichten-fallen-unter* (die Kategorie x und y), die gute Beziehung mit dem Aus-
druck ,,Geschichten-stehen-fiir* (diese oder jene geteilte Erfahrung) zu bezeichnen.
Geschichten, die fiir etwas stehen, sind nun dadurch gekennzeichnet, dass sie gerade

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 247

durch ihre individuelle und besondere Art, das heifit in unserem Fall das Gliick im
Leid zu suchen, auch iiber sich hinaus weisen ins Allgemeine und so ein Exemplum
prasentieren. In diesem Sinne ist beispielsweise die Geschichte des Sokrates fiir die
Stoiker eine uniiberbietbar individuelle Geschichte, denn es gibt keinen zweiten Sok-
rates, aber gerade darin weist die Geschichte von Sokrates iiber sich hinaus und gibt
zu denken. Die Geschichte des Sokrates steht beispielsweise fiir die philosophische
Geiibtheit gegeniiber dem Sterben oder die philosophische Lebensfiithrung in der Ge-
meinschaft. Genau in dieser Fihigkeit einer Geschichte, zu denken zu geben — darin
steckt ihr Potential des Allgemeinen, das in der uniiberbietbaren individuellen Krea-
tivitdt der jeweiligen Geschichte iiber sich hinausweist.

Das Allgemeine ist dabei nicht eine objektive Kategorie des Verstandes oder der
Vernunft, keine Schublade fiir ein philosophisches oder wissenschaftliches Klassifi-
zieren, sondern ihrerseits ein dialogisches Phinomen. Es gibt keine sokratische Ge-
schichte ohne die Uberliefemng, ohne Platon, ohne die Stoiker, die jeweils auf ihre
eigene Weise von Sokrates erzédhlen, berichten, weiterdenken — also ohne die, die das
Allgemeine im Konkreten zu horen imstande sind. Das Allgemeine ist keine objek-
tive ,,Klasse* oder ,,Gattung®, sondern ein Ausdruck dessen, was wir zu feilen im-
stande sind und deshalb mitteilen. Terminologisch ist das solchermalen nicht weiter
auflosbar Individuell-Allgemeine oder Allgemein-Individuelle vielleicht am besten
mit dem Begriff der Singularitit bezeichnet. Der Denkfehler im Rahmen einer
schlechten Beziehung des Individuellen zum Allgemeinen besteht darin, aus Ge-
schichten wieder einen Gegenstand objektivierender Distanz zu machen, als ob die
Geschichten nichts mit ,,mir* zu tun hétten. Singuldre Geschichten sind hingegen das
Ziel der Sorge, die wir entweder gemeinsam erzdhlen und somit interpretativ erzeu-
gen und variieren oder auf die wir praktisch hinarbeiten. Ziel der Sorge und ihrer
hermeneutischen Arbeit ist es (prospektiv gesprochen), gemeinsam eine singuldre
Geschichte zu schreiben von den Mdoglichkeiten des Gliicks in, mit und trotz Leid.
Die Sorge bzw. ihre hermeneutische Arbeit ist unaufloslich dialogisch, durch die ge-
stiftete Beziehung ist die Geschichte nicht mehr deine oder meine. Wer sagt z. B.,
dass Sokrates unbedingt gliicklich wire mit der Interpretation seines Lebens, die wir
hier ihm antun? Aber wer sagt, dass seine eigene Geschichte die bessere wire? Und
es gibe keine Geschichte von Sokrates ohne Platon, die Stoiker, die Tradition und
schlieBlich — ohne uns, die wir doch immer wieder gewillt sind, in dieser Geschichte
etwas zu sehen, was iiber sich hinausweist, zu denken gibt, an dem wir selbst besser
werden wollen. Wir sind jeweils genauso die Interpretationen, die wir von uns selbst
machen, wie jene, die Andere von uns machen.

Durch das Auf-den-Begriff-Bringen kann der andere Mensch ins eigene Gedécht-
nis aufgenommen werden — das heift zum Exemplum werden. Was in der vorliegen-
den Arbeit in grofen historischen Ziigen durchexerziert wurde, dem entspricht die
hermeneutische Ethik der Sorge in der konkreten existenziellen Auseinandersetzung.
Die Geschichte von Florence Nightingale steht paradigmatisch fiir die Widerspriiche

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

der Fiirsorge und bietet gleichzeitig ein Exemplum, diese Widerspriiche in einer Le-
bensform aufzuheben. Sokrates ,,steht-fiir“ die Widerspriiche des Denkens ange-
sichts der Endlichkeit und bietet gleichzeitig ein Exemplum eines guten Lebens, das
iiber das nackte Uberleben hinausgeht. Die Geschichte von Terzani steht-fiir die Wi-
derspriiche der Krankheitserfahrung zwischen Chaos, der Suche nach Heilung und
der Suche nach dem guten Leben, das uns iiber die Krankheit erhebt — und gleichzei-
tig fiir eine mogliche Lebensform. Aber das sind die ,,groen Geschichten und die
»groBlen‘ Traditionen. Im Alltag der Sorge, in den zwischenmenschlichen Beziehun-
gen begegnen wir Menschen, die wir bewundern, die uns abstof3en, die unsere Hilfe
brauchen oder auf die wir angewiesen sind, an denen wir uns freundschaftlich er-
freuen oder die (zunichst) indifferent an uns vorbeiziehen ... es sind (an historischen
MafBstiben gemessen) Mikro-Erfahrungen, aber genauso Erzdhlungen, denen wir
Eingang in unser Gedichtnis gewihren konnen. Sorgen heifst jedenfalls, das Schick-
sal des anderen Menschen mit der eigenen Selbstschdtzung zu verbinden.

Damit ist die Komplementérerfahrung der Sorgenden (der teilnehmenden Stoike-
rin) zu dem, was wir oben die Geschichten einer ethischen Suche genannt haben,
erreicht. Wenn es das Ziel ist, in einer Situation des Leidens eine solche Geschichte
zu ,,schreiben®, dann geht das nicht alleine — und indem Sorgende singulidre Ge-
schichten in ihr Gedichtnis aufnehmen, verbinden sie ihr eigenes Selbstverstindnis
mit dem des anderen Menschen und gewinnen ihr eigenes Selbstverstdndnis aus der
Beziehung zur Leidenswirklichkeit oder Leidensméglichkeit anderer Menschen. Die
hermeneutische Arbeit ist eine Art Arbeit und Kultur des Gedéchtnisses, bei der ,,An-
dere“ ins ,,Eigene® aufgenommen werden — eine geistige Arbeit, durch die wir durch
die Erfahrung des Anderen uns selbst verindern (,,ver-andern®).

Die Uberlieferung des Sorge-Wissens

Damit wird einem moglichen Missverstidndnis vorgebeugt: Es wire ein Fehler, in der
hier vorgeschlagenen hermeneutischen Arbeit eine Gesprichstechnik zu sehen, in
dem Stile einer Psychotherapie, etwa analog zu Carl Rogers’ personenzentrierter Ge-
spriachsfiihrung oder auch zum neosokratischen Gespréach. Zum einen ist der gesamte
Weg vom Staunen zum Begriff nicht auf eine einzelne Gesprichssituation be-
schrénkt, noch ist es moglich, das alles darauf zu beschrianken. Das braucht Zeit und
Reifung. Es ist vielleicht moglich, das in einem Seminar einmal durchzuspielen, aber
im Grunde handelt es sich um eine praxis im aristotelisch-stoischen Sinn, um eine
fortlaufende Titigkeit, die um ihrer selbst willen vollzogen und genossen wird und
dauerhaft eingetibt werden muss. Die hermeneutische Arbeit beginnt in einer Begeg-
nung, vielleicht sogar nur in einem An-Denken, vollzieht sich tiber die Zeit und geht
mit dem Werden der eigenen Personlichkeit einher. Wie es bei Platon heif3t, frau muss
mit Gedanken in fortdauernder Lebensgemeinschaft leben. Daraus folgt weiter, dass
die Einsichten, die ich von und in Auseinandersetzung mit dem einen Menschen emp-

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 249

fange, nicht postwendend wieder in die Kommunikation mit diesem einflieen (miis-
sen). Mit meiner verdnderten, erweiterten Wahrnehmung begegne ich anderen Men-
schen, die in dhnlichen Situationen sind, die ich nun anders fragen, verstehen, sehen
kann — und die mir ihrerseits natiirlich wieder zu denken geben kdnnen. Wir konnen
mit dem Ausdruck ,,dia-logisch* spielen. Griechisch ,,dia“ verweist in dem Zusam-
menhang in der Regel auf ,,zwei®, also ein Gesprich zwischen zweien. Hier sollten
wir dem Wortchen ,,dia“ eher die Bedeutung von ,,durch unterstellen, sodass der
Begriff ,,Dialog* auf das FlieBen und Durchflieen des Logos verweist (vgl. Hart-
kemeyer/Hartkemeyer 2005, 32). Eine kontinuierliche hermeneutische Arbeit hilt
das Flieen des Logos in dem beschriebenen Sinn unter den Menschen aufrecht, ein
Prozess, den wir mit der klassischen modernen Hermeneutik ,,Uberlieferungsgesche—
hen* nennen konnen. Was genau wird dann aber iiberliefert? Denn es sind ja nicht
die Geschichten per se, die einfach immer weitererzahlt werden, sondern das, was
diese (im Medium des Begriffs versammelten und reflektierten) Geschichten im Ge-
didchtnis eines Menschen an Spuren hinterlassen. Uberliefert wird also das ,,Lebens-
wissen®, in Leidenssituationen tragendes Wissen. Das ist vielleicht der Kern dessen,
was die Stoiker unter ,,praktischer Weisheit” (phronesis) verstanden haben.

Das Lebenswissen ist nichts Anderes als das gelebte Verstdndnis. Es ist hier wich-
tig, an den engen Zusammenhang von Sehen, Fiihlen und Denken zu erinnern. ,,Ver-
nunft* im vollen Sinn umfasst im antiken Verstindnis nicht nur die Fihigkeit, Be-
griffe oder Zahlen zu kombinieren, sondern die Art und Weise, wie ein Mensch auf-
grund seines Denkens und Fiihlens aus sich hinaus und in die Welt hinein schaut bzw.
mehr oder weniger fein und griindlich zu hdren imstande ist. Das Ziel der Kultivie-
rung von phronesis ist es, einen verniinftigen, angemessenen Blick auf sich und die
anderen, auf die Welt zu entwickeln (vgl. Heidegger tiber die ,,Sicht* in SZ 146). Das
gelebte Verstiandnis befindet sich — und das ist die menschliche Herausforderung —
jenseits der hermeneutischen Differenz: Das Bekannte ist nicht unbedingt erkannt,
das Gewusste verweist auf keine Einsicht, das, worum es uns im Alltag geht, ist nicht
unbedingt das, worum es eigentlich geht, das Besorgen ist nicht die Sorge usw. Die
hermeneutische Arbeit ist notwendig, um immer wieder zur Sorge und zum gelebten
Verstdndnis durchzudringen. Das Speichermedium fiir das gelebte Verstindnis ist
allerdings weder schlechthin die Sprache, noch ein Buch, kein ,,Verbreitungsme-
dium*“ oder ,,Erfolgsmedium® im Sinne der Systemtheorie Luhmanns (1998, 202 ff.),
sondern es ist gespeichert in den Menschen, die an sich relational gearbeitet und ge-
ibt haben. Das Speichermedium ist das in Subjekten, im Gedéchtnis — kurz: im ge-
lebten Verstindnis inkorporierte implizite Lebenswissen von Personen, das sich letzt-
lich nur im ,. kommunikativen Handeln* vererbt und radikal an die Lebenswelt und
Erfahrungswelt zuriickgebunden ist.

Texte, wie gesagt, haben hier nur intermedidren Status, als Hilfen, sich beispiels-
weise Klarheit in Form von Begriffen und Zusammenhingen iiber das Lebenswissen

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

und so weiter zu verschaffen oder den hermeneutischen Prozess intellektuell zu ,,si-
mulieren® und zu stimulieren, indem gréBere hermeneutische Umwege iiber unge-
wohntere Bedeutungen eingespielt werden.

Die Anteilnahme am Anderen iiber die gemeinsame Sache verweist die Sorge
gewissermaflen noch einmal tiber sich hinaus — ndmlich in die gemeinsame Teil-
nahme an den existenziellen Grunderfahrungen und die Teilnahme an der allgemei-
nen Lebenskultur angesichts der Grenzen des menschlichen Lebens. Das Ziel der
Sorge ist es, Geschichten eines schonen Wagnisses zu ,,schreiben®, die zwar einer-
seits unmittelbar auf mein und dein Wohl abzielen, aber andererseits auch diese Per-
spektive unmittelbarer Individualitit iibersteigen. Die Geschichten schoner Wagnisse
werden zu singulédren Beispielen konkreter praktischer Weisheit und werden dadurch
in ein Uberlieferungsgeschehen hineingebildet. Geschichten von der Auseinander-
setzung mit dem Leiden sind kostbar — sodass die (organisationsethische) Frage nach
dem gesellschaftlichen Ort, nach der kommunikativen Infrastruktur, wo diese Ge-
schichten erzihlt und geteilt werden, um anderen zu helfen, keine triviale und ver-
nachlédssigbare Frage ist.

Diese transzendierende Bewegung der hermeneutischen Arbeit fiihrt uns nun
auch weiter zur dritten Achse im Koordinatensystem der Sorge — hin zu dem, was
von den antiken Philosophen und auch von einer heutigen volkstiimlichen Sprache
,Natur genannt wird. Nicht allein die Teilnahme an der Erfahrung des anderen Men-
schen, sondern die gemeinsame Teilhabe an den Lebensprozessen ist eine relevante
Grofe in der Sorge. Damit kommen wir zu jenem Aspekt der Erfahrung des Leidens
und der Sorge, den wir die epikureische Achse nennen wollen, auf der die hermeneu-
tische Arbeit der Sorge zu ihrer eigenen Selbstaufhebung und Selbsttranszendenz ge-
langt.

3.4 DIE EPIKUREISCHE ARBEIT: DIE SORGE DER WELT

Wir haben soweit die philosophische Arbeit der Sorge einer vorldufigen Beschrin-
kung unterworfen, ndmlich einer letztlich verkiirzten Vorstellung vom Leiden, wo-
nach die Fihigkeiten zu erzihlen, zu sprechen, sich auszutauschen usw. nicht in Mit-
leidenschaft gezogen wiren. Ricoeur selbst weist in seiner eigenen Hermeneutik des
Selbst darauf hin, dass zwar

,.die Erzdhlung den Vorzug besitzt, Handelnde und Erleidende in der Verstrickung mehrerer
Lebensgeschichten miteinander zu verbinden. Man miisste aber weiter gehen und verborgenere
Formen des Leidens beriicksichtigen: die Unfihigkeit zu erzéhlen, die Weigerung zu erzéhlen,
die Insistenz des Unerzihlbaren — Phinomene, die weit iiber die Peripetie hinausgehen, die sich

stets durch die Strategie der Fabelbildung in Sinn zuriickverwandeln lédsst.” (SA 385)

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 251

Leiden als Verminderung unseres Vermdgens zu handeln und zu existieren (und an
der gemeinschaftlichen Welt der Menschen zu partizipieren) hélt sich nicht blof3 im
Kreis von Sinn-Entwiirfen auf, sondern umfasst, ja beginnt oft erst in dramatischer
Weise dort, wo das Leid stumm, chaotisch, sprachlos wird. Fiir unseren Kontext —
der sich nicht mit der Gewalt beschiftigt, die Menschen einander in der Folter, im
Krieg usw. zufiigen, sondern mit der Gewalt der ,,Natur* — beispielsweise in schwe-
ren Formen von Demenz oder im Wachkoma. Hier radikalisiert sich die Passivitits-
erfahrung derart, dass kein Sinn-,,Entwurf* in einer narrativen Kohérenz antworten
konnte.

Deshalb wird es nun notwendig sein, solche Erzidhlungen heranzuziehen, die sich
nicht auf die eloquente Sinnsuche eines Tiziano Terzani stiitzen kdnnen, sondern als
Chaosgeschichten (in der Terminologie Franks) das Stumme und Unaussprechliche
im Leiden vermitteln, ohne es ad hoc in interpretierbaren Sinn zu verwandeln. Die
Grundfrage einer Ethik der Sorge bleibt indes die gleiche — wie ist es moglich, im
Leiden eine Form von Gliick zu finden? Und welche Form koénnte das Gliick anneh-
men, wenn es nicht in der Erhebung iiber die Endlichkeit durch Sinn bestehen soll?

Es scheint mir an dieser Stelle angemessen, die groBen historischen Figuren und
Geschichten zu verlassen zugunsten einer ,kleineren®. Ich ziehe deshalb im Folgen-
den als Ausgangspunkt des Denkens — es gibt letztlich nichts, das nicht als Ausgangs-
punkt der Reflexion fiir die Philosophie gelten kann — die Erinnerungen einer Kran-
kenschwester an einen ihrer Nachtdienste heran. Das stumme, nicht-eloquente und
chaotische Leiden und auch die Suche nach Gliick in diesem Leiden stehen unter dem
Vorzeichen von ,,Demenz®. Das hier dargestellte Narrativ reiht sich gleichfalls ein in
die Tradition philosophischer Anekdoten (vgl. dazu fiir die antike Philosophie Sellars
2009, 15 ff.). Der einzige Unterschied vielleicht zu den iltesten philosophischen
Anekdoten konnte darin bestehen, dass eine ,,moderne* Variante nicht nur dazu dient,
die Tugend, sondern auch die Widerspriiche der Existenz, das Scheitern usw. darzu-
stellen, ohne sie im tugendhaften Exemplum auflésen zu konnen.’

7  Was ist der Anspruch von ,,philosophischen Anekdoten*“? — Weder ist es der Anspruch,
dass sie Punkt fiir Punkt ,,wahr* sind — das heif3t ,,wahr* in dem banalen Sinn, dass sich
alles Erzidhlte auch wirklich genau so zugetragen hitte und die fiktionalen Elemente gegen
Null gehen (ein solcher Anspruch wire selbst fiktiv, wie die Hermeneutik Ricoeurs zeigt).
Noch ist es der Anspruch, dass die philosophische Anekdote besonders gut literarisch er-
zahlt ist, sie hat nicht die Aufgabe zu unterhalten oder zu verfiihren. Der Anspruch einer
philosophischen Anekdote ist, dass im Konkreten das Allgemeine gut sichtbar werden kann
und allgemeine Ideen klare praktische Konturen erhalten. Unabhéngig von der empirischen
Entsprechung oder der Fiktionalitdt der Anekdote ermoglichen philosophische Anekdoten
also eine hoherstufige Wahrheit, die dariiber hinausgeht, mehr oder weniger ,,Abbild* einer
wirklichen Geschichte zu sein — sie tragen ihre ,,Wahrheit“ nicht in sich, sondern ermogli-

chen die Wahrheit aus dem Dialog mit der Rezipientin. Philosophische Anekdoten geben

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Die These, die ich in zwei Stufen entwickeln mochte, ist diese: Die Geschichten
vom sprachlosen oder unerzéhlbaren Leiden geben, erstens, ihrerseits zu denken in
der auf der sokratischen Achse der Sorge beschriebenen Weise. Was aber, zweitens,
die stummen Formen des Leidens zu denken geben, das transzendiert die hermeneu-
tische Arbeit und die menschliche Sorge selbst. Auf den Standpunkt der Sterblich-
keit, von dem aus betrachtet der Tod dem menschlichen Entwerfen entgegensteht und
zuwiderlduft, antwortet nun der epikureische Standpunkt des Geborenseins, der alles
menschliche Entwerfen grundlegend trigt. Dem Entwerfen des Lebens kommt ein
Empfangen des Lebens entgegen. Philosophiehistorisch antwortet gewissermal3en
auf die thanatozentrische Anthropologie und Fundamental-Hermeneutik Heideggers
(und die abendldndischen philosophisch-religiosen Traditionen, die darin eingeflos-
sen sind) die Anthropologie der Natalitit im Sinne Hannah Arendts. Dem Bilanz-
Bewusstsein antwortet das Existenz-Bewusstsein (oder ,,Existenzgefiihl®). Die epiku-
reische Erfahrung entdeckt dann durch die hermeneutische Arbeit hindurch und iiber
diese hinaus nicht nur die Sorge um sich und die Sorge um Andere, sondern, wenn
iiberhaupt von Sorge noch die Rede sein soll, die Sorge der Welt: Bevor wir fiir uns
oder andere sorgen miissen, ist je-schon fiir uns gesorgt.

Methodisch gewendet heifit das, dass die Hermeneutik in einer fundamentaleren
Phdnomenologie verwurzelt ist — das partikulare (hermeneutisch begreifbare) Stau-
nen iiber konkrete ,,Was-Heiten* (Bedeutungen) ist verwurzelt in einem fundamen-
talen (phianomenologisch sich gebenden) Staunen iiber die ,,Dass-Heit* des Lebens

zu denken — und das, was dann gedacht wird, was als Blick auf die Welt in der Aneignung
der Erzdhlung generiert wird, das ist die eigentliche Wirklichkeit der Wahrheit unter den
Menschen und in der Geschichte. Sinn und Wahrheit sind dialogische Phiinomene — unter
Umsténden enthilt eine fiktive Erzéhlung deshalb mehr Wahrheitsmoglichkeiten als eine
streng am ,,Empirischen® orientierte Abschilderung der Vorkommnisse. Die Sorge jeden-
falls perzipiert und handelt damit nicht so sehr nach dem Muster (angewandter) Wissen-
schaft, sondern eher nach dem Muster und der Logik der Kunst. Tragt man die Frage an
die hier verwendeten Narrative heran, ob sie empirisch vorgekommen sind oder nicht, so
miisste die Antwort in nicht weiter auflosbarer Weise in der Formel zu finden sein: ,,nach
einer wahren Begebenheit ... erfunden.“ Geschichtsschreibung und Fiktion sind eher En-
den eines Kontinuums — wéhrend wir uns mit den Erzdhlungen zu Nightingale, Sokrates,
Terzani eher der Geschichtsschreibung verschrieben haben, die ihrerseits nicht ohne Ele-
mente von Fiktion existiert, so soll mit der letzten Erzéhlung, die in wahren Begebenheiten
wurzelt, mit dem Element moglicher Fiktionalitit etwas lockerer verfahren werden. Es ist
fiir das philosophische Denken aulerdem weitgehend gleichgiiltig, aus welchen Daten sich
das Denken speist, ob empirisch-methodisch gewonnen oder im Vorbiibergehen — der An-
lassfall des Denkens ist das Staunen, also die Lust, Gedanken dort anzukniipfen und fort-
zuspinnen, wo sie einmal erregt wurden, um schlieBlich die entwickelten Gedanken kom-

munikativ zur Verfiigung zu stellen.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 253

selbst. Wenn tiberhaupt noch von ,,Verstehen* die Rede sein soll, so konnte gesagt
werden: Das Verstehen von sich und den Anderen miindet in einem fundamentaleren
je-schon Verstanden-Sein von der Welt und der Teilhabe an ihren grundlegenden
Vollziigen: im Seinsvertrauen und der Vertrautheit mit dem Sein. Im Staunen treten
wir in ein addquates Verhiltnis zur Welt in ihrer Dass-Haftigkeit, weil darin sich das
allzu Selbstverstindliche als das radikal Unverstidndliche offenbart. Das Staunen ist
der angemessene Modus des Bewusstseins gegeniiber dem, was radikal nicht verstan-
den werden kann (vgl. Schuchter 2014 und P6ltner 2008, 250ff.).

Diese Vor-Uberlegungen haben eine Entsprechung in dem, was unsere Auffas-
sungen von personaler Identitdt und Person-Sein betrifft. Es wiirde zu kurz greifen,
Eigenschaften wie das Erzidhlen-Konnen als das einzige (notwendige und hinrei-
chende) Kriterium fiir Person-Sein und personale Identitit anzusehen — der Rationa-
lismus der Autonomieanthropologie hitte sein Gewand nur ein wenig gewechselt und
sich eine narrative Vernunft umgehingt. Wer sagt, dass Selbstsein nur in reflexiven
Akten griindet — seien dies eben reflexive Akte einer begrifflichen, kalkulierenden
oder narrativen Vernunft? Wenn wir mit Hume heuristisch zwischen einer personalen
Identitét, ,,soweit sie unser Denken und unsere Einbildungskraft®, und einer persona-
len Identitit, soweit sie ,,unsere Leidenschaften und unsere Sorge um uns selbst* be-
trifft (Hume, Treatise on Human Nature, zit. in Gondek/Tengelyi 2011, 115), unter-
scheiden, dann gelangen wir nun zu zweiterer Identitit und damit zu einer fundamen-
taleren Ebene des Daseins, auf der sich begriffliche und narrative Akte in einer vor-
gingigen passiven Affektivitit des Lebens fundieren — in der Selbstempfindung des
Lebens, das uns die Welt offenbart.

»Selbstbewusstsein, Erinnerung und Geschichtserzahlung sind zwar Grundfaktoren der Identi-
titsbildung. Aber sie sind doch nicht die alleinigen oder auch nur die urspriinglichsten Triger
der Selbstheit.*

Es gilt anzuerkennen,

,,dass die Selbstheit tiefer verwurzelt ist als die verschiedenen Weisen, in denen sich das Ich zu
sich selbst bewusst und ausdriicklich verhilt.” (Gondek/Tengelyi 2011, 126)

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

3.4.1 Das Murmeln des Menschlichen — Erzahlung

Nachtdienst in einem grofen Krankenhaus. Eine Krankenschwester ist — gemeinsam
mit ihrer Kollegin — zusténdig fiir ungefdhr 28 Patientinnen und Patienten. Der Nacht-
dienst beginnt wie jeder andere, mit ein paar Hoffnungen auf eine ,,ruhige Nacht* auf
dem Weg von der Umkleide auf die Station, mit einer Dienstiibergabe, mit ein paar
Verrichtungen im Stationsstiitzpunkt, schlielich mit der ersten Abendrunde. Wie bei
jedem Nachtdienst, von dem gehofft wird, er moge besonders ,,ruhig® werden, wird
unsere Krankenschwester schon bei der Ubergabe auf einen ilteren Menschen mit
Demenz hingewiesen, der in den letzten Nichten schon ,,unruhig* gewesen sei, nicht
wisse, wo er ist, sich nicht auskenne und auch ansonsten ziemlich krank ist (er ist zur
Zeit kaum mobil, sondern fast ganz bettldgerig, er braucht Hilfe bei allen Verrichtun-
gen des tiglichen Lebens, er hat einen kiinstlichen Darmausgang nach einer Opera-
tion, ein schwaches Herz und aktuell eine EKG-Monitor-Uberwachung, weil nach
wiederholten unklaren und unsicheren Bewusstseinsausfillen Herzrhythmusstorun-
gen befiirchtet werden). In der Krankengeschichte finden sich Verordnungen fiir eine
Schlafmedikation und fiir Beruhigungsmittel (eher sanfte, aber dennoch ...) fiir den
Fall gesteigerter Unruhe. Der dltere Herr ruft tatsdchlich immer wieder um Hilfe und
lasst sich nicht ,,beruhigen* — die Kommunikation gestaltet sich, zumal sie innerhalb
der flotten Rhythmen einer Akutstation in einem Krankenhaus vollzogen werden
muss, als schwierig.

Die Krankenschwester ist nicht schlechten Willens, versucht in wiederholten Ge-
sprichen herauszufinden, was den Mann beschéftigt, sie fragt nach und nach, sie be-
ruhigt, sagt: Wir sind alle da, Sie sind hier sicher. Sie konne leider nicht immer hier
bleiben, weil andere Patienten sie auch brauchten, sie taucht bis Mitternacht immer
wieder bei ihm auf. Sie versteht nicht immer, was er sagt, er sagt auch immer wieder
das gleiche, dass er Hilfe brauche — aber es will ihr nicht aufgehen, welche Hilfe er
denn bendtige. Es ist nicht Hunger, es ist nicht Stuhlgang, es ist nicht Wérme, nicht
Kilte, ja nicht einmal Unterhaltung gegen die Langeweile, ein Gesprich oder
menschliche Nihe. Das Spiel beginnt zu spielen: Sie geht, er ruft, Hallo und Hilfe
und Ist da jemand? Sie kommt, kann nicht verstehen, was er braucht, geht ... und von
vorn. Als gegen ein oder zwei Uhr friih die Situation unveréndert ist, die Atmosphére
auf der Station immer néchtlicher und die Nerven unserer Krankenschwester zuneh-
mend bzw. in absehbarer Zeit diinner zu werden drohen (so wie die ihrer Kollegin),
spielt sie mit dem Gedanken, dem Mann eines der vorgeschriebenen Beruhigungs-
medikamente zu verabreichen. Das entspricht vollkommen den Routinen und den Er-
wartungshaltungen der anderen Pflegemitarbeiterinnen wie auch der Arztinnen. Wir
wissen nicht, woher und warum, aber aus irgendeinem Grund ist es gerade in dieser
Nacht und in dieser Minute, dass die Krankenschwester kurz inne hilt, in sich geht
(oder gegangen wird?) und den kurzen Anflug einer Erinnerung in sich verspiirt, dass

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 255

sie irgendwann etwas anderes und mehr in diesem Beruf wollte, dass es eigent-
lich nicht ihrem ,,Ethos* entspricht, Medikamente zu verabreichen, ohne vorher noch
einen — und noch einen und vielleicht noch einen ... — Versuch zu starten, mit anderen
Mitteln (Verstidndnis, Eingehen auf den Menschen, Gestaltung der Umgebung usw.),
einen ihr anvertrauten Menschen in einen wohligen Schlaf zu betten. Es diirfte wohl
so gewesen sein, dass sich dann — wir wissen nicht, warum und woher — so etwas wie
Kommunikation fiir einen Augenblick ereignet hat, der sich fiir die Krankenschwes-
ter so darstellt, dass sie doch in einem hellen Augenblick — aber war es die Helle des
Mannes oder die ihre? — zu verstehen glaubte, dass sich das wiederholte und immer
wieder vergessene Rufen des Mannes nicht auf diverse Kleinigkeiten bezog, wie ei-
nen Schluck Wasser oder ein Zurechtriicken des Polsters, aber auch nicht auf ihre
Gegenwart und ein Gesprich, sondern auf eine ganz simple Tatsache: ,,Es ist gut,
dass Sie gleich gekommen sind, ich muss nur wissen, dass jemand da ist.” Ihr ging
fiir eine Sekunde auf: ,dass jemand da ist‘ — das heif3t nicht, dass jemand fiir etwas
da ist, aber auch nicht fiir menschliche Nédhe und ein Gesprich oder um die Anwe-
senheit im Raum zu spiiren oder die Hinde zu halten, sondern weitaus simpler: Fiir
eine Sekunde ging ihr auf, was es heif}t, alleine zu sein vor dem Tod und noch in
derselben Sekunde, da der Mann ihr das sagte und schon wieder vergessen hatte, dass
er das gesagt hatte, fiel ihr ein, wie sie sich als Kind geborgen fiihlte, nachdem sie zu
Bett gebracht wurde, aber noch friedlich und wach da lag und nebenan die Erwach-
senen sprachen — und wie dieses leise Rumoren fiir eine gute, ganz andere Form von
,Stille sorgte, die das Einschlafen erleichterte. Ihr wurde klar, dass dieser Mann also
nur etwas ganz Kleines und Geringes wollte, was so ziemlich das Gegenteil von dem
ist, was sie am Anfang des Nachtdienstes befiirchtet hatte. Er wollte ja nicht, dass
man sich viel mit ihm beschiftigt, er hatte auch keine ,,psychischen Probleme*, ab-
gesehen von der Demenz, er wollte auch nicht, dass man viel erzéhlt oder irgendwel-
chen alten Geschichten von frither zuhort. Er wollte eigentlich nur (héren, spiiren),
dass Menschen um ihn herum sind, dass irgendwer in der Nihe ist. Um nicht einsam
zu sein, kann es also schon geniigen einfach hintergriindig am ,, Murmeln* der Men-
schen teilzuhaben, so wie als Kind, wenn die Erwachsenen nebenan sprechen und das
Kind beruhigt einschlift. Der Rest des Nachtdienstes konnte dann so verbracht wer-
den, dass die beiden Krankenschwestern die Tiir zum Patientenzimmer wie zum
Stiitzpunkt offen liefen, einige kleinere Arbeiten einfach auf den Gang hinaus ver-
legten und so etwas menschliches ,,Murmeln‘ erzeugten. Wenn er gerufen hat — dann
musste niemand hinspringen, sondern nur zuriickrufen: Wir sind hier — dann hat er
wieder gerufen, danke, und dann war es gut.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

3.4.2 Das Existenzbewusstsein im und gegen das Leiden

Ich denke, dass, erstens, in dem kurzen Innehalten der Krankenschwester, in der ihr
fiir einen Augenblick, aber nachhaltig, eine Vorstellung — ein Begriff — von dem auf-
blitzt, was es heiflt, einsam zu sein vor dem Tod und in der Erinnerung an die Gebor-
genheit, wihrend die Erwachsenen ,,murmeln®, ein, wenn man so will, mikrophilo-
sophischer Moment passiert ist. Solche Momente widerfahren uns vielleicht viel 6f-
ter, als wir bereit oder fihig sind wahrzunehmen und aufzugreifen. Dieser Moment
enthilt im Keim die hermeneutische Arbeit der Sorge. Der Begriff des ,,Murmelns
des Menschlichen® (oder der Begriff der ,,Geborgenheit* oder ...) wird zur Briicke
zwischen Mensch und Mensch. Philosophieren heif3t, solche Erfahrungen ernstzu-
nehmen, reflexiv auszufalten, die erworbenen Begriffe zu vertiefen. Das Wissen und
die Wahrnehmungsfihigkeit unserer Krankenschwester um Beziehungen, Einsam-
keit, die Furcht vor dem Tod usw. ist — wenn frau mit dem Gedanken eine Weile zu
leben gewillt ist — um eine Nuance differenzierter geworden. Auch der im Stammeln
gesuchte und gefundene Ausdruck jenseits narrativer oder sonstiger rationaler Kohi-
renz, ein Kornchen Sinn vom Chaos an den Tag gespiilt oder geholt, gibt zu denken.

Was nun aber, zweitens, dieser Mann unserer Krankenschwester zu denken gege-
ben hat, das unterscheidet sich grundlegend von dem, was auf der stoischen Achse
der Krankheitserfahrung der hermeneutischen Arbeit der Sorge zu denken gegeben
hat — mehr noch: es ergiinzt und fundiert die stoische Erfahrung des Krankseins und
der Sorge. Es ist nicht mehr nur eine Erinnerung an die eigene Sterblichkeit, Ver-
wundbarkeit, Ohnmacht und Moglichkeit der ,,Eigentlichkeit®, sondern — wie ich das
etwas frei, aber dennoch in Anschluss an Hannah Arendt nennen mochte® — eine Er-
innerung an die eigene Geburtlichkeit oder das eigene Geborensein. Diese Erfahrung
ist genuin ,,epikureisch®, sie entspricht dem, was wir oben das ,,Existenzgefiihl“ ge-
nannt haben und nun als epikureisches Existenz-Bewusstsein dem stoischen Bilanz-
Bewusstsein an die Seite, ja voran stellen konnen.

Ist es nicht manchmal eine Erfahrung in schwerer Krankheit, dass beispielsweise
ein paar Meter (vom Bett zur Toilette) endlich wieder oder zwischendurch einmal
ohne Atemnot bewiltigen zu konnen, uns die Tatsache des Atmens selbst in einer
solch lustvollen und befreienden Weise zu vermitteln vermag, dass wir dafiir dankbar
sind — wihrend in gesunden Tagen wir die Tatsache des Atmens selbst in unseren
Aktivititen liberspringen? Oder kommen uns beispielsweise nicht nach einem langen

8 ,,Todesfurcht und Unzulédnglichkeit des Lebens sind die Wurzeln des Begehrens, wohinge-
gen auf der anderen Seite die Dankbarkeit, tiberhaupt das Leben geschenkt bekommen zu
haben — ein Leben, das man selbst im Elend schitzt — [...], die Wurzel der Erinnerung ist.
Was letzten Endes die Todesfurcht lindert, ist nicht Hoffnung oder Begierde, sondern Er-
innerung und Dankbarkeit.” (Young-Bruehl 1991, 655; vgl. auch Gasser 2008)

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 257

Aufenthalt im Krankenbett, im sterilen Weif des Krankenhauses, der schwankungs-
losen Beliiftung durch Klimaanlagen, die erste frische Luft, der erste Sonnenstrahl
und das erste Zwitschern der Vogel vor wie das Paradies selbst? Sind nicht nach einer
langen und schweren Krankheit des Darmes, ja auch nur nach einem etwas ordentli-
cheren Durchfall oder einer kleinen Lebensmittelvergiftung der erste wohlgeformte
Stuhlgang und die vertrauten Bewegungen und Gerdusche des Darms so etwas wie
die Gnade selbst? Oder der Geschmack von einem Stiickchen Brot mit Butter nach
einer langen Nahrungskarenz ein Festmahl von einer anderen Ordnung, an die kein
gewohnliches Festmahl heranreichen kann?

Zu Ende gedacht heifit das — auch wenn wir dieses Phidnomen der Lust am Dass
im Alltag je-schon in angeblich ,,wichtigere* Projekte iiberflogen haben —: Nicht wie
weit oder wohin ich gehe, bereitet mir Lust, sondern schon dass ich mich bewege und
rege; nicht welche Worte jemand wihlt und was ich darin vernehme, sondern schon
dass sich jemand an mich richtet und dass ich vernehme; nicht welche Farbe ich sehe,
bereitet mir Lust, sondern schon dass ich Farben sehe — ja nicht einmal Farben, son-
dern summa summarum schon die Tatsache, dass ich das Licht der Welt erblicke und
an der Sichtbarkeit der Welt und den Elementen teilhabe. Das ,,Dass‘ ist nicht nackt,
es hat eine Qualitit — und zwar eine Qualitit von fundamentaler ontologischer und
ethischer Bedeutung.

,,.Die nackte Tatsache des Lebens ist niemals nackt. Das Leben ist nicht nackter Seinswille [...].
Das Leben ist Liebe des Lebens, Beziehung zu Inhalten, die nicht mein Sein sind, sondern teurer
als mein Sein: denken, essen, schlafen, lesen, arbeiten, sich an der Sonne wirmen.* (Levinas,
zit. in Gondek/Tengelyi 2011, 127)

In der alltiglichen Einstellung des ,,Besorgens* iiberspringen wir das ,,Dass* der
Existenz in der Regel als eine allzu selbstverstidndliche Selbstverstindlichkeit — dann
aber wird im Grunde die Tatsache des Lebens zum Erlebnis-Vehikel fiir partikulare
Erfahrungen in der Welt. Die Relation des Lebens zu sich selbst ist keine des Um-
Zu. Es ist zwar richtig, dass wir essen, uns wirmen, arbeiten, denken, um-zu-leben —
aber diese instrumentelle Vision des Lebens iibersieht die fundamentalere, dass es-
sen, wirmen, arbeiten, denken, die Sonne genieflen gewissermallen der Stoff selbst
sind, aus dem das Leben gewebt ist. Das unmittelbare Verhiltnis vom Leben zu sich
selbst ist nicht theoretisch, aber auch nicht ,,praktisch“-instrumentell, sondern Selbst-
empfindung, ,, Genuss “ — vor aller Lust und allem Schmerz im sonstigen Sinn.
Nicht nur vom Standpunkt der Sterblichkeit gibt es also eine Erfahrung des In-
der-Welt-Seins selbst in der Gestimmtheit der Angst, sondern auch vom Standpunkt
der Geburtlichkeit — in der Gestimmtheit dankbarer Vertrautheit mit dem Sein. Ers-
tere konfrontiert uns mit unserer Ohnmacht, der wir primir ausweichen, die aber,
wenn wir uns ihr im ,,Vorlaufen in den Tod* stellen, zu vermitteln vermag, worauf
es uns eigentlich ankommt. Zweitere Erfahrung erinnert uns an unser Geborensein,

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

an die Ur-Lust des Existierens, die wir mehr vergessen, als dass wir vor ihr auswei-
chen wiirden — diese vermittelt uns, wenn wir uns daran erinnern, Dankbarkeit und
einen Genuss des Lebens in der Gegenwart, vor dem die dringenden Fragen nach den
eigentlichen ,Inhalten* des Lebens zuriickweichen. Der Blick vom Standpunkt der
Sterblichkeit dramatisiert in gewisser Weise das Leben und Sterben und schenkt ihm
dadurch einen bestimmten Sinn, der Blick vom Standpunkt der Geburtlichkeit ent-
spannt auf der anderen Seite des Lebens und bereitet dadurch Lust. Das regulative
Ideal der Sterblichkeitserfahrung ist die lebenssatte Bilanz, ein Leben, das alles fiir
relevant und bedeutsam Erachtete erlebt und erledigt hat oder sich als ,,gutes* Leben
iiber das reine ,,Uber“-Leben erhoben hat; das regulative Ideal der Geburtlichkeitser-
fahrung ist Sattigung von Anfang an und zu jedem Zeitpunkt in Lust und ,,.Dankbar-
keit“, die sich von allzu hochstrebenden und kulturellen Begehrlichkeiten nicht aus
der Ruhe bringen ldsst.

Genau das wiirde ich in unserer Geschichte vom Murmeln des Menschlichen am
Werk und in der Erkenntnis der Krankenschwester aufleuchten sehen wollen: Das
blofie — von allen aufgepfropften Begehrlichkeiten entbloflte — Gefiihl: als Mensch
unter Menschen zu sein. Das ist es, was der Mann in seiner Not gesucht hat und was
mit ein paar Kleinigkeiten, den Verrichtungen am Gang und den offenen Tiiren, er-
moglicht werden konnte. Es ist moglich, die hochste Lust im ,,eudaimonischen Mi-
nimum‘ zu finden, in nichts anderem bestehen die Lebenskunst Epikurs und das be-
scheidene Gliick auch noch in der Demenz. Nicht bevorzugter Weise mit diesem oder
jenem Menschen, nicht bevorzugter Weise im Gesprich, im Zuhoren, in der Beriih-
rung, oder im Spaf-Haben — sondern in der blanken Empfindung, Mensch unter
Mensch zu sein.

Gewissermalien leistet die epikureische Erfahrung bzw. die epikureische Sorge
so etwas wie eine ethisch-praktische ,, eidetische Reduktion* gegeniiber dem Leben.
Dieses wird zunéchst auf grundlegende Lebensbereiche, dann auf die invarianten und
notwendigsten Bestandteile dieser Lebensbereiche reduziert, sodass nur das Gefiihl
der Selbstempfindung des Lebens, unverdeckt von Gewohnheitsbegierden, librig
bleibt und damit eben die Lust am Elementaren, der Genuss des Dass. Nach Epikur
— und darin besteht nun gewissermafen auch eine Provokation — gibt es, so lange wir
am Leben teilhaben, keinen Augenblick, in dem nicht die Lust des elementaren Le-
bensgenusses den Schmerz und das Leid iiberwiegt oder iiberwiegen kann — es gibt
also eigentlich keine ,,unertrdglichen* Leidenszustinde, in einem radikalen und lii-
ckenlosen Sinn kein lebensunwertes Leben, mit keiner Erkrankung, nicht im Wach-
koma, nicht in schwerster Demenz. ,,So lange noch ein Hauch Leben in uns steckt®,
heiBt es in den gesundheitswissenschaftlichen Uberlegungen Aaron Antonovskys,
,sind wir auch bis zu einem gewissen Grad gesund“ (Antonovsky 1997, 23). Ganz
analog konnen wir mit Epikur sagen, dass uns das Existenzgefiihl, die Lust am Da-
sein, so lange ein Hauch Leben in uns ist, stets in der einen oder anderen Hinsicht
zugénglich ist — und, das ist die eigentliche Provokation: und damit stets das Leiden

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 259

iibertrifft, entsprechend den Thesen und den Techniken der Temporalisierung des
Schmerzes (wenn heftig, dann kurz; wenn lang, dann nicht heftig) und der Kompen-
sation von schmerzhaften und leidvollen Zustinden eben durch das Aufsuchen von
Lust im Leib, sprich den ,,gesunden Anteilen, in denen sich das Existenzgefiihl ein-
stellen kann — sei es durch korperliche Empfindungen, sei es durch angenehme Erin-
nerungen, ,,schone Gestalten und so fort.

Man hat, wie gesagt, Epikur aufgrund dieses Lustgedankens des Antimoralismus
und der Entwiirdigung des Menschen bezichtigt — aber die Gegenfrage entblof3t diese
Anklage. Denn worin bestehen sonst die Werke der (moralisch hoch geschitzten)
Caritas, wenn nicht darin, zu trinken zu geben, zu nihren, zu wéarmen, der Teilhabe
an der gemeinschaftlichen Welt zu versichern — also in elementaren Werken, die aus
freundschaftlicher Sorge entspringen und es ermoglichen, in und trotz Armut, Krank-
heit, Gebrechlichkeit dennoch Dankbarkeit fiir das Faktum des Existierens zu emp-
finden, das Dasein nicht zu verfluchen und zu fliehen, es nicht gegen sich selbst zu
richten?

3.4.3 Die hermeneutische Differenz im Existenzbewusstsein

Die hermeneutische Arbeit der Sorge ist also ganz eine von denen, die eine Sorge um
Andere in ihrem stummen Leiden leisten, indem sie um Elemente des Sinns und An-
zeichen von Wohlbefinden und Lebensqualitét ringen, Zeichen dafiir, auf welchen
Wegen Leid, das sich nicht mitzuteilen vermag, aufgehoben werden kann. Nehmen
wir noch einmal, um das klarer zu fassen, eine Form radikalisierten Leids, wo die
Artikulationsfahigkeit und die Verstandigungsmoglichkeiten noch weiter herabge-
setzt zu sein scheinen als in dem geschilderten Fall: etwa das Leiden von Menschen,
die sich im ,,Wachkoma“ befinden. Besteht nicht die ganze Pflege dieser Menschen
darin — ganz egal ob rehabilitativ oder palliativ —, einerseits um Anzeichen zu ringen,
die auf Wohlbefinden hindeuten, andererseits auf verschiedenen Ebenen und mit ver-
schiedenen kreativen Techniken angenehme Empfindungen zu verschaffen? Wer nur
einigermaflen mit Methoden wie Kinisthetik oder Basaler Stimulation vertraut ist,
weil}, wieviel die elementaren Vollziige des Daseins, in der motorischen Bewegung
und dem Bewegtwerden, im Riechen, in verschiedenen Arten der Beriihrung, des
Horens, des Schmeckens, von Wirme und Kilte, Lage und Lagewechsel, ausdiffe-
renziert werden konnen und dadurch nicht nur ,,Reaktionen* (hinsichtlich Vigilanz,
Atmung, Blutdruck usw.) hervorgerufen werden, sondern eben auch der Versuch un-
ternommen wird, in ebendieser Situation den Genuss des Lebens zu verschaffen.
Wieviel Kommunikation entsteht nicht dabei moglicherweise auch jenseits sprachli-
cher Verstindigung?

Diese Aufhebung des Leidens beziehungsweise die epikureische Ubung, sich im
Existenzgefiihl einzufinden, blickt dann nach zwei Seiten hin und hat eine zweifache

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Verbindung zu einer hermeneutischen Arbeit: auf die Seite der Aufhebung des Leides
in den Werken freundschaftlicher Sorge, wobei von denen, die sie verrichten, eben
eine nicht unerhebliche Interpretationsarbeit geleistet werden muss. Nach einer zwei-
ten Seite hin geben aber ihrerseits die Leidenden den ,,Gesunden* zu denken — und
zwar in einer Weise, die an eine Reduktion der Geschiftigkeit und des Besorgens
kulturell und gesellschaftlich hochstilisierter Begehrlichkeiten und Gewohnheiten in
das Einfache des Existenzbewusstseins appelliert. Die Schwachen und Leidenden er-
innern die Gesunden und Geschiftigen daran, was es heilit, am Leben zu sein. Sie
erinnern nicht nur an die Sterblichkeit, aus den Geschichten und Erzdhlungen vom
Standpunkt der Sterblichkeit, sondern auch an die Ehrfurcht und Dankbarkeit fiir den
Genuss der Existenz, aus dem Standpunkt der Geburtlichkeit. Es ist die Leidenswirk-
lichkeit des anderen Menschen, die die ,,Gesunden‘ an ihre exzessiven Gliicks- und
Sinnanspriiche erinnert und einer praktischen Kritik unterwirft. Die Kunst, im Leiden
Spuren des Guten und Schonen zu finden, die die Dankbarkeit fiir die Existenz emp-
finden lassen, in der fundamentalen Gabe des Genusses sowie im Genuss einer Gabe
des Sinns, das ist die Kunst der Sorge und das ist es, was eine tiefere Lebenskunst
wohl auch der Gesunden ausmacht. Die epikureische Reduktionsbewegung verlangt
nun von den ,,Gesunden® eine gewissermafen inverse hermeneutische Arbeit, die
nicht bei einer erhohenden Sinnproduktion zu Ende kommt, sondern in der Authe-
bung von Bedeutung in der einfachen Empfindung des Lichts der Welt. Die kulturelle
Uberproduktion wird abgetragen — im Sinne einer eidetischen Reduktion.

Darin offenbart sich in einer neuen Figur die hermeneutische Differenz, die nicht
nur in einem fiir das Dasein konstitutiven Ausweichen vor dem Tod durch das ge-
schiftige Aufgehen im Besorgen in der Welt besteht, sondern auch in einem Verges-
sen der Ur-Gabe des Daseins selbst, die durch die kulturell-gesellschaftlichen Ge-
wohnheiten des Begehrens, des Strebens, der Vorstellungen von Gliick und so fort
verdeckt wird. Neben die Reduktion auf das sinnhafte ,, Eigentliche“ im Vorlaufen
in den Tod und dem Mut zur Angst gesellt sich die Reduktion auf das sinnlich ,,Ele-
mentare “ in der Riickkehr ins Geborensein und die Dankbarkeit fiir eine urspriingli-
che Vertrautheit mit dem Sein. Auch diese Reduktion gibt sich dem hermeneutischen
Differenzwesen nicht von selbst, sondern verlangt eine konstante Erinnerungsarbeit
und Befragung der eigenen Titigkeiten, Gliicksvorstellungen, Wiinsche: Was davon
brauche ich wirklich? Was entfernt mich vom Existenzgefiihl? Was ldsst sich abwer-
fen? Was ist notwendig — was nicht? Die urspriingliche ,,Phanomenologie* der
Selbstempfindung des Lebens ist nur iiber eine reduktive hermeneutische Arbeit zu-
génglich, die die kulturelle Uberproduktion des ,,Man* im ,,Besorgen‘ abtrigt und
unter den Zielen, Vorstellungen und so weiter in der Welt den Genuss am In-der-
Welt-Sein selbst auffindet. Man konnte die epikureische Ethik so auf den Punkt brin-
gen, dass bei jeder Titigkeit das Existenz-Bewusstsein diese Titigkeit begleiten kon-
nen muss. Aber das ist dem Menschen in seiner Verfassung nicht gegeben, sondern
genauso aufgegeben. In der Sorge um Andere, die stumme, chaotische Formen des

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 261

Leidens dulden miissen, werden die Sorgenden von den Betroffenen zu dieser her-
meneutischen Arbeit befihigt.

3.4.4 Staunen und Schonheit

Wenn uns so — schwerpunktmifig und in groben Ziigen — die sokratische Erfahrung
der Sorge zur Frage nach dem Wahren gefiihrt hat (Welchen Begriff hast du von

und schone Wagnis vom Standpunkt der Sterblichkeit besehen ...), so konnen wir
nun sagen, dass uns die epikureische Erfahrung der Sorge auf die Spur des Schonen
gefiihrt hat. Das Lebensgefiihl aus dem Staunen heraus kann als die elementare Er-
fahrung von Schonheit verstanden werden, wie in einer kleinen Phinomenologie des
Staunens — ohne expliziten Bezug, aber im Geist Epikurs — von Giinther Poltner in
seiner Philosophischen Asthetik beschrieben. Dort heift es:

,.In der Schonheit kommt das Sosein und Dass-sein eines Seienden zum Vorschein, das stau-
nenerregende Faktum seines Seins tritt hervor. ,Schon‘ ist der Name fiir eine Sache im Wie
ihres Offenbarseins‘ (Poltner 2008, 237).

Und das Staunen ist dabei ,,die urspriingliche Erfahrung mit Schonem* (ebd., 241).
Wo Schones aufleuchtet, treten ,,die Verweisungszusammenhénge und Berechenbar-
keiten, in die die Dinge sonst eingebettet sind, zuriick (246). Wenn etwas als schon
erfahren wird, dann nicht deswegen, weil es unseren Interessen dient, unsere Bediirf-
nisse befriedigt oder einen Nutzen hat, sondern weil es in sich schon ist. ,In der
Schonheit prisentiert sich etwas in seinem Eigensinn, in der ihm eigenen Kostbar-
keit.”“ (246) Damit ist im Ereignis des Schonen und im Staunen eine doppelte Trans-
zendenz vorhanden. Zum einen werden die Sinngebungen des Subjekts transzendiert,
denn das Schone verdankt seinen ,,Sinn“ nicht den Vorstellungen und dem Bedeu-
tungsrahmen des Subjekts. Insofern kann von einer ,,,objektiven‘ Dignitit* (247) ge-
sprochen werden, die im Schonen zum Vorschein kommt und dessen Eigensinn of-
fenbart. Zum anderen offenbart etwas Schones nicht einfach nur sich, sondern die
Tatsache des Offenbarseins selbst, das Faktum des Seins und das Faktum der ,,Ge-
lichtetheit* des Seins iiberhaupt, an der uns gegeben ist, teilzuhaben. Das Staunen ist,
wo es auftritt, im Grunde eine Erfahrung der Schonheit jenseits unserer Entwiirfe und
Sinngebungen. Die Erfahrung von Schonheit, das Staunen im Existenzgefiihl be-
gliickt und bereichert, weil das angeblich Selbstverstindliche zunichst als Unver-
stidndliches und schlieBlich ,,als Gabe* (247) erfahren wird — eine Gabe, die jeglicher
menschlicher Aktivitit des inneren oder dufleren Handelns vorausgeht. Staunen un-
terscheidet sich deshalb — in der Terminologie Poltners — sowohl vom ,,Bewundern*
als auch vom ,,Sich-Wundern®. Bewundern setzt Vergleiche voraus und das Sich-

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

Wundern fragt nach Erkldrungen. Das Schone ist aber in sich unvergleichlich schon
und in seiner Dass-Haftigkeit radikal unerklérbar.

,,Das Staunen liefert ja keinen Informationszuwachs iiber Daten der Welt, konfrontiert uns nicht
mit neuen Fakten, die erkldrt werden wollen. ,Gegenstand* des Staunens ist die ausdriickliche
Mit-Gegenwart des Seins, die Seinslichtung ...* (252) ,,Wer staunt, ist vielmehr vom Faktum
des Seins, d.i. davon ergriffen, dass solches iiberhaupt moglich ist — dass sich etwas iiberhaupt
zeigt, und in der Weise zeigt, wie es sich zeigt, dass es iiberhaupt so etwas wie Fragen-konnen
gibt. Was staunen ldsst, ist dieses ,es gibt‘. Staunen angesichts von Schonheit — das ist die
Ergriffenheit vom Wunder des Seins.* (253)

Das Staunen hat darin gewissermaflen zwei Komponenten: Erstens stimmt es ehr-
fiirchtig und zweitens liegt in ihm eine Zustimmung, ein im wortlichen Sinn ,,unver-
gleichliches Ja* (254):

,Im staunenden Ja wird bekriftigt, wovon das gewohnliche Leben verborgenerweise immer
schon durchstimmt ist: das Seinsvertrauen. Alles, was wir tun und lassen, all unsere wie auch
immer gearteten Beziehungen zu wem oder was auch immer — all das wird in dem unreflektier-
ten, gelebten Daseinsvertrauen getan, dass uns zu sein gegeben ist: Wer staunt, ist dessen inne,

dass das so ist. Er wird dankbar gestimmt.” (254)

Im Staunen offenbart sich eine urspriingliche Schonheit, im epikureischen Existenz-
gefiihl wird das im alltdglichen Dahinstreben iibersprungene und urspriingliche
Seinsvertrauen —eine Sicherheit, dass etwas da drauflen in uns entspricht — thema-
tisch. In dieser Empfindung liegen Lust, Ehrfurcht und Dankbarkeit. Dieser ,,Auf-
weis‘ des Seinsvertrauens und der Seins-Vertrautheit in der kleinen Phianomenologie
des Staunens und der Schonheit rechtfertigt meines Erachtens den Ausdruck von der
»Sorge der Welt“, die all unseren Bemiihungen in der Sorge um sich und der Sorge
um Andere in dem Sinne vorausgeht, dass als urspriingliche Gabe des Lebens wir in
den elementaren Vollziigen getragen werden. Gerade jene Geschichten vom chaoti-
schen Leiden, in denen keinen narrative Rationalitit und keine Verstindigung (oder
nur mit Einschrinkungen) mehr moglich sind, offenbaren — aufgrund einer kreativen
Sorge, die in geduldiger hermeneutischer Arbeit Zeichen des Gliicks im Leiden su-
chen — den tragenden Grund des Seins. Und der Weg dorthin ist ,,epikureisch®: Es
kommt darauf an, das Leiden und den Schmerz gerade soweit zu beheben oder zu
kompensieren, dass das Existenzgefiihl fiihlbar wird.

Damit ist letztendlich aber auch die Hermeneutik der Sorge iiber ihren eigenen
Weg, also tiber einen — reduktiven — Weg des Verstehens und der Interpretation, zum
einen an ihre eigenen Grenzen gefiihrt, zum zweiten tiefer fundiert und situiert. Denn
verstanden werden kann grundsitzlich all das, was es gibt — jedoch nicht mehr, dass
es etwas gibt (vgl. Schuchter 2014, 100 ff.). Aber dieses ,,Dass* der Existenz, des

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 263

Lebens usw. ist eben nicht neutral, sondern hat eine Qualitit und zwar genau jene,
auf die die epikureische Philosophie abzielt: die Selbstempfindung. In der modernen
Philosophie wurde die Selbstempfindung der Existenz — wir haben es das Existenz-
gefiihl oder -bewusstsein genannt — da und dort zum Ausgangspunkt philosophischer
Uberlegungen, namentlich in der neueren franzosischen Phdnomenologie bei Michel
Henry und auch bei Levinas (vgl. Henry 1987, Levinas 1961, 111 ff., Gondek/Ten-
gelyi 2011, 115 ff., fiir den Bezug zu Pflege und Pflegewissenschaft: Schuchter
2011). Methodisch gesprochen griindet die Hermeneutik in einer fundamentalen Phé-
nomenologie. Diesen Aspekt kann und will ich an dieser Stelle nicht weiter ausfiih-
ren, sondern nur auf die Anschlussfihigkeit der Diskurse hinweisen. Uns geniigt die
ethische Bedeutung fiir die Hermeneutik der Sorge, die deswegen an die Grenze
stoBt, weil das radikal Unverstidndliche, das Dass der Existenz —und nicht etwa dieser
oder jener Sinn, der sich aus einer sinnstiftenden Erzihlung ergibt —, nun Gegenstand
ihrer Arbeit geworden ist. Wir haben dem Staunen oben einen bedeutenden Platz in
der hermeneutischen Arbeit der Sorge zugewiesen — nun ist auch das grundlegendste
Staunen erreicht: dariiber, dass es etwas gibt und nicht vielmehr nichts (vgl. Heideg-
ger in Was ist Metaphysik?, GA 9, 122).

Das epikureische Prinzip als das fundamentalere schldgt nun zuriick auf die vo-
rangegangene Entwicklung der Hermeneutik der Sorge und relativiert die Suche nach
Sinn in der Dramaturgie der Erzéhlung und den verschlungenen Wegen der Interpre-
tation. Im Geiste Odo Marquards verordnet der Epikureismus uns eine ,,Diétetik der
Sinnerwartung®: Erzihlen ja, aber nicht mehr als notwendig, sondern nur soweit, als
eine basale Selbstempfindung eine Teilhabe nun nicht an korperlichen Empfindun-
gen, sondern an der geistigen Empfindung von Sinn vermittelt. Wéhrend die Arbeit
des Erzihlens und des Sinns Existenz dramatisiert und mit Bedeutung tendenziell
iberlddt, entdramatisiert die epikureische Geste in Hinblick auf einfache Empfindun-
gen — und sei eine solche Empfindung auch die eines schonen Wagnisses im Bilanz-
Bewusstsein.

Auch an dieser Stelle ist es wichtig, darauf hinzuweisen, dass die Zuschreibung
des Existenzbewusstseins und die Sorge der Welt zur ,,epikureischen Achse nur dem
Schwerpunkt nach zu verstehen ist und der hier vorgeschlagenen systematischen
Ordnung entspringt, also einer durchaus konstruierenden Aneignung des Erbes. Was
das Bewusstsein von der Sorge der Welt betrifft, stehen die Stoiker den Epikureerin-
nen in nichts nach, wie es insbesondere Hadot (1997 und 2005) iiber Mark Aurel und
die ethisch gewendete Naturphilosophie der Stoiker herausgearbeitet hat. Das stoi-
sche Bewusstsein ist eben kein ins Individuum zuriickgedringtes, gar verhirtetes In-
dividuum, sondern ein fiir die Natur und die Welt offenes. Wie im zweiten Kapitel
(vgl. auch die Lehre zu den adiaphora) schon gesagt, ist auch fiir die Stoiker die
Selbsterkenntnis keine ,,psychologische®, sondern eine ,,naturphilosophische* Kate-
gorie.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 | SICH EINEN BEGRIFF VOM LEIDEN ANDERER MACHEN

3.5 FazIT

Fiir eine Zusammenfassung oder ein Fazit konnen wir nun die im ersten Kapitel zur
Sorge um Andere aufgeworfenen Fragen an die hermeneutische Arbeit der Sorge in
der sokratischen und epikureisch-stoischen Philosophie richten. Folgende Fragen
konnen wir bereits an dieser Stelle beantworten.

Aus der historischen Moral der traditionellen Frauenrolle beziehungsweise der
Care-Ethik stellten wir die Fragen nach dem Kniipfen von Beziehung iiber Betroffen-
heit, nach der Rolle von Gefiihlen und nach dem Verhiltnis des Individuellen und
Allgemeinen (in der Ethik beziehungsweise eben in der hermeneutischen Arbeit der
Sorge). Die Art und Weise, wie iiber eine hermeneutische Arbeit der Sorge Bezie-
hung iiber Betroffenheit gekniipft wird, unterscheidet sich von den Mustern der iiber-
lieferten, archaischen Fiirsorge, denn sie tut dies weder iiber ,.instinktive* Sympa-
thiegefiihle (Care-Ethik) noch iiber Selbstaufgabe und Selbstopferung oder als Nach-
ahmung Gottes oder Gehorsam gegeniiber den Geboten der Religion fiir den anderen
Menschen. Insbesondere die Differenz zur Care-Ethik ist fiir die Ethik insgesamt von
Bedeutung. Die Modi, in denen Beziehungen iiber eine hermeneutische Arbeit der
Sorge gekniipft werden, haben wir so bezeichnet: Sich auf die Welt des Anderen iiber
Erzdhlen einlassen und schlieBlich als: Sich einen Begriff vom Leiden Anderer ma-
chen.

Obwohl in der Grundstruktur die philosophische Arbeit der Sorge an die Care-
Logik anschlieit (was die Rolle von Gefiihlen, der Relationalitit und der prozesshaf-
ten Kontexsensitivitit angeht), so haben Sympathiegefiihle keinen Vorrang. Gefiihle
und die Interpretation von Gefiihlen sind zentral, aber moralischen Vorrang bei Aus-
schluss anderer Gefiihle genie3t keine Gruppe von Emotionen und Affekten. Ethi-
schen Vorrang genieft hingegen ein ,,Meta-Gefiihl“ oder, wenn man so will, die
»Seele® aller sonstigen Gefiihle, nimlich das Staunen, das in den anderen Gefiihlen
enthalten ist und das iiber eine Auslegung bis zu dem Punkt, wo eine Erwartung
durchkreuzt wurde und der Andere in mir eine Sache geltend macht, die auch mich
betrifft, freigelegt werden kann.

Was das Verhiltnis vom Allgemeinem zum Individuellen oder Situativen betrifft,
so gibt es keine Moglichkeit, das eine gegen das andere in einer hermeneutischen
Arbeit auszuspielen. In der individuellen Geschichte ist eine ,,Singularitét™ zu sehen,
die auch uiber die konkrete Besonderheit hinauszuweisen und in ,,iiberlieferter* Form
wiederum Anderen zu denken geben vermag. Die Interpretation von singuldren Er-
zdhlungen und die Interpretation von Gefiihlen fiihren uns jeweils zum Begriff als
einer Briicke zu den Erfahrungen Anderer und damit insgesamt zu den Geschehen,
an denen wir als Menschen mit Bezug auf die iiberlieferte Kultur teilnehmen und mit
Bezug auf die Prozesse der ,,Natur* oder der Welt reilhaben.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HERMENEUTISCHE ARBEIT DER SORGE | 265

Aus dem religiosen Erbe resultierten die Fragen nach Sinn und transzendenten
Momenten in der hermeneutischen Arbeit der Sorge. Auf dem Weg der hermeneuti-
schen Arbeit der Sorge sind wir verschiedenen transzendenten Momenten begegnet.
Wir haben gesehen, wie aus dem Erzihlen, insbesondere der Zusammenfassung des
Lebens vom Standpunkt der Sterblichkeit aus, ein Sinn des Lebens sich bildet, der
iber das blo§ individuelle Erleben und Gliick hinauszuweisen vermag. Es ist dabei
nie ein gegebener Sinn, sondern stets ein Sinn im Werden, der sich als ,,Singularitit*
gibt und erhebt. Wir haben transzendierende Momente im ,,platonischen Funken* ge-
funden, also in der Angewiesenheit des eigenen Verstehens auf ,,geliehene Ohren®,
auf die Lebensgemeinschaft und fortdauernde Auseinandersetzung mit Anderen, die
zu denken geben; in den verschiedenen Figuren des ,,Trosts* oder ,,Gliicks im Lei-
den*, die paradox das Leiden transzendieren, ohne es letztlich zu mildern; schlieBlich
wurde uns in der epikureischen Erfahrung der Seinsvertrautheit und des Seinsver-
trauens (oder des stoischen Blicks von oben) eine &sthetische, gar ,.,erhabene* Teil-
habe an der Welt zugiinglich, die den Blickwinkel eines Ichs ebenfalls relativiert. In
all dem sind transzendente Momente und ,,Offenbarungen‘ auf dem rational konstru-
ierbaren Weg der hermeneutischen Arbeit der Sorge lokalisierbar — wenngleich nie-
mals planbar oder machbar.

Damit ist dann auch die Frage aus der Konstellation der Moderne nach einer mog-
lichen ,,Authebung® der archaischen Sorge-Muster in eine aufgeklirte, reflektierte
und kritische, kurz: verniinftige Sorge um Andere beantwortet. Die Sorge ist nicht
gebunden an angeblich natiirliche Rollen und die damit angeblich natiirlich verbun-
denen Gefiihle oder an eine Tatsache der Offenbarung und einen religiosen Glauben,
sondern die ,,Transzendenz* und, wenn man so will, ,,Spiritualitidt™ sind Teil einer
aufgeklarten und aukldrenden Praxis des Denkens. Insbesondere in der Form des
Sich-einen-Begriff-Machens ist eine kritische Sorge moglich, die schlieBlich auch
praktisch operationalisiert und organisiert werden kann (siehe dazu im vierten Kapi-
tel tiber die kommunikative Infrastruktur einer hermeneutischen Arbeit der Sorge).
Das schlieBt nicht aus, dass die transzendenten Momente sich im Raum des Unver-
fiigbaren der Organisation und der Operationalisierung entziehen — und der ,,Funke*
daher sowohl ankommen als auch ausbleiben kann.

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 07:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839435496-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

