
278 Rezensionen

Anthropos  111.2016

schiedener Quellengattungen ausbreitet, ein vielschich-
tiges Bild der Kolonialfrauen konstruiert. Beispielswei-
se nahmen sie innerhalb der europäischen Bevölkerung 
unterschiedliche soziale Rollen ein. Unpublizierte Briefe 
und Tagebücher “vermitteln einen differenzierteren Ein-
druck” (302) als veröffentlichte Quellen.

Interessant für Kolonialhistoriker ist in diesem Zu-
sammenhang der Vergleich mit der gesellschaftlichen Si-
tuation in anderen Teilen des Kaiserreichs, den Loosen 
anstellt. Sie kommt zu dem Ergebnis, “dass in den Süd-
see-Kolonien Standesunterschieden offenbar weniger Be-
deutung zugeschrieben wurde als im Deutschen Reich”. 
Außerdem existierte “unter den Frauen … deutlich weni-
ger Standesdünkel und Konkurrenzkampf als in ‘Deutsch-
Südwestafrika’ ”. Ausschlaggebend hierfür war die Tat-
sache, dass sich nur wenige Europäer in der “Südsee” 
aufhielten. “Zudem war hier im Vergleich zu ‘Deutsch-
Südwestafrika’ ohnehin die Bevölkerungsstruktur viel ho-
mogener” (595).

Hinsichtlich des Rollenbilds der “deutschen Kolonial-
frau” – eine treusorgende Mutter, Haus- und Ehefrau, die 
deutsche Ideale in den Kolonien lebt und lehrt (591) – 
muss nach Loosen beachtet werden, dass die bürgerliche 
Frauenbewegung gemäßigte Ziele verfolgte (95 f.). Hin-
sichtlich des sich im kolonialen Kontext entwickelnden 
Emanzipationspotentials argumentiert die Autorin, dass 
die Frauen ein konservatives Geschlechterbild vertraten, 
welches sie in den Kolonien gerade aufgrund ihrer grö-
ßeren Handlungsspielräume “zu Pionierinnen deutscher 
Kultur in der Fremde” (334) stilisierte. “[E]manzipatori-
sche Bestrebungen” lassen “sich anhand des Quellenma-
terials zu den Südsee-Kolonien … nicht belegen” (340).

Im dritten Hauptabschnitt (“Stereotype und Begeg-
nungen”) widmet sich Loosen dem “Herzstück” (18) ih-
rer Studie: Den Beziehungen der deutschen Frauen zur 
indigenen Bevölkerung der ehemaligen “Südsee-Kolo-
nien”. Auch in diesem Abschnitt macht sich die Autorin 
die Fülle und Qualität ihrer Quellen zunutze, um zu ver-
deutlichen, “dass trotz aller Konstanten in den vom ‘Süd-
see-Mythos’ beeinflussten Berichten sowohl Polynesier 
und Mikronesier als auch Melanesier teils positiv, teils 
negativ geschildert wurden” (361). In Loosens Fokus ste-
hen insbesondere die Interaktionsmuster zwischen weib-
lichen Missionsangehörigen und Pazifik-Insulanern, die 
sich zum Beispiel in der gemeinsamen Haus- und Hand-
arbeit und Kindererziehung manifestierten. Die Autorin 
legt anhand zahlreicher Beispiele dar, “dass die meisten 
Frauen keine pauschalen Gesamturteilte fällten, sondern 
auf Grund ihrer eigenen Erfahrungen differenziertere Ur-
teile abgaben” (601). Ihre Kernaussagen zu den Kultur-
begegnungen in der “Südsee” unterfüttert Loosen darüber 
hinaus mit einem Verweis auf die im Kaiserreich aufkei-
mende “Mischehen-Debatte” und die Position der deut-
schen “Südseefrauen” in dieser Diskussion (Kap. 12.4). 

Es sei darauf hingewiesen, dass Loosen im Rahmen 
ihrer durchweg behutsamen und reflektierten Ausführun-
gen zum Verhältnis von Rassismus und Kolonialismus 
anführt, dass für die Kolonialfrauen “Bezeichnungen … 
wie ‘Neger’ oder ‘Wilde’ … nicht dieselbe … rassistische 
Konnotation, die man heute wahrnimmt,” (365) hatten, 

sondern dass dieses “heute als rassistisch wahrgenom-
mene Vokabular … meist unreflektiert verwendet” (366) 
wurde. An anderer Stelle verweist die Autorin jedoch auf 
die existierenden “rassenpolitischen Zielsetzungen der 
verschiedenen kolonialen Vereine”. Dies wirft notwendi-
gerweise die Frage auf, ob Loosens Aussage zur mangeln-
den Reflexion der Kolonialfrauen nicht im Widerspruch 
zu den “rassisch begründeten Vorurteilen und Stereoty-
pen” (353) steht, die sie wiederholt beschreibt und die 
dem Zeitgeist und einer ideologischen Agenda entspran-
gen? Kurzum wäre es wünschenswert gewesen, wenn die 
Autorin dem komplexen Zusammenspiel von Kolonialis-
mus und Rassismus in ihrer Arbeit einen größeren theo-
retischen Rahmen gewidmet hätte. 

Dessen ungeachtet legt Livia Loosen eine imposante 
Monografie vor, die es verdient, eine breite Leserschaft 
zu finden. “Deutsche Frauen in den Südsee-Kolonien 
des Kaiserreichs” belohnt durch faszinierende, detailrei-
che und sehr persönlichen Einblicke in das Alltagsleben 
deutscher Frauen in Ozeanien. Loosens Beschreibung ei-
ner kolonialen Welt, in der “der in den kolonialen Publi-
kationen der Heimat geforderten Einhaltung des ‘Rasse-
abstands’ … wenig Beachtung geschenkt wurde” (602), 
stellt zusammenfassend eine bedeutsame Bereicherung 
für die Aufarbeitung der deutschen Kolonialgeschichte 
dar.  Dominik Schieder 

Lorenzetti, Tiziana: Understanding the Hindu Tem-
ple. History, Symbols, and Forms. Berlin: EB-Verlag 
Dr. Brandt, 2015. 166 pp. ISBN 978-3-86893-164-8. 
(SAAC, 2) Price: € 34.80

This introductory volume is nicely designed to serve 
introductory undergraduate courses. Its chapter sizes and 
overall length are excellent for classroom reading assign-
ments. It includes a superb collection of clear, explana-
tory drawings. The text is appropriately focused on the 
key problem: how can a contemporary, mostly non-Hin-
du, English-speaking audience make sense of this ancient 
material? The author’s occasional appeals to familiar par-
allels in Western art no doubt will help some to partially 
bridge this gap.

An appreciation of South Asian polysemy is one of the 
great strengths of the book. Temples are incredibly rich 
constellations of signs and a closer exploration of their 
potentials would have been nice to see. However, it would 
be unfair to simply assert this without indicating how it 
could have been improved. For instance, the author plau-
sibly interprets the Nagara temple’s crowning amalaka 
(literally, myrobalan fruit or “gooseberry” in British co-
lonial terminology) as a metaphorical wheel of dharma. 
Its ribs and location on the temple certainly support that 
reading. Applying the classical poetic principle of dhvani 
(the “reverberating” qualities of signs arising from their 
prior contexts of use), the amalaka also visually resonates 
with similarly ribbed “cushion capitals” used on certain 
pillars, marking the temple as a kind of cosmic pillar (and 
vice versa).

Or, evoking a Buddhist usage of relevance to Hindus, 
the Vajrayana medicine Buddha often holds a flowering 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-278 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-278


Rezensionen

Anthropos  111.2016

279

branch of an amla tree, indicative of the fruit’s potential 
power to heal all three traditional categories of illness. 
The amla fruit holds similar importance in ayurveda. It 
is considered to have 5 of the 6 classical categories of 
flavors. As a life-sustaining medicine its juice reverber-
ates with the subtler concept of life-giving nectar, or am-
brosia, commonly associated with the top of the temple, 
where the amalaka supports a sacred pot (kumbha) sym-
bolically filled with it. These lines of interpretation align 
with the physical location of the amalaka on the tem-
ple, located just below an aquatic lotus bud and a crown-
ing finial, which receives a ritual bath (kumbhabisheka) 
of ritually charged water, another symbolic nectar, at the 
time of the temple’s initial consecration and subsequent 
re-consecrations.

Moreover, this interpretative thread points to the his-
torical fact that the constructed temple is also a fruiting 
tree, resonating with the legendary wish-granting kalpa 
vriksha of popular folklore, and in turn, with a primordial 
category of tree shrines commonly appearing in ancient 
reliefs and ubiquitous in contemporary Indian folk prac-
tice. In this light, the amla fruit evokes the ancient image 
of a self-born (svayambhu) temple, growing in the form 
of a sacred tree, sheltering a “graspable” (vigraha) mani-
festation of divine power beneath its parasol-like canopy. 

Which of these various understandings of the amalaka 
– and other potentials I have not addressed – might “burst” 
(sphota) into awareness in any specific time and place de-
pends on the details of the context, especially including 
the prior impressions, or preparations (samskaras), the in-
terpreter brings to the moment of experience.

To pursue this kind of polysemic understanding in a 
short volume would require a re-focus of priorities. Much 
of the text is given to the classification and nomenclature 
of temple types and their components. On the plus side, 
the author thereby demonstrates a command of a large 
body of arcane terminology, faithfully reflecting a major 
stream within a field of art-historical specialization that 
has labored long and hard to find ways of linking ancient 
written evidence with actual visual forms.

However, this same strength could also be seen as a 
minus. This nomenclature is a shorthand convenience for 
those of us who need to use words to refer to visual forms, 
but barring certain metaphorical terminology that links 
the temple to the body, or to trees, creepers, mountains or 
fruits, as in the amalaka example noted above, it might 
not be of much use or interest to most undergraduate stu-
dents. Especially if it seems to them that they are learning 
these categories and nomenclature as fetishized ends in 
themselves. Given that the aim here is to understand the 
temple, an alternative, more judicious focus on some as-
tonishingly rich experiential terms like dharma, darshan, 
drishti, parvai, rasa, sphota, or dvani, for which there are 
no direct English equivalents, might be more illumining. 

Another associated strength of the book lies in the 
critical questions it raises about the relation of texts and 
practice. This critical stance not only deserves applause, 
it deserves some elaboration and application. Through a 
more ethnographic way of seeing things, practice always 
comes first. Ostensibly context-free, verbalized rational-

izations necessarily follow behind, and then too, are of-
ten less than satisfying. For instance, I once asked an in-
formant why I never hear anyone talking about karma 
and he replied, “who goes around talking about how the 
sky is blue?” On countless occasions I have personally 
asked sthapatis, silpis, and devotees to formulate spoken 
responses to my questions about what images or temple 
forms mean and I have usually gotten little more than, 
“it’s auspicious.” However, if one observes how these 
forms are used, in relation to the same peoples’ actions, 
one sees the tip of a vast, historically conditioned iceberg 
of significance that has been passed down from genera-
tion to generation, not by words, explanation, or lectures, 
but by directly seeing, doing, and repeating. Such experi-
ential, pragmatically embedded meanings do relate to an-
cient texts, but mostly at the broad level of shared world-
view, not fine-grained detail.

The richest of local understandings are not much em-
bedded in conventional talk. Objectified written explana-
tions – Agamas and Silpasastras – trail even further be-
hind. When observed in routine use, they primarily serve 
a limited, rationalizing purpose, activated in contexts in 
which priests, architects, and donors are negotiating spe-
cific decisions. Such negotiations are commonly conduct-
ed in the idiom of what “shastra” supposedly says, but 
rarely, if ever, does that have anything to do with any spe-
cific written shastra that anyone has actually read. Even 
today when a class in technical Sanskrit is required of stu-
dents pursuing a formalized academic degree in temple 
architecture at the Government Architecture and Sculp-
ture school at Mamallapuram, sthapatis effectively evoke 
“shastra” in reference to the body of knowledge they 
learned in a course of practical apprenticeships to their 
gurus, not to books they have read (if any).

Thus, in general, Hindu temples are better understood 
as the physical remnants (vastu) of concrete practices, and 
weakly understood by efforts to link them with the con-
tents of specific written texts. This begs the big question, 
why did scholars tend to ignore living practice at the ex-
pense of a text-oriented approach in the first place?

Today’s academic orientation toward classificatory no-
menclature reflects a taxonomic epistemology that came 
to special prominence at the time when our modern uni-
versities and academic disciplines were being shaped in 
the 18th century. The project of describing and classifying 
reality in encyclopedic catalogs of knowledge tacitly ex-
pressed an assumption that to name a thing is to know it. 
Few disciplines preserve this catalog-writing paradigm 
more faithfully than art history, where a monumental en-
cyclopedia of Hindu temple architecture project is one of 
the recent achievements of the field.

In the past 100 years useful insights from linguistics 
have been adopted into many disciplines for the purposes 
of interpreting and understanding the operation of non-
linguistic sign systems. However, those who specialize in 
ancient Indian art largely tend to prefer a more conserva-
tive approach to identification and interpretation, ground-
ed in the practices and values of Peoples of the Book, 
who have historically prioritized fixed, objectified written 
signs above all others. Therein, the abstract written law 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-278 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-278


280 Rezensionen

Anthropos  111.2016

is presumed to determine – or at least should determine – 
concrete practices: I am doing the right thing so long as 
my actions conform to the codified letter of the law. Un-
derlying this is an assumption that practices, and their ma-
terial remnants, are best understood as correlates of con-
cepts and categories of speech encoded in authoritative, 
written form (this is, incidentally, why it can be mislead-
ing to think of word dharma as equivalent to the English 
word “law” in anything but a loose and partial sense).

In sum, aside from a few technical problems with spell-
ing, editing, and methodological quibbles noted above, in 
its own terms this book provides an excellent introduc-
tion to the state of the art in this particular area of study. 
The fact that this is also its primary weakness is not the 
fault of the author, but of trends prevailing in the special- 
ty she faithfully represents.  Samuel Parker 

Marten, Michael, and Katja Neumann (eds.): Saints 
and Cultural Trans-/Mission. Sankt Augustin: Academia 
Verlag, 2013. 200 pp. ISBN 978-3-89665-621-6. (Collec-
tanea Instituti Anthropos, 45) Preis: € 36,00 

Der vorliegende Band vereint acht kulturwissenschaft-
lich bzw. ethnologisch ausgerichtete Beiträge über Heili-
genverehrung und die Rezeption von Heiligen in unter-
schiedlichen kulturellen Kontexten. Die Beiträge gingen 
aus der interdisziplinären Arbeit der an der University of 
Stirling angesiedelten Forschungsgruppe “Translating 
Christianities” hervor. Die Autorinnen und Autoren der 
Beiträge, der Name der Forschungsgruppe legt es schon 
nahe, wählen dabei christliche Heilige als Ausgangspunkt 
ihrer Untersuchungen. Dabei wird sowohl regional und 
zeitlich als auch hinsichtlich der Fragestellungen ein brei-
ter Bogen gespannt. Es ist zu beachten, dass das Thema 
zwar auf christliche Heilige beschränkt ist – islamische 
Heilige oder Heilige südasiatischer religiöser Traditionen 
finden keine Berücksichtigung – innerhalb des Christen-
tums jedoch unterschiedliche Konfessionen thematisiert 
werden. So widmet sich beispielsweise der Beitrag des 
Mitherausgebers Michael Marten quasi hagiographischer 
Traditionen in der reformierten Kirche Schottlands, einer 
Kirche, die in ihrer calvinistischen Ausrichtung sowohl in 
der Selbst- als auch in der Außenwahrnehmung gemein-
hin als höchst kritisch gegenüber Heiligenverehrung gilt.

Möchte man so etwas wie eine Klammer hinsicht-
lich der Beiträge suchen, die sich mit so unterschiedli-
chen Themen wie der Hagiographie des fiktiven heiligen 
Gregor (7–19), der nicht zu verwechseln ist mit Papst 
Gregor dem Großen, einem zeitgenössischen Kunstpro-
jekt, das sich mit Reliquienverehrung in Köln auseinan-
dersetzt (119–142) oder dem Verhältnis zwischen Pacha-
mama und der Jungfrau Maria (159–200) befassen, so 
ist diese darin zu suchen, dass die Autorinnen und Au-
toren ein dynamisches Religionsverständnis teilen. Hei-
ligenverehrung oder die Rezeption von Motivik, die der 
Heiligenverehrung entstammt, ist nicht statisch, sondern 
unterliegt dem Wandel. Dieser Wandel kann sich fortset-
zen bis in die Überführung der Motivik in säkulare Deu-
tungsmuster oder in die Auflösung in eine ästhetische Be-
trachtungsweise hinein. Dies demonstriert Jason Hartford 

beispielsweise in seinem Beitrag über den heiligen Sebas-
tian und seiner Rezeption in queeren Lesarten (83–118). 
Umgekehrt kann es jedoch auch geschehen, wie Michael 
Marten aufzeigt, dass implizite Hagiographien verfasst 
werden und hierdurch Formen der Heiligenverehrung 
entstehen, die nicht in der Intention der jeweiligen Au-
toren und Autorinnen lagen. Spannungen zwischen säku-
laren und religiösen Deutungen und Aneignungen zeich-
net Christine B. Lindner in ihrem Beitrag über die Feier 
des Festes der heiligen Barbara im Norden des Libanons 
und deren Wandel zu einem libanesischen “Halloween” 
nach (21–39). Der Beitrag verweist auf das Nebeneinan-
der unterschiedlicher Aneignungspraktiken und demons-
triert, dass Wandel nicht in allen Fällen unwidersprochen 
bleibt und mit Konflikten einhergehen kann. Während 
Süd- und Ostasien nicht mit Fallbeispielen bedacht sind – 
auch in diesen Erdteilen hätten sich christliche Heilige 
finden lassen, die eine wechselhafte Rezeptionsgeschich-
te insbesondere auch in interreligiöser Hinsicht vorzuwei-
sen haben – wird Südamerika mit drei Beiträgen bedacht. 
Emilia Ferraro stellt in ihrem ethnografisch angelegten 
Beitrag die Verehrung Johannes des Täufers durch Dorf-
bewohner im Norden Ecuadors vor (41–59), wobei sie 
in historischer Perspektive den Wandel dieser Verehrung 
aufgrund der sozioökonomischen Veränderungen nachzu-
zeichnen versucht. Jean Andrews befasst sich mit der Dar-
stellung des heiligen Josef im Spanien des 17. Jh.s und in 
seinen beiden bedeutendsten Kolonien, den Vizekönig-
reichen Neuspanien und Peru (143–157). Sie zeigt auf, 
dass die Verehrung des heiligen Josef sowohl religiöse 
als auch politische Implikationen besaß und fragt, was es 
bedeutet, wenn dieser Heilige, den die Habsburger Herr-
scher ideologisch eng an sich banden, als liebender Vater 
in Andachtsbildern präsentiert wurde und wie sich Dar-
stellungen jenseits und diesseits des Atlantiks unterschie-
den. Der Band wird abgeschlossen mit dem Beitrag von 
Sabine Dedenbach-Salazar über das Verhältnis zwischen  
Pachamama und der Jungfrau Maria auf den schon kurz 
hingewiesen wurde (159–200). Dabei arbeitet die Autorin 
unter Rückgriff auf kolonialzeitliche Quellen in detaillier-
ter Weise Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen 
beiden Figuren heraus und arbeitet unterschiedliche Ver-
hältnisbestimmungen seit der Begegnung beider Figuren 
im 16. Jh. heraus. Sie folgert, dass diese Verhältnisbestim-
mungen, die von unterschiedlichen Akteuren vorgenom-
men werden, auch weiterhin im Fluss sind.

Der schwarz-weiß und farbig illustrierte Sammelband 
bietet Einblicke in vielfältige hochspezialisierte For-
schungen. Mit drei Beiträgen zu Fragestellungen, die mit 
Lateinamerika bzw. den Anden verknüpft sind, erscheint 
der Band von besonderem Interesse für Ethnologinnen 
und Ethnologen, die sich mit dem Thema Religion und 
Christentum in den Anden befassen. Ebenso von Interesse 
erscheint der Band auch für Kirchenhistorikerinnen und 
Kirchenhistoriker, die sich mit frömmigkeitsgeschicht-
lichen Themen befassen und Anregungen aus Nachbar-
wissenschaften suchen. So ist zu hoffen, dass der Band 
aufgrund seiner breiten Fächerungen auch zum Dialog 
zwischen Kulturwissenschaften und Theologie beitragen 
kann.  Harald Grauer 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-278 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-278

