278

schiedener Quellengattungen ausbreitet, ein vielschich-
tiges Bild der Kolonialfrauen konstruiert. Beispielswei-
se nahmen sie innerhalb der europédischen Bevolkerung
unterschiedliche soziale Rollen ein. Unpublizierte Briefe
und Tagebiicher “vermitteln einen differenzierteren Ein-
druck” (302) als veroftentlichte Quellen.

Interessant fiir Kolonialhistoriker ist in diesem Zu-
sammenhang der Vergleich mit der gesellschaftlichen Si-
tuation in anderen Teilen des Kaiserreichs, den Loosen
anstellt. Sie kommt zu dem Ergebnis, “dass in den Siid-
see-Kolonien Standesunterschieden offenbar weniger Be-
deutung zugeschrieben wurde als im Deutschen Reich”.
Aullerdem existierte “unter den Frauen ... deutlich weni-
ger Standesdiinkel und Konkurrenzkampf als in ‘Deutsch-
Stidwestafrika’”. Ausschlaggebend hierfiir war die Tat-
sache, dass sich nur wenige Européer in der “Siidsee”
aufhielten. “Zudem war hier im Vergleich zu ‘Deutsch-
Stidwestafrika’ ohnehin die Bevolkerungsstruktur viel ho-
mogener” (595).

Hinsichtlich des Rollenbilds der “deutschen Kolonial-
frau” — eine treusorgende Mutter, Haus- und Ehefrau, die
deutsche Ideale in den Kolonien lebt und lehrt (591) —
muss nach Loosen beachtet werden, dass die biirgerliche
Frauenbewegung gemifigte Ziele verfolgte (95f.). Hin-
sichtlich des sich im kolonialen Kontext entwickelnden
Emanzipationspotentials argumentiert die Autorin, dass
die Frauen ein konservatives Geschlechterbild vertraten,
welches sie in den Kolonien gerade aufgrund ihrer gro-
Beren Handlungsspielrdume “zu Pionierinnen deutscher
Kultur in der Fremde” (334) stilisierte. “[E]manzipatori-
sche Bestrebungen” lassen “sich anhand des Quellenma-
terials zu den Siidsee-Kolonien ... nicht belegen” (340).

Im dritten Hauptabschnitt (“Stereotype und Begeg-
nungen”) widmet sich Loosen dem “Herzstiick” (18) ih-
rer Studie: Den Beziehungen der deutschen Frauen zur
indigenen Bevolkerung der ehemaligen “Siidsee-Kolo-
nien”. Auch in diesem Abschnitt macht sich die Autorin
die Fiille und Qualitét ihrer Quellen zunutze, um zu ver-
deutlichen, “dass trotz aller Konstanten in den vom ‘Siid-
see-Mythos’ beeinflussten Berichten sowohl Polynesier
und Mikronesier als auch Melanesier teils positiv, teils
negativ geschildert wurden” (361). In Loosens Fokus ste-
hen insbesondere die Interaktionsmuster zwischen weib-
lichen Missionsangehorigen und Pazifik-Insulanern, die
sich zum Beispiel in der gemeinsamen Haus- und Hand-
arbeit und Kindererziehung manifestierten. Die Autorin
legt anhand zahlreicher Beispiele dar, “dass die meisten
Frauen keine pauschalen Gesamturteilte fillten, sondern
auf Grund ihrer eigenen Erfahrungen differenziertere Ur-
teile abgaben” (601). Thre Kernaussagen zu den Kultur-
begegnungen in der “Siidsee” unterfiittert Loosen dariiber
hinaus mit einem Verweis auf die im Kaiserreich aufkei-
mende “Mischehen-Debatte” und die Position der deut-
schen “Siidseefrauen” in dieser Diskussion (Kap. 12.4).

Es sei darauf hingewiesen, dass Loosen im Rahmen
ihrer durchweg behutsamen und reflektierten Ausfithrun-
gen zum Verhiltnis von Rassismus und Kolonialismus
anfiihrt, dass fiir die Kolonialfrauen “Bezeichnungen ...
wie ‘Neger’ oder ‘Wilde’ ... nicht dieselbe ... rassistische
Konnotation, die man heute wahrnimmt,” (365) hatten,

218.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:31. ©
Inhalts Im 1 o¢

Rezensionen

sondern dass dieses “heute als rassistisch wahrgenom-
mene Vokabular ... meist unreflektiert verwendet” (366)
wurde. An anderer Stelle verweist die Autorin jedoch auf
die existierenden “rassenpolitischen Zielsetzungen der
verschiedenen kolonialen Vereine”. Dies wirft notwendi-
gerweise die Frage auf, ob Loosens Aussage zur mangeln-
den Reflexion der Kolonialfrauen nicht im Widerspruch
zu den “rassisch begriindeten Vorurteilen und Stereoty-
pen” (353) steht, die sie wiederholt beschreibt und die
dem Zeitgeist und einer ideologischen Agenda entspran-
gen? Kurzum wire es wiinschenswert gewesen, wenn die
Autorin dem komplexen Zusammenspiel von Kolonialis-
mus und Rassismus in ihrer Arbeit einen groeren theo-
retischen Rahmen gewidmet hiitte.

Dessen ungeachtet legt Livia Loosen eine imposante
Monografie vor, die es verdient, eine breite Leserschaft
zu finden. “Deutsche Frauen in den Siidsee-Kolonien
des Kaiserreichs” belohnt durch faszinierende, detailrei-
che und sehr personlichen Einblicke in das Alltagsleben
deutscher Frauen in Ozeanien. Loosens Beschreibung ei-
ner kolonialen Welt, in der “der in den kolonialen Publi-
kationen der Heimat geforderten Einhaltung des ‘Rasse-
abstands’ ... wenig Beachtung geschenkt wurde” (602),
stellt zusammenfassend eine bedeutsame Bereicherung
fiir die Aufarbeitung der deutschen Kolonialgeschichte
dar. Dominik Schieder

Lorenzetti, Tiziana: Understanding the Hindu Tem-
ple. History, Symbols, and Forms. Berlin: EB-Verlag
Dr. Brandt, 2015. 166 pp. ISBN 978-3-86893-164-8.
(SAAC, 2) Price: € 34.80

This introductory volume is nicely designed to serve
introductory undergraduate courses. Its chapter sizes and
overall length are excellent for classroom reading assign-
ments. It includes a superb collection of clear, explana-
tory drawings. The text is appropriately focused on the
key problem: how can a contemporary, mostly non-Hin-
du, English-speaking audience make sense of this ancient
material? The author’s occasional appeals to familiar par-
allels in Western art no doubt will help some to partially
bridge this gap.

An appreciation of South Asian polysemy is one of the
great strengths of the book. Temples are incredibly rich
constellations of signs and a closer exploration of their
potentials would have been nice to see. However, it would
be unfair to simply assert this without indicating how it
could have been improved. For instance, the author plau-
sibly interprets the Nagara temple’s crowning amalaka
(literally, myrobalan fruit or “gooseberry” in British co-
lonial terminology) as a metaphorical wheel of dharma.
Its ribs and location on the temple certainly support that
reading. Applying the classical poetic principle of dhvani
(the “reverberating” qualities of signs arising from their
prior contexts of use), the amalaka also visually resonates
with similarly ribbed “cushion capitals” used on certain
pillars, marking the temple as a kind of cosmic pillar (and
vice versa).

Or, evoking a Buddhist usage of relevance to Hindus,
the Vajrayana medicine Buddha often holds a flowering

Anthropos 111.2016

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-278

Rezensionen

branch of an amla tree, indicative of the fruit’s potential
power to heal all three traditional categories of illness.
The amla fruit holds similar importance in ayurveda. It
is considered to have 5 of the 6 classical categories of
flavors. As a life-sustaining medicine its juice reverber-
ates with the subtler concept of life-giving nectar, or am-
brosia, commonly associated with the top of the temple,
where the amalaka supports a sacred pot (kumbha) sym-
bolically filled with it. These lines of interpretation align
with the physical location of the amalaka on the tem-
ple, located just below an aquatic lotus bud and a crown-
ing finial, which receives a ritual bath (kumbhabisheka)
of ritually charged water, another symbolic nectar, at the
time of the temple’s initial consecration and subsequent
re-consecrations.

Moreover, this interpretative thread points to the his-
torical fact that the constructed temple is also a fruiting
tree, resonating with the legendary wish-granting kalpa
vriksha of popular folklore, and in turn, with a primordial
category of tree shrines commonly appearing in ancient
reliefs and ubiquitous in contemporary Indian folk prac-
tice. In this light, the amla fruit evokes the ancient image
of a self-born (svayambhu) temple, growing in the form
of a sacred tree, sheltering a “graspable” (vigraha) mani-
festation of divine power beneath its parasol-like canopy.

Which of these various understandings of the amalaka
— and other potentials I have not addressed — might “burst”
(sphota) into awareness in any specific time and place de-
pends on the details of the context, especially including
the prior impressions, or preparations (samskaras), the in-
terpreter brings to the moment of experience.

To pursue this kind of polysemic understanding in a
short volume would require a re-focus of priorities. Much
of the text is given to the classification and nomenclature
of temple types and their components. On the plus side,
the author thereby demonstrates a command of a large
body of arcane terminology, faithfully reflecting a major
stream within a field of art-historical specialization that
has labored long and hard to find ways of linking ancient
written evidence with actual visual forms.

However, this same strength could also be seen as a
minus. This nomenclature is a shorthand convenience for
those of us who need to use words to refer to visual forms,
but barring certain metaphorical terminology that links
the temple to the body, or to trees, creepers, mountains or
fruits, as in the amalaka example noted above, it might
not be of much use or interest to most undergraduate stu-
dents. Especially if it seems to them that they are learning
these categories and nomenclature as fetishized ends in
themselves. Given that the aim here is to understand the
temple, an alternative, more judicious focus on some as-
tonishingly rich experiential terms like dharma, darshan,
drishti, parvai, rasa, sphota, or dvani, for which there are
no direct English equivalents, might be more illumining.

Another associated strength of the book lies in the
critical questions it raises about the relation of texts and
practice. This critical stance not only deserves applause,
it deserves some elaboration and application. Through a
more ethnographic way of seeing things, practice always
comes first. Ostensibly context-free, verbalized rational-

Anthropos 111.2016

218.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:31. ©
Inhalts Im 1 o¢

279

izations necessarily follow behind, and then too, are of-
ten less than satisfying. For instance, I once asked an in-
formant why I never hear anyone talking about karma
and he replied, “who goes around talking about how the
sky is blue?” On countless occasions I have personally
asked sthapatis, silpis, and devotees to formulate spoken
responses to my questions about what images or temple
forms mean and I have usually gotten little more than,
“it’s auspicious.” However, if one observes how these
forms are used, in relation to the same peoples’ actions,
one sees the tip of a vast, historically conditioned iceberg
of significance that has been passed down from genera-
tion to generation, not by words, explanation, or lectures,
but by directly seeing, doing, and repeating. Such experi-
ential, pragmatically embedded meanings do relate to an-
cient texts, but mostly at the broad level of shared world-
view, not fine-grained detail.

The richest of local understandings are not much em-
bedded in conventional talk. Objectified written explana-
tions — Agamas and Silpasastras — trail even further be-
hind. When observed in routine use, they primarily serve
a limited, rationalizing purpose, activated in contexts in
which priests, architects, and donors are negotiating spe-
cific decisions. Such negotiations are commonly conduct-
ed in the idiom of what “shastra” supposedly says, but
rarely, if ever, does that have anything to do with any spe-
cific written shastra that anyone has actually read. Even
today when a class in technical Sanskrit is required of stu-
dents pursuing a formalized academic degree in temple
architecture at the Government Architecture and Sculp-
ture school at Mamallapuram, sthapatis effectively evoke
“shastra” in reference to the body of knowledge they
learned in a course of practical apprenticeships to their
gurus, not to books they have read (if any).

Thus, in general, Hindu temples are better understood
as the physical remnants (vastu) of concrete practices, and
weakly understood by efforts to link them with the con-
tents of specific written texts. This begs the big question,
why did scholars tend to ignore living practice at the ex-
pense of a text-oriented approach in the first place?

Today’s academic orientation toward classificatory no-
menclature reflects a taxonomic epistemology that came
to special prominence at the time when our modern uni-
versities and academic disciplines were being shaped in
the 18th century. The project of describing and classifying
reality in encyclopedic catalogs of knowledge tacitly ex-
pressed an assumption that to name a thing is to know it.
Few disciplines preserve this catalog-writing paradigm
more faithfully than art history, where a monumental en-
cyclopedia of Hindu temple architecture project is one of
the recent achievements of the field.

In the past 100 years useful insights from linguistics
have been adopted into many disciplines for the purposes
of interpreting and understanding the operation of non-
linguistic sign systems. However, those who specialize in
ancient Indian art largely tend to prefer a more conserva-
tive approach to identification and interpretation, ground-
ed in the practices and values of Peoples of the Book,
who have historically prioritized fixed, objectified written
signs above all others. Therein, the abstract written law

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-278

280

is presumed to determine — or at least should determine —
concrete practices: I am doing the right thing so long as
my actions conform to the codified letter of the law. Un-
derlying this is an assumption that practices, and their ma-
terial remnants, are best understood as correlates of con-
cepts and categories of speech encoded in authoritative,
written form (this is, incidentally, why it can be mislead-
ing to think of word dharma as equivalent to the English
word “law” in anything but a loose and partial sense).

In sum, aside from a few technical problems with spell-
ing, editing, and methodological quibbles noted above, in
its own terms this book provides an excellent introduc-
tion to the state of the art in this particular area of study.
The fact that this is also its primary weakness is not the
fault of the author, but of trends prevailing in the special-
ty she faithfully represents. Samuel Parker

Marten, Michael, and Katja Neumann (eds.): Saints
and Cultural Trans-/Mission. Sankt Augustin: Academia
Verlag, 2013. 200 pp. ISBN 978-3-89665-621-6. (Collec-
tanea Instituti Anthropos, 45) Preis: € 36,00

Der vorliegende Band vereint acht kulturwissenschaft-
lich bzw. ethnologisch ausgerichtete Beitrige iiber Heili-
genverehrung und die Rezeption von Heiligen in unter-
schiedlichen kulturellen Kontexten. Die Beitridge gingen
aus der interdisziplindren Arbeit der an der University of
Stirling angesiedelten Forschungsgruppe “Translating
Christianities” hervor. Die Autorinnen und Autoren der
Beitrige, der Name der Forschungsgruppe legt es schon
nahe, wihlen dabei christliche Heilige als Ausgangspunkt
ihrer Untersuchungen. Dabei wird sowohl regional und
zeitlich als auch hinsichtlich der Fragestellungen ein brei-
ter Bogen gespannt. Es ist zu beachten, dass das Thema
zwar auf christliche Heilige beschrinkt ist — islamische
Heilige oder Heilige siidasiatischer religioser Traditionen
finden keine Beriicksichtigung — innerhalb des Christen-
tums jedoch unterschiedliche Konfessionen thematisiert
werden. So widmet sich beispielsweise der Beitrag des
Mitherausgebers Michael Marten quasi hagiographischer
Traditionen in der reformierten Kirche Schottlands, einer
Kirche, die in ihrer calvinistischen Ausrichtung sowohl in
der Selbst- als auch in der AuBenwahrnehmung gemein-
hin als hochst kritisch gegeniiber Heiligenverehrung gilt.

Mochte man so etwas wie eine Klammer hinsicht-
lich der Beitrdge suchen, die sich mit so unterschiedli-
chen Themen wie der Hagiographie des fiktiven heiligen
Gregor (7-19), der nicht zu verwechseln ist mit Papst
Gregor dem Grof3en, einem zeitgenossischen Kunstpro-
jekt, das sich mit Reliquienverehrung in Koln auseinan-
dersetzt (119-142) oder dem Verhiltnis zwischen Pacha-
mama und der Jungfrau Maria (159-200) befassen, so
ist diese darin zu suchen, dass die Autorinnen und Au-
toren ein dynamisches Religionsverstidndnis teilen. Hei-
ligenverehrung oder die Rezeption von Motivik, die der
Heiligenverehrung entstammt, ist nicht statisch, sondern
unterliegt dem Wandel. Dieser Wandel kann sich fortset-
zen bis in die Uberfithrung der Motivik in sikulare Deu-
tungsmuster oder in die Auflosung in eine dsthetische Be-
trachtungsweise hinein. Dies demonstriert Jason Hartford

218.73.216.36, am 22.01.2026, 08:41:31. ©
Inhalts Im 1 o¢

Rezensionen

beispielsweise in seinem Beitrag iiber den heiligen Sebas-
tian und seiner Rezeption in queeren Lesarten (83—-118).
Umgekehrt kann es jedoch auch geschehen, wie Michael
Marten aufzeigt, dass implizite Hagiographien verfasst
werden und hierdurch Formen der Heiligenverehrung
entstehen, die nicht in der Intention der jeweiligen Au-
toren und Autorinnen lagen. Spannungen zwischen siku-
laren und religiosen Deutungen und Aneignungen zeich-
net Christine B. Lindner in ihrem Beitrag tiber die Feier
des Festes der heiligen Barbara im Norden des Libanons
und deren Wandel zu einem libanesischen ‘“Halloween”
nach (21-39). Der Beitrag verweist auf das Nebeneinan-
der unterschiedlicher Aneignungspraktiken und demons-
triert, dass Wandel nicht in allen Féllen unwidersprochen
bleibt und mit Konflikten einhergehen kann. Wihrend
Stid- und Ostasien nicht mit Fallbeispielen bedacht sind —
auch in diesen Erdteilen hitten sich christliche Heilige
finden lassen, die eine wechselhafte Rezeptionsgeschich-
te insbesondere auch in interreligioser Hinsicht vorzuwei-
sen haben — wird Stidamerika mit drei Beitrigen bedacht.
Emilia Ferraro stellt in ihrem ethnografisch angelegten
Beitrag die Verehrung Johannes des Tdufers durch Dorf-
bewohner im Norden Ecuadors vor (41-59), wobei sie
in historischer Perspektive den Wandel dieser Verehrung
aufgrund der soziookonomischen Verdnderungen nachzu-
zeichnen versucht. Jean Andrews befasst sich mit der Dar-
stellung des heiligen Josef im Spanien des 17. Jh.s und in
seinen beiden bedeutendsten Kolonien, den Vizekonig-
reichen Neuspanien und Peru (143-157). Sie zeigt auf,
dass die Verehrung des heiligen Josef sowohl religitse
als auch politische Implikationen besaf3 und fragt, was es
bedeutet, wenn dieser Heilige, den die Habsburger Herr-
scher ideologisch eng an sich banden, als liebender Vater
in Andachtsbildern prédsentiert wurde und wie sich Dar-
stellungen jenseits und diesseits des Atlantiks unterschie-
den. Der Band wird abgeschlossen mit dem Beitrag von
Sabine Dedenbach-Salazar iiber das Verhiltnis zwischen
Pachamama und der Jungfrau Maria auf den schon kurz
hingewiesen wurde (159-200). Dabei arbeitet die Autorin
unter Riickgriff auf kolonialzeitliche Quellen in detaillier-
ter Weise Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen
beiden Figuren heraus und arbeitet unterschiedliche Ver-
hiltnisbestimmungen seit der Begegnung beider Figuren
im 16. Jh. heraus. Sie folgert, dass diese Verhiltnisbestim-
mungen, die von unterschiedlichen Akteuren vorgenom-
men werden, auch weiterhin im Fluss sind.

Der schwarz-weif3 und farbig illustrierte Sammelband
bietet Einblicke in vielfdltige hochspezialisierte For-
schungen. Mit drei Beitrdgen zu Fragestellungen, die mit
Lateinamerika bzw. den Anden verkniipft sind, erscheint
der Band von besonderem Interesse fiir Ethnologinnen
und Ethnologen, die sich mit dem Thema Religion und
Christentum in den Anden befassen. Ebenso von Interesse
erscheint der Band auch fiir Kirchenhistorikerinnen und
Kirchenhistoriker, die sich mit frommigkeitsgeschicht-
lichen Themen befassen und Anregungen aus Nachbar-
wissenschaften suchen. So ist zu hoffen, dass der Band
aufgrund seiner breiten Ficherungen auch zum Dialog
zwischen Kulturwissenschaften und Theologie beitragen
kann. Harald Grauer

Anthropos 111.2016

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2016-1-278

