
ARTIKEL 

Bernhard Pörksen Das Menschenbild der 
Künstlichen Intelligenz 
Ein Gespräch mit Joseph Weizenbaum 

Joseph Weizenbaum, Jahrgang 1923, floh 1936 - als Kind jüdischer 
Eltern - vor den Nationalsozialisten in die USA und studierte später 
Mathematik. Als Assistent an der W ayne U niversity in Detroit begann er, 
sich mit Computern zu beschäftigen, schrieb die Programmiersprache 
Slip, entwarf 1955 das Computersystem für die Bank of America und 
unterrichtete als Gastdozent an der Stanford-U niversity. 1963 wurde 
Weizenbaum Professor für Computerwissenschaft am Massachusetts In­
stitute of Technology (MIT), wo er bis zu seiner Emeritierung im Jahre 
1988 lehrte. Berühmt hat in das Programm Eliza gemacht, das einen 
Psychotherapeuten simuliert, der sich - scheinbar zumindest - um psy­
chologisches Verständnis seines Klienten müht und in seinen Antworten 
und Fragen an einen Psychotherapeuten der Schule von Carl Rogers 
erinnert. Seit dem Vietnamkrieg ist Weizenbaum in der Friedensbewe­
gung aktiv; er gehört zu den Mitbegründern der "Computer Professionals 
for Social Responsibility" und des "Forums der Informatiker für Frieden 
und gesellschaftliche Verantwortung" in der Bundesrepublik 1977 er­
schien sein Hauptwerk Die Macht der Computer und die Ohnmacht der 
Vernunft erstmals in deutscher Sprache: Es behandelt die Auswirkungen 
des Computers auf die menschliche Erfahrungswelt - damals ein neues 
und in seiner Brisanz noch weitgehend unbekanntes Thema. In zwei 
weiteren Büchern (Kurs auf den Eisberg und Wer findet die Computermy­
then?), die aus Gesprächen hervorgegangen sind, macht er auf die enge 
Verbindung von militärischer und computerwissenschaftlicher For­
schung aufmerksam und kritisiert die Protagonisten der Künstlichen 
Intelligenz (KI) vehement. 

Das Modell der Maschine und das Modell des Menschen 

Pörksen: Wer sich mit der Künstlichen Intelligenz befasst, der stößt 
immer wieder auf zwei grundsätzlich unterschiedliche Perspektiven: 
Manche KI-Protagonisten betrachten den Menschen als Modell der Ma­
schine; die Maschinenintelligenz soll, so ihre Vorstellung, eine Imitation 
menschlicher Intelligenz darstellen. Bei einer anderen Gruppe von For­
schern hat der Mensch diese Rolle als ideales Imitationsmodell jedoch 
eingebüßt: Jetzt sind es die Maschinen der Zukunft, die- wie man meint 
- dem Menschen überlegen sein werden. Sie erscheinen als weitgehend 

4 

Communicatio Socialis 33 (2000), Nr. 1: 4–17 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DAS MENSCHENBILD DER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ 

vollkommene, mit einer phantastischen Denkkraft ausgestattete Enti­
täten. Läßt sich rekonstruieren, welcher dieser beiden Forschungs­
stränge am Anfang stand? 

Weizenbaum: Diese beiden Stränge laufen seit den Anfängen der KI­
der berühmten Dartmouth-Konferenz im Jahre 1956 - in irgendeiner 
Form nebeneinander her; auch schon zu Beginn kann man ahnen und 
sehen, dass nicht nur der Mensch als Vorbild und Ideal gilt, sondern dass 
man auch die Maschine als das Muster für das zu bauende Modell be­
greift. Auf der einen Seite findet sich also ein statement wie der Satz von 
Marvin Minsky, der gesagt hat, dass das Gehirn nichts weiter als eine 
Fleischmaschine sei. Im Original: "The brain is merely a meat machine." 
Man muss das wirklich auf englisch zitieren, denn im Englischen gibt es 
zwei Worte für Fleich - meat und flesh. Flesh ist lebendes, ist lebendiges 
Fleisch. Mit meat kann man dagegen machen, was man will, man kann es 
essen, man kann es braten und verbrennen, es handelt sich um etwas 
Totes. In diesem Satz ist allerdings noch der Mensch das Muster; er ist 
es, dessen Intelligenz man nachbauen will. Was hier jedoch mitschwingt, 
ist die Idee, dass dies überhaupt keine Schwierigkeit sein dürfte; denn 
sein zentrales Organ - das Gehirn, das ihn determiniert und charakteri­
siert - sei eben bloß eine Fleischmaschine, nichts weiter. Auf der ande­
ren Seite findet sich das ebenfalls von Marvin Minsky ausgesprochene 
Dogma, Gott sei kein besonders fähiger Ingenieur gewesen und bei dem 
Menschen handele es sich um eine Fehlentwicklung mit vielen über­
flüssigen Schwächen: Er braucht Schlaf, er lernt nur mühsam und vergißt 
wieder; außerdem ist er sterblich. Wir dagegen, so die in der Kr-Gemein­
de schon sehr früh verbreitete Auffassung, können etwas viel Besseres 
und Vollkommeneres erschaffen: Wir bauen das Idealmodell- eine Krea­
tion, die sich zwar noch in manchem am Menschen orientiert, aber die der 
Perfektion doch näherkommt 

Pörksen: Das bedeutet - wenn man diesen Gedanken weiterspinnt -
eigentlich, dass der Mensch aus dieser Perspektive zu einem evolutiven 
Bindeglied zwischen dem Affen und einem ihn übertrumpfenden Maschi­
nenwesen wird. Luc Stells, Kr-Professor an der Freien Universität Brüs­
sel, schlägt vor, dieses Wesen der Zukunft "Homo cyber sapiens" oder 
alternativ "Robot hominidus intelligens" zu nennen. 

Weizenbaum: In eine ähnliche Richtung zielt auch der Vorschlag, den 
Hans Moravec, Leiter des Mobile Robot Labaratory der Carnegie Mellon 
University, in seinem Buch Mind children macht: Er glaubt, das menschli­
che Bewusstsein ließe sich auf einen Roboter herunterladen; und man 
könne und solle es kopieren, um es von seinem notwendig sterblichen 
Körper abzulösen, der als bloßes Vehikel des Geistes gilt. Das Wesentli­
che des Menschen ist, so meint er, Information. Den Körperverachtet er. 

5 https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

Pörksen: Andere Autoren, die Moravec gedanklich nahestehen, nen­
nen den menschlichen Körper ebenso wenig freundlich "ein Stück 
Fleisch", "Brei" oder "Sülze". 

Weizenbaum: So wird eben in dieser Szene geredet. In jedem Fall 
gelten die Roboter der Zukunft aus dieser Perspektive als eine Korrektur 
und Verbesserung der Natur: Moravec behauptet, dass solche Maschinen 
"unsere zivilisatorische Evolution vorantreiben" könnten. Was er will, ist 
den bewussten und steuernden Eingriff in den Prozess der Evolution, den 
er für fehlerhaft hält. Seine Ideen gelten in den USA übrigens nicht als 
Science-fiction oder als bloße Trivialitäten, sondern sie kursieren an den 
Spitzenuniversitäten des Landes. Immerhin ist sein Buch von der Har­
vard U niversity Press veröffentlicht worden. 

Prometheische Scham und prometheischer Stolz 

Pörksen: In dieser Verehrung der Maschine als einer neuen Krone der 
Schöpfung drückt sich, so kann man vermuten, ein Grundgefühl aus, das 
der Philosoph Günther Anders einmal als "prometeische Scham" be­
zeichnet hat: Er meint damit ein Gefühl der Unterlegenheit, so etwas wie 
Hilflosigkeit oder eben Scham angesichts der enormen Qualität der 
selbstentworfenen Maschinen. Teilen Sie die Diagnose von Günther An­
ders? 

Weizenbaum Ganz gewiss gibt es dieses allgemeine psychologische 
Phänomen, dass man sich, wenn man mit einer besonders perfekten 
Leistung konfrontiert wird, unterlegen fühlt und sich für seine eigene 
Schwäche schämt. In diesem Sinne hat Günther Anders recht. 

Pörksen: Marvin Minsky hat ja auch einmal gesagt, die Denkkraft der 
Silizium-Gehirne sei so phantastisch, dass wir- er meinte: die Menschen 
- froh sein könnten, wenn uns die Robter der Zukunft als Haustiere 
behalten. 

W eizenbaum: Aber es geht nicht allein um Scham: Beobachtbar ist 
eine Dialektik der Gefühle, die fast jeder Programmierer kennt. Ein ge­
wisser Stolz bleibt auch dann bestehen, wenn man den Computer aus 
irgendeinem Grund für besser und klüger halten sollte. Denn immerhin 
war man selbst derjenige, der dieses besondere Programm geschrieben 
hat. Auf diese Weise entsteht ein grundsätzliches Paradox: Man schämt 
sich der eigenen Schwäche und ist doch gleichzeitig stolz, dass man ein 
derartig überlegenes Programm zu schreiben und zu erschaffen vermoch­
te. 

Pörksen: Moravec spricht auch von den neuen Robotern - das würde 
für diese These eines gewissen Stolzes sprechen - als seinen "Geistes­
kindern". 

6 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DAS MENSCHENBILD DER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ 

Weizenbaum: Noch etwas anderes ist hier auffällig: Es ist ein Mann, 
der so spricht. Ist das Zufall? Ich glaube nicht, wenn man sich klarmacht, 
dass das Feld der KI von Männern dominiert wird. Mir scheint hier nicht 
nur der Wahn, Gott zu spielen, sondern auch der Neid auf die Frauen und 
ihre Fähigkeit, Kinder zu gebären, als ein treibendes Motiv. Was hier zum 
Ausdruck kommt, würde ich als Uterusneid bezeichnen. 

Pörksen: Sie meinen ein komplementäres Phänomen zu dem von Sig­
mund Freud beschriebenen Penisneid? 

Weizenbaum: Genau. Man tut nun so, als könne man auch Kinder 
hervorbringen - nur sind diese eben, wie man verbreitet, besser und in­
telligenter als jedes menschliche Wesen. 

Pörksen: Aber derartige Behauptungen sind doch vollkommen speku­
lativ. Und auch die Ankündigung von Minsky, wir könnten froh sein, 
wenn uns die Maschinen der Zukunft "als Haustiere behalten", scheint 
angesichts der Roboter, die man bis heute zustandegebracht hat, völlig 
überzogen. Könnte die relative Erfolgslosigkeit der KI-Forschung nicht 
gerade die Quelle eines neuen Selbstbewußtseins sein: Der Mensch sieht, 
was die Maschine alles nicht kann. 

Weizenbaum: Natürlich könnte man, wenn man die unerfüllten Pro­
phezeiungen der KI betrachtet, sagen: Sind wir nicht wunderbar? Sind 
wir nicht großartig? Aber das ist Unsinn? Man sollte die menschliche 
Würde nicht danach bemessen, was eine Maschine kann oder nicht kann 
oder wie gut ein Computer Schach spielt. Der fatale Fehler dieser Form 
des noch humanistisch gemeinten Denkens ist, dass hier die Maschine 
zum Maß für den Menschen wird. Das Vermögen und Unvermögen eines 
Roboters ist doch keine Grundlage zur Bestimmung des menschlichen 
Selbstbewußtseins. 

Die heimliche Anthropologie der technischen Welt 

Pörksen: Für mich stellt sich trotzdem die Frage, ob man die diversen 
Prognosen aus dem Fabelreich der KI eigentlich ernst nehmen sollte. 
Vieles scheint einfach absurd, manches ist aber auch witzig, amüsant 
und anregend: Man wird mit verrückten Wahrnehmungen, schrillen Ide­
en und verblüffenden Gedanken konfrontiert. Nochmals: Muß man die 
Vorstellungen eines Minsky oder Moravec ernst nehmen? 

Weizenbaum: Das sind eigentlich zwei Fragen. Die erste lautet: Muß 
man damit rechnen, dass Menschen tatsächlich derartig überlegene Ma­
schinen herstellen können? Müssen wir uns fürchten, dass derartige 
Roboter tatsächlich eines Tages existieren und wir in der Folge zu ihren 
Haustieren werden? Dazu sage ich: Nein, das müssen wir nicht. Und ich 

7 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

füge hinzu, dass es auch wenig sinnvoll ist, mit diesen Leuten die Proble­
me der technischen Machbarkeit zu debattieren. Das ist ein loosing game, 
ein verlorenes Spiel, das nur neue und vielleicht ebenso unerwünschte 
Entwicklungen anstößt. Die zweite und entscheidende Frage ist aber, ob 
man die Ideen, die hier verbreitet werden, ernstnehmen sollte. Und dazu 
sage ich: Ja, unbedingt! Der Grund ist, dass diese und andere Autoren an 
der Schwelle des Jahrtausends ein äußerst gefährliches Menschenbild 
propagieren. 

Pörksen: Wie sieht dieses Menschenbild aus? 
Weizenbaum: Es basiert auf der Vorstellung, der Mensch sei eine 

Maschine, die man im Prinzip und in naher Zukunft verstehen und ent­
schlüsseln könne, um sie dann entsprechend zu korrigieren und zu ver­
bessern. Das zentrale Dogma dieses Menschenbildes ist die Idee, dass 
jeder Aspekt des Lebens computable sei, dass er sich in berechenbare und 
formalisierbare Vorgänge auflösen ließe. 

Pörksen: Wenn ich richtig verstehe, geht es Ihnen gar nicht primär . 
um die Frage der technischen Realisierbarkeit, sondern um eine Art 
wortlose Ideologie, die mit der technischen Utopie ins Leben tritt. Mar­
shall McLuhan hat wohl etwas sehr Ähnliches gemeint, als er von der 
symbolischen Wirkung von Technik- "the symbolic fall out of technology" -
sprach; Technik lasse, so McLuhan, ein Umfeld und eine Welt von Sym­
bolen entstehen und verändere auf diesem Weg unser menschliches 
Selbstverständnis. 

W eizenbaum: Sollte es tatsächlich möglich sein, derartig intelligente 
Maschinen herzustellen, dann wird dies erst in ferner Zukunft und nach 
vielen weiteren Generationen geschehen. Aber das Menschenbild wird, 
darauf kommt es an, heute geändert - und dies geschieht durchaus mit 
großem Erfolg: Minsky oder Moravec sind ja nicht einfach vom Himmel 
gefallen, sondern sie formulieren ihre Thesen in einer Kultur und in einer 
Zeit, in der man unbedingt an die Naturwissenschaften und die moderne 
Technologie glaubt. 

Pörksen: Nochmals nachgefragt: Was sind die Gefahren eines Men­
schenbildes, das sich an Analogien aus der Welt der Maschinen orien­
tiert? 

Weizenbaum: Wir können aus der Geschichte dieses Jahrhunderts, 
vielleicht des brutalsten Jahrhunderts, lernen, welche entscheidende 
Rolle das Menschenbild in den Verbrechen der Vergangenheit spielte. 
Und wir müssen uns daran erinnern, dass die grausamsten Verbrechen 
möglich wurden, weil die Täter das Menschsein der Opfer leugneten. In 
der NS-Zeit stellte man Juden als Ungeziefer dar- eine Metapher, die den 
Massenmord legitimierte. Heute gewinnt, unterstützt durch die Autorität 
der Naturwissenschaften, die Vorstellung an Substanz und Macht, der 

8 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DAS MENSCHENBILD DER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ 

Mensch sei lediglich eine informationsverarbeitende Maschine, die von 
einem Roboter ersetzt werden könne. Es ist aus dieser Perspektive nur 
konsequent, dass Moravec ganz selbstverständlich von einer "postbiolo­
gischen Gesellschaft" spricht, regiert von Robotern. 

Von den Folgen einer Metapher 

Pörksen: Sie meinen, dass sich Tier- und Maschinenmetaphern äh­
neln? 

Weizenbaum: Genau - und zwar in einer entscheidenden Hinsicht: 
Diese Metaphern vernichten die Ehrfurcht vor dem Menschen; sie lassen 
sein mögliches Ende erträglich erscheinen. Vor dem Ungeziefer und einer 
meat machine müssen wir keinen Respekt mehr haben. Man kann, wenn 
man von solchen Metaphern ausgeht, jede nur vorstellbare Grausamkeit 
verüben. Dies ist in unserem Jahrhundert auf furchtbare Weise bestätigt 
worden. 

Pörksen: Sie haben insbesondere auf das Buch von Hans Moravec 
Mind children sehr wütend reagiert und gesagt, Moravec ziele letztlich auf 
eine ,.Endlösung der Menschheitsfrage". Warum dieser Hinweis auf die 
Verbrechen der Nationalsozialisten? Mir leuchtet ein solcher Analogie­
verweis nicht wirklich ein. 

Weizenbaum: Das mag sein. Aber wir sind alle das Ergebnis unserer 
Geschichte - einer Geschichte, die schon vor unserer Geburt beginnt. 
Was uns prägt, sind die Erfahrungen, die wir machen; was uns 
beeinflußt, ist die gesellschaftliche Situation, in die wir hineingeboren 
werden. Und so ist es nicht verwunderlich, dass gerade mir - vielleicht 
sollte ich in Anführungsstrichen hinzufügen: "einem deutschen Juden" -
diese Analogie einfällt. Ein anderer würde vermutlich etwas anderes be­
merken. 

Pörksen: Trotzdem stellt sich die Frage, worin Ihrer Auffassung nach 
die Gemeinsamkeit zwischen einem nationalsozialistischen Rassenwahn 
und den Phantasien eines KI-Professors besteht? 

Weizenbaum: Natürlich stellt sich Hans Moravec nicht jeden Morgen 
vor den Spiegel und übt den Hitlergruß, das ist nicht der Punkt. Worauf 
ich hinauswill, ist die ungeheure Macht eines inhumanen Menschenbil­
des, das sich wie ein Virus in einer Gesellschaft auszubreiten vermag. Die 
wesentliche Gemeinsmkeit zwischen dem Nationalsozialismus und den 
Ideen eines Hans Moravec liegt, so meine ich, in der Entwürdigung des 
Humanen und der Phantasie eines pedekten neuen Menschen, der um 
jeden Preis geschaffen werden muß; am Schluß dieser Pedektionierung 
ist der Mensch allerdings nicht mehr da; er verschwindet in Moravecs 

9 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

postbiologischer Gesellschaft. Ein humanes Menschenbild muß heute, 
davon bin ich zutiefst überzeugt, gegen die Dominanz der Maschinen­
Metaphern verteidigt werden. 

Pörksen: Tatäschlich ist ja niemand einem von der Maschinen-Meta­
pher bestimmten Menschenbild hilflos ausgeliefert; Menschen empfinden 
doch sehr verschieden, sie agieren und rezipieren als Individuen, sind 
nicht notwendig gefügig gegenüber W ahrnehmungsrastern. 

Weizenbaum: Das sehe ich anders; die Verletzbarkeit des Individu­
ums ist groß. Sie lässt sich leicht durch die Bilder völliger Hingabe, die 
aus der NS-Zeit bekannt sind, belegen. Man denke nur an das Schreien 
und Jubeln und die ekstatischen "Sieg Heil"-Rufe der Deutschen. Men­
schen haben sich ja - gerade in diesem Jahrhundert - mehrfach begei­
stert ausgeliefert, bis es zu spät war und man entsetzt vor den Mas­
sengräbern stand. 

Das Credo der Künstlichen Intelligenz 

Pörksen: Nun sind aber Metaphern aus der Welt der Maschine allge­
genwärtig und waren immer schon da. Sie. stammen noch aus den Zeiten 
der Dampfmaschinen und der Rädchen und Schrauben. Vom Herz reden 
wir als Pumpe; aus einer Sache, die wir betreiben, kann die Luft raus 
sein, eine andere läuft dagegen wie geschmiert. Von Menschen sagen wir, 
sie seien nicht mehr ganz dicht, sie würden durchdrehen, bei ihnen sei 
eine Schraube locker. Mit dem Jahrhundert der Elektrizität stehen wir 
dann plötzlich unter Strom und schalten nicht mehr schnell genug. Es 
brennen Sicherungen durch. Und so weiter. 

Weizenbaum: Faktisch ist das mechanistische Welt- und Menschen­
bild, das uns solche Redewendungen beschert hat, etwa dreihundert Jah­
re alt. Insofern wäre ich sehr vorsichtig mit der Behauptung, derartige 
Metaphern seien immer schon da gewesen. Noch vor wenigen Jahrhun­
derten war für die Menschen Dantes Bild der Hölle und die Vorstellung 
eines Paradieses, in das man Dank eigener Anstrengungen oder der Güte 
Gottes gelangt, Realität. Aber natürlich stimme ich zu, wenn Sie sagen, 
dass Metaphern allgegenwärtig sind; jede Erkenntnis und jeder Versuch, 
etwas zu verstehen, sind - so würde ich sogar behaupten - letztlich 
metaphorischer Natur: Alles, was wir wissen, wissen wir in Form von 
Analogien, Vergleichen und Metaphern. Wenn wir glauben, dass wir et­
was verstehen, so benutzen wir stets das Modell der Analogie, das heißt, 
wir konstruieren Ähnlichkeiten, um etwas Fremdes oder Unbekanntes 
im Rahmen von etwas Vertrautem und Bekannten zu erfassen. 

Pörksen: Könnte man dann nicht Marvin Minskys metaphorische Re-

10 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DAS MENSCHENBILD DER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ 

devonder meat machine ähnlich undramatisch als einen Versuch begrei­
fen, das Gehirn zu verstehen? 

Weizenbaum: Natürlich, aber wenn ich sage, dass das Gehirn nichts 
weiter als eine Fleischmaschine ist, dann ändert sich etwas, und das ist 
entscheidend. Man meint nämlich, es handele sich um eine vollständige, 
umfassende und komplett ausreichende Beschreibung. Meine Kritik be­
zieht sich somit gar nicht auf die jeweilige Analogie oder die einzelne 
Metapher, die in irgendeinem Moment zur Beschreibung des Gehirns 
oder des Menschen verwendet wird. Dies ist in der Tat ein ganz ge­
wöhnlicher und in der Wissenschaftsgeschichte spätestens seit Newton 
nachweisbarer Vorgang. Ich protestiere aber gegen die Behauptung, das 
Gehirn sei nichts weiter als eine Fleischmaschine, der Mensch sei nichts 
weiter als informationsverarbeitendes System. 

Pörksen: Sie protestieren gegen Reduktionismus? 
Weizenbaum: Mich entrüstet und ekelt das Credo der KI-Forschung, 

jeder Aspekt des menschlichen Lebens sei berechenbar und ließe sich 
entschlüsseln. Natürlich verarbeitet der Mensch Informationen. Und 
natürlich haben diese Metaphern als reduktionistische Modelle für die 
wissenschaftliche Arbeit und Erkenntnis ihren enormen Wert. Sie sind 
schlicht notwendig, sie sind brauchbar, um bestimmte Aspekte des 
menschlichen Lebens zu verstehen - aber sie sind eben, und dies gerät 
zunehmend aus dem Blick, Abstraktionen und erfassen nie das Ganze 
und Gesamte. 

Pörksen: Welche andere Sprache oder Form der Beschreibung 
schwebt Ihnen vor? 

Weizenbaum: Ganz spontan gesagt: Ich wäre -hätte ich tatsächlich 
die Autorität, derartige Vorschläge zu machen - in größter Versuchung, 
aus jedem wissenschaftlichen Text Formulierungen wie nichts anderes als 
... zu streichen. Worauf es ankommt, ist, dass Phänomene und Objekte, 
Gefühle und Handlungen immer vielgestaltig sind und sich auf sehr ver­
schiedene Weise charakterisieren lassen. Ihre Bedeutung wird erst in 
einem Kontext offenbar. Um ein einfaches Beispiel zu geben: Was bedeu­
tet es, wenn man eine Hand auf der Schulter spürt? Eine Antwort ist nur 
möglich, wenn ich eine Geschichte erzähle. Nehmen wir einmal an, dass 
diese Geschichte von einem jungen Mann handelt. Er hat sich mit seiner 
Freundin gestritten und sitzt nun zerstreut und traurig in der Bibliothek 
und versucht zu arbeiten. Doch plötzlich spürt er eine Hand auf seiner 
Schulter. Oder nehmen wir an, dass es sich bei diesem jungen Mann um 
einen Verbrecher handelt: Er wird von der Polizei gesucht, sitzt im War­
tesaal eines Bahnhofs - und plötzlich spürt er eine Hand auf der Schulter. 
Was ich damit sagen will? Nie ist etwas für immer und für alle Zeiten 
beschrieben; zu jeder Beschreibung gehört ein bestimmter Kontext. 

11 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

Vom Golem zum Roboter 

Pörksen: Ich möchte - nach unserem kleinen Disput über notwendige 
und gefährliche Metaphern und Redewendungen - nochmals in anderer 
Weise versuchen, Marvin Minsky und Hans Moravec in Schutz zu neh­
men. Man kann ja leicht erkennen, dass auch der Traum von einem 
künstlichen Menschen schon sehr alt ist. Moravec und Minsky erfüllen 
lediglich, so meine These, mit modernen Mitteln die Ziele des Rabbi Löw 
von Prag, der - glaubt man der Legende - einen Golem erschuf; sie folgen 
den Phantasien eines Paracelsus, der danach strebte den Homunculus zu 
schaffen; sie stehen in der Tradition der Automatenmanie, die sich bis in 
das Zeitalter der Aufklärung zurück verfolgen läßt. 

Weizenbaum: Auch Ihre Frage enthält implizit die reduktionistische 
Formel nichts anderes als ... Sie sagen letztlich: Die Träume von Moravec 
und Minsky sind doch nichts anderes als der Traum, der schon die ge­
samte Geschichte der Menschheit hindurch geträumt wurde. Die Tatsa­
che, dass die Pygmalion-Idee so alt ist und sich womöglich bis zu den 
Anfängen der Menschheit zurück verfolgen läßt, ist jedoch kein Beweis 
für die Harmlosigkeit von Moravec und Minsky, sondern belegt einfach 
nur die enorme Machte dieses Traums. Was sich zeigt, ist, dass Ideen, 
auch falsche Ideen, einen gewaltigen Einfluss besitzen. Der Unterschied 
zur Vergangenheit ist allerdings der gegenwärtige Glaube an die moder­
nen Naturwissenschaften: Sie werden es uns, so meint man, in Kürze 
erlauben, den Menschen wirklich zu verstehen, und die Hochleistungs­
computer erscheinen als die richtigen Werkzeuge, um den Pygmalion­
Mythos, den man heute mit besonderer Euphorie und Arroganz vertritt, 
endlich Realität werden zu lassen. 

Pörksen: Sind die Protagonisten der KI wirklich so arrogant und eu­
phorisch? Zunehmend setzt sich doch die deutlich weniger reduktionisti­
sche Denkschule des Konnektionismus durch, die Intelligenz als Emer­
genzphänomen betracht: Man versucht, lernfähige neuronale Netze zu 
bauen, in denen Intelligenz plötzlich entsteht, emergiert. Das Gehirn be­
trachtet man aus dieser Perspektive als ein gigantisches neuronales 
Netzwerk, das auf der Basis zahlreicher Verknüpfungen arbeitet. Inspi­
riert durch die Frühzeit der Kybernetik und geschult an den Modellen der 
Selbstorganisation bekommt damit auch die mögliche Intelligenzleistung 
einer Maschine etwas Geheimnisvolles und unauflösbar Komplexes. 

W eizenbaum: An eine neue Bescheidenheit der Konnektionisten 
glaube ich nicht. Auch Marvin Minsky ist inzwischen umgeschwenkt und 
hat erkannt, dass manche Ansätze aus den Anfängen der KI einfach 
falsch waren, selbst wenn man mit ihnen womöglich spektakuläre Ergeb­
nisse erzielen konnte. Man musste sich eingestehen, dass der Kontext 

12 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DAS MENSCHENBILD DER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ 

eine zentrale Rolle spielt, wenn es um das Verstehen von Sprache geht. 
Man musste erkennen, dass der Körper des Menschen für unsere Art 
Intelligenz sehr entscheidend ist. Und es zeigte sich schließlich, dass es 
wenig Sinn hat, kleinere oder größere Programme herzustellen, die es der 
Maschine erlauben sollen, etwas scheinbar Intelligentes zu tun. Aber 
dieses Eingeständnis von Fehlern hat nicht zu einer anderen Haltung 
oder gar zu einer neuen Demut geführt. Im Gegenteil. Vielmehr wird die 
Einsicht in die eigenen Fehler als riesiger Fortschritt verkauft. Und die 
heimliche Hoffnung, den Menschen eines Tages zu vestehen und ein 
neuronales Netz, das dem Gehirn entspricht, zu bauen, um es dann in 
einem zweiten Schritt doch noch zu entschlüsseln, ist geblieben. 

Pörksen: In Ihrer Kritik an der KI ist spürbar, dass Sie das Leben und 
den Menschen eigentlich für etwas fundamental Geheimnisvolles halten 
und sich wünschen, dass dieses Rätselhafte unserer Existenz anerkannt 
wird. 

Weizenbaum: Die Welt ist voller Geheimnisse - und das Credo der 
KI-Szene, dass alles berechenbar sei, verleugnet das Geheimnis des Le­
bendigen, es erzeugt die Illusion vollständiger Durchschaubarkeit und 
legt nahe, alle Aspekte unserer Existenz seien enträtselbar. Der Glaube 
an Wunder und Mysterium erscheint aus dieser Perspektive lediglich als 
eine besondere Form von Dummheit. Mich verletzt diese Behauptung 
totaler Berechenbarkeit zutiefst. 

Mysterium und Geheimnis 

Pörksen: Schon ziemlich am Schluß Ihres Buches Die Macht der Compu­
ter und die Ohnmacht der Vernunft findet sich eine Szene, die von dieser 
Begegnung mit dem Wunder und dem Geheimnisvollen handelt: "Als 
meine Kinder noch klein waren", so liest man hier, "stand ich zuweilen 
zusammen mit meiner Frau über das Bett gebeugt, in dem sie schliefen. 
Wir sprachen miteinander, ohne zu reden; es war die Wiederholung einer 
Szene, so alt wie die Menschheit selbst. Es ist schon so, wie Ionesco 
einmal seinem Tagebuch anvertraut hat: ,Man kann vieles mit Worten 
ausdrücken, nur nicht die lebendige Wahrheit."' 

Weizenbaum: Meine Auffassung ist in der Tat, dass es etwas Unsag­
bares gibt, eine lebendige Wahrheit, die sich nicht in Worte fassen läßt. 

Pörksen: Ein Mystiker würde in derselben Bedeutung von Gott spre­
chen. 

Weizenbaum: Ich möchte eine kleine Geschichte erzählen. Am MIT 
arbeitete einmal ein episkopallscher Priester, er hieß kurioser Weise 
Scott Paradise. Eines Tages und schon Jahre nachdem wir uns kennen­
gelernt und angefreundet hatten, feierte ich einmal eine kleine Party. 

13 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

Scott Paradise war unter den Gästen. Meine Tochter Naomi sprach mit 
ihm und kam dann ganz erstaunt zu mir. Dein Vater, so hatte Scott 
Paradise zu ihr gesagt, ist ein besonders religiöser Mensch, er ist ein 
Mystiker. 

Pörksen: Hat die Schärfe, mit der Sie gegen die KI-Forschung und die 
Computerisierung des Alltags streiten, demnach einen religiösen Halt? 

Weizenbaum: Naja, es ist nicht meine Absicht, ein Glaubenssystem 
jüdisch-christlicher Herkunft oder eine organisierte Religion zu verteidi­
gen; und ich denke auch nicht, dass es irgendwo oben im Himmel einen 
alten Mann gibt, der, in Bettwäsche gehüllt, das Geschehen in der Welt 
beobachtet, umgeben von blonden Frauen mit Flügeln, die um ihn herum­
fliegen. Aber es hat doch in meinem Leben die Erfahrung des Wunders 
gegeben. Da ist die Erfahrung der Trauer und der Erschütterung, da ist 
die plötzliche Freude am Morgen, da ist die Erfahrung der Liebe zwischen 
Menschen. Nun, ein Wunder ist eben ein Wunder; man kann es nicht 
beschreiben, man müsste ein Künstler sein, um sich ihm anzunähern. 

Pörksen: Gott ist für Sie keine Person - was ist er dann? 
Weizenbaum: Meine Antwort ist sehr einfach: Gott ist Liebe. Seine 

Allmacht und seine Gnade und die anderen Eigenschaften, die wir ihm 
zuschreiben, übersetze ich mir mit dem Wort Liebe. Ein solches 
Verständnis macht auch die Idee der göttlichen Allgegenwart auf einmal 
sinnvoll. Das bedeutet für mich nämlich, dass Gott auch in Auschwitz 
war, denn auch dort gab es Menschen, die versucht haben, aus Liebe zu 
helfen - und wenn diese Hilfe nur darin bestand, dass sie einem anderen 
die Hand auf die Schulter legten, um ihn zu trösten. 

Pörksen: Gibt es Erfahrungen, autobiographische Erlebnisse, von de­
nen Sie berichten mögen? 

Weizenbaum: Als jüdische Kinder im Berlin der 30er Jahre das Gym­
nasium verlassen mussten, schickte man mich - ich war damals zwölf -
auf eine jüdische Knabenschule. Dort hörte ich auf einmal Jiddisch und 
traf zum ersten Mal osteuropäische Juden, die im so genannten Scheu­
nenviertel lebten. Sie waren entsetzlich arm. Ich habe mich damals regel­
recht in einen jüdischen Jungen verliebt, der wirklich in Lumpen und 
Fetzen gekleidet war. Meine Mutter und ich haben versucht, ihm zu 
helfen, und ich habe ihm immer mal wieder ein paar Sachen mitgebracht. 
Es ist die Atmosphäre dieser Begegnung, die mich zutiefst gepägt hat. 
Sie läßt sich am Besten mit dem Wort Liebe beschreiben. 

Pörksen: Die Vordenker eines postbiologischen Zeitalters würden 
sich vermutlich über einen derartigen Respekt vor dem Unsagbaren und 
dem Mysterium der Liebe lustig machen. So schreibt Ma.x Moore, ein 
kaliforniseher Autor und Vordenker der Roboter-Ära: "Religion ist eine 
Kraft, die unserer posthumanen Gesellschaft entgegensteht." 

14 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DAS MENSCHENBILD DER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ 

Weizenbaum: Man macht sich lächerlich in bestimmten Kreisen, si­
cher. Man verbreite Opium für das Volk oder einfach Quatsch, so hört 
man. Zahlreiche moderne Menschen sind überzeugt, dass die Naturwis­
senschaft - im Gegensatz zu einer religiösen Idee - einen festen Boden 
des Wissens bietet. Ich bin da einer ganz anderen Auffassung. Für mich 
ist die Naturwissenschaft lediglich die heute vorherrschende Weltreligi­
on mit Novizen (Studenten), Kirchen und Kathedralen (Universitäten), 
Priestern und Häretikern; auch die Kardinäle (die Nobelpreisträger) und 
ganz bestimmte Rituale, um das Ausmaß der eigenen Hingabe und 
Loyalität zu beweisen, fehlen nicht. Selbst die so genannten Laien glau­
ben einfach - und zwar unabhängig von ihrer alltäglichen Erfahrung. Die 
meisten Menschen sind beispielsweise davon überzeugt, dass sich die 
Erde um die Sonne dreht und nicht umgekehrt. Sie können aber diese 
Annahme nicht beweisen und akzeptieren sie, obwohl sie ihrer all­
täglichen Erfahrung widerspricht: Was sie sehen, ist eine bewegungslose 
Erde und eine sich bewegende Sonne. Und trotzdem vertrauen sie der 
Naturwissenschaft blind und unbegrenzt. Es ist diese quasi religiöse In­
brunst, die den Glauben unterstützt, die Naturwissenschaft werde es 
eines Tages möglich machen mit Hilfe der KI und der Genetik, einen 
künstlichen, einen besseren Menschen zu erschaffen. Und mit jedem 
neuen Triumph der Technik nimmt dieser Glaube weiter zu. 

Die unvermeidliche Individualität des Lebendigen 

Pörksen: Es sind diese Triumphe der Technik und die sich heute bereits 
abzeichnenden Möglichkeiten der Menschenveränderung, die eine ent­
schiedene Antwort auf die Grundfrage der philosophischen Anthropolo­
gie notwendig machen. Sie lautet: Was ist der Mensch? 

Weizenbaum: Ich schlage vor, diese Frage etwas anders zu formulie­
ren- sie könnte auch lauten: Was ist das Wesen des Menschen? Worin 
besteht die fundamentale Differenz zwischen dem Menschen und irgend­
einer Maschine, die sich herstellen läßt? Und worin unterscheidet sich 
der Mensch von einem anderen beliebigen Wesen, das existiert? Es mag 
etwas arrogant klingen, aber meiner Meinung nach ist die Antwort 
äußerst offensichtlich und einfach: Ich werde nicht müde zu wiederholen, 
dass jeder Mensch das Ergebnis seiner persönlichen und individuellen 
Geschichte ist. Er hat seine eigene Biographie, er lebt zu einem bestimm­
ten Zeitpunkt und ist unausweichlich in die ihn umgebende Gesellschaft 
eingebettet. Das heißt, jeder Mensch ist ein Sonderfall. Und wenn wir 
einmal hypothetisch die verrückte Idee für möglich halten, dass es eines 
Tages tatsächlich eine intelligente Maschine geben könnte, die sich wie 

15 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

ein Mensch bewegt und ihm zum Verwechseln ähnlich sieht, dann wird 
diese doch niemals eiti Mensch sein. Denn auch ihre Geschichte ist eine 
andere, sie muß eine andere sein - und sie wird sich deshalb immer von 
einem Menschen unterscheiden. 

Pörksen: Zu rechnen ist wohl vorerst mit einem Mischwesen aus orga­
nischen und anorganischen Anteilen: Schon heute implantieren wir Elek­
tronik in unsere Körper, benützen Herzschrittmacher und diverse Pro­
thesen, tragen selbstverständlich Hörgeräte und lassen uns künstliche 
Hüften und Herzklappen einsetzen. Die Wissenschaftshistorikerin und 
Feministin Donna Haraway hat diese sich anbahnende Verschmelzung 
von Mensch und Maschine in ihrem berühmten Manifest für Cyborgs ge­
feiert und dazu aufgefordert, sie zu genießen und ihre emanzipative Kraft 
zu erkennen. Ihr feministisch inspiriertes Argument ist, etwas zugespitzt 
formuliert, dass durch Verschmelzung von Mensch und Maschine und die 
Entstehung des so genannten Cyborgs auch die Unterscheidung von 
Mann und Frau - das ist die fundamentale Differenz als Basis der Un­
terdrückung - ihre Grundlage verliert. Wenn Wir alle endgültig zu Gy­
borgs werden, dann fehlt die Basis, um die Frau noch als die andere und 
als Unterdrückungsobjekt zu konstituieren. Haraway schreibt: "Daher 
steht die Cyborg-Politik auf dem Rauschen und auf der Versehrnutzung 
und bejubelt die illegitime Verschmelung von Tier und Maschine. Solche 
Verbindungen machen die Frau und den Mann problematisch, sie unter­
graben die Struktur des Begehrens, die imaginierte Macht, die Sprache 
und Gender hervorgebracht hat und unterlaufen damit die Strukturen 
und Reproduktionsweisen westlicher Identität, Natur und Kultur, Spiegel 
und Auge, Knecht und Herr, Körper und Geist." 

Weizenbaum: Das ist gut geschrieben, aber äußerst oberflächlich ge­
dacht. Ein hohes Maß an Naivität, das stelle ich immer wieder fest, ist 
geradezu ein Merkmal der Tiefdenker, die sich mit Themen dieser Art 
beschäftigen. Was mich an den Ideen von Donna Haraway stört? Zum 
einen glaube ich überhaupt nicht, dass der Unterschied zwischen Mann 
und Frau aufgelöst wird. In den meisten Science-fiction-Filmen hat der 
Cyborg sehr wohl ein Geschlecht; und dieses Faktum sollte man nicht 
einfach, wenn man in dieser Weise argumentiert, ignorieren. Zum ande­
ren ist diese kurze Passage, die Sie zitiert haben, ein Beispiel für eine 
andere Art der Fortschrittseuphorie: Man hofft auf die Maschinen als 
Hilfsmittel der Emanzipation, verlagert ein soziales Problem - den ewi­
gen Konflikt zwischen Mann und Frau - ins Technische und behauptet, 
es besitze auch eine technische Lösung. Eine mathematische Gleichung 
kann ich gewiss lösen, aber menschliche und gesellschaftliche Probleme 
werde nie in dieser Weise endgültig und ein für allemal gelöst. 

Pörksen: Aber müssen wir den Maschinen nicht in anderer Hinsicht 

16 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DAS MENSCHENBILD DER KÜNSTLICHEN INTELLIGENZ 

dankbar sein? Der Schriftsteller Peter Glaser wurde einmal von einem 
Fernsehsender dazu aufgefordert, in zehn Sätzen eine Rede an die 
Menschheit zu halten. Sein letzter Satz hat mich beeindruckt. Peter Gla­
serbeendete seine kleine Rede mit der Aufforderung: "Seid freundlich zu 
den Maschinen! " Das heißt für mich, dass die Maschinen womöglich 
nicht als Friedensstifter im Geschlechterkampf in Frage kommen, aber 
sie sind doch Erkenntnishilfen: Sie zwingen uns zur anthropologischen 
Reflexion und deshalb sollten wir ihnen dankbar sein und ihnen freund­
lich begegnen. 

Weizenbaum: Auch mir gefällt dieser Satz, ich verstehe ich aber et­
was anders. Wenn man seine Maschinen nicht verachtet, sondern sie gut 
behandelt, dann entsteht vielleicht auch eine andere Haltung gegenüber 
den Mitmenschen. Das ist nicht notwendiger Weise der Fall, aber im­
merhin möglich, und zumindest bedeutet dieser Satz, dass man über­
haupt freundlich sein sollte - unabhängig davon, ob man es mit einer 
Maschine oder einem anderen Menschen zu tun hat. Dieser Schriftsteller 
sagt: "Seid freundlich zu den Maschinen!" Man könnte auch sagen: "Seid 
freundlich zu der Welt! " 

Dieser Beitrag erscheint im Mai auch in dem von Bemd Flessner herausge­
gebenen Band: Nach dem Menschen. Der Mythos einer zweiten Schöpfung 
und das Entstehen einer posthumanen Kultur. Rombach-V erlag, Freiburg. 

17 https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4 - am 13.01.2026, 07:05:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2000-1-4
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

