4. Der Mensch ist was er isst
oder zum Ursprung der
gastrosophischen Feuerbach-These

GRUNDSATZE EINER PHILOSOPHIE DER ZUKUNFT:
A VENTRE PRINCIPIUM

Mit Ludwig Feuerbach wenden wir uns dem Denker und Autor des wohl meist
zitierten gastrosophischen Satzes zu: »Der Mensch ist, was er isst.« Dabei bleibt
es ganz ungereimt, wieso eine inhaltliche Beschiftigung mit seiner Theorie der
menschlichen Essistenz, die er selbst an einer Stelle als »Gastrologie« bezeichnet',
bis heute ausgeblieben ist. Kaum einer kennt die philosophischen Hintergriinde
dieses verbreiteten Diktums. Fellmann bringt diese Situation treffend auf den
Punkt: »Der Mensch ist, was er isst«. Dieser zur Zeit des Deutschen Idealismus
schockierende Satz von Ludwig Feuerbach hat heute kaum mehr Wert als den
einer Kuriositit.«* Von dem gesamten Werk Feuerbachs hat sich die Rezeption
fast ausschlieflich seiner Religionskritik gewidmet. Auch aktuelle Einfithrungen
in das ganze Werk lassen Feuerbachs Gastrosophie unberiicksichtigt.* Und selbst
noch die vereinzelten Versuche, die sich mit seiner Philosophie der Leiblichkeit
auseinandersetzen, lassen seine wegweisende Gedanken zu einer gastrosophi-
schen Anthropologie unerwihnt.* Viele Einsichten, die sich bei Sokrates, Hippo-
krates, Epikur, Rousseau und spiter bei Nietzsche nur angedeutet finden, werden
von Feuerbach eingehend beschrieben. Und doch, soviel sei vorausgeschickt, ist
auch seine Philosophie der Ernihrung fragmentarisch geblieben.

Der Mensch ist, was er isst — in dieser sprichwortlich gewordenen These kom-
primiert Feuerbach seine radikale Kritik an den anthropologischen Grundpri-

1 | Ludwig Feuerbach, Das Geheimnis des Opfers, 26.

2 | Fellmann, Kulturelle und personale ldentitat, 27.

3 | Vgl. Weckwerth, Feuerbach zur Einfiihrung; Winiger, Feuerbach - Denker der Mensch-
lichkeit.

4 | Vgl. Schmidt, Emanzipatorische Sinnlichkeit; Reitemeyer, Philosophie der Leiblichkeit;
Wahl, Feuerbach und Nietzsche.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

476

Ethik des Essens

missen des philosophischen Denkens von Platon bis Kant und Hegel (dessen
Vorlesungen der junge Querdenker besucht). Unter dem Banner des »Materialis-
mus« gribt Feuerbach den tragenden Siulen der traditionellen Philosophie das
veraltete Fundament ab: Jenen uralten »supranaturalistischen« Idealismus, wel-
cher fiir die Trennung und die Uberhshung der Seele gegeniiber dem Leib, des
Geistes gegeniiber dem Korper, der Vernunft gegentiber der Natur, des Bewusst-
seins gegeniiber dem Sein sorgt. In der 1846 erschienenen Streitschrift Wider den
Dualismus von Leib und Seele, Fleisch und Geist wettert der stiirmische Neuerer
gegen die idealistische Vorstellung, wonach sich die menschliche Wirklichkeit
allein im Geiste abspielt: »Der Leib ist die Existenz des Menschen; den Leib neh-
men, heifdt die Existenz nehmen; wer nicht mehr sinnlich ist, ist nicht mehr.«’
Die Grundsdtze der Philosophie der Zukunft formulieren das Programm einer sys-
tematischen Aufwertung der bislang verachteten Sinnlichkeit, der entwiirdigten
Leiblichkeit des Menschen. »Wenn die alte Philosophie«, so Feuerbach, »zu ihrem
Ausgangspunkt den Satz hatte: Ich bin ein abstraktes, ein nur denkendes Wesen,
der Leib gehort nicht zu meinem Wesen; so beginnt dagegen die neue Philoso-
phie mit dem Satze: Ich bin ein wirkliches, ein sinnliches Wesen; ja der Leib in
seiner Totalitit ist mein Ich, mein Wesen selber. Der alte Philosoph dachte daher
in einem fortwihrenden Widerspruch und Hader mit den Sinnen, um die sinnli-
chen Vorstellungen abzuwehren, die abstrakten Begriffe nicht zu verunreinigen;
der neue Philosoph dagegen denkt im Einklang und Frieden mit den Sinnen.«®
Zum Programm einer emanzipatorischen Sinnlichkeit erldutert Feuerbach wei-
ter, die alte Philosophie gestiinde die Wahrheit der Sinnlichkeit durchaus ein,
aber nur versteckt, »nur begrifflich, nur unbewusst und widerwillig, nur weil sie
musste«. Im Widerspruch zu dieser rationalistischen Verkennung der menschli-
chen Sinnlichkeit anerkennt seine Philosophie »die Wahrheit der Sinnlichkeit mit
Freuden, mit Bewusstsein: sie ist die offenherzig sinnliche Philosophie.« (Ebd.)

Um sich die Radikalitdt dieser neuen Philosophie in ihrem vollen Ausmafl
systematisch zu vergegenwirtigen, ist daran zu erinnern, dass Feuerbachs Zeit-
genossen Karl Marx und Friedrich Engels sie als »eine wirkliche theoretische Re-
volution« erleben. Der junge Marx spricht sich {iber den nachhaltigen Einfluss
des etwas ilteren Feuerbach in hochsten Tonen aus. So verdanke »die positive
Kritik iberhaupt ihre wahre Begriindung den Entdeckungen Feuerbachs. Von
Feuerbach datiert erst die positive humanistische und naturalistische Kritik.
Je gerduschloser, desto sicherer, tiefer, umfangreicher und nachhaltiger ist die
Wirkung der Feuerbachschen Schriften, die einzigen Schriften, seit Hegels Phi-
nomenologie und Logik, worin eine wirkliche theoretische Revolution enthalten
ist.«’

5 | Feuerbach, Wider den Dualismus von Leib und Seele, Fleisch und Geist, 181.
6 | Feuerbach, Grundséatze der Philosophie der Zukunft, § 36.
7 | Marx, Nationalokonomie und Philosophie, 227.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

Begeistert schreibt Marx an anderer Stelle: »Es gibt keinen andern Weg [...]
zur Wahrheit und Freiheit, als durch den Feuer-bach. Der Feuerbach ist das Pur-
gatorium der Gegenwart.«® Auch Engels verleiht seinem (anfinglichen) Enthusi-
asmus gegeniiber Feuerbachs materialistischer Kritik an der idealistischen Phi-
losophie schwunghaften Ausdruck. »Wer hat [...] das Geheimnis des »Systems«
aufgedeckt? Feuerbach. Wer hat die Dialektik der Begriffe, den Gotterkrieg, den
die Philosophen allein kannten, vernichtet? Feuerbach. Wer hat [...] >den Men-
schen« an die Stelle des alten Plunders, auch des >unendlichen Selbstbewusst-
seins< gesetzt? Feuerbach und nur Feuerbach.«’ Bekanntlich verfliichtigt sich
diese ihre anfingliche Begeisterung und geistige Verwandtschaft zur Feuerbachs
Philosophie mit der Zeit — nicht zuletzt wegen ihrer unterschiedlichen Einschit-
zung der Bedeutung der menschlichen Essistenz als Anfangsgrund der Philoso-
phie. So ist es kein Zufall, dass Marx in seinen Feuerbach-Thesen dessen These,
dass der Mensch ist, was er isst, unerwahnt lisst und nicht auf die Idee kommt,
dahingehend eine weitere These aufzustellen. Diese 12. These ad Feuerbach
miisste lauten: Die Philosophen haben das Essen nur verschieden negiert; es kommi
aber darauf an, es besser zu denken.

Wihrend Marx und Engels die kapitalistischen Wirtschaftsprozesse in den
Blick nehmen, ohne jedoch deren eigentlichen (gastrosophischen) Zweck, nim-
lich die Nahrungsproduktion, zu betonen und sich auf die Kritik der politischen
Okonomie zu konzentrieren, ohne einen systematischen Bezug auf bessere Er-
nihrungsverhiltnisse und eine revolutionire kulinarische Lebenspraxis herzu-
stellen, konkretisiert Feuerbach seine neue Philosophie ausdriicklich als eine
Philosophie des Essens. So wird die materialistische Entdeckung der Sinnlichkeit
des Menschen bei ihm iiber die Sinnlichkeit des Essens gedacht. »Sinnlich ist der
berauschende Wein, aber sinnlich ist auch das erniichternde Wasser, sinnlich ist
die Uppigkeit und Schwelgerei eines Alkibiades, aber sinnlich ist auch die Armut
und Barfiiligkeit eines Phokion; sinnlich ist die Génseleberpastete, an der der
Materialist La Mettrie starb, aber sinnlich sind auch die Gerstenkléfle und die
schwarze Suppe spartanischer Enthaltsamkeit.«'

In einer euphorischen Besprechung des gerade erschienenen Buches Lehre
der Nahrungsmittel von Jakob Moleschott, der in einer populdrwissenschaftlichen
Sprache die Resultate der modernen Stoffwechselchemie und Ernihrungsphysio-
logie prisentiert", fithrt Feuerbach zum gastrosophischen Ausgangspunkt seiner
neuen Philosophie aus: »Ich beginne meine Denunziation mit der Philosophie
und behaupte, dass diese Schrift, obgleich sie nur von Essen und Trinken handelt,
den in den Augen unserer supranaturalistischen Scheinkultur niedrigsten Akten,
doch von der hochsten philosophischen Bedeutung und Wichtigkeit ist. Ja, ich

8 | Marx, Luther als Schiedsrichter zwischen Strauf und Feuerbach, 27.
9 | Engels, Die heilige Familie, 7.

10 | Feuerbach, Uber Spiritualismus und Materialismus, 111.

11 | Vgl. Ingensiep, Moleschott.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

477


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

478

Ethik des Essens

gehe weiter und behaupte, dass nur sie die wahren Grundsitze der Philosophie
der Zukunft und Gegenwart enthilt, dass wir in ihr die schwierigsten Probleme
der Philosophie gelost finden.«'?

Entsprechend dieser programmatischen Umwertung der Werte und Neube-
stimmung der traditionellen dualistischen Grundbegriffe der Philosophie werden
die gastrosophischen Grundsitze eines anthropologischen Materialismus entwi-
ckelt. »Was haben sich nicht sonst die Philosophen den Kopf zerbrochen mit der
Frage von dem Bande zwischen dem Leibe und der Seele! [...] Was haben sich
nicht die Philosophen mit der Frage gequilt: Was ist der Anfang der Philosophie?
Ich oder Nicht-Ich, Bewufitsein oder Sein? Oh, ihr Toren, die ihr vor lauter Ver-
wunderung iiber das Ritsel des Anfangs den Mund aufsperrt und doch nicht
seht, dass der offene Mund der Eingang ins Innere der Natur ist, dass die Zihne
schon lingst die Niisse geknackt haben, woriiber ihr noch heute euch vergeb-
lich den Kopf zerbrechtl« Aus dieser gastro-ontologischen Kehre im Seinsdenken
leitet sich eine radikale Forderung auch fiir die Erkenntnistheorie ab. Feuerbach
erkennt: »Damit muss man anfangen zu denken, womit man anfingt zu existie-
ren. Das principium essendi ist auch das principium cognoscendi. Der Anfang der
Existenz ist aber die Erndhrung, die Nahrung also der Anfang der Weisheit. Die
erste Bedingung, dass du etwas in dein Herz und deinen Kopf bringst, ist, dass du
etwas in deinen Magen bringst. >A Jove principium< [von Jupiter der Anfang], hiefd
es sonst, aber jetzt heifit es: >A ventre principium«< [vom Bauch der Anfang].« (Ebd.)

Die Nihe dieser Weisheitslehre zu Epikurs Hedonismus des géttlichen Bau-
ches ist kaum zu iibersehen. Angesichts der fortgesetzten Denunziation und Ver-
unglimpfung der epikureischen Ethik von Seiten der akademischen Philosophen
und anderer Moralhiiter antizipiert Feuerbach auch (wie schon Rumobhr) fiir seine
radikale Kritik und Erneuerung zu erwartende Entriistungen und Vorhaltungen:
»Also ums Essen und Trinken handelt es sich auch bei der Frage von der Idealitit
oder Realitit der Welt?, ruft entriistet der Idealist aus.« Tatsdchlich musste Feuer-
bach die Radikalitit seines Denkens mit dem Verlust eines >guten Rufs< und der
Suspension von seiner universitiren Berufslaufbahn bezahlen. Verstindlicher-
weise schimpft der zu Unrecht Marginalisierte zuriick, indem er die intrigante
Doppelmoral seiner Kollegen blofllegt und attackiert. »Welche Gemeinheit! Wel-
cher VerstoRR gegen die gute Sitte, auf dem Katheder der Philosophie iiber den
Materialismus aus allen Leibeskriften zu schimpfen, dafiir aber am table d "héte
von ganzem Herzen und von ganzer Seele dem Materialismus im gemeinsten
Sinne zu huldigen!«!?

Trotz der Anfeindung und Missachtung durch das Establishment insistiert
Feuerbach unbeirrt auf seiner gastrosophischen Anthropologie der menschlichen
Existenz als sich ernihrendem Wesen: »Das Sein ist eins mit dem Essen; Sein

12 | Feuerbach, Die Naturwissenschaft und die Revolution, 222.
13 | Feuerbach, Uber Spiritualismus und Materialismus, 179.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

heift Essen; was ist, isst und wird gegessen.«!* Die idealistische Bestimmung des
Menschen als einem Subjekt, welchem die Welt als Objekt blof dufderlich gegen-
tibersteht und seiner tatkriftigen Herrschaft als blof§ passive Materie unterwirft,
wird die unzertrennliche, dynamische Einheit von Subjekt und Objekt, Mensch
und Welt in seiner natiirlichen Essistenz entgegengehalten. »Essen ist die subjek-
tive, titige, Gegessenwerden die objektive, leidende Form des Seins, aber beides
unzertrennlich. Erst im Essen erfiillt sich daher der hohle Begriff des Seins«.
(Ebd.)®

Aus der Sicht einer gastrosophischen Anthropologie kommt eine ebenso ele-
mentare wie bis dato unbegriffene Dimension des Menschseins als eines Erfillt-
seins in den Blick: Die Tatsache, dass der Mensch essentiell durch Essen existiert
und dies im Vollsinne des Wortes die substanzielle Wahrheit seines ebenso leib-
lichen wie geistigen Seins ist. Die Essenz der menschlichen Existenz als essendes
Wesen ist die Essistenz. In Feuerbachs Formel ausgedriickt: Der Mensch ist, was
er isst. Aus der Sicht einer Philosophie des Essens beinhaltet dies: Alle gastro-
sophischen Welt- und Selbstbeziige konstituieren die menschliche Essistenz. In
einer Redewendung, die heute nur noch mit Marxens Kritik an Hegels spekula-
tiven Idealismus in Verbindung gebracht wird, fasst Feuerbach seine revolutioni-
re, neue Essistenzphilosophie zusammen: »Die alte Welt stellte den Leib auf den
Kopf, die neue setzt den Kopf auf den Leib; die alte Welt lief} die Materie aus dem
Geiste, die neue i3t den Geist aus der Materie entspringen. Die alte Weltordnung
war eine fantastische und verkehrte, die neue ist eine natur- und ebendeswegen
vernunftgemifle. Die alte Philosophie begann mit dem Denken, sie >wusste nur
die Geister zu vergniigen und lie darum die Menschen ohne Brots, die neue be-
ginnt mit Essen und Trinken.« (Ebd.)

14 | Feuerbach, Die Naturwissenschaft und die Revolution, 222.

15 | Die rationalismuskritische Gastrosophie Feuerbachs nimmt hier grundlegende Ein-
sichten - und einschlagige Formulierungen - von Freuds Metapsychologie des Es-Ich vor-
weg: »Der Mensch steht mit Bewusstsein auf einem unbewussten Grunde; er ist unwillkiir-
lich da, erist ein notwendiges Wesen der Natur. Die Natur wirkt in ihm ohne sein Wollen und
Wissen. Er nennt seinen Leib sein und ist ihm doch absolut fremd; er isst mit Genuss, und
was ihn zum Hunger treibt, ist ein anderes Wesen. Erisst: und doch hat er weder den Grund
noch die Folgen desselben in seiner Gewalt [...] Er muss essen. Er ist in seinem eigenen
Hause ein Fremdling, er hat alle Lasten und Geniisse, Schmerzen und Freuden, ohne doch
Grundeigentiimer, Herr zu sein. Er ist gestellt auf die Spitze einer schwindelnden Anhéhe
- unter ihm ein unbegreiflicher Abgrund. Er weif nicht seinen Anfang, nicht sein Ende. Er
ist eher im Besitz, ohne im Grund des Seins zu sein. Er ist Nicht-Selbst und Selbst. [...] Er
gehort zur Natur: er ist ein notwendiges Produkt. Er steckt tief in ihr.« Vgl. Feuerbach, Die
Naturwissenschaft und die Revolution, 228.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

479


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

480

Ethik des Essens

ZUR FREIHEIT DER MENSCHLICHEN ESSISTENZ UND DIE WAHRE
UNIVERSALITAT DES GESCHMACKSSINNS

Mit der Grundlegung einer gastrosophischen Anthropologie sind entsprechende
konzeptuelle Konsequenzen auch fiir die Moraltheorie und deren Freiheitsbegriff
verbunden. Wihrend die moralphilosophische Tradition die menschliche Freiheit
(des Willens) in dem strikten und kategorischen Gegensatz zur natiirlichen Not-
wendigkeit des Essens und der damit verbundenen leiblichen Bediirfnisse denkt,
widerspricht eine gastrosophische Ethik diesem Dogmatismus. »Ich kann,
macht sich Feuerbach klar, »z.B. von dieser oder jener Speise >abstrahierens, aber
nicht von jeder Speise, nicht von der Speise tiberhaupt; ich muss essen, wenn ich
nicht zugrunde gehen will. Aber diese Notwendigkeit empfinde ich, solange ich
wenigstens noch bei Verstand und Natur bin, nicht im Widerspruch mit meinem
Wesen und Willen; denn ich bin nun einmal ein der Nahrung bediirftiges Wesen.
Ich kann mich nicht ohne dieses Bediirfnis denken, und es fillt mir daher auch
gar nicht ein, meine Freiheit in die Abwesenheit oder Verneinung desselben zu
setzen.«'®

Es gibt eine Freiheit im Essen, nicht vom Essen: Erst wenn man sich klar-
macht, dass der Umstand, aus physischer Notwendigkeit essen zu miissen, den
Menschen durchaus nicht die praktische Freiheit raubt, selbst zu bestimmen und
selbst zu gestalten, was sie essen, gewinnt man einen allgemeinen ethischen Be-
griff der Esskultur als einer humanen Praxis der Freiheit. Insofern besteht die
kulinarische Selbsterfiillung unter anderem darin, »dass ich diese oder jene Spei-
se nicht essen kann, wenn ich sie nicht essen will; dass ich nicht abhingig von
gewissen Speisen, nicht ungliicklich, nicht auRer mir vor Arger bin, wenn ich sie
entbehre; dass ich essen kann, was nur immer in die Sphire, in die Gattung eines
menschlichen Nahrungsmittels fillt.« (Ebd.) Wegen dieses Freiheitsvermogens
ist die menschliche Essistenz gerade nicht gleichzusetzen mit der tierischen Be-
diirfnisbefriedigung. Denn »der Magen des Menschen, so verichtlich wir aufihn
herabblicken, ist kein tierisches, sondern menschliches, weil universales, nicht
auf bestimmte Arten von Nahrungsmitteln eingeschrinktes Wesen. Eben darum
ist der Mensch frei von der Wut der Fressbegierde, mit welcher das Tier tiber seine
Beute herfillt.«”

Der traditionellen Polarisierung zwischen der Vernunft der moralischer Selbst-
bestimmung und dem Essen als animalischem Trieb hilt Feuerbach einen gas-
trosophischen Freiheitsbegrift entgegen, der allererst die sinnliche Sittlichkeit
und Vernunft der menschlichen Essistenz wiirdigt. Mit unausgesprochener An-
spielung auf die platonische Rede vom Hungerbauch als wilden Tier in uns heifst
es in den Grundsitzen der Philosophie der Zukunfi: »Das sittliche und verniinftige
Verhiltnis des Menschen zum Magen besteht daher auch nur darin, denselben

16 | Feuerbach, Uber Spiritualismus und Materialismus, 232.
17 | Feuerbach, Grundsétze der Philosophie der Zukunft, § 53.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

nicht als ein viehisches, sondern menschliches Wesen zu behandeln. Wer mit dem
Magen die Menschheit abschlief3t, den Magen in die Klasse der Tiere versetzt, der
reduziert den Menschen im Essen zur Bestialitit.« (Ebd.) So wenig, wie Feuerbach
der konstruierten Antinomie zwischen einer Freiheit des Willens versus einer Not-
wendigkeit der Erndhrung, zwischen menschlicher Vernunft versus animalischer
Bediirfnisnatur folgt, so sehr argumentiert er dafiir, die Freiheit des Menschen
nicht durch die Gegentiberstellung von Sinnlichkeit und Geistigkeit zu begriinden.
Stattdessen geht es um die anthropologische Einsicht, dass sich die mensch-
liche Freiheit tiber »sein ganzes Wesen« (ebd.) erstreckt und mithin sich das Gute
der Freiheit auch — wie schon bei Epikur — gastrosophisch herleiten lisst. »Darum
sind Hunger und Durst peinliche Empfindungen, Empfindungen des Unwohl-
seins, [...] weil ich ohne Speise und Trank nur ein halber, kein ganzer Mensch
bin.«®® Aufgrund dieser Ganzheitlichkeit ihres Wesens sind den Menschen auch
keine auf bestimmte Bediirfnisse und Reize genetisch oder physiologisch vorpro-
grammierte Triebe und keine natiirlichen Hungergefiihle eigen, vielmehr basieren
ihr Vernunftvermoégen und ihre Wiirde in frei auszubildenden, vergeistigten Sin-
nen. Feuerbach erldutert: »Der Mensch hat nicht den Geruch eines Jagdhundes,
eines Raben; aber nur weil sein Geruch ein alle Arten von Geriichen umfassen-
der, darum freier, gegen besondere Gertiche indifferenter Sinn ist. Wo sich aber
ein Sinn erhebt {iber die Schranke der Partikularitit und seine Gebundenheit an
das Bediirfnis, da erhebt er sich zu selbstindiger, zu theoretischer Bedeutung und
Wiirde: universeller Sinn ist Verstand, universelle Sinnlichkeit Geistigkeit.«'® Dass
diese ganzheitliche Anthropologie zu einer gastrosophischen Phinomenologie des
Geschmackssinns (als eines essthetischen Erkenntnisvermdégens) fithrt, sieht auch
Feuerbach, wenn er notiert: »Selbst die untersten Sinne, Geruch und Geschmack,
erheben sich im Menschen zu geistigen, zu wissenschaftlichen Akten.« (Ebd.)

GEMEINE HAUSMANNSKOST, ALLTAGLICHER FAMILIENTISCH,
OFFENTLICHER FESTSCHMAUS

Der gastrosophische Irrtum und Unverstand der traditionellen Moralphiloso-
phien liegt darin begriindet, dass sie das offenkundig Gute einer verniinftigen
und geschmackvollen Esspraxis fiir ein rein subjektiv Angenehmes ausgeben. Im
deutlichen Gegensatz zu diesem behaupteten subjektiven Relativismus vermag
ein vorurteilsfreier Blick auf die realen Verhiltnisse die normative Kraft des Fak-
tischen zu erfassen, wonach das kulinarische Gliick und der Geschmacksgenuss
durchaus einen allgemeinfihigen Vernunftbegriff hergeben. »Die moralischen
Hyperphysiker haben dem sinnlichen Genuss in aristokratischem Gedankendiin-
kel alles Recht, allen Anteil an moralischer Gesetzgebung abgesprochen, so Feu-

18 | Feuerbach, Spiritualismus und Materialismus, 218.
19 | Feuerbach, Grundséatze der Philosophie der Zukunft, § 53.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

481


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

482

Ethik des Essens

erbach in der unvollendet gebliebenen Studie Zur euddmonistischen Ethik, »weil er
der Allgemeinheit ermangele, nur singulir und partikulir sei; und doch beweist
jeder alltigliche Familientisch, jeder 6ffentliche Festschmaus, wo vielleicht sogar
die in ihren politischen, moralischen und religiésen Meinungen uneinigen Képfe
nur im guten Essen und Trinken einig sind, dass es auch einen gemeinschaft-
lichen Geschmack gibt.«*

Die wesentliche Intersubjektivitit der kulinarischen Erfahrung, die sich Kant
in der transzendentalphilosophischen (bzw. diskursethischen) Idee einer (inter)
subjektiven Allgemeinheit von isthetischen Geschmacksurteilen klarmacht, ent-
nimmt der Materialist Feuerbach, ohne sich auf Kants Philosophie zu berufen,
den unmittelbaren Anschauungen des sensus communis culinarius — der Faktizi-
tit eines gemeinsamen Geschmacksurteils. Der gesellschaftlich vorherrschende
Geschmack bezieht seine intersubjektive Geltung, bezieht die Konventionen und
Konstruktionen seiner Wahrheit »auf die einfachen, notwendigen, allgemeinen,
wenn auch nur, wie alles Menschliche, relativ allgemeinen, volkstiimlichen, landes-
sittlichen Speisen. Wie sind im Genusse und Preise solcher Speisen alle Zungen
und Herzen einstimmigl« (Ebd., 257) Deshalb — dieser Grundgedanke einer gast-
rosophischen Asthetik ist Feuerbach véllig klar — »hat und macht der Geschmack
nicht weniger Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit als die tibrigen Sinne.«*

Zur weiteren Klirung der zwischenmenschlichen Geltungsreichweite und
(ess)kulturellen Objektivitit des guten Geschmacks geben seine Ausfithrungen
eine Anekdote aus der altchinesischen Philosophie wieder. So habe der chine-
sische Philosoph Menzius gesagt, ein berithmter Speisekiinstler namens Y-ya
hitte gewusst, was allgemein munde. Wire aber sein Geschmacksorgan durch
seine Natur von dem der andern Menschen verschieden gewesen wie von dem der
Hunde und Pferde, die nicht mit uns derselben Gattung sind, wie wiirden dann
alle Menschen in Sachen des Geschmacks mit Y-ya tibereinstimmen kénnen? Je-
dermann hitte in Betreff der Gentisse mit Y-ya jedoch denselben Geschmack,
weil der Geschmackssinn bei allen Menschen dhnlich sei. (Vgl. ebd.) Indessen
scheint diese Erlduterung den eigentlichen Punkt einer gastrosophischen Theorie
des Geschmacks als eines wahrheitsfihigen, ndmlich gemeinschaftlichen und
sallgemeinen< Menschensinns nicht zu treffen. Denn die Allgemeinheit des Ge-
schmacks universalisiert sich nicht in dem von Feuerbach mit dieser Anekdote
suggerierten Sinne, dass wirklich allen Menschen das Gleiche schmeckt. Dieses
Argument wiirde weder die kulturelle Relativitit von Geschmacksurteilen noch
die individuelle Subjektivitit der Geschmicker erkliren kénnen. Zwar beinhaltet
der kulturelle Relativismus des guten Geschmacks und der individuelle Subjek-
tivismus der Geschmacker immer, dass manche »von dem Genusse einiger Kir-
schen oder Johannisbeeren tiber und iiber schwellen« und andere wiederum »der
Kuchen ein Brechmittel ist« und wieder andere »Individuen, die sogar das liebe

20 | Feuerbach, Zur Ethik - Der Euddmonismus, 256.
21 | Feuerbach, Spiritualismus und Materialismus, 105.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

heilige Brot nicht essen und vertragen kénnen«. (Ebd., 106) Dieser esskulturelle
Partikularismus des Geschmacks widerlegt aber nicht die gastrosophische Er-
kenntnis, dass kulinarischen Gliicksbegriffen ein gemeinschaftlicher, von vielen
geteilter und fur gut befundener Geschmack zugrunde liegen kann.

Allerdings sieht Feuerbach die Problematik, dass unter gesellschaftlichen
Bedingungen, die einen alltagsethischen und mithin einen geschmacksessthe-
tischen Individualismus erméglichen, die relative Allgemeinheit der geteilten
Geschmacksurteile und Glickserfahrungen jederzeit auch in einen >privatistisch
verwahrlostens, einen nicht allgemeinfihigen und nicht intersubjektiv bewahr-
heiteten Singularismus und Partikularismus verstummen kann. Diesen ge-
schmicklerischen Subjektivismus fithrt er am Beispiel des aristokratischen Ge-
schmacks und Lebensstils aus. »Was tibrigens den Unterschied des Geschmacks
anbetrifft«, stellt Feuerbach fest, »so tritt dieser — und dies ist eine fiir die Sache
des Gliickseligkeitstriebes hochst wichtige Bemerkung — eigentlich erst hervor
auf dem Gebiete der aristokratischen Kochkunst, der Gourmandise.« Denn »wo
der Kaviar oder sonst ein exotisches Reizmittel des Appetites den Anfang macht,
hort der Gemeingeist des Geschmacks auf, wird der Geschmack und mit ihm
die menschliche Gliickseligkeit tiberhaupt >subjektiv<, >partikuldr< und »singulirs,
wozu ihn unsere spekulativen Philosophen ohne Unterscheidung zwischen ex-
quisiter table d "héte und gemeiner Hausmannskost gemacht haben.« (Ebd.)

Indessen ist das Problem der exquisiten table d héte in Geschmacks- und
Gluckbegriffen nicht eigentlich deren exotische Singularitit, worin sich gerade
ein individuell ausgebildeter, aber doch allgemeiner, mit Anderen gemeinschaft-
lich geteilter Lebensstils manifestieren kann. Ein bornierter Partikularismus
und Privatismus des Geschmacks entsteht, wenn die eigenen (vielleicht sogar
mit einigen Anderen geteilten) Wertschitzungen als das allein allgemein Wahre
ausgegeben werden. In diesem Fall gilt, wie Feuerbach feststellt: »Jeder glaubt,
dass, was ihm wohlschmeckt und wohlbekommt, das miisse notwendig auch
den andern wohlschmecken und wohlbekommen, und findet darum den Wider-
spruch der Erfahrung mit dieser seiner Voraussetzung fiir >rein unbegreiflich-.
Ja, der nicht tiber sich selbst hinaus denkende, ohne Kritik und Unterscheidung
von sich auf andere schliefende Mensch wendet das compelle intrare (-Notige
sie, hereinzutreten<) der alleinseligmachenden Kirche auch auf die Speiserchre
an«.?? Diesem verbreiteten Subjektivismus des Geschmacks wie des Gliicks, der
die interkulturelle Alteritit der Geschmicker und Gliickerfiillungen nicht wahr-
haben will, hilt Feuerbach einen gastrosophischen Pluralismus des Guten — des
Wohlgeschmacklichen wie des Wohllebens — entgegen, der die Vielfalt der indi-

22 | Diese dogmatische Notigung zum Essen spirt Feuerbach neben »l&stigen Bitten«
Ubereifriger Gastgeber auch in jener schwarzen Pddagogik »peinlicher Strafen« auf, wenn
die Eltern ihre Kinder und wenn Erzieher ihre Zoglinge, weil sie deren Widerwillen gegen
eine Speise, die vielleicht blof ihre eigene Lieblingsspeise oder eine gesellschaftliche
Norm ist, »dem bdsen Willen oder Eigensinn schuld geben.« (Ebd.)

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

483


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

484

Ethik des Essens

viduellen Esskulturen und Lebensvollziige respektiert, ohne dabei die »gemeine
Hausmannskost« aus dem Auge zu verlieren (ndmlich die diesem Pluralismus
notwendig zugrunde liegende Gemeinschaftlichkeit als einer universellen Vor-
aussetzung dieses Guten).

Miindet die geschmackliche Urteilskraft als Resultat eines allgemeinmensch-
lich gegebenen und gastrosophisch aktivierten Erkenntnis- und Genussvermo-
gens in einem individuell kultivierten, personlichen Sinn, ist die gastrosophische
Individualitit eines kulinarisch-dsthetischen Subjektivismus ein unbestreitbares
Faktum. Insofern leugnet Feuerbach auch nicht, dass es unter allen Sinnen ins-
besondere der Sinn des Geschmacks ist, in welchem sich eine Individualitit aus-
zubilden und kundzutun vermag. So gesehen, hat man dem Geschmackssinn tat-
sichlich zutreffend »das Recht auf Individualitit nicht streitig gemacht, wie der
allgemein anerkannte Satz De gustibus non est disputandum sattsam beweist.«??
Doch die unbestreitbare Wahrheit des individuellen Geschmacksurteils impli-
ziert gerade, dass Kaviar und exotische Reizmittel des Appetites oder Kirschen
und Johannisbeeren, Kuchen und das liebe heilige Brot wie jede andere Speise
die strittigen Objekte eines gemeinschaftlichen Geschmacks sein kénnen, inso-
fern die Individualitit des Urteils sich nicht nur in der Singularitit einer unum-
ginglich subjektiven Beurteilung beweist, sondern auch in einer geteilten und ge-
gliickten Ubereinstimmung (Konvivialitit) mit Anderen dariiber bestehen muss,
dass diese bis auf Weiteres unbestreitbar gut schmecken.

Mithilfe der fir die gastrosophische Ethik zentralen Unterscheidungen zwi-
schen der prinzipiellen Wahrheitsfihigkeit und esskulturellen Objektivitit von
freien und gemeinschaftlichen Geschmacksurteilen einerseits sowie dem pri-
ferenziellen Subjektivismus von privaten Speisevorlieben und dariiber hinaus
dem faktischen Pluralismus und Relativismus interkulturell verschiedener Ge-
schmacksgewohnheiten andererseits nimmt Feuerbach weitere Korrekturen an
den geldufigen Vorurteilen und verkiirzenden Dualismen vor, die dazu beitragen,
den Bereich des Kulinarischen als etwas Unphilosophisches zu diskreditieren.

ERST DAS ESSEN, DANN DIE MORAL - DES ESSENS

Entsprechend wehrt sich Feuerbachs Hedonismus gegen eine rigorose Trennung
der Moral vom Gliick, des sittlich Richtigen vom eudimonistisch Guten, und
nimmt darin aktuelle Diskussionen der philosophischen Moraltheorie vorweg
(von denen bereits im Kontext der kantischen Ethik die Rede war). Wie ein subjek-
tives Wohlgefallen durchaus moralisch gut sein kann, so braucht umgekehrt das
moralisch Richtige nicht nur unangenehme Pflicht sein. Es kann wohlgefillig
sein und eine gute Lust bedeuten und gliicklich machen — wie beispielsweise die

23 | Feuerbach, Uber Spiritualismus und Materialismus, 105.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

gastrosophische Praxis des guten Essens und insbesondere das Gliick gemeinsa-
mer Tafelvergniigen.

In einer bemerkenswerten Passage Zur Ethik — Der Euddmonismus arbeitet
Feuerbach die Amphibolie der Kantschen Moral des Essens, die sich zwischen
didtmoralischer Pflichtlehre und gastrosophischer Gliickslehre bewegt, heraus.
Dort heifdt es: »Die Selbsterhaltung ist nach der Moral, auch nach der kantischen,
eine Pflicht; folglich ist auch das Essen, als ein notwendiges Selbsterhaltungsmit-
tel, Pflicht. Die Moral hat nun, nach Kant, nur die der Pflicht der Selbsterhaltung
entsprechenden Speisen zu ihrem Gegenstande, und Speisen, die zur Selbsterhal-
tung gentigen, sind gute; der Gliickseligkeitstrieb dagegen ist ein Gourmand, er
geht nur auf Speisen, die angenehm sind, die den Gaumen kitzeln, auf Leckerbis-
sen aus, und Kant hat daher recht: Jeder hat seine eigene Gliickseligkeit, d.h. seine
eigenen Leckerbissen und Lieblingsspeisen. Ist denn aber dieser Leckerbissen-
trieb der natur- und pflichtmiflige, der demokratische, populire Gliickseligkeits-
trieb? Stimmen nicht alle Menschen darin tiberein, dass sie vor allem ihren Hun-
ger stillen wollen? Und ist nicht die blofRe Stillung des Hungers auch angenehm?
Ist nur die Triiffelpastete oder Mandeltorte des kantischen Gliickseligkeitstriebes,
nicht auch das trockene Brot der Pflicht ein Leckerbissen, wenn man hungrig ist?
Ist das Brot nicht so gut wie die Torte ein Gegenstand des Gliickseligkeitstriebs?«
(Ebd., 256) Und ist, wie man fortsetzen mdéchte, die Hunger stillende Torte eben-
so wie die sittigende Triiffelpastete nicht die begliickende Pflicht einer Moral des
Genusses?

Feuerbachs Moraltheorie des Gliicks lehrt fiir sich genommen weder das tro-
ckene Brot noch die Mandeltorte oder Triiffelpastete; sie verfihrt formal, indem
sie — ohne inhaltlich vorzugeben, was jeder im einzelnen essen soll und welcher
Leckerbissen individuell goutiert wird — schlichtweg ein allgemein Gutes, nim-
lich das Wohl einer lust- und geschmackvollen Selbsterfiillung (unseres essisten-
ziellen Selbst) aufzeigt, dessen alltiglich verwirklichter, voller Genuss gliicklich
macht. Entgegen der iiblichen und hier auch von Feuerbach vorgetragenen Kant-
Rezeption, entgegen der christlich-asketischen Verachtung des kulinarischen
Genusslebens, entgegen aller eilfertigen Einwinde und essensvergessenen Denk-
gewohnheiten verbindet sich in einer gastrosophischen Lebenskunst Moral mit
Asthetik. Auch diese grundlegende Einsicht einer Ethik des guten Essens macht
sich Feuerbach klar. »Die Moral verdirbt und veriibelt uns nicht [...] den istheti-
schen Geschmack, den Wohlgeschmack an guter geistiger und leiblicher Nah-
rung. Es ist also nicht unmoralisch, Gutes zu essen«. (Ebd.)

Tatsichlich haben die vorangegangenen Ausfithrungen zu Kant gezeigt, dass
er — zumindest ansatzweise — durchaus ein gastrosophisches Zusammenspiel von
Moralitit und Gliickseligkeit, des sittlich Guten mit dem kulinarisch Wohlgefil-
ligen, denkt. Insofern bereitet seine Gastrosophie die revolutiondre Denkungsart
Feuerbachs unterschwellig vor. Dessen hedonistische Ethik reduziert den Men-
schen nicht langer auf »tierische< Funktionen, auf keine Leib-, Lust- oder Bediirf-
nis->Animalitit< und nicht darauf, >nur zu essen, um zu leben«. Feuerbachs Phi-

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

485


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

486

Ethik des Essens

losophie, darin die sokratischen Urspriinge der Gastrosopie weiterentwickelnd,
erklart das gute Essen zu einer ethisch-euddmonistischen Tugend, ohne dieses
Gute vulgir-hedonistisch zum einzigen Lebensinhalt zu verabsolutieren. Entspre-
chend gilt: »Es ist keineswegs unmoralisch, Leckerbissen zu speisen, wenn man
dazu die Mittel hat und dariiber nicht andere Pflichten und Aufgaben versdumt.«
(Ebd.)

Die Asthetik dieser euddmonistischen Ethik beinhaltet einen Standpunkt der
sozialen Gerechtigkeit, welcher fordert, die verfiigbaren Nahrungsmittel und Le-
ckerbissen mit Anderen zu teilen. Auch in diesem gerechtigkeitstheoretischen
Sinne ist es gut, moralisch gut zu essen; »aber unmoralisch ist es, das Gute, das
man sich génnt, anderen zu entziehen oder nicht zu génnen, nur den eigenen,
nicht auch den Gliickseligkeitstrieb der anderen als eine berechtigte Macht theo-
retisch und praktisch anzuerkennen, nicht das Ungliick anderer wie eine Ver-
letzung des eigenen Gliickseligkeitstriebes sich zu Herzen zu nehmen. Titige
Teilnahme an anderer Gliick und Ungliick [...], um woméglich, [...] dem Ubel ab-
zuhelfen — das allein ist Moral.«

Als Beispiel fiir dieses Gerechtigkeitsprinzip fithrt Feuerbach aus, es sei
»unmoralisch, als Familienvater, diesen Genuss nur mir allein mit Ausschlufl
der meinigen oder gar auf Kosten ihres eigenen Nahrungsbediirfnisses zu gon-
nen. Was aber die Moral uns gebietet: uns zu beschrianken in unseren Lebens-
bediirfnissen, wenn sie nur zum Nachteil und Verderber der anderen befriedigt
werden konnen, [...] denn das mit den Seinigen geteilte Stiick trockenen Brotes
schmeckt und bekommt ihm besser als das allein fiir sich genossene, saftigste
Bratenstiick.«** Universalisiert man solche gerechtigkeitstheoretischen Erwigun-
gen, wird deutlich, dass es mit Feuerbachs Philosophie schliefllich moglich ist,
einen weit reichenden Gedanken zu fassen, der zwar schon bei Rousseau nahe
lag, aber doch unbegriffen blieb. Dies betrifft den Gedanken, tiber eine minimale
(negative) Fassung des Menschenrechts auf Nahrung hinaus zu gehen und den
Rechtsbegriff einer staatlichen Versorgung mit blofl quantitativ ausreichendem
Essen durch das volle (positive) Recht auf qualitativ gutes, dem menschlichen
Wohl gemifles Essen zu flankieren. Ein gastrosophischer Begriff des guten Es-
sens erginzt das Grundrecht auf Sittigung (als Freiheit von Hunger) durch den
Gliicksaspekt eines Menschenrechts auf kulinarischen Genuss.

Von diesem moralischen Standpunkt aus fillt es Feuerbach nicht schwer,
sich konzeptuell stirker auf Marx’ Kritik der politischen Okonomie als Ursache
gesellschaftlichen Ubels und entwiirdigenden Hungerelends bzw. entrechteter
Fehlerndhrung zu beziehen und auf den von Marx und Engels vorgetragenen Ein-
wand zu reagieren, sein anthropologischer Materialismus wiirde die sozio-histori-
schen und politisch-6konomischen Bedingungen fiir die praktische Freiheit einer
alltiglichen Verwirklichung menschlichen Gliicks aufler Acht lassen. Tatsich-
lich macht sich Feuerbach daraufhin klar, dass eine »Majoritit des Menschen-

24 | Feuerbach, Zur Ethik - Der Euddmonismus, 256.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

geschlechts« nur von tiglichem Brot leben muss und stellt unter dem Eindruck
seiner Lektiire des wirkungsmaichtigen Werkes seines jiingeren Kollegen kapita-
lismuskritisch fest: »Die Tugend bedarf ebenso gut wie der Kérper Nahrung, Klei-
dung, Licht, Luft, Raum. Wo die Menschen so aufeinander geprefit sind, wie z.B.
in den englischen Fabriken und Arbeitswohnungen, wenn man anders Schwei-
nestille Wohnungen nennen kann, wo ihnen selbst nicht der Sauerstoff der Luft
in zureichender Menge zugeteilt wird — man vergleiche hiertiber die wenigstens
an unbestreitbaren Tatsachen interessanter, aber auch schauerlichster Art reiche
Schrift von K. Marx: Das Kapital — da ist auch der Moral aller Spielraum genom-
men, da ist die Tugend hochstens nur ein Monopol der Herren Fabrikbesitzer, der
Kapitalisten.«*

Als Konsequenz aus dieser Einsicht macht sich der marxistische Gastrosoph
Feuerbach schlieftlich den kritischen Standpunkt einer materialistischen und ka-
pitalismuskritischen Gesellschaftstheorie zueigen: »Wo das zum Leben Notwen-
dige fehlt, da fehlt auch die sittliche Notwendigkeit. Die Grundlage des Lebens
ist auch die Grundlage der Moral. Wo du vor Hunger, vor Elend keinen Stoff im
Leibe hast, da hast du auch in deinem Kopfe, deinem Sinne und Herzen, keinen
Grund und Stoff zur Moral.«* Feuerbachs gastrosophisch fundierter Materialis-
mus beinhaltet eine revolutionire Einsicht, die Marx dann in seinen Thesen zu
Feuerbach leider unerwihnt ldsst, ndmlich »dass die notwendigen Lebensmittel
auch die notwendigen Tugendmittel sind.« (Ebd., 250)

DiE REVOLUTIONAREN KRAFTE DER LEGUMINOSEN

Entgegen den legendiren und weithin bekannten Feuerbach-Thesen von Marx,
insbesondere der 11. Feuerbach-These — wonach die Philosophen die Welt nur
unterschiedlich interpretiert hitten, es aber darauf ankdme, sie zu verindern —,
spielt bereits Feuerbach durchaus mit dem Gedanken einer revolutioniren Verin-
derung der gesellschaftlichen Lebensverhiltnisse und der Verwirklichung einer
besseren Welt. Freilich ganz anders als der Groftheoretiker der proletarischen
Bewegung sie denkt. Niamlich, wie nach den bisherigen Ausfithrungen zu er-
warten, durch eine revolutionire Erndhrungspraxis und >Volkskiiche«. Die gastro-
sophische Feuerbach-These, tiber die Marx nicht nachgedacht hat, die aber als 12.

25 | Diese »marxistische Politisierung« des Feuerbachschen Denkens wird in den spéteren
Jahren von Marx und Engels nicht gebilihrend gewiirdigt. Jedenfalls fallt Engels spéterer
Vorwurf, Feuerbach wiirde keinen kritisch-theoretischen Sinn fiir gesellschaftliche Proble-
me haben, angesichts der zitierten und anderer AuRerungen von Feuerbach zu rigoros aus.
Hier - mit diesem ungastrosophischen Geist - kiindigt sich eine folgenschwere Schwéache
der - darin ihrerseits klassischen deutschen - Philosophie von Engels und Marx. Vgl. En-
gels, Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie, 349ff.
26 | Feuerbach, Zur Ethik - Der Eudamonismus, 249.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

487


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

488

Ethik des Essens

These unbedingt denkbar gewesen und notwendig wire, muss lauten: Die Philo-
sophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kommt aber vor allem darauf
an, sie besser zu essen.

Das revolutionire Potential der Esspraxis soll in das gesellschaftsverindern-
de Programm einer verbesserten Welt — zumindest einer verbesserten Welt des
Essens als einem groflen Faktor des Weltgeschehens — miinden. Ohne ausdriick-
lichen Hinweis setzt Feuerbach mit dieser Programmatik die Reflexionen zu
einer politisch korrekten Kiiche bei Rousseau und Rumohr fort. Und dhnlich wie
bereits der sozialistische Utopist Charles Fourier” realisiert der gastrosophische
Utopist Ludwig Feuerbach die »wichtige ethische und politische Bedeutung der
Lehre von den Nahrungsmitteln«. In diesem auf praktische Gesellschaftsverin-
derung hinwirkenden Kontext entsteht auch sein sicherlich berithmtester Satz.
»Wollt ihr das Volk bessernc, schreibt der gastrosophische Revolutionstheoretiker
Feuerbach, »so gebt ihm statt Deklamationen gegen die Siinde bessere Speisen.
Der Mensch ist, was er isst.«*

Entgegen der geliufigen und gewissermaflen entschirfenden Interpretation
dieses kimpferischen Satzes, die hier eher einen deskriptiven esskultursozio-
logischen oder gastroethnologischen Sinn hineinliest, verbindet Feuerbach mit
seiner Formel urspriinglich einen ethisch-politischen, emanzipatorischen Ge-
danken. Freilich nimmt er selber diesem Satz an revolutionirer Kraft, indem er
den grofiten Antipoden und die wirkungsstirkste Macht einer antirevolutioniren
Gesinnung in einem absurden Gegner ausmacht — in der Kartoffel.

In dem populiren Knollgewichs — als Wurzel eigentlich etwas durchaus Ra-
dikales, legt man den lateinischen Ursprung des Begriffs radix, radices (Wurzel,
Wurzeln) zugrunde — erkennt Feuerbach in der Kartoffelkost, die damals gerade
fir die Armen die einzige oder Uiberwiegende Speise ist, ein »unmenschliches
und naturwidriges Nahrungsmittel«. Sich auf die neusten Erkenntnisse der da-
maligen Ernihrungswissenschaft stiitzend, erldutert er zu den Folgen einer sol-
chen einseitigen Diit: »Was soll man von einem Nahrungsmittel halten, in dem
Eiweifl und Fettbildner gerade im umgekehrten Verhiltnisse von den Eiweifskor-
pern und dem Fett des Blutes vorhanden sind? Mit Fett kann es das Blut und die
Gewebe tiberfiillen; aber wie es das Blut nur drmlich mit Eiweif versorgt, so kann
es den Muskeln keinen Faserstoff und keine Kraft, dem Gehirn weder Eiweif3
noch phosphorhaltiges Fett zufithren«. (Ebd.)

27 | Fouriers kritische Analyse der aufkommenden Industriegesellschaft miindet in der
Utopie eines zukiinftigen, sozialistischen Schlaraffenlandes. Statt in einer Zivilisation,
welche durch Mangel (»Saures«) gekennzeichnet ist, soll den Heranwachsenden in der neu-
en Gesellschaft, die sich durch Uberfluss (»SiiRes«) auszeichnet, die Wahrheit der »Harmo-
nie« zuteil werden durch eine intensive Erndhrungserziehung, vermittelt iiber kulinarische
Debatten und Spiele zu Geschmacksnuancen. Vgl. Onfray, Der Bauch der Philosophen.

28 | Feuerbach, Die Naturwissenschaft und die Revolution, 229.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

In der programmatischen Achtung der Kartoffel weif sich Feuerbach mit gro-
Ren Kopfen wie Leibniz und Goethe in bester Gesellschaft.?? Im gleichen Geiste,
wie flinfzig Jahre spiter die avantgardistische Kiinstlergruppe der italienischen
Futuristen gegen die Nudelkultur als wahre Ursache fiir den sittlich-geistigen
Zerfall ihres Landes kidmpft, sieht der von der modernen Naturwissenschaft und
ihrem physiologistischen Menschenbild naiv begeisterte Feuerbach in der Kar-
toffelstirke gerade nicht die hoch gepriesene Quelle der preuflischen Stirke. Im
Gegenteil soll sie der tragische Grund fiir die unpolitische Schwiche, die allge-
meine Trigheit und die geistlose Untertinigkeit der Deutschen sein, welche — we-
gen ihrer typischen Kartoffeldiit — die historische Chance der 1848er Revolution
nicht zu nutzen gewusst hitten. »Daher auch, so die eigenwillige Analyse der
Ursachen fiir das Scheitern der damaligen Demokratiebewegung, »bei uns der
Sieg der Reaktion, der schmihliche Verlauf und Ausgang unserer sogenannten
Mirzrevolution; denn auch bei uns besteht der grofite Teil des Volks nur durch
und aus Kartoffelstopfern.«*

Gegen dieses Elend ist aber ein Kraut gewachsen, denn ein echtes Potential
an revolutioniren Kriften sieht der futuristische Trophologe greifbar nahe. So
propagiert Feuerbach — den konzeptuellen Formalismus seiner materialen Mo-
raltheorie des Guten ignorierend — das Schlaraffenland der heilbringenden Le-
guminosen. »Ja, es gibt einen Stoff, der der Biirge einer besseren Zukunft ist,
den Keim zu einer neuen, wenn auch langsamen und allmihlichen, aber um so
solidern Revolution enthilt: Es ist der Erbsenstoff. Er zeichnet sich durch seinen
Reichtum an Phosphor aus, das Gehirn aber kann ohne phosphorhaltiges Fett
nicht bestehen, er ist iiberdem ein eiweiflartiger Kérper, und zwar ein solcher, der
nicht nur den Klebergehalt des Brotes, sondern auch den im Fleisch enthaltenen
Faserstoff bedeutend tibertrifft.« (Ebd.) Freilich nimmt sich diese kommunisti-
sche Utopie der erbsen-satten Biuche grotesk aus und klingt weit fantastischer
als die alternative Version — Marxens Hoffnung auf den Aufstand der (schlecht
ernihrten) arbeitenden Massen.

Anders aber als Marx belisst es Feuerbach immerhin nicht dabei, die revolu-
tiondre Praxis ausgerechnet von den armen Arbeitern, also »den armen Schlu-
ckern« (ebd.) zu erwarten, die nicht blof ausgebeutete Produzenten, sondern
auch erbirmlich ausgebeutete Konsumenten, massenhafte Kartoffelstopfer und
Kartoffelopfer oder sonst wie Falsches Essende sind. Sein Manifest der univer-
sellen Gliicksdidt — im Ubrigen ein Tagtraum, dem spiter Hans Jonas und heute
Einige immer noch nachhingen® - richtet sich ausnahmslos an alle und jeden,

29 | Aufdiese skurrile Allianz macht Engelhardt (leider ohne Quellenangabe) aufmerksam:
»Der Philosoph Leibniz ist der Auffassung, das die Kartoffel den Menschen verdumme. In
Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahren (1821) ist ebenfalls vom »unseligen Kartoffelge-
nuss«die Rede.« Vgl. Engelhardt, Erndhrungskonzepte, 58

30 | Feuerbach, Die Naturwissenschaft und die Revolution, 229.

31 | Vgl. Jonas, Das Prinzip Verantwortung; Robbins, Food Revolution.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

489


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

490

Ethik des Essens

mithin an sich selber und seinesgleichen. »Auch wir, die wir unverdienterweise
so gliicklich sind, nicht allein von Kartoffeln zu leben, miissen die Lehre der Nah-
rungsmittel zu unserer Richtschnur nehmen, wenn wir einen guten Grund zu
einer neuen Revolution legen wollen. Die Diit ist die Basis der Weisheit und Tu-
gend, der minnlichen, muskelkriftigen, nervenstarken Tugend; aber ohne Weis-
heit und Tugend gedeiht keine Revolution.« (Ebd., 230)

Bemerkenswerterweise bietet die Philosophiegeschichte keinerlei Auskiinfte
uiber die Weisheit und Tugend Feuerbachs eigener Kiiche und des Bauches dieses
Philosophen. Vermutlich aber wiirde sich, wiisste man mehr dariiber, nur der
Verdacht erhirten, dass hier kein kulinarischer Praktiker oder Praxist spricht,
und dass die vertretene politische Ethik und Lebenskunst des guten Essens ent-
gegen des eigenen Anspruchs nicht mehr ist als eine gut gemeinte Schreibtisch-
idee. Jedenfalls taucht auch bei Feuerbach das fundamentale Defizit der minn-
lichen Vordenker einer gastrosophischen Ethik auf, nimlich (und mit Ausnahme
von Rumohr) keine eigene Kiichenerfahrung, keine eigene Weisheit der kulina-
rischen Praxis und keine alltagspraktische Kenntnis der Kochkunst ausgebildet,
nicht die ganze Fiille des guten Essens gelebt zu haben. Lassen wir es auf diesen
enttduschenden Feststellungen beruhen und wenden uns einem anderen und
ergiebigeren Aspekt von Feuerbachs Philosophie zu — seinem gastrosophischen
Naturverstindnis.

MENSCHWERDUNG DER NATUR

Fur Feuerbach impliziert die Einsicht, dass das menschliche Sein wesentlich ein
Ernihrt-Sein ist, eine naturphilosophische Dimension. An dem essistenziellen
Wesen des Menschen tritt hervor, dass er ein Teil der Natur ist und natiirliches
Sein inkarniert. Wihrend sich Hippokrates, wie sich herausstellte, diese Erkennt-
nis unter medizinwissenschaftlichen Gesichtspunkten klarmacht, verknupft
Feuerbach seine gastrosophische Ethik mit den Ansitzen zu einer 6kologischen
Anthropologie, und vertieft damit sowohl die hippokratischen als auch die sok-
ratischen und rousseauischen Uberlegungen zu einem gastrosophischen Natur-
begriff. Wenn die Nahrung fiir den Menschen der reale »Anfang der Weisheit«
ist, »so ist notwendig auch der objektiv begriindete Anfang, die wahre Basis der
Philosophie, die Natur.«*?

Wihrend die anthropologischen Beschreibungen dieses Mensch-Natur-Meta-
bolismus im historischen Materialismus von Marx die Arbeit, d.h. das Natur-be-
arbeitende Verhiltnis des Menschen ins Zentrum riicken, setzt Feuerbachs na-
turalistische Anthropologie, wie er selbst seine Okologie bezeichnet, auch hier
beim Essen an, d.h. beim Natur-kultivierenden Verhiltnis des Menschen. Was
auf der einen Seite die gesellschaftliche Praxis einer 6konomischen Naturaneig-

32 | Feuerbach, Uber den »Anfang der Philosophie¢, 69.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

nung ist, ist auf der anderen Seite die Erndhrungspraxis einer agronomischen
Naturvermenschlichung bzw. einer gastronomischen Natureinverleibung. Wie
bereits Sokrates’ und Hippokrates’ Kritik des spekulativen Naturbegriffs der tra-
ditionellen Metaphysik, ebenso begreift Feuerbach seine Gastrosophie als prakti-
sche Naturphilosophie. Thr geht es darum, sich nicht in die Spekulationen einer
theoretischen Naturbetrachtung zu verwickeln: Eine praktisch-philosophische
Naturwissenschaft leitet in gastrosophischer Hinsicht ihre erkenntnistheoreti-
schen Primissen aus der umweltlichen Lebenspraxis des Essens her. Eine solche
Naturphilosophie ist objektiv, in dem leiblich-sinnlichen Anthropomorphismus
eines metabolischen Naturverhiltnisses, begriindet. Die alte und blof8 spekulativ
behauptete Metaphysik, die Feuerbach in systematischer Gestalt durch Hegels
Weltgeist-Metaphysik vertreten sieht (und die sich am eindringlichsten in Hegels
idealistischer Ernidhrungslehre widerspiegelt®®), wird durch eine neue und objek-
tiv begriindete, gastrosophische Metaphysik des Menschen als essistenziellem
Naturwesen abgelost. Am deutlichsten erfasst Marx die wissenschaftstheoreti-
schen Konsequenzen des Grundgedankens von Feuerbachs postmetaphysischen
Metaphysik der Naturwissenschaft, wenn er notiert: »Die Sinnlichkeit (siehe Feu-
erbach) muf die Basis aller Wissenschaft sein.« Aus ihr folgt ein anthropogener
Naturbegriff, bei dem »der Mensch der unmittelbare Gegenstand der Naturwis-
senschaft ist.« Weiter heiflt es dazu bei Marx: »Die gesellschaftliche Wirklichkeit
der Natur und die menschliche Naturwissenschaft oder die natiirliche Wissen-
schaft vom Menschen sind identische Ausdriicke.«**

Der Mensch ist verkorperte Natur, beleibte Umwelt. Aber die metaphysische
Erkenntnis, dass »das Ich beleibt« ist »heift aber nichts anderes als: das Ich ist
nicht nur ein Aktivum, sondern auch Passivum.« (Ebd., 72) Zu dieser Passivitit
des essistenziellen Seins wird ergdnzt. »Der wesentlichste, der urspriinglichs-
te, der notwendig mit dem Ich verkniipfte Gegensatz des Ich ist — der Leib, das
Fleisch. [...] Ja, das Fleisch oder, wenn ihr lieber wollt, der Leib, hat nicht nur eine
naturhistorische oder empirisch-psychologische, er hat wesentlich eine metaphy-
sische Bedeutung. Denn was ist der Leib anderes als die Passivitit des Ich?« (Ebd.,
74) Freilich handelt es sich bei dieser Leibphilosophie nicht um einen Riickfall
Feuerbachs in das klassische dualistische Leibverstindnis, dessen spekulativen
Pramissen gerade auf der Verachtung des Leibes und mithin auf der Entwertung
der menschlichen Essistenz als blofy kérperlich-animalischer Funktion basie-
ren. Alfred Schmidt charakterisiert Feuerbachs anthropologischen Materialis-

33 | Hegels Erndhrungslehre zufolge (sie hétte eine eigene Untersuchung verdient) wird
das Gegessene, »die Materie« als »das Andere« des Selbst, im Einverleibungsprozess vom
Selbst absolut »assimiliert« - dem Subjekt gleichgemacht, ohne dass das Gegessene ir-
gendeine nennenswerte Macht (physische Wirkkraft) iiber dasselbe hétte. Vgl. Hegel, En-
zyklopéadie der philosophischen Wissenschaften, Il, § 357-365.

34 | Marx, Nationalokonomie und Philosophie, 245f.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

491


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

492

Ethik des Essens

mus treffend als »Metaphysik auf induktiver Basis«.* Denn eine gastrosophische
Metaphysik des Leibes ist tropho-ontologisch begriindet. Diese tropho-ontologi-
sche Grundlage bezieht Feuerbach auf die Erkenntnis der Passivitit einer leiblich-
physischen Inkarnation der einverleibten Umwelt (Natur-Nahrung).>

Ausgeriistet mit seiner neuen Leibphilosophie, zieht sein anthropologischer
Materialismus gegen den Idealismus der »alten Philosophie« zu Felde. Deren
»Spiritualismus« und »Supranaturalismus« verabsolutiere das »spekulative Ich«
zu einem »nur aus sich selbst alles schépfenden Ich«¥, welches sich von der Na-
tur als »das Andere« und »Nicht-Ich« distanziere. In dieser Vorstellung stehe der
Mensch als »Subjekt« der Welt dual als »Objekt« seines Denkens und Tuns, seiner
Macht und Herrlichkeit gegeniiber. Diesem absoluten, leiblosen und unberiihr-
ten Ich-subjekt hilt die neue Anthropologie die besagte Passivitit der sinnlichen,
sich ernihrenden, verkorperten Leiblichkeit des Ich-esse entgegen: »Allein das
Ich ist keineswegs »durch sich selbst« als solches, sondern durch sich als leibliches
Wesen«. (Ebd., 73) Daher sei es »falsch, diese Passivitit des Ich aus seiner Akti-
vitdt ableiten oder als Aktivitit darstellen zu wollen.« (Ebd., 72) Diese naturphi-
losophische Bestimmung des Leibseins des Menschen und seiner »Wahrheit«®
nimmt die Grundeinsicht der phinomenologischen Leibphilosophie vorweg, wie
sie spiter von Merleau-Ponty und anderen Autoren entwickelt wird.

METAPHYSIK DES PORGSEN ICHS, VORGANG DES OBJEKTS

Der entscheidende Punkt der wenig beachteten gastrosophischen Anthropologie
Feuerbachs ist der Gedanke der porésen Natur des Menschen — seiner physisch-
sinnlichen und leiblich-metabolischen Offenheit zur Welt. Im Anschluss an die
Feststellung, dass Leibsein In-der-Welt-sein heifit, notiert Feuerbach, dass das Ich
durch den Leib zur Welt »offen« sei und fiigt hinzu: »Soviel Sinne — soviel Poren,
soviel BloRen. Der Leib ist nichts anderes als das pordse Ich.«* Die gastrosophi-

35 | Schmidt, Emanzipatorische Sinnlichkeit, 51.

36 | Die methodische Bedeutung eines solchen gastrosophischen Metaphysikbegriffs ba-
siert, wie gesagt (siehe I1.2), auf dem induktiven Verfahren, die allgemeine Wirklichkeit
der trophischen Anthropogenie aus empirischen (Bio-)Indikatoren zu rekonstruieren an-
statt, wie im Falle der klassischen Metaphysik, eine Natur des Menschen hypothetisch zu
postulieren.

37 | Feuerbach, Uber den»Anfang der Philosophies, 73.

38 | Feuerbach héltdie Einheit und physische Ganzheitlichkeit von Leib und Seele als »Wahr-
heit des Leibes« dem Hegelschen Spiritualismus« entgegen, dem umgekehrt »der Leib keine,
die Seele alle Wahrheit« sei. Vgl. Feuerbach, Uber Spiritualismus und Materialismus, 192.
39 | Feuerbach, Uber den »Anfang der Philosophie:, 73; Feuerbach, Spiritualismus und
Materialismus, 216.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

sche Anthropologie des weltoffenen Leibseins basiert auf der Umweltlichkeit des
porésen Ichs als bloRem Naturwesen und Umweltleib.

Es wurde zurecht darauf hingewiesen, dass sich Feuerbach mit der anthro-
pologischen Charakterisierung des Menschen als weltoffenem Wesen zwar zum
scharfsinnigen Vordenker einer zentralen Erkenntnis sowie eines grundlegenden
Begriffs der Philosophischen Anthropologie gemacht hat, die iiber ein halbes
Jahrhundert spiter dann von Helmuth Plessner und Max Scheler entworfen wird,
dennoch aber seine praktische Anthropologie nicht in dem Kanon dieser philo-
sophischen Tradition einzureihen sei.*’ Tatsichlich dient Feuerbach die Erkennt-
nis der weltoffenen Porositit unseres Kérpers nicht zur Wesensbestimmung des
Menschen im Sinne einer biologistischen Abgrenzung gegeniiber anderen Lebe-
wesen (wie beispielsweise Plessners Konzept der exzentrischen Positionalitit oder
die Annahme einer existenziellen Entbundenheit vom Organischen, wie Sche-
ler den anthropologischen Begriff der Weltoffenheit in seinem Hauptwerk Die
Stellung des Menschen im Kosmos postuliert). Mit der Rede von der Porositit des
leiblichen Wesens des Menschen versucht Feuerbach das >sinnliches, physische
Ich in seiner umweltlichen Passivitit als nattirlich Seiendes empirisch-induktiv
zu erfassen. Denn zu sagen, dass das menschliche Ich in seiner Weltoffenheit
ein Passivum ist, driicke »in Wahrheit nichts anderes aus als das unfreiwillige
Gesetztsein des Ich von Seiten des Objekts«.*

Der Gedanke vom Vorrang des Objektes, den Feuerbach Adorno vermacht®,
dezentriert die Hierarchie in der Verhiltnisbestimmung von Subjekt und Ob-
jekt, Mensch und Natur, wie sie die alte rationalistische Anthropologie mit ihrer
Konstruktion eines absolut gesetzten, alles Sein nur aus dem eigenen Geist
schopfenden, autophagen Ich denkt. Wenn, wie eine gastrosophische Anthropo-
logie aufzeigt, Nahrung und Essen die real metaphysischen Anfangsgriinde des
menschlichen Seins sind und Menschwerdung tiber die tigliche Einverleibung
von Natur geschieht, dann ist die Natur nicht das Andere des Ichs. Vielmehr ist
das essende Ich als Leib dieses Andere; die Identitit von Subjekt und Objekt, von
Menschsein und Umweltsein steht fiir das wesensmifige Einssein der Mdhre
mit mir, der Moéhre als meiner zweiten Natur. »Weil das, was ich esse, was ich
trinke, selbst mein »zweites Ich¢, mein anderes Geschlecht, meines Wesens ist,
wie ich umgekehrt seines Wesens bin. So ist das trinkbare Wasser, das Wasser als
moglicher Bestandteil des Blutes, menschliches Wasser, menschliches Wesen«.”

Das naturgastrosophische Verstindnis der wesentlichen Porositit des Ichs be-
inhaltet daher statt einer religiosen und mysteriésen, die empirische und leicht
verifizierbare Lehre eines Transsubstanziationsgeschehens, wonach der Mensch
»auch in dem pflanzlichen und tierischen Eiweifs und den iibrigen zum mensch-

40 | Vgl. Schmidt, Emanzipatorische Sinnlichkeit, 31.

41 | Feuerbach, Uber den Anfang der Philosophie, 70.
42 | Vgl. Schmidt, Emanzipatorische Sinnlichkeit, 122.
43 | Feuerbach, Spiritualismus und Materialismus, 218.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

493


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

494

Ethik des Essens

lichen Wohlsein unentbehrlichen Nahrungsstoffen Menschenfleisch genief3t«.**
Aufgrund der metaphysischen Verwandtschaft der Pflanzen und Tiere, der Biu-
me und Weinstécke mit dem Menschen verwandeln sich diese kostbaren Natur-
wesen als »Menschenfleisch in Brot und tierisches Fleisch, [als] Menschenblut in
das >Blut des Weinstocks, des Olbaumss, in Wasser, Milch und Honig oder noch
andere Sifte«. (Ebd.) Feuerbachs Formel, dass der Mensch ist, was er isst, besagt
daher auch: Der Mensch ist in seinem zweiten Ich das kostbare Andere — in der
Wohlgestalt der Pflanzen und der Tiere, des Weinstocks und des Weizenfeldes,
die ihm sein Menschsein schenken, insofern sie sich ihm als Speise opfern.®

GASTROSOPHISCHE RELIGIONSKRITIK UND URSPRUNG
DER GOTTER SPEISE

Wir miissen nun sehen, wie Feuerbachs naturphilosophisch begriindete und hier
unter dem gastrosophischen Gesichtspunkt rekonstruierte Anthropologie ihre
Analyse des essistenziellen Naturverhiltnisses weiter vertieft. Dazu sind seine re-
ligionskritischen Studien heranzuziehen. Sie werden uns insoweit beschiftigen,
wie sie zu einem Verstindnis des gastrotheologischen Wesens der Religion als
einer von sich selbst entfremdeten Gastrosophie beitragen. Uber den religionskri-
tischen Umweg des antiken bzw. des christlichen Mythos vom Gott-Essen dienen
sie letztlich der Aufklirung der wahrhaft gottlichen Kunst, gut und menschen-
wiirdig zu essen. Feuerbach stellt zwei Urspriinge der Religion heraus: Einen
existenziellen Ursprung, welcher die daseinsphilosophisch aufzuklirenden Hin-
tergriinde der menschlichen Religiositit liefert; dartiber hinaus wird ein essisten-
zieller Ursprung der Religion angenommen, welcher die naturphilosophischen
Hintergriinde derselben verstindlich macht.

Die Analyse zum Wesen der Religion gelangt zu der Erkenntnis, dass ein meta-
physisches »Abhingigkeitsgefithl des Menschen« ein zentraler Grund fiir die Ent-
stehung von Religionen sei. (Ebd.) Die Religiositit dieses Abhingigkeitsgefiihls,
als eines Gefiihls oder Bewusstseins des Menschen, dass er nicht sich selbst seine
Existenz verdankt, »liegt dem Menschen so nahe als das Licht dem Auge, die Luft
der Lunge, die Speise dem Magen«. (Ebd.) Der Grund dieser metaphysischen Ab-

44 | Feuerbach, Das Geheimnis des Opfers, 48.

45 | Obschon Feuerbach &hnlich wie der Umweltanthropologe Hippokrates keine ge-
schlossene und ausgearbeitete Metaphysik des menschlichen Umwelt-Seins liefert, er-
wéhnt er neben der Nahrung mit weiteren Elementen wie Luft, Licht, Wasser doch solche
systematischen Faktoren des Umwelteinflusses, welche uns sténdig durchstrémen und
deren Substrat wir zu unserem Ich beleiben bzw. in unserem physischen Zustand wol oder
iibel verkorpern. Anders gesagt: »Vor allem bin ich ein nicht ohne Licht, ohne Luft, ohne
Wasser, ohne Erde, ohne Speise existierendes, ein von Natur abhéngiges Wesen.« Vgl. Feu-
erbach, Das Wesen der Religion, 4.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

hingigkeit, also das, wovon der Mensch abhingig ist und sich abhingig fiihlt, ist
dem Religionsphilosophen zufolge »urspriinglich nichts anderes als die Natur«.
(Ebd.) Die duflere Natur, hier verstanden nicht als das Andere im Sinne eines
Nicht-Ichs, sondern als selbsttitiges und tibermichtiges Objekt-Subjekt, das gibt
und nimmt. »Nur der Wechsel der Natur macht den Menschen unsicher, demti-
tig, religis. Es ist ungewiss, ob das Wetter mir morgen zu meinem Unternehmen
glinstig ist, ungewiss, ob ich ernte, was ich sie; ich kann also nicht auf die Gaben
der Natur wie auf einen schuldigen Tribut oder eine unausbleibliche Folge rech-
nen und pochen. Wo aber die mathematische Gewissheit ausgeht, da hebt — selbst
heutigentags noch in schwachen Kopfen — die Theologie an.« (Ebd., 32)

Dem theistischen Gemiit und Bewusstsein offenbart sich das géttliche Wesen
in der Natur. Feuerbach erldutert weiter: »Das gottliche Wesen, das sich in der
Natur offenbart, ist nichts anderes als die Natur selbst, die sich dem Menschen
als ein gottliches Wesen offenbart, darstellt und aufdringt.« (Ebd., 9) In Wahrheit,
also religionskritisch, griindet die Existenz der Natur nicht, wie der Theismus
glaubt, auf der Existenz Gottes, vielmehr kommt eine materialistische Anthropo-
logie zu einem umgekehrten Ergebnis. »Die Existenz Gottes oder vielmehr der
Glaube an seine Existenz griindet sich nur auf die Existenz der Natur.« (Ebd.,
11) Aber das gottgliubige Gefiihl will es anders und entfremdet den Menschen
von dessen urspriinglichem, metaphysischem Naturverstindnis. Er verkehrt die
anthropologische Abhingigkeit von den Opfergaben der Natur in das Konstrukt
einer allmichtigen, iibernatiirlichen Gottheit und >pervertiert« damit das natur-
religiGse Selbstverhiltnis des Menschen zu sich. Alles erscheint dann umgekehrt,
von den Fiissen auf den Kopf gestellt, so dass »Gott das michtigste oder vielmehr
allmichtige Wesen scheint — d.h., er vermag, was der Mensch nicht vermag, was
vielmehr die menschlichen Krifte unendlich tibersteigt und daher dem Men-
schen das demiitigende Gefiihl seiner Beschrinktheit, Ohnmacht und Nichtig-
keit einfloRt.« (Ebd., 12)

Mit diesem demiitigen Gefiihl der Beschrinktheit, Ohnmacht und Nichtig-
keit sind bereits die existenziellen Motive der menschlichen Religiositit angespro-
chen. So entspringt angesichts der Grunderfahrung der Elendigkeit der eigenen
Welt die »Sehnsucht nach einer besseren Welt«. Die »Miserabilititen des mensch-
lichen Lebens«, seine Mingel und unablissige Bediirftigkeit, sein Leid und Ubel,
seine Hinfilligkeit und Sterblichkeit — all dieses Ungute lassen den menschlichen
Wunsch auf Erfiillung des Bediirfnisses nach Gliick und Wohlergehen entstehen,
dem Wunsch nach einem besseren Leben. »Der Wunsch ist der Ursprung der
Gétter, der Wunsch der Ursprung, das Grundwesen, das Prinzip der Religion.«*
Gegenstand und Inhalt des religiosen Wunsches ist das, was Gegenstand und
Inhalt menschlicher Zwecke und Bediirfnisse seines »Gliickseligkeitstriebes« ist.
So kulminiert Feuerbachs Religionsphilosophie in der Erkenntnis, dass das wah-

46 | Feuerbach, Theogonie nach den Quellen des klassischen, hebrdischen und christli-
chen Altertums, 189.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

495


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

496

Ethik des Essens

re Wesen der Religion und »der einzige Gott des Menschen der Mensch selbst«
ist.¥

Der gottgliubige Mensch wiinscht sich ein besseres Leben und beten einen
Gott an, der fiir den unerfiillten Gliickseligkeitswunsch gut geheiffen wird. »Se-
ligkeit und Gottheit ist ein. [...] Oder vielmehr: Die Gottheit ist eine Vorstellung,
deren Wahrheit und Wirklichkeit nur die Seligkeit ist. Soweit das Verlangen der
Seligkeit geht, soweit — nicht weiter — geht die Vorstellung der Gottheit. Wer keine
iibernatiirlichen Wiinsche mehr hat, der hat auch keine iibernatiirlichen Wesen
mehr.«*® Aber das theistische Gemiit, der gliubige Mensch wihnt, dass die Er-
fullung seiner Wiinsche nicht in seiner Gewalt ist und sein Wille nicht die Macht
hat, sich zu verwirklichen. So schliefit sich der Gotteskreis: »Allein was mein
Leib, meine Kraft iiberhaupt nicht vermag, das vermag eben der Wunsch selbst.
Was ich verlange, wiinsche, das bezaubere, begeistere ich durch meine Wiinsche.
[...] Das heif3t: Die Menschen sind die wiinschenden, die Gotter die wunscherfiil-
lenden Wesen.« (Ebd., 37)

In diesen fehlgeleiteten, sich selbst fremden, utopischen Energien sieht der
Religionskritiker die anthropologischen Wurzeln der menschlichen Religiositit.
Die Glaubenssysteme sublimieren die »Sehnsucht nach einer besseren Welt, und
diese Sehnsucht regt sich in allen Menschen, selbst die rohsten, irreligiésesten
Seelen verraten sie widerwillig durch ihre Unzufriedenheit mit dieser Welt, als
in welcher kein reines Gliick zu finden.« Diese Gedanken werden durch gesell-
schaftstheoretische Uberlegungen erginzt: »Vom politischen und sozialen Stand-
punkt aus betrachtet, griindet sich die Religion, griindet sich Gott nur auf die
Schlechtigkeit der Menschen oder menschlichen Zustinde und Verhiltnisse.
Weil [...] es iiberhaupt soviel Widerspruch, Ubel und Elend im menschlichen Le-
ben gibt, darum muss ein Himmel, darum ein Gott sein. Aber noch mehr und
groferes Elend der Menschen kommt von den Menschen selbst. Nur auf dem
Mangel der menschlichen Gerechtigkeit, Liebe und Weisheit beruht also die Not-
wendigkeit und Existenz Gottes; Gott ist, was sich Menschen nicht sind — wenigs-
tens nicht alle, wenigstens nicht immer —, aber sein sollen — und an sich auch sein
kénnen«. (Ebd., 98)

In ihrer radikalen Kritik des religiésen Glaubens geht es dieser Philosophie
darum, dass das Gliick eines besseren Lebens nicht durch jene blofle Verheiflung
eines ewigen Lebens, welche sich erst nach unserem jetzigen erfiillen soll, ewig
vertagt wird, sondern das Géttliche noch in diesem Leben eingelést wird. Und das
gerade weil die Notwendigkeit und Existenz Gottes nur auf einer mangelhaften
Gerechtigkeit, Liebe und Weisheit der Menschen beruht. In den Heidelberger Vor-
lesungen lisst Feuerbach seine Horer Unerhortes wissen: »Das Christentum hat
sich die Erfiillung der unerfiillbaren Wiinsche des Menschen zum Ziel gesetzt,
aber eben deswegen die erreichbaren Wiinsche des Menschen aufler acht gelas-

47 | Feuerbach, Heidelberger Vorlesungen, 150.
48 | Feuerbach, Das Wesen der Religion, 78.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

sen; es hat den Menschen durch die Verheiffung des ewigen Lebens um das zeit-
liche Leben, durch das Vertrauen auf Gottes Hilfe um das Vertrauen zu seinen
eigenen Kriften, durch den Glauben an ein besseres Leben im Himmel um den
Glauben an ein besseres Leben auf Erden und das Bestreben, ein solches zu ver-
wirklichen, gebracht.«*

Den Gliubigen und den Theologen dient die Hoffnung auf ein besseres Leben
blof als Trostungsmittel, um uns das gegenwirtige Dasein in seinen Schlechtig-
keiten und Verfehlungen ertragen zu lassen, um uns dem unveranderlichen Los
der Dinge gefiigig zu machen.>® Im absoluten Gegensatz zu der religiosen Selbst-
entfremdung und spirituellen Jenseitsorientierung gibt der philosophische Athe-
ismus »der Natur und Menschheit die Bedeutung, die Wiirde wieder, die ihr der
Theismus genommen hat«. (Ebd., 148) Der religionskritische Humanismus fasst
den an sich schlichten, aber dafiir im wahrsten Sinne unglaublichen Gedanken,
dass die Beseitigung himmelschreiender Ungerechtigkeiten und Ubel einerseits
und die Erfiillung eines gegliickten, besseren Lebens andererseits bei entspre-
chenden politischen, sozialen und individuellen Verinderungen und realen Taten
in diesem Leben volle Wirklichkeit werden kénnen. »Wenn die Aufhebung nichts
weiter als eine leere, inhalt- und erfolglose Verneinung wire«, fithrt Feuerbach re-
stimierend aus, »so wire es besser oder doch gleichgiiltig, ob man es stehen oder
fallen lief3e. Allein die Verneinung des Jenseits hat die Bejahung des Diesseits zur
Folge; die Aufhebung eines besseren Lebens im Himmel schliefit die Forderung
in sich: es soll, es muss besser werden auf der Erde; sie verwandelt die bessere Zu-
kunft aus dem Gegenstand eines miifligen, tatenlosen Glaubens in einen Gegen-
stand der Pflicht, der menschlichen Selbsttitigkeit.«’® Und er setzt mit empha-
tisch-revolutionirem Ton fort. »Wenn wir nicht mehr ein besseres Leben glauben,
sondern wollen, [...] so werden wir auch ein besseres Leben schaffen«.

49 | Feuerbach, Heidelberger Vorlesungen, 145f.

50 | Die betrachtlichen Folgen und Nebenwirkung dieses Trostungsmittel werden vorge-
rechnet: »Dafiir nimmt Gott die Siinden der Menschen auf sich; er ist ihr Stellvertreter; er
liberhebt sie der Pflicht, das selbst einander zu sein, was er an ihrer Statt ist; denn wenn ein
Wesen ist, welches die Ubel wiedergutmacht, die ich anderen zufiige oder wenigstens im
Vertrauen auf die gottliche Entschadigung bestehen lasse, warum soll ich aus meinen Mit-
teln diese Ubel aufheben? Gottist der Trost der Not, aber auch die Sicherheit des Uberflus-
ses, das Almosen der Darbenden, aber auch die Hypothek der Wucherer, der Zufluchtsort
der Unrecht Leidenden, aber auch der Ruhesitz der Unrecht Tuenden, mdgen sie nun direkt
oder indirekt, mit Unrecht oder von Rechts wegen anderen Unrecht tun. Allerdings ist die
Religion hochst trostlich fiir mich, aber héchst untrastlich fiir andere, denn sie lehrt mich,
nicht nur meine eigenen Leiden, sondern auch die Leiden anderer mit christlicher Geduld
zu ertragen, zumal wenn ich den christlichen Glauben habe, dass die Ubel und Leiden der
Menschen Schickungen, Willensbestimmungen Gottes sind«. Vgl. Feuerbach, Das Wesen
der Religion, 98f.

51 | Feuerbach, Aus den Heidelberger Vorlesungen liber»das Wesen der Religion¢, 148.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

497


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

498

Ethik des Essens

Aber um dieses zu wollen und zu schaffen, »miissen wir an die Stelle des
Gottesglauben den Glauben des Menschen an sich, an seine Kraft setzen, den
Glauben, dass das Schicksal der Menschheit nicht von einem Wesen aufler oder
tiber ihr, sondern von ihr selbst abhingt«. Darin kommt noch einmal in aller
Deutlichkeit der (sokratische) Grundgedanke von Feuerbachs dialektischer und
emanzipatorischer Religionskritik zum Ausdruck. Danach ist der einzige Gott
und Wohltiter des Menschen der Mensch selbst — und folglich muss der Mensch,
wenn er ist, was er isst, wie ein Gott essen, um wahrhaft gut oder menschenwiir-
dig zu sein.

DAs GEHEIMNIS DES SPEISEOPFERS

Die Frage nach dem wahren Sinn des religiosen Speiseopfers, der Feuerbach auf
den Grund geht, fuhrt schlieRlich zu jener Stelle, wo der Begriff der Gastrotheolo-
gie entsteht. Denn die religionsphilosophischen Hintergriinde der Speiseopfer er-
moglicht es, »sogleich einen Gegenstand der Gastrologie (Lehre vom Magen, vom
Gaumen) zu einem Gegenstand der Theologie, freilich damit auch einen Gegen-
stand der Theologie zu einem Gegenstand der Gastrologie« zu machen.>? Mithilfe
dieser Klarstellung des Zusammenhangs von Theologie und Gastrologie unter-
nimmt Feuerbach am Beispiel der kultischen Praktik des Opfermahls gleichsam
eine religionskritische Fallstudie fiir seine gastrosophische Anthropologie, die
weit reichende Implikationen fiir eine Ethik des guten Essens beinhaltet.
Vorzugsweise an der griechischen Mythologie — obschon auch Hinweise zu
anderen Kulturen, wie z.B. der indischen Religion und ihrer Philosophie herge-
stellt werden — verdeutlicht Feuerbach die eminente Bedeutung des Essens in der
religiésen Opferpraxis. Allerdings wird nicht an die spirlichen, von Xenophons
Sokrates entwickelten Ansitze zu einer gastrosophischen Theorie des Speiseop-
fers und Gaia-Denkens angekniipft. (Siehe I1.1)** Vielmehr erinnert Feuerbach im
Rekurs auf Homer daran, dass die antike Mythologie den Unterschied zwischen
Menschen und Goéttern durch ihre unterschiedlichen Ernihrungsweisen ver-
anschaulicht. So leben Gétter gottlich, weil sie Ambrosia und Nektar geniefien,
wihrend die sterblichen Menschen von den Friichten der Erde zehren miissen.>*

52 | Feuerbach, Das Geheimnis des Opfers, 26.

53 | Das gastrosophische Geheimnis des griechischen Speiseopfers liftet Burkert: »Am
besten sind wir iber das»Olympische Speiseopfer« unterrichtet. Es erschien bereits einem
Hesiod verwirrend. Die Schenkelknochen, der Schwanz, das Fett und die Gallenblase wer-
den fiirdie Gotter«verbrannt, zu dessen Ehren das Opfer stattfindet, wahrend eine fromme
Gemeinde praktisch den ganzen Rest sich einverleibt. Verraterisch ist der Ausdruck »mit
Opfern und Wohlleben« bei Herodot.« Vgl. Burkert, Griechische Tragddie und Opferritual,
20.

54 | Feuerbach, Das Geheimnis des Opfers, 29.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

Die Differenz zwischen der Gétter Speise und der Menschen Kost beinhaltet eine
folgenreiche Konsequenz: Weil sich die »das Korn der Demeter essenden Sterb-
lichen«, wie Homer formuliert, von den Gewichsen und Gestalten aus dem Reich
der Natur zu erndhren haben, miuissen sie — als der traurigen Bedingung ihrer
irdischen Essistenz — aus dem To6ten anderen Lebens ihre eigene Lebenskraft
schépfen. Thr physisches Dasein verstrickt sie in einen »nutritiven Schuldzusam-
menhang« (H. Béhme), der sie zu einer essistenziellen Anthropodizee verdammt.

Im fundamentalen Unterschied zu dieser >Erbsiinde< erquicken sich die
Gotter an einer unschuldigen Kost, ihrem himmlischen Manna und Ambrosia,
weshalb in den grofRen mythischen Erzihlungen der griechischen Antike das
Goldene Zeitalter bzw. der jiidisch-christlichen Religion der paradiesische Zu-
stand des Garten Edens als eine Epoche beschrieben wird, wihrend der das Men-
schengeschlecht an der schuldlosen Tafelgemeinschaft und dem bedenkenlosen
Festmahl der Gotter teilhatte. Dementsprechend ist der Verlust des Golden Zeit-
alters bzw. die Vertreibung aus dem Paradies gleichbedeutend mit dem Zwang
zur alimentiren Selbststindigkeit und Abhingigkeit, unter der unabwendbaren
Last und Schuld, anderes Leben zu opfern, um das eigene Leben zu erhalten. So
hingt das religiose Phantasma einer vergotterten Unsterblichkeit auch unmittel-
bar mit deren géttlichen Erndhrungsweise zusammen, fiir die kein Leben ge-
opfert werden muss. Mit Verweis auf Homer schreibt Feuerbach: »In der Ilias
heiflt es ausdriicklich: >Nicht essen die Gétter Brot, noch trinken sie funkelnden
Wein, deswegen haben sie kein Blut und heifRen Unsterbliche.« Sie essen Ambro-
sia; Ambrosia aber bedeutet nach den Alten unsterbliche Speise, nach den Neu-
eren ist es ein Substantiv und bedeutet schlechtweg Unsterblichkeit. Gott ist, was
er isst; er isst Ambrosia, d.h. also Unsterblichkeit oder unsterbliche Speise, also
ist er ein Unsterblicher, ein Gott«. (Ebd., 28) Der alles beherrschende Wunsch
des Menschen, Gott nahe zu sein und Gott werden zu wollen, lisst sich auch
auf den Wunsch zuriickfithren, wie die Gétter gottlich gut zu leben und géttlich
gut zu essen, nimlich zu leben und zu essen, ohne den Tod anderen Lebens zu
verschulden und ohne Sterbliches und Gestorbenes verkérpern zu miissen. Der
gastrotheologische Weg, sich tiber das Essen den Géttern »anzuniherns, sieht vor,
sich ihnen durch Speiseopfer wohlgefillig zu machen. Das »Geheimnis des Op-
fers« entdeckt Feuerbach in ebendiesem Zusammenhang, weil »opfern heifdt, die
Gotter speisen.« (Ebd., 35)

Als religionsphinomenologischer Hintergrund des Speiseopfers lisst sich die
rituelle Dankerweisung anfithren. Einer bangen Dankbarkeit gegeniiber den er-
wiinschten Gaben der Natur, deren Vorkommen, Ertragsmenge, Qualitit etc. nie
vollstindig sicher und kontrollierbar sind. Diese stets ungewissen Gaben »von
unendlich vielen und guten Speisen, welche die Natur dem Menschen gewihrt,
deutet der theistische Mensch als Bekundung der »unendlichen Giite ihres
Schopfers«. (Ebd., 35) Das wohltitige Geschenk der Naturgaben ist ein wesent-
licher Grund der religiésen Opferpraxis und nicht weniger Grund auch fiir die
vielfiltigen Ausprigungen von Erntedankfeiern und Fruchtbarkeitskulten. Das

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

499


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

500

Ethik des Essens

Opfern dient dazu, »die Gétter zu verséhnen, d.h. freundlich und wohlgesinnt
gegen den Menschen zu machen.« (Ebd., 36) Die liturgische Dankerweisung z.B.
durch die Opferung von Speisen besteht demnach in der zeremoniellen Gegen-
gabe.” Das Speiseopfer soll den Géttern seligen Genuss bereiten. »Das Bediirfnis
der Speisen hat der Mensch fiir sich selbst, aber den Genuss derselben teilt er mit
den Géttern. Hunger und Durst leiden ist menschlich, aber Hunger und Durst
stillen ist géttlich. [...] Also haben sie auch vom Essen und Trinken nur das Gute,
nur den seligen Genuss, nicht die traurigen Vorbedingungen«. (Ebd., 31)

Indessen soll gerade das Speiseopfer diese traurigen Vorbedingungen der
Nahrungserzeugung — das Toten, die reale Opferung der Natur fiir die Kiiche
des Menschen — wiedergutmachen. Feuerbach deckt diese List der religiésen
Opfergabe als das Geheimnis des Opfers auf. Denn zumindest das Opfermahl
der christlichen Religion gibt nichts Wirkliches wieder. Es macht gegeniiber dem
wirklichen Speiseopfer, dem geopferten Guten der Natur, den verspeisten Pflan-
zen und Tieren etc. nichts gut, was dem Opfer wohltite. Reduziert sich schlief-
lich das religiése Opfermahl auf ein Tischgebet oder eucharistische Reden, geht
die Gegengabe in der trostlichen Untatigkeit eines blofen Gedenkens Gottes voll-
stindig verloren. »Statt durch Selbsttitigkeit, durch Kultur, durch eigenen Ver-
stand, wird durch das Gebet an den allmichtigen Gott« nur Dank gesagt.*®

So enthiillt sich das blofl Gott danksagende (gastrosophisch untitige) Tisch-
gebet als eine scheinheilige Dankerweisung des Menschen. Thr Gedenken Gottes,
ihr Gottglauben macht den realen Gegenstand des Dankes vergessen. Das Tisch-
gebet oder das rituelle Speiseopfer treten an die Stelle einer wirklichen Gegenga-
be, einer realen Gutmachung der Schuld am Speiseopfer durch eine entsprechend
gute, >huldvolle< Esskultur. Feuerbach reformuliert die christliche Gastrotheolo-
gie in eine gastrosophische Ethik, deren Tischsegen einer schlichten, essistenziel-
len Wohl-Bedachtheit gilt. »Denke daher bei jedem Bissen Brot, der dich von der
Qual des Hungers erl6st, bei jedem Schlucke Wein, der dein Herz erfreut, an den
Gott, der dir diese wohltitigen Gaben gespendet — an den Menschen!«*’

Und wie der unerdenklichen Anzahl von wohltitigen Produzenten — Bauern-
opfern®® — und Mitwirkenden der weltumspannenden Nahrungskette, die fiir
unser tiglich Brot und all die geniefbaren Nahrungsmittel und Speisen sorgen,
ebenso gilt es insgesamt der gebenden Natur zu gedenken, deren >Fleisch< und
>Blut« fiir uns geopfert wird. Auch dieses unglaubliche Speiseopfer spricht eine
gastrosophische Eucharistie heilig: »Aber vergifd nicht tiber die Dankbarkeit gegen
den Menschen die Dankbarkeit gegen die Natur! Vergif? nicht, dass der Wein das

55 | Walter Burkert bestatigt in seiner Studie zum Ursprung des Opfers bei den Griechen
vieles von Feuerbach, ohne sich allerdings auf ihn zu beziehen. Vgl. Burkert, Griechische
Tragddie und Opferritual.

56 | Feuerbach, Heidelberger Vorlesungen iber>das Wesen der Religion, 121.

57 | Feuerbach, Das Wesen des Christentums, 410.

58 | Vgl. Rieger, Bauernopfer - Das Elend der europdischen Agrarpolitik.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

Blut der Pflanze und das Mehl das Fleisch der Pflanze ist, welches dem Wohle dei-
ner Existenz geopfert wird! Vergifd nicht, dass die Pflanze dir das Wesen der Natur
versinnbildlicht, die sich selbstlos dir zum Genusse hingibt! Vergif also nicht den
Dank, den du der natiirlichen Qualitit des Brotes und Weines schuldest!« (Ebd.)
Feuerbachs Analyse des religiésen Opfermahls findet iiber den Umweg einer
religionskritischen Aufklirung der Gastrotheologie Anschluss an den Gedanken-
gang einer gastrosophischen Sozial- und Naturethik. Einer gastrosophischen Um-
weltethik gemif — darin entwickelt Feuerbachs den sokratischen Gaia-Ansatz fort
— entkommt die Menschheit nur dadurch dem nutritiven Schuldzusammenhang
und nihert sich nur so einem schuldlosen, géttlichen Essen an, indem sie aus
Dankbarkeit gegentiber den geopferten Gaben der Natur eine verantwortungs-
volle und schuldbewusste, entschuldigende Gegengabe kultiviert. In der naturge-
rechten (Agri-)Kultur eines guten Essens — eines Nahrungsgeschehens, welches
die geopferten Lebewesen gut speist, indem diese Kultur des Menschen ihren
Speiseopfern deren eigenen Wohl gemif gute Lebensbedingungen gewihrt und
gut zu essen gibt — gibt der Welt-schaffende Mensch wie ein Gott, isst er gottlich
und dem Menschen als ebenso géttlichen wie natiirlichen Wesen und Weltweisen
wiirdig. Wihrend im (religionskritisch aufgeklarten) Bezugsrahmen einer Gas-
trotheologie die religiose Opfergabe nur symbolische Speise gibt, bestiinde ein
gastrosophischer Opferkult darin, der Natur, d.h. der verzehrten Umwelt, Pflan-
zen, Tiere, Landschaften, Gewisser etc. ein moglichst gutes Leben zu geben; sie
wohlleben zu lassen, ihre wohlnatiirliche Selbsttitigkeit zu gewihrleisten und ihr
eigentiimliches Selbstsein zu hegen und pflegen, d.h. zu kultivieren, anstatt sie
in toto einer undankbaren und unheilvollen Verwertungslogik zu unterwerfen. —
Die erforderliche Klirung, die dieser Ansatz einer gastrosophischen Naturethik
in vielen Punkten bedarf, tibersteigt indessen den Bezugsrahmen von Feuerbachs
Philosophie; bleibt uns an dieser Stelle wenigstens eine kleine Extrabeilage.

EXTRABEILAGE: TECHNOKRATISCHE GOTZENDAMMERUNG

Feuerbachs Religionsphilosophie entdeckt den Wunsch des Menschen,
Gott nahe zu sein — Gott werden zu wollen —, auch in der technokra-
tischen Vorstellung einer gottgleichen Erschaffung der Welt durch den
Menschen. Dieser supranaturalistische Wille zur totalen Naturbeherr-
schung ist im alttestamentlichen Schépfungsmythos des jiidisch-christ-
lichen Glaubens, von dem bereits kurz die Rede war (siehe 1.3), am aus-
geprigtesten artikuliert. Feuerbach kommentiert dazu: »Wo sich der
Mensch mit Wille und Verstand tiber die Natur erhebt, Supranaturalist
wird, da wird auch Gott ein supranaturalistisches Wesen. Wo sich der
Mensch zum Herrscher aufwirft >tiber die Fische im Meer und iiber
die Vogel unter dem Himmel und tiber das Vieh und iiber die ganze
Erde und iiber alles Gewiirm, das auf Erden kriechet¢, da ist ihm die

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

501


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

502 Ethik des Essens

Herrschaft iiber die Natur die héchste Vorstellung, das hochste Wesen,
der Gegenstand seiner Verehrung, seiner Religion daher der Herr und
Schopfer der Natur, denn eine notwendige Folge der Voraussetzung
vielmehr der Herrschaft ist die Schopfung. [...] Erst in der Schopfung
also bewahrheitet, verwirklicht, erschépft sich die Herrschaft.«>® Mit der
Analyse des ideologischen Zusammenhangs zwischen dem christlichen
Weltbild und dem menschlichen Herrschaftsanspruch iiber die natiir-
liche Umwelt klirt Feuerbach eine ideengeschichtlich und kulturhisto-
risch mafigebliche (wenn nicht sogar die mafigeblichste) Voraussetzung
fur ein rein instrumentelles Naturverstindnis auf und arbeitet die kul-
turelle (ideologische) Grundlage fiir die riicksichtslose Naturausbeutung
der westlichen Zivilisation heraus.

Innerhalb der naturphilosophischen Diskussionen und 6koethischen
Selbstverstindigungsprozesse der letzten Jahrzehnte wurde auf diese
Problematik vielfach eingegangen. Ausfithrlich werden die religions-
geschichtlichen Hintergriinde von Meyer-Abich herausgearbeitet. Sei-
ne Rekonstruktionen der griechischen, babylonischen, germanischen,
judisch-christlichen Mythologie bzw. Theologie bestitigen Feuerbachs
Befunde. »Fiir das Geltungsbediirfnis des modernen Menschen, resii-
miert Meyer-Abich, »gibt es weder in der griechischen noch in der baby-
lonischen Mythologie irgendein Vorbild. Wie dort gehéren auch spiter in
der germanischen Edda sowohl die Gétter wie die Menschen zur Theo-
kosmogonie der Natur, und die Menschen erheben keinerlei Anspriiche
auf einen besonderen Status gegeniiber der natiirlichen Mitwelt. Im
Alten Testament ist dies anders. Hier gibt es einmal den erdenfremden
Schopfer, dem die Welt duflerlich ist, der also zwar an ihrem Schicksal
Anteil nimmt, es aber nicht selber teilt, und zum andern den Anspruch
des Menschen, ein Ebenbild dieses Gottes zu sein. Damit verbinden sich
der Herrschaftsanspruch des Menschen gegeniiber der natiirlichen Mit-
welt und der Gedanke der Verfluchung der ganzen Natur anldfllich des
menschlichen >Siindenfalls<.«®

Diese religios (judisch-christlich) legitimierte und schliefllich populari-
sierte Naturbeherrschung keimt in der Neuzeit auf und bildet die ideo-
logische Grundlage fiir die Uberheblichkeit der westlichen Menschheit,
sich als »interplanetarischer Eroberer« aufzufithren und miindet, wie

59 | Feuerbach, Das Wesen der Religion, 49; in Abgrenzung zum Supranaturalismus des
christlichen Herrschaftsdenkens stellt Feuerbach fiir die heidnische Religiositat klar: »Die
Gotter der Heiden waren wohl auch schon Herren der Natur, aber keine Schopfer derselben,
darum nur konstitutionelle, beschrénkte, in bestimmte Grenzen eingeschlossene, nicht
absolute Monarchen der Natur, d.h. die Heiden waren noch nicht absolute, unbedingte,
radikale Supranaturalisten.«

60 | Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie, 452.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

Meyer-Abich meint, in der anthropozentrischen »Apotheose der Indust-
riegesellschaft«. Diese Selbstvergotterung geschihe durch die Assimila-
tion des modernen Menschen an das Gottesbild, das heifdt durch die Ver-
bindung von Allmacht und Allwissenheit im Welt-verindernden Willen.
Kurz: »Man hatte sich Gott so gedacht, dass man ihm dhnlich werden
und an seine Stelle treten konnte, mit der Allwissenheit der Wissenschaft
und der Allmacht der Technik.« (Ebd., 314) Wihrend die technokrati-
sche Menschheit die gottliche Macht ihrer totalen Naturbeherrschung
beispielsweise in der Herstellung von gentechnologisch erzeugten Nah-
rungsmitteln zu einer undankbaren und unheilvollen Verwertungslogik
totalisiert, triumen revolutionire Humanisten, wie Feuerbach, von einer
gastrosophischen Menschheit, die vor allem tiber den ebenso heilsamen
wie heilsbringenden Weg eines géttlich guten Essens eine neue natur-
gerechte Kultur erschaftt.

HuMANE RELIGIOSITAT DES ABENDMAHLS

Feuerbachs Hauptwerk zum Wesen des Christentums geht auch auf dessen bekann-
testes gastrotheologisches Motiv ein und stellt dazu kurzerhand fest: »Essen und
Trinken ist das Mysterium des Abendmahls.«®" Allerdings versiumt es Feuer-
bach, die frithchristliche Mahlpraxis, in deren Kontext das Abendmahl und Jesu
Tischgemeinschaften zu verorten sind, in ihre heidnischen Urspriinge zuriickzu-
verfolgen. (Siehe 1.3) In dem Transformationsprozess der griechisch-romischen
Gastmahlkultur zur christlichen Didtmoral wird, wie wir sahen, die sittigende
Fiille und der gottliche Genuss des Essens ersetzt durch eine asketische Kiiche,
welche die Glaubigen nur mit einem geschmacklosen Symbolmahl abspeist.
Dennoch assoziiert Feuerbach die Symbolkiiche des christlichen Eucharistie
mit Konfektgeliisten, die er vom heidnischen Brotkult abgrenzt. »Wenn wir das
Brot, dessen Heiligkeit bekanntlich in den heidnischen Mysterien gefeiert wurde,
als das charakteristische Symbol der alten, naturgetreuen, nur an reelle natiir-
liche Bediirfnisse sich anschliefRenden Religionen betrachten koénnen, so haben
wir dagegen an dem Konfekt das charakteristische Symbol der christlichen Theo-
logie. Denn das Brot ist der Gegenstand eines natiirlichen Bediirfnisses, das Kon-
fekt aber nur der Gegenstand eines tiberschwinglichen, supranaturalistischen
Geliistes, jenes esse ich, um meinen Hunger zu stillen, also aus Interesse, die-
ses aber nur aus Luxus, aus reiner, interessenloser Konfektliebhaberei.«®* Diese
religionsphdnomenologische Betrachtung speziell des christlichen Abendmahls
extrahiert gleichwohl einen gastrosophischen Sinn aus der dargereichten Speise,
insofern sich in Brot und Wein wirklich die wahrhaft géttliche und heilbringende

61 | Feuerbach, Das Wesen der Christentums, 409.
62 | Feuerbach, Wider den Dualismus von Leib und Seele, Fleisch und Geist, 111.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

503


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

504

Ethik des Essens

Kunst der Menschen manifestiert, kulinarische Gentisse erschaffen zu kénnen.
»Wein und Brot gehéren zu den iltesten Erfindungen. Wein und Brot vergegen-
wirtigen, versinnlichen uns die Wahrheit, dass der Mensch des Menschen Gott
und Heiland ist.«®

Die Herstellung und Kreation von sittigenden, gesunden (heilsamen) und ge-
schmackvollen Genussprodukten, kurz: die géttliche Kochkunst ist nichts ande-
res als menschliches und ganz alltidgliches Handwerk — aber allenthalben ein heil-
wirksames und wohlvolles Wunderwerk. Darum ist die Kiiche auch ein ebenso
profaner wie heiliger Ort. Aus dem gleichen Grund ist das tédgliche Brot wie jede
andere kulinarische Kreation kein Nahrungs>mittels, wie es das instrumentelle
Selbstverstindnis der vorherrschenden Esskultur will.®* Worauf es ankommt,
ist eine nicht-instrumentelle Haltung gegeniiber unserem tiglich Brot, die auch
nicht religios begriindet ist und die doch in allem, was der Mensch isst, »Sakra-
mente, d.h. etwas Heiliges, ja Géttliches zu wiirdigen« weif}, weil es »zur Bildung
des Menschen und seiner Wohlfahrt« beitrigt.®

In diesem die menschliche Kochkunst vergétternden Sinne gehorte das »hei-
lige Brot« bereits »zu den Mysterien der griechischen Religion« (ebd.), wie Feuer-
bach klarstellt und an die antike Brotkultur und Backkunst erinnern hilft. Die
Heiligkeit dieses Brotes steht im absoluten Gegensatz zum christlichen Symbol-
brot und der blof8 rhetorischen und liturgischen Bedeutung des Brotes im christ-
lichen Glauben. Und iiberhaupt: »Das Christentum hat kein Weingott, keine Brot-
oder Getreidegottin, keines Ceres.« (Ebd., 126) An diese Heiligkeit des Essens
(im klassisch griechischen und nicht im christlich spirituellen Sinne) kann eine
religionskritische Philosophie des Essens ankniipfen. Entsprechend liuft Feuer-
bachs Analyse auf den Gedanken hinaus: »Essen und Trinken ist in der Tat an
und fiir sich selbst ein religidser Akt; soll es wenigstens sein.«

63 | Feuerbach, Das Wesen des Christentums, 410f.

64 | Es greift in der Sache zu kurz, wenn gegen ein blof instrumentelles Verstédndnis des
Essens in der einschlagigen Literatur emphatisch betont wird, Nahrungsmittel seien Le-
bensmittel, um mit dem Hinweis auf das »Leben« im Lebensmittelsbegriff den gastroso-
phischen Eigenwert und Selbstzweck des Essens, seine »Heiligkeit., zu markieren; vgl. bei-
spielsweise Schipperges, Lebensmittel - Mittel des Lebens

65 | Feuerbach, Heidelberger Vorlesungen (iber »das Wesen der Religion, 124. In den
nachgelassenen Aphorismen findet sich die folgende begriffsanalytische Notiz: »Man sagt
statt Heil Wohl, Wohlsein¢; wie werden die Heilslehrer sich dariiber entsetzen! Und doch
hat das heilige Wort urspriinglich denselben profanen Sinn, nur dass durch Absonderung
dieses Wortes im Gebrauch fiir das religiose Wohl, welches doch selbst ebenfalls, wenn
auch nurim Jenseits, das kdrperliche Wohlsein bedeutet, das Wort Heil einen besonderen,
mystischen, heiligen Sinn bekommen hat.« Vgl. Feuerbach, Nachgelassene Aphorismen,
244,

66 | Feuerbach, Das Wesen des Christentums, 409.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Mensch ist was er isst

Insofern erméglicht eine religionsphilosophische Betrachtung selbst noch des
christlichen Abendmahls, das gastrosophische Anliegen einer kulturellen Auf-
wertung und einer naturphilosophischen Wiirdigung des tiglichen Essens als
eines heiligen Aktes zu profilieren. Der nahe liegenden Kritik und jedem christ-
lichen oder andersreligiosen Verichter einer gastrosophischen Vernunft hilt der
Philosoph der neuen Weltweisheit entgegen: »Und willst du dartiiber licheln, dass
ich das Essen und Trinken, weil sie gemeine, alltigliche Akte sind, deswegen von
Unzihligen ohne Geist, ohne Gesinnung ausgeiibt werden, religiése Akte nenne,
nun so denke daran, dass auch das Abendmahl ein gesinnungsloser, geistloser
Akt bei Unzihligen ist, weil er oft geschieht«. (Ebd., 410)

Freilich sucht Feuerbach die Legitimation seiner >neuen Religion des Essens«
letztlich nicht bei der Religion, im gottglaubigen Gemiit oder christlichen Gewis-
sen. Seine gastrosophische Ethik sieht bei aller zugestandenen und humanistisch
durchschauten Religiositit des Essens nicht {iber die faktische Gottlosigkeit des
Phinomens hinweg. »Das Essen und Trinken in seiner ganzen Ausfiihrlichkeit
und Férmlichkeit vorgestellt, ist allerdings eine profane, irreligiose, der Gotter
unwiirdige Vorstellung; aber an dieses profane Detail denkt auch nicht der Gott-
gliubige.«” Freilich wire Ludwig Feuerbach kein dialektischer Religionskritiker
und materialistischer Ethiker, wiirde er seine Heiligsprechung des Essens, unse-
res tiglichen Brotes und Weins, nicht auf dessen realen Erfahrungsgehalt und es-
sistenzielle Alltiglichkeit beziehen. In diesem alltagsphilosophischen Sinne heift
es in einer Passage, die er als Abschlusswort seines Hauptwerks wihlt: »Versetze
dich, um die religiose Bedeutung des Genusses [des Essens] zu erfassen, in die
Lage hinein, wo der sonst alltigliche Akt unnatiirlich, gewaltsam unterbrochen
wird. Hunger und Durst zerstoren nicht nur die physische, sondern auch geistige
und moralische Kraft des Menschen, sie berauben ihn der Menschheit, des Ver-
standes, des Bewusstseins. [...] So braucht man nur den gew6hnlichen gemeinen
Lauf der Dinge zu unterbrechen, um dem Gemeinen ungemeine Bedeutung,
dem Leben als solchem iberhaupt religitse Bedeutung abzugewinnen. Heilig sei
uns darum das Brot, heilig der Wein, aber auch heilig das Wasser! Amen.«

67 | Feuerbach, Theogonie nach den Quellen des klassischen, hebrdischen und christli-
chen Altertums, 206f.

https://dol.orn/10.14361/9783839434368-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -

505


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dolorg/10.14361/9783839434368-011 -

M 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -



https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

