
4.	 Der Mensch ist was er isst  
	 oder zum Ursprung der 					  
	 gastrosophischen Feuerbach-These

Grundsät ze einer Philosophie der Zukunf t:  
a ventre principium

Mit Ludwig Feuerbach wenden wir uns dem Denker und Autor des wohl meist 
zitierten gastrosophischen Satzes zu: »Der Mensch ist, was er isst.« Dabei bleibt 
es ganz ungereimt, wieso eine inhaltliche Beschäftigung mit seiner Theorie der 
menschlichen Essistenz, die er selbst an einer Stelle als »Gastrologie« bezeichnet1, 
bis heute ausgeblieben ist. Kaum einer kennt die philosophischen Hintergründe 
dieses verbreiteten Diktums. Fellmann bringt diese Situation treffend auf den 
Punkt: »›Der Mensch ist, was er isst‹. Dieser zur Zeit des Deutschen Idealismus 
schockierende Satz von Ludwig Feuerbach hat heute kaum mehr Wert als den 
einer Kuriosität.«2 Von dem gesamten Werk Feuerbachs hat sich die Rezeption 
fast ausschließlich seiner Religionskritik gewidmet. Auch aktuelle Einführungen 
in das ganze Werk lassen Feuerbachs Gastrosophie unberücksichtigt.3 Und selbst 
noch die vereinzelten Versuche, die sich mit seiner Philosophie der Leiblichkeit 
auseinandersetzen, lassen seine wegweisende Gedanken zu einer gastrosophi-
schen Anthropologie unerwähnt.4 Viele Einsichten, die sich bei Sokrates, Hippo-
krates, Epikur, Rousseau und später bei Nietzsche nur angedeutet finden, werden 
von Feuerbach eingehend beschrieben. Und doch, soviel sei vorausgeschickt, ist 
auch seine Philosophie der Ernährung fragmentarisch geblieben.

Der Mensch ist, was er isst – in dieser sprichwörtlich gewordenen These kom-
primiert Feuerbach seine radikale Kritik an den anthropologischen Grundprä-

1 | Ludwig Feuerbach, Das Geheimnis des Opfers, 26.

2 | Fellmann, Kulturelle und personale Identität, 27.

3 | Vgl. Weckwerth, Feuerbach zur Einführung; Winiger, Feuerbach – Denker der Mensch- 

lichkeit.

4 | Vgl. Schmidt, Emanzipatorische Sinnlichkeit; Reitemeyer, Philosophie der Leiblichkeit; 

Wahl, Feuerbach und Nietzsche.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens476

missen des philosophischen Denkens von Platon bis Kant und Hegel (dessen 
Vorlesungen der junge Querdenker besucht). Unter dem Banner des »Materialis-
mus« gräbt Feuerbach den tragenden Säulen der traditionellen Philosophie das 
veraltete Fundament ab: Jenen uralten »supranaturalistischen« Idealismus, wel-
cher für die Trennung und die Überhöhung der Seele gegenüber dem Leib, des 
Geistes gegenüber dem Körper, der Vernunft gegenüber der Natur, des Bewusst-
seins gegenüber dem Sein sorgt. In der 1846 erschienenen Streitschrift Wider den 
Dualismus von Leib und Seele, Fleisch und Geist wettert der stürmische Neuerer 
gegen die idealistische Vorstellung, wonach sich die menschliche Wirklichkeit 
allein im Geiste abspielt: »Der Leib ist die Existenz des Menschen; den Leib neh-
men, heißt die Existenz nehmen; wer nicht mehr sinnlich ist, ist nicht mehr.«5 
Die Grundsätze der Philosophie der Zukunft formulieren das Programm einer sys-
tematischen Aufwertung der bislang verachteten Sinnlichkeit, der entwürdigten 
Leiblichkeit des Menschen. »Wenn die alte Philosophie«, so Feuerbach, »zu ihrem 
Ausgangspunkt den Satz hatte: Ich bin ein abstraktes, ein nur denkendes Wesen, 
der Leib gehört nicht zu meinem Wesen; so beginnt dagegen die neue Philoso-
phie mit dem Satze: Ich bin ein wirkliches, ein sinnliches Wesen; ja der Leib in 
seiner Totalität ist mein Ich, mein Wesen selber. Der alte Philosoph dachte daher 
in einem fortwährenden Widerspruch und Hader mit den Sinnen, um die sinnli-
chen Vorstellungen abzuwehren, die abstrakten Begriffe nicht zu verunreinigen; 
der neue Philosoph dagegen denkt im Einklang und Frieden mit den Sinnen.«6 
Zum Programm einer emanzipatorischen Sinnlichkeit erläutert Feuerbach wei-
ter, die alte Philosophie gestünde die Wahrheit der Sinnlichkeit durchaus ein, 
aber nur versteckt, »nur begrifflich, nur unbewusst und widerwillig, nur weil sie 
musste«. Im Widerspruch zu dieser rationalistischen Verkennung der menschli-
chen Sinnlichkeit anerkennt seine Philosophie »die Wahrheit der Sinnlichkeit mit 
Freuden, mit Bewusstsein: sie ist die offenherzig sinnliche Philosophie.« (Ebd.) 

Um sich die Radikalität dieser neuen Philosophie in ihrem vollen Ausmaß 
systematisch zu vergegenwärtigen, ist daran zu erinnern, dass Feuerbachs Zeit-
genossen Karl Marx und Friedrich Engels sie als »eine wirkliche theoretische Re-
volution« erleben. Der junge Marx spricht sich über den nachhaltigen Einfluss 
des etwas älteren Feuerbach in höchsten Tönen aus. So verdanke »die positive 
Kritik überhaupt ihre wahre Begründung den Entdeckungen Feuerbachs. Von 
Feuerbach datiert erst die positive humanistische und naturalistische Kritik. 
Je geräuschloser, desto sicherer, tiefer, umfangreicher und nachhaltiger ist die 
Wirkung der Feuerbachschen Schriften, die einzigen Schriften, seit Hegels Phä-
nomenologie und Logik, worin eine wirkliche theoretische Revolution enthalten 
ist.«7 

5 | Feuerbach, Wider den Dualismus von Leib und Seele, Fleisch und Geist, 181.

6 | Feuerbach, Grundsätze der Philosophie der Zukunft, § 36.

7 | Marx, Nationalökonomie und Philosophie, 227.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 477

Begeistert schreibt Marx an anderer Stelle: »Es gibt keinen andern Weg […] 
zur Wahrheit und Freiheit, als durch den Feuer-bach. Der Feuerbach ist das Pur-
gatorium der Gegenwart.«8 Auch Engels verleiht seinem (anfänglichen) Enthusi-
asmus gegenüber Feuerbachs materialistischer Kritik an der idealistischen Phi-
losophie schwunghaften Ausdruck. »Wer hat […] das Geheimnis des ›Systems‹ 
aufgedeckt? Feuerbach. Wer hat die Dialektik der Begriffe, den Götterkrieg, den 
die Philosophen allein kannten, vernichtet? Feuerbach. Wer hat […] ›den Men-
schen‹ an die Stelle des alten Plunders, auch des ›unendlichen Selbstbewusst-
seins‹ gesetzt? Feuerbach und nur Feuerbach.«9 Bekanntlich verflüchtigt sich 
diese ihre anfängliche Begeisterung und geistige Verwandtschaft zur Feuerbachs 
Philosophie mit der Zeit – nicht zuletzt wegen ihrer unterschiedlichen Einschät-
zung der Bedeutung der menschlichen Essistenz als Anfangsgrund der Philoso-
phie. So ist es kein Zufall, dass Marx in seinen Feuerbach-Thesen dessen These, 
dass der Mensch ist, was er isst, unerwähnt lässt und nicht auf die Idee kommt, 
dahingehend eine weitere These aufzustellen. Diese 12. These ad Feuerbach 
müsste lauten: Die Philosophen haben das Essen nur verschieden negiert; es kommt 
aber darauf an, es besser zu denken.

Während Marx und Engels die kapitalistischen Wirtschaftsprozesse in den 
Blick nehmen, ohne jedoch deren eigentlichen (gastrosophischen) Zweck, näm-
lich die Nahrungsproduktion, zu betonen und sich auf die Kritik der politischen 
Ökonomie zu konzentrieren, ohne einen systematischen Bezug auf bessere Er-
nährungsverhältnisse und eine revolutionäre kulinarische Lebenspraxis herzu-
stellen, konkretisiert Feuerbach seine neue Philosophie ausdrücklich als eine 
Philosophie des Essens. So wird die materialistische Entdeckung der Sinnlichkeit 
des Menschen bei ihm über die Sinnlichkeit des Essens gedacht. »Sinnlich ist der 
berauschende Wein, aber sinnlich ist auch das ernüchternde Wasser, sinnlich ist 
die Üppigkeit und Schwelgerei eines Alkibiades, aber sinnlich ist auch die Armut 
und Barfüßigkeit eines Phokion; sinnlich ist die Gänseleberpastete, an der der 
Materialist La Mettrie starb, aber sinnlich sind auch die Gerstenklöße und die 
schwarze Suppe spartanischer Enthaltsamkeit.«10 

In einer euphorischen Besprechung des gerade erschienenen Buches Lehre 
der Nahrungsmittel von Jakob Moleschott, der in einer populärwissenschaftlichen 
Sprache die Resultate der modernen Stoffwechselchemie und Ernährungsphysio-
logie präsentiert11, führt Feuerbach zum gastrosophischen Ausgangspunkt seiner 
neuen Philosophie aus: »Ich beginne meine Denunziation mit der Philosophie 
und behaupte, dass diese Schrift, obgleich sie nur von Essen und Trinken handelt, 
den in den Augen unserer supranaturalistischen Scheinkultur niedrigsten Akten, 
doch von der höchsten philosophischen Bedeutung und Wichtigkeit ist. Ja, ich 

8 | Marx, Luther als Schiedsrichter zwischen Strauß und Feuerbach, 27.

9 | Engels, Die heilige Familie, 7.

10 | Feuerbach, Über Spiritualismus und Materialismus, 111.

11 | Vgl. Ingensiep, Moleschott.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens478

gehe weiter und behaupte, dass nur sie die wahren Grundsätze der Philosophie 
der Zukunft und Gegenwart enthält, dass wir in ihr die schwierigsten Probleme 
der Philosophie gelöst finden.«12 

Entsprechend dieser programmatischen Umwertung der Werte und Neube-
stimmung der traditionellen dualistischen Grundbegriffe der Philosophie werden 
die gastrosophischen Grundsätze eines anthropologischen Materialismus entwi-
ckelt. »Was haben sich nicht sonst die Philosophen den Kopf zerbrochen mit der 
Frage von dem Bande zwischen dem Leibe und der Seele! […] Was haben sich 
nicht die Philosophen mit der Frage gequält: Was ist der Anfang der Philosophie? 
Ich oder Nicht-Ich, Bewußtsein oder Sein? Oh, ihr Toren, die ihr vor lauter Ver-
wunderung über das Rätsel des Anfangs den Mund aufsperrt und doch nicht 
seht, dass der offene Mund der Eingang ins Innere der Natur ist, dass die Zähne 
schon längst die Nüsse geknackt haben, worüber ihr noch heute euch vergeb-
lich den Kopf zerbrecht!« Aus dieser gastro-ontologischen Kehre im Seinsdenken 
leitet sich eine radikale Forderung auch für die Erkenntnistheorie ab. Feuerbach 
erkennt: »Damit muss man anfangen zu denken, womit man anfängt zu existie-
ren. Das principium essendi ist auch das principium cognoscendi. Der Anfang der 
Existenz ist aber die Ernährung, die Nahrung also der Anfang der Weisheit. Die 
erste Bedingung, dass du etwas in dein Herz und deinen Kopf bringst, ist, dass du 
etwas in deinen Magen bringst. ›A Jove principium‹ [von Jupiter der Anfang], hieß 
es sonst, aber jetzt heißt es: ›A ventre principium‹ [vom Bauch der Anfang].« (Ebd.) 

Die Nähe dieser Weisheitslehre zu Epikurs Hedonismus des göttlichen Bau-
ches ist kaum zu übersehen. Angesichts der fortgesetzten Denunziation und Ver-
unglimpfung der epikureischen Ethik von Seiten der akademischen Philosophen 
und anderer Moralhüter antizipiert Feuerbach auch (wie schon Rumohr) für seine 
radikale Kritik und Erneuerung zu erwartende Entrüstungen und Vorhaltungen: 
»Also ums Essen und Trinken handelt es sich auch bei der Frage von der Idealität 
oder Realität der Welt?, ruft entrüstet der Idealist aus.« Tatsächlich musste Feuer-
bach die Radikalität seines Denkens mit dem Verlust eines ›guten Rufs‹ und der 
Suspension von seiner universitären Berufslaufbahn bezahlen. Verständlicher-
weise schimpft der zu Unrecht Marginalisierte zurück, indem er die intrigante 
Doppelmoral seiner Kollegen bloßlegt und attackiert. »Welche Gemeinheit! Wel-
cher Verstoß gegen die gute Sitte, auf dem Katheder der Philosophie über den 
Materialismus aus allen Leibeskräften zu schimpfen, dafür aber am table d´hôte 
von ganzem Herzen und von ganzer Seele dem Materialismus im gemeinsten 
Sinne zu huldigen!«13 

Trotz der Anfeindung und Missachtung durch das Establishment insistiert 
Feuerbach unbeirrt auf seiner gastrosophischen Anthropologie der menschlichen 
Existenz als sich ernährendem Wesen: »Das Sein ist eins mit dem Essen; Sein 

12 | Feuerbach, Die Naturwissenschaft und die Revolution, 222.

13 | Feuerbach, Über Spiritualismus und Materialismus, 179.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 479

heißt Essen; was ist, isst und wird gegessen.«14 Die idealistische Bestimmung des 
Menschen als einem Subjekt, welchem die Welt als Objekt bloß äußerlich gegen-
übersteht und seiner tatkräftigen Herrschaft als bloß passive Materie unterwirft, 
wird die unzertrennliche, dynamische Einheit von Subjekt und Objekt, Mensch 
und Welt in seiner natürlichen Essistenz entgegengehalten. »Essen ist die subjek-
tive, tätige, Gegessenwerden die objektive, leidende Form des Seins, aber beides 
unzertrennlich. Erst im Essen erfüllt sich daher der hohle Begriff des Seins«. 
(Ebd.)15 

Aus der Sicht einer gastrosophischen Anthropologie kommt eine ebenso ele-
mentare wie bis dato unbegriffene Dimension des Menschseins als eines Erfüllt-
seins in den Blick: Die Tatsache, dass der Mensch essentiell durch Essen existiert 
und dies im Vollsinne des Wortes die substanzielle Wahrheit seines ebenso leib-
lichen wie geistigen Seins ist. Die Essenz der menschlichen Existenz als essendes 
Wesen ist die Essistenz. In Feuerbachs Formel ausgedrückt: Der Mensch ist, was 
er isst. Aus der Sicht einer Philosophie des Essens beinhaltet dies: Alle gastro-
sophischen Welt- und Selbstbezüge konstituieren die menschliche Essistenz. In 
einer Redewendung, die heute nur noch mit Marxens Kritik an Hegels spekula-
tiven Idealismus in Verbindung gebracht wird, fasst Feuerbach seine revolutionä-
re, neue Essistenzphilosophie zusammen: »Die alte Welt stellte den Leib auf den 
Kopf, die neue setzt den Kopf auf den Leib; die alte Welt ließ die Materie aus dem 
Geiste, die neue läßt den Geist aus der Materie entspringen. Die alte Weltordnung 
war eine fantastische und verkehrte, die neue ist eine natur- und ebendeswegen 
vernunftgemäße. Die alte Philosophie begann mit dem Denken, sie ›wusste nur 
die Geister zu vergnügen und ließ darum die Menschen ohne Brot‹, die neue be-
ginnt mit Essen und Trinken.« (Ebd.)

14 | Feuerbach, Die Naturwissenschaft und die Revolution, 222.

15 | Die rationalismuskritische Gastrosophie Feuerbachs nimmt hier grundlegende Ein-

sichten – und einschlägige Formulierungen – von Freuds Metapsychologie des Es-Ich vor-

weg: »Der Mensch steht mit Bewusstsein auf einem unbewussten Grunde; er ist unwillkür-

lich da, er ist ein notwendiges Wesen der Natur. Die Natur wirkt in ihm ohne sein Wollen und 

Wissen. Er nennt seinen Leib sein und ist ihm doch absolut fremd; er isst mit Genuss, und 

was ihn zum Hunger treibt, ist ein anderes Wesen. Er isst: und doch hat er weder den Grund 

noch die Folgen desselben in seiner Gewalt […] Er muss essen. Er ist in seinem eigenen 

Hause ein Fremdling, er hat alle Lasten und Genüsse, Schmerzen und Freuden, ohne doch 

Grundeigentümer, Herr zu sein. Er ist gestellt auf die Spitze einer schwindelnden Anhöhe 

– unter ihm ein unbegreiflicher Abgrund. Er weiß nicht seinen Anfang, nicht sein Ende. Er 

ist eher im Besitz, ohne im Grund des Seins zu sein. Er ist Nicht-Selbst und Selbst. […] Er 

gehört zur Natur: er ist ein notwendiges Produkt. Er steckt tief in ihr.« Vgl. Feuerbach, Die 

Naturwissenschaft und die Revolution, 228.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens480

Zur Freiheit der menschlichen Essistenz und die wahre 
Universalität des Geschmackssinns

Mit der Grundlegung einer gastrosophischen Anthropologie sind entsprechende 
konzeptuelle Konsequenzen auch für die Moraltheorie und deren Freiheitsbegriff 
verbunden. Während die moralphilosophische Tradition die menschliche Freiheit 
(des Willens) in dem strikten und kategorischen Gegensatz zur natürlichen Not-
wendigkeit des Essens und der damit verbundenen leiblichen Bedürfnisse denkt, 
widerspricht eine gastrosophische Ethik diesem Dogmatismus. »Ich kann«, 
macht sich Feuerbach klar, »z.B. von dieser oder jener Speise ›abstrahieren‹, aber 
nicht von jeder Speise, nicht von der Speise überhaupt; ich muss essen, wenn ich 
nicht zugrunde gehen will. Aber diese Notwendigkeit empfinde ich, solange ich 
wenigstens noch bei Verstand und Natur bin, nicht im Widerspruch mit meinem 
Wesen und Willen; denn ich bin nun einmal ein der Nahrung bedürftiges Wesen. 
Ich kann mich nicht ohne dieses Bedürfnis denken, und es fällt mir daher auch 
gar nicht ein, meine Freiheit in die Abwesenheit oder Verneinung desselben zu 
setzen.«16

Es gibt eine Freiheit im Essen, nicht vom Essen: Erst wenn man sich klar-
macht, dass der Umstand, aus physischer Notwendigkeit essen zu müssen, den 
Menschen durchaus nicht die praktische Freiheit raubt, selbst zu bestimmen und 
selbst zu gestalten, was sie essen, gewinnt man einen allgemeinen ethischen Be-
griff der Esskultur als einer humanen Praxis der Freiheit. Insofern besteht die 
kulinarische Selbsterfüllung unter anderem darin, »dass ich diese oder jene Spei-
se nicht essen kann, wenn ich sie nicht essen will; dass ich nicht abhängig von 
gewissen Speisen, nicht unglücklich, nicht außer mir vor Ärger bin, wenn ich sie 
entbehre; dass ich essen kann, was nur immer in die Sphäre, in die Gattung eines 
menschlichen Nahrungsmittels fällt.« (Ebd.) Wegen dieses Freiheitsvermögens 
ist die menschliche Essistenz gerade nicht gleichzusetzen mit der tierischen Be-
dürfnisbefriedigung. Denn »der Magen des Menschen, so verächtlich wir auf ihn 
herabblicken, ist kein tierisches, sondern menschliches, weil universales, nicht 
auf bestimmte Arten von Nahrungsmitteln eingeschränktes Wesen. Eben darum 
ist der Mensch frei von der Wut der Fressbegierde, mit welcher das Tier über seine 
Beute herfällt.«17 

Der traditionellen Polarisierung zwischen der Vernunft der moralischer Selbst-
bestimmung und dem Essen als animalischem Trieb hält Feuerbach einen gas-
trosophischen Freiheitsbegriff entgegen, der allererst die sinnliche Sittlichkeit 
und Vernunft der menschlichen Essistenz würdigt. Mit unausgesprochener An-
spielung auf die platonische Rede vom Hungerbauch als wilden Tier in uns heißt 
es in den Grundsätzen der Philosophie der Zukunft: »Das sittliche und vernünftige 
Verhältnis des Menschen zum Magen besteht daher auch nur darin, denselben 

16 | Feuerbach, Über Spiritualismus und Materialismus, 232.

17 | Feuerbach, Grundsätze der Philosophie der Zukunft, § 53.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 481

nicht als ein viehisches, sondern menschliches Wesen zu behandeln. Wer mit dem 
Magen die Menschheit abschließt, den Magen in die Klasse der Tiere versetzt, der 
reduziert den Menschen im Essen zur Bestialität.« (Ebd.) So wenig, wie Feuerbach 
der konstruierten Antinomie zwischen einer Freiheit des Willens versus einer Not-
wendigkeit der Ernährung, zwischen menschlicher Vernunft versus animalischer 
Bedürfnisnatur folgt, so sehr argumentiert er dafür, die Freiheit des Menschen 
nicht durch die Gegenüberstellung von Sinnlichkeit und Geistigkeit zu begründen. 

Stattdessen geht es um die anthropologische Einsicht, dass sich die mensch-
liche Freiheit über »sein ganzes Wesen« (ebd.) erstreckt und mithin sich das Gute 
der Freiheit auch – wie schon bei Epikur – gastrosophisch herleiten lässt. »Darum 
sind Hunger und Durst peinliche Empfindungen, Empfindungen des Unwohl-
seins, […] weil ich ohne Speise und Trank nur ein halber, kein ganzer Mensch 
bin.«18 Aufgrund dieser Ganzheitlichkeit ihres Wesens sind den Menschen auch 
keine auf bestimmte Bedürfnisse und Reize genetisch oder physiologisch vorpro-
grammierte Triebe und keine natürlichen Hungergefühle eigen, vielmehr basieren 
ihr Vernunftvermögen und ihre Würde in frei auszubildenden, vergeistigten Sin-
nen. Feuerbach erläutert: »Der Mensch hat nicht den Geruch eines Jagdhundes, 
eines Raben; aber nur weil sein Geruch ein alle Arten von Gerüchen umfassen-
der, darum freier, gegen besondere Gerüche indifferenter Sinn ist. Wo sich aber 
ein Sinn erhebt über die Schranke der Partikularität und seine Gebundenheit an 
das Bedürfnis, da erhebt er sich zu selbständiger, zu theoretischer Bedeutung und 
Würde: universeller Sinn ist Verstand, universelle Sinnlichkeit Geistigkeit.«19 Dass 
diese ganzheitliche Anthropologie zu einer gastrosophischen Phänomenologie des 
Geschmackssinns (als eines essthetischen Erkenntnisvermögens) führt, sieht auch 
Feuerbach, wenn er notiert: »Selbst die untersten Sinne, Geruch und Geschmack, 
erheben sich im Menschen zu geistigen, zu wissenschaftlichen Akten.« (Ebd.)

Gemeine Hausmannskost, alltäglicher Familientisch, 
öffentlicher Festschmaus

Der gastrosophische Irrtum und Unverstand der traditionellen Moralphiloso-
phien liegt darin begründet, dass sie das offenkundig Gute einer vernünftigen 
und geschmackvollen Esspraxis für ein rein subjektiv Angenehmes ausgeben. Im 
deutlichen Gegensatz zu diesem behaupteten subjektiven Relativismus vermag 
ein vorurteilsfreier Blick auf die realen Verhältnisse die normative Kraft des Fak-
tischen zu erfassen, wonach das kulinarische Glück und der Geschmacksgenuss 
durchaus einen allgemeinfähigen Vernunftbegriff hergeben. »Die moralischen 
Hyperphysiker haben dem sinnlichen Genuss in aristokratischem Gedankendün-
kel alles Recht, allen Anteil an moralischer Gesetzgebung abgesprochen«, so Feu-

18 | Feuerbach, Spiritualismus und Materialismus, 218.

19 | Feuerbach, Grundsätze der Philosophie der Zukunft, § 53.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens482

erbach in der unvollendet gebliebenen Studie Zur eudämonistischen Ethik, »weil er 
der Allgemeinheit ermangele, nur singulär und partikulär sei; und doch beweist 
jeder alltägliche Familientisch, jeder öffentliche Festschmaus, wo vielleicht sogar 
die in ihren politischen, moralischen und religiösen Meinungen uneinigen Köpfe 
nur im guten Essen und Trinken einig sind, dass es auch einen gemeinschaft-
lichen Geschmack gibt.«20 

Die wesentliche Intersubjektivität der kulinarischen Erfahrung, die sich Kant 
in der transzendentalphilosophischen (bzw. diskursethischen) Idee einer (inter)
subjektiven Allgemeinheit von ästhetischen Geschmacksurteilen klarmacht, ent-
nimmt der Materialist Feuerbach, ohne sich auf Kants Philosophie zu berufen, 
den unmittelbaren Anschauungen des sensus communis culinarius – der Faktizi-
tät eines gemeinsamen Geschmacksurteils. Der gesellschaftlich vorherrschende 
Geschmack bezieht seine intersubjektive Geltung, bezieht die Konventionen und 
Konstruktionen seiner Wahrheit »auf die einfachen, notwendigen, allgemeinen, 
wenn auch nur, wie alles Menschliche, relativ allgemeinen, volkstümlichen, landes-
sittlichen Speisen. Wie sind im Genusse und Preise solcher Speisen alle Zungen 
und Herzen einstimmig!« (Ebd., 257) Deshalb – dieser Grundgedanke einer gast-
rosophischen Ästhetik ist Feuerbach völlig klar – »hat und macht der Geschmack 
nicht weniger Anspruch auf Allgemeingültigkeit als die übrigen Sinne.«21 

Zur weiteren Klärung der zwischenmenschlichen Geltungsreichweite und 
(ess)kulturellen Objektivität des guten Geschmacks geben seine Ausführungen 
eine Anekdote aus der altchinesischen Philosophie wieder. So habe der chine-
sische Philosoph Menzius gesagt, ein berühmter Speisekünstler namens Y-ya 
hätte gewusst, was allgemein munde. Wäre aber sein Geschmacksorgan durch 
seine Natur von dem der andern Menschen verschieden gewesen wie von dem der 
Hunde und Pferde, die nicht mit uns derselben Gattung sind, wie würden dann 
alle Menschen in Sachen des Geschmacks mit Y-ya übereinstimmen können? Je-
dermann hätte in Betreff der Genüsse mit Y-ya jedoch denselben Geschmack, 
weil der Geschmackssinn bei allen Menschen ähnlich sei. (Vgl. ebd.) Indessen 
scheint diese Erläuterung den eigentlichen Punkt einer gastrosophischen Theorie 
des Geschmacks als eines wahrheitsfähigen, nämlich gemeinschaftlichen und 
›allgemeinen‹ Menschensinns nicht zu treffen. Denn die Allgemeinheit des Ge-
schmacks universalisiert sich nicht in dem von Feuerbach mit dieser Anekdote 
suggerierten Sinne, dass wirklich allen Menschen das Gleiche schmeckt. Dieses 
Argument würde weder die kulturelle Relativität von Geschmacksurteilen noch 
die individuelle Subjektivität der Geschmäcker erklären können. Zwar beinhaltet 
der kulturelle Relativismus des guten Geschmacks und der individuelle Subjek-
tivismus der Geschmäcker immer, dass manche »von dem Genusse einiger Kir-
schen oder Johannisbeeren über und über schwellen« und andere wiederum »der 
Kuchen ein Brechmittel ist« und wieder andere »Individuen, die sogar das liebe 

20 | Feuerbach, Zur Ethik – Der Eudämonismus, 256.

21 | Feuerbach, Spiritualismus und Materialismus, 105.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 483

heilige Brot nicht essen und vertragen können«. (Ebd., 106) Dieser esskulturelle 
Partikularismus des Geschmacks widerlegt aber nicht die gastrosophische Er-
kenntnis, dass kulinarischen Glücksbegriffen ein gemeinschaftlicher, von vielen 
geteilter und für gut befundener Geschmack zugrunde liegen kann. 

Allerdings sieht Feuerbach die Problematik, dass unter gesellschaftlichen 
Bedingungen, die einen alltagsethischen und mithin einen geschmacksessthe-
tischen Individualismus ermöglichen, die relative Allgemeinheit der geteilten 
Geschmacksurteile und Glückserfahrungen jederzeit auch in einen ›privatistisch 
verwahrlosten‹, einen nicht allgemeinfähigen und nicht intersubjektiv bewahr-
heiteten Singularismus und Partikularismus verstummen kann. Diesen ge-
schmäcklerischen Subjektivismus führt er am Beispiel des aristokratischen Ge-
schmacks und Lebensstils aus. »Was übrigens den Unterschied des Geschmacks 
anbetrifft«, stellt Feuerbach fest, »so tritt dieser – und dies ist eine für die Sache 
des Glückseligkeitstriebes höchst wichtige Bemerkung – eigentlich erst hervor 
auf dem Gebiete der aristokratischen Kochkunst, der Gourmandise.« Denn »wo 
der Kaviar oder sonst ein exotisches Reizmittel des Appetites den Anfang macht, 
hört der Gemeingeist des Geschmacks auf, wird der Geschmack und mit ihm 
die menschliche Glückseligkeit überhaupt ›subjektiv‹, ›partikulär‹ und ›singulär‹, 
wozu ihn unsere spekulativen Philosophen ohne Unterscheidung zwischen ex-
quisiter table d´hôte und gemeiner Hausmannskost gemacht haben.« (Ebd.)

Indessen ist das Problem der exquisiten table d´hôte in Geschmacks- und 
Glückbegriffen nicht eigentlich deren exotische Singularität, worin sich gerade 
ein individuell ausgebildeter, aber doch allgemeiner, mit Anderen gemeinschaft-
lich geteilter Lebensstils manifestieren kann. Ein bornierter Partikularismus 
und Privatismus des Geschmacks entsteht, wenn die eigenen (vielleicht sogar 
mit einigen Anderen geteilten) Wertschätzungen als das allein allgemein Wahre 
ausgegeben werden. In diesem Fall gilt, wie Feuerbach feststellt: »Jeder glaubt, 
dass, was ihm wohlschmeckt und wohlbekommt, das müsse notwendig auch 
den andern wohlschmecken und wohlbekommen, und findet darum den Wider-
spruch der Erfahrung mit dieser seiner Voraussetzung für ›rein unbegreiflich‹. 
Ja, der nicht über sich selbst hinaus denkende, ohne Kritik und Unterscheidung 
von sich auf andere schließende Mensch wendet das compelle intrare (›Nötige 
sie, hereinzutreten‹) der alleinseligmachenden Kirche auch auf die Speiseröhre 
an«.22 Diesem verbreiteten Subjektivismus des Geschmacks wie des Glücks, der 
die interkulturelle Alterität der Geschmäcker und Glückerfüllungen nicht wahr-
haben will, hält Feuerbach einen gastrosophischen Pluralismus des Guten – des 
Wohlgeschmacklichen wie des Wohllebens – entgegen, der die Vielfalt der indi-

22 | Diese dogmatische Nötigung zum Essen spürt Feuerbach neben »lästigen Bitten« 

übereifriger Gastgeber auch in jener schwarzen Pädagogik »peinlicher Strafen« auf, wenn 

die Eltern ihre Kinder und wenn Erzieher ihre Zöglinge, weil sie deren Widerwillen gegen 

eine Speise, die vielleicht bloß ihre eigene Lieblingsspeise oder eine gesellschaftliche 

Norm ist, »dem bösen Willen oder Eigensinn schuld geben.« (Ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens484

viduellen Esskulturen und Lebensvollzüge respektiert, ohne dabei die »gemeine 
Hausmannskost« aus dem Auge zu verlieren (nämlich die diesem Pluralismus 
notwendig zugrunde liegende Gemeinschaftlichkeit als einer universellen Vor-
aussetzung dieses Guten).

Mündet die geschmackliche Urteilskraft als Resultat eines allgemeinmensch-
lich gegebenen und gastrosophisch aktivierten Erkenntnis- und Genussvermö-
gens in einem individuell kultivierten, persönlichen Sinn, ist die gastrosophische 
Individualität eines kulinarisch-ästhetischen Subjektivismus ein unbestreitbares 
Faktum. Insofern leugnet Feuerbach auch nicht, dass es unter allen Sinnen ins-
besondere der Sinn des Geschmacks ist, in welchem sich eine Individualität aus-
zubilden und kundzutun vermag. So gesehen, hat man dem Geschmackssinn tat-
sächlich zutreffend »das Recht auf Individualität nicht streitig gemacht, wie der 
allgemein anerkannte Satz De gustibus non est disputandum sattsam beweist.«23 
Doch die unbestreitbare Wahrheit des individuellen Geschmacksurteils impli-
ziert gerade, dass Kaviar und exotische Reizmittel des Appetites oder Kirschen 
und Johannisbeeren, Kuchen und das liebe heilige Brot wie jede andere Speise 
die strittigen Objekte eines gemeinschaftlichen Geschmacks sein können, inso-
fern die Individualität des Urteils sich nicht nur in der Singularität einer unum-
gänglich subjektiven Beurteilung beweist, sondern auch in einer geteilten und ge-
glückten Übereinstimmung (Konvivialität) mit Anderen darüber bestehen muss, 
dass diese bis auf Weiteres unbestreitbar gut schmecken.

Mithilfe der für die gastrosophische Ethik zentralen Unterscheidungen zwi-
schen der prinzipiellen Wahrheitsfähigkeit und esskulturellen Objektivität von 
freien und gemeinschaftlichen Geschmacksurteilen einerseits sowie dem prä-
ferenziellen Subjektivismus von privaten Speisevorlieben und darüber hinaus 
dem faktischen Pluralismus und Relativismus interkulturell verschiedener Ge-
schmacksgewohnheiten andererseits nimmt Feuerbach weitere Korrekturen an 
den geläufigen Vorurteilen und verkürzenden Dualismen vor, die dazu beitragen, 
den Bereich des Kulinarischen als etwas Unphilosophisches zu diskreditieren. 

Erst das Essen, dann die Mor al – des Essens

Entsprechend wehrt sich Feuerbachs Hedonismus gegen eine rigorose Trennung 
der Moral vom Glück, des sittlich Richtigen vom eudämonistisch Guten, und 
nimmt darin aktuelle Diskussionen der philosophischen Moraltheorie vorweg 
(von denen bereits im Kontext der kantischen Ethik die Rede war). Wie ein subjek-
tives Wohlgefallen durchaus moralisch gut sein kann, so braucht umgekehrt das 
moralisch Richtige nicht nur unangenehme Pflicht sein. Es kann wohlgefällig 
sein und eine gute Lust bedeuten und glücklich machen – wie beispielsweise die 

23 | Feuerbach, Über Spiritualismus und Materialismus, 105.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 485

gastrosophische Praxis des guten Essens und insbesondere das Glück gemeinsa-
mer Tafelvergnügen. 

In einer bemerkenswerten Passage Zur Ethik – Der Eudämonismus arbeitet 
Feuerbach die Amphibolie der Kantschen Moral des Essens, die sich zwischen 
diätmoralischer Pflichtlehre und gastrosophischer Glückslehre bewegt, heraus. 
Dort heißt es: »Die Selbsterhaltung ist nach der Moral, auch nach der kantischen, 
eine Pflicht; folglich ist auch das Essen, als ein notwendiges Selbsterhaltungsmit-
tel, Pflicht. Die Moral hat nun, nach Kant, nur die der Pflicht der Selbsterhaltung 
entsprechenden Speisen zu ihrem Gegenstande, und Speisen, die zur Selbsterhal-
tung genügen, sind gute; der Glückseligkeitstrieb dagegen ist ein Gourmand, er 
geht nur auf Speisen, die angenehm sind, die den Gaumen kitzeln, auf Leckerbis-
sen aus, und Kant hat daher recht: Jeder hat seine eigene Glückseligkeit, d.h. seine 
eigenen Leckerbissen und Lieblingsspeisen. Ist denn aber dieser Leckerbissen-
trieb der natur- und pflichtmäßige, der demokratische, populäre Glückseligkeits-
trieb? Stimmen nicht alle Menschen darin überein, dass sie vor allem ihren Hun-
ger stillen wollen? Und ist nicht die bloße Stillung des Hungers auch angenehm? 
Ist nur die Trüffelpastete oder Mandeltorte des kantischen Glückseligkeitstriebes, 
nicht auch das trockene Brot der Pflicht ein Leckerbissen, wenn man hungrig ist? 
Ist das Brot nicht so gut wie die Torte ein Gegenstand des Glückseligkeitstriebs?« 
(Ebd., 256) Und ist, wie man fortsetzen möchte, die Hunger stillende Torte eben-
so wie die sättigende Trüffelpastete nicht die beglückende Pflicht einer Moral des 
Genusses?

Feuerbachs Moraltheorie des Glücks lehrt für sich genommen weder das tro-
ckene Brot noch die Mandeltorte oder Trüffelpastete; sie verfährt formal, indem 
sie – ohne inhaltlich vorzugeben, was jeder im einzelnen essen soll und welcher 
Leckerbissen individuell goutiert wird – schlichtweg ein allgemein Gutes, näm-
lich das Wohl einer lust- und geschmackvollen Selbsterfüllung (unseres essisten-
ziellen Selbst) aufzeigt, dessen alltäglich verwirklichter, voller Genuss glücklich 
macht. Entgegen der üblichen und hier auch von Feuerbach vorgetragenen Kant-
Rezeption, entgegen der christlich-asketischen Verachtung des kulinarischen 
Genusslebens, entgegen aller eilfertigen Einwände und essensvergessenen Denk-
gewohnheiten verbindet sich in einer gastrosophischen Lebenskunst Moral mit 
Ästhetik. Auch diese grundlegende Einsicht einer Ethik des guten Essens macht 
sich Feuerbach klar. »Die Moral verdirbt und verübelt uns nicht […] den ästheti-
schen Geschmack, den Wohlgeschmack an guter geistiger und leiblicher Nah-
rung. Es ist also nicht unmoralisch, Gutes zu essen«. (Ebd.) 

Tatsächlich haben die vorangegangenen Ausführungen zu Kant gezeigt, dass 
er – zumindest ansatzweise – durchaus ein gastrosophisches Zusammenspiel von 
Moralität und Glückseligkeit, des sittlich Guten mit dem kulinarisch Wohlgefäl-
ligen, denkt. Insofern bereitet seine Gastrosophie die revolutionäre Denkungsart 
Feuerbachs unterschwellig vor. Dessen hedonistische Ethik reduziert den Men-
schen nicht länger auf ›tierische‹ Funktionen, auf keine Leib-, Lust- oder Bedürf-
nis-›Animalität‹ und nicht darauf, ›nur zu essen, um zu leben‹. Feuerbachs Phi-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens486

losophie, darin die sokratischen Ursprünge der Gastrosopie weiterentwickelnd, 
erklärt das gute Essen zu einer ethisch-eudämonistischen Tugend, ohne dieses 
Gute vulgär-hedonistisch zum einzigen Lebensinhalt zu verabsolutieren. Entspre-
chend gilt: »Es ist keineswegs unmoralisch, Leckerbissen zu speisen, wenn man 
dazu die Mittel hat und darüber nicht andere Pflichten und Aufgaben versäumt.« 
(Ebd.) 

Die Ästhetik dieser eudämonistischen Ethik beinhaltet einen Standpunkt der 
sozialen Gerechtigkeit, welcher fordert, die verfügbaren Nahrungsmittel und Le-
ckerbissen mit Anderen zu teilen. Auch in diesem gerechtigkeitstheoretischen 
Sinne ist es gut, moralisch gut zu essen; »aber unmoralisch ist es, das Gute, das 
man sich gönnt, anderen zu entziehen oder nicht zu gönnen, nur den eigenen, 
nicht auch den Glückseligkeitstrieb der anderen als eine berechtigte Macht theo-
retisch und praktisch anzuerkennen, nicht das Unglück anderer wie eine Ver-
letzung des eigenen Glückseligkeitstriebes sich zu Herzen zu nehmen. Tätige 
Teilnahme an anderer Glück und Unglück […], um womöglich, […] dem Übel ab-
zuhelfen – das allein ist Moral.« 

Als Beispiel für dieses Gerechtigkeitsprinzip führt Feuerbach aus, es sei 
»unmoralisch, als Familienvater, diesen Genuss nur mir allein mit Ausschluß 
der meinigen oder gar auf Kosten ihres eigenen Nahrungsbedürfnisses zu gön-
nen. Was aber die Moral uns gebietet: uns zu beschränken in unseren Lebens-
bedürfnissen, wenn sie nur zum Nachteil und Verderber der anderen befriedigt 
werden können, […] denn das mit den Seinigen geteilte Stück trockenen Brotes 
schmeckt und bekommt ihm besser als das allein für sich genossene, saftigste 
Bratenstück.«24 Universalisiert man solche gerechtigkeitstheoretischen Erwägun-
gen, wird deutlich, dass es mit Feuerbachs Philosophie schließlich möglich ist, 
einen weit reichenden Gedanken zu fassen, der zwar schon bei Rousseau nahe 
lag, aber doch unbegriffen blieb. Dies betrifft den Gedanken, über eine minimale 
(negative) Fassung des Menschenrechts auf Nahrung hinaus zu gehen und den 
Rechtsbegriff einer staatlichen Versorgung mit bloß quantitativ ausreichendem 
Essen durch das volle (positive) Recht auf qualitativ gutes, dem menschlichen 
Wohl gemäßes Essen zu flankieren. Ein gastrosophischer Begriff des guten Es-
sens ergänzt das Grundrecht auf Sättigung (als Freiheit von Hunger) durch den 
Glücksaspekt eines Menschenrechts auf kulinarischen Genuss. 

Von diesem moralischen Standpunkt aus fällt es Feuerbach nicht schwer, 
sich konzeptuell stärker auf Marx’ Kritik der politischen Ökonomie als Ursache 
gesellschaftlichen Übels und entwürdigenden Hungerelends bzw. entrechteter 
Fehlernährung zu beziehen und auf den von Marx und Engels vorgetragenen Ein-
wand zu reagieren, sein anthropologischer Materialismus würde die sozio-histori-
schen und politisch-ökonomischen Bedingungen für die praktische Freiheit einer 
alltäglichen Verwirklichung menschlichen Glücks außer Acht lassen. Tatsäch-
lich macht sich Feuerbach daraufhin klar, dass eine »Majorität des Menschen-

24 | Feuerbach, Zur Ethik – Der Eudämonismus, 256.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 487

geschlechts« nur von täglichem Brot leben muss und stellt unter dem Eindruck 
seiner Lektüre des wirkungsmächtigen Werkes seines jüngeren Kollegen kapita-
lismuskritisch fest: »Die Tugend bedarf ebenso gut wie der Körper Nahrung, Klei-
dung, Licht, Luft, Raum. Wo die Menschen so aufeinander gepreßt sind, wie z.B. 
in den englischen Fabriken und Arbeitswohnungen, wenn man anders Schwei-
neställe Wohnungen nennen kann, wo ihnen selbst nicht der Sauerstoff der Luft 
in zureichender Menge zugeteilt wird – man vergleiche hierüber die wenigstens 
an unbestreitbaren Tatsachen interessanter, aber auch schauerlichster Art reiche 
Schrift von K. Marx: Das Kapital – da ist auch der Moral aller Spielraum genom-
men, da ist die Tugend höchstens nur ein Monopol der Herren Fabrikbesitzer, der 
Kapitalisten.«25 

Als Konsequenz aus dieser Einsicht macht sich der marxistische Gastrosoph 
Feuerbach schließlich den kritischen Standpunkt einer materialistischen und ka-
pitalismuskritischen Gesellschaftstheorie zueigen: »Wo das zum Leben Notwen-
dige fehlt, da fehlt auch die sittliche Notwendigkeit. Die Grundlage des Lebens 
ist auch die Grundlage der Moral. Wo du vor Hunger, vor Elend keinen Stoff im 
Leibe hast, da hast du auch in deinem Kopfe, deinem Sinne und Herzen, keinen 
Grund und Stoff zur Moral.«26 Feuerbachs gastrosophisch fundierter Materialis-
mus beinhaltet eine revolutionäre Einsicht, die Marx dann in seinen Thesen zu 
Feuerbach leider unerwähnt lässt, nämlich »dass die notwendigen Lebensmittel 
auch die notwendigen Tugendmittel sind.« (Ebd., 250) 

Die re volutionären Kr äf te der Leguminosen

Entgegen den legendären und weithin bekannten Feuerbach-Thesen von Marx, 
insbesondere der 11. Feuerbach-These – wonach die Philosophen die Welt nur 
unterschiedlich interpretiert hätten, es aber darauf ankäme, sie zu verändern –, 
spielt bereits Feuerbach durchaus mit dem Gedanken einer revolutionären Verän-
derung der gesellschaftlichen Lebensverhältnisse und der Verwirklichung einer 
besseren Welt. Freilich ganz anders als der Großtheoretiker der proletarischen 
Bewegung sie denkt. Nämlich, wie nach den bisherigen Ausführungen zu er-
warten, durch eine revolutionäre Ernährungspraxis und ›Volksküche‹. Die gastro-
sophische Feuerbach-These, über die Marx nicht nachgedacht hat, die aber als 12. 

25 | Diese ›marxistische Politisierung‹ des Feuerbachschen Denkens wird in den späteren 

Jahren von Marx und Engels nicht gebührend gewürdigt. Jedenfalls fällt Engels späterer 

Vorwurf, Feuerbach würde keinen kritisch-theoretischen Sinn für gesellschaftliche Proble-

me haben, angesichts der zitier ten und anderer Äußerungen von Feuerbach zu rigoros aus. 

Hier – mit diesem ungastrosophischen Geist – kündigt sich eine folgenschwere Schwäche 

der – darin ihrerseits klassischen deutschen – Philosophie von Engels und Marx. Vgl. En-

gels, Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie, 349ff.

26 | Feuerbach, Zur Ethik – Der Eudämonismus, 249.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens488

These unbedingt denkbar gewesen und notwendig wäre, muss lauten: Die Philo-
sophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kommt aber vor allem darauf 
an, sie besser zu essen. 

Das revolutionäre Potential der Esspraxis soll in das gesellschaftsverändern-
de Programm einer verbesserten Welt – zumindest einer verbesserten Welt des 
Essens als einem großen Faktor des Weltgeschehens – münden. Ohne ausdrück-
lichen Hinweis setzt Feuerbach mit dieser Programmatik die Reflexionen zu 
einer politisch korrekten Küche bei Rousseau und Rumohr fort. Und ähnlich wie 
bereits der sozialistische Utopist Charles Fourier27 realisiert der gastrosophische 
Utopist Ludwig Feuerbach die »wichtige ethische und politische Bedeutung der 
Lehre von den Nahrungsmitteln«. In diesem auf praktische Gesellschaftsverän-
derung hinwirkenden Kontext entsteht auch sein sicherlich berühmtester Satz. 
»Wollt ihr das Volk bessern«, schreibt der gastrosophische Revolutionstheoretiker 
Feuerbach, »so gebt ihm statt Deklamationen gegen die Sünde bessere Speisen. 
Der Mensch ist, was er isst.«28 

Entgegen der geläufigen und gewissermaßen entschärfenden Interpretation 
dieses kämpferischen Satzes, die hier eher einen deskriptiven esskultursozio-
logischen oder gastroethnologischen Sinn hineinliest, verbindet Feuerbach mit 
seiner Formel ursprünglich einen ethisch-politischen, emanzipatorischen Ge-
danken. Freilich nimmt er selber diesem Satz an revolutionärer Kraft, indem er 
den größten Antipoden und die wirkungsstärkste Macht einer antirevolutionären 
Gesinnung in einem absurden Gegner ausmacht – in der Kartoffel. 

In dem populären Knollgewächs – als Wurzel eigentlich etwas durchaus Ra-
dikales, legt man den lateinischen Ursprung des Begriffs radix, radices (Wurzel, 
Wurzeln) zugrunde – erkennt Feuerbach in der Kartoffelkost, die damals gerade 
für die Armen die einzige oder überwiegende Speise ist, ein »unmenschliches 
und naturwidriges Nahrungsmittel«. Sich auf die neusten Erkenntnisse der da-
maligen Ernährungswissenschaft stützend, erläutert er zu den Folgen einer sol-
chen einseitigen Diät: »Was soll man von einem Nahrungsmittel halten, in dem 
Eiweiß und Fettbildner gerade im umgekehrten Verhältnisse von den Eiweißkör-
pern und dem Fett des Blutes vorhanden sind? Mit Fett kann es das Blut und die 
Gewebe überfüllen; aber wie es das Blut nur ärmlich mit Eiweiß versorgt, so kann 
es den Muskeln keinen Faserstoff und keine Kraft, dem Gehirn weder Eiweiß 
noch phosphorhaltiges Fett zuführen«. (Ebd.) 

27 | Fouriers kritische Analyse der aufkommenden Industriegesellschaft mündet in der 

Utopie eines zukünftigen, sozialistischen Schlaraffenlandes. Statt in einer Zivilisation, 

welche durch Mangel (»Saures«) gekennzeichnet ist, soll den Heranwachsenden in der neu-

en Gesellschaft, die sich durch Überfluss (»Süßes«) auszeichnet, die Wahrheit der »Harmo-

nie« zuteil werden durch eine intensive Ernährungserziehung, vermittelt über kulinarische 

Debatten und Spiele zu Geschmacksnuancen. Vgl. Onfray, Der Bauch der Philosophen.

28 | Feuerbach, Die Naturwissenschaft und die Revolution, 229.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 489

In der programmatischen Ächtung der Kartoffel weiß sich Feuerbach mit gro-
ßen Köpfen wie Leibniz und Goethe in bester Gesellschaft.29 Im gleichen Geiste, 
wie fünfzig Jahre später die avantgardistische Künstlergruppe der italienischen 
Futuristen gegen die Nudelkultur als wahre Ursache für den sittlich-geistigen 
Zerfall ihres Landes kämpft, sieht der von der modernen Naturwissenschaft und 
ihrem physiologistischen Menschenbild naiv begeisterte Feuerbach in der Kar-
toffelstärke gerade nicht die hoch gepriesene Quelle der preußischen Stärke. Im 
Gegenteil soll sie der tragische Grund für die unpolitische Schwäche, die allge-
meine Trägheit und die geistlose Untertänigkeit der Deutschen sein, welche – we-
gen ihrer typischen Kartoffeldiät – die historische Chance der 1848er Revolution 
nicht zu nutzen gewusst hätten. »Daher auch«, so die eigenwillige Analyse der 
Ursachen für das Scheitern der damaligen Demokratiebewegung, »bei uns der 
Sieg der Reaktion, der schmähliche Verlauf und Ausgang unserer sogenannten 
Märzrevolution; denn auch bei uns besteht der größte Teil des Volks nur durch 
und aus Kartoffelstopfern.«30 

Gegen dieses Elend ist aber ein Kraut gewachsen, denn ein echtes Potential 
an revolutionären Kräften sieht der futuristische Trophologe greifbar nahe. So 
propagiert Feuerbach – den konzeptuellen Formalismus seiner materialen Mo-
raltheorie des Guten ignorierend – das Schlaraffenland der heilbringenden Le-
guminosen. »Ja, es gibt einen Stoff, der der Bürge einer besseren Zukunft ist, 
den Keim zu einer neuen, wenn auch langsamen und allmählichen, aber um so 
solidern Revolution enthält: Es ist der Erbsenstoff. Er zeichnet sich durch seinen 
Reichtum an Phosphor aus, das Gehirn aber kann ohne phosphorhaltiges Fett 
nicht bestehen, er ist überdem ein eiweißartiger Körper, und zwar ein solcher, der 
nicht nur den Klebergehalt des Brotes, sondern auch den im Fleisch enthaltenen 
Faserstoff bedeutend übertrifft.« (Ebd.) Freilich nimmt sich diese kommunisti-
sche Utopie der erbsen-satten Bäuche grotesk aus und klingt weit fantastischer 
als die alternative Version – Marxens Hoffnung auf den Aufstand der (schlecht 
ernährten) arbeitenden Massen. 

Anders aber als Marx belässt es Feuerbach immerhin nicht dabei, die revolu-
tionäre Praxis ausgerechnet von den armen Arbeitern, also »den armen Schlu-
ckern« (ebd.) zu erwarten, die nicht bloß ausgebeutete Produzenten, sondern 
auch erbärmlich ausgebeutete Konsumenten, massenhafte Kartoffelstopfer und 
Kartoffelopfer oder sonst wie Falsches Essende sind. Sein Manifest der univer-
sellen Glücksdiät – im Übrigen ein Tagtraum, dem später Hans Jonas und heute 
Einige immer noch nachhängen31 – richtet sich ausnahmslos an alle und jeden, 

29 | Auf diese skurrile Allianz macht Engelhardt (leider ohne Quellenangabe) aufmerksam: 

»Der Philosoph Leibniz ist der Auffassung, das die Kartoffel den Menschen verdumme. In 

Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahren (1821) ist ebenfalls vom ›unseligen Kartoffelge-

nuss‹ die Rede.« Vgl. Engelhardt, Ernährungskonzepte, 58

30 | Feuerbach, Die Naturwissenschaft und die Revolution, 229.

31 | Vgl. Jonas, Das Prinzip Verantwortung; Robbins, Food Revolution.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens490

mithin an sich selber und seinesgleichen. »Auch wir, die wir unverdienterweise 
so glücklich sind, nicht allein von Kartoffeln zu leben, müssen die Lehre der Nah-
rungsmittel zu unserer Richtschnur nehmen, wenn wir einen guten Grund zu 
einer neuen Revolution legen wollen. Die Diät ist die Basis der Weisheit und Tu-
gend, der männlichen, muskelkräftigen, nervenstarken Tugend; aber ohne Weis-
heit und Tugend gedeiht keine Revolution.« (Ebd., 230) 

Bemerkenswerterweise bietet die Philosophiegeschichte keinerlei Auskünfte 
über die Weisheit und Tugend Feuerbachs eigener Küche und des Bauches dieses 
Philosophen. Vermutlich aber würde sich, wüsste man mehr darüber, nur der 
Verdacht erhärten, dass hier kein kulinarischer Praktiker oder Praxist spricht, 
und dass die vertretene politische Ethik und Lebenskunst des guten Essens ent-
gegen des eigenen Anspruchs nicht mehr ist als eine gut gemeinte Schreibtisch-
idee. Jedenfalls taucht auch bei Feuerbach das fundamentale Defizit der männ-
lichen Vordenker einer gastrosophischen Ethik auf, nämlich (und mit Ausnahme 
von Rumohr) keine eigene Küchenerfahrung, keine eigene Weisheit der kulina-
rischen Praxis und keine alltagspraktische Kenntnis der Kochkunst ausgebildet, 
nicht die ganze Fülle des guten Essens gelebt zu haben. Lassen wir es auf diesen 
enttäuschenden Feststellungen beruhen und wenden uns einem anderen und 
ergiebigeren Aspekt von Feuerbachs Philosophie zu – seinem gastrosophischen 
Naturverständnis.

Menschwerdung der Natur

Für Feuerbach impliziert die Einsicht, dass das menschliche Sein wesentlich ein 
Ernährt-Sein ist, eine naturphilosophische Dimension. An dem essistenziellen 
Wesen des Menschen tritt hervor, dass er ein Teil der Natur ist und natürliches 
Sein inkarniert. Während sich Hippokrates, wie sich herausstellte, diese Erkennt-
nis unter medizinwissenschaftlichen Gesichtspunkten klarmacht, verknüpft 
Feuerbach seine gastrosophische Ethik mit den Ansätzen zu einer ökologischen 
Anthropologie, und vertieft damit sowohl die hippokratischen als auch die sok-
ratischen und rousseauischen Überlegungen zu einem gastrosophischen Natur-
begriff. Wenn die Nahrung für den Menschen der reale »Anfang der Weisheit« 
ist, »so ist notwendig auch der objektiv begründete Anfang, die wahre Basis der 
Philosophie, die Natur.«32 

Während die anthropologischen Beschreibungen dieses Mensch-Natur-Meta-
bolismus im historischen Materialismus von Marx die Arbeit, d.h. das Natur-be-
arbeitende Verhältnis des Menschen ins Zentrum rücken, setzt Feuerbachs na-
turalistische Anthropologie, wie er selbst seine Ökologie bezeichnet, auch hier 
beim Essen an, d.h. beim Natur-kultivierenden Verhältnis des Menschen. Was 
auf der einen Seite die gesellschaftliche Praxis einer ökonomischen Naturaneig-

32 | Feuerbach, Über den ›Anfang der Philosophie‹, 69.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 491

nung ist, ist auf der anderen Seite die Ernährungspraxis einer agronomischen 
Naturvermenschlichung bzw. einer gastronomischen Natureinverleibung. Wie 
bereits Sokrates’ und Hippokrates’ Kritik des spekulativen Naturbegriffs der tra-
ditionellen Metaphysik, ebenso begreift Feuerbach seine Gastrosophie als prakti-
sche Naturphilosophie. Ihr geht es darum, sich nicht in die Spekulationen einer 
theoretischen Naturbetrachtung zu verwickeln: Eine praktisch-philosophische 
Naturwissenschaft leitet in gastrosophischer Hinsicht ihre erkenntnistheoreti-
schen Prämissen aus der umweltlichen Lebenspraxis des Essens her. Eine solche 
Naturphilosophie ist objektiv, in dem leiblich-sinnlichen Anthropomorphismus 
eines metabolischen Naturverhältnisses, begründet. Die alte und bloß spekulativ 
behauptete Metaphysik, die Feuerbach in systematischer Gestalt durch Hegels 
Weltgeist-Metaphysik vertreten sieht (und die sich am eindringlichsten in Hegels 
idealistischer Ernährungslehre widerspiegelt33), wird durch eine neue und objek-
tiv begründete, gastrosophische Metaphysik des Menschen als essistenziellem 
Naturwesen abgelöst. Am deutlichsten erfasst Marx die wissenschaftstheoreti-
schen Konsequenzen des Grundgedankens von Feuerbachs postmetaphysischen 
Metaphysik der Naturwissenschaft, wenn er notiert: »Die Sinnlichkeit (siehe Feu-
erbach) muß die Basis aller Wissenschaft sein.« Aus ihr folgt ein anthropogener 
Naturbegriff, bei dem »der Mensch der unmittelbare Gegenstand der Naturwis-
senschaft ist.« Weiter heißt es dazu bei Marx: »Die gesellschaftliche Wirklichkeit 
der Natur und die menschliche Naturwissenschaft oder die natürliche Wissen-
schaft vom Menschen sind identische Ausdrücke.«34 

Der Mensch ist verkörperte Natur, beleibte Umwelt. Aber die metaphysische 
Erkenntnis, dass »das Ich beleibt« ist »heißt aber nichts anderes als: das Ich ist 
nicht nur ein Aktivum, sondern auch Passivum.« (Ebd., 72) Zu dieser Passivität 
des essistenziellen Seins wird ergänzt. »Der wesentlichste, der ursprünglichs-
te, der notwendig mit dem Ich verknüpfte Gegensatz des Ich ist – der Leib, das 
Fleisch. […] Ja, das Fleisch oder, wenn ihr lieber wollt, der Leib, hat nicht nur eine 
naturhistorische oder empirisch-psychologische, er hat wesentlich eine metaphy-
sische Bedeutung. Denn was ist der Leib anderes als die Passivität des Ich?« (Ebd., 
74) Freilich handelt es sich bei dieser Leibphilosophie nicht um einen Rückfall 
Feuerbachs in das klassische dualistische Leibverständnis, dessen spekulativen 
Prämissen gerade auf der Verachtung des Leibes und mithin auf der Entwertung 
der menschlichen Essistenz als bloß körperlich-animalischer Funktion basie-
ren. Alfred Schmidt charakterisiert Feuerbachs anthropologischen Materialis-

33 | Hegels Ernährungslehre zufolge (sie hätte eine eigene Untersuchung verdient) wird 

das Gegessene, »die Materie« als »das Andere« des Selbst, im Einverleibungsprozess vom 

Selbst absolut »assimilier t« – dem Subjekt gleichgemacht, ohne dass das Gegessene ir-

gendeine nennenswerte Macht (physische Wirkkraft) über dasselbe hätte. Vgl. Hegel, En-

zyklopädie der philosophischen Wissenschaften, II, § 357-365. 

34 | Marx, Nationalökonomie und Philosophie, 245f.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens492

mus treffend als »Metaphysik auf induktiver Basis«.35 Denn eine gastrosophische 
Metaphysik des Leibes ist tropho-ontologisch begründet. Diese tropho-ontologi-
sche Grundlage bezieht Feuerbach auf die Erkenntnis der Passivität einer leiblich-
physischen Inkarnation der einverleibten Umwelt (Natur-Nahrung).36 

Ausgerüstet mit seiner neuen Leibphilosophie, zieht sein anthropologischer 
Materialismus gegen den Idealismus der »alten Philosophie« zu Felde. Deren 
»Spiritualismus« und »Supranaturalismus« verabsolutiere das »spekulative Ich« 
zu einem »nur aus sich selbst alles schöpfenden Ich«37, welches sich von der Na-
tur als »das Andere« und »Nicht-Ich« distanziere. In dieser Vorstellung stehe der 
Mensch als »Subjekt« der Welt dual als »Objekt« seines Denkens und Tuns, seiner 
Macht und Herrlichkeit gegenüber. Diesem absoluten, leiblosen und unberühr-
ten Ich-subjekt hält die neue Anthropologie die besagte Passivität der sinnlichen, 
sich ernährenden, verkörperten Leiblichkeit des Ich-esse entgegen: »Allein das 
Ich ist keineswegs ›durch sich selbst‹ als solches, sondern durch sich als leibliches 
Wesen«. (Ebd., 73) Daher sei es »falsch, diese Passivität des Ich aus seiner Akti-
vität ableiten oder als Aktivität darstellen zu wollen.« (Ebd., 72) Diese naturphi-
losophische Bestimmung des Leibseins des Menschen und seiner »Wahrheit«38 
nimmt die Grundeinsicht der phänomenologischen Leibphilosophie vorweg, wie 
sie später von Merleau-Ponty und anderen Autoren entwickelt wird. 

Me taphysik des porösen Ichs, Vorgang des Objek ts

Der entscheidende Punkt der wenig beachteten gastrosophischen Anthropologie 
Feuerbachs ist der Gedanke der porösen Natur des Menschen – seiner physisch-
sinnlichen und leiblich-metabolischen Offenheit zur Welt. Im Anschluss an die 
Feststellung, dass Leibsein In-der-Welt-sein heißt, notiert Feuerbach, dass das Ich 
durch den Leib zur Welt »offen« sei und fügt hinzu: »Soviel Sinne – soviel Poren, 
soviel Blößen. Der Leib ist nichts anderes als das poröse Ich.«39 Die gastrosophi-

35 | Schmidt, Emanzipatorische Sinnlichkeit, 51.

36 | Die methodische Bedeutung eines solchen gastrosophischen Metaphysikbegrif fs ba-

sier t, wie gesagt (siehe II.2), auf dem induktiven Verfahren, die allgemeine Wirklichkeit 

der trophischen Anthropogenie aus empirischen (Bio-)Indikatoren zu rekonstruieren an-

statt, wie im Falle der klassischen Metaphysik, eine Natur des Menschen hypothetisch zu 

postulieren.

37 | Feuerbach, Über den ›Anfang der Philosophie‹, 73.

38 | Feuerbach hält die Einheit und physische Ganzheitlichkeit von Leib und Seele als »Wahr-

heit des Leibes« dem Hegelschen ›Spiritualismus‹ entgegen, dem umgekehrt »der Leib keine, 

die Seele alle Wahrheit« sei. Vgl. Feuerbach, Über Spiritualismus und Materialismus, 192.

39 | Feuerbach, Über den ›Anfang der Philosophie‹, 73; Feuerbach, Spiritualismus und 

Materialismus, 216.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 493

sche Anthropologie des weltoffenen Leibseins basiert auf der Umweltlichkeit des 
porösen Ichs als bloßem Naturwesen und Umweltleib. 

Es wurde zurecht darauf hingewiesen, dass sich Feuerbach mit der anthro-
pologischen Charakterisierung des Menschen als weltoffenem Wesen zwar zum 
scharfsinnigen Vordenker einer zentralen Erkenntnis sowie eines grundlegenden 
Begriffs der Philosophischen Anthropologie gemacht hat, die über ein halbes 
Jahrhundert später dann von Helmuth Plessner und Max Scheler entworfen wird, 
dennoch aber seine praktische Anthropologie nicht in dem Kanon dieser philo-
sophischen Tradition einzureihen sei.40 Tatsächlich dient Feuerbach die Erkennt-
nis der weltoffenen Porosität unseres Körpers nicht zur Wesensbestimmung des 
Menschen im Sinne einer biologistischen Abgrenzung gegenüber anderen Lebe-
wesen (wie beispielsweise Plessners Konzept der exzentrischen Positionalität oder 
die Annahme einer existenziellen Entbundenheit vom Organischen, wie Sche-
ler den anthropologischen Begriff der Weltoffenheit in seinem Hauptwerk Die 
Stellung des Menschen im Kosmos postuliert). Mit der Rede von der Porosität des 
leiblichen Wesens des Menschen versucht Feuerbach das ›sinnliche‹, physische 
Ich in seiner umweltlichen Passivität als natürlich Seiendes empirisch-induktiv 
zu erfassen. Denn zu sagen, dass das menschliche Ich in seiner Weltoffenheit 
ein Passivum ist, drücke »in Wahrheit nichts anderes aus als das unfreiwillige 
Gesetztsein des Ich von Seiten des Objekts«.41 

Der Gedanke vom Vorrang des Objektes, den Feuerbach Adorno vermacht42, 
dezentriert die Hierarchie in der Verhältnisbestimmung von Subjekt und Ob-
jekt, Mensch und Natur, wie sie die alte rationalistische Anthropologie mit ihrer 
Konstruktion eines absolut gesetzten, alles Sein nur aus dem eigenen Geist 
schöpfenden, autophagen Ich denkt. Wenn, wie eine gastrosophische Anthropo-
logie aufzeigt, Nahrung und Essen die real metaphysischen Anfangsgründe des 
menschlichen Seins sind und Menschwerdung über die tägliche Einverleibung 
von Natur geschieht, dann ist die Natur nicht das Andere des Ichs. Vielmehr ist 
das essende Ich als Leib dieses Andere; die Identität von Subjekt und Objekt, von 
Menschsein und Umweltsein steht für das wesensmäßige Einssein der Möhre 
mit mir, der Möhre als meiner zweiten Natur. »Weil das, was ich esse, was ich 
trinke, selbst mein ›zweites Ich‹, mein anderes Geschlecht, meines Wesens ist, 
wie ich umgekehrt seines Wesens bin. So ist das trinkbare Wasser, das Wasser als 
möglicher Bestandteil des Blutes, menschliches Wasser, menschliches Wesen«.43 

Das naturgastrosophische Verständnis der wesentlichen Porosität des Ichs be-
inhaltet daher statt einer religiösen und mysteriösen, die empirische und leicht 
verifizierbare Lehre eines Transsubstanziationsgeschehens, wonach der Mensch 
»auch in dem pflanzlichen und tierischen Eiweiß und den übrigen zum mensch-

40 | Vgl. Schmidt, Emanzipatorische Sinnlichkeit, 31.

41 | Feuerbach, Über den ›Anfang der Philosophie‹, 70.

42 | Vgl. Schmidt, Emanzipatorische Sinnlichkeit, 122.

43 | Feuerbach, Spiritualismus und Materialismus, 218.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens494

lichen Wohlsein unentbehrlichen Nahrungsstoffen Menschenfleisch genießt«.44 
Aufgrund der metaphysischen Verwandtschaft der Pflanzen und Tiere, der Bäu-
me und Weinstöcke mit dem Menschen verwandeln sich diese kostbaren Natur-
wesen als »Menschenfleisch in Brot und tierisches Fleisch, [als] Menschenblut in 
das ›Blut des Weinstocks, des Ölbaums‹, in Wasser, Milch und Honig oder noch 
andere Säfte«. (Ebd.) Feuerbachs Formel, dass der Mensch ist, was er isst, besagt 
daher auch: Der Mensch ist in seinem zweiten Ich das kostbare Andere – in der 
Wohlgestalt der Pflanzen und der Tiere, des Weinstocks und des Weizenfeldes, 
die ihm sein Menschsein schenken, insofern sie sich ihm als Speise opfern.45 

Gastrosophische Religionskritik und Ursprung  
der Göt ter Speise

Wir müssen nun sehen, wie Feuerbachs naturphilosophisch begründete und hier 
unter dem gastrosophischen Gesichtspunkt rekonstruierte Anthropologie ihre 
Analyse des essistenziellen Naturverhältnisses weiter vertieft. Dazu sind seine re-
ligionskritischen Studien heranzuziehen. Sie werden uns insoweit beschäftigen, 
wie sie zu einem Verständnis des gastrotheologischen Wesens der Religion als 
einer von sich selbst entfremdeten Gastrosophie beitragen. Über den religionskri-
tischen Umweg des antiken bzw. des christlichen Mythos vom Gott-Essen dienen 
sie letztlich der Aufklärung der wahrhaft göttlichen Kunst, gut und menschen-
würdig zu essen. Feuerbach stellt zwei Ursprünge der Religion heraus: Einen 
existenziellen Ursprung, welcher die daseinsphilosophisch aufzuklärenden Hin-
tergründe der menschlichen Religiosität liefert; darüber hinaus wird ein essisten-
zieller Ursprung der Religion angenommen, welcher die naturphilosophischen 
Hintergründe derselben verständlich macht. 

Die Analyse zum Wesen der Religion gelangt zu der Erkenntnis, dass ein meta-
physisches »Abhängigkeitsgefühl des Menschen« ein zentraler Grund für die Ent-
stehung von Religionen sei. (Ebd.) Die Religiosität dieses Abhängigkeitsgefühls, 
als eines Gefühls oder Bewusstseins des Menschen, dass er nicht sich selbst seine 
Existenz verdankt, »liegt dem Menschen so nahe als das Licht dem Auge, die Luft 
der Lunge, die Speise dem Magen«. (Ebd.) Der Grund dieser metaphysischen Ab-

44 | Feuerbach, Das Geheimnis des Opfers, 48.

45 | Obschon Feuerbach ähnlich wie der Umweltanthropologe Hippokrates keine ge-

schlossene und ausgearbeitete Metaphysik des menschlichen Umwelt-Seins liefer t, er-

wähnt er neben der Nahrung mit weiteren Elementen wie Luft, Licht, Wasser doch solche 

systematischen Faktoren des Umwelteinflusses, welche uns ständig durchströmen und 

deren Substrat wir zu unserem Ich beleiben bzw. in unserem physischen Zustand wol oder 

übel verkörpern. Anders gesagt: »Vor allem bin ich ein nicht ohne Licht, ohne Luft, ohne 

Wasser, ohne Erde, ohne Speise existierendes, ein von Natur abhängiges Wesen.« Vgl. Feu-

erbach, Das Wesen der Religion, 4.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 495

hängigkeit, also das, wovon der Mensch abhängig ist und sich abhängig fühlt, ist 
dem Religionsphilosophen zufolge »ursprünglich nichts anderes als die Natur«. 
(Ebd.) Die äußere Natur, hier verstanden nicht als das Andere im Sinne eines 
Nicht-Ichs, sondern als selbsttätiges und übermächtiges Objekt-Subjekt, das gibt 
und nimmt. »Nur der Wechsel der Natur macht den Menschen unsicher, demü-
tig, religiös. Es ist ungewiss, ob das Wetter mir morgen zu meinem Unternehmen 
günstig ist, ungewiss, ob ich ernte, was ich säe; ich kann also nicht auf die Gaben 
der Natur wie auf einen schuldigen Tribut oder eine unausbleibliche Folge rech-
nen und pochen. Wo aber die mathematische Gewissheit ausgeht, da hebt – selbst 
heutigentags noch in schwachen Köpfen – die Theologie an.« (Ebd., 32) 

Dem theistischen Gemüt und Bewusstsein offenbart sich das göttliche Wesen 
in der Natur. Feuerbach erläutert weiter: »Das göttliche Wesen, das sich in der 
Natur offenbart, ist nichts anderes als die Natur selbst, die sich dem Menschen 
als ein göttliches Wesen offenbart, darstellt und aufdringt.« (Ebd., 9) In Wahrheit, 
also religionskritisch, gründet die Existenz der Natur nicht, wie der Theismus 
glaubt, auf der Existenz Gottes, vielmehr kommt eine materialistische Anthropo-
logie zu einem umgekehrten Ergebnis. »Die Existenz Gottes oder vielmehr der 
Glaube an seine Existenz gründet sich nur auf die Existenz der Natur.« (Ebd., 
11) Aber das gottgläubige Gefühl will es anders und entfremdet den Menschen 
von dessen ursprünglichem, metaphysischem Naturverständnis. Er verkehrt die 
anthropologische Abhängigkeit von den Opfergaben der Natur in das Konstrukt 
einer allmächtigen, übernatürlichen Gottheit und ›pervertiert‹ damit das natur-
religiöse Selbstverhältnis des Menschen zu sich. Alles erscheint dann umgekehrt, 
von den Füssen auf den Kopf gestellt, so dass »Gott das mächtigste oder vielmehr 
allmächtige Wesen scheint – d.h., er vermag, was der Mensch nicht vermag, was 
vielmehr die menschlichen Kräfte unendlich übersteigt und daher dem Men-
schen das demütigende Gefühl seiner Beschränktheit, Ohnmacht und Nichtig-
keit einflößt.« (Ebd., 12) 

Mit diesem demütigen Gefühl der Beschränktheit, Ohnmacht und Nichtig-
keit sind bereits die existenziellen Motive der menschlichen Religiosität angespro-
chen. So entspringt angesichts der Grunderfahrung der Elendigkeit der eigenen 
Welt die »Sehnsucht nach einer besseren Welt«. Die »Miserabilitäten des mensch-
lichen Lebens«, seine Mängel und unablässige Bedürftigkeit, sein Leid und Übel, 
seine Hinfälligkeit und Sterblichkeit – all dieses Ungute lassen den menschlichen 
Wunsch auf Erfüllung des Bedürfnisses nach Glück und Wohlergehen entstehen, 
dem Wunsch nach einem besseren Leben. »Der Wunsch ist der Ursprung der 
Götter, der Wunsch der Ursprung, das Grundwesen, das Prinzip der Religion.«46 
Gegenstand und Inhalt des religiösen Wunsches ist das, was Gegenstand und 
Inhalt menschlicher Zwecke und Bedürfnisse seines »Glückseligkeitstriebes« ist. 
So kulminiert Feuerbachs Religionsphilosophie in der Erkenntnis, dass das wah-

46 | Feuerbach, Theogonie nach den Quellen des klassischen, hebräischen und christli-

chen Alter tums, 189.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens496

re Wesen der Religion und »der einzige Gott des Menschen der Mensch selbst« 
ist.47 

Der gottgläubige Mensch wünscht sich ein besseres Leben und beten einen 
Gott an, der für den unerfüllten Glückseligkeitswunsch gut geheißen wird. »Se-
ligkeit und Gottheit ist ein. […] Oder vielmehr: Die Gottheit ist eine Vorstellung, 
deren Wahrheit und Wirklichkeit nur die Seligkeit ist. Soweit das Verlangen der 
Seligkeit geht, soweit – nicht weiter – geht die Vorstellung der Gottheit. Wer keine 
übernatürlichen Wünsche mehr hat, der hat auch keine übernatürlichen Wesen 
mehr.«48 Aber das theistische Gemüt, der gläubige Mensch wähnt, dass die Er-
füllung seiner Wünsche nicht in seiner Gewalt ist und sein Wille nicht die Macht 
hat, sich zu verwirklichen. So schließt sich der Gotteskreis: »Allein was mein 
Leib, meine Kraft überhaupt nicht vermag, das vermag eben der Wunsch selbst. 
Was ich verlange, wünsche, das bezaubere, begeistere ich durch meine Wünsche. 
[…] Das heißt: Die Menschen sind die wünschenden, die Götter die wunscherfül-
lenden Wesen.« (Ebd., 37) 

In diesen fehlgeleiteten, sich selbst fremden, utopischen Energien sieht der 
Religionskritiker die anthropologischen Wurzeln der menschlichen Religiosität. 
Die Glaubenssysteme sublimieren die »Sehnsucht nach einer besseren Welt, und 
diese Sehnsucht regt sich in allen Menschen, selbst die rohsten, irreligiösesten 
Seelen verraten sie widerwillig durch ihre Unzufriedenheit mit dieser Welt, als 
in welcher kein reines Glück zu finden.« Diese Gedanken werden durch gesell-
schaftstheoretische Überlegungen ergänzt: »Vom politischen und sozialen Stand-
punkt aus betrachtet, gründet sich die Religion, gründet sich Gott nur auf die 
Schlechtigkeit der Menschen oder menschlichen Zustände und Verhältnisse. 
Weil […] es überhaupt soviel Widerspruch, Übel und Elend im menschlichen Le-
ben gibt, darum muss ein Himmel, darum ein Gott sein. Aber noch mehr und 
größeres Elend der Menschen kommt von den Menschen selbst. Nur auf dem 
Mangel der menschlichen Gerechtigkeit, Liebe und Weisheit beruht also die Not-
wendigkeit und Existenz Gottes; Gott ist, was sich Menschen nicht sind – wenigs-
tens nicht alle, wenigstens nicht immer –, aber sein sollen – und an sich auch sein 
können«. (Ebd., 98) 

In ihrer radikalen Kritik des religiösen Glaubens geht es dieser Philosophie 
darum, dass das Glück eines besseren Lebens nicht durch jene bloße Verheißung 
eines ewigen Lebens, welche sich erst nach unserem jetzigen erfüllen soll, ewig 
vertagt wird, sondern das Göttliche noch in diesem Leben eingelöst wird. Und das 
gerade weil die Notwendigkeit und Existenz Gottes nur auf einer mangelhaften 
Gerechtigkeit, Liebe und Weisheit der Menschen beruht. In den Heidelberger Vor-
lesungen lässt Feuerbach seine Hörer Unerhörtes wissen: »Das Christentum hat 
sich die Erfüllung der unerfüllbaren Wünsche des Menschen zum Ziel gesetzt, 
aber eben deswegen die erreichbaren Wünsche des Menschen außer acht gelas-

47 | Feuerbach, Heidelberger Vorlesungen, 150.

48 | Feuerbach, Das Wesen der Religion, 78.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 497

sen; es hat den Menschen durch die Verheißung des ewigen Lebens um das zeit-
liche Leben, durch das Vertrauen auf Gottes Hilfe um das Vertrauen zu seinen 
eigenen Kräften, durch den Glauben an ein besseres Leben im Himmel um den 
Glauben an ein besseres Leben auf Erden und das Bestreben, ein solches zu ver-
wirklichen, gebracht.«49 

Den Gläubigen und den Theologen dient die Hoffnung auf ein besseres Leben 
bloß als Tröstungsmittel, um uns das gegenwärtige Dasein in seinen Schlechtig-
keiten und Verfehlungen ertragen zu lassen, um uns dem unveränderlichen Los 
der Dinge gefügig zu machen.50 Im absoluten Gegensatz zu der religiösen Selbst-
entfremdung und spirituellen Jenseitsorientierung gibt der philosophische Athe-
ismus »der Natur und Menschheit die Bedeutung, die Würde wieder, die ihr der 
Theismus genommen hat«. (Ebd., 148) Der religionskritische Humanismus fasst 
den an sich schlichten, aber dafür im wahrsten Sinne unglaublichen Gedanken, 
dass die Beseitigung himmelschreiender Ungerechtigkeiten und Übel einerseits 
und die Erfüllung eines geglückten, besseren Lebens andererseits bei entspre-
chenden politischen, sozialen und individuellen Veränderungen und realen Taten 
in diesem Leben volle Wirklichkeit werden können. »Wenn die Aufhebung nichts 
weiter als eine leere, inhalt- und erfolglose Verneinung wäre«, führt Feuerbach re-
sümierend aus, »so wäre es besser oder doch gleichgültig, ob man es stehen oder 
fallen ließe. Allein die Verneinung des Jenseits hat die Bejahung des Diesseits zur 
Folge; die Aufhebung eines besseren Lebens im Himmel schließt die Forderung 
in sich: es soll, es muss besser werden auf der Erde; sie verwandelt die bessere Zu-
kunft aus dem Gegenstand eines müßigen, tatenlosen Glaubens in einen Gegen-
stand der Pflicht, der menschlichen Selbsttätigkeit.«51 Und er setzt mit empha-
tisch-revolutionärem Ton fort. »Wenn wir nicht mehr ein besseres Leben glauben, 
sondern wollen, […] so werden wir auch ein besseres Leben schaffen«. 

49 | Feuerbach, Heidelberger Vorlesungen, 145f.

50 | Die beträchtlichen Folgen und Nebenwirkung dieses Tröstungsmittel werden vorge-

rechnet: »Dafür nimmt Gott die Sünden der Menschen auf sich; er ist ihr Stellver treter; er 

überhebt sie der Pflicht, das selbst einander zu sein, was er an ihrer Statt ist; denn wenn ein 

Wesen ist, welches die Übel wiedergutmacht, die ich anderen zufüge oder wenigstens im 

Vertrauen auf die göttliche Entschädigung bestehen lasse, warum soll ich aus meinen Mit-

teln diese Übel aufheben? Gott ist der Trost der Not, aber auch die Sicherheit des Überflus-

ses, das Almosen der Darbenden, aber auch die Hypothek der Wucherer, der Zufluchtsort 

der Unrecht Leidenden, aber auch der Ruhesitz der Unrecht Tuenden, mögen sie nun direkt 

oder indirekt, mit Unrecht oder von Rechts wegen anderen Unrecht tun. Allerdings ist die 

Religion höchst tröstlich für mich, aber höchst untröstlich für andere, denn sie lehr t mich, 

nicht nur meine eigenen Leiden, sondern auch die Leiden anderer mit christlicher Geduld 

zu er tragen, zumal wenn ich den christlichen Glauben habe, dass die Übel und Leiden der 

Menschen Schickungen, Willensbestimmungen Gottes sind«. Vgl. Feuerbach, Das Wesen 

der Religion, 98f.

51 | Feuerbach, Aus den Heidelberger Vorlesungen über ›das Wesen der Religion‹, 148.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens498

Aber um dieses zu wollen und zu schaffen, »müssen wir an die Stelle des 
Gottesglauben den Glauben des Menschen an sich, an seine Kraft setzen, den 
Glauben, dass das Schicksal der Menschheit nicht von einem Wesen außer oder 
über ihr, sondern von ihr selbst abhängt«. Darin kommt noch einmal in aller 
Deutlichkeit der (sokratische) Grundgedanke von Feuerbachs dialektischer und 
emanzipatorischer Religionskritik zum Ausdruck. Danach ist der einzige Gott 
und Wohltäter des Menschen der Mensch selbst – und folglich muss der Mensch, 
wenn er ist, was er isst, wie ein Gott essen, um wahrhaft gut oder menschenwür-
dig zu sein.

Das Geheimnis des Speiseopfers

Die Frage nach dem wahren Sinn des religiösen Speiseopfers, der Feuerbach auf 
den Grund geht, führt schließlich zu jener Stelle, wo der Begriff der Gastrotheolo-
gie entsteht. Denn die religionsphilosophischen Hintergründe der Speiseopfer er-
möglicht es, »sogleich einen Gegenstand der Gastrologie (Lehre vom Magen, vom 
Gaumen) zu einem Gegenstand der Theologie, freilich damit auch einen Gegen-
stand der Theologie zu einem Gegenstand der Gastrologie« zu machen.52 Mithilfe 
dieser Klarstellung des Zusammenhangs von Theologie und Gastrologie unter-
nimmt Feuerbach am Beispiel der kultischen Praktik des Opfermahls gleichsam 
eine religionskritische Fallstudie für seine gastrosophische Anthropologie, die 
weit reichende Implikationen für eine Ethik des guten Essens beinhaltet. 

Vorzugsweise an der griechischen Mythologie – obschon auch Hinweise zu 
anderen Kulturen, wie z.B. der indischen Religion und ihrer Philosophie herge-
stellt werden – verdeutlicht Feuerbach die eminente Bedeutung des Essens in der 
religiösen Opferpraxis. Allerdings wird nicht an die spärlichen, von Xenophons 
Sokrates entwickelten Ansätze zu einer gastrosophischen Theorie des Speiseop-
fers und Gaia-Denkens angeknüpft. (Siehe II.1)53 Vielmehr erinnert Feuerbach im 
Rekurs auf Homer daran, dass die antike Mythologie den Unterschied zwischen 
Menschen und Göttern durch ihre unterschiedlichen Ernährungsweisen ver-
anschaulicht. So leben Götter göttlich, weil sie Ambrosia und Nektar genießen, 
während die sterblichen Menschen von den Früchten der Erde zehren müssen.54 

52 | Feuerbach, Das Geheimnis des Opfers, 26.

53 | Das gastrosophische Geheimnis des griechischen Speiseopfers lüftet Burkert: »Am 

besten sind wir über das ›Olympische Speiseopfer‹ unterrichtet. Es erschien bereits einem 

Hesiod verwirrend. Die Schenkelknochen, der Schwanz, das Fett und die Gallenblase wer-

den ›für die Götter‹ verbrannt, zu dessen Ehren das Opfer stattfindet, während eine fromme 

Gemeinde praktisch den ganzen Rest sich einverleibt. Verräterisch ist der Ausdruck ›mit 

Opfern und Wohlleben‹ bei Herodot.« Vgl. Burkert, Griechische Tragödie und Opferritual, 

20. 

54 | Feuerbach, Das Geheimnis des Opfers, 29.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 499

Die Differenz zwischen der Götter Speise und der Menschen Kost beinhaltet eine 
folgenreiche Konsequenz: Weil sich die »das Korn der Demeter essenden Sterb-
lichen«, wie Homer formuliert, von den Gewächsen und Gestalten aus dem Reich 
der Natur zu ernähren haben, müssen sie – als der traurigen Bedingung ihrer 
irdischen Essistenz – aus dem Töten anderen Lebens ihre eigene Lebenskraft 
schöpfen. Ihr physisches Dasein verstrickt sie in einen »nutritiven Schuldzusam-
menhang« (H. Böhme), der sie zu einer essistenziellen Anthropodizee verdammt. 

Im fundamentalen Unterschied zu dieser ›Erbsünde‹ erquicken sich die 
Götter an einer unschuldigen Kost, ihrem himmlischen Manna und Ambrosia, 
weshalb in den großen mythischen Erzählungen der griechischen Antike das 
Goldene Zeitalter bzw. der jüdisch-christlichen Religion der paradiesische Zu-
stand des Garten Edens als eine Epoche beschrieben wird, während der das Men-
schengeschlecht an der schuldlosen Tafelgemeinschaft und dem bedenkenlosen 
Festmahl der Götter teilhatte. Dementsprechend ist der Verlust des Golden Zeit-
alters bzw. die Vertreibung aus dem Paradies gleichbedeutend mit dem Zwang 
zur alimentären Selbstständigkeit und Abhängigkeit, unter der unabwendbaren 
Last und Schuld, anderes Leben zu opfern, um das eigene Leben zu erhalten. So 
hängt das religiöse Phantasma einer vergötterten Unsterblichkeit auch unmittel-
bar mit deren göttlichen Ernährungsweise zusammen, für die kein Leben ge-
opfert werden muss. Mit Verweis auf Homer schreibt Feuerbach: »In der Ilias 
heißt es ausdrücklich: ›Nicht essen die Götter Brot, noch trinken sie funkelnden 
Wein, deswegen haben sie kein Blut und heißen Unsterbliche.‹ Sie essen Ambro-
sia; Ambrosia aber bedeutet nach den Alten unsterbliche Speise, nach den Neu-
eren ist es ein Substantiv und bedeutet schlechtweg Unsterblichkeit. Gott ist, was 
er isst; er isst Ambrosia, d.h. also Unsterblichkeit oder unsterbliche Speise, also 
ist er ein Unsterblicher, ein Gott«. (Ebd., 28) Der alles beherrschende Wunsch 
des Menschen, Gott nahe zu sein und Gott werden zu wollen, lässt sich auch 
auf den Wunsch zurückführen, wie die Götter göttlich gut zu leben und göttlich 
gut zu essen, nämlich zu leben und zu essen, ohne den Tod anderen Lebens zu 
verschulden und ohne Sterbliches und Gestorbenes verkörpern zu müssen. Der 
gastrotheologische Weg, sich über das Essen den Göttern ›anzunähern‹, sieht vor, 
sich ihnen durch Speiseopfer wohlgefällig zu machen. Das »Geheimnis des Op-
fers« entdeckt Feuerbach in ebendiesem Zusammenhang, weil »opfern heißt, die 
Götter speisen.« (Ebd., 35) 

Als religionsphänomenologischer Hintergrund des Speiseopfers lässt sich die 
rituelle Dankerweisung anführen. Einer bangen Dankbarkeit gegenüber den er-
wünschten Gaben der Natur, deren Vorkommen, Ertragsmenge, Qualität etc. nie 
vollständig sicher und kontrollierbar sind. Diese stets ungewissen Gaben »von 
unendlich vielen und guten Speisen, welche die Natur dem Menschen gewährt«, 
deutet der theistische Mensch als Bekundung der »unendlichen Güte ihres 
Schöpfers«. (Ebd., 35) Das wohltätige Geschenk der Naturgaben ist ein wesent-
licher Grund der religiösen Opferpraxis und nicht weniger Grund auch für die 
vielfältigen Ausprägungen von Erntedankfeiern und Fruchtbarkeitskulten. Das 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens500

Opfern dient dazu, »die Götter zu versöhnen, d.h. freundlich und wohlgesinnt 
gegen den Menschen zu machen.« (Ebd., 36) Die liturgische Dankerweisung z.B. 
durch die Opferung von Speisen besteht demnach in der zeremoniellen Gegen-
gabe.55 Das Speiseopfer soll den Göttern seligen Genuss bereiten. »Das Bedürfnis 
der Speisen hat der Mensch für sich selbst, aber den Genuss derselben teilt er mit 
den Göttern. Hunger und Durst leiden ist menschlich, aber Hunger und Durst 
stillen ist göttlich. […] Also haben sie auch vom Essen und Trinken nur das Gute, 
nur den seligen Genuss, nicht die traurigen Vorbedingungen«. (Ebd., 31) 

Indessen soll gerade das Speiseopfer diese traurigen Vorbedingungen der 
Nahrungserzeugung – das Töten, die reale Opferung der Natur für die Küche 
des Menschen – wiedergutmachen. Feuerbach deckt diese List der religiösen 
Opfergabe als das Geheimnis des Opfers auf. Denn zumindest das Opfermahl 
der christlichen Religion gibt nichts Wirkliches wieder. Es macht gegenüber dem 
wirklichen Speiseopfer, dem geopferten Guten der Natur, den verspeisten Pflan-
zen und Tieren etc. nichts gut, was dem Opfer wohltäte. Reduziert sich schließ-
lich das religiöse Opfermahl auf ein Tischgebet oder eucharistische Reden, geht 
die Gegengabe in der tröstlichen Untätigkeit eines bloßen Gedenkens Gottes voll-
ständig verloren. »Statt durch Selbsttätigkeit, durch Kultur, durch eigenen Ver-
stand, wird durch das Gebet an den allmächtigen Gott« nur Dank gesagt.56 

So enthüllt sich das bloß Gott danksagende (gastrosophisch untätige) Tisch-
gebet als eine scheinheilige Dankerweisung des Menschen. Ihr Gedenken Gottes, 
ihr Gottglauben macht den realen Gegenstand des Dankes vergessen. Das Tisch-
gebet oder das rituelle Speiseopfer treten an die Stelle einer wirklichen Gegenga-
be, einer realen Gutmachung der Schuld am Speiseopfer durch eine entsprechend 
gute, ›huldvolle‹ Esskultur. Feuerbach reformuliert die christliche Gastrotheolo-
gie in eine gastrosophische Ethik, deren Tischsegen einer schlichten, essistenziel-
len Wohl-Bedachtheit gilt. »Denke daher bei jedem Bissen Brot, der dich von der 
Qual des Hungers erlöst, bei jedem Schlucke Wein, der dein Herz erfreut, an den 
Gott, der dir diese wohltätigen Gaben gespendet – an den Menschen!«57 

Und wie der unerdenklichen Anzahl von wohltätigen Produzenten – Bauern-
opfern58 – und Mitwirkenden der weltumspannenden Nahrungskette, die für 
unser täglich Brot und all die genießbaren Nahrungsmittel und Speisen sorgen, 
ebenso gilt es insgesamt der gebenden Natur zu gedenken, deren ›Fleisch‹ und 
›Blut‹ für uns geopfert wird. Auch dieses unglaubliche Speiseopfer spricht eine 
gastrosophische Eucharistie heilig: »Aber vergiß nicht über die Dankbarkeit gegen 
den Menschen die Dankbarkeit gegen die Natur! Vergiß nicht, dass der Wein das 

55 | Walter Burkert bestätigt in seiner Studie zum Ursprung des Opfers bei den Griechen 

vieles von Feuerbach, ohne sich allerdings auf ihn zu beziehen. Vgl. Burkert, Griechische 

Tragödie und Opferritual.

56 | Feuerbach, Heidelberger Vorlesungen über ›das Wesen der Religion, 121.

57 | Feuerbach, Das Wesen des Christentums, 410.

58 | Vgl. Rieger, Bauernopfer – Das Elend der europäischen Agrarpolitik.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 501

Blut der Pflanze und das Mehl das Fleisch der Pflanze ist, welches dem Wohle dei-
ner Existenz geopfert wird! Vergiß nicht, dass die Pflanze dir das Wesen der Natur 
versinnbildlicht, die sich selbstlos dir zum Genusse hingibt! Vergiß also nicht den 
Dank, den du der natürlichen Qualität des Brotes und Weines schuldest!« (Ebd.) 

Feuerbachs Analyse des religiösen Opfermahls findet über den Umweg einer 
religionskritischen Aufklärung der Gastrotheologie Anschluss an den Gedanken-
gang einer gastrosophischen Sozial- und Naturethik. Einer gastrosophischen Um-
weltethik gemäß – darin entwickelt Feuerbachs den sokratischen Gaia-Ansatz fort 
– entkommt die Menschheit nur dadurch dem nutritiven Schuldzusammenhang 
und nähert sich nur so einem schuldlosen, göttlichen Essen an, indem sie aus 
Dankbarkeit gegenüber den geopferten Gaben der Natur eine verantwortungs-
volle und schuldbewusste, entschuldigende Gegengabe kultiviert. In der naturge-
rechten (Agri-)Kultur eines guten Essens – eines Nahrungsgeschehens, welches 
die geopferten Lebewesen gut speist, indem diese Kultur des Menschen ihren 
Speiseopfern deren eigenen Wohl gemäß gute Lebensbedingungen gewährt und 
gut zu essen gibt – gibt der Welt-schaffende Mensch wie ein Gott, isst er göttlich 
und dem Menschen als ebenso göttlichen wie natürlichen Wesen und Weltweisen 
würdig. Während im (religionskritisch aufgeklärten) Bezugsrahmen einer Gas-
trotheologie die religiöse Opfergabe nur symbolische Speise gibt, bestünde ein 
gastrosophischer Opferkult darin, der Natur, d.h. der verzehrten Umwelt, Pflan-
zen, Tiere, Landschaften, Gewässer etc. ein möglichst gutes Leben zu geben; sie 
wohlleben zu lassen, ihre wohlnatürliche Selbsttätigkeit zu gewährleisten und ihr 
eigentümliches Selbstsein zu hegen und pflegen, d.h. zu kultivieren, anstatt sie 
in toto einer undankbaren und unheilvollen Verwertungslogik zu unterwerfen. – 
Die erforderliche Klärung, die dieser Ansatz einer gastrosophischen Naturethik 
in vielen Punkten bedarf, übersteigt indessen den Bezugsrahmen von Feuerbachs 
Philosophie; bleibt uns an dieser Stelle wenigstens eine kleine Extrabeilage.

E x tr abeil age: Technokr atische Göt zendämmerung

Feuerbachs Religionsphilosophie entdeckt den Wunsch des Menschen, 
Gott nahe zu sein – Gott werden zu wollen –, auch in der technokra-
tischen Vorstellung einer gottgleichen Erschaffung der Welt durch den 
Menschen. Dieser supranaturalistische Wille zur totalen Naturbeherr-
schung ist im alttestamentlichen Schöpfungsmythos des jüdisch-christ-
lichen Glaubens, von dem bereits kurz die Rede war (siehe I.3), am aus-
geprägtesten artikuliert. Feuerbach kommentiert dazu: »Wo sich der 
Mensch mit Wille und Verstand über die Natur erhebt, Supranaturalist 
wird, da wird auch Gott ein supranaturalistisches Wesen. Wo sich der 
Mensch zum Herrscher aufwirft ›über die Fische im Meer und über 
die Vögel unter dem Himmel und über das Vieh und über die ganze 
Erde und über alles Gewürm, das auf Erden kriechet‹, da ist ihm die 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens502

Herrschaft über die Natur die höchste Vorstellung, das höchste Wesen, 
der Gegenstand seiner Verehrung, seiner Religion daher der Herr und 
Schöpfer der Natur, denn eine notwendige Folge der Voraussetzung 
vielmehr der Herrschaft ist die Schöpfung. […] Erst in der Schöpfung 
also bewahrheitet, verwirklicht, erschöpft sich die Herrschaft.«59 Mit der 
Analyse des ideologischen Zusammenhangs zwischen dem christlichen 
Weltbild und dem menschlichen Herrschaftsanspruch über die natür-
liche Umwelt klärt Feuerbach eine ideengeschichtlich und kulturhisto-
risch maßgebliche (wenn nicht sogar die maßgeblichste) Voraussetzung 
für ein rein instrumentelles Naturverständnis auf und arbeitet die kul-
turelle (ideologische) Grundlage für die rücksichtslose Naturausbeutung 
der westlichen Zivilisation heraus. 
Innerhalb der naturphilosophischen Diskussionen und ökoethischen 
Selbstverständigungsprozesse der letzten Jahrzehnte wurde auf diese 
Problematik vielfach eingegangen. Ausführlich werden die religions-
geschichtlichen Hintergründe von Meyer-Abich herausgearbeitet. Sei-
ne Rekonstruktionen der griechischen, babylonischen, germanischen, 
jüdisch-christlichen Mythologie bzw. Theologie bestätigen Feuerbachs 
Befunde. »Für das Geltungsbedürfnis des modernen Menschen«, resü-
miert Meyer-Abich, »gibt es weder in der griechischen noch in der baby-
lonischen Mythologie irgendein Vorbild. Wie dort gehören auch später in 
der germanischen Edda sowohl die Götter wie die Menschen zur Theo-
kosmogonie der Natur, und die Menschen erheben keinerlei Ansprüche 
auf einen besonderen Status gegenüber der natürlichen Mitwelt. Im 
Alten Testament ist dies anders. Hier gibt es einmal den erdenfremden 
Schöpfer, dem die Welt äußerlich ist, der also zwar an ihrem Schicksal 
Anteil nimmt, es aber nicht selber teilt, und zum andern den Anspruch 
des Menschen, ein Ebenbild dieses Gottes zu sein. Damit verbinden sich 
der Herrschaftsanspruch des Menschen gegenüber der natürlichen Mit-
welt und der Gedanke der Verfluchung der ganzen Natur anläßlich des 
menschlichen ›Sündenfalls‹.«60 
Diese religiös (jüdisch-christlich) legitimierte und schließlich populari-
sierte Naturbeherrschung keimt in der Neuzeit auf und bildet die ideo-
logische Grundlage für die Überheblichkeit der westlichen Menschheit, 
sich als »interplanetarischer Eroberer« aufzuführen und mündet, wie 

59 | Feuerbach, Das Wesen der Religion, 49; in Abgrenzung zum Supranaturalismus des 

christlichen Herrschaftsdenkens stellt Feuerbach für die heidnische Religiosität klar: »Die 

Götter der Heiden waren wohl auch schon Herren der Natur, aber keine Schöpfer derselben, 

darum nur konstitutionelle, beschränkte, in bestimmte Grenzen eingeschlossene, nicht 

absolute Monarchen der Natur, d.h. die Heiden waren noch nicht absolute, unbedingte, 

radikale Supranaturalisten.«

60 | Meyer-Abich, Praktische Naturphilosophie, 452.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 503

Meyer-Abich meint, in der anthropozentrischen »Apotheose der Indust-
riegesellschaft«. Diese Selbstvergötterung geschähe durch die Assimila-
tion des modernen Menschen an das Gottesbild, das heißt durch die Ver-
bindung von Allmacht und Allwissenheit im Welt-verändernden Willen. 
Kurz: »Man hatte sich Gott so gedacht, dass man ihm ähnlich werden 
und an seine Stelle treten konnte, mit der Allwissenheit der Wissenschaft 
und der Allmacht der Technik.« (Ebd., 314) Während die technokrati-
sche Menschheit die göttliche Macht ihrer totalen Naturbeherrschung 
beispielsweise in der Herstellung von gentechnologisch erzeugten Nah-
rungsmitteln zu einer undankbaren und unheilvollen Verwertungslogik 
totalisiert, träumen revolutionäre Humanisten, wie Feuerbach, von einer 
gastrosophischen Menschheit, die vor allem über den ebenso heilsamen 
wie heilsbringenden Weg eines göttlich guten Essens eine neue natur-
gerechte Kultur erschafft.

Humane Religiosität des Abendmahls

Feuerbachs Hauptwerk zum Wesen des Christentums geht auch auf dessen bekann-
testes gastrotheologisches Motiv ein und stellt dazu kurzerhand fest: »Essen und 
Trinken ist das Mysterium des Abendmahls.«61 Allerdings versäumt es Feuer-
bach, die frühchristliche Mahlpraxis, in deren Kontext das Abendmahl und Jesu 
Tischgemeinschaften zu verorten sind, in ihre heidnischen Ursprünge zurückzu-
verfolgen. (Siehe I.3) In dem Transformationsprozess der griechisch-römischen 
Gastmahlkultur zur christlichen Diätmoral wird, wie wir sahen, die sättigende 
Fülle und der göttliche Genuss des Essens ersetzt durch eine asketische Küche, 
welche die Gläubigen nur mit einem geschmacklosen Symbolmahl abspeist. 

Dennoch assoziiert Feuerbach die Symbolküche des christlichen Eucharistie 
mit Konfektgelüsten, die er vom heidnischen Brotkult abgrenzt. »Wenn wir das 
Brot, dessen Heiligkeit bekanntlich in den heidnischen Mysterien gefeiert wurde, 
als das charakteristische Symbol der alten, naturgetreuen, nur an reelle natür-
liche Bedürfnisse sich anschließenden Religionen betrachten können, so haben 
wir dagegen an dem Konfekt das charakteristische Symbol der christlichen Theo-
logie. Denn das Brot ist der Gegenstand eines natürlichen Bedürfnisses, das Kon-
fekt aber nur der Gegenstand eines überschwänglichen, supranaturalistischen 
Gelüstes, jenes esse ich, um meinen Hunger zu stillen, also aus Interesse, die-
ses aber nur aus Luxus, aus reiner, interessenloser Konfektliebhaberei.«62 Diese 
religionsphänomenologische Betrachtung speziell des christlichen Abendmahls 
extrahiert gleichwohl einen gastrosophischen Sinn aus der dargereichten Speise, 
insofern sich in Brot und Wein wirklich die wahrhaft göttliche und heilbringende 

61 | Feuerbach, Das Wesen der Christentums, 409.

62 | Feuerbach, Wider den Dualismus von Leib und Seele, Fleisch und Geist, 111.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens504

Kunst der Menschen manifestiert, kulinarische Genüsse erschaffen zu können. 
»Wein und Brot gehören zu den ältesten Erfindungen. Wein und Brot vergegen-
wärtigen, versinnlichen uns die Wahrheit, dass der Mensch des Menschen Gott 
und Heiland ist.«63 

Die Herstellung und Kreation von sättigenden, gesunden (heilsamen) und ge-
schmackvollen Genussprodukten, kurz: die göttliche Kochkunst ist nichts ande-
res als menschliches und ganz alltägliches Handwerk – aber allenthalben ein heil-
wirksames und wohlvolles Wunderwerk. Darum ist die Küche auch ein ebenso 
profaner wie heiliger Ort. Aus dem gleichen Grund ist das tägliche Brot wie jede 
andere kulinarische Kreation kein Nahrungs›mittel‹, wie es das instrumentelle 
Selbstverständnis der vorherrschenden Esskultur will.64 Worauf es ankommt, 
ist eine nicht-instrumentelle Haltung gegenüber unserem täglich Brot, die auch 
nicht religiös begründet ist und die doch in allem, was der Mensch isst, »Sakra-
mente, d.h. etwas Heiliges, ja Göttliches zu würdigen« weiß, weil es »zur Bildung 
des Menschen und seiner Wohlfahrt« beiträgt.65 

In diesem die menschliche Kochkunst vergötternden Sinne gehörte das »hei-
lige Brot« bereits »zu den Mysterien der griechischen Religion« (ebd.), wie Feuer-
bach klarstellt und an die antike Brotkultur und Backkunst erinnern hilft. Die 
Heiligkeit dieses Brotes steht im absoluten Gegensatz zum christlichen Symbol-
brot und der bloß rhetorischen und liturgischen Bedeutung des Brotes im christ-
lichen Glauben. Und überhaupt: »Das Christentum hat kein Weingott, keine Brot- 
oder Getreidegöttin, keines Ceres.« (Ebd., 126) An diese Heiligkeit des Essens 
(im klassisch griechischen und nicht im christlich spirituellen Sinne) kann eine 
religionskritische Philosophie des Essens anknüpfen. Entsprechend läuft Feuer-
bachs Analyse auf den Gedanken hinaus: »Essen und Trinken ist in der Tat an 
und für sich selbst ein religiöser Akt; soll es wenigstens sein.«66 

63 | Feuerbach, Das Wesen des Christentums, 410f.

64 | Es greif t in der Sache zu kurz, wenn gegen ein bloß instrumentelles Verständnis des 

Essens in der einschlägigen Literatur emphatisch betont wird, Nahrungsmittel seien Le-

bensmittel, um mit dem Hinweis auf das ›Leben‹ im Lebensmittelsbegrif f den gastroso-

phischen Eigenwert und Selbstzweck des Essens, seine ›Heiligkeit‹, zu markieren; vgl. bei-

spielsweise Schipperges, Lebensmittel – Mittel des Lebens

65 | Feuerbach, Heidelberger Vorlesungen über ›das Wesen der Religion‹, 124. In den 

nachgelassenen Aphorismen findet sich die folgende begrif fsanalytische Notiz: »Man sagt 

statt Heil ›Wohl, Wohlsein‹; wie werden die Heilslehrer sich darüber entsetzen! Und doch 

hat das heilige Wort ursprünglich denselben profanen Sinn, nur dass durch Absonderung 

dieses Wortes im Gebrauch für das religiöse Wohl, welches doch selbst ebenfalls, wenn 

auch nur im Jenseits, das körperliche Wohlsein bedeutet, das Wort Heil einen besonderen, 

mystischen, heiligen Sinn bekommen hat.« Vgl. Feuerbach, Nachgelassene Aphorismen, 

244.

66 | Feuerbach, Das Wesen des Christentums, 409.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Mensch ist was er isst 505

Insofern ermöglicht eine religionsphilosophische Betrachtung selbst noch des 
christlichen Abendmahls, das gastrosophische Anliegen einer kulturellen Auf-
wertung und einer naturphilosophischen Würdigung des täglichen Essens als 
eines heiligen Aktes zu profilieren. Der nahe liegenden Kritik und jedem christ-
lichen oder andersreligiösen Verächter einer gastrosophischen Vernunft hält der 
Philosoph der neuen Weltweisheit entgegen: »Und willst du darüber lächeln, dass 
ich das Essen und Trinken, weil sie gemeine, alltägliche Akte sind, deswegen von 
Unzähligen ohne Geist, ohne Gesinnung ausgeübt werden, religiöse Akte nenne, 
nun so denke daran, dass auch das Abendmahl ein gesinnungsloser, geistloser 
Akt bei Unzähligen ist, weil er oft geschieht«. (Ebd., 410) 

Freilich sucht Feuerbach die Legitimation seiner ›neuen Religion des Essens‹ 
letztlich nicht bei der Religion, im gottgläubigen Gemüt oder christlichen Gewis-
sen. Seine gastrosophische Ethik sieht bei aller zugestandenen und humanistisch 
durchschauten Religiosität des Essens nicht über die faktische Gottlosigkeit des 
Phänomens hinweg. »Das Essen und Trinken in seiner ganzen Ausführlichkeit 
und Förmlichkeit vorgestellt, ist allerdings eine profane, irreligiöse, der Götter 
unwürdige Vorstellung; aber an dieses profane Detail denkt auch nicht der Gott-
gläubige.«67 Freilich wäre Ludwig Feuerbach kein dialektischer Religionskritiker 
und materialistischer Ethiker, würde er seine Heiligsprechung des Essens, unse-
res täglichen Brotes und Weins, nicht auf dessen realen Erfahrungsgehalt und es-
sistenzielle Alltäglichkeit beziehen. In diesem alltagsphilosophischen Sinne heißt 
es in einer Passage, die er als Abschlusswort seines Hauptwerks wählt: »Versetze 
dich, um die religiöse Bedeutung des Genusses [des Essens] zu erfassen, in die 
Lage hinein, wo der sonst alltägliche Akt unnatürlich, gewaltsam unterbrochen 
wird. Hunger und Durst zerstören nicht nur die physische, sondern auch geistige 
und moralische Kraft des Menschen, sie berauben ihn der Menschheit, des Ver-
standes, des Bewusstseins. […] So braucht man nur den gewöhnlichen gemeinen 
Lauf der Dinge zu unterbrechen, um dem Gemeinen ungemeine Bedeutung, 
dem Leben als solchem überhaupt religiöse Bedeutung abzugewinnen. Heilig sei 
uns darum das Brot, heilig der Wein, aber auch heilig das Wasser! Amen.«

67 | Feuerbach, Theogonie nach den Quellen des klassischen, hebräischen und christli-

chen Alter tums, 206f.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839434369-011 - am 14.02.2026, 11:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

