
Ist Musik eine symbolische Form?

Marie-Anne Lescourret (Strassburg)

Der Ausgangspunkt dieses Beitrags sowie der ganzen Entwicklung 
meiner anderweitigen Überlegungen1 ist Wittgenstein und beruht auf 
drei Sätzen seines Werkes, die nicht nur für seine Sprachphilosophie 
bestimmend und charakteristisch sind, sondern auch für deren ästheti­
sche Anwendung. Der erste Satz kommt zweimal in Wittgensteins 
Werk vor, und zwar in dem sogenannten, noch ungedruckten Big Ty­
pescript sowie in den Philosophischen Bemerkungen'. "Die Welt ist 
selbstverständlich, und dies zeigt sich dadurch, daß die Sprache nur 
die Welt bezeichnet und nur sie bezeichnen kann"2 - was eigentlich 
als eine Erweiterung beziehungsweise Auslegung des berühmten An­
fangssatzes des Tractatus klingen kann. Die zwei anderen Sätze 
stammen aus dem ersten Teil Satz, Sinn des Satzes der Philosophi­
schen Grammatik und heißen: "Denke an die Vielgestaltigkeit dessen, 
was wir Sprache nennen: Wortsprache, Bildersprache, Gebärden­
sprache, Tonsprache." "Ja, meinen ist, wie man auf jemanden zu­
geht."3 Als Rechtfertigung dieses Gebrauchs des wittgensteinschen 
Gedankens spricht das übrige Werk des Philosophen, denn die Ver­
wendung des Wortes macht den Sinn aus. Wittgenstein hat die Frag­
mente als Ausdrucksmittel vorgezogen, welche als Sinneseinheiten er­
scheinen, das heißt unter der grammatischen - beziehungsweise geo­
metrischen - Bedingung, daß dieser Sinn sich zusammen mit den Ver­
lagerungen des Fragmentes (des Satzes) sowie dank derselben ent­
wickelt. Als Beschreibung dieser Verlagerungen des Wortes, der Sin­
neseinheiten, gilt die philosophische Grammatik im Sinne der "Geo­
metrie der Sprache". Daher ermöglicht es die Verwendung, die Verla­
gerung der Gedanken Wittgensteins, oder das Rechnen mit seiner 
Sprache, von deren Tiefe Rechenschaft abzugeben.

286

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Der erste Schrei

Die in den oben zitierten Fragmenten enthaltenen Ideen, obwohl sie 
eine eigentümliche Behandlung Wittgensteins zulassen, erscheinen 
auch im Laufe der Geschichte der Philosophie, und zwar in chronolo­
gischer Reihenfolge bei Jean-Jacques Rousseau, Franz Rosenzweig 
und Maurice Merleau-Ponty beispielsweise. Für Rousseau,4 einen der 
bekanntesten Verfasser der im 18. Jahrhundert so zahlreichen Versu­
che über die Ursprünge der Sprache, fangt die Sprache mit der Gesell­
schaft an, anders gesagt mit dem Bedürfnis, sich aus der Feme ver­
ständlich zu machen, auch wenn eigentlich das Auge mehr als die 
Ohren als Mittel des Verständnisses - der Vernehmung - wirkt.5 Auf 
diese Weise ist die Gebärdesprache mit der verbalen oder normalen 
Sprache auf die gleiche Stufe erhoben. In seiner Hauptschrift Stern 
der Erlösung bestätigt F. Rosenzweig diese gesellschaftliche Begrün­
dung der Sprache, indem er die Menschlichkeit der Menschen durch 
das Bedürfnis der Anwesenheit des Anderen als begründet bezeichnet. 
Schließlich gibt Merleau-Ponty in seiner Phenomenologie de la per- 
ception6 sozusagen einen möglichen Urgrund des Sprechenwollens 
an,7 indem er behauptet, daß die Sprache mit dem Übermaß des Da­
seins über das Sein anfangt.

Die Sprache erweist sich also hiernach als Ausdrucksbedürfnis in 
der Begegnung mit dem Anderen, sei es mit der Welt oder mit den 
Menschen. Sie erscheint als die Feststellung des Daseins, der Anwe­
senheit, des Falles der Welt. Die Welt ist alles, was der Fall ist, und 
meine Sprache - zuerst mein Schrei als unartikulierter Ausdruck der 
Anwesenheit des Anderen - ist die Bestätigung davon, wie man mit 
Wittgenstein sagen kann. Und dies wird von den verschiedenen Arten 
der Artikulation nicht beeinträchtigt. Deutlich stellt die Art und Weise 
meiner Reaktion auf die Anwesenheit der Welt die Frage nach der 
Wahl einer Projektionsmethode, das heißt einer Aussprache zwischen 
mir und der Welt, sei dies:

- die Überraschung im aristotelischen Sinne als erste Stufe der 
Philosophie, oder auch eine bloße Überraschung, wie sie sich im 
Schrei ausdrückt und die dann die Definition der Musik als kaden- 
zierte Interjektion erlaubt.

- die Wiederholung im herderschen Sinne, welche die Sprache als 
Nachahmen der Geräusche der Natur bestimmt, und zwar ganz ähn- 

287

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieh, wie die Entstehung der Schrift in den Just so stories (VII: Der 
erste Buchstabe) von Rudyard Kipling beschrieben wird.

- das Zeigen, das Bekanntgeben mittels Zeichen aus der Feme und 
wegen der Entfernung, wie es von Rousseau für die primitive, para­
diesische Gesellschaft in seinem oben schon zitierten Versuch über 
die Ursprünge der Sprache erfunden und benutzt wird.

- oder letztlich das Bezeichnen, die konventionelle Herstellung ei­
ner Projektionsmethode zugunsten der Kommunikation, welche als 
erste Bestimmung der Sprache im Sinne Wittgensteins erscheint.

Für letzteren wird die Sprache schließlich für sich selbst sprechen, 
denn im Verlauf des sprachlichen Gebrauchs hört das Hin-und-Zurück 
zwischen Welt und Sprache auf. Die Wörter geben sich gegenseitig 
ihre Bedeutung, und zwar innerhalb des von denselben bestimmten 
Feldes, das heißt Kalküls oder Austausch-Systems. Wenn die schwei­
genden Unterbrechungen zwischen den beiden Zeichenwelten mit den 
überflüssigen hinweisenden Definitionen verschwinden, wird sozusa­
gen nur gesprochen. Die Sprache gilt dann endgültig als Hervorbrin­
gung der Welt. Es bleibt dann nur das Gleichnis der Welt, des Ver­
gänglichen, übrig, wenn man Goethe in wittgensteinschen Termini 
erklären will: "Alles Vergängliche ist nur ein Gleichnis", heißt es am 
Ende des Faust. Um der geschichtlichen Chronologie weiter zu fol­
gen, aber auch um die verschiedenen Beiträge zur Sprachphilosophie 
zu Rate zu ziehen, können wir die Sprache mit Schelling ebenfalls als 
"kontinuierten Schematismus" bezeichnen. Dies weist auf die Bild­
haftigkeit der Sprache, das heißt auf die ursprüngliche Bezeichnung 
der Welt wie aber auch auf die Hervorbringung derselben in der 
sprachlichen Reaktion des Menschen auf das Wahrgenommene zu­
rück. Der Hinabstieg Fausts zu den unterirdischen Müttern, die nur 
die Schemen sehen, kündigt die transzendentale Bezeichnung der 
Erkenntnis und danach die kantische Philosophie der symbolischen 
Formen bei Cassirer an:
. .. wirst du die Mütter sehn: / Die einen sitzen, andre stehn und gehn, / Wie 
es eben kommt. Gestaltung, Umgestaltung / Des ewigen Sinnes ewige Unter­
haltung. / Umschwebt von Bildern aller Kreatur, / Sie sehn dich nicht, denn 
Schemen sehn sie nur.8

Die Sprache ist die Bestätigung des Anderen, wie immer auch ihre 
Form als Schrift, Zeichnung, Musik oder Gebärde ist. Jede Sprache 

288

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


faßt, umgreift und verdaut das Andere, versteht die Welt, so daß in 
jedem solcher Prozesse nur das Eine besteht, in unserem Fall das 
Gleichnis als Ergebnis des Mit-Kommens oder Auf-sich-nehmens. 
Das wittgensteinsche Gespinst erlaubt eine weitere Nuancierung, die 
auch Rechenschaft von dem transzendentalen Gewicht des Gedankens 
Wittgensteins ablegt: Es besteht nur die Gewißheit des Gleichnisses. 
Mit der Anerkennung der Tatsache, daß die Probleme der Philosophie 
Sprachprobleme sind, die durch eine Analyse der Sprache gelöst wer­
den können, verschwindet auch die Möglichkeit der Suche nach einer 
anderen Wahrheit. Es ist das Bekenntnis zu einer definitiven Fremd­
heit, welche in der neuen Betätigung der Philosophie als Durchset­
zung der "Gewißheit" bestätigt wird. Diese enthält die - schon früher 
erkannte9- transzendentale Wendung in der Philosophie Wittgen­
steins: "Mit einem Schlagwort könnte man sagen, daß er Kants tran­
szendentalen Idealismus von der Ebene der Vernunft auf die Ebene 
der Sprache transformierte."10

Wir befinden uns im Transzendentalismus, sobald das Verhältnis 
des Gegenstanders der Erkenntnis zu deren Subjekt erkannt wird, 
sobald auch die Überzeugung des Bestehens eines unerreichbaren - 
obwohl absolut bestimmenden - Bereichs des Wissens vorherrscht. 
Daher sind wir zum Gleichnis, anders gesagt zur symbolischen Form 
verurteilt, wie von Cassirer in seinem Versuch über den Menschen 
geäußert wird:11

The facts of Science always imply a theoretical, which means a symbolic 
element, [so] we must refer our observations to a System of well-ordered 
Symbols in order to make them coherent and interpretable in terms of scienti- 
fic concepts.

Jede Erkenntnis ist konstitutiv für ihren Gegenstand und läßt trotz­
dem- oder gerade deswegen - ihren Träger unbefriedigt, das heißt 
überrascht, wenn auch nicht im Sinne der ersten, selbstbewußten Art 
der aristotelischen Überraschung {Metaphysik A 3, 20). Denn die 
Anerkennung der symbolischen Natur unseres Wissens bestätigt auch 
die Ahnung einer anderen Realität, die sowohl den Philosophen wie 
Musiker gleichzeitig zu der Äußerung zwingt: "Wort, Wort, das mir 
fehlt", wie Moses-Schönberg am Ende seiner Oper Moses und Aaron 
klagt. Und "mein Problem, ein enormes - Problem des Ausdrucks" 
erklärt der Noch-Wiener Wittgenstein in seinen Bemerkungen über 

289

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Logik. Auch wenn die sprachliche und weltliche Sachlage unan­
getastet bleibt und Wittgensteins Empfehlung einer deskriptiven Me­
thode befolgt wird, dauert das Gefühl der Ungemäßheit der Sprache 
weiterhin mit deren vielfältigen Konsequenzen an. Kurz und tief 
schildert Wittgenstein den Fall des vom Abgrund zwischen Wort und 
Sprache gequälten Mannes, der in einem öffentlichen Garten sitzt, auf 
einen Baum zeigt und unaufhörlich sagt: "Das ist ein Baum, das ist 
ein Baum." Ebenso tief, aber länger, fuhrt die sprachliche Frustration 
Schönbergs zu dessen Messianismus und zu der von ihm definierten 
Funktion der Musik als universaler Sprache. Im allgemeinen versteht 
sich das "inkonklusive", fragmentarische Schreiben als Darstellung 
dieses Übermaßes des Erlebnisses. Letztlich zeigt sich unwiderruflich 
in der Ungemäßheit der Sprache an der Welt das Andere oder die 
Begierde, die erotische Bestimmung der Kunst, die dieses ins Wer­
den, ins Poietische einschreibt.

2. Ungemäßheit von Sprache/Musik und Welt
Tout phenomene musical en vertu de ce qu'il rappelle, de ce sur quoi il se 
detache, de l'attente qu'il fait naitre, renvoie au delä de lui-meme.12

Anders gesagt fuhrt Musik, indem sie Erinnerungen sowie Erwartun­
gen weckt, jenseits ihrer selbst, wie Adorno gesteht. Die Ungemäßheit 
der Sprache betrifft nicht nur deren Verhältnis zur Welt, sondern auch 
zu ihrem Sprecher wie Zuhörer. Jeder Sprecher erweist sich als von 
der Welt affiziert, und er versucht, sich von dieser Affektion durch 
die Kur, Therapie und letztlich durch die Anpassung an die allgemei­
ne, öffentliche Sprache zu befreien. Indem sie die Welt in symboli­
sche Formen faßt und als solche konstituiert, wirkt die öffentliche, 
vernünftige wie verständliche Sprache als Vermittler zwischen Welt 
und Mensch als auch zwischen Menschen, das heißt als Beruhi­
gungsmittel der von der Welt hervorgerufenen Überraschung. Trotz­
dem bleibt das Meinen, mit anderen Worten die Dimension der Alte- 
rität in der Aussprache, unkontrolliert, und zwar als Beweis der Un­
widerruflichkeit der Singularität, sei es seitens des Sprechers oder des 
Zuhörers. Im "Jenseits" steckt das Meinen, mithin die Bedeutung der 
Sprache.

290

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber gilt dies auch für die Musik, die in ihrer Geschichte die Quali­
fizierung der Reinheit gewonnen hat? "Sprache interpretieren heißt 
Sprache verstehen. Musik interpretieren heißt Musik machen", 
schreibt Adorno.13 Die Welt, genausowenig wie die verbale Sprache, 
darf keine Erklärung der musikalischen Sprache liefern. In diesem 
Fall verwundert es, wie Musik überhaupt möglich sein kann, wenn 
dieser sinnliche und symbolische Ansatz bestritten wird. Diese Frage 
können wir anhand der Untersuchungen des französischen Phänome- 
nologen Mikel Dufrenne in seinem Artikel Ist Kunst eine Sprache? 
erörtern,14 ebenso wie im Anschluß an den deutschen Musikwissen­
schaftler Carl Dahlhaus, der zusammen mit anderen in dem Buch 
Musikalischer Realismus15 besonders die verschiedenen Verbindun­
gen zwischen Musik und Wirklichkeit aufzählt und beschreibt. Diese 
Betrachtungen sollen nämlich die Musik als symbolische Form, also 
als Weltanschauung oder als Philosophie, erweisen.

Der Gewinn des rousseauschen-wittgensteinschen Ansatzes besteht 
darin, daß er von der gewöhnlichen Sichtweise befreit, welche die 
Musik mit der Sprache aufgrund ihrer gemeinsamen Struktur als 
grammatisch organisiertes Zeichensystem identifiziert. Wörter glei­
chen Noten, so wie Syntax, Harmonielehre der Grammatik gleichen. 
Befreit von diesen oberflächlichen Ähnlichkeiten kann sich die Ana­
logie zwischen Musik und Sprache auf der Ebene des Sinnes, des 
Ausdrucks, des Meinens weiterentwickeln, was unsere Problematik 
auf die Seite des Subjekts, der Intentionalität, mithin der Phänome­
nologie, verlagert.

In seiner Untersuchung über die Kunst der Sprache unterscheidet 
M. Dufrenne drei Stufen der Sprache mit Hilfe von zwei Kriterien, 
nämlich Code und Mitteilung:

- untere Stufe der Information: Code ohne Mitteilung;
- mittlere Stufe der Bedeutung: Code und Mitteilung;
- obere Stufe des Ausdrucks: Mitteilung ohne Code.
1. Information heißt hier Information über das Werk. Was die 

Symphonie besagt (wenn sie überhaupt etwas besagt), weiß man 
nicht; aber man lernt, daß dieses akustische Phänomen aus Noten, 
Takten, Akkorden, Harmonie und Kontrapunkt besteht.

2. Die Stufe der Bedeutung scheint die Überzeugung zu enthalten, 
daß in der wahren - verbalen - Sprache Code und Mitteilung einander 

291

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entsprechen, so daß in der gewöhnlichen Rezeption die Zuhörer damit 
zurechtkommen und der Aussage eine Bedeutung, einen öffentlichen 
Sinn, verleihen können. Musik aber gehört zur dritten Stufe.

3. Ausdruck heißt hier, daß man etwas Außermusikalisches ver­
nimmt, das nicht vom Code abhängt. Der Code ist hierbei dadurch ge­
kennzeichnet, daß er von dem allgemein bekannten Code abweicht: 
Jeder Musiker hat seinen eigenen Code und stellt seine eigene Harmo­
nielehre sowie seine eigene Grammatik her.

Jede Aussage, das heißt jeder Ausdruck, jeder Schrei ist sinnvoll, 
bedeutet etwas und schreibt sich in das Feld der Meinung, der Inten­
tionalität, ein. Allerdings besteht die Frage der Öffentlichkeit, der all­
gemeinen Erkennbarkeit, der Verständlichkeit dieses Sinnes. Der Sinn 
eines Musikwerkes entgeht eigentlich der gewöhnlichen Erklärung 
durch die Verbindung zwischen Sprache und Welt, wie diese in einem 
konventionellen und gesellschaftlichen Code fixiert ist, und verweist 
auf eine Verbindung zwischen Werk und Zuhörer. Dies liegt an der 
allographischen Natur16 des Musikwerkes, dessen Existenz von ver­
schiedenen fremden Instanzen abhängt, zum Beispiel von der Ausfüh­
rung durch einen Solisten, Dirigenten und ein Orchester. 1928 hatte 
schon der Phänomenologe Roman Ingarden diese Frage in seinem 
Buch Das Musikwerk erörtert und später dahingehend beantwortet, 
daß das Kunstwerk im allgemeinen im Zusammentreffen eines Wer­
kes mit einer Wahrnehmung bestehe. Das Meinen erfüllt sich nur, 
wenn gehört wird, was die Kunstsprache als Intentionalität bezeich­
net.

Diese "Verdauung" des Werkes im intentionalen Bezug schließt 
trotzdem nicht die Verknüpfung der musikalischen Sprache mit der 
Welt aus, wie dies von Carl Dahlhaus dargestellt wird und insgesamt 
auf der Nachahmung der Natur beruht, nämlich:

- als Lautmalerei, das heißt als Nachahmung akustischer Vorgänge 
in der Außenwelt;

- als tönende Imitation von Bewegungen und Erscheinungen im 
Raum, mit anderen Worten als Schilderung durch Noten, Partitur, 
durch Aufstieg und Fall;

- als musikalische Darstellung von Sprachtonfällen. Es handelt sich 
dann um eine adamitische Ursprache, die die Affekte des Menschen 
und deren ursprüngliche Natur besser als Begriffe ausdrückt. Diese 

292

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spontane, ungekünstelte Ausdrucksweise ist genauso leicht von der 
Musik nachahmbar, wie sie vom Zuhörer empfunden wird. Die musi­
kalische Komposition entspricht dann einer "Affektentheorie", wie sie 
Johann Mattheson 1739 in seinem Buch Der vollkommene Kapell­
meister entwickelte, oder sie gilt auch als "kadenzierte Interjektion" 
nach hegelscher Beschreibung.

- Schließlich erweist sich die Musik, in der Zeit der Romantik, noch 
als Affektschilderung, aber nicht vom Menschen im allgemeinen, 
sondern vom Komponisten und dessen Seelenzustand.

Diese vier Bestimmungen der Musik gehören einer Wirkungsäs­
thetik an; die ersten drei näherhin einer Nachahmungslehre, die vierte 
einem Ausdrucksprinzip. Dabei wird die letzte Verbindung zwischen 
Musik und Welt folgendermaßen von Dahlhaus definiert: "als Abbild 
der Natur, als Spiegel des nach Maß, Zahl und Gewicht geordneten 
Weltenbaus".17 Die Einteilung der Töne spiegelt jene der Welt ab, 
oder es sind beide gleicher Abstammung, wie schon von den Pytha- 
goräern gelehrt wurde: Die Akkorde auf der Tonskala entsprechen 
denen des Weltbaus. Die Proportionen zwischen den Tönen stehen in 
einem analogen Verhältnis zur Sachordnung: "Die Sonne tönt nach 
alter Weise in Brudersphären Wettgesang", wie es im Prolog im 
Himmel in Goethes Faust heißt.

Wie gesagt, bezieht sich die Musik auf das Außermusikalische, sei 
es auf die Welt und ihre akustischen Vorgänge, sei es auf die mathe­
matische Welt, das heißt auf eine gesetzmäßige oder kadenzierte Ord­
nung, beziehungsweise auf den Menschen als empfindendes Wesen. 
Die musikalische Wiedergabe der ersten Bestimmung verlangt eine 
Nachahmung und Instrumentationsfähigkeit, wie sie etwa Betthoven 
in seiner Sechsten Symphonie entfaltet. Die musikalische Wiedergabe 
der logischen Welt verlangt eine sich dem anpassende Ontologie: Das 
Gesetz der Welt gleicht dem der Musik als menschliche Hervorbrin­
gung, so als ob die schriftliche Wiedergabe die Weltordnung ein­
schließen würde. Das dritte Verhältnis zwischen innerer Seele und 
Außenwelt, oder zwischen Seele und Seele, betrifft das, was die Welt 
in mir bewegt sowie die Art und Weise, wie ich die Anderen mit mei­
ner eigenen Berührung berühren kann.

Das Rätsel des Gesprächs zwischen zwei Innerlichkeiten wurde im 
17. Jahrhundert dank der Affektenlehre gelöst. Die Affekte, Passio­

293

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen, werden bestimmt und musikalisch dargestellt. Übrig bleiben auch 
die unberechenbaren Empfindungen des romantischen Komponisten, 
die sich den künstlichen musikalischen Käfigen der Barockzeit ver­
weigern. Übrig bleiben die genauso unberechenbaren Empfindungen 
des Zuhörers, die seine Rezeption bestimmen, ohne ausdrücklich mu­
sikalisch zu sein. Zudem gehören sie zur Verwirklichung des Musik­
werkes, denn ein zuhörerloses Musikwerk ist ebenso sinnlos wie ein 
schweigsamer Gesang. Übrig bleibt also nach Dufrennes Formulie­
rung der "codelose Ausdruck". Denn wenn auch die musikalische 
Äußerung auf den Noten beruht, genauso wie der Gedanke auf den 
Wörtern (und dies besonders für die Feinde der sogenannten "mythi­
schen" Innerlichkeit), so bleiben trotz allem die konstitutiven Lücken 
jeder Sprache bestehen, die Wittgenstein zu dem Geständnis zwingen: 
"Es ist alles nur eine Frage des Übergangs."

3. Die Musik ist keine symbolische Form
In art, the image or the content has its signification in virtue of the formal 
structure according to which the creation of the work of art ist made. Thus 
like all the other symbolic forms, art ist not the mere reproduction of a ready- 
made given reality ... It is not an imitation, but a discovery of reality.19

Der Übergang zwischen Seele und Welt, Musik und Wirklichkeit, 
Tonmalerei und Rezeption, gleicht dem zwischen Bild (Malerei) und 
Welt, wie er von Alberti beschrieben wurde, nämlich als Herstellung 
der malerischen Perspektive. Die konstitutive Berechnung des Rau­
mes in der künstlerischen Perspektive liefert die Welt als Fortsetzung 
des Bildes, das dann als "auf die Außenwelt geöffnetes Fenster" er­
scheint. Dank der Berechnung der Weltstruktur im pythagoräischen 
Sinne, oder der Seelenwelt in der barocken Affektenlehre, kann auch 
die Musik als lückenloser Raum des Fassens der Welt beziehungswei­
se der Seele gelten. In dieser Hinsicht erweist sich die Musik als sym­
bolische Form, wie sie oben mit Cassirer definiert wurde und wie sie 
später Panofsky in seinem Artikel über die Perspektive illustrieren 
wird.

Aber die Musik erfüllt sich nicht in ihrer Notierung; weder beginnt 
sie, noch endet sie damit. Sie fängt nicht mit dem Aufbau der Welt an, 
sondern mit dem Gewicht der Welt. Sie findet auch nicht ihre Vollen- 

294

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


düng in der bloßen Aufführung, sondern in der Auflösung ihrer selbst 
in den Erlebnissen der vergangenen und künftigen Zuhörer, da die 
Musik - als Meinen - zur Alterität gehört. Wegen ihrer unüberbrück­
baren Komposition, wegen deren Lücken bei unzähligen Wahmeh- 
menden jenseits der angenommenen Fassung der Zeit, entgeht die 
Musik der Benennung ”symbolische Form”. Pythagoras, Geometer der 
Verhältnisse, wird von Aristoxenes, vom Urteil des Gehörs, überwun­
den. Die Musik erweist sich mehr als Pathemata (Leiden) denn als 
Symbol (Erbauen). Sie schmiegt sich also der messianischen Wid­
mung an, die ihr Schönberg zuspricht; der metaphysischen Rolle, die 
ihr Schopenhauer, aber auch Heidegger und Levinas zuschreiben, 
indem bei letzteren das Sein, mehr als eine ”Sicht-sache", eine ”Ge- 
hör-sache” ist.

Anmerkungen

1 VgL insbesondere auch M.-A. Lescourret, Musica Impura, in: H. Dufourt/ 
J. M. Fauquet/F. Hurard (Hg.)> L'esprit de la musique, Paris: Klincksieck 1992, 
362-380; Les elements du genie, in: H. Dufourt/J.-M. Fauquet (Hg.), La musique 
depuis 1945, Brüssel: Mardaga 1997, 63-80.
2 Big Typescript, S. 429.
3 Philosophische Grammatik, Frankfurt/M: Suhrkamp 1969, 179 und 157.

Essai sur l'origine des langues, in: Ecrits sur la musique, Paris: Stock 1979. Vgl. 
Herder und Süssmilch über dasselbe Thema zur gleichen Zeit.

Was übrigens als eine Anspielung auf das wohlbekannte Sprichwort bei Horaz gel­
ten mag: "Man spricht besser zu den Augen als zu den Ohren."
6 Paris: Gallimard 1945, 203 f.

In Einklang mit dem von Alois Riegl entwickelten Begriff des Kunstwollens in 
dessen Buch "Historische Grammatik der bildenden Künste".Q

J. W. von Goethe, Faust II, 1, München: DTV 1973, 184.9
"Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit Gegenständen, 

sondern mit unsem Begriffen a priori von Gegenständen überhaupt beschäftigt." 
I. Kant, Kritik der reinen Vernunft (1781) (Akademie Textausgabe Band 4), Berlin: 
W. de Gruyter 1968, 23 (Einleitung).

W. Stegmüller, Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie, Stuttgart: Kröner 
1969, 555.

Essay on man, zit. in: The Philosophy of Symbolic Forms I (Introduction by 
Ch. W. Hendel), New Haven-London: Yale University Press 1955, 53.

Th. W. Adorno, Musique et langage, in: Quasi una fantasia (Übers. J. L. Leleu), 
Paris: Gallimard 1982, 5.

295

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13 Ebenda 5.
14 L'art est-il langage?", in: Esthötique et Philosophie I, Paris: Klincksieck 1988, 73- 
112.
15 München: Piper 1982.

Vgl. N. Goodman, Languages of art, New York: University Press 1968.
Musikalischer Realismus, 20-30.

18 Ch. W. Hendel, Einleitung, in: E. Cassirer, Philosophy of symbolic forms I, 53.
E. Cassirer, Essay on man, 53.

296

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286 - am 25.01.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

