Ist Musik eine symbolische Form?

MARIE-ANNE LESCOURRET (STRASSBURG)

Der Ausgangspunkt dieses Beitrags sowie der ganzen Entwicklung
meiner anderweitigen Uberlegungen' ist Wittgenstein und beruht auf
drei Sitzen seines Werkes, die nicht nur fiir seine Sprachphilosophie
bestimmend und charakteristisch sind, sondern auch fiir deren &stheti-
sche Anwendung. Der erste Satz kommt zweimal in Wittgensteins
Werk vor, und zwar in dem sogenannten, noch ungedruckten Big Ty-
pescript sowie in den Philosophischen Bemerkungen: "Die Welt ist
selbstverstiandlich, und dies zeigt sich dadurch, dafl die Sprache nur
die Welt bezeichnet und nur sie bezeichnen kann"* — was eigentlich
als eine Erweiterung beziehungsweise Auslegung des berithmten An-
fangssatzes des Tractatus klingen kann. Die zwei anderen Sitze
stammen aus dem ersten Teil Satz, Sinn des Satzes der Philosophi-
schen Grammatik und heilen: "Denke an die Vielgestaltigkeit dessen,
was wir Sprache nennen: Wortsprache, Bildersprache, Gebarden-
sprache, Tonsprache." "Ja, meinen ist, wie man auf jemanden zu-
geht."> Als Rechtfertigung dieses Gebrauchs des wittgensteinschen
Gedankens spricht das iibrige Werk des Philosophen, denn die Ver-
wendung des Wortes macht den Sinn aus. Wittgenstein hat die Frag-
mente als Ausdrucksmittel vorgezogen, welche als Sinneseinheiten er-
scheinen, das heifit unter der grammatischen — beziehungsweise geo-
metrischen — Bedingung, daB dieser Sinn sich zusammen mit den Ver-
lagerungen des Fragmentes (des Satzes) sowie dank derselben ent-
wickelt. Als Beschreibung dieser Verlagerungen des Wortes, der Sin-
neseinheiten, gilt die philosophische Grammatik im Sinne der "Geo-
metrie der Sprache". Daher erméglicht es die Verwendung, die Verla-
gerung der Gedanken Wittgensteins, oder das Rechnen mit seiner
Sprache, von deren Tiefe Rechenschaft abzugeben.

286

25.01.2026, 11:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Der erste Schrei

Die in den oben zitierten Fragmenten enthaltenen Ideen, obwohl sie
eine eigentimliche Behandlung Wittgensteins zulassen, erscheinen
auch im Laufe der Geschichte der Philosophie, und zwar in chronolo-
gischer Reihenfolge bei Jean-Jacques Rousseau, Franz Rosenzweig
und Maurice Merleau-Ponty beispielsweise. Fiir Rousseau,* einen der
bekanntesten Verfasser der im 18. Jahrhundert so zahlreichen Versu-
che iiber die Urspriinge der Sprache, fingt die Sprache mit der Gesell-
schaft an, anders gesagt mit dem Bediirfnis, sich aus der Ferne ver-
stindlich zu machen, auch wenn eigentlich das Auge mehr als die
Ohren als Mittel des Verstindnisses — der Vernehmung — wirkt.” Auf
diese Weise ist die Gebardesprache mit der verbalen oder normalen
Sprache auf die gleiche Stufe erhoben. In seiner Hauptschrift Stern
der Erlosung bestitigt F. Rosenzweig diese gesellschaftliche Begriin-
dung der Sprache, indem er die Menschlichkeit der Menschen durch
das Bediirfnis der Anwesenheit des Anderen als begriindet bezeichnet.
SchlieBlich gibt Merleau-Ponty in seiner Phénoménologie de la per-
ception® sozusagen einen moglichen Urgrund des Sprechenwollens
an,’ indem er behauptet, daB die Sprache mit dem UbermaB des Da-
seins iiber das Sein anfangt.

Die Sprache erweist sich also hiernach als Ausdrucksbediirfnis in
der Begegnung mit dem Anderen, sei es mit der Welt oder mit den
Menschen. Sie erscheint als die Feststellung des Daseins, der Anwe-
senheit, des Falles der Welt. Die Welt ist alles, was der Fall ist, und
meine Sprache — zuerst mein Schrei als unartikulierter Ausdruck der
Anwesenheit des Anderen — ist die Bestitigung davon, wie man mit
Wittgenstein sagen kann. Und dies wird von den verschiedenen Arten
der Artikulation nicht beeintréchtigt. Deutlich stellt die Art und Weise
meiner Reaktion auf die Anwesenheit der Welt die Frage nach der
Wahl einer Projektionsmethode, das heiflt einer Aussprache zwischen
mir und der Welt, sei dies:

- die Uberraschung im aristotelischen Sinne als erste Stufe der
Philosophie, oder auch eine bloBe Uberraschung, wie sie sich im
Schrei ausdriickt und die dann die Definition der Musik als kaden-
zierte Interjektion erlaubt.

- die Wiederholung im herderschen Sinne, welche die Sprache als
Nachahmen der Gerdusche der Natur bestimmt, und zwar ganz dhn-

287

25.01.2026, 11:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lich, wie die Entstehung der Schrift in den Just so stories (VII: Der
erste Buchstabe) von Rudyard Kipling beschrieben wird.

- das Zeigen, das Bekanntgeben mittels Zeichen aus der Ferne und
wegen der Entfernung, wie es von Rousseau fiir die primitive, para-
diesische Gesellschaft in seinem oben schon zitierten Versuch iiber
die Urspriinge der Sprache erfunden und benutzt wird.

- oder letztlich das Bezeichnen, die konventionelle Herstellung ei-
ner Projektionsmethode zugunsten der Kommunikation, welche als
erste Bestimmung der Sprache im Sinne Wittgensteins erscheint.

Fiir letzteren wird die Sprache schlieBlich fiir sich selbst sprechen,
denn im Verlauf des sprachlichen Gebrauchs hort das Hin-und-Zuriick
zwischen Welt und Sprache auf. Die Worter geben sich gegenseitig
ihre Bedeutung, und zwar innerhalb des von denselben bestimmten
Feldes, das heiBt Kalkiils oder Austausch-Systems. Wenn die schwei-
genden Unterbrechungen zwischen den beiden Zeichenwelten mit den
iiberfliissigen hinweisenden Definitionen verschwinden, wird sozusa-
gen nur gesprochen. Die Sprache gilt dann endgiiltig als Hervorbrin-
gung der Welt. Es bleibt dann nur das Gleichnis der Welt, des Ver-
ganglichen, iibrig, wenn man Goethe in wittgensteinschen Termini
erklaren will: "Alles Vergingliche ist nur ein Gleichnis", heifit es am
Ende des Faust. Um der geschichtlichen Chronologie weiter zu fol-
gen, aber auch um die verschiedenen Beitrdge zur Sprachphilosophie
zu Rate zu ziehen, konnen wir die Sprache mit Schelling ebenfalls als
"kontinuierten Schematismus” bezeichnen. Dies weist auf die Bild-
haftigkeit der Sprache, das heifit auf die urspriingliche Bezeichnung
der Welt wie aber auch auf die Hervorbringung derselben in der
sprachlichen Reaktion des Menschen auf das Wahrgenommene zu-
riick. Der Hinabstieg Fausts zu den unterirdischen Miittern, die nur
die Schemen sehen, kiindigt die transzendentale Bezeichnung der
Erkenntnis und danach die kantische Philosophie der symbolischen
Formen bei Cassirer an:

... wirst du die Miitter sehn: / Die einen sitzen, andre stehn und gehn, / Wie
es eben kommt. Gestaltung, Umgestaltung / Des ewigen Sinnes ewige Unter-
haltung. / Umschwebt von Bildern aller Kreatur, / Sie sehn dich nicht, denn
Schemen sehn sie nur.®

Die Sprache ist die Bestitigung des Anderen, wie immer auch ihre
Form als Schrift, Zeichnung, Musik oder Gebiarde ist. Jede Sprache

288

25.01.2026, 11:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

faBt, umgreift und verdaut das Andere, versteht die Welt, so daf} in
jedem solcher Prozesse nur das Eine besteht, in unserem Fall das
Gleichnis als Ergebnis des Mit-Kommens oder Auf-sich-nehmens.
Das wittgensteinsche Gespinst erlaubt eine weitere Nuancierung, die
auch Rechenschaft von dem transzendentalen Gewicht des Gedankens
Wittgensteins ablegt: Es besteht nur die GewiBheit des Gleichnisses.
Mit der Anerkennung der Tatsache, dafl die Probleme der Philosophie
Sprachprobleme sind, die durch eine Analyse der Sprache geldst wer-
den konnen, verschwindet auch die Moglichkeit der Suche nach einer
anderen Wabhrheit. Es ist das Bekenntnis zu einer definitiven Fremd-
heit, welche in der neuen Betitigung der Philosophie als Durchset-
zung der "GewiBheit" bestitigt wird. Diese enthélt die — schon frither
erkannte’ — transzendentale Wendung in der Philosophie Wittgen-
steins: "Mit einem Schlagwort kénnte man sagen, daB er Kants tran-
szendentalen Idealismus von der Ebene der Vernunft auf die Ebene
der Sprache transformierte.""

Wir befinden uns im Transzendentalismus, sobald das Verhiltnis
des Gegenstanders der Erkenntnis zu deren Subjekt erkannt wird,
sobald auch die Uberzeugung des Bestehens eines unerreichbaren —
obwohl absolut bestimmenden — Bereichs des Wissens vorherrscht.
Daher sind wir zum Gleichnis, anders gesagt zur symbolischen Form
verurteilt, wie von Cassirer in seinem Versuch iiber den Menschen
geduBert wird:"’

The facts of science always imply a theoretical, which means a symbolic
element, [so] we must refer our observations to a system of well-ordered
symbols in order to make them coherent and interpretable in terms of scienti-
fic concepts.

Jede Erkenntnis ist konstitutiv fiir ihren Gegenstand und 148t trotz-
dem — oder gerade deswegen — ihren Triger unbefriedigt, das heift
iberrascht, wenn auch nicht im Sinne der ersten, selbstbewufiten Art
der aristotelischen Uberraschung (Metaphysik A 3, 20). Denn die
Anerkennung der symbolischen Natur unseres Wissens bestitigt auch
die Ahnung einer anderen Realitit, die sowohl den Philosophen wie
Musiker gleichzeitig zu der AuBerung zwingt: "Wort, Wort, das mir
fehlt", wie Moses-Schonberg am Ende seiner Oper Moses und Aaron
klagt. Und "mein Problem, ein enormes — Problem des Ausdrucks"
erklart der Noch-Wiener Wittgenstein in seinen Bemerkungen iiber

289

25.01.2026, 11:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Logik. Auch wenn die sprachliche und weltliche Sachlage unan-
getastet bleibt und Wittgensteins Empfehlung einer deskriptiven Me-
thode befolgt wird, dauert das Gefiihl der UngemaBheit der Sprache
weiterhin mit deren vielfdltigen Konsequenzen an. Kurz und tief
schildert Wittgenstein den Fall des vom Abgrund zwischen Wort und
Sprache gequilten Mannes, der in einem 6ffentlichen Garten sitzt, auf
einen Baum zeigt und unaufhérlich sagt: "Das ist ein Baum, das ist
ein Baum." Ebenso tief, aber langer, fiihrt die sprachliche Frustration
Schonbergs zu dessen Messianismus und zu der von ihm definierten
Funktion der Musik als universaler Sprache. Im allgemeinen versteht
sich das "inkonklusive", fragmentarische Schreiben als Darstellung
dieses UbermaBes des Erlebnisses. Letztlich zeigt sich unwiderruflich
in der UngemiBheit der Sprache an der Welt das Andere oder die
Begierde, die erotische Bestimmung der Kunst, die dieses ins Wer-
den, ins Poietische einschreibt.

2. Ungemdifheit von Sprache/Musik und Welt

Tout phénoméne musical en vertu de ce qu'il rappelle, de ce sur quoi il se
détache, de l'attente qu'il fait naitre, renvoie au dela de lui-méme."

Anders gesagt fiihrt Musik, indem sie Erinnerungen sowie Erwartun-
gen weckt, jenseits ihrer selbst, wie Adorno gesteht. Die UngemaBheit
der Sprache betrifft nicht nur deren Verhiltnis zur Welt, sondern auch
zu ihrem Sprecher wie Zuhdrer. Jeder Sprecher erweist sich als von
der Welt affiziert, und er versucht, sich von dieser Affektion durch
die Kur, Therapie und letztlich durch die Anpassung an die allgemei-
ne, offentliche Sprache zu befreien. Indem sie die Welt in symboli-
sche Formen faft und als solche konstituiert, wirkt die offentliche,
verniinftige wie verstindliche Sprache als Vermittler zwischen Welt
und Mensch als auch zwischen Menschen, das heifit als Beruhi-
gungsmittel der von der Welt hervorgerufenen Uberraschung. Trotz-
dem bleibt das Meinen, mit anderen Worten die Dimension der Alte-
ritdt in der Aussprache, unkontrolliert, und zwar als Beweis der Un-
widerruflichkeit der Singularitit, sei es seitens des Sprechers oder des
Zuhorers. Im "Jenseits" steckt das Meinen, mithin die Bedeutung der
Sprache.

290

25012026, 11:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber gilt dies auch fiir die Musik, die in ihrer Geschichte die Quali-
fizierung der Reinheit gewonnen hat? "Sprache interpretieren heif}t
Sprache verstehen. Musik interpretieren heifit Musik machen”,
schreibt Adorno." Die Welt, genausowenig wie die verbale Sprache,
darf keine Erkldrung der musikalischen Sprache liefern. In diesem
Fall verwundert es, wie Musik iiberhaupt moglich sein kann, wenn
dieser sinnliche und symbolische Ansatz bestritten wird. Diese Frage
kénnen wir anhand der Untersuchungen des franzosischen Phanome-
nologen Mikel Dufrenne in seinem Artikel Ist Kunst eine Sprache?
erortern,'® ebenso wie im AnschluB an den deutschen Musikwissen-
schaftler Carl Dahlhaus, der zusammen mit anderen in dem Buch
Musikalischer Realismus' besonders die verschiedenen Verbindun-
gen zwischen Musik und Wirklichkeit aufzahlt und beschreibt. Diese
Betrachtungen sollen ndmlich die Musik als symbolische Form, also
als Weltanschauung oder als Philosophie, erweisen.

Der Gewinn des rousseauschen-wittgensteinschen Ansatzes besteht
darin, daB er von der gewdhnlichen Sichtweise befreit, welche die
Musik mit der Sprache aufgrund ihrer gemeinsamen Struktur als
grammatisch organisiertes Zeichensystem identifiziert. Worter glei-
chen Noten, so wie Syntax, Harmonielehre der Grammatik gleichen.
Befreit von diesen oberfliachlichen Ahnlichkeiten kann sich die Ana-
logie zwischen Musik und Sprache auf der Ebene des Sinnes, des
Ausdrucks, des Meinens weiterentwickeln, was unsere Problematik
auf die Seite des Subjekts, der Intentionalitit, mithin der Phanome-
nologie, verlagert.

In seiner Untersuchung iiber die Kunst der Sprache unterscheidet
M. Dufrenne drei Stufen der Sprache mit Hilfe von zwei Kriterien,
nidmlich Code und Mitteilung:

- untere Stufe der Information: Code ohne Mitteilung;

- mittlere Stufe der Bedeutung: Code und Mitteilung;

- obere Stufe des Ausdrucks: Mitteilung ohne Code.

1. Information heifit hier Information iiber das Werk. Was die
Symphonie besagt (wenn sie iiberhaupt etwas besagt), weil man
nicht; aber man lernt, daB dieses akustische Phinomen aus Noten,
Takten, Akkorden, Harmonie und Kontrapunkt besteht.

2. Die Stufe der Bedeutung scheint die Uberzeugung zu enthalten,
daB in der wahren — verbalen — Sprache Code und Mitteilung einander

291

25.01.2026, 11:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entsprechen, so daB in der gewohnlichen Rezeption die Zuhorer damit
zurechtkommen und der Aussage eine Bedeutung, einen 6ffentlichen
Sinn, verleihen konnen. Musik aber gehort zur dritten Stufe.

3. Ausdruck heiit hier, dal man etwas AuBermusikalisches ver-
nimmt, das nicht vom Code abhingt. Der Code ist hierbei dadurch ge-
kennzeichnet, daB8 er von dem allgemein bekannten Code abweicht:
Jeder Musiker hat seinen eigenen Code und stellt seine eigene Harmo-
nielehre sowie seine eigene Grammatik her.

Jede Aussage, das heifit jeder Ausdruck, jeder Schrei ist sinnvoll,
bedeutet etwas und schreibt sich in das Feld der Meinung, der Inten-
tionalitit, ein. Allerdings besteht die Frage der Offentlichkeit, der all-
gemeinen Erkennbarkeit, der Verstindlichkeit dieses Sinnes. Der Sinn
eines Musikwerkes entgeht eigentlich der gewdhnlichen Erklarung
durch die Verbindung zwischen Sprache und Welt, wie diese in einem
konventionellen und gesellschaftlichen Code fixiert ist, und verweist
auf eine Verbindung zwischen Werk und Zuhorer. Dies liegt an der
allographischen Natur'® des Musikwerkes, dessen Existenz von ver-
schiedenen fremden Instanzen abhingt, zum Beispiel von der Ausfiih-
rung durch einen Solisten, Dirigenten und ein Orchester. 1928 hatte
schon der Phianomenologe Roman Ingarden diese Frage in seinem
Buch Das Musikwerk erértert und spiter dahingehend beantwortet,
daB das Kunstwerk im allgemeinen im Zusammentreffen eines Wer-
kes mit einer Wahrnehmung bestehe. Das Meinen erfiillt sich nur,
wenn gehort wird, was die Kunstsprache als Intentionalitdt bezeich-
net.

Diese "Verdauung" des Werkes im intentionalen Bezug schlief3t
trotzdem nicht die Verkniipfung der musikalischen Sprache mit der
Welt aus, wie dies von Carl Dahlhaus dargestellt wird und insgesamt
auf der Nachahmung der Natur beruht, namlich:

- als Lautmalerei, das heiit als Nachahmung akustischer Vorgénge
in der AuBlenwelt;

- als tonende Imitation von Bewegungen und Erscheinungen im
Raum, mit anderen Worten als Schilderung durch Noten, Partitur,
durch Aufstieg und Fall;

- als musikalische Darstellung von Sprachtonfillen. Es handelt sich
dann um eine adamitische Ursprache, die die Affekte des Menschen
und deren urspriingliche Natur besser als Begriffe ausdriickt. Diese

292

25.01.2026, 11:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spontane, ungekiinstelte Ausdrucksweise ist genauso leicht von der
Musik nachahmbar, wie sie vom Zuhorer empfunden wird. Die musi-
kalische Komposition entspricht dann einer "Affektentheorie", wie sie
Johann Mattheson 1739 in seinem Buch Der vollkommene Kapell-
meister entwickelte, oder sie gilt auch als "kadenzierte Interjektion"
nach hegelscher Beschreibung.

- SchlieBlich erweist sich die Musik, in der Zeit der Romantik, noch
als Affektschilderung, aber nicht vom Menschen im allgemeinen,
sondern vom Komponisten und dessen Seelenzustand.

Diese vier Bestimmungen der Musik gehoren einer Wirkungsis-
thetik an; die ersten drei ndherhin einer Nachahmungslehre, die vierte
einem Ausdrucksprinzip. Dabei wird die letzte Verbindung zwischen
Musik und Welt folgendermallen von Dahlhaus definiert: "als Abbild
der Natur, als Spiegel des nach MaB, Zahl und Gewicht geordneten
Weltenbaus"."” Die Einteilung der Tone spiegelt jene der Welt ab,
oder es sind beide gleicher Abstammung, wie schon von den Pytha-
gordern gelehrt wurde: Die Akkorde auf der Tonskala entsprechen
denen des Weltbaus. Die Proportionen zwischen den Tonen stehen in
einem analogen Verhiltnis zur Sachordnung: "Die Sonne tont nach
alter Weise in Brudersphiren Wettgesang", wie es im Prolog im
Himmel in Goethes Faust heifit.

Wie gesagt, bezieht sich die Musik auf das AuBermusikalische, sei
es auf die Welt und ihre akustischen Vorginge, sei es auf die mathe-
matische Welt, das heifit auf eine gesetzmiBige oder kadenzierte Ord-
nung, beziehungsweise auf den Menschen als empfindendes Wesen.
Die musikalische Wiedergabe der ersten Bestimmung verlangt eine
Nachahmung und Instrumentationsfahigkeit, wie sie etwa Betthoven
in seiner Sechsten Symphonie entfaltet. Die musikalische Wiedergabe
der logischen Welt verlangt eine sich dem anpassende Ontologie: Das
Gesetz der Welt gleicht dem der Musik als menschliche Hervorbrin-
gung, so als ob die schriftliche Wiedergabe die Weltordnung ein-
schlieBen wiirde. Das dritte Verhiltnis zwischen innerer Seele und
AuBlenwelt, oder zwischen Seele und Seele, betrifft das, was die Welt
in mir bewegt sowie die Art und Weise, wie ich die Anderen mit mei-
ner eigenen Beriihrung beriihren kann.

Das Ritsel des Gesprachs zwischen zwei Innerlichkeiten wurde im
17. Jahrhundert dank der Affektenlehre gelost. Die Affekte, Passio-

293

25.01.2026, 11:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen, werden bestimmt und musikalisch dargestellt. Ubrig bleiben auch
die unberechenbaren Empfindungen des romantischen Komponisten,
die sich den kiinstlichen musikalischen Kifigen der Barockzeit ver-
weigern. Ubrig bleiben die genauso unberechenbaren Empfindungen
des Zuhorers, die seine Rezeption bestimmen, ohne ausdriicklich mu-
sikalisch zu sein. Zudem gehoren sie zur Verwirklichung des Musik-
werkes, denn ein zuhorerloses Musikwerk ist ebenso sinnlos wie ein
schweigsamer Gesang. Ubrig bleibt also nach Dufrennes Formulie-
rung der "codelose Ausdruck". Denn wenn auch die musikalische
AuBerung auf den Noten beruht, genauso wie der Gedanke auf den
Wortern (und dies besonders fiir die Feinde der sogenannten "mythi-
schen" Innerlichkeit), so bleiben trotz allem die konstitutiven Liicken
Jjeder Sprache bestehen, die Wittgenstein zu dem Gestindnis zwingen:
"Es ist alles nur eine Frage des Ubergangs."

3. Die Musik ist keine symbolische Form

In art, the image or the content has its signification in virtue of the formal
structure according to which the creation of the work of art ist made.'® Thus
like all the other symbolic forms, art ist not the mere reproduction of a ready-
made given reality . . . It is not an imitation, but a discovery of reality.19

Der Ubergang zwischen Seele und Welt, Musik und Wirklichkeit,
Tonmalerei und Rezeption, gleicht dem zwischen Bild (Malerei) und
Welt, wie er von Alberti beschrieben wurde, ndmlich als Herstellung
der malerischen Perspektive. Die konstitutive Berechnung des Rau-
mes in der kiinstlerischen Perspektive liefert die Welt als Fortsetzung
des Bildes, das dann als "auf die AuBenwelt ge6ffnetes Fenster" er-
scheint. Dank der Berechnung der Weltstruktur im pythagordischen
Sinne, oder der Seelenwelt in der barocken Affektenlehre, kann auch
die Musik als liickenloser Raum des Fassens der Welt beziehungswei-
se der Seele gelten. In dieser Hinsicht erweist sich die Musik als sym-
bolische Form, wie sie oben mit Cassirer definiert wurde und wie sie
spater Panofsky in seinem Artikel iiber die Perspektive illustrieren
wird.

Aber die Musik erfiillt sich nicht in ihrer Notierung; weder beginnt
sie, noch endet sie damit. Sie fiangt nicht mit dem Aufbau der Welt an,
sondern mit dem Gewicht der Welt. Sie findet auch nicht ihre Vollen-

294

25.01.2026, 11:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dung in der bloBen Auffiihrung, sondern in der Auflosung ihrer selbst
in den Erlebnissen der vergangenen und kiinftigen Zuhorer, da die
Musik — als Meinen — zur Alteritdt gehort. Wegen ihrer uniiberbriick-
baren Komposition, wegen deren Liicken bei unzihligen Wahrneh-
menden jenseits der angenommenen Fassung der Zeit, entgeht die
Musik der Benennung "symbolische Form". Pythagoras, Geometer der
Verhiltnisse, wird von Aristoxenes, vom Urteil des Gehors, iiberwun-
den. Die Musik erweist sich mehr als Pathemata (Leiden) denn als
Symbol (Erbauen). Sie schmiegt sich also der messianischen Wid-
mung an, die ihr Schonberg zuspricht; der metaphysischen Rolle, die
ihr Schopenhauer, aber auch Heidegger und Lévinas zuschreiben,
indem bei letzteren das Sein, mehr als eine "Slcht-sache eine "Ge-
hor-sache"

Anmerkungen

y Vgl. insbesondere auch M.-A. LESCOURRET, Musica Impura, in: H. DUFOURT/
J. M. FAUQUET/F. HURARD (Hg.), L'esprit de la musique, Paris: Klincksieck 1992,
362-380; Les éléments du génie, in: H. DUFOURT/J.-M. FAUQUET (Hg.), La musique
dzepuis 1945, Briissel: Mardaga 1997, 63-80.

Big Typescript, S. 429.

Philosophische Grammatik, Frankfurt/M: Suhrkamp 1969, 179 und 157.

Essai sur l'origine des langues, in: Ecrits sur la musique, Paris: Stock 1979. Vgl.
HERDER und SUSSMILCH iiber dasselbe Thema zur gleichen Zeit.

Was iibrigens als eine Anspielung auf das wohlbekannte Sprichwort bei HORAZ gel-
tcn mag: "Man spricht besser zu den Augen als zu den Ohren."

8 paris: Gallimard 1945, 203 f.

In Einklang mit dem von ALOIS RIEGL entwickelten Begriff des Kunstwollens in
%essen Buch "Historische Grammatik der bildenden Kiinste".

J. W. VON GOETHE, Faust II, 1, Miinchen: DTV 1973, 184.

"Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit Gegensténden,
sondern mit unsern Begriffen a priori von Gegenstinden iiberhaupt beschiftigt.”
I. KANT, Kritik der reinen Vernunft (1781) (Akademie Textausgabe Band 4), Berlin:
V(\J/. de Gruyter 1968, 23 (Einleitung).

W. STEGMULLER, Hauptstromungen der Gegenwartsphilosophie, Stuttgart: Kroner
1969, 555.

Essay on man, zit. in: The Philosophy of Symbolic Forms I (Introduction by

(32h W. Hendel), New Haven-London: Yale University Press 1955, 53.

TH. W. ADORNO, Musique et langage, in: Quasi una fantasia (Ubers. J. L. LELEU),
Paris: Gallimard 1982, 5.

295

25.01.2026, 11:44:28.



https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13
Ebenda §.
M Lrart est-il langage?", in: Esthétique et philosophie I, Paris: Klincksieck 1988, 73-
112
MUnchen Piper 1982.
Vgl N. Goodman, Languages of art, New York: University Press 1968.
” Musikalischer Realismus, 20-30.
CH W. HENDEL, Einleitung, in: E. CASSIRER, Philosophy of symbolic forms I, 53.
°E. CASSIRER, Essay on man, 53.

296

25.01.2026, 11:44: 8. - Ope



https://doi.org/10.5771/9783495993637-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

