Erwachen
Ein leibzeitliches Ubergangsphinomen

Anna Maria Konig

1. Einleitende Vorbemerkungen

Jeder Mensch kennt das Gefiihl des morgendlichen Erwachens. Es ist
Teil des Lebens, am Abend miide in den Schlaf zu sinken und morgens
aus eben diesem wieder zu erwachen, weshalb sich Erwachen als All-
tagsphianomen, welches den Ubergang vom Schlaf- in den Wach-
zustand bedeutet, beschreiben ldsst. Gemeinhin begegnet man bei der
Beschreibung solcher Alltagsphinomene der Schwierigkeit, dass sich
eine triigerische, oftmals unbemerkte Selbstverstandlichkeit in das
Verstehen von ihnen einschleicht und sich folglich gerade das Alltig-
liche, hinsichtlich seiner Beschreibbarkeit, als herausfordernd erweist.

Erwachen steht naturgemif3 in engem Zusammenhang mit dem
Einschlafen, da das wache Alltagsleben mit ihm versiegt, um im Er-
wachen neu anzuheben. Fiir gewohnlich wird daher Einschlafen auch
als ein Verlust empfunden, nidmlich der des Bewusstseins, zumindest
jenes des Wachzustandes. Einschlafen bedeutet den eigentiimlichen
Verlust sowohl der korperlichen Kontrolle und des inneren Antriebs
als auch von gewohnten bewusstseinsmifSigen Ablaufen wie etwa die
eines gerichteten Willens oder der Intentionalitit. Einzuschlafen be-
deutet somit ein Stiick weit das Verlustiggehen des eigenen Selbst.
Das Erwachen, so lautet die diesem Beitrag vorangestellte These, be-
deutet dagegen einen leiblich vermittelten Ubergang vom Schlaf- in
den Wachzustand und zugleich einen Riickgewinn meiner Selbst und
meiner Welt.

2. »Auf der Suche nach der verlorenen Zeit« (Marcel Proust)
Der franzosische Schriftsteller Marcel Proust beschreibt an einer
Stelle seines berithmten Werkes »Auf der Suche nach der verlorenen

Zeit« das jedem Menschen vertraute Gefiihl des Erwachens aus dem

167

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna Maria Konig

Schlaf. Dabei illustriert er das Erleben des sich erinnernden Korpers
und beschreibt ihn als »treue[n] Wichter einer Vergangenheit, die
[s]ein Geist niemals hitte vergessen diirfen« (Proust 2013, S. 13).
Den erfolglosen Erinnerungsversuchen des Geistes stellt er jene des
Korpers gegeniiber. Dieser, so schreibt Proust, verfiige offenbar tiber
ein ganz eigenes Gedichtnis und sei in der Lage, im Erwachen ein
bewusstes Erinnern als sekundére Erinnerungsinstanz zu aktivieren.
Proust beschreibt den Korper also als eine Art Orientierungsinstru-
ment, mit welchem es gelingt, den sich im Erwachen 6ffnenden Raum
wiederzugewinnen. Mittels des Korpers, genauer seines Gedéachtnis-
ses, ldsst sich erinnern und rekonstruieren, in welcher Wohnung, in
welchem Bett man am Abend zuvor eingeschlafen ist. Im Moment
des Erwachens gilt es, sich die eigene bewusste Zeit wieder anzueig-
nen, die einem im Moment des Einschlafens zu entgleiten schien. Die
Frage, die sich an diese Beobachtung ankniipft, lautet, ob der Schlaf
mangels des Bewusst-Habens der Zeit tatsichlich als zeitloser Zu-
stand zu sehen ist. Proust gibt einen wichtigen Hinweis fiir die Be-
antwortung dieser Frage, indem er die Verkniipfung von Leib und
Zeit zur Sprache bringt.

3. Der Leib: Subjekt der Wahrnehmung und Riickzugsort

In seiner Beschreibung misst Proust offenbar dem Leib eine wesent-
liche Rolle im Erwachen bei. Thm scheint es dabei nicht um eine ob-
jektivierende Beschreibung der Funktionen seines Korperapparates
zu gehen, sondern um die eigene Empfindung und Wahrnehmung
des Erwachens am Morgen. Der Phianomenologie gilt der Leib als
»Bedingung der Moglichkeit tiberhaupt, eine Perspektive auf die Welt
haben zu konnen« (Zahavi 2007, S. 61). Jedes perspektivische Er-
scheinen setzt voraus, dass das erfahrende Subjekt selbst in Bezug
zum Raum und zu den wahrzunehmenden Objekten steht. Die Leib-
lichkeit, die es einem erméglicht, stets eine raumliche Position ein-
zunehmen, stellt diesen Bezug her. Dem Leib kommt aufgrund seiner
Beschaffenheit eine zentrale Rolle bei der Wahrnehmung der Welt zu,
da nur er die »Doppelauflage« (Kristensen 2012, S. 24) erfiillt, als ge-
genstandlicher sowohl Teil der Welt zu sein als auch ein Verhiltnis zu
dieser stiften zu konnen. Fiir Merleau-Ponty fungiert der Leib als Ver-
mittler zwischen wahrnehmendem Subjekt und wahrgenommenem
Objekt, da beide sich gegenseitig im Leib »als Vollzugsort der Zu-

168

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erwachen

eignung von wahrgenommenen Phanomenen« (Schmid 2005, S. 37)
konstituieren. Er sieht in der Leiblichkeit die Gegensétze von Natur
und Bewusstsein, Innen und Aufen, Subjekt und Objekt iiberwunden
und findet in ihr so das konstitutive Moment des menschlichen »Zur-
Welt-Seins« (étre-au-monde) (Merleau-Ponty 1966, S. 102). Sein Be-
griff des Zur-Welt-Seins meint, dass die Existenz des Menschen durch
das leibliche Verankertsein in der Welt charakterisiert ist, da der Leib
dem Ich die Welt sinnlich wahrnehmend vermittelt. Begrifflich impli-
ziert das Zur-Welt-Sein daher immer auch die Leiblichkeit des Sub-
jekts, denn Zur-Welt-Sein bedeutet, die Welt mittels des eigenen Lei-
bes, mittels der eigenen Sinne wahrzunehmen und ihr gegeniiber
geoffnet zu sein. (Gugutzer 2002, S. 76) Der Leib als Tréager der Exis-
tenz begriindet somit eine Offenheit, die die Moglichkeit der Wahr-
nehmung als einen urspriinglichen Zugang zur Welt bedeutet.
(Morth 1991, S. 80) Ohne Leib kann die Welt nicht erkannt werden,
denn der Leib ist, so Merleau-Ponty, »in der Welt wie das Herz im
Organismus: er ist es, der alles sichtbare Schauspiel unaufhérlich am
Leben erhilt, es innerlich erndhrt und beseelt, mit ihm ein einziges
System bildend« (Merleau-Ponty 1966, S. 239).

Der eben explizierte Gedanke, dass der Leib auf eine urspriing-
liche Einheit des Menschen mit der Welt verweist und in Bezug auf
die Wahrnehmung als Bedingung der Erkenntnis von Welt erachtet
werden kann (Mérth 1991, S. 76), ist in Verbindung mit Merleau-
Pontys Ausfiihrungen iiber den Leib als urspriingliche Intentionali-
tat zu verstehen. Intentionalitdt in diesem Sinne meint ein leibliches
Abzielen auf die Dinge, durch die sie einem in der lebendigen Er-
fahrung gegeben werden.

»Die Welt entdeckt sich im menschlichen Leib, indem der Leib sich auf diese
Welt hin entwirft und mit seinem Entwurf Sinn in die Welt bringt bzw. der
Welt den Raum gibt, sich sinnhaft zu zeigen.« (Schmid 2005, S. 39)

Als leibliches Wesen ist man auf die Welt, auf die Dinge hin gerichtet
und erlebt diese nicht nur pathisch-passiv. (Giinzel/Windgétter 2005,
S. 591) Vielmehr konstituiert sich die Wirklichkeit aus einem pathi-
schen und einem intentionalen Moment der Wahrnehmung. (Fuchs
2000, S. 139) Vermittels seiner samtlichen Sinne ist der Leib »nicht
[...] eingeschrinkt auf ein rezeptives, bloff empfangendes Vermogen,
sondern lebendige Vermittler-Tétigkeit« (Giinzel/Windgitter 2005,
S. 589). Intentionalitdt meint in dieser Vermittler-Titigkeit das Ver-
mdogen, praktisch zur Welt zu sein, wobei hier nicht bewusste, ziel-

169

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna Maria Konig

gerichtete Handlungen eines Subjekts gemeint sind, sondern die jeg-
licher Bewusstseinsleistung vorgeordnete, leibliche Gerichtetheit. Die
urspriingliche Intentionalitdt ist also eine leibliche Intentionalitit, die
im Wahrnehmungsgeschehen der eigenen, willentlichen Setzung
vorausgeht. (Gugutzer 2002, S. 80-82)

»Es ist der sinnlich-sinnhafte Bezug des Menschen zur Welt, der als >unbe-
wusst¢ bezeichnet werden kann: im Sinne von >unterhalb< oder >vor< dem
Bewusstsein liegend.« (Giinzel/Windgitter 2005, S. 585)

Ein zentraler Gedanke, der sich mit Prousts Beschreibung der Rolle
des Korpers aufSerdem ins Bewusstsein driingt, ist die Standigkeit des
Eigenleibes. Dass man nicht nur seinen Leib im Wachzustand bewusst
haben kann, sondern wihrend eines unbewussten Zustandes auch
stindig ist, wird etwa dadurch klar, dass man auch im Schlafzustand
Beriithrungen intensiv empfinden kann. Auch Hitze oder Kilte kon-
nen einen wihrend des Schlafes leiblich bedringen und einem eine
unruhige Nacht bescheren. Wihrend des Schlafes dient der Leib als
Riickzugsort. In ihn zuriickgezogen, bleibt der Leib auf diese Weise
einziges Medium des Selbstausdruckes. Ich bin es, die im Bett liegt
und schlift. Meine abgesunkenen Bewusstseinsleistungen machen
auch andere nicht glauben, dass im Bett lediglich meine dufSerliche
korperliche Hiille liege. Im Zustand des Schlafes ist mein Leib blei-
bendes unhinterfragtes Ausdrucksmedium meiner selbst. Auch im
Zustand psychischer Erkrankung kann der Leib letztes Ausdrucks-
medium einer Person sein, weshalb Merleau-Ponty einen entspre-
chenden Vergleich zwischen dem Erwachen und einem von Binswan-
ger beschriebenen Fall von Aphonie zieht. (Merleau-Ponty 1966,
S. 192-198) Unter psychogener Aphonie versteht man laut ICD-10
(= International Statistical Classification of Diseases and Related
Health Problems) die Unmdoglichkeit zur Phonation bzw. das plétz-
liche Wegbleiben der Stimme. Der Leib, der das Vollzugsmedium der
eigenen Existenz ist, kann in solchen Situationen zum zentralen
Sprachrohr einer Person werden.

»In dieser Seinsform bekommt nun aber die Sphire der Leiblichkeit, die
sonst entweder einen stillen Horizont oder einen [...] lauten Vordergrund
[...] darstellt, eine neuartige Bedeutung. Sie wird jetzt [...] der eigentliche
Schlupfwinkel unseres Seins.« (Binswanger 1947, S. 147)

Binswanger beschreibt diesen Zustand als eine Zuriickgezogenheit in
die eigene Leiblichkeit. (Binswanger 1947, S. 147) Zuriickgezogenheit

170

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erwachen

meint in diesem Zusammenhang allerdings gerade nicht, dass ich
mich hinter dieser meiner Leiblichkeit noch einmal verstecken konn-
te, so als wire mein Leib ein verfiigbares und vorfiihrbares Medium,
durch welches es mir gelinge, meine wahren Gefiihle nach aufSen hin
zu tarnen, ihnen eine leibliche Maske aufzusetzen. Zuriickgezogen-
heit in die eigene Leiblichkeit meint, dass der Leib unter der Be-
dingung des Ausfalls anderer existentieller Vollziige »das einzige
Ausdrucksfeld des Menschen bleibt« (Binswanger 1947, S. 149).

Auch Waldenfels bezieht sich auf das von Binswanger aus-
gefiihrte Beispiel einer unter Aphonie leidenden jungen Frau und
betont, dass die Aphonie nicht nur dufSerlich bezeichnet, was schon
vordem und auflerdem eine innere Wirklichkeit hitte. Diese daher als
bloflen Ausdruck einer negativen Emotion zu bezeichnen, wire eben-
falls missverstindlich, da diese Bezeichnung vermuten lassen konnte,
dass sich die inneren Gefiihle der jungen Frau in einem weiteren
Schritt, namlich in der Aphonie, auch dufSerlich realisieren. Unter
Bezugnahme auf Merleau-Ponty meint Waldenfels, dass dessen
»Ausdruckslehre« (Waldenfels 2000, S. 224) keinen Dualismus von
Innen und Auflen zuldsst. (Waldenfels 2000, S.224) »[D]as Aus-
gedriickte realisiert sich im Ausdruck selbst, es inkarniert sich, es ist
ein verkorperter Sinn und keine duflere Kundgabe.« (Waldenfels
2000, S.224) Aphonie kann daher nicht als bewusste willentliche
Sprachverweigerung verstanden werden, sondern als leib-sprach-
licher Ausdruck — im Fall der jungen Frau als leib-sprachlicher Aus-
druck der Weigerung, mit ihrer Mutter zu sprechen. (Waldenfels
2000, S. 223) Merleau-Ponty beschreibt dieses Verhalten als die »Ver-
weigerung der Koexistenz« (Merleau-Ponty 1966, S. 192) mit einer
bestimmten Person, da er, wie gesagt, den Leib jederzeit als »Aus-
druck der Modalititen der Existenz tberhaupt« (Merleau-Ponty
1966, S. 193) versteht.

4. Wachen — der gerichtete Leib

Ruzicka unterscheidet zwei Formen des Wachseins, namlich pathi-
sches Wachsein und aktives Wachsein. Auch wenn pathisches Wa-
chen nicht véllig gleichzusetzen ist mit Schlaf, da pathisches Wach-
sein auch im Wachzustand erlebt werden kann, ldsst sich sagen, dass
alles Wachsein, von dem wihrend des Schlafes die Rede sein kann,
gleichbedeutend mit pathischem Wachsein sein muss. Im Schlaf bin

171

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna Maria Konig

ich nicht in der Lage, mich willentlich auf etwas zu richten, mir etwa
eine positive Erinnerung ins Bewusstsein zu rufen. Vielmehr iiber-
kommen mich Triume, Gefiihle usf. wiahrend des Schlafes, ich bin
ihnen in gewisser Weise eben pathisch ausgeliefert. Auch im Wach-
zustand kann ich eine pathisch Wachende sein, wenn sich mir plétz-
lich eine kraftvolle Affektion aufdringt. Zwischen der pathischen
Wachheit wihrend des Schlafes und der pathischen Wachheit im
Wachzustand muss jedoch unterschieden werden, da mir im Schlaf
eine aktive Intentionalitit gidnzlich unméglich ist, im Wachzustand
hingegen die Moglichkeit einer aktiven Intentionalitdt stindig be-
steht.

»Wiinschen, Strebungen [...], aber auch Schmerzen, ist es eigentiimlich,
[...] [sich] von selbst >ins Bewusstsein« zu dringen, das gilt ebenso fiir Stim-
mungen, die uns iiberkommen, fiir Tagtriume und Einfille aller Art. Alle
diese Erlebnisweisen sind nicht aktiv hervorgebracht, sie dringen sich auf,
wir sind ihnen ausgeliefert, und doch schlafen wir nicht, denn wir kénnen
gleichzeitig zielgerichtet unseren Korper bewegen und wahrnehmen.« (Ru-
zicka 2015, S. 38)

Diese Ausfithrungen Ruzickas entsprechen der Beschreibung des Lei-
bes als »Moglichkeitsbedingung unserer perzeptiven Intentionalitit«
(Zahavi 2007, S. 103). Husserl versteht den Leib als »Zentrum aller
Handlung, und zwar aller unmittelbar intuitiven Handlung des Sub-
jekts [...]; bei allem Wirken in der Welt ist er das unmittelbar frei
Titige und das Zentrum alles >Wirkens< im urspriinglichen Sinne in
Beziehung auf andere Objekte der Welt« (Hua 5, S. 124)". Das Akt-
subjekt ist kontinuierlich auf sein Aktthema, das meint sein intentio-
nales Ziel, gerichtet, »und in der normal verlaufenden Wahrnehmung
haben wir zugleich das Beispiel einer fortgehenden Auswirkung einer
Aktintention, und zwar in dem ausgezeichneten Modus der leib-
haften Verwirklichung« (Hua 9, S. 411). Die Aktintentionen sind also
wesentlich nur in Verbindung mit dem Leib zu verstehen. Es lasst
sich davon ausgehen, dass eine bestimmte Form des Leibbewusstseins
wesentlich alle Intentionalitit mitkonstituiert, insofern »unsere Er-
fahrung von Wahrnehmungsobjekten [...] begleitet [ist] von einem
mitfungierenden, aber unthematischen Bewusstsein der Position und

! Im Folgenden werden die Werke von Edmund Husserl gemif8 der Gesamtausgabe
»Husserliana: Edmund Husserl Gesammelte Werke« mit der Abkiirzung »Hua« und
der jeweiligen Bandnummer angegeben.

172

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erwachen

Bewegung des Leibes, das als kinisthetisches Bewusstsein bezeichnet
wird« (Zahavi 2009, S.103). Husserl bringt damit zum Ausdruck,
dass die Bewegung des eigenen Leibes die Erscheinungsweisen von
allem und jedem revolutioniert. (Hua 11, S. 299) Zahavi bezeichnet
dieses Mitfungieren als »eine Form leiblichen Selbstbewusstseins«
(Zahavi 2009, S. 103). Anders gesagt: »[D]ie Erfahrung und Konsti-
tution von Gegenstinden impliziert eine gleichzeitige Selbsterfah-
rung und Selbstkonstitution« (Zahavi 2009, S. 109). Fiir Husserl ist
klar, dass sich ein Gegenstand meiner Wahrnehmung als solcher nur
dadurch konstituiert, »daf3 seine Erscheinungen kinésthetisch moti-
viert sind« (Hua 11, S. 15).

Da also jeglicher intentionale Akt das kindsthetische Bewusst-
sein voraussetzt, ist diesem besonders im Hinblick auf das Erwachen,
welches als Wieder-Anheben jeglicher Intentionalitit verstanden
werden muss, besondere Aufmerksamkeit zu schenken. Das leibliche
Selbstbewusstsein muss als Bedingung der Moglichkeit des Er-
wachens und somit des Anhebens intentionaler Bewusstseinsleistun-
gen vorausgesetzt werden. Kithn konstatiert, dass »die freie Aktivitit
auf der Ebene der intentionalen cogitationes [...] mithin dieses un-
mittelbare Verfiigen-konnen iiber meinen Leib mit seinem vorrefle-
xiv leiblichen Bewuf3tsein voraus[setzt]« (Kiithn 1998, S.53). Ohne
den Leib, ohne seine »Sinnlichkeit als die sich selbst-affizierende Le-
bensaffektion wire keine Welt, denn sie bildet sich von meiner Leib-
lichkeit her sowie durch diese vor aller bewufiten Welterscheinung«
(Kithn 1998, S. 53).

Wenn also aufgezeigt wurde, dass sich die Aspekte des bewusst-
seinsmifsigen Wachens von den leiblichen Aspekten der Wachheit
unterscheiden lassen, so scheint dennoch klar zu sein, dass sich diese
beiden Komponenten nur bedingt gesondert voneinander behandeln
lassen. Wenn man Husserls Worte, dass »unser natiirliches waches
Ichleben [...] ein bestindiges aktuelles oder inaktuelles Wahrneh-
menc sei und dass, »[ijmmerfort die Dingwelt und in ihr unser Leib
wahrnehmungsmiflig da« (Hua 3/1, S. 81) seien, ernst nimmt, so
darf und muss man Wachsein in diesem umfassenden, auch leiblichen
Sinn verstehen.

173

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna Maria Konig
5. Schlafen — der zuriickgezogene inaktive Leib

Husserl beschreibt den Schlaf als ein Vorkommnis der Menschen in
der Welt, er ist selbst ein »Modus des menschlichen Lebens« (Hua 29,
S. 335). Schlaf bedeutet bewusstseinsmifSig immer eine Grenzerfah-
rung. »Im Empfinden erlebt der Empfindende sich selbst und die
Welt, sich in der Welt, sich mit der Welt.« (Straus 1956, S. 372) Wir
gelangen, laut Husserl, an einen Limes, der nicht nur einen bewusst-
seinsmafligen Limes bedeutet, sondern auch einen des Leibes. Lin-
schoten schildert, dass zu schlafen bedeute, seiner reellen Aktivitits-
moglichkeiten entrissen zu sein. Im Einschlafen muss man der
»anonymen Bereitschaft des Korpers, zu erwachen« (Linschoten
1955/56, S. 267), Vertrauen schenken. Man verliert im Einschlafen
temporir das Wissen, das Empfinden und auch die Verfiigungsmog-
lichkeiten iiber den eigenen Leib. Man zieht sich, wie Merleau-Ponty
sagt, in seinen Leib zuriick und ist seiner in dieser Zuriickgezogenheit
nicht mehr habhaft. Dieses Leibsein birgt aber zugleich die Maglich-
keit in sich, wieder einen Leib zu haben, der Welt gegeniiber wieder
offen zu werden. Diese Moglichkeit kennzeichnet fundamental die
Abgrenzung des Schlafes zum Tod. Der Tod tritt, laut Husserl, dann
ein, wenn sich die organische Struktur des Leibes zum Leichnam
wandelt. (Hua 29, S. 337)

Der Leib stellt fiir Husserl die »Bedingung der Moglichkeit des
Lebens« (Hua 29, S. 337) selbst dar. Der Leib ist die Voraussetzung
dafiir, dass »iiberhaupt Welt da sein soll fiir das Ich, ob nun mehr oder
weniger zugéinglich« (Hua Materialien 8, S. 158). Wie bereits erldu-
tert, ist das Weltverhiltnis, welches man als ein durch den Leib ge-
stiftetes Weltverhiltnis verstehen muss, wihrend meines Schlafes
ebenfalls schlummernd. »Ohne Wachsein des Leibes kénnen wir
nicht wahrnehmungsartig betroffen werden, es gibt nichts, das lockt
und damit kein Locken, dem wir folgen konnen.« (Ruzicka 2015,
S. 230) Mein schlafender Leib ist es also, der mich temporir meiner
Welt verschliefit. Temporir deshalb, weil der Leib, wie Husserl sagt,
im Schlaf nur »kaltgestellt« (Hua Materialien 8, S. 158) ist, jederzeit
bereit, fiir die Welt wieder offen zu werden. Der Leib schlift daher
niemals ginzlich. In diesem Sinne konstatiert auch Poltner, dass »im
Schlaf [...] die Differenz von Leib-sein und Leib-haben temporir zu-
gunsten des Leib-seins aufgehoben« (Péltner 2016, S. 27) wird. Der
Leib ist so die Bedingung der Moglichkeit, im Schlaf sich selbst und
der eigenen Welt entzogen zu sein. Er bietet stets die Moglichkeit,

174

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erwachen

zum Riickzugsort zu werden, die Méglichkeit, in Schlaf zu versinken,
gleichsam der Welt gegentiber verschlossen zu werden. (Merleau-
Ponty 1966, S. 197) In der Welt, egal ob sie einem im Wachzustand
als offene gegeben ist oder sie einem verschlossen ist, »bezeichnet der
Leib unseren Aufenthaltsort« (Merleau-Ponty 1973, S. 78).

6. Erwachen — der wachsame Leib

Schlafend lebt man der Welt entzogen und zugleich in die eigene
Leiblichkeit zuriickgezogen. Da es der Leib ist, so Merleau-Ponty,
der sich der Welt verschlieflen kann, ist smein Leib auch das, was
mich auf die Welt hin 6ffnet und mich in Situation setzt« (Merleau-
Ponty 1966, S. 197). Es ist die anonyme Wachsambkeit der Sinne mei-
nes Leibes, die das letzte Band darstellt, welches mir das Wiedererwa-
chen aus dem Schlafzustand méglich macht. (Merleau-Ponty 1966,
S.196) »Durch diese gleichsam angelehnte Tiir werden die Dinge
wieder eintreten bzw. wird der Schlafer zur Welt zuriickkommen.«
(Merleau-Ponty 1966, S. 196) Wie bereits ausgefiihrt, bedeutet die
Zuriickgezogenheit in den eigenen Leib nicht, dass ich mich hinter
ihm wie hinter einer Maske verstecken kann. Jederzeit bleibt mein
Leib Ausdruck meiner Existenz. Im Schlaf zeigt mein Leib eben an,
dass ich schlafend bin. Merleau-Ponty erklirt, dass der Leib bei jeder
Zuriickgezogenheit in die eigene Leiblichkeit niemals ginzlich auf
sich selbst zurtickfallt. Es gelingt mir nicht, »jeden Bezug meines Le-
bens zur Welt zu unterdriicken« (Merleau-Ponty 1966, S. 197), viel-
mehr zeichnet der Leib immer schon ein Wieder-zur-Welt-Kommen
vor. In Bezug auf das Erwachen bedeutet das, dass der Leib im Schlaf
jederzeit die Moglichkeitsbedingung ist, wieder der Welt gegentiber
offen zu werden, zu erwachen.

Der Leib ist es, in den man wihrend des Schlafes zuriickgezogen
ist, der Leib ist es auch, der einem im Wachzustand die Welt zuging-
lich macht und jeglichen Wahrnehmungs- und Handlungsvollzug in
der Welt ermoglicht. Diese Bestimmung des Schlaf- und Wach-
zustandes vom Leib her ldsst erkennen, dass sich mit dem Erwachen
vor allem ein leiblicher Ubergang ereignet. Ein Ubergang im Sinne
des Werdens und des Voranschreitens leiblichen Daseins ist eine zeit-
liche Kategorie. Husserls Analysen zur Bewusstseinszeit legen offen,
dass das Erwachen in Bezug auf die Zeit die bewusstseinsmiflige An-
kniipfung an vorherige Wachperioden bedeuten muss, womit aber

175

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna Maria Konig

lediglich jener Aspekt der Zeitlichkeit gekldrt werden kann, den ich
unter den Begriff Zeit-Haben stellen méchte. Diejenige Zeit aber, die
im Erwachen eine besondere Rolle spiel, ist die Zeit, die man selber
ist, die Leibzeit.

7. Erwachen als leibzeitliches Ubergangsphinomen

Mit dem Adjektiv leibzeitlich ist die Grundannahme ausgedriickt,
dass dem Leib wesentlich eine zeitliche Struktur innewohnt. Der le-
bendige Leib ldsst sich nur vorstellen als der Leib von jemandem,
einer Person, die eine Lebensgeschichte ihr Eigen nennen kann. (Mar-
cel 1978, S. 49) Insofern mit Leiblichkeit immer auch Geschichtlich-
keit gegeben ist, ist der Aspekt der Zeitlichkeit von dem der Leiblich-
keit nicht wegzudenken bzw. kann er nicht gesondert von diesem
behandelt werden. Henri Bergsons Verhiltnisbestimmung von Leib
und Zeit bietet einen Ankniipfungspunkt fiir diese These.

»Die innere Dauer ist das kontinuierliche Leben eines Gedichtnisses, das die
Vergangenheit in die Gegenwart verldngert, sei es, daf3 die Gegenwart das
unaufhorlich wachsende Bild der Vergangenheit deutlich in sich ein-
schlief8t, oder sei es, daf sie durch ihre fortgesetzte Anderung in der Quali-
tit die immer schwere Last bezeugt, die man hinter sich her schleppt in
demselben Mafle wie man ilter wird.« (Bergson 1993, S. 201)

Wenn Bergson dabei den Leib als ein unabhingiges Gedachtnis der
Zeit vorstellt, welches die Zeit gleichsam in sich bewahrt (Bergson
1991, S. 66), so ist sein Begriff der Dauer wesentlich mit dem des
Leibes verkniipft. Es ldsst sich entsprechend konstatieren, dass ich
nicht nur meine Zeit im Sinne meiner zusammenhingenden Lebens-
dauer bin, vielmehr ist die Zeit, die ich bin, wesentlich leibliche Zeit —
ich bin meine Leibzeit. Anders formuliert: Zeit-zu-sein und Leib-zu-
sein bedingen sich gegenseitig. Sofern ich meine Zeit bin, bin ich ein
Leib, sofern ich einen Leib habe, habe ich meine Zeit. Auch Marcel
spricht daher vom Leib als einer »Zeitgestalt« (Marcel 1978, S. 63).

»In das Angesicht dieses Leibes sind die Erfahrungen, Leiden und Freuden,
ist die Moglichkeit dieses Menschen eingeschrieben. Wer ihm offenen Au-
ges entgegentritt, vermag ihn als Existenz, als leibhafte Moglichkeit wahr-
zunehmen.« (Marcel 1978, S. 63)

Auch Merleau-Ponty erachtet den Zeitbegriff als eng an den Leib-
begriff gebunden, wenn er etwa vom Leib sagt, dieser sei das, »was

176

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erwachen

jeweils antwortet auf die Frage: [...] welche Zeit ist es?« (Merleau-
Ponty 1973, S. 81) Um Erkenntnisse tiber die Zeit zu gewinnen, reicht
es nicht aus, sich auf die Untersuchung der bewusstseinsmafSigen
Konstitutionsbedingungen von Zeit zu beschrinken, vielmehr ver-
langt es, »auf die Ebene der leiblichen, noch prireflexiven Erfahrung«
(Foerster 2016, S. 24) zuriickzugehen. Fiir die Zeit, die sich von der
gelebten Gegenwart her entfaltet (Foerster 2016), bildet der Leib, laut
Merleau-Ponty, den »Gesichtspunkt fiir die Welt« (Merleau-Ponty
1966, S. 95). Er beschreibt das Verhiltnis von Subjekt und Welt als
ein urspriinglich verflochtenes, als in einem gegenseitigen Konstitu-
tionsverhiltnis stehende Einheit, die auf einer allem personalen Be-
wusstsein zugrundeliegenden Ubereinkunft zwischen Leib und Welt
basiert. (Pieper 1993, S. 163) Ausgehend davon muss man die Zeit als
Subjekt, das Subjekt aber als Zeit begreifen. (Merleau-Ponty 1966,
S. 480) Sollte es namlich zutreffen, dass der Leib das Mittel ist, um
iiberhaupt Welt zu haben (Merleau-Ponty 1966, S. 176), »so ist aus
der Reflexion auf solchen Urgrund auch Aufschluss zu erwarten iiber
die Wurzeln des ZeitbewufStseins, die Zeitlichkeit sowohl in objekti-
ver wie in subjektiver Hinsicht und letztlich tiber die Zeit selbst«
(Pieper 1993, S. 136). Fiir Merleau-Ponty liegt die Wurzel jeglichen
Verstindnisses der Zeit in der Reflexion des Urgrundes aller meiner
Weltbeziige begriindet, namlich der Leiblichkeit. »Dasjenige Subjekt,
das sich >im Innersten der Zeit< mit dieser vereinigt, so daf es selbst
nichts mehr anderes ist als Zeit, ist eben das Wahrnehmungssubjekt:
der Leib.« (Pieper 1993, S. 165)

Die bisherigen Ausfiihrungen haben gezeigt, dass man wihrend
des Schlafes seine Zeit in dem Sinne verliert, dass man schlafend we-
der eine bewusste Erinnerung hervorruft noch sich planend oder vor-
stellend der Zukunft widmen kann. Das Absinken meiner Bewusst-
seinsleistungen, allen voran meines Zeitbewusstseins, erwirkt zudem
eine Weltverschlossenheit, die mit der Zuriickgezogenheit in den
eigenen Leib gleichbedeutend ist. Die Zeit, die einem auch wihrend
des Schlafes niemals abhandenkommen kann, ist die Leibzeit. Nie-
mals kann der Schlaf in diesem Sinne eine Unterbrechung der Zeit
bedeuten — weder das Einschlafen einen Abbruch noch das Erwachen
ein Wiederankniipfen oder Wiederanheben dieser Zeit, denn der An-
fang und das Ende meiner Leibzeit sind gleichbedeutend mit dem An-
fang und dem Ende meiner Existenz. Leibzeit kennt keine Unterbre-
chung ihrer selbst, vielmehr ist sie stindig mitbestimmend dafiir, wie
ich einschlafe, schlafe und erwache. Ob ich etwa nach einer intensiven

177

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna Maria Konig

Trainingseinheit in entspannten Schlaf versinke, ob ich mich wihrend
des Schlafes unruhig von Bettkante zu Bettkante wilze, weil ein un-
mittelbar bevorstehender Termin mir Unruhe verschafft, und ob ich
entsprechend erholt und entspannt oder viel eher unausgeruht am
Morgen erwache, ist bestimmt durch meine Leibzeit, da mein Leib
immer schon das Apriori von Sein und Erkenntnis, von Zeit und Ort
ist. (Petzold 1982, S. 70)

8. Erwachen als Gewinn

Das Erwachen zeichnet sich selbst durch eine gewisse Prozesshaftig-
keit aus, die das Festmachen eines exakten Aufwachmoments schwer,
wenn nicht sogar unmoglich macht. Vielmehr bedeutet das Versinken
in und das Erwachen aus dem Schlaf ein sukzessives, prozedurales
Geschehen, welches sich jeweils als Ubergang von einem Zustand in
den anderen begreifen ldsst. Die Tatsache, dass Zeit selbst ein Uber-
gangsphdnomen ist, zeigt sich nicht nur an Husserls Analysen der
Bewusstseinszeit, sondern auch daran, dass sich der Leib nur in sei-
nen zeitlichen Ubergingen verstehen lisst, er ist selbst nur in seinen
zusammenhingenden Ubergingen zu begreifen.

»Einfache Zeitprozesse wie etwa das Altern spielen sich ja nicht in der Wei-
se ab, daf3 wir bestimmte Eigenschaften hatten, von denen wir sagten, sie
sind jetzt anders, sondern das Altern ist die Verdnderung selber: bestimmte
Verinderungen im Erleben, in der Korperkraft, in den Gedichtnisleistun-
gen und dhnlichem.« (Waldenfels 2000, S. 296)

Der Leib muss in seiner Kontinuitidt und Dauer als Gesamtheit syn-
thetisierter Zeitekstasen erkannt werden. Diese leibzeitliche Syn-
thesis ist aber wesentlich als passive Synthesis zu definieren. Nicht
ich zeitige aktiv mich selbst, sondern ich werde vermittels meines
Leibes gezeitigt. Das Erwachen zeigt in besonderer Weise den Cha-
rakter der eigenen Zeitigung auf, da es sich leiblich mit mir ereignet,
wobei dieser Ubergang wesentlich als Leib- sowie als Zeitgewinn cha-
rakterisiert werden kann.

178

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erwachen
8.1 Leibgewinn — Zeitgewinn

Der Leib lasst sich als jener Ort bestimmen, an dem alles Erleben
erhalten bleibt. (Bergson 1991, S. 66) »Wenn wir morgens erwachen
und innert kiirzester Zeit wissen, wer wir sind, meldet sich unsere
>durée< im Sinne von Bewahrung« (Danzer 2011, S. 22). Die Dauer
als Bewahrung der eigenen Zeit meint dabei besonders die leibliche
Bewahrung allen Erlebens. Die erste leibliche Orientierung im Er-
wachen ist einem wesentlich dadurch erméglicht, dass man leiblich
seine Zeit ist. Als Dauer ldsst einem diese Leibzeit niemals in einen
zeit- bzw. geschichtslosen Zustand zuriicksinken. Im Erwachen stellt
die leibliche Vergangenheit den Horizont des gegenwirtigen Er-
wachens dar und 6ffnet einem zugleich die eigene Zukunft. Leibliche
Vergangenheit 16st sich im Erwachen erneut als Horizont leiblicher
Gegenwart und Zukunft ein. Laut Linschoten ereignet sich die Er-
fahrung der Kontinuitit des eigenen Erlebnisstromes, die Erfahrung
also, dass ich jetzt erlebe, dieselbe zu sein, die ich gestern bzw. vor
zehn Jahren war, als Aneignung fritherer Erlebnisse durch das ak-
tuelle Erleben. (Linschoten 1961, S. 229) Er erldutert, dass sich diese
Aneignung mittels des intimsten erlebten Teiles ereignen kann, nim-
lich anhand des Leibes. (Linschoten 1961, S. 229) Durch meinen Leib
eigne ich mir also meine Zeit als die meinige im Erwachen an.

Im Schlaf, der die Zuriickgezogenheit ins eigene Leibsein bedeu-
tet, ist einem die Moglichkeit, Vergangenheit und Zukunft als Hori-
zonte der eigenen Existenz zu haben, verschlossen. Man ist zwar wei-
terhin seine Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, weil man sich
von den Zeitekstasen leiblich niemals l6sen kann, die Leibzeit ist
einem aber im Schlaf als Horizont des eigenen Selbstvollzuges ver-
schlossen. Sie ist einem also in den Zeiten der Zuriickgezogenheit
nicht als eine gegeben, die es ermoglicht, sich in der Welt zu voll-
ziehen. Natiirlich wird die Vergangenheit im Schlaf aber nicht aus-
getilgt und die Zukunft, die auf einen wartet, bedeutet keineswegs
einen volligen Neubeginn. (Linschoten 1955/56, S. 282) Im Erwachen
gewinne ich nicht nur meine Leiblichkeit, im Sinne eines Leib-Ha-
bens wieder, sondern mit ihr auch meine Zeitlichkeit, denn »Leib zu
haben, bedeutet Zeit zu haben« (Péltner 2016, S. 24). Im Erwachen
ereignet sich mit dem Riickgewinn des eigenen Leibes auch der Riick-
gewinn eigener Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft als Horizon-
te des Vollzugs in der Welt. Insofern sich im Erwachen mein Leib

179

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna Maria Konig

konstituiert (Esterbauer 2012, S. 541), konstituiert sich mit ihm auch
meine Leibzeit.

An dieser Stelle ist noch einmal an die eingangs zitierte Passage
Prousts zu erinnern, in der er den Prozess des Erwachens beschreibt.
Der Leib gilt ihm dabei als »treuer Wiichter einer Vergangenheit, die
[...] [der] Geist niemals hétte vergessen diirfen« (Proust 2013, S. 13).
Auch er beschreibt die entscheidende Rolle des Leibes anhand des
Erwachens, da dieser bzw. die Zeit des Leibes bewusste Erinnerungen
zu Tage fordern, die das morgendliche Erwachen in einem mir be-
kannten Umfeld gewihrleisten. Vor diesem Hintergrund kann man
verstehen, weshalb einem der erste Morgen in einem Hotelzimmer
fremd und ungewohnt erscheint. Mein Leib fithrt mir zunichst die
gewohnten Erinnerungen meines leiblichen Gedichtnisses vor. Mei-
ne aktuellen, langsam wieder auf mich einwirkenden Sinneseindrii-
cke wie etwa der Lichteinfall des Fensters, der Geruch des Zimmers
etc. passen zunichst nicht zu meinen manifesten, eingeschmolzenen
leiblichen Erinnerungen. Wie man Erwachen erlebt, gibt Aufschluss
dariiber, ob man in einer gewohnten Umgebung, unter gewohnten
Umstinden erwacht oder ob man in der Fremde und leiblicher Orien-
tierungslosigkeit allmahlich zu sich kommt. Die passive Synthesis der
Leibzeit erméglicht eine Aktualisierung habitualisierter und zugleich
leiblich protentierter Erfahrungen des Erwachens und hilft einem auf
diese Weise, sich sukzessiv der Tatsache zu entsinnen, dass man gera-
de nicht in seinem eigenen Bett liegt. Erwachen bedarf in diesem Sinn
einer leibzeitlichen Synthesis, die jener des Bewusstseins immer
schon vorausgeht. Anderenfalls wiirde Erwachen bedeuten, dass
man sich seinen Leib jeden Tag aufs Neue erschlieflen miisste und so
auch in einen ginzlich zeitlosen Zustand hinein erwachen wiirde.
Husserl spricht diesbeziiglich vom Mitgewecktsein des Einschlafens,
des Zubettgehens, kurzum der Vergangenheit. (Hua 29, S. 337) Wie
gezeigt wurde, ist dieses Mitgewecktsein nicht auf die Bewusstseins-
tatigkeit begrenzt, sondern es kann und muss auch von einer leib-
lichen Mitgewecktheit meiner Vergangenheit im Erwachen ausge-
gangen werden.

Im Erwachen erdffnet einem der Leib gegenwirtig die Leibver-
gangenheit und erschlieSt, ja antizipiert gegenwirtig wirksam so-
gleich die leibliche Zukunft. Erwachen kann daher auch als Form leib-
licher Antizipation geltend gemacht werden. Insofern der Leib die
Riickkehr, d. h. das Erwachen, immer schon antizipiert, gilt er als zen-
trale Moglichkeitsbedingung dieser Riickkehr. Ein nichts antizipie-

180

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erwachen

render Leib ist ein toter Leib. In der Antizipation ist leibliche Zu-
kunft gegenwirtig wirksam. Wenn sich am Morgen gewohnte Be-
dingungen des Erwachens einstellen, ermdglicht meine Leibzukunft
im Sinne meiner leiblichen Antizipation, dass ich vom Schlaf- in den
Wachzustand iibergehe. Ich bin mir selbst im Erwachen ohne mein
bewusstes Zutun leiblich immer schon voraus. Noch bevor ich also
bewusst erwache, Bewusstseinsleistungen anheben und mir erlau-
ben, bewusstseinsmiflig an meine vergangenen Wachperioden an-
zukniipfen, muss mein habitualisierter Leib aus sich mein Wachsein
antizipieren und damit grundsitzlich erméglichen. Mit meinem Ein-
schlafen muss immer schon ein Wiedererwachen leiblich antizipiert
werden.

Erwachen bedeutet nicht nur das Ankniipfen an den Moment des
Absinkens bzw. Einschlafens am Vorabend, sondern das Ankniipfen
an alle Wachheitsphasen, die man bislang erlebt hat. Da der Leib Tra-
ger aller Wachheitsperioden ist, kniipft er wohl an alle diese Phasen
und an alles bisher erlebte Erwachen an. Auch deshalb 16st das Er-
wachen in fremder Umgebung oder zu ungewohnter Stunde Befrem-
den aus, weil der Leib das Erwachen in bestimmter Weise antizipiert
und sich diese leibliche Erwartung in entsprechender Weise nicht ein-
l6st. Gerade dieses leibliche Befremden lisst einen schliefilich be-
wusst dariiber nachsinnen, wo man sich denn eigentlich befindet,
wie spit es ist etc.

Wer man ist, wo man ist, welche Zeit es ist und das Dridngen der
ersten Bediirfnisse des allmorgendlichen Erwachens sind allesamt
Anfragen, die einem zunichst ausschliefSlich der Leib beantwortet.
Wenn wihrend des Schlafes auch die Bewusstseinsleistungen ver-
armen, bleibt die Leibzeit jene Zeit, die es einem erwachend ermog-
licht, eine erste Orientierung zuriickzugewinnen. Auch fiir das Er-
wachen gilt, dass »das Gedichtnis und so das Erinnern [...] vom Leib
beeinflusst [sind]. Mit anderen Worten: Die Form, in der ich etwas
erinnere, ist abhiingig von meiner aktuellen, leibhaften Gegenwart«
(Foerster 2016, S. 25).

8.2 Weltgewinn
Thomas Fuchs konstatiert, dass das Leibgedichtnis davon befreit, sich

stindig neu orientieren zu miissen.

181

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna Maria Konig

»Leibliches Vertrautsein mit den Dingen bedeutet biographisches Verges-
sen, Absinken des bewusst Getanen und Erleben in einen Untergrund, aus
dem sich das Bewusstsein zuriickgezogen hat, und der doch unser alltig-
liches In-der-Welt-Sein tridgt. Wir konnen auch sagen: Was wir vergessen
haben, ist zu dem geworden, was wir sind.« (Fuchs 2012, S. 104)

Im Erwachen gewinnt diese Beschreibung des Leibes eine besondere
Bedeutung, da leibliche Vertrautheit den Prozess des Erwachens stets
begleitet. Der eigenen leibzeitlichen Disposition entsprechend, eroff-
net sich einem die Welt tiglich aufs Neue.

Erwachen heif3t nicht nur das Anheben der Bewusstseinszeit, das
Ankniipfen an alle vorgingigen Wachperioden, wie Husserl Er-
wachen beschreibt, sondern auch das Aufgehen meiner Leibzeit als
Méglichkeitsbedingung jeglichen In- und Zur-Welt-Seins.

»Was immer wir planen oder bewusst tun, wir leben aus einem verborgenen
Grund heraus. Der Leib ist der Grund der Selbstverstindlichkeit und Selbst-
vergessenheit des Lebensvollzuges. Denn alle Vertrautheit und Gewohn-
heit, alles Kennen und Kénnen beruht auf dem leiblichen, impliziten Ge-
déchtnis, das unsere einzelnen Erfahrungen stindig integriert [...] und
gerade so durch das Vergessen des Einzelnen die Einheit des gelebten Le-
bens erzeugt.« (Fuchs 2008, S. 288)

Daher konstatiert auch Linschoten, dass der Leib »seine Welt [kennt],
bevor »ich« sie mir vergegenwirtige« (Linschoten 1961, S. 137) und
betont damit das Konstitutionsverhéltnis von Leib und Welt. Wenn
sich im Erwachen Leibgabe ereignet, so geht einem gerade vermittels
des Leibes als »Medium der Welthabe« (Danzer 2011, S. 180) die
Welt selbst auf. Sofern ich im Schlaf nicht leiblos war, sondern nur
in meinen Leib zuriickgezogen, kann ich auch im Schlaf niemals
ginzlich weltlos gewesen sein. Mit meiner Zuriickgezogenheit in
meine Leiblichkeit war mir aber auch die Welt verschlossen. An mei-
nem Leib hdngt im Erwachen meine erste Orientierung. »Der Leib als
»Triger der Existenz< bekundet eine Offenheit, die die Offenheit der
Wahrnehmung, einen >urspriinglichen Zugang zur Welt< zu gewihr-
leisten, bedeutet.« (Morth 1991, S. 80) Der Leib, der seine Welt
kennt, eréffnet sie mir im Erwachen. Der Leibzeit ist es zu verdanken,
dass die Selbst- und Weltvergessenheit des Schlafes lediglich tempo-
rdr ist und ich am Morgen zu mir selbst und meiner Welt kommen
kann.

Gegenwirtig eine Beziehung zur Welt haben zu konnen, griin-
det in der Leibgabe, die mir, einmal erwacht, erlaubt, mich in ihr zu

182

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erwachen

engagieren, zu verhalten, auf diese oder jene Weise aktiv zu sein. Aus
diesem Grund konstatiert Husserl auch:

»Die Welt ist uns, den wachen, den immerzu irgendwie praktisch interes-
sierten Subjekten, nicht gelegentlich einmal, sondern immer und notwen-
dig als Universalfeld aller wirklichen und méglichen Praxis als Horizont
vorgegeben. Leben ist stindig In-Weltgewisheit-leben. Wachleben ist fiir
die Welt wach sein, bestindig und aktuell der Welt und seiner selbst als in
der Welt lebend >bewuf3t sein, die SeinsgewifSheit der Welt wirklich er-
leben, wirklich vollziehen.« (Hua 6, S. 145)

Wenn Husserl ein Engagement des Subjekts in seiner Welt als Uni-
versalfeld beschreibt, so griindet dieses Engagement gerade im Leib-
gewinn des Erwachens. Im Erwachen geht einem die Welt auf, gleich-
zeitig wird man sich selbst als sinnlicher Bezugspunkt fiir die Welt
wieder gegeben. (Esterbauer 2012, S. 537)

9. Conclusio und Ausblick

Erwachen ereignet sich als leibzeitlicher Ubergang. Dieser leibzeit-
liche Ubergang ist die tigliche Gabe des Lebens, der eigenen Ge-
schichte, der Welt. Das ganze Leben wird einem morgens vermittels
des eigenen Leibes bzw. der Leibzeit aufs Neue eroffnet. Ein phéno-
menologischer Blick auf das Erwachen erfordert, wesentliche Aspekte
von Leiblichkeit und Zeitlichkeit zusammenzudenken. Parallel dazu
erdffnet das Nachdenken iiber den Prozess des Erwachens einen Zu-
gang zum Thema der leiblichen Zuriickgezogenheit, eines Zustandes,
der im Fall des Schlafes tdglich oder im Fall der Aphonie in Ausnah-
mesituation eintritt. Beide Zustidnde bedeuten Zuriickgezogenheit in
die eigene Leiblichkeit, aus der hervorzukommen wieder nur der Leib
bzw. die eigene Leibzeit ermdglicht.

An Depressionen erkrankte Menschen leiden teilweise unter
starker Miidigkeit, wollen am Morgen nicht aufstehen und wiinschen
sich, im Bett zu bleiben, um weiterschlafen zu konnen, in der Hoff-
nung, dass der Schlaf ihre Sorgen vergessen mache und sie sich nicht
dem Ballast ihres Alltags aussetzen miissen. Ein Mensch, der am
Morgen die Augen nicht 6ffnen und nichts weiter tun will aufSer
schlafen, méchte wohl im wahrsten Sinne des Wortes nicht mehr zu
sich kommen. Auch Fuchs schreibt, dass Einschlafen »eine Losung
des stets latenten leiblichen Tonus [bedeutet], ein Versinken des Lei-

183

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna Maria Konig

bes in die Weite« (Fuchs 2000, S. 101). Umgekehrt, so konstatiert er,
bedeutet das Erwachen aus dem Schlaf, welcher eine dissoziierte leib-
liche Weite meint, die Riickkehr in eine unterschwellige Spannung
des Leibes. Die Begriffe Enge und Weite, die Fuchs von Hermann
Schmitz zu iibernehmen scheint (Schmitz 2011, S. 7-14), zielen da-
rauf ab, Weisen des leiblichen Betroffen-Seins zum Ausdruck zu
bringen, und kénnen meines Erachtens in diesem Zusammenhang
parallel zum Begriffspaar Leibhaben und Leibsein verstanden werden.
Wihrend Schlaf die Weitung des Leibes im Sinne eines Aufgehens im
eigenen Leibsein meint, bedeutet Erwachen die wiedererlangte Enge
des Leibes im Sinne der Gabe eigenen Leibhabens. Im Zuge seiner
Untersuchungen zur melancholischen Depression schreibt Fuchs,
dass fiir den Depressiven im Erwachen anstelle einer natiirlichen lei-
sen Spannung eine qualvolle leibliche Enge tritt. (Fuchs 2000, S. 101)
Fiir die Betroffenen ist Erwachen so, als ob »im Moment des Er-
wachens schlagartig die im Schlaf voriibergehend geléste Oppression
zuriickkehrt, als ob die Angst schon auf einen gewartet hitte« (Fuchs
2000, S. 101). Wie Fuchs sagt, ist die zuriickkehrende Oppression eine
leiblich vermittelte Oppression. Sofern jemandem im Erwachen der
eigene Leib und damit die eigene Welt und Geschichte wiedergegeben
werden, verstehe ich das Nicht-erwachen-Wollen als Wunsch, in
einem leib-, zeit- und weltlosen Zustand zu verharren. Ebenso wie
man im Schlaf nicht um die eigene Zuriickgezogenheit weif3, weif3
man im Zustand psychischer Erkrankung oftmals nicht um die eigene
psychische Verfasstheit. Der Leib hingegen bleibt konstant der Aus-
weis des tatsichlichen Befindens und der individuellen Geschichte.

Durch den Leib und die Leibzeit bleibt man stets in der Welt
verankert. Sich-Zuriickziehen aus und das Wieder-Eintauchen in die
Welt sind primir leiblich vermittelte Vorginge und konnen zugleich
in ihrer Betrachtung den wesentlichen Aspekt der Zeitlichkeit des
Leibes nicht ausklammern. Das Erwachen aus dem Schlaf bzw. das
Wieder-Hervorkommen aus meiner Zuriickgezogenheit im Erwachen
ist nur dadurch méglich, dass ich im Schlaf niemals aufhére leiblich
meine Zeit zu sein. Die Beschiftigung mit dem Erwachen ldsst in
nachdriicklicher Weise erkennen, dass der Leibzeit als eigens zu be-
handelnder Zeitform unbedingt Aufmerksamkeit geschenkt werden
sollte, und fordert damit auch die Erkenntnis, dass die Frage nach der
Zeit in vielen Bereichen nicht ausschliefSlich im Bezugsrahmen von
Bewusstseinszeit geklart werden kann.

184

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erwachen
Literatur

Bergson, H. (1991): Materie und Geddchtnis. Eine Abhandlung iiber die Bezie-
hung von Kérper und Geist, iibers. von J. Frankenberg, Hamburg: Meiner
(= Philosophische Bibliothek 441).

Bergson, H. (1993): Denken und schopferisches Werden. Aufsitze und Vortrige,
iibers. von L. Kottje, Hamburg: Europiische Verlagsanstalt.

Binswanger, L. (1947): Ausgewdhlte Vortrige und Aufsitze. Bd. 1: Zur phino-
menologischen Anthropologie, Bern: Francke.

Danzer, G. (2011): Wer sind wir? Auf der Suche nach der Formel des Menschen.
Anthropologie fiir das 21. Jahrhundert — Mediziner, Philosophen und ihre
Theorien, Ideen und Konzepte, Berlin: Springer.

Esterbauer, R. (2012): »Meine Zeit. Vorfragen zu einer Phinomenologie
menschlichen Werdens«. In: Den Menschen im Blick. Phinomenologische
Zuginge. Festschrift fiir Giinther Poltner zum 70. Geburtstag, hrsg. von
R. Esterbauer u. M. Ross, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, S. 527-547.

Foerster, Y. (2016): »Die Zeit als Subjekt und das Subjekt als Zeit. Zum Zeit-
begriff Merleau-Pontys«. In: https://www.academia.edu/1478526/_Die_Zeit_
als_Subjekt_und_das_Subjekt_als_Zeit_Zum_Zeitbegriff_Merleau-Pontys
[abgerufen am 15.11.2016].

Fuchs, T. (2008): Leib und Lebenswelt. Neue philosophisch-psychiatrische Es-
says, Baden-Baden: Graue Edition (= Die Graue Reihe 51).

Fuchs, T. (2012): »Das Gedéchtnis des Leibes«. In: Loccumer Pelikan. Religions-
padagogisches Magazin fiir Schule und Gemeinde, 3 (12), S. 103-106. Und
online unter: http://www.rpi-loccum.de/material/aufsaetze/theo_fuchs_tho-
mas [abgerufen am 14.11.2016].

Fuchs, T. (2000): Psychopathologie von Leib und Raum. Phdnomenologisch-em-
pirische Untersuchungen zu depressiven und paranoiden Erkrankungen,
Darmstadt: Steinkopff (= Monographie aus dem Gesamtgebiete der Psychia-
trie 102).

Gugutzer, R. (2002): Leib, Korper und Identitit. Eine phianomenologisch-sozio-
logische Untersuchung zur personalen Identitit, Wiesbaden: Westdeutscher
Verlag.

Giinzel, S. / Windgitter, C. (2005): »Leib / Raum: Das Unbewusste bei Merleau-
Ponty«. In: Das Unbewusste. Ein Projekt in drei Binden. Bd. 2: Das Unbe-
wusste in aktuellen Diskursen. Anschliisse, hrsg. von M. Buchholz, Giel3en:
Psychosozial-Verlag, S. 582-613.

Husserl, E. (1950 ff.): Gesammelte Werke (= Husserliana):

— Hua 3/1 (1976): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologi-
schen Philosophie. Erstes Buch. 1. Halbband, hrsg. von K. Schuhmann.
3. Auflage, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 5 (1971): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologi-
schen Philosophie. Drittes Buch, hrsg. von M. Biemel, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 6 (1976): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phanomenologie. Eine Einleitung in die phinomenologische Philoso-
phie, hrsg. von W. Biemel. 2. Auflage, Den Haag: Nijhoff.

185

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anna Maria Konig

— Hua 9 (1968): Phinomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemes-
ter 1925, hrsg. von W. Biemel. 2. Auflage, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 11 (1966): Analysen zur passiven Synthesis (1918-1926), hrsg. von
M. Fleischer, Den Haag: Nijhoff.

— Hua 29 (1993): Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phianomenologie. Erginzungsband. Texte aus dem Nachlass (1934—
1937), hrsg. von R. N. Smid, Dordrecht: Kluwer.

— Hua Materialien 8 (2006): Spite Texte iiber Zeitkonstitution (1929-1934). Die
C-Manuskripte, hrsg. von D. Lohmar, Dordrecht: Springer.

Kristensen, S. (2012): »Maurice Merleau-Ponty I — Korperschema und leibliche
Subjektivitit«. In: Leiblichkeit, hrsg. von E. Alloa [u.a.], Tiibingen: Mohr Sie-
beck, S. 23-36.

Kiihn, R. (1998): Husserls Begriff der Passivitit. Zur Kritik der passiven Syn-
thesis in der Genetischen Phinomenologie, Freiburg/Br.: Alber (= Phino-
menologie 2).

Linschoten, J. (1955/1956): »Uber das Einschlafen«. In: Psychologische Beitréige,
2, 5.266-298.

Linschoten, J. (1961): Auf dem Wege zu einer phinomenologischen Psychologie.
Die Psychologie von William James, tibers. v. F. Monks, Berlin: de Gruyter
(= Phinomenologisch-Psychologische Forschungen 3).

Marcel, G. (1978): »Leibliche Begegnung. Notizen aus einem gemeinsamen Ge-
dankengang«. In: Leib, Geist, Geschichte. Brennpunkte anthropologischer
Psychiatrie. Festschrift zum 60. Geburtstag von Hubertus Tellenbach, hrsg.
von A. Kraus, Heidelberg: Hiithig, S. 47-73.

Merleau-Ponty, M. (1966): Phinomenologie der Wahrnehmung, aus d. Franz.
iibers. u. eingefiihrt durch eine Vorrede von R. Boehm, Berlin: de Gruyter
(= Phdnomenologisch-psychologische Forschungen 7).

Merleau-Ponty, M. (1973): Vorlesungen I, iibers. u. eingefiihrt v. A. Métraux,
hrsg. von C. F. Graumann, Berlin: de Gruyter (= Phanomenologisch-psycho-
logische Forschungen 9).

Morth, E. (1991): »Der Leib als Subjekt der Wahrnehmung. Zur Philosophie der
Leiblichkeit bei Merleau-Ponty«. In: Leib, Maschine, Bild. Korperdiskurse der
Moderne und Postmoderne, hrsg. von E. List u. E. Fiala, Wien: Passagen,
S. 75-87.

Petzold, H. (1982): »Leibzeit«. In: Die Wiederkehr des Korpers, hrsg. von
D. Kamper u. C. Wulf, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 68-81.

Pieper, H.-J. (1993): Zeitbewufitsein und Zeitlichkeit. Vergleichende Analysen
zu Edmund Husserls Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren Zeitbe-
wufStseins (1905) und Maurice Merleau-Pontys Phianomenologie der Wahr-
nehmung (1945), Frankfurt/M.: Lang (= Philosophie 20).

Poltner, G. (2016): »Die zeitliche Struktur der Leiblichkeit«. In: Bodytime. Leib
und Zeit bei Burnout und in anderen Grenzerfahrungen, hrsg. von R. Ester-
bauer [u.a.], Freiburg: Alber, S. 17-33.

Proust, M. (2013): Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Bd. 1: Auf dem Weg
zu Swann, iibers. u. mit Anm. von B.-]J. Fischer, Stuttgart: Reclam.

Ruzicka, R. (2015): Wachsein. Ein phinomenologischer Versuch, Miinchen:
Alber.

186

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erwachen

Schmid, P. A. (2005): »Der Leib als wahrnehmendes Ich. Die Phinomenologie
der Wahrnehmung bei Maurice Merleau-Ponty«. In: Das Wahre, Falsche,
Schone. Reality Show. Essays, hrsg. von W. Grond, Innsbruck: Studien-Ver-
lag, S. 37-50.

Schmitz, H. (2011): Der Leib, Berlin: de Gruyter.

Straus, E. (1956): Vom Sinn der Sinne. Ein Beitrag zur Grundlegung der Psycho-
logie. 2. Auflage, Berlin: Springer.

Waldenfels, B. (2000): Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phinomenologie
des Leibes, hrsg. von R. Giuliani, Frankfurt/M.: Suhrkamp (= stw 1472).

Zahavi, D. (2007): Phanomenologie fiir Einsteiger, Paderborn: Fink.

Zahavi, D. (2009): Husserls Phinomenologie, Tiibingen: Mohr Siebeck.

187

- am 26.01.2026, 22:12:50.


https://doi.org/10.5771/9783495821091-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Einleitende Vorbemerkungen
	2. »Auf der Suche nach der verlorenen Zeit« (Marcel Proust)
	3. Der Leib: Subjekt der Wahrnehmung und Rückzugsort
	4. Wachen – der gerichtete Leib
	5. Schlafen – der zurückgezogene inaktive Leib
	6. Erwachen – der wachsame Leib
	7. Erwachen als leibzeitliches Übergangsphänomen
	8. Erwachen als Gewinn
	8.1 Leibgewinn – Zeitgewinn
	8.2 Weltgewinn

	9. Conclusio und Ausblick
	Literatur

