Marc Rorri (Ha.)

Fines
Hominis?

Zur Geschichte
der philosophischen
Anthropologiekritik

(D}
o
-
(D}
o
o
4+
w
o
(a W
()
a
—~
Q
e
O
=
a
O
o
4
o
e
(4]

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc Rolli (Hg.)
Fines Hominis?

Edition Moderne Postmoderne

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 00:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 00:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc RoLL1 (HG.)

Fines Hominis?
Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

[transcript]

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 00:34:59. per



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Publiziert mit Unterstiitzung des SNF zur Férderung der wissenschaftlichen
Forschung

o0¢eo

Dieses Werk ist lizensiert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 DE Lizenz.
Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung.
Weitere Informationen finden Sie unter http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2015 transcript Verlag, Bielefeld

Die Verwertung der Texte und Bilder ist ohne Zustimmung des Verlages ur-
heberrechtswidrig und strafbar. Das gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Uberset-
zungen, Mikroverfilmungen und fiir die Verarbeitung mit elektronischen Sys-
temen.

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Satz: Justine Haida, Bielefeld

Printed in Germany

Print-ISBN 978-3-8376-2956-9

PDF-ISBN 978-3-8394-2956-3

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 00:34:59. per



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de
https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de

Inhalt

Fines Hominis?
Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik
Marc Rélli | 7

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie
Antonino Falduto und Heiner F. Klemme | 17

Selbsterzeugung des Menschen?

Hegels Integration der Anthropologie in sein Konzept einer
Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften
Christoph J. Bauer | 33

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx
Roberto Nigro | 51

Nietzsches Anthropologiekritik
Andrea Bertino und Werner Stegmaier | 65

Die amerikanische Alternative: John Dewey
Uberlegungen zur Anthropologiekritik in pragmatischer Hinsicht
Marc Rlli | 81

»Alle Anthropologie, auch die philosophische,
hat den Menschen schon als Menschen gesetzt«
Die Anthropologiekritik Martin Heideggers
Christoph Hubig | 101

Der Ursachen-Bar
Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik
Alfred Nordmann | 119

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. per


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine
Uber das kritische Interesse am Menschen — Th. W. Adorno
Gerhard Gamm | 137

Vom Verschwinden des Menschen
Giinther Anders’ negative Anthropologie
Rudiger Zill | 159

»Retournons a la nature«
Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen
Heike Kampf | 177

Wird er sich auflosen?
Foucaults Anthropologiekritik — ein Retraktandum
Petra Gehring | 189

Wider besseren Wissens?

Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf bei Jiirgen Habermas
Dirk Jorke | 213

Zu den Autorinnen und Autoren | 239

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. per


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fines Hominis?
Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

Marc Rolli

EINLEITUNG

Im Bild des perfekten, mit modernsten technischen Mitteln optimierten Men-
schen verkorpert sich die anthropologische Utopie der Gegenwart und ihrer
Zukunftsvisionen. Sie richtet sich auf das duflerliche Erscheinungsbild des
menschlichen Kérpers ebenso wie auf seine Gesundheit und Fitness, seine
Leistungsfihigkeit oder seine genetischen Anlagen. Vielleicht kénnte man von
einem anthropologischen Re-Design des Menschen sprechen, das auf die ky-
bernetischen Auflésungstendenzen des spezifisch Humanen nach dem Ende
des zweiten Weltkriegs mit der Revitalisierung élterer romantischer Modelle
des »ganzen Menschenc« reagiert, d.h. eines Menschen, der sich im Gleichge-
wicht mit der Natur befindet.! Dabei spielen sich kommerzielle Strategien und
idealistische Phantasien und Gliicksvorstellungen gegenseitig in die Hinde.
Hinter der Kalkulierbarkeit der Datenstréme, in die sich menschliches Leben
—z.B. im Sinne neuronaler Netzwerke oder biologischer Substanzen wie Blut,
Organe, Keimzellen — auflost, verbirgt sich nicht nur eine versicherungstech-
nische Risiko- und Priventionslogik oder die Interessen der Pharmaindustrie,
Nervenkrankheiten lokalisieren und damit (partiell) therapieren zu kénnen.?
In der Mathematik der transhumanistischen Cyberanthropologie macht sich
auch der Menschheitstraum von einem harmonisch ausgeglichenen, schmerz-
freien und lebensverlingerten Dasein bemerkbar. Als Schmied seines eigenen
Gliicks ist der Mensch von heute quasi dazu verpflichtet, seinem Kérper op-

1 | Vgl. Michael Hagner, Erich Horl (Hg.), Die Transformation des Humanen. Beitrage
zur Kulturgeschichte der Kybernetik, Frankfurt a.M. 2008.

2 | Dies gilt auch dann, wenn nicht das Gehirn Subjekt von Handlungen und Bewusst-
sein von Leiden ist: »Wir sind zu Hause in der Welt, die uns umgibt. Wir stecken nicht
in unserem Kopf.« Alva Nog, Du bist nicht dein Gehirn. Eine radikale Philosophie des
Bewusstseins, iibers. v. C. Wagler, Miinchen, Ziirich 2011, 13.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marc Rolli

timal Rechnung zu tragen, indem er sich eine Identitit gibt, die in medizini-
schen, 6konomischen oder auch isthetischen Kategorien bestimmt ist, und so
gesellschaftliche Anerkennung findet.

Angesichts der gegenwirtigen Konjunktur naturalistischer Anthropolo-
gien ruft der vorliegende Band die Einsichten der philosophischen Tradition
der Anthropologiekritik in Erinnerung. Erheben einzelne Hirnforscher, Biolo-
ginnen, Kognitionswissenschaftlerinnen und Informationstechniker den An-
spruch, allgemeine Aussagen iiber den Menschen zu treffen, so liegt es nahe,
philosophisch auf den Kurzschluss hinzuweisen, der in der Ubertragung na-
turwissenschaftlichen Wissens in andere Wissensbereiche zu beobachten ist.
Thre anthropologische Qualitit ergibt sich aus einer essentialistischen Uber-
schreitung fachwissenschaftlicher Grenzen, die sich hiufig weniger bei den
WissenschaftlerInnen selbst als vielmehr in der gesellschaftlichen Wahrneh-
mung naturwissenschaftlicher Forschung aufspiiren lisst. Problematisch ist
hierbei der essentialistische, in interdisziplinirer Hinsicht gerade nicht auf-
geklirte Zug mitsamt seiner weltanschaulichen und popularisierenden Funk-
tion, einzelne naturwissenschaftliche Erkenntnisse als Erkenntnisse tiber den
Menschen oder die menschliche Natur auszugeben — und auf diesem Weg die
gesellschaftliche Relevanz der betriebenen Forschung sicherstellen zu wollen.

An diesem Punkt kann auf eine Wiederholung der Geschichte hingewiesen
werden. Der vielerorts beschriebene Funktions- und Strukturwandel der Wis-
senschaften im 19. Jahrhundert hat um die Jahrhundertmitte ein Phinomen
hervorgebracht, das kurz als »Populdrmaterialismus« bezeichnet wurde.> Da-
mit ist im deutschsprachigen Raum eine Bewegung gemeint, die sich im sog.
Materialismusstreit in der Absetzung von eher konservativen philosophischen
und theologischen Positionen formierte, indem sie die rasanten Erkenntnis-
gewinne und Institutionalisierungserfolge der Naturwissenschaften als Ant-
worten auf philosophische Grundfragen interpretierte. Diese Bewegung setzte
sich seit den 1860er Jahren im alle Weltritsel entritselnden Populdrdarwinis-
mus fort. Die dltere Seelenlehre wird von der Phrenologie oder einer mit empi-
rischen Methoden operierenden Psychologie beerbt — und ebenso werden letzt-
lich simtliche Gegebenheiten der smenschlichen Wirklichkeit« als Wirkungen
mechanistischer Naturprozesse dechiffriert. Mit der Konsequenz, dass auch
gesellschaftliche und politische Belange biologischen Kategorien unterworfen
wurden.

Spannend zu beobachten ist dabei die Sachlage der anthropologischen Konti-
nuitdt. Vertreter wie Opponenten populdrmaterialistscher Strategien bedienen

3 | Vgl. Herbert Schnédelbach, Philosophie in Deutschland 1831-1933, Frankfurt a.M.
1983 und Kurt Bayertz, Myriam Gerhard, Walter Jaeschke (Hg.), Weltanschauung, Phi-
losophie und Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert, Bd.1: Der Materialismus-Streit,
Hamburg 2007.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

sich beide ausdriicklich des Begriffs der Anthropologie. Wird die Naturwissen-
schaft gegen die Naturphilosophie in Stellung gebracht — so geschieht dies im
Namen der Anthropologie. Werden dagegen philosophische Positionen gegen
naturwissenschaftliche Deutungsmonopole ins Feld gefiihrt — so geschieht
auch dies im Namen der Anthropologie. Wie aber kommt es zu dieser Dehn-
barkeit des Begriffs — und was hat sie zu bedeuten? Welche Semantiken haben
sich der unscheinbaren Terminologie bemichtigt? Der Géttinger Physiologe
Rudolph Wagner hilt auf der 31. Versammlung der Gesellschaft deutscher
Naturforscher und Arzte 1854 einen »anthropologischen Vortrag«, in dem er
gegen Carl Vogt die Vereinbarkeit von christlicher Religion und empirischer
Naturforschung behauptet.* Und Ludwig Biichner beruft sich in Kraft und Stoff
— der Bibel der neuen Materialisten — auf Feuerbachs Begriff der »Anthropo-
logie (als) Bliite und Summe aller und jeder Wissenschaft und vollkommener
Ersatz fiir Religion und Philosophie.«® Fiir Ernst Haeckel ergibt sich aus der
auf die Frage nach dem Menschen zulaufenden Brisanz der Evolutionstheorie
Darwins, dass die Anthropologie ins Zentrum der naturwissenschaftlichen
Weltanschauung riickt. Sie umfasst mit dem Bereich der menschlichen Ent-
wicklungsgeschichte die gesamte »Weltgeschichte« und ihr physiologisches
Teilgebiet dehnt sich auf die Umweltbeziehungen des menschlichen Organis-
mus insgesamt aus, d.h. auf »Oecologie und Geographie«. In die »Hauptzwei-
ge der Anthropologie« miissen sich »simmitliche Wissenschaften (einordnen
lassen), welche [...] von menschlichen Verhiltnissen handeln (insbesondere
auch alle sogenannten moralischen, politischen, socialen und historischen
Wissenschaften, die Ethnographie etc.).«®

Bei einer so mehrdeutigen Begriffsverwendung liegt die Frage nahe, was
der Begriff der Anthropologie eigentlich bezeichnet? Diskursanalytisch be-
trachtet und mit den Mitteln der begriffsgeschichtlichen Methode lisst sich
zeigen, dass ein philosophischer Anthropologiediskurs mit Kant anhebt.” Al-
lerdings konsolidiert sich dieser Diskurs erst um 18oco im Umfeld der nach
Kant entstehenden Naturphilosophie. Wihrend Kant die Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht bearbeitet — und ihr somit keinen Rang innerhalb der

4 | Vgl. Rudolph Wagner, Menschenschopfung und Seelensubstanz. Ein anthropologi-
scher Vortrag, Gottingen 1854.

5 | Ludwig Biichner (1855), Kraft und Stoff, Neudruck der ersten Auflage, hg. v. W.
Bélsche, Leipzig 0.J., 93-94.

6 | Ernst Haeckel (1866), Generelle Morphologie der Organismen. Allgemeine Grundzii-
ge der organischen Formen-Wissenschaft, mechanisch begriindet durch die von Charles
Darwin reformirte Descendenz-Theorie, Bd. 2, Aligemeine Entwicklungsgeschichte der
Organismen, Berlin, New York 1988, 423ff., hier 433.

7 | Vgl. hierzu und im Folgenden Marc Ralli, Kritik der anthropologischen Vernunft,
Berlin 2011.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Marc Rolli

systematischen Philosophie zuerkennt — macht es die naturphilosophische
Behandlung des Menschen méglich, die Anthropologie auch systematisch
innerhalb der philosophischen Wissenschaften zu verorten. Auf diese Weise
gibt sie der ilteren, in cartesianischen Denkbahnen verhafteten medizinisch-
physiologischen Anthropologie eine neue Theoriegrundlage. Sie tut dies sogar
in zweierlei Hinsicht — und bereitet damit den kontinuierlichen Fortbestand
anthropologischen Denkens wihrend des Strukturwandels der Wissenschaf-
ten vor; d.h. seine Weiterexistenz auch nach der Auflssung der idealistischen
System- und Naturphilosophie. In den Diskussionen um die Jahrhundert-
wende entsteht nicht nur eine spekulative Identititsphilosophie, die in ihrer
Ausprigung bei Schelling die romantische Anthropologie mitsamt ihrer me-
dizinischen und isthetischen Ausformungen hervorbringt. Gleichzeitig wird
unter Beibehaltung der erkenntnistheoretischen Restriktionen der Kantischen
Transzendentalphilosophie ein quasi positivistisches Konzept von Naturphilo-
sophie entwickelt, das auf der Grundlage induktiver Methoden im vormals von
der Psychologie bearbeiteten Feld operiert. Allerdings wird dieses Gebiet auf
die anthropologischen Bereiche der schon von Kant so genannten »Charak-
teristik« ausgedehnt, d.h. auf die Themen empirischer Charakterdifferenzen
von Menschen, die physiologische und kulturelle Bestimmungen miteinander
verschmelzen: Naturell, Mentalitit und Temperament, Altersstufen, Krankheit
und Gesundheit von Kérper und Geist, Geschlecht, Entwicklungsstadien der
Menschengattung, Vélker und Rassen.® Dominieren in dieser zweiten Rich-
tung des Postkantianismus zunichst die Fragestellungen der Psychologie, so
werden diese zunehmend in anthropologischen Kontexten z.B. der Vélker- und
Rassenkunde, in physiologischen und statistischen Ableitungen (Phrenologie,
Anthropometrie) oder auch in pidagogischen Zusammenhingen erweitert.
Nambhafte Vertreter dieser Richtung der philosophischen Anthropologie sind
neben Jakob Friedrich Fries etwa Gottlob Ernst Schulze, der Verfasser des be-
rithmten Aenesidemus (1792), bis hin zu Johann Friedrich Herbart, Friedrich
Eduard Beneke oder auch dem bekannten Zellforscher Matthias Schleiden,
der in einem Text von 1862 die Anthropologie als »Theorie des menschlichen
Erkenntnifsvermogens« fasst, die von Fries in einem »wesentlichen Theil« voll-
endet worden sei.’

Festzuhalten ist, dass sich im Diskursfeld philosophischer Anthropologien
nach 1800 spekulativ-idealistische als auch erkenntniskritische und positivisti-

8 | Vgl. Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Kant’s gesam-
melte Schriften, Bd. 7, Berlin 1917 (1798), 117-333.

9 | Vgl. Matthias Schleiden, »Ueber die Anthropologie als Grundlage fiir alle Ubrigen
Wissenschaften, wie Giberhaupt fir alle Menschenbildunge, in: Westermann'’s Jahrbuch
derillustrierten Deutschen Monatshefte, Bd. 2, Braunschweig, 49-58, hier 55, 57. (Den
Hinweis verdanke ich Alexandra Niefen.)

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

sche Ansitze finden lassen. In beiden Fillen sind enge Beziehungen zu nicht-
philosophischen Themenfeldern der sich ausdifferenzierenden Humanwissen-
schaften vorhanden. Bereits Kant hatte in seinen Anthropologievorlesungen
die Arbeitsgebiete der empirischen Psychologie (v.a. der Gemiitskrankheiten)
ebenso behandelt wie Fragen der Rassen- und Vélkerkunde, der Physiogno-
mik oder auch der physischen Konstitution des empirischen Charakters. Diese
Thematik wird in der romantischen Anthropologie nach Schelling ebenso wei-
terbearbeitet wie in der Philosophie des subjektiven Geistes der Hegel-Schule
oder in den an Fries ankniipfenden Anthropologien. Hirnphysiologie, Psycho-
Pathologie und Rassenanthropologie spielen sich dabei im Fortgang ihrer wis-
senschaftlichen Konsolidierung zunehmend in den Vordergrund. Parallel zu
diesem Vorgang kann ein Bedeutungszuwachs der Anthropologie im Philoso-
phiediskurs konstatiert werden. Hatte Kant die Anthropologie noch als popu-
lare Vorlesung konzipiert und aus dem engeren Bereich der Schulphilosophie
herausgehalten, so gewinnt sie zunichst in ihren unterschiedlichen (romanti-
schen, positivistischen oder geistphilosophischen) Auspriagungen einen festen
disziplindren Ort — bevor sie in einem weiteren Schritt als fundamentalphilo-
sophischer Ansatz oder als Denkungsart der Ersten Philosophie aufgefasst wird.
Dies geschieht bei Fries mit seiner Neuen Kritik der Vernunft (1807), die seit
ihrer zweiten Auflage (1828) den erweiterten Titel trdgt: Neue oder anthropologi-
sche Kritik der Vernunft. Dieselben philosophischen Anspriiche werden zu Be-
ginn der 1820er Jahre von Henrich Steffens und Johann Heinroth — und spiter
auch von Ludwig Feuerbach erhoben, wenn er eine kritische Radikalisierung
der Hegelschen Philosophie auf anthropologischer Grundlage einfordert."
Pointiert gesagt, findet in der ersten Phase des philosophischen Anthropo-
logiediskurses (von ca. 1770 bis 1860) ein kontinuierlicher Zuwachs an Bedeu-
tung statt, der zuletzt in der populirwissenschaftlichen Ubernahme des phi-
losophischen Anspruchs selbst kulminiert. Wenn daher in philosophie- oder
auch wissenschaftshistorischen Darstellungen ein Wechsel der Paradigmen
— von einem idealistisch-naturphilosophischen Primat der Vernunft hin zu
einem materialistischen Primat der naturwissenschaftlichen Weltanschauung
— behauptet wird, so ist an diesem Punkt aus anthropologiegeschichtlicher

10 | In seinen Studien zur Geschichte der Sexualitdt hat Foucault sozialstatistische
(Quételet), degenerationtheoretische (Morel), eugenische (Galton) und rassenkundli-
che (Gobineau) Ansatze in einem Dispositiv eng gefiihrt, das zahlreiche Korresponden-
zen zu der in der Ordnung der Dinge analysierten anthropologischen episteme aufweist.
Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge, tUbers. v. U. Képpen, Frankfurt a.M. 1974
(1966), 384ff. und ders., Der Wille zum Wissen, {ibers. v. U. Raulff u. W. Seitter, Frankfurt
a.M. 1992 (1976), 95ff.

11 | Vgl. Ludwig Feuerbach, Grundsétze der Philosophie der Zukunft, in: ders., Werke,
Bd. 3, Frankfurta.M. 1975 (1843), 247-322.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

1


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Marc Rolli

Sicht skeptische Zuriickhaltung mehr als wiinschenswert. Mit dem Begriff
anthropologischer Kontinuitit wird gerade die fortdauernde Relevanz philo-
sophischer Denkmuster und Vermittlungsfiguren im Rahmen naturwissen-
schaftlich, z.B. evolutionsbiologisch ausgerichteter Anthropologien signali-
siert, die mit einem starken weltanschaulichen Anspruch auftreten und genau
darin das metaphysische Element philosophischer Anthropologien weitertra-
dieren oder sogar forcieren. Im gegenwirtigen Verstindnis anthropologischer
Diskurse bleiben diese Zusammenhinge zumeist verdeckt. Fiir den deutsch-
sprachigen Raum liegt das auch daran, dass in den 1920er Jahren eine neue
philosophische Anthropologie entstanden ist, die mit den Namen Max Scheler,
Helmuth Plessner, Arnold Gehlen u.a. verbunden ist. Sie dominiert bis heu-
te den gesamten Anthropologiebereich in der deutschsprachigen Philosophie
(und ebenso in den Sozialwissenschaften). Sofern ihre Hauptprotagonisten
stets ihre ganz eigene Fundierungsleistung des Fachs betonen, findet sich in
ihren Texten kaum eine Spur von ilteren Traditionen des anthropologischen
Denkens in der Philosophie. Vielmehr heben sie jeweils eine zeitgentssische
Krisensituation hervor, auf die sie im Gestus der Notwendigkeit mit einer Wie-
dergewinnung des Menschen reagieren. In dieser liege das Remedium fiir eine
mit sich uneins gewordene, sich selbst entfremdete Menschheit, die im Aus-
einanderklaffen von Natur und Geist (Kultur) die Orientierung verloren habe.

Wie bereits gegen Ende des 18. Jahrhunderts, als im Namen des ganzen
Menschen das physikalische Kausalititsmodell fiir anthropologische Belange
als unzureichend (»mechanistisch«) kritisiert wurde, wird auch zu Beginn
des 20. Jahrhunderts nach dem Vorbild medizinischer Reformbewegungen
die Gegenwart einer Krise konstatiert, die sich in der Vorherrschaft einer ins-
trumentellen oder technischen Rationalitit und ihrem Verfehlen dessen, was
den Menschen eigentlich zum Menschen macht, manifestiert. Das Abendland
scheint dem Untergang geweiht, der Geist ein Widersacher der Seele — nach
dem Ende des Ersten Weltkriegs machen sich die verinderten Lebens- und
Arbeitsbedingungen der »zweiten industriellen Revolution«, d.h. die neuen
(chemischen, elektro- und ingenieurstechnischen) Industrien mitsamt ihren
Organisationsformen der Massenproduktion auf einschneidende Weise be-
merkbar.? Es entstehen tayloristisch inspirierte dystopische Entwiirfe eben-
so wie philosophische Reformprogramme, die ein am Menschen orientiertes
Denken verkiinden, das den naturwissenschaftlich und 6konomisch diszi-
plinierten Verstand mit einer umfassenden, moralische, teleologische, vitale
und isthetische Aspekte einbeziehenden Vernunft konfrontiert. Die neue Be-
wegung der philosophischen Anthropologie zeichnet hier aus, den Menschen
auf einer naturphilosophisch modellierten biologischen Ebene des Lebens auf
einer »Stufe des Organischen« abgesetzt von Pflanze und Tier zu thematisie-

12 | Vgl. Georges Friedmann, La crise du progrés, Paris: Gallimard 1935.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

ren.”® Bestitigung findet die bereits fiir die erste Phase philosophischer An-
thropologie charakteristische naturphilosophische, d.h. in einem Begriff vom
Leben verankerte Bestimmung des Menschseins, die der anthropologischen
Vernunft inhirent ist und ihren engen Bezug auf die biologischen Wissen-
schaften erklirt.

Es greift deutlich zu kurz, wenn Plessner meint: »Jede Zeit findet ihr er-
l6sendes Wort. Die Terminologie des achtzehnten Jahrhunderts kulminiert in
dem Begriff der Vernunft, die des neunzehnten im Begriff der Entwicklung,
die gegenwirtige im Begriff des Lebens.«* Fiir die anthropologische Kontinui-
tit ist vielmehr entscheidend, dass die Idee des Lebens stets fiir eine Vermitt-
lung der Gegensitze Leib-Seele oder Korper-Geist steht, die mit den Mitteln des
Verstandes — aufgrund seiner Abhingigkeit von empirischen Erkenntnissen,
die im Rahmen der Erscheinungswelt objektiv zu verorten sind — unerreichbar
ist. Entwicklung des Lebens nach MafRgabe der Vernunfi: nichts anderes hat die
anthropologische Vernunft im Sinn, seitdem sie im Begriff des Organismus
und der inneren Zweckmifigkeit nach Kant eine Méglichkeit gefunden hat,
die Selbstorganisation der Natur oder die Evolution des Lebendigen zu denken.
Es ist Schelling, der als erster die physiologische Betrachtung des Menschen
philosophisch rehabilitiert und gleichzeitig die mechanistischen Kausalver-
hiltnisse eines physikalischen Naturverstindnisses hinter sich gelassen hat.”®
Zwar wird die idealistische Denkfigur mit der Zeit briichig — und die Vernunft
verliert sich in einem nicht wirklich transparent zu machenden Unbewussten
korperlich-seelischer Phinomene — aber in den anthropologischen Utopien
und eugenischen Idealen, die z.B. als Entwicklungsziele evolutionirer Prozes-
se vorgestellt werden, bleiben doch ihre Anliegen der Vermittlung und Versch-
nung weiterhin prisent.'® Es ist merkwiirdig genug, dass zu einer Zeit der ex-

13 | Vgl. Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bern 1975 (1928) und
Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die Philo-
sophische Anthropologie, Berlin, New York 1975 (1928).

14 | Plessner, Die Stufen des Organischen, a.a.0., 3.

15 | Vgl. Friedrich W.J. Schelling, Ideen zu einer Philosophie der Natur (1797), in: ders.,
Historisch-kritische Ausgabe, im Auftrag der Schelling-Kommission der Bayrischen
Akademie der Wissenschaften, Bd. 5, hg. v. M. Durner, Stuttgart 1994, 59-306, hier
93.

16 | Vgl. Hedwig Conrad-Martius, Utopien der Menschenziichtung. Der Sozialdarwi-
nismus und seine Folgen, Miinchen 1955. Eine spannende Kontrastfolie zu den euge-
nischen Utopien bietet Samuel Butlers Roman Erewhon (1872, 1901), der in seinem
Kernstiick, dem »Buch der Maschinene«, eine Auseinandersetzung mit Darwins Evolu-
tionstheorie im Kontext der Fortschrittsemphase von Industrie und Technik bietet.
Butlers Ansatz zeichnet sich durch ein ethnographisches Verfahren avant la lettre aus,
das auf die politischen Machtverhéltnisse und die damit verbundenen Strategien der

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

13


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

Marc Rolli

plizit anthropologischen Ausrichtung biopolitischer Aktivititen — im Rahmen
von Rassenhygiene und medizinischer Degenerationsbekimpfung bereits in
der Weimarer Republik und dann vor allem im NS-Staat — eine philosophische
Anthropologie neu entsteht, die sich nicht im Klaren dariiber ist, dass sie dltere
Traditionen desselben Namens fortschreibt.”

Mit dieser Skizze eines seit tiber zweihundert Jahren weit verzweigten phi-
losophischen Anthropologiediskurses wird umgekehrt auch auf die Geschichte
einer sich fortgesetzt artikulierenden Anthropologiekritik verwiesen. Fiir Kant
gibt es zwei Varianten einer moglichen Anthropologie: eine physiologische,
die nicht wissenschaftlich betrieben werden kann, und eine pragmatische, die
als eine empirische und populire Wissenschaft gilt, aber nicht imstande ist,
transzendentale Anspriiche zu erheben. Selbst wenn er eine Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht publiziert, bleibt er allen Versuchen gegeniiber kritisch
eingestellt, die Anthropologie als philosophische Disziplin zu begreifen — oder
gar Philosophie auf Anthropologie reduzieren zu wollen. Wie Antonino Fal-
duto und Heiner Klemme in ihrem Beitrag demonstrieren, schiebt Kant aus
systematischen Griinden der transzendentalen Deutung empirischen Wissens
einen Riegel vor. Bei Hegel liegen die Dinge laut Christoph J. Bauer insofern
dhnlich, als er die Anthropologie nun zwar als Teilgebiet in die Philosophie
des Geistes integriert, gleichzeitig aber daran festhilt, ihre Themen und Prob-
lemstellungen im Zuge der Entwicklung des subjektiven wie objektiven Geis-
tes — quasi pragmatisch, d.h. im Kontext einer »Weltkenntnis« — zu konkreti-
sieren und tiber ihre naturalistische Begrifflichkeit hinauszufithren. Zeitlich
versetzt werden auch die naturphilosophischen Grundlagen der romantischen
und idealistischen Anthropologien oder iiberhaupt der materialistischen Welt-
anschauung kritisch bekimpft oder auch Konzeptionen der philosophischen
Anthropologie als solche problematisiert. Man konnte hier an die im Neukan-
tianismus vorgetragene Kritik des Psychologismus der Fries’schen anthropo-
logischen Vernunftkritik denken, an Friedrich A. Langes Materialismuskritik
oder auch daran, wie Marx Roberto Nigro zufolge die anthropologische Philo-
sophie Feuerbachs in die Schranken weist.®® Nietzsches Figur des »Ubermen-

Wissensproduktion (Anthropologie, Religion, Kolonialismus, Menschenbild) im Sinne
einer fiktiven Feldforschung und Verfremdungspraxis der kulturellen Voraussetzungen
reflektiert.

17 | vgl. Odo Marquard, Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, Frankfurt
a.M. 1973, 124.

18 | Weitere Beispiele philosophischer Anthropologiekritiken liefern Julius Schaller,
Die Phrenologie in ihren Grundzigen und nach ihrem wissenschaftlichen und practi-
schen Werthe, Leipzig 1851, oder Erich Adickes, Kant contra Haeckel. Fiir den Entwick-
lungsgedanken - gegen naturwissenschaftlichen Dogmatismus, Berlin 1906.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

schen« liegt, wie Andrea Bertino und Werner Stegmaier belegen, ebenfalls die
Zuriickweisung anthropologischer Annahmen zugrunde.

Nicht anders ergeht es der anthropologisch erneuerten Philosophie in der
Nachfolge Schelers und Plessners, sofern sich die Hauptlinien der philosophi-
schen Richtungen (Pragmatismus, Phinomenologie, Sprachanalyse, Existenz-
philosophie, Hermeneutik, Strukturalismus) Ende des neunzehnten und zu
Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts regelmifig antipsychologistisch und
antinaturalistisch positionieren und daher auch jede Form des Anthropologis-
mus strikt oder wenigstens rhetorisch ablehnen. Christoph Hubig erinnert
hier an Heideggers, Gerhard Gamm an Adornos harte Kritiken. In diesen Kon-
text gehort ebenso die These von der Antiquiertheit des Menschen von Giin-
thers Anders, wie Rudiger Zill ausfiihrt, wie auch die frithe, von Dirk J6rke dar-
gestellte Anthropologiekritik von Jiirgen Habermas. Zu denken wire auch an
die Ignoranz im »analytischen Lager, an die systemtheoretische Uberholung
anthropologischer Soziologiegrundlagen oder an die dezidiert anti-anthropo-
logisch vorgetragene Nietzscherezeption im franzosischen Strukturalismus,
die sich bei Deleuze und Derrida bis zu Foucaults Proklamation des baldigen
Verschwindens des Menschen wiederfindet."” Diese ist das Thema von Petra
Gehring. Sie verbindet sich mit einer politisch motivierten Ablehnung anth-
ropologischer Vorurteile, die nicht-europdische Kulturen entwicklungslogisch
herabzusetzen und damit kolonialistisch zu regieren und 6konomisch auszu-
beuten erlauben. Hier kniipft sich ein Band von Deweys Kritik an deutscher
Philosophie und Politik iiber Lévi-Strauss’ ethnologischer Ablehnung huma-
nistischer Ideale, die von Heike Kdmpf rekonstruiert wird, bis hin zur Ent-
stehung von Kulturtheorien, die mit der Einfithrung eines pluralistischen
Selbstverstindnisses in die ethnographische Forschung operieren. Selbst Witt-
gensteins Auseinandersetzung mit Frazer verbindet in dhnlicher Weise, wie
Alfred Nordmann in seinem Beitrag deutlich macht, Wissenschaftstheorie,
Anthropologiekritik und pragmatische Skepsis. Es ist daher bezeichnend, dass
aktuell in den philosophischen Diskurs ein Anthropologiebegrift reimportiert
wird, der seine Wurzeln in einem ethnologischen Zusammenhang findet: in
der angelsichsischen Tradition der cultural anthropology. Wenn zum Beispiel
Latour von »symmetrischer Anthropologie« spricht, dann bezieht er sich auf
einen ethnomethodologischen Ansatz, der es méglich macht, Menschen und
ihre Handlungen in »Akteur-Netzwerken« aufzulésen, sofern sie aus diesen
heraus, in den Beziigen zu Akteuren aller Art: Dinge, Techniken, Infrastruk-
turen etc., und damit als Momente von Kollektiven genauer zu bestimmen

19 | Vgl. Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1997,
24ff. Weitere Buchbeitrdge zu Derrida und Deleuze, aber auch zu Luhmann und Latour
waren geplant, sind aber leider nicht - und dies aus sehr unterschiedlichen Griinden -
zustande gekommen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

15


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Marc Rolli

sind.? Hier stellt sich nicht mehr die Frage nach dem Menschen, weil deutlich
geworden ist, dass diese Frage auf ein Wesen zielt, das immer wieder seine ge-
sellschaftlichen, d.h. 6konomisch und technisch bedingten Lebensumstinde
und damit auch die Vielfalt der Lebensweisen normativ kontrolliert und mar-
ginalisiert.

Mit der Ubertragung eines aus kulturalistischen Kontexten stammenden
Anthropologiebegriffs in den philosophischen Diskurs wird zwar der metaphy-
sische Tiefsinn seiner eigenen Geschichte und damit auch einige Fallstricke
elegant tiberflogen. Aber so bleibt das Terrain der anthropologischen Vernunft
kritisch unbearbeitet und damit weiterhin im Stillen wirksam. Das vorliegende
Buch setzt sich zum Ziel, die Geschichte der philosophischen Anthropologie
aufzuarbeiten, indem es die Potentiale der philosophischen Anthropologiekri-
tik ins Licht riickt — und womdglich mit den Einsichten verbindet, die im nicht
linger biologistischen, kolonialen oder rassistischen Denken der cultural oder
social anthropology vorliegen. Dabei gerit die in einem Gegensatz festgefahre-
ne Frontstellung des modernen Naturalismus und des konservativen und tra-
ditionellen Humanismus ins Wanken.

20 | Vgl. Bruno Latour, Wirsind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen An-
thropologie, iibers. v. G. RoBler, Berlin 1995 (1991). Siehe zu diesem Themenkomplex
auch Marc Rolli, »Was versteht man heute eigentlich unter»philosophischer Anthropolo-
gie?«, in: Journal Phdnomenologie, Schwerpunkt »Philosophische Anthropologie - An-
spruch und Kritik¢, 34/2010, 4-10.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext
von Kants kritischer Philosophie

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

EINLEITUNG

In der Vorrede zur Grundlegung zur Metaphysik der Sitten weist Kant, die stoi-
sche Einteilung der Philosophie in Logik, Physik und Ethik aufnehmend, da-
rauf hin, dass die Ethik einen empirischen (»praktische Anthropologie«) und
einen »rationalen« Teil umfasst, der »eigentlich Moral heiflen kénnte«.! Den
rationalen Teil der Moral nennt Kant auch »Metaphysik der Sitten« und »reine
Moralphilosophie«.? Diese Aussage iiber das Verhiltnis von Anthropologie und
»reiner Moralphilosophie« ist als Kritik an allen Versuchen zu verstehen, den
fur die Moralphilosophie zentralen Begriff der unbedingten Verbindlichkeit
(obligatio) mit den Mitteln von Anthropologie und empirischer Psychologie zu
erkliren. Wenn es tiberhaupt ein moralisches Gesetz gibt, das »als Grund einer
Verbindlichkeit gelten soll«, dann muss es Kants Auffassung zufolge »absolute
Notwendigkeit bei sich fithren«.> Weil empirische Erkenntnis grundsitzlich
keine absolute Notwendigkeit bei sich fiihrt, liegt Kants Verstindnis nach auf
der Hand, dass der »Grund der Verbindlichkeit [...] nicht in der Natur des Men-
schen oder in den Umstidnden in der Welt, darin er gesetzt ist, gesucht werden
miisse, sondern a priori lediglich in Begriffen der reinen Vernunft«.* Diese
klare Grenzziehung, die explizit gegentiber der von Christian Wolff und sei-
nen Anhingern verfolgten philosophica practica universalis (»allgemeine prak-
tische Weltweisheit«®), implizit aber auch gegen die von Francis Hutcheson

1 | ImmanuelKant, GrundlegungzurMetaphysik der Sitten [1785], in: ders., Gesammelte
Schriften, hg. von der PreuBischen Akademie der Wissenschaften (etc.), Berlin 1900ff.
[im Folgenden zitiert als AA Werk: mit Band- und Seitenangabe, hier Bd. 4, 388.

2 | Ebd., 389.

3 | Ebd., 389.

4 | Ebd., 389.

5 | Vgl. ebd., 390.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

und Adam Smith vertretene Ethik moralischer Gefiihle gerichtet ist, hat zur
Folge, dass sich Kant in der Grundlegung, seiner einflussreichsten moralphilo-
sophischen Schrift, kaum zu Fragen der Anthropologie und empirischen Psy-
chologie duflert. Weil in ihr sein Interesse der »Aufsuchung und Festsetzung
des obersten Prinzips der Moralitit« gilt, d.h. des kategorischen Imperativs,® ist
ihre Vernachlissigung zwar verstindlich, aber keineswegs so zu verstehen, als
ob Anthropologie und Psychologie nicht von eminenter Bedeutung fiir Kants
praktische Philosophie wiren. Dies wird schon alleine dadurch deutlich, dass
Kants These, wonach wir unsere Pflichten (officia) durch die Anwendung des
kategorischen Imperativs auf unsere Maximen erkennen, vermogenstheoreti-
sche Unterscheidungen voraussetzt, die von Kant im Kontext seiner Anthropo-
logie erértert werden.”

Die Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), Kants wichtigste Publi-
kation zum Themenbereich von empirischer Psychologie und Anthropologie,
geht auf ein Privatkolleg zuriick, das Kant jeweils im Winter von 1772/73 bis
1795/96 hilt, wihrend er im Sommer {iber Physische Geographie liest.® Seine
Absicht ist es, die Anthropologie »zu einer ordentlichen academischen disci-
plin« zu machen.’ Der Inhalt dieser Vorlesungen ist uns durch eine Reihe von
studentischen Nachschriften bekannt, die 1997 in einer kritischen Ausgabe
innerhalb seiner Gesammelten Schriften (Akademie-Ausgabe) erschienen sind.

6 | Vgl. ebd., 392. Zur Deduktion« des kategorischen Imperativs im dritten Abschnitt
der Grundlegung siehe Heiner F. Klemme »Freiheit oder Fatalismus? Kants positive und
negative Deduktion derldee derFreiheitin der Grundlegung (und seine Kritik an Christian
Garves Antithetik von Freiheit und Notwendigkeit)«, in: Deduktion oder Faktum? Kants
Rechtfertigung des Sittengesetzes im dritten Abschnitt der»Grundlegung., hg. v. Heiko
Puls, Berlin 2014, 61-103.

7 | Siehe Heiner F. Klemme, »Erkennen, Fiihlen, Begehren - Selbstbesitz. Reflexionen
liber die Verbindung der Vermdgen in Kants Lehre vom Kategorischen Imperative, in:
Affektivitdt und Ethik bei Kant und in der Phdnomenologie, hg. v. Inga Romer, Berlin
2014, 79-99, sowie zur Vermogenslehre allgemein Antonino Falduto, The Faculties of
the Human Mind and the Case of Moral Feeling in Kant’s Philosophy, Berlin 2014.

8 | Vgl. Emil Arnoldt, »Méglichst vollstandiges Verzeichnis aller von Kant gehaltenen
oder auch nur angekiindigten Vorlesungen nebst darauf beziiglichen Notizen und Be-
merkungene, in Emil Arnoldt, Gesammelte Schriften, hg. von Otto Schéndérffer, Bd. 5:
Kritische Exkurse im Gebiete der Kantforschung, Teil 2, Berlin 1909, 173-344. Vgl. dazu
auch Reinhard Brandt, »Kants pragmatische Anthropologie: Die Vorlesunge, in: Allge-
meine Zeitschrift fiir Philosophie, Band 19 (1994), 41-49, hier 41: »Im Wintersemester
[1772/1773] hielt Kant die Vorlesung liber Anthropologie oder empirische Psychologie
zum ersten Mal; es war ein Privatkolleg, zu dem er als neu ernannter Ordinarius fiir Logik
und Metaphysik nicht verpflichtet war.«

9 | Vgl. Kants Briefwechsel, AA, Bd. 10-13, hier Bd. 10, 145.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie

Der Nutzen der Anthropologie besteht nach Kant vor allem darin, Kenntnisse
zu vermitteln, die die akademische Jugend klug fiir die Welt machen. Zum
genauen Verhiltnis von reiner Philosophie (Moralphilosophie) und seinen Vor-
lesungen tiber Anthropologie dufdert sich Kant jedoch niemals eindeutig. Un-
bestritten ist jedoch, dass der Wert der anthropologischen Forschungen durch
die Freiheit des Menschen markiert wird, ein Begriff, den sich die Anthropo-
logie von der kritischen Philosophie vorgeben lisst. Auffassungen des Men-
schen, die nicht den Begriff der Freiheit in das Zentrum riicken, werden von
Kant zuriickgewiesen.

Im Folgenden werden einige Aspekte von Kants >kritischer< Anthropologie
etwas vertiefend dargestellt.

KANT UND DIE TRADITION:
DiE ENTSTEHUNG EINER NEUEN PHILOSOPHISCHEN DiszIPLIN

In der Entwicklung der kantischen Idee von Anthropologie spielt die Tradition
der deutschen Schulmetaphysik eine zentrale Rolle. Ein erster Beweis dafiir
ist Kants Wahl des Lehrbuchs fiir seine Vorlesungen tiber Anthropologie, die
auf Alexander Gottlieb Baumgartens (1714-1762) Psychologia empirica gefallen
ist. Baumgarten ist ein Vertreter der leibniz-wolffschen Tradition, dessen la-
teinische Schriften grofle Verbreitung an den deutschen Universititen im 18.
Jahrhundert genieRen.”® Baumgarten verdffentlicht 1739 ein in lateinischer
Sprache verfasstes Buch iiber Metaphysik (Metaphysica)," das in vier Sektionen
unterteilt ist (ontologia, cosmologia, psychologia, theologia naturalis) und dessen
zweiter Teil der »Psychologie« (psychologia empirica, psychologia rationalis) ge-
widmet ist.

Ausgehend von der Lektiire Baumgartens und einige Ideen der wolffschen
Unterscheidung zwischen empirischer und rationaler Psychologie kritisch im
Blick, spricht Kant schon in der Kritik der reinen Vernunft deutliche Worte
uiber die »psychologische« Analyse. Zum einen grenzt Kant die Analyse der
menschlichen Seele vom Gebiet der apriorischen philosophischen Untersu-
chung ab: Er widmet der Seele als Substanz keine rein philosophische Be-
handlung mehr, so dass die rationale Psychologie im Rahmen der Trans-

10 | Uber diesen Autor siehe Clemens Schwaiger, Alexander Gottlieb Baumgarten. Ein
intellektuelles Portrat, Stuttgart 2011.

11 | Metaphysica per Alexandrum Gottlieb Baumgarten, Professorem Philosophiae,
Halae Magdeburgicae, Impensis C. H. Hemmerde 1739. Vgl. die deutsche Ubersetzung
von G. F. Meier (1766) und ihre Neuherausgabe von J. A. Eberhard (1783). Vgl. aufier-
dem Alexander Gottlieb Baumgarten, Metaphysica - Metaphysik. Historisch-kritische Ausga-
be, hg. von Gilinter Gawlick und Lothar Kreimendahl, Stuttgart 2011.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

19


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

zendentalphilosophie nicht mehr thematisch wird. Zum anderen findet die
empirische Psychologie als Untersuchung der Seele als des Gegenstandes des
inneren Sinnes (und damit als Erscheinung) keinen Platz mehr in der apriori-
schen philosophischen Analyse.'> Allerdings wird der empirischen Seelenleh-
re als Beobachtungslehre, im Gegensatz zur rationalen Psychologie, vorlaufig
»ein Plitzchen« im Rahmen rein philosophischer Untersuchungen zugebil-
ligt, als »ein so lange aufgenommener Fremdling, dem man auf einige Zeit
einen Aufenthalt vergénnt, bis er in einer ausfithrlichen Anthropologie (dem
Pendant zu der empirischen Naturlehre) seine eigene Behausung wird be-
ziehen konnen.«'

Vergleicht man die studentischen Nachschriften von Kants Anthropologie-
kolleg, die im Band XXV der kritischen Ausgabe der Gesammelten Schriften
Kants erschienen sind, und die 1798 veréffentlichte Anthropologie in pragmati-

12 | Vgl. dazu Heiner F. Klemme, Kants Philosophie des Subjekts. Entwicklungsge-
schichtliche und systematische Untersuchungen zum Verhéltnis von Selbstbewuftsein
und Selbsterkenntnis, Hamburg 1996.

13 | Vgl. die komplette Textstelle aus Kants Kritik der reinen Vernunft [1781/1787],
im Folgenden KrV, A 848-849/B 876-877: »Wo bleibt denn die empirische Psychologie,
welche von jeher ihren Platz in der Metaphysik behauptet hat, und von welcher man in
unseren Zeiten so grofie Dinge zu Aufkl&rung derselben erwartet hat, nachdem man die
Hoffnung aufgab, etwas Taugliches a priori auszurichten? Ich antworte: sie kommt da-
hin, wo die eigentliche (empirische) Naturlehre hingestellt werden muf3, namlich auf die
Seite der angewandten Philosophie, zu welcher die reine Philosophie die Principien a
priori enthdlt, die also mit jener zwar verbunden, aber nicht vermischt werden mug.
Also mufl empirische Psychologie aus der Metaphysik géanzlich verbannt sein, und ist
schon durch die Idee derselben davon génzlich ausgeschlossen. Gleichwohl wird man
ihr nach dem Schulgebrauch doch noch immer (obzwar nur als Episode) ein Platzchen
darin verstatten missen und zwar aus okonomischen Bewegursachen, weil sie noch
nicht so reich ist, daR sie allein ein Studium ausmachen, und doch zu wichtig, als daf
man sie ganz ausstofien, oder anderwarts anheften sollte, wo sie noch weniger Ver-
wandtschaft, als in der Metaphysik antreffen dirfte. Es ist also blof ein so lange aufge-
nommener Fremdling, dem man auf einige Zeit einen Aufenthalt vergdnnt, bis erin einer
ausfihrlichen Anthropologie (dem Pendant zu der empirischen Naturlehre) seine eigene
Behausung wird beziehen kénnen.«

Vgl. auch Immanuel Kant iiber die von der Konigl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin
fur das Jahr 1791 ausgesetzte Preisfrage: Welches sind die wirklichen Fortschritte,
die die Metaphysik seit Leibnitzens und Wolf’s Zeiten in Deutschland gemacht hat,
hg. v. D. F. Th. Rink, Kdnigsberg 1804 (= AA, Bd. 20, 253-312). »Die Psychologie ist
fir menschliche Einsichten nichts mehr, und kann auch nichts mehr werden, als
Anthropologie, d.i. als Kenntni? des Menschen, nur auf die Bedingung eingeschrankt,
sofern ersich als Gegenstand des inneren Sinnes kennet.« Ebd., 308.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie

scher Hinsicht mit Baumgartens Metaphysica, wird deutlich, dass Kant in vielen
Punkten Baumgarten folgt: Sowohl der erste Teil der Nachschriften als auch
der erste Teil der Anthropologie ist der Erforschung der drei Grundvermégen
des menschlichen Gemdiits gewidmet, und damit den Vermdgen zum theore-
tischen Erkennen, zum Fiihlen von Lust und Unlust und zum Begehren iiber-
haupt. Diese Dreiteilung wird ebenso aufgebaut wie von Baumgarten, der die
triadische Struktur in seiner Psychologia empirica und in seiner Ethica philoso-
phica (1740) darstellt. Trotzdem, und in diesem Fall anders als bei Baumgarten,
spielen im zweiten Teil der anthropologischen Analyse Kants die Grundver-
mogen keine Rolle mehr, und Kant stellt dort eigene originelle Gedanken (ins-
besondere tiber den Gefiihlsbegriff) dar.*

Bemerkenswert ist die Tatsache, dass Kant gegen die Tradition und ins-
besondere gegen Baumgarten der Disziplin der Anthropologie einen alterna-
tiven Platz im Rahmen des philosophischen Systems reserviert: Im Gegensatz
zum traditionellen philosophischen Bild (einschliefllich der empirischen Psy-
chologie nach dem Modell Baumgartens) geht die Anthropologie im Rahmen
der metaphysischen Untersuchungen allen anderen Disziplinen voran, statt
ihnen zu folgen.” Noch bemerkenswerter ist allerdings, dass Kant die traditio-
nellen Themen der empirischen Psychologie nicht mehr mit den Mitteln der
philosophischen Untersuchung analysieren mochte.

14 | Vgl. Reinhard Brandt, W. Stark, »Einleitung«, AA, Bd. 25, 27: »Mit der Erweiterung
der Anthropologie liber die Seelenvermdgen hinaus (zum spéateren Teil 1l) scheint
Kant die Vorlage der Baumgartenschen Metaphysik ganzlich zu verlassen und auf
seine eigenen Beobachtungen (ber das Gefihl des Schénen und Erhabenen (1764)
zuriickzugreifen.«

15 | »In seiner Nachricht von der Einrichtung seiner Vorlesungen in dem Winter-halben-
jahre 1765-1766 [...] berichtet Kant von gewissen Umstellungen, die er innerhalb dieser
[= Baumgartens] Metaphysik vorgenommen habe; aus den jlingst veréffentlichten Vor-
lesungsnachschriften Herders &8t sich schlieBen, dafl Kant dieselben schon vor dieser
'Nachricht« ein paar Jahre lang stillschweigend praktiziert hat. Das Auffélligste und fir
die Zeitgenossen gewifd Revolutionédre der neuen »>Einrichtung« besteht darin, dafl die
empirische Psychologie an den Anfang der Metaphysik riickt: »Ich fange demnach nach
einer kleinen Einleitung von der empirischen Psychologie an, welche eigentlich die meta-
physische Erfahrungswissenschaft vom Menschen ist.« Norbert Hinske, »Kants Idee der
Anthropologie«, in: Heinrich Rombach (Hg.), Die Frage nach dem Menschen. Aufrif einer
philosophischen Anthropologie. Festschrift fiir Max Miiller zum 60. Geburtstag, Freiburg
i.Br. 1966, 410-427, hier 412. »Die Metaphysik halte in sich 1. Anthropologie, 2. Physik,
3. Ontologie, 4. Ursprung aller Dinge, Gott und die Welt, also Theologie.« Paul Menzer,
Kants Lehre von der Entwicklung in Natur und Geschichte, Berlin 1911, 149.

16 | »Kant [konnte] seine eigene pragmatische Anthropologie als eine Fortsetzung der
empirischen Psychologie mit anderen Mitteln verstehen.« Norbert Hinske, »Wolffs empi-

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

21


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

ANTHROPOLOGIE ALS PRAGMATISCHE DiszIPLIN UND WELTKENNTNIS

Wenn die Anthropologie nicht mehr mit der empirischen Psychologie gleich-
gesetzt werden kann und sie trotzdem die Themen dieser Disziplin aufgreift,
muss man sich fragen: Was macht genau die Disziplin der Anthropologie
aus, wie Kant sie darstellt, und wie und inwiefern ist diese Disziplin mit der
Philosophie verbunden? Vorlidufig kann man sagen, dass das Verstindnis der
kantischen Anthropologie die Kenntnis der Transzendentalphilosophie? vor-
aussetzt. Um den besonderen Platz der Anthropologie als eine von der Trans-
zendentalphilosophie nicht unabhingige Disziplin zu verstehen, ist zunichst

rische Psychologie und Kants pragmatische Anthropologie. Zur Diskussion uber die An-
fange der Anthropologie im 18. Jahrhundert«, in: Norbert Hinske (Hg.), Die Bestimmung
des Menschen (Aufklarung, Band 11/1, 1996), 97-107, hier 98.

17 | Michel Foucault vertritt bekanntlich in seiner Einfiihrung in Kants »Anthropolo-
gie« (Frankfurt a.M. 2010, frz. 2008) die Auffassung, dass Kant keine »klare Antwort«
(2010, 102) auf das Verhé&ltnis von Empirie und Reflexion, Erfahrung und Apriori geben
hat. »Es gibt in der Anthropologie ein doppeltes System der Solidaritat: mit der kriti-
schen Reflexion und der transzendentalen Philosophie einerseits, andererseits jedoch
mit der immensen Serie von anthropologischen Untersuchungen, die sich, vor allem in
Deutschland, in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts entwickelt.« (2010, 102; vgl.
113-118) Foucault entwickelt aus dieser Diagnose eine fundamentale Kritik an jeder
Form anthropologischer Reflexion und an der nachkantischen Philosophie allgemein
(»Man sieht, in welchem Netz des Widersinns und der lllusionen die Anthropologie und
die zeitgendssische Philosophie sich aufeinander eingelassen haben. Man wollte die
Anthropologie als Kritik gelten lassen, als eine Kritik, die von den Vorurteilen und vom
leblosen Gewicht des Apriori befreit wére; wéhrend sie nur in den Bereich des Fun-
damentalen fiihren kann, insofern sie in der BotméagRigkeit eine Kritik bleibt. [...] Im
Namen dessen, was ist, das heifit dessen, was die Anthropologie ihrer Essenz nach
in dem Ganzen des philosophischen Feldes sein soll, muf3 man alle diese »philosophi-
schen Anthropologien«<verwerfen, die sich als natiirlicher Zugang zum Fundamentalen
geben; und all diese Philosophien, deren Ausgangspunkt und konkreter Horizont durch
eine gewisse anthropologische Reflexion liber den Menschen definiert sind. Hier wie
dort spielt eine »lllusion« mit, der der westlichen Philosophie seit Kant eigen ist. Sie
halt in ihrer anthropologischen Form der transzendentalen lllusion die Waage, welche
die Metaphysik vor Kantin sich barg. Mittels Symmetrie und indem man sich auf sie als
einen Leitfaden bezieht, kann man verstehen, worin diese anthropologische lllusion
besteht.« 2010, 114-115). Das Hauptproblem der Philosophie besteht nach Foucault
darin, sich nicht von der »Subjektivitat als fundamentaler These und Ausgangspunkt
ihrer Reflexion befreit« (2010, 116) zu haben. Siehe weiterfiihrend Andrea Hemminger,
Kritik und Geschichte. Foucault - ein Erbe Kants?, Berlin, Wien 2004, und Marc Rolli,
Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 482ff.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie

die Unterscheidung zwischen einer schulphilosophischen und einer weltbe-
grifflichen Charakterisierung der Untersuchungen Kants zentral. Durch diese
Unterscheidung wird klar, inwiefern sich Kants Anliegen von den (im weiteren
Sinne so zu verstehenden) anthropologischen Analysen seiner Zeitgenossen
unterscheidet.’® Kants Anthropologie steht nicht im Dienst der Metaphysik,
aber sie soll die Metaphysik auch nicht tiberfliissig machen.?

Nach Kant beziehen sich sowohl der Weltbegriff wie auch der Schulbegriff
auf eine Philosophie als eine Vernunftwissenschaft a priori: Bis zur Zeit Kants
ist »der Begriff von Philosophie nur ein Schulbegriff, nimlich von einem Sys-
tem der Erkenntnif, die nur als Wissenschaft gesucht wird, ohne etwas mehr
als die systematische Einheit dieses Wissens, mithin die logische Vollkom-
menheit der Erkenntnifl zum Zwecke zu haben.«* Dagegen beabsichtigt Kant,
die Philosophie auch in einer anderen Perspektive als akademische Disziplin
anzuwenden: Die akademische Philosophie, d.h. die Philosophie in ihrem
Schulbegriff, soll auch fiir die »Fortschritte in der Kultur« von Nutzen sein, so
dass die an den Universititen »erworbenen Kenntnisse und Geschicklichkei-
ten zum Gebrauch fiir die Welt« angewandt werden kénnen.” Das ist das Ziel
der anthropologischen Disziplin, wie Kant es am Anfang seiner Vorlesungen
tiber Anthropologie und in den ersten Zeilen der Vorrede der Anthropologie
in pragmatischer Hinsicht erklirt.?? Infolgedessen erldutert Kant, dass er beab-
sichtigt, die Anthropologie als eine »Lehre von der Kenntnis des Menschen«
darzustellen, die sich nicht darauf beschrinkt, eine »physiologische« Disziplin
zu sein und damit auf die Erforschung dessen zu zielen, »was die Natur aus
dem Menschen macht«.” Angestrebt wird stattdessen, die Anthropologie als

18 | Vgl. Antonino Falduto, The Faculties of the Human Mind and the Case of Moral
Feeling in Kant’s Philosophy, Berlin 2014.

19 | Dies trifft auf David Hume zu. Hume ersetzt (programmatisch in der Einleitung
zum ersten Band seines Treatise of Human Nature, 1739) die Leit- und Fundamentalwis-
senschaften der Metaphysik durch eine Theorie der menschlichen Natur.

20 | KrV, A838/B 866.

21 | Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, AA Bd. 7, 119.

22 | Vgl. auch friihere Schriften, wie z.B. Von den verschiedenen Racen der Menschen
zur Ankiindigung der Vorlesungen der physischen Geographie im Sommerhalbjahr 1775,
AA Bd. 2, 443: »Diese Weltkenntnif ist es, welche dazu dient, allen sonst erworbenen
Wissenschaften und Geschicklichkeiten das Pragmatische zu verschaffen, dadurch sie
nicht bloR fiir die Schule, sondern fiir das Leben brauchbar werden, und wodurch der
fertig gewordene Lehrling auf den Schauplatz seiner Bestimmung, nédmlich in die Welt,
eingefihrt wird.«

23 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.0., 119.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

23


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

eine »pragmatische Menschenkenntnis«? zu erforschen, um herauszufinden,
was der Mensch »als frethandelndes Wesen aus sich selber macht oder machen
kann und soll.«®

Philosophische Untersuchungen, die der Orientierung in der Welt dienen,
zielen nicht nur auf die Einheit aller Kenntnisse in systematischer Hinsicht
ab: Sie beziehen vielmehr alle philosophischen Kenntnisse »auf die wesent-
lichen Zwecke der menschlichen Vernunft«.? Im Gegensatz zur schulphilo-
sophischen Anwendung der Philosophie ist die systematische Einheit aller
philosophischen Kenntnisse auf dem Standpunkt der wesentlichen Zwecke
der Vernunft eine Disziplin, die eine Antwort auf existentielle Fragen des
Menschen sucht. Wihrend Philosophie in diesem Sinne nach ihrem »Schul-
begriff«, wie erwihnt, »das System der philosophischen Erkenntnisse oder
der Vernunfterkenntnisse aus Begriffen« ist, ist die Philosophie »nach dem
Weltbegriffe« die »Wissenschaft von den letzten Zwecken der menschlichen
Vernunft.«?’

24 | Kantkonzipiertdie Anthropologie allerdings nichtvonvornherein als pragmatische
Anthropologie. Die spezifisch pragmatische Funktion der Anthropologie wird von ihm
erstmals in seiner Vorlesung aus dem Wintersemester 1775/76 hervorgehoben: »Die
Anthropologie ist also eine pragmatische Kenntnis defien was aus seiner Natur fliefit,
aber nicht eine physische oder geographische, denn die sind an Zeit und Ort gebunden,
und nicht bestandig.« (AA, 25, 471). In seinen fritheren Vorlesungen hatte Kant noch mit
einer in der Tradition der psychologia empirica (und damit der Metaphysik) stehenden
Analyse des Ich als Substanz begonnen; vgl. Klemme 1996, 76ff.

25 | Ebd.

26 | Vgl. Krv, A 838-840/B 866-868.

27 | Kant, Logik, Ein Handbuch zu Vorlesungen, AA Bd. 9, 23. »Zur Philosophie nach
dem Schulbegriffe gehdren zwei Stiicke: Erstlich ein zureichender Vorrath von Vernunft-
erkenntnissen, fiir's Andre: ein systematischer Zusammenhang dieser Erkenntnisse oder
eine Verbindung derselben in der Idee eines Ganzen. Einen solchen streng systemati-
schen Zusammenhang verstattet nicht nur die Philosophie, sondern sie ist sogar die einzi-
ge Wissenschaft, die im eigentlichsten Verstande einen systematischen Zusammenhang
hat und allen andern Wissenschaften systematische Einheit giebt. [...] Was aber Philo-
sophie nach dem Weltbegriffe (in sensu cosmico) betrifft: so kann man sie auch eine
Wissenschaft von der hdchsten Maxime des Gebrauchs unserer Vernunft nennen, sofern
man unter Maxime das innere Princip der Wahl unter verschiedenen Zwecken versteht.
Denn Philosophie in der letztern Bedeutung ist ja die Wissenschaft der Beziehung alles
Erkenntnisses und Vernunftgebrauchs auf den Endzweck der menschlichen Vernunft,
dem, als dem obersten, alle andern Zwecke subordinirt sind und sich in ihm zur Einheit
vereinigen miissen.« Ebd., 24. Die sog. »Jdsche-Logik« ist eine 1800 von J&sche heraus-
gegebene Mitschrift von Kants Vorlesung. Zur Edition des Textes vgl. Norbert Hinske,
»Die Jasche-Logik und ihr besonderes Schicksal im Rahmen der Akademie-Ausgabe, in

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie

Die Idee einer Vereinigung alles Wissens zur Steigerung des Allgemein-
wohls findet sich wiederholt in der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, wo
Kant in der Vorrede expliziert, dass durch diese Disziplin »der Wachsthum der
gemeinniitzigen Wissenschaft beférdert und beschleunigt wird.«*

In der gleichen Vorrede unterscheidet Kant sehr deutlich zwischen den an-
thropologischen Analysen, die er verfolgt, und anderen Typen von anthropo-
logischen Analysen, die zu seiner Zeit von vielen Zeitgenossen (wie Johann Fr.
Blumenbach, Samuel Th. Soemmerring, Ernst Platner) initiiert wurden, die
aber keine »weltphilosophischen« Anspriiche erheben, sondern Beobachtungs-
wissenschaften (mitsamt wissenschaftlichem Selbstverstindnis) bleiben.

Im Gegensatz zu einer physiologischen Anthropologie, die den Menschen
als Naturobjekt oder Produkt der Natur innerhalb der Naturwelt deutet, richtet
sich Kants pragmatische Disziplin der Anthropologie auf den Menschen als
ein Wesen, das frei ist und sich selber ein Gesetz fiir die Erreichung seiner
eigenen Zwecke gibt oder geben kann. Die pragmatische Hinsicht der Anthro-
pologie findet ihren Ausdruck in der Moglichkeit einer Weltkenntnis, die fiir
das Leben niitzlich ist und im Vereinheitlichungsprozess der Vernunftzwecke
Orientierung gibt. Die pragmatische Relevanz der Weltkenntnis besteht zu-
nichst in der Beschaffung von Klugheitsregeln, die aus der Beobachtung der
Erfahrungswelt stammen und wiederum unsere alltigliche Erfahrung leiten.?
Eine pragmatische Regel basiert auf dem Bewegungsgrunde der Gliickselig-
keit und »griindet sich auf empirische Principien; denn anders als vermittelst
der Erfahrung kann ich weder wissen, welche Neigungen da sind, die befrie-

Reinhard Brandt, Werner Stark (Hg.), Zustand und Zukunft der Akademie-Ausgabe von
Immanuel Kants Gesammelten Schriften, Sonderheft: Kant-Studien, 91 (2000), 85-93.
28 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.0., 122.

29 | »Also nicht speculativ sondern pragmatisch nach Regeln der Klugheit seine Kennt-
nis anzuwenden, wird der Mensch studirt, und das ist die Anthropologie. [...] Alle pragma-
tische Lehren sind Klugheits Lehren.« AA Bd. 25, 470-471. »Das praktische Gesetz aus
dem Bewegungsgrunde der Gliickseligkeit nenne ich pragmatisch (Klugheitsregel).« KrV,
A806/B834. Allen W. Wood unterscheidet zwischen vier verschiedenen Bedeutungen von
pragmatische. Vgl. Allen W. Wood, »Kant and the Problem of Human Nature«, in: Brian W.
Jacobs, Patrick P. Kain (Hg.), Essays on Kant’s Anthropology, Cambridge 2003, 38-59.
Uber »Weltkenntnis« und »pragmatische Vernunft« vgl. Friedrich Kaulbach, »Weltorientie-
rung, Weltkenntnis und pragmatische Vernunft bei Kants, in Friedrich Kaulbach, Joachim
Ritter (Hg.), Kritik und Metaphysik. Studien. Heinz Heimsoeth zum achtzigsten Geburts-
tag, Berlin 1966, 60-75. Zum Klugheitsbegriff bei Kant vgl. Pierre Aubenque, La prudence
chez Aristote, 3. éd. rev. et augm. d’un appendice sur La prudence chez Kant, Paris 1986;
Clemens Schwaiger, Kategorische und andere Imperative. Zur Entwicklung von Kants
praktischer Philosophie bis 1785, Stuttgart 1999.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

25


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

digt werden wollen, noch welches die Naturursachen sind, die ihre Befriedi-
gung bewirken koénnen.«3

Das ist aber nur der erste Aspekt der Pragmatizitit der Anthropologie, da
eine Weltkenntnis eigentlich nur dann pragmatisch genannt werden kann,
wenn sie aufler einer ausgebreiteten Erkenntnis der »Sachen in der Welt, z.B.
der Thiere, Pflanzen und Mineralien in verschiedenen Lindern und Klimaten«
zudem noch eine Erkenntnis »des Menschen als Weltbiirgers« enthilt.’! Nicht
nur der Klugheitsbezug macht das Pragmatische der Anthropologie aus: Die
pragmatische Anthropologie ist eine Disziplin, die ein komplettes Verstind-
nis des Menschen liefert, nicht nur seiner nattirlichen Eigenschaften, sondern
auch mit seinen Zwecken, Vorstellungen und autonomer Selbstgesetzgebung.
Der Mensch wird nicht nur iiber seine Umwelt belehrt, d.h. nicht nur iiber
diejenigen Objekte und Lebewesen unterrichtet, die seine Umgebung oder die
ganze Welt bewohnen, sondern auch iiber seine eigenen Potentialititen als ver-
nunftbegabtes Naturwesen, das mit anderen Gleichgesinnten in der gleichen
Welt lebt.

Die Lehre der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht stammt nicht blof3
aus der Beobachtung anderer Menschen: Sie wird aus der Beobachtung seiner
selbst und seiner eigenen Person »in seiner faktischen Existenz« abgeleitet.*

Kant findet in der Anthropologie eine Antwort auf die Frage: »Was ist der
Mensch?« und damit die Krénung seiner philosophischen Untersuchung iiber-
haupt, die naturgemifl auch mit der Verfolgung akademischer Zwecke ver-
bunden ist, die aber nur dann eine Vollendung erreicht, wenn sie sich auch
im Dienst der Suche und Verfolgung der wesentlichen Zwecke der Menschen
uberhaupt befindet.

Die Frage nach dem Menschen ist die Frage, die die ganze Untersuchung
Kants zusammenfassen kann:

30 | KrvVA806/B834.

31 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.0., 120.

32 | »Die pragmatische Anthropologie betrachtet den Menschen hier und nicht mehr
- oder jedenfalls nicht mehr primdr - in seinem Verhdltnis zu anderen Menschen,
sondern im Verhdltnis zu sich selbst, und zwar zu sich selbst nicht so sehr in seiner
faktischen Existenz, sondern vielmehr im Grundzug seines Seins.« Hinske, Kants Idee
der Anthropologie, a.a.0., 424.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie 27

»Das Feld der Philosophie in dieser weltbiirgerlichen Bedeutung 1aft sich auf folgende
Fragen bringen:

1) Was kann ich wissen?
2) Was sollich thun?

3) Was darfich hoffen?
4) Was ist der Mensch?

Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die zweite die Moral, die dritte die Religion
und die vierte die Anthropologie. Im Grunde kdnnte man aber alles dieses zur Anthropo-
logie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte beziehen.«*

33 | Kant, Logik, a.a.0., 25. Weiter schreibt Kant: »Zu einem Philosophen gehdren
hauptsdchlich zwei Dinge: 1) Cultur des Talents und der Geschicklichkeit, um sie zu
allerlei Zwecken zu gebrauchen. 2) Fertigkeit im Gebrauch aller Mittel zu beliebigen
Zwecken. Beides muf vereinigt sein; denn ohne Kenntnisse wird man nie ein Philosoph
werden, aber nie werden auch Kenntnisse allein den Philosophen ausmachen, wofern
nicht eine zweckmé&gRige Verbindung aller Erkenntnisse und Geschicklichkeiten zur Ein-
heit hinzukommt und eine Einsicht in die Ubereinstimmung derselben mit den hdch-
sten Zwecken der menschlichen Vernunft.« In einer &hnlichen Weise dufiert er sich in
Metaphysik L2 (1788/1791), AA Bd. 28, 533-534: »In sensu scholastico ist [...] Philo-
sophie das System der philosophischen Vernunfterkenntnisse aus Begriffen; in sensu
cosmopolitico aber ist sie die Wissenschaft von den letzten Zwecken der menschlichen
Vernunft. Das giebt der Philosophie Wiirde, d. i. absoluten Werth; und sie ist es, die nur
allein innern Werth hat, und allen andern Wissenschaften Werth giebt. [...] Die Philoso-
phie im Schulbegriff ist blos ein Organon der Geschichtlichkeit. Der Philosoph in sensu
cosmopolitico ist der, der die Maxime des Gebrauchs unserer Vernunft zu gewissen
Zwecken hat. Der Philosoph muf bestimmen kénnen: 1. Die Quellen des menschlichen
Wissens; 2. Den Umfang des méglichen und niitzlichen Gebrauchs desselben; 3. Die
Grenzen der Vernunft. Das Feld der Philosophie in sensu cosmopolitico 1aBt sich auf
folgende Fragen zuriickbringen: 1. Was kann ich wissen? Das zeigt die Metaphysik. 2.
Was soll ich thun? Das zeigt die Moral. 3. Was darf ich hoffen? Das lehrt die Religion.
4. Was ist der Mensch? Das lehrt die Anthropologie. Man kdnnte alles Anthropologie
nennen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letztere beziehen. - Philosophie im
Schulbegriff ist Geschichtlichkeit; wozu aber diese dient, lehrt die Philosophie in sensu
eminenti.« Vgl. auch den bekannten Brief an Carl Friedrich Stdudlin vom 4. Mai 1793:
»Mein schon seit geraumer Zeit gemachter Plan der mir obliegenden Bearbeitung des
Feldes der reinen Philosophie ging auf die Auflosung der drei Aufgaben: 1) Was kann
ich wissen? (Metaphysik) 2) Was soll ich thun? (Moral) 3) Was darf ich hoffen? (Reli-
gion). [...] Welcher zuletzt die vierte folgen sollte: Was ist der Mensch? (Anthropologie;
Uberdie ich schon seit mehr als 20 lahren jéhrlich ein Collegium gelesen habe).« Kant,
AA Bd.11, 429.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

Auch wenn Kant schreibt, dass die Frage nach dem Menschen seine ganze
Untersuchung zusammenfassen kann, heifdt das noch nicht, dass die Anthro-
pologie allein fiir das Verstindnis der ganzen philosophischen Untersuchung
Kants ausreicht. Man kann nichtsdestotrotz die Antwort auf die Frage nach
dem Menschen nicht begreifen, wenn man sich nicht zuerst mit den Begriffen
und Elementen der kritischen Hauptwerke Kants vertraut macht. Denn Kant
sucht im moralphilosophischen Teil seiner kritischen apriorischen Untersu-
chungen nach einer Antwort auf die Frage nach der moralischen Bestimmung
der Menschheit.

Man muss also zuerst verstehen, mit welchen Grenzen wir als Menschen
in unserem Streben nach Wissen konfrontiert sind und den Bereich kennen,
innerhalb dessen ein legitimer Gebrauch unseres Verstandes moglich ist. Erst
danach wird ersichtlich, welche praktische Bestimmung dem Menschen zu-
kommt. Die Bestimmung der Verstandesgrenzen und tiberhaupt der Grenzen
moglichen Wissens sind die ersten Schritte der philosophischen Unterneh-
mung Kants in der Kritik der reinen Vernunft.

Grundlegendes Resultat der Begrenztheit unseres Wissens ist die Anerken-
nung der Unbeweisbarkeit der Existenz der Freiheit, aber auch zugleich der
Unméglichkeit, die Inexistenz der Freiheit mit den Mitteln der theoretischen
Philosophie zu beweisen.>* Freiheit ist eine praktische Idee, unter der zu han-
deln wir aufgrund eines Bewusstseins unserer Spontaneitit (so Kant in der
Grundlegung) bzw. eines Faktums der reinen praktischen Vernunft in Gestalt
des Bewusstseins des Moralgesetzes (so Kant in der Kritik der praktischen Ver-
nunft) berechtigt sind. Die Idee des der Selbstgesetzgebung (Autonomie) fi-
higen Menschen fithrt zu der Hoffnung auf die Existenz einer Welt, in der
Tugend und Gliickseligkeit in einem proportionalen Verhiltnis stehen (Lehre
vom héchsten Gut).

Somit sind wir wieder zur vierten Frage und zur Anthropologie gekom-
men: Das mit den anthropologischen Untersuchungen gewonnene technische
Wissen versetzt den Menschen in die Lage, seine moralische Bestimmung
pragmatisch zu realisieren. Durch das pragmatische Wissen wird dem Men-
schen als Individuum und der Menschheit im Ganzen die Verwirklichung
einer moralischen Bestimmung in der Weltgeschichte erméglicht.

34 | Vgl. Klemme, Freiheit oder Fatalismus?, a.a.0., 61-103, sowie ders., »als ob er
frei ware«. Kants Rezension von Johann Heinrich Schulz Versuch einer Anleitung zur Sit-
tenlehre fiir alle Menschens, in: Festschrift fiir Mario Caimi, hg. v. Fernando Moledo u.a.,
Hildesheim 2015 (im Erscheinen).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie

Die Bestimmung der Menschheit und die Frage, ob das menschliche
Geschlecht im bestandigen Fortschreiten zum Besseren sei

Um das Bild der Anthropologie als pragmatisches Wissen abzurunden, soll
nicht nur der Mensch als Individuum, sondern auch der Mensch als Teil der
ganzen Menschheit als Adressat der kantischen Analyse in Betracht genom-
men werden, und zwar in Bezug auf die menschliche Fihigkeit, autonom zu
denken. In diesem Licht ist zu bemerken, wie oft Kant im Laufe seiner Anthro-
pologie-Vorlesungen und in der Buchfassung von 1798 auf die moralische Be-
stimmung des Menschen hinweist.* Insbesondere am Ende der ersten Sektion
des Anthropologie-Buches, nach der Darstellung der Mdglichkeit des mensch-
lichen Erkennens, geht Kant einen Schritt weiter in seiner Diskussion iiber
das Wissen tiberhaupt und vervollstindigt damit seine Idee iiber das Denken,
indem er drei Maximen prisentiert, die er schon in vorigen Jahren mehrmals,
zum Beispiel in der Beantwortung der Frage: Was ist Aufklidrung? von 1784 und
in der Kritik der Urteilskraft von 1790 formuliert hat. In der Anthropologie rich-
tet er sich an die Denker und stellt folgende Maximen auf, die zur Erreichung
der Weisheit dienen und »zu unwandelbaren Geboten gemacht werden« sollen:

»1) Selbstdenken.
2) Sich (in der Mittheilung mit Menschen) in die Stelle jedes Anderen [...] denken.
3) Jederzeit mit sich selbst einstimmig [...] denken.«*®

Diesen Maximen entsprechend ist die von Kant in seinen Kritiken dargestellte
Rolle der Philosophie und des kritischen Denkens zentral. Trotzdem fiigt er
hinzu:

»Die wichtigste Revolution in dem Innern des Menschen ist: »der Ausgang desselben
aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit.. Statt dessen, daf} bis dahin andere fiir
ihn dachten und er blos nachahmte oder am Géngelbande sich leiten lief, wagt er es
jetzt, mit eigenen FifRen auf dem Boden der Erfahrung, wenn gleich noch wackelnd,
fortzuschreiten.«¥”

35 | Zu Kants Begriff der Bestimmung des Menschen siehe Reinhard Brandt, Die Be-
stimmung des Menschen bei Kant, Hamburg 2007.

36 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.0., 228. Kant erklart die Ma-
ximen wie folgt: »Das erste Princip ist negativ (nullius addictus iurare in verba Magis-
tri), das der zwangsfreien; das zweite positiv, der liberalen, sich den Begriffen Anderer
bequemenden; das dritte der consequenten (folgerechten) Denkungsart; von deren je-
der, noch mehr aber von ihrem Gegentheil die Anthropologie Beispiele aufstellen kann.«
Ebd., 228-229.

37 | Ebd., 228-229.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

29


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

Mit diesen Worten, die den bekannten ersten Satz der kantischen Aufklirungs-
schrift zitieren und die Menschen ermutigen, aus der Unmiindigkeit zu treten,
derer sie selber schuldig sind, weil sie ihre Vernunft nicht kultivieren und sich
moralisch nicht vervollkommnen, verbindet Kant die hochste »weltphilosophi-
sche« Aufgabe seiner kritischen Philosophie mit dem pragmatischen Hinweis
der autonomen Bewegung (»mit eigenen Fiiflen«; aber man kénnte auch sa-
gen: »mit eigener Vernunft«) auf der Erdoberfliche.

Die pragmatische Anthropologie belehrt die Menschen genau in dieser
Richtung. Der Mensch kann als Individuum auf diese Art und Weise verniinf-
tig werden. Aber die individuelle Wirkung der Perfektibilitit seiner eigenen
verniinftigen Natur spiegelt sich auch in der Zivilisation der menschlichen
Gattung: Nicht nur die technische Anlage, die Hinde geschickt zu gebrauchen,
oder die pragmatische Anlage, richtige Mittel fiir die Erreichung der eigenen
Zwecke zu benutzen, sondern auch die moralischen Anlagen in uns, uns selbst
durch unsere Vernunft ein Gesetz zu geben, das uns von der notwendigen,
unvermeidlichen Verfolgung der Naturtriebe befreit und uns erméglicht, auto-
nom zu handeln, beeinflussen die menschliche Weltgeschichte und stellt sie
den Geschichten anderer Naturwesen gegeniiber.®® Die in den genannten drei
Maximen ausgedriickte individuelle Anweisung zur Selbstentwicklung und

38 | »Es bleibt uns also, um den Menschen im System der lebenden Natur seine Classe
anzuweisen und so ihn zu charakterisiren, nichts {ibrig als: dafd er einen Charakter hat, den
ersich selbstschafft,indem ervermdgend ist, sich nach seinen von ihm selbst genommenen
Zwecken zu perfectioniren; wodurch er als mit Vernunftfahigkeit begabtes Thier (animal
rationabile) aus sich selbst ein verniinftiges Thier (animal rationale) machen kann; - wo
er dann: erstlich sich selbst und seine Art erhélt, zweitens sie tbt, belehrt und fir die
h&usliche Gesellschaft erzieht, drittens sie als ein systematisches (nach Vernunftprincipien
geordnetes), fiirdie Gesellschaft gehdriges Ganze regiert; wobei aber das Charakteristische
der Menschengattung in Vergleichung mit der Idee maoglicher verniinftiger Wesen auf Erden
iberhaupt dieses ist: daR die Natur den Keim der Zwietracht in sie gelegt und gewollt
hat, daf ihre eigene Vernunft aus dieser diejenige Eintracht, wenigstens die besténdige
Anndherung zu derselben herausbringe, welche letztere zwarin der Idee der Zweck, der That
nach aber die erstere (die Zwietracht) in dem Plane der Natur das Mittel einer héchsten,
uns unerforschlichen Weisheit ist: die Perfectionirung des Menschen durch fortschreitende
Cultur, wenn gleich mit mancher Aufopferung der Lebensfreuden desselben, zu bewirken.
Unter den lebenden Erdbewohnern ist der Mensch durch seine technische (mit BewuRtsein
verbunden-mechanische) zu Handhabung der Sachen, durch seine pragmatische (andere
Menschen zu seinen Absichten geschickt zu brauchen) und durch die moralische Anlage
in seinem Wesen (nach dem Freiheitsprincip unter Gesetzen gegen sich und andere zu
handeln) von allen Ubrigen Naturwesen kenntlich unterschieden, und eine jede dieser
drei Stufen kann fiir sich allein schon den Menschen zum Unterschiede von anderen
Erdbewohnern charakteristisch unterscheiden.« Ebd., 321-322.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie

Vervollkommnung unserer verniinftigen Natur als individuelle Menschen
wird in der Menschengattung zur Ausfithrung gebracht, wenn nicht nur die
moralischen Anlagen der Individuen, sondern auch diejenigen der Menschheit
als Gesamtheit der Individuen beriicksichtigt werden. Es geht um die Beant-
wortung der Frage, »ob der Mensch von Natur gut, oder von Natur bose, oder
von Natur gleich fiir eines oder das andere empfinglich sei, nachdem er in
diese oder jene ihn bildende Hinde fillt.«* Laut Kant hat die Gattung selbst
einen Charakter, »denn ein mit praktischem Vernunftvermégen und Bewufdt-
sein der Freiheit seiner Willkiir ausgestattetes Wesen (eine Person) sieht sich
in diesem Bewufitsein selbst mitten in den dunkelsten Vorstellungen unter
einem Pflichtgesetze und im Gefiihl (welches dann das moralische heifdt), daf3
ihm, oder durch ihn Anderen recht oder unrecht geschehe.«*

Zu erkliren ist, weshalb die Rede von einem menschlich-individuellen
Hang zum Bésen mit der Rede von einem Fortschritt zum Besseren der Men-
schen als Gattung in keinem Widerspruch steht. Nach Kant werden im zweiten
Fall die Erkenntnisse der individuellen Selbstbeobachtung fiir das Verstindnis
der Menschheit in ihrer Gesamtheit genutzt, um den »intelligiblen Charakter
der Menschheit tiberhaupt« zu erkliren: Kant sucht einen moglichen Beweis
dafiir, dass »der Mensch seiner angeborenen Anlage nach«, d.h. »von Natur«
aus, gut sein kann. Kant ist sich dessen bewusst, dass die Erfahrung nahe legt,
von der Existenz eines Hangs zum Bdsen im Menschen als Individuum aus-
zugehen. Er ist aber davon tiberzeugt, dass durch die moralische Anlage des
Menschen seine »Naturbestimmung im continuirlichen Fortschreiten zum
Besseren bestehe«.”

Was er in anderen Schriften® als eine Hoffnung vorstellt, nimlich die An-
nahme eines kontinuierlichen Fortschritts zum Besseren der Menschengat-
tung, ist in der Anthropologie das Ergebnis der beobachtungsbedingten Ana-
lyse des Menschen und des pragmatischen Gebrauchs der anthropologischen
Beobachtung als pragmatische Beobachtung:

»Die Summe der pragmatischen Anthropologie in Ansehung der Bestimmung des Men-
schen und die Charakteristik seiner Ausbildung ist folgende. Der Mensch ist durch seine
Vernunft bestimmt, in einer Gesellschaft mit Menschen zu sein und in ihr sich durch
Kunst und Wissenschaften zu cultiviren, zu civilisiren und zu moralisiren, wie grof auch
sein thierischer Hang sein mag, sich den Anreizen der Gemachlichkeit und des Wohl-

39 | Ebd., 324.
40 | Ebd.
41 | Ebd.

42 | Vgl. Kant, Streit der Fakultiten, AA Bd. 7, 1-116 und ders., »Uber den Gemein-
spruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis«, AA Bd.
8,273-314.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

31


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

lebens, die er Gliickseligkeit nennt, passiv zu liberlassen, sondern vielmehr thatig, im
Kampf mit den Hindernissen, die ihm von der Rohigkeit seiner Natur anh&ngen, sich der
Menschheit wiirdig zu machen.«*

Die moralischen Anlagen des Menschen kennzeichnen die Besonderheit der
Menschengattung im Gegensatz zu allen anderen Gattungen. Das lisst die
besondere Bestimmung des Menschen zur Moralitit, im Gegensatz zu allen
anderen Geschopfen, erkennen.** Mit dieser hoffnungstrichtigen Idee beendet
Kant seine Anthropologie.®

43 | Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.0., 324-325.

44 | »Der Charakter eines lebenden Wesens ist das, woraus sich seine Bestimmung
zum voraus erkennen 1&Rt. - Man kann es aber fiir die Zwecke der Natur als Grundsatz
annehmen: sie wolle, dafl jedes Geschopf seine Bestimmung erreiche, dadurch dafl alle
Anlagen seiner Natur sich zweckmégig fiir dasselbe entwickeln, damit, wenn gleich nicht
jedes Individuum, doch die Species die Absicht derselben erfiille. - Bei vernunftlosen
Thieren geschieht dieses wirklich und ist Weisheit der Natur; beim Menschen aber er-
reicht es nur die Gattung, wovon wir unter verniinftigen Wesen auf Erden nur Eine, ndmlich
die Menschengattung, kennen und in dieser auch nur eine Tendenz der Natur zu diesem
Zwecke: ndmlich durch ihre eigene Thétigkeit die Entwickelung des Guten aus dem Bo-
sen dereinst zu Stande zu bringen: ein Prospect, der, wenn nicht Naturrevolutionen ihn
auf einmal abschneiden, mit moralischer (zur Pflicht der Hinwirkung zu jenem Zweck hin-
reichender) GewifSheit erwartet werden kann.« Ebd., 329. Vgl. auch ebd., 332-333: »Es
gehort also schon zur urspriinglichen Zusammensetzung eines menschlichen Geschopfs
und zu seinem Gattungsbegriffe: zwar Anderer Gedanken zu erkunden, die seinigen aber
zurlickzuhalten; welche saubere Eigenschaft denn so allm&hlig von Verstellung zur vor-
setzlichen Tauschung, bis endlich zur Liige fortzuschreiten nicht ermangelt. Dieses wiirde
dann eine Caricaturzeichnung unserer Gattung abgeben, die nicht blos zum gutmithigen
Belachen derselben, sondern zur Verachtung in dem, was ihren Charakter ausmacht, und
zum Gestandnisse, daf diese Rasse verniinftiger Weltwesen unter den iibrigen (uns un-
bekannten) keine ehrenwerthe Stelle verdiene, berechtigte - wenn nicht gerade eben die-
ses verwerfende Urtheil eine moralische Anlage in uns, eine angeborne Aufforderung der
Vernunft verriethe, auch jenem Hange entgegen zu arbeiten, mithin die Menschengattung
nicht als bose, sondern als eine aus dem Bdsen zum Guten in bestandigem Fortschrei-
ten unter Hindernissen emporstrebende Gattung verniinftiger Wesen darzustellen; wobei
dann ihr Wollen im Allgemeinen gut, das Vollbringen aber dadurch erschwert ist, daf} die
Erreichung des Zwecks nicht von der freien Zusammenstimmung der Einzelnen, sondern
nur durch fortschreitende Organisation der Erdbiirger in und zu der Gattung als einem
System, das kosmopolitisch verbunden ist, erwartet werden kann.«

45 | Auf kritische Untersuchungen zu Kants Anthropologie (seinen Begriffe von Rasse
und Geschlecht beispielsweise) konnte im Rahmen dieses Beitrags nicht eingegangen
werden. Siehe u.a. R61li 2011, 60-107, und die dort angegebene Literatur.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen?
Hegels Integration der Anthropologie in sein Konzept einer

Enzyklopéddie der philosophischen Wissenschaften

Christoph . Bauer

Fur das Sommersemester 1817 kiindigte Hegel erstmals eine Vorlesung mit
dem Titel »Anthropologie und Psychologie« an, und Vorlesungen mit diesem
Titel sollten nun zum festen Repertoire seiner Vorlesungstitigkeit werden.!
Vergleicht man den Titel dieser Vorlesungen mit der Konzeption der ersten
Auflage seine Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften, so fillt zundchst
auf, dass die entsprechenden Wissenschaftsbereiche dort gar nicht so genannt
— sie heiflen dort vielmehr »A. Die Seele« und »C. Der Geist« — und durch
einen dritten Teil von einander getrennt werden, den Abschnitt »B. Das Be-
wufltseyn«.? Zusammengefasst werden diese drei Abschnitte unter der Uber-
schrift »Der subjective Geist« als dem ersten Teil der Philosophie des Geistes,
dem der objektive und der absolute Geist folgen und die ihrerseits den dritten
Teil der Enzyklopidie nach der »Wissenschaft der Logik« und der »Philosophie
der Natur« bildet. Fragt man nach den Griinden fiir die Diskrepanz zwischen
dem fiir die Vorlesungen konzipierten Lehrbuch und dem Titel der Vorlesun-
gen, so lasst sich zunichst lediglich auf die zeitgendssischen Gepflogenhei-

1 | Hegel kiindigte wahrend seiner Berliner Zeit Vorlesungen fiir die Sommersemester
1820, 1822 und 1825 sowie fiir die Wintersemester 1827/28 und 1829/30 an.

2 | G. W. F. Hegel, Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse
(1817), unter Mitarbeitvon Hans-Christian Lucas T und Udo Rameil hg. v. Wolfgang Bon-
siepen und Klaus Grotsch, Hamburg 2000 GW 13. Was die Analyse des Hegelschen An-
thropologiekonzepts in der ersten und dritten Aufl. der Enzyklop&die betrifft, vgl. Marc
Rolli, Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 157-218; was die Beurteilung
der Hegelschen Rassenlehre betrifft, kommt Rolli zu dhnlichen Einschatzungen wie der
Autor des vorliegenden Beitrages; vgl. ebd., 209ff.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Christoph J. Bauer

ten verweisen, Vorlesungen zu diesem Themenbereich zu benennen.? Mit der
zweiten Auflage der Enzyklopddie schafft Hegel grolere Klarheit, indem er der
Uberschrift »Die Seele« den Titel »A. Anthropologie« und der Uberschrift
»Der Geist« den Titel »C. Psychologie« voranstellt, stiftet aber erneute Verwir-
rung, indem er der Uberschrift »Das Bewuftseyn« den Titel »B. Die Phinome-
nologie des Geistes« voranstellt, jenen Titel seines Buches von 1807, das jedoch
ehemals eine ganz andere systematische Funktion hatte.*

Untersucht man den von Hegel der >Anthropologie< zugewiesenen Bereich,
so sieht man sich zunichst mit einer insbesonders in der ersten Auflage der
Enzyklopddie doch recht tiberschaubaren Textgrundlage konfrontiert (GW 13,
183-194). Fiir die Rezeption dieses Systemteils war von daher bedeutsam, dass
der Publikation der Enzyklopddie in den Werken Hegels (Bd 7,2) die auf der
Grundlage von Vorlesungsnachschriften und heute nicht mehr vorhandenen
Manuskripten Hegels kompilierten >Zusitze«< beigegeben wurden; seit einiger
Zeit liegen in der historisch-kritischen Edition der Gesammelten Werke jedoch
auch zwei Binde mit Vorlesungsnachschriften aus den Sommersemestern
1822 und 1825 sowie aus dem Wintersemester 18277/28 vor.> Dariiber hinaus
wurde bereits 1990 Hegels Fragment zur Philosophie des subjektiven Geistes he-
rausgegeben, das als der mehrfach angekiindigte Versuch verstanden werden
kann, ein eigenstindiges Kompendium fiir seine Vorlesungen zu schreiben,
und das offensichtlich in zeitlicher Nihe zu den Vorlesungen der Sommer-
semester 1822 und 1825 entstanden ist.® Tatsichlich hat Hegel jedoch — anders
als viele seiner Zeitgenossen — niemals eine eigenstindige Schrift zum The-
ma >Anthropologie« ver6ffentlicht; er hat die Anthropologie vielmehr zu einem
Moment des subjektiven Geistes gemacht.

I. Zum VERHALTNIS VON ANTHROPOLOGIE
UND GESCHICHTSPHILOSOPHIE BEI HEGEL

Aus der Sicht der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts lisst sich eine ent-
scheidende Entwicklungslinie der Philosophiegeschichte seit dem Ende des

3 | Vgl. Anthropologie und Psychologie um 1800, G. Eckhardt, M. John, T. v. Zantwijk,
P. Ziche (Hg.), KbdIn, Weimar, Wien 2001, insbesondere 78-109.

4 | Vgl. G. W. F. Hegel, Phdnomenologie des Geistes, hg. v. Wolfgang Bonsiepen und
Reinhard Heedet, Hamburg 1980 GW 9.

5 | G.W.F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie des subjektiven Geistes, Bd 1 u. 2,
hg. von Christoph J. Bauer, Hamburg 2008 u. 2011 GW 25,1 u. 25,2.

6 | G.W.F. Hegel, Fragment zur Philosophie des subjektiven Geistes, in: G. W. F. Hegel,
Gesammelte Werke, Bd 15, Schriften und Entwiirfe | (1817-1825), hg. von Friedrich Ho-
gemann und Christoph Jamme, Hamburg 1990, 207-249 GW 15.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

18. Jahrhunderts als Auseinandersetzung um das Verhiltnis von Geschichts-
philosophie und Anthropologie darstellen. Folgt man der Interpretation dieses
Verhiltnisses, wie sie Odo Marquard vorgelegt hat, so schliefen sich Anth-
ropologie und Geschichtsphilosophie gegenseitig aus, weil die Anthropologie
zeigen wolle, dass die von ihr untersuchte Natur des Menschen die immer glei-
che ist, wihrend es der Geschichtsphilosophie darauf ankomme, gegen eine
solche anthropologische >Feststellung des Menschen« diesen als Resultat einer
bestimmten Entwicklung zu begreifen.”

Aus Marquards Sicht war es gerade Hegel, der gegen die Tendenzen sei-
ner Zeit, die Anthropologie zur Fundamentalphilosophie zu machen, diese
gezwungen habe, »in den Zusammenhang der Geschichtsphilosophie wie-
der einzutreten«; wihrend Hegel die Geschichtsphilosophie »als Theorie der
menschlichen >Wirklichkeit« verstanden habe, konne sich die Anthropolo-
gie »nur noch als Theorie der menschlichen >Mdéglichkeit< halten« und die-
ser Versuch, »die Anthropologie an die Geschichtsphilosophie anzupassen«
impliziere letztlich eine »Degradierung der Anthropologie«.® Wihrend mit
diesen Formulierungen die Integration der Anthropologie in das System der
Wissenschaften kritisiert wird, wurde Hegels Geschichtsphilosophie bekannt-
lich deshalb zum Zielpunkt der Kritik, weil diese den einzelnen Menschen
zum bloRen Werkzeug des >Weltgeistes< herabsetze.” Im folgenden soll der
Behauptung Marquards besondere Beachtung geschenkt werden, Hegel be-
handele die Anthropologie als eine »Theorie der menschlichen >Moglichkeit«,
die der Geschichtsphilosophie als »Theorie der menschlichen >Wirklichkeit«
unterzuordnen sei. Diese Behauptung trifft zumindest insofern zu, als Hegel
sich in seinen Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte in der Tat auf
die aristotelische Konzeption einer Bewegung von der >Moglichkeit< (d0vayug)
zur >Wirklichkeit« (évégyeia) bezogen hat.'® Jedoch ist Marquard zu widerspre-
chen, wenn er behauptet, Hegel habe eine Hierarchisierung in Bezug auf die
Wissenschaftsbereiche Anthropologie und Geschichtsphilosophie vorgenom-

7 | Odo Marquard, Art. »Anthropologie, in: Historisches Worterbuch der Philosophie,
hg.v. Joachim Ritter, Bd 1, Darmstadt 1971, 368.

8 | Ebd.

9 | Vgl. dazu C. J. Bauer, »Das Geheimnis aller Bewegung ist ihr Zweck«, Geschichts-
philosophie bei Hegel und Droysen, Hamburg 2001, insbesondere 354-384; Johannes
Rohbeck, Geschichtsphilosophie zur Einflihrung, Hamburg 2004, 52-62 und 137-140;
zur Kritik an Hegel vgl. Karl R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd I, Fal-
sche Propheten, Hegel, Marx und die Folgen, Miinchen 1975; Max Horkheimer/Theodor
W. Adorno, Dialektik der Aufklarung, in: Max Horkheimer, Gesammelte Schriften, Bd 5,
hg. v. Gunzelin Schmid Noerr, Frankfurt 1987, insbesondere 253-256.

10 | vgl. G.W.F. Hegel, Gesammelte Werke, Bd 18, Vorlesungsmanuskripte Il (1816-
1831), hg. v. Walter Jaeschke, Hamburg 1995 GW 18, 186.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

35


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Christoph J. Bauer

men. Demgegeniiber soll hier die These vertreten werden, dass die System-
teile »Anthropologie< und >Philosophie der Weltgeschichte« in Hegels System
der Wissenschaften deshalb in enger Beziehung zu einander stehen, weil sie
ein gemeinsames Thema behandeln, nimlich die Selbsterzeugung des Menschen,
wie Marx diesen Prozess genannt hat.! Der Mensch, der an sich immer schon
Mensch ist, muss sich Hegel zufolge dennoch erst »zu dem machen, was er
ist« — und dies kann er nur auf der Basis der korperlichen Arbeit auf der einen
Seite und der Arbeit des Geistes auf der anderen.” Wihrend die Anthropologie
die >Selbsterzeugung des Menschen« auf der Ebene der Entwicklung des ein-
zelnen Menschen in seiner »Naturbestimmtheit« thematisiert, geschieht dies
in der Weltgeschichte auf der Ebene der Entwicklung der ganzen Menschheit.
Anthropologie und Geschichtsphilosophie schlieRen sich aus dieser Perspek-
tive also nicht aus, sondern erginzen einander — sie kénnen sich aber schon
deshalb nicht gegenseitig ausschlieflen, weil beide der Sphire des Geistes an-
gehoren, der als Gesamtzusammenhang selbst geschichtlich verfasst ist.

Allerdings ist offensichtlich, dass das Hegelsche Anthropologie-Konzept sich
in der Tat kaum mit denjenigen Konzepten vertrigt, die im 19. Jahrhundert zur
Herausbildung einer eigenstindigen, zunehmend physiologisch orientierten
Anthropologie fithren sollten bzw. darauf hinausliefen, die Anthropologie »mit
Einschluf der Physiologie, zur Universalwissenschaft« zu erheben, wie Feuerbach
es gefordert hatte.”

1. Es handelt sich bei Hegels Konzeption des >subjektiven Geistes< zwar ins-
gesamt — d.h. also nicht nur im Bereich der Anthropologie, die es ja explizit
mit dem »Geist in seiner Leiblichkeit« (GW 25,1, 6; vgl. ebd., 22ff) zu tun
hat — um eine umfassende Darstellung der aufsteigenden Entwicklung von
der Dominanz der leiblichen bzw. natiirlichen Verfasstheit des Menschen
hin zur Dominanz seiner geistigen bzw. denkenden Verfasstheit, die fiir
Hegel die wesentliche Seite des Menschen ausmacht. Hegels Anthropolo-
gie ist also prozessual verfasst und widerspricht auf diese Weise einer an
>Definitionen< oder >Kategorien« orientierten Lehre vom Menschen; sie ist
selbst Teil der umfassenderen Geschichte des Geistes.

11 | Karl Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, in:
Marx-Engels Werke, Bd 40, Berlin 1973, 574.

12 | G. W. F. Hegel, Vorlesungen, ausgewahlte Nachschriften und Manuskripte, Bd 5,
Vorlesungen Uber die Philosophie der Religion, Teil 3, Die vollendete Religion, hg. von
Walter Jaeschke, Hamburg 1984, 226f.; vgl. auch GW 18, 158-162.

13 | Ludwig Feuerbach, Grundsétze der Philosophie der Zukunft, in: Ders., Gesammel-
te Werke, hg. v. Werner Schuffenhauer, Bd 9, Kleinere Schriften Il (1839-1846), § 55,
337.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

2. Der »>Geists, das >Denkens, die sVernunft« dominieren auch dort das We-
sen des Menschen, wo dieser unmittelbar seiner Naturseite ausgeliefert zu
sein scheint. Der Mensch ist also — an sich — immer schon Geistwesen.
Jedoch muss, um den immergleichen Mifiverstindnissen vorzubeugen,
betont werden, dass der Mensch — trotz der Dominanz des Geistes — auch
bei Hegel seine Naturseite nicht los wird, selbst dann nicht, wenn es der
Geist im dritten Teil des subjektiven Geistes programmatisch nur noch mit
sich selbst zu tun hat." Entsprechend wird auch der Mensch niemals sei-
nen Korper und die mit diesem zusammenhingenden Probleme los, selbst
wenn der Geist immerfort darauf aus ist, diesen Kérper — verstanden als
Material-Ursache im Sinne der Aristotelischen Teleologie — zu formen. He-
gels Anthropologie ist eine Wissenschaft, die von der dynamischen Span-
nung des >Kampfes« des Geistes mit der Natur bestimmt ist. Der Mensch
ist also — an sich — immer schon in diesem Kampf befangen.

Das Verhiltnis des Geistwesens Mensch zu seiner Leiblichkeit (der Natur-Sei-
te an ihm) bestimmt durchgingig die Problemlage der Anthropologie. Unter
diesen Voraussetzungen scheint mir das Hegelsche Konzept des subjektiven
Geistes und die Rolle, welche die Anthropologie in diesem Konzept spielt, aber
gerade deshalb von besonderem Interesse, weil es weite Teile der Entwicklung
des 19. und 20. Jahrhunderts als Verfallsgeschichte oder — mit Lukacs gespro-
chen — als Geschichte der »Zerstérung der Vernunft«® erscheinen lisst, die

14 | »Dererste Theil alsoist der Geist als Naturgeist, auf der zweiten Stufe ist der Geist
in Relation auf Andere, auf der dritten als reiner Geist in Relation nur mit sich selbst.«
GW25,1,9

15 | Georg Lukacs, Werke, Bd 9, Die Zerstérung der Vernunft, Neuwied/Berlin 1962.
Lukéacs zeichnet die Tendenz zum Irrationalismus in der deutschen Philosophie (Lukécs
nennt den spaten Schelling, Schopenhauer, Nietzsche, die Lebensphilosophie und den
Neuhegelianismus) und in der »deutschen Soziologie« nach, um dann Sozialdarwinis-
mus, Rassentheorie und Faschismus ausgehend von der Rassentheorie des 18. Jahr-
hunderts unter besonderer Beriicksichtung der Schriften von Gobineau, Gumplowicz,
Ratzenhofer, Woltmann und H. St. Chamberlain zu analysieren. Was die Gegnerschaft
zur franzdsischen Revolution betrifft, sieht er insbesondere Edmund Burke, aber auch
die »Historische Rechtsschule« in der Verantwortung fiir die auf dieser Gegnerschaft
basierenden rassistischen Lehren. Dass sich diese Verfallsgeschichte nicht auf eine
weltanschauliche Linie beschrédnken I&sst, zeigt Reinhard Mocek, Materialismus und
Anthropologie im 19. Jahrhundert, in: Weltanschauung, Philosophie und Naturwissen-
schaften im 19. Jahrhundert, Bd 1, Der Materialismus-Streit, hg. v. K. Bayertz, M. Ger-
hard und W. Jaeschke, Hamburg 2007, 177-203. Mocek macht deutlich, dass nicht nur
die in weiten Teilen konservativ, »aristokratische, elitdr oder nationalistisch orientierte
birgerliche Philosophie des 19. Jahrhunderts diese Tendenz in sich trédgt, sondern auch

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

37


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Christoph J. Bauer

ausgehend von bestimmten anthropologischen Grundannahmen hinfiihrt zu
Rassismus und Eugenik, zu der Uberzeugung, es sei moglich, den >Wert< von
Menschen anhand duferlicher bzw. »natiirlicher« Merkmale zu bestimmen.

Il. ANTHROPOLOGIE ALS MOMENT DES PHILOSOPHISCHEN
SELBSTVERSTANDIGUNGSPROZESSES: DER BEGRIFF
DER GLEICHHEIT UND DER BEGRIFF DES MIENSCHEN

Verantwortlich fiir den grundlegenden Unterschied des Hegelschen Ansatzes
zu den meisten der ihm nachfolgenden — ihn zum Teil aber schon begleiten-
den — Konzepten ist, dass er die allgemeine Struktur des subjektiven Geistes,
wie die des Geistes iiberhaupt, als Bezug des Geistes auf sich selbst und auf
die Natur als dem Anderen des Geistes gefasst hat. Fiir ihn kann daher die
Anthropologie nicht eine Einzelwissenschaft sein, die sich einen besonderen
Untersuchungsgegenstand — in diesem Fall >den Menschen«< — vornimmt. He-
gel stellt seine >Anthropologie« vielmehr ausdriicklich unter das antike Motto
»Erkenne dich selbst«!®, das er aber gerade nicht im Sinne der Selbsterkennt-
nis partikularer Individuen versteht — diesen Weg sieht er durch die »soge-
nannte Menschenkenntnifd« beschritten. (GW 25,1, 6) Die Anthropologie ist
fur ihn Moment jenes Selbstverstindigungsprozesses, den die Philosophie als
Wissenschaft im Sinne des Hegelschen absoluten Geistes zu durchlaufen hat.
Gegeniiber der Behauptung, Hegel habe, indem er die Anthropologie in das
Programm des philosophischen Systems aufnahm, eine »Degradierung der
Anthropologie« vollzogen, wire nun nach den Griinden fiir eine solche >He-
rabsetzung« zu fragen.

Geht man dieser Frage vor dem Hintergrund der These von der charak-
teristischen Verbindung von Anthropologie und Geschichtsphilosophie bei
Hegel nach, deren Struktur zum einen durch das aristotelische Entwicklungs-
modell von Moglichkeit und Wirklichkeit zu kennzeichnen ist, zum anderen
durch das Modell der >Selbsterzeugung des Menschens, so ist zundchst festzu-
halten, dass Hegel die Bewegung auf dem Gebiet der Weltgeschichte bekannt-

Vertreter der Sozialdemokratie und des Marxismus in ihrer Begeisterung fiir die Lehren
Ernst Haeckels empféanglich waren fiir sozialdarwinistische, eugenische und rassenhy-
gienische Auffassungen, so Karl Kautsky und Eduard Bernstein. Entsprechende Tenden-
zenim anglo-amerikanischen Liberalismus zeigt: Domenico Losurdo, »White supremacy«
und Konterrevolution. Die Vereinigten Staaten, das Russland der Weifien<und das Drit-
te Reich, in: Faschismus und soziale Ungleichheit, Studien des Gesellschaftswissen-
schaftlichen Instituts Bochum, Bd 1, hg. v. C. J. Bauer et al., Duisburg 2007, 155-185.
16 | Aufféllig ist, dass Hegel hier ein Motto wéhlt, das auch zum Motto von Karl Philipp
Moritz’ Magazin zur Erfahrungsseelenlehre wurde.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

lich als »Fortschritt im Bewuftseyn der Freyheit« (GW 18, 152) bestimmt hat,
eine Bestimmung, die sich in der Anthropologie deshalb so nicht findet, weil
sich der Geist hier noch im Zustand der Bewusstlosigkeit befindet, das Be-
wusstsein erst Resultat des anthropologischen Entwicklungsganges ist. Die be-
sonderen Entwicklungslinien der beiden Systemteile scheinen sich also nicht
ohne weiteres miteinander in Beziehung setzen zu lassen. Diesem Einwand ist
jedoch entgegenzuhalten, dass — nach dem Selbstverstindnis der Hegelschen
Philosophie — der Geist (und damit der Mensch) immer schon an sich frei ist.
Insofern gilt dieser Umstand auch dort, wo der Geist (resp. der Mensch) sich —
wie in der Anthropologie — noch in einem defizienten Zustand befindet. Er gilt
fur den anthropologischen Zustand genauso, wie er fiir die vorgeschichtlichen
Perioden der Weltgeschichte gilt. Geht man aber davon aus, dass der Geist und
damit alle Menschen immer schon an sich frei sind (GW 18, 186), weil Freiheit
die wesentliche Bestimmung des Geistes ist, so erlangt auch eine andere Kate-
gorie entscheidende Bedeutung, die Kategorie der Gleichheit — zugleich und
nicht zufillig Leitbegriff der franzésischen Revolution und Komplementirbe-
griff zum Begriff der Freiheit: Sind alle Menschen immer schon an sich frei, so
sind sie in dieser Hinsicht auch immer schon an sich gleich.

Obwohl Hegel die Forderung nach >Gleichheit« in seinen Grundlinien
der Philosophie des Rechts explizit als die »abstracte Identitit des Verstandes«
kritisiert,” was der hier vertretenen Behauptung zu widersprechen scheint,
»Gleichheit« sei fiir Hegel eine entscheidende Kategorie, muss man sehen, dass
sich die in den Grundlinien angesprochene Forderung auf die »Austheilung
des Erdbodens oder gar des weiter vorhandenen Vermdgens« bezieht, damit
aber wiederum auf die »Natur in ihrer unendlichen Besonderheit und Ver-
schiedenheit«. »Von einer Ungerechtigkeit der Natur iiber ungleiches Austhei-
len des Besitzes und Vermogens« kann Hegel zufolge jedoch nicht gesprochen
werden, denn »die Natur ist nicht frey, und darum weder gerecht noch un-
gerecht«. Insofern lisst sich jedoch folgern: >Der Geist aber sehr wohll« Und
genau aus diesem Grunde lassen sich >Freiheit< und >Gleichheit< hinsichtlich
des Hegelschen Geist-Begriffs nicht gegeneinander ausspielen: Gleich sind
alle Geist-Wesen insofern sie Geist-Wesen sind, d.h. konkret: indem sie »den-
kend« sind (GW 25,1, 34) und gleich sind sie auch, indem sie iiber einen Willen
verfiigen (was wiederum bedeutet, dass sie frei sind)."”® >Ungleich< sind und
bleiben die Menschen, indem sie eine Naturseite haben. Und so hebt Hegel
in den Vorlesungen iiber die Philosophie des Rechts die Gleichheit der Menschen
hinsichtlich ihrer Teilhabe an der Vernunft erneut hervor: »Alle Menschen
sind verniinftig dies ist die Hauptsache, [...]. Einen Menschen verniinftig, den

17 | Siehe G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, hg. v. Klaus Grotsch
u. Elisabeth Weisser-Lohmann, Hamburg 2009 GW 14,1, 60 (§ 49).
18 | Vgl. Hegel: Vorlesungen lber die Philosophie der Religion, a.a.0., 223.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

39


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Christoph J. Bauer

anderen unverniinftig zu machen wire das hochste Unrecht, er ist nur Mensch
als Vernunft als denkendes Selbstbewuftsein.«*

II1. STEFFENS’ ANTHROPOLOGIE

Die einzige zeitgendssische Position zum Thema >Anthropologies, die von He-
gel im Zusammenhang seiner eigenen Schriften ausdriicklich kritisiert wur-
de, ist die Anthropologie von Henrich Steffens.?® Im Fragment zur Philosophie
des subjektiven Geistes findet sich die Bemerkung, Steffens verflechte »Geologie
sosehr mit Anthropologie«, dass »auf die letztere etwa der 10te oder 12te Theil
des Ganzen kommt.« Und: »Da das Ganze aus empirischem Stoffe, aus Ab-
stractionen und aus Combinationen der Phantasie erzeugt, dagegen das, wo-
durch Wissenschaft constituirt wird, Gedanke, Begriff und Methode verbannt
ist, so hat solches Werk wenigstens fiir die Philosophie kein Interesse.« (GW
15, 216f.) Andere Positionen, vor allem Kants Anthropologie in pragmatischer
Hinsicht oder andere Schriften, die Hegel gekannt haben kénnte?, finden in
den drei Auflagen der Enzyklopddie und in seinen Vorlesungen vordergriindig
keine Beachtung. Jedoch erweist sich bei genauerer Untersuchung der Vor-
lesungsnachschriften, dass Hegel durchaus orientiert war, was die zeitgenossi-
sche Literatur betrifft. Zu bedenken ist in diesem Zusammenhang, dass auch
diejenigen, die bereits auf dem Weg waren, eine entsprechende Wissenschaft
zu konstituieren, nicht immer schon den Begriff >Anthropologie« ihren Pro-
jekten voranstellten — so trug das »Leitmodell der psychologisch-anthropolo-
gischen Periodika um 1800«*, Karl Philipp Moritz" Magazin zur Erfahrungs-
seelenlehre diesen Begriff ebenfalls nicht in seinem Titel.

Obwohl Hegel Steffens’ Anthropologie schon aus konzeptionellen Griinden
kritisiert, so ist im Kontext der vorliegenden Untersuchung die dort behandelte
Frage nach der »Rassenverschiedenheit]] der Menschen« (GW 25,2, 956) von
groerer Relevanz. Steffens richtet sich kritisch gegen Kants Schrift Muthmapf-

19 | G. W. F. Hegel, Philosophie des Rechts nach der Vorlesungsnachschrift K. G. v.
Griesheims 1824/25, in: Ders., Vorlesungen iiber Rechtsphilosophie. 1818-1831, Edi-
tion und Kommentar in sechs Banden von Karl-Heinz llting, Vierter Band, Stuttgart-Bad
Cannstatt 1974, 509.

20 | Henrich Steffens, Anthropologie, 2 Bde, Breslau 1822.

21 | Hiersind diejenigen Biicher gemeint, die sich im Verzeichnif3 der von dem Profes-
sor Herrn Dr. Hegel [...] hinterlassenen Biicher-Sammlungen aus dem Bereich finden,
den man heute der Anthropologie zuordnen kdnnte.

22 | Georg Eckhardt et al., Anthropologie und empirische Psychologie, a.a.0., 145.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

licher Anfang der Menschengeschichte?, weil dieser »die urspriingliche Einheit
des menschlichen Geschlechts« verteidige sowie gegen jene, die behaupten,
dass die Menschheit »aus einem Paare entsprungen« sei.** Demgegeniiber ar-
gumentiert Steffens unter Verweis auf die Mannigfaltigkeit der natiirlichen
Erscheinungsformen fiir eine »urspriingliche Verschiedenheit« (ebd., 382),
gegen die Annahme der Einheit der menschlichen Gattung und weist die etwa
von Blumenbach vertretene These vom prigenden Einflusses des Klimas auf
die Entstehung der Rassen zuriick.” Zwar sei es mdglich, dass sich das »Ei-
genthiimlich der Racen« durch »Mittelzeugungen« aufhebe und durch »Ver-
setzung in ein anderes Klima« einzelne »hervorstechende eigenthiimliche
Merkmale [...] sich verwischenc, jedoch kénne man den »Neger durch Chlorine
bleichen, aber der »gebleichte Neger« werde dadurch nicht zum »Kaukasier.
Dieses alles« sei »ausgemachte Thatsache«. (Ebd., 3677f.) Was die >natiirliche«
Ordnung betrifft, sind fiir Steffens »mit einer Form der Organisation alle iib-
rigen gegeben«, weshalb »die ganze gegenwirtige Epoche als eine Gesamm-
torganisation betrachtet werden« miisse. (Ebd., 371) Fiir ihn ist »das wahre
Verstindnifd der Racen [...] der Schluflpunct der Naturwissenschaft, wo die
stumme Geschichte der Natur und die lautgewordene des menschlichen Ge-
schlechts ein inneres Gesprich anfangen und sich wechselseitig verstindigen
werden.«*® Und Steffens zog weiterfithrende Schliisse aus diesem »wahre[n]
Verstindnifl der Racen«. Fiir ihn sind die Menschen »nicht blof§ mit einander
vereinigt und von einander getrennt durch die Einheit und Verschiedenheit der
Gestalt, sondern auch durch die Einheit und Verschiedenheit geistiger Fihigkei-
ten.«” Weiterhin bringt er das »Princip der Racenbildung« mit der Erbsiinde
in Verbindung (ebd., 415), welche, da die urspriingliche Unschuld im Paradiese
»die innigste Vereinigung mit der Natur« beinhalte, auch »eine Verinderung
des Leiblichen herbeifithren« musste (ebd., 417) und schlieft hinsichtlich der
»afrikanischen Negerrace«, dass deren »Stirke«, deren »Ausdauer« und »kor-

23 | Kant, Muthmaglicher Anfang der Menschengeschichte, in: Berlinische Monats-
schrift, Bd VIl (1786), 1-27.

24 | Steffens, Anthropologie, a.a.0., 379-382.

25 | »Der Europder wird nie ein Neger, der Mauretanier lebt seit Herodots Zeiten in
den brennenden Wiisten, ohne daf das Klima die Mif3gestalt zu erzeugen vermochte.
[...] Es ist entschieden, dafl die empirische Naturwissenschaft gendthigt ist, mehrere
menschliche Stdmme anzunehmen, die eine urspriingliche Grundverschiedenheit des
Geschlechts. Alle geschichtliche Entwickelung [...] trifft diese Urverschiedenheit als ihr
Fundament. [...] Eben das Unverdnderliche bildet die sogenannten Racen.« (Ebd., 367)
26 | Ebd., 398; zu dieser Diskussion vgl. auch J. F. Pierer, Medizinisches Realwdrter-
buch, Bd I, 1816, 70-75 und J. E. von Berger, Grundziige der Anthropologie, Altona
1824, 307.

27 | Steffens, Anthropologie, a.a.0., 394.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

41


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Christoph J. Bauer

perliche Kraft, die, der sinnlichen Lust dienstbar«, diese »seit uralten Zeiten
[...] zu Knechten anderer Vélker« bestimmt habe. (Ebd., 422) Fiir ihn ist die
geistige und kérperliche Ausbildung der Rassen auf eine »geheime Verschul-
dung« zuriickzufithren, der gegeniiber man vergeblich versucht habe, »die
Wilden Racen als schuldlose Menschen zu schildern«. (Ebd., 430)

Bei diesen Uberlegungen handelt es sich offensichtlich um jene von Hegel
sogenannten »Combinationen der Phantasie«. Die Steffenssche >Argumenta-
tion< hilt Hegel nicht nur fiir verfehlt, ihm sind auch ihre gefihrlichen Konse-
quenzen bewusst. Im >Zusatz< zum § 393 der Enzyklopddie von 1830 findet sich
von daher folgende prignante Stellungnahme:

»Riicksichtlich der Racenverschiedenheiten der Menschen mufd zuvérderst
bemerkt werden, dafl die blof historische Frage, ob alle menschlichen Racen
von Einem Paare oder von mehreren ausgegangen seyen, uns in der Philoso-
phie gar nichts angeht. Man hat dieser Frage eine Wichtigkeit beigelegt, weil
man durch die Annahme einer Abstammung von mehreren Paaren die geis-
tige Ueberlegenheit der einen Menschengattung {iber die andere erkliren zu
konnen glaubte, ja zu beweisen hoffte, die Menschen seyen, ihren geistigen
Fahigkeiten nach, von Natur so verschieden, daf einige wie Thiere beherrscht
werden diirften. Aus der Abstammung kann aber kein Grund fur die Berech-
tigung oder Nichtberechtigung der Menschen zur Freiheit und zur Herrschaft
geschopft werden. Der Mensch ist an sich verniinftig; darin liegt die Moglich-
keit der Gleichheit des Rechts aller Menschen, — die Nichtigkeit einer starren
Unterscheidung in berechtigte und rechtlos Menschengattungen. Der Unter-
schied der Menschenracen ist noch ein natiirlicher, das heifét, ein zunichst die
Naturseele betreffender Unterschied.« (GW 25,2, 956)%®

Und dass Hegel eher einer Auffassung, wie derjenigen Blumenbachs vom
Einfluss der Klimate auf die Herausbildung der Unterschiede zwischen den
Menschen zuneigt, zeigt sich in der Nachschrift Hotho von 1822: »Der Mensch
ist Mensch, fiir seinen Begriff ist die Abstammung gleich. Man glaubt nun aber
ein Unterschied der Verniinftigkeit habe von jeher stattgefunden und daher ein
Unterschied von Rechten. Der Mensch sei verniinftig, das Thier nicht, deshalb
herrsche der Mensch tiber sie, und so gibe es auch untergeordnete Menschen-
racen. Aber der Mensch ist denkend, und somit gleich. Diese Frage lassen wir
liegen, und sprechen nur von den natiirlichen Verschiedenheiten des anthropo-
logischen Menschen. Diese Verschiedenheit ist« — und man kénnte hinzufiigen
»aber< — »nothwendig durch die Verschiedenheit des Aufenthalts gegeben, also
auf die Zufilligkeit der Herkunft zuriickzufithren. (GW 25,1, 33f))

28 | Vgl. die entsprechenden Ausfiihrungen Hegels in seinem »Fragment zur Philoso-
phie des subjektiven Geistes« GW 15, 225-227 und in der Nachschrift Griesheim GW
25,1, 235-236.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

Die Untersuchung der natiirlichen Verschiedenheiten des Menschen sind
also durchaus Gegenstand der Anthropologie, jedoch lisst sich das, was den
Menschen wesentlich ausmacht, nicht aufgrund der Feststellung dieser Unter-
schiede bestimmen. Bei den Unterschieden zwischen den Rassen handelt es
sich fir Hegel lediglich um »Qualititen«, die dem »bloflen Seyn des Geistes
angehoren; aber der Begriff des Geistes, Denken und Freyheit, ist hoher als
das blosse Seyn, und der Begriff iiberhaupt und niher die Verniunftigkeit ist
eben dif} nicht qualitativ bestimmt zu seyn. Die Unterschiede fallen in die be-
sondere Natur des Menschen oder in seine Subjektivitit, die sich als Mittel zur
Verniinftigkeit verhilt, wodurch und worin diese sich zum Daseyn bethitigt.
Diese Unterschiede betreffen deswegen nicht die Verniinftigkeit selbst, son-
dern die Art und Weise der Objektiviit derselben, und begriinden nicht eine
urspriingliche Verschiedenheit der Freyheit und Berechtigung unter den so-
genannten Racen.« (GW 15, 224f.)

Wenn Hegel sich gegen die Reduktion des Menschen auf das »blofRe Seyn«
der Natur ausspricht, so heifdt das nicht, dass er die Untersuchung der Na-
turseite des Menschen fiir iberfliissig hilt. Hegel arbeitet jedoch konsequent
an einem »Begriff des Menschen«?, der die Gemeinsamkeiten der Menschen
betont, d.i. ein Begriff des Menschen, der in der Folge der Geschichte des 19.
und 20. Jahrhunderts zunehmend in Frage gestellt wurde, indem man das
Gewicht auf die natiirlichen Unterschiede zwischen den Menschen gelegt hat-
te — mit Folgen fiir eine sich aus diesen Unterschieden ableitende politische
Praxis.’® Hegel bezieht seinen Begriff der Gleichheit nicht auf die Gleichheit
natiirlicher Merkmale, was — wie gesagt — absurd wire: Gleichheit ist fiir ihn
vielmehr eine Grundbestimmung des Geistes. Der Weg zum »Begriff des
Menschen« fithrt fiir ihn — entgegen den zeitgendssischen Tendenzen — inso-
fern nicht weg von der Vernunft und hin zu einer Orientierung an der natiirli-
chen bzw. sinnlichen Verfasstheit des Menschen. Auf diese Weise stellt er sich
bereits grundsitzlich gegen jene Auffassung, die auch das Denken lediglich

29 | GW 25,1, 34; vgl. Hegel: Vorlesungen Uber die Philosophie der Religion, a.a.0.,
225.

30 | Vgl. Domenico Losurdo (Hegel und die Freiheit der Modernen, Frankfurt a.M. u.a.
2000, 375-403), der zeigt, dass schon fiir Justus Mdser (Der jetzige Hang zu allgemei-
nen Gesetzen und Verordnungen ist der gemeinen Freiheit gefahrlich [1772]) die Be-
stimmung des Menschen anhand der Kategorie »Allgemeinheit« gleichbedeutend mit
der Bestimmung anhand der Kategorie »Einformigkeit« war; den Kategorien »Allgemein-
heit« und »Gleichheit« sind fir Méser die Kategorien »Verschiedenheit« oder »Mannig-
faltigkeit« entgegenzusetzen. Adam Miiller setzt unter dem Einfluss von Edmund Burke
»Eigenheit« gegen »Gleichheit« - und der Einfluss von Burke ist bei Friedrich von Gentz
und Ludwig von Haller ebenso aufzufinden wie spéter bei Rudolf Haym und noch spater
bei Hayek.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

43


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Christoph J. Bauer

als Pridikat des Menschen ansieht — wie Feuerbach® — oder als Produkt der
physischen Titigkeit, wie Carl Vogt, der 1845 die Uberzeugung dufRert, dass
»die Gedanken in demselben Verhiltnisse etwa zum Gehirn stehen wie die
Galle zu der Leber und der Urin zu den Nieren.«* In diesem Zusammen-
hang wird Hegels Ansatz jedoch auch aus einem weiteren Grunde relevant:
Er betont nicht nur die geistig-verniinftigen Gemeinsamkeiten zwischen
den Menschen gegeniiber den natiirlich-zufilligen Unterschieden, sondern
er traut der Philosophie im Allgemeinen und der philosophischen Anthro-
pologie im Besonderen zu, das Wesen der Gattung Mensch im Prozess der
reflektierenden Selbsterkenntnis zu durchdringen: »Die natiirlichen Dinge, die
Thiere wissen nicht, was sie sind«, formuliert er gleich zu Beginn der Vor-
lesungen von 1822, »und darin unterscheidet sich der Mensch, daf er sich
selbst begreift.« (GW 25,1, 5) Die philosophische Anthropologie ist in diesem
Prozess des reflektierenden Selbstbezugs in jedem Moment Aufhebung der
unmittelbaren Natur, jedes Moment der Bestimmung des Menschen hat den
Geist zu seinem Resultat.

IV. MiT DER »MACHT DES GEISTES¢ GEGEN
DIE »SUBSTANTIIERUNG¢« DER UNTERSCHIEDE

Fragt man nach der Begriindung fiir seinen in der Orientierung an den Gemein-
samkeiten aller Menschen gewonnenen »Begriff des Menschenc, so scheint der
von Hegel der Anthropologie zugeschriebene Aufgabenbereich einer solchen
Orientierung zunichst zu widersprechen, wonach diese die Aufgabe habe, den
»Geist in seiner Leiblichkeit« zu betrachten, »wo er noch in seinem Naturzu-
stande ist, noch nicht aus seiner Existenz heraus ist«. (GW 25,1, 8) Demnach
koénnte man annehmen, die Anthropologie habe es auch nach Hegel in der
Hauptsache mit den natiirlichen Unterschieden zu tun. Jedoch macht er deut-
lich, dass diese Existenz »eine dem Geist unangemessene« sei, und so zeige
sich auch in der Anthropologie »gleich der Gegensatz von Seele und Leib, der
Kampf des Geistes gegen seine Leiblichkeit gegen seine Unfreiheit.« (Ebd.) Der
Naturzustand ist insofern nur von Interesse, als er fiir diese Unfreiheit verant-
wortlich ist. Die Parallelen zum leitenden Prinzip der Geschichtsphilosophie
sind offensichtlich, wobei dort der Kampf gegen die Unfreiheit in der Haupt-
sache als Kampf des Geistes »gegen sich selbst« gefasst wird. (GW 18, 184)

31 | Feuerbach, Grundsétze, a.a.0., 334 (§ 52).

32 | Carl Vogt, Physiologische Briefe fiir Gebildete aller Sténde, Stuttgart 1845, 206.
Vgl. Michael Hagner, Hirnforschung und Materialismus, in: Der Materialismus-Streit,
a.a.0.,204-222.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

Hier liegt die Frage nahe: Zeigt sich in Hegels Geistbegriff nicht jene Leib-
teindlichkeit, die eine solch grofle — aus einem bestimmten Blickwinkel auch
verheerende — Rolle in der christlich-europdischen Geschichte gespielt hat? Im
Durchgang durch die Vorlesungen tritt jedoch geradezu das Gegenteil einer
solchen Ausrichtung zutage: Versucht man den angesprochenen Konflikt zwi-
schen dem Geist und der Leiblichkeit auf dem Wege der Unterdriickung des
Leibes zu l6sen, so hat das letztendlich die Zerstérung des Kérpers zur Folge,
auf den der Geist aber zwingend angewiesen ist.** Hegel kommt es auf den Wi-
derspruch an, der zwischen der Naturseite des Menschen — der Seite der Nicht-
identitit — und der Geistseite des Menschen — der Identitit — herrscht. Der
Mensch ist fraglos bestimmt durch beide Sphiren — insofern legt auch Hegel
seiner Anthropologie das commercium corporis et mentis zugrunde. Fragt man
jedoch, worin sich der Mensch von der Natur unterscheidet, so ist es allerdings
der Geist, der ihn gegentiber der Natur auszeichnet. Allein vom Standpunkt
des Geistes aus kann aber erkannt werden, aufgrund welcher Bestimmungen
Natur und Geist zu unterscheiden sind. Jedoch wird der Geist umgekehrt erst
zum Geist, indem er »selbst sich gegen die Natur bestimmt« (GW 25,1, 9), ein
Prozess, in dem es aber nicht um eine Zerstérung der Natur und ihrer Unter-
schiede zu tun sein kann.

Fiir Hegel kann die Natur aus der Perspektive des Geistes anhand der Be-
stimmungen »Aussereinander« und »Notwendigkeit« gefasst werden. Zwar
handele es sich bei der Natur bereits um einen »Zusammenhang« —immerhin
ist die Natur »an sich« auch die Idee —, jedoch um einen, worin »die Zusam-
menhangenden nicht in wahrhafter Einheit sind«. (GW 25,1, 10) Wenngleich
sich in der Entwicklung der Natur hin zum Geist bereits eine Tendenz zur Ein-
heit gegeniiber dem »Aussereinander« verzeichnen lisst, so ist es doch erst der
Geist, der die Einheit zu seiner Bestimmung hat, wie auch er erst frei ist gegen-
tiber der blinden Notwendigkeit, unter der die Natur — und damit »auch das Le-
ben«—noch steht. (GW 25,1, 11; vgl. GW 25,1, 13) Die Bestimmung der »Einheit«
ist es also, die den Geist und den >Idealismus< als Moment der Philosophie-
geschichte wesentlich kennzeichnet. >Idealitit< als die »Weise des Geistes« be-
zieht sich insofern auf die »Unselbststindigkeit der Unterschiede«, durch die
die Natur wesentlich bestimmt ist. Nur der Geist qua Idealitit ist in der Lage,
die vordergriindigen »Selbststindigkeiten« der Natur zu »Momenten« — eben

33 | Der»Geist mufd die Leiblichkeit befriedigen, weil er sie sich, da erinnig mitihrver-
bunden ist, nicht darf zur Feindin machen.« (GW 25,1, 87) Entsprechend sei es »einfaltig
wenn man vom Ausrotten der Triebe spricht, es wird dabei eine falsche Negation gegen
den Trieb als allgemeinen gesetzt, so ist er aber bestimmtes Moment der Idee der Le-
bendigkeit, ist darin enthalten als allgemeines Moment und so ist er zu respektiren als
Moment der Idee, er ist so in seiner Wahrheit, und wenn dief} Aligemeine verletzt wird,
[...] so kehrt es sich als Feind gegen das Individuum.« (GW 25,1, 370f.)

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

45


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Christoph J. Bauer

zu Unselbststindigkeiten — herabzusetzen, nur er hat somit »Macht {iber alles
Bestehende«. (GW 25,1, 11) Diese Macht des Geistes zeigt sich in der Moglich-
keit des Menschen, >Gleichheit« gegen die >Ungleichheits, >Einheit« gegen die
»>Unterschiede« der Natur setzen zu koénnen.

Nun sind es bekanntlich Formulierungen, wie die von der Macht des Geis-
tes »tiber alles Bestehende«, der Macht der Identitit {iber die Nicht-Identitit
des Individuellen, die Hegels Philosophie vielfach Kritik eingebracht haben.
In diesem Zusammenhang kann zum einen auf die weiterfiihrenden Erliute-
rungen des Hegelschen Standpunktes (1), zum anderen auf die Konsequenzen
verwiesen werden, die sich aus dem >Idealismus< Hegels fiir die Anthropo-
logie ergeben, bzw. auf die Gefahren, die sich aus einer solchen Wissenschaft
notwendig dann ergeben, wenn diese sich — in Abwehr der aus Hegels Sicht
verniinftigen Bestimmungen >Einheit< und >Gleichheit« — an den »natiirlichen«
Verschiedenheiten der Menschen orientiert. (2)

Ad (1): Da ihm der Einwand bereits nicht ganz unbekannt ist, der einer
Orientierung des wissenschaftlichen Denkens an >Einheit< und >Gleichheit«
entgegengebracht werden kann, macht Hegel deutlich, dass die »ideelle Thi-
tigkeit« des Geistes zwar in der Tat im »Negiren eines Andern« besteht, jedoch
sei unter >Idealitit« eben nicht das »abstracte Aufgehobensein des Mannigfa-
chen zu verstehen.« (GW 25,1, 12) Die »wahre Idealitit« sei vielmehr der Begriff,
der sich als »Procef in sich selbst« in drei Momente unterscheide, welche da
sind: 1. »das Subjekt, das leere Allgemeine, die Identititenc, 2. das Besondere,
das gegen das Allgemeine steht, »die Negation tiberhaupt gegen das Erste«,
und schlieflich 3. die »Aufhebung dieser Negation, das Zuriickgehn in sich
selbst, also die viel zitierte »Negation der Negation, die »concrete Allgemein-
heit, das Wiederherstellen der ersten Einheit, aber nicht so, daf sie noch wie
die erste unbestimmt ist, sondern in sich die Bestimmtheiten enthilt«. (Ebd.,
vgl. GW 25,1, 172) Dieser Vermittlungsprozess des Allgemeinen mit dem Be-
sonderen ist es, der als fiir den >Geist< charakteristisch bezeichnet werden
kann. Jedoch ist es Hegel in keiner Weise darum zu tun, etwa die Differenzen
zwischen den Menschen (und Vélkern) zu nivellieren — worum es ihm aber
geht, ist, die Einheit der Differenzen gegeniiber den blof natiirlichen Differenzen
zu betonen. Der so verstandene >Geist« unterscheidet sich nach Hegel grund-
sitzlich von jener Titigkeit des abstrakten Verstandes, welcher in der Tat dazu
neige, das Besondere unter das Allgemeine zu zwingen. Die Auswirkungen
einer solchen Orientierung am »>abstrakten Verstand« hatten sich wihrend
der terreur in der franzésischen Revolution gezeigt. Insofern muss aus Hegels
Sicht, so wie der spekulative Begriff der Einheit im Sinne der Einheit Differen-
ter verstanden werden muss, der spekulative Begriff der Gleichheit von dem
nivellierenden abstrakten Begrift der Gleichheit unterschieden werden. Diese
Einsicht bedeutet fiir ihn jedoch keine Aufgabe der Orientierung an >Gleich-
heit¢, wie sie von den Denkern der Restauration propagiert wurde. Vielmehr

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

leitet sich fiir ihn aus den konkreten historischen Erfahrungen die Aufgabe ab,
gegeniiber den Abstraktionen der Jakobiner eine >Negation der Negation< zu
vollziehen, die kein >Zurtick zum Ausgangspunkt< bedeutet.

Ad (2) Die konkreten Gefahren, die sich aus einer »beobachtenden« bzw.
»empirischen« Anthropologie ergeben, welche Hegels spekulativen Begriff der
Einheit (resp. Gleichheit) zuriickweist oder ignoriert, liegen in der unreflek-
tierten Orientierung an »Sinnlichkeit« bzw. an den natiirlichen Unterschieden
begriindet, denn — so Hegel — das »sinnliche Bewufdtsein will jeden Unter-
schied gleich substantiieren«. (GW 25,1, 11)** Ein solcher Ansatz fillt nach He-
gel hinter die Erkenntnis zuriick, dass der Mensch mit seiner — wiederum auf
Einheit ausgerichteten — Fihigkeit zu denken, durchaus in der Lage ist, die
ihm durch die Sinne gelieferten Daten nach Mafigabe verniinftiger Einsicht
zu synthetisieren. Verharrt der Mensch im Prozess der Wahrnehmung auf der
Stufe der sinnlichen Gewissheit, erfasst er nur die Unterschiede. Verselbstin-
digt sich dieses Verfahren zu einer aus diesem Grund nur >sogenannten< Wis-
senschaft, so fiihrt dies unweigerlich zur leeren Abstraktion gegeniiber dem
Ganzen des Gegenstandes in seinem Zusammenhang, oder — wie wir heute
sagen wiirden — in den Reduktionismus. Ein solcher Reduktionismus ist je-
doch niemals harmlos, insbesondere dann nicht, wenn es um die Frage nach
dem Wesen des Menschen geht.

V. EINE 'DEGRADIERUNG¢« DER ANTHROPOLOGIE AUS GUTEM GRUND

An sich gleich sind die Menschen fiir Hegel also, insofern alle Menschen iiber
Geist verfiigen, insofern alle Menschen Anteil an der Vernunft haben. Auf
der anderen Seite kann aber auch die Einsicht, dass weder die einzelnen Men-
schen noch die Volker reine Geistwesen und insofern »an sich< gleich sind,
dass vielmehr sowohl die einzelnen Menschen als auch die einzelnen Volker

34 | Hegel nennt hier bereits die Argumente, die der Feuerbachschen Hinwendung zum
Sinnlichen engegengehalten werden kdnnen. Wahrend Feuerbach fiir die Philosophie
nach Hegel aufgrund seiner Religionskritik und seiner Hinwendung zum Materialismus
von herausragender Bedeutung war, folgen aus seiner Hinwendung zur Anthropologie
und seinem »nominalistischen Sensualismus« auch aus marxistischer Perspektive aus-
gesprochen problematische Konsequenzen: »Hat Feuerbach die Inhalte des religiosen
Glaubens, wenn auch anthropologisch als Projektionen des menschlichen Wesens, so
doch als Ideologie und damit als historisch Gewordenes entlarvt, so fiel er nun wieder auf
eine quasi metaphysische, ahistorische Position zuriick, indem er ein emotionales Apriori
als Struktur des Gattungswesens annahm.« Hans Heinz Holz, Einheit und Widerspruch,
Problemgeschichte der Dialektik in der Neuzeit, Bd 3, Die Ausarbeitung der Dialektik,
Stuttgart, Weimar 1997, 219.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

47


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Christoph J. Bauer

auch Naturwesen und insofern >an sich< ungleich sind, als Resultat dieser
Untersuchung bezeichnet werden. Aus der dialektischen Spannung zwischen
der Gleichheit der Menschen und Vélker aufgrund ihrer geistigen Verfasst-
heit und der notwendig auf die Gleichheit zuriickwirkenden natiirlichen bzw.
materiellen Ungleichheit der Menschen und Vélker hat sich ein Grofiteil je-
ner Konflikte entziindet, welche die Weltgeschichte seit der Proklamation der
Gleichheit wihrend der franzdsischen Revolution mafigeblich bestimmt ha-
ben. Wihrend die Proklamation der Gleichheit der Menschen und Vélker von
konservativer aber auch von liberaler Seite bis heute radikal in Frage gestellt
wird, ldsst sich auf der Basis der Hegelschen Philosophie ein Modell der Ver-
mittlung von Gleichheit und Ungleichheit rekonstruieren, das einen Beitrag
zur Kritik bestimmter Positionen leisten kann. Sowohl der Bildungsgang des
einzelnen Menschen als auch der Bildungsgang der ganzen Menschheit ist
geprigt durch das dialektische Verhiltnis von Natur und Geist, Freiheit und
Notwendigkeit, Gleichheit und Ungleichheit. Es zeichnet jedoch den Geist aus,
diese dialektischen Verhiltnisse wiederum vermitteln zu kénnen.

Gegeniiber den Tendenzen der Philosophie nach Hegel, die Anthropologie
zur ersten Wissenschaft bzw. zur »Universalwissenschaft« (Feuerbach) zu erhe-
ben, findet sich die Anthropologie bei Hegel lediglich als Moment im System der
Philosophie zu Beginn der Geistphilosophie, wo der Geist sich noch im Uber-
gang von der Natur, also erst am Beginn des Weges zu sich befindet. Aufgrund
seines Misstrauens gegeniiber den Tendenzen seiner Zeit, die Menschen an-
hand ihrer natiirlichen Unterschiede zu beurteilen, geht sein Bestreben dahin,
Barrieren gegen die sich abzeichnenden Moglichkeiten einer populistischen
Verselbstindigung der physiologisch orientierten Anthropologie zu errichten.
Ein solches Misstrauen hatte er bereits in der Phinomenologie des Geistes ar-
tikuliert, ndmlich in der Kritik an der Gallschen >Schidellehre< und Lavaters
Physiognomik. (GW 9, 181-186) Und entsprechend dieser Ablehnung der ein-
seitigen und vorschnellen Beurteilung der Menschen anhand von natiirlichen
Merkmalen kommt er folgerichtig zu einer Kritik der »empirischen Psycholo-
gie<, wie sie sich unter Bezug auf Kants im Anschluss an die Kritik der >rationa-
len Psychologie«< formuliertes Diktum — »es bleibt uns nichts anderes iibrig, als
unsere Seele an dem Leitfaden der Erfahrung zu studiren«® — seit 1800 an den
deutschen Universititen etabliert hatte, ohne jedoch Kants eigene Skepsis hin-
sichtlich der Méglichkeiten, die Seele auf empirischem Wege zu untersuchen,
angemessen zur Kenntnis zu nehmen.*® Denn diese »empirische Psychologie«
stellt sich aus Hegels Sicht den Geist erneut, wie schon die rationale Psycho-

35 | Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 382.

36 | Kantsah die Schwierigkeiten einer auf Erfahrung« sich grindenden, empirischen
Psychologie darin, dass sie sich dem »Range« nach weder auf der Ebene der Metaphysik
(KrV B 876) noch auf der Ebene der Naturwissenschaft bewege. Vgl. Imnmanuel Kant,

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Selbsterzeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie

logie, als ein »Ding« — als ein »Aggregat von Kriften und Vermégen« — vor, auf
deren Funktion oder Dysfunktion die beobachteten Phinomene zuriickgefiihrt
werden, statt den >Geist« als komplexes, zusammenhingendes, prozesshaft sich
entwickelndes und am Ende selbstbewusstes Ganzes zu begreifen.

Nimmt man diese Positionen Hegels zusammen, so trifft in der Tat zu,
dass Hegel die Anthropologie »degradiert« hat — jedoch tat Hegel das aus
gutem Grund. Der »Herabsetzung« der Anthropologie ist vor allem deshalb
zuzustimmen, weil die Entwicklung hin zu einer physiologischen Anthropo-
logie®” zu einem blinden Determinismus tendiert, der sich relativ problemlos
instrumentalisieren lisst, wie die Geschichte gezeigt hat. Dagegen kann das
Hegelsche Programm als ein optimistisches Programm der >Selbsterzeugung
des Menschen« verstanden werden, wonach der Mensch iiber eine ganze Rei-
he in ihm angelegten Mdglichkeiten verfiigt, die er freiheitlich zu verwirklichen
in der Lage ist. Unter Beriicksichtigung der Uberzeugung, der Weltgeschich-
te lasse sich entnehmen, dass diese im Menschen angelegten Moglichkeiten
auch verwirklicht wiirden, sind Anthropologie und Geschichtsphilosophie
fiir Hegel keine sich ausschlieRenden Alternativen — wie fiir Odo Marquard.*®
Jegliche anthropologische Feststellung des Menschen — jene der Anthropologie
innewohnende Tendenz, »den Menschen zu fixer Gegenstindlichkeit erstar-
ren« zu lassen®, sei es als homo sociologicus, sei es als homo oeconomicus, sei
es als »Mingelwesen« oder sei es als Mensch, der primir einer Rasse, einem
Geschlecht oder einer anderen von der Natur vorgegebenen Zufilligkeit zu-
gehort, ist dagegen mit Hegels dynamischem Modell der Selbsterkenntnis
bzw. Selbsterzeugung nicht vereinbar. Fragt man nach einer Grundlage, die
zur Beurteilung eines Menschen herangezogen werden kann, so gibt Hegel
in der Phdnomenologie eine unmissverstindliche Antwort: »das wahre Seyn
des Geistes« zeigt sich nicht in den nattirlichen Unterschieden, »das wahre
Seyn des Geistes« sei »vielmehr seine That«. (GW 9, 178) Aufgrund der »Tha-
ten« der Menschen konnen diese allein beurteilt — und gegebenenfalls verurteilt
— werden. Die Beurteilung der »Thaten« der Menschen ist aber nur insofern
Gegenstand der Anthropologie, als im Durchgang durch diese Wissenschaft
Kritik an falschen und gefihrlichen Sichtweisen in Bezug auf >den Menschenc
gelibt werden kann.

Metaphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaften (1786) (Akademie-Ausgabe,
Bd 4, 471); vgl. KrV A 381.

37 | Marquard selbst sieht in der Entwicklung der Anthropologie die Tendenz hin zur
Orientierung an der Physiologie; er affirmiert diese Entwicklung, weil die Anthropologie
ihrer »subalternen Stellung« nur entgehen kdnne, »wo sie sich wieder primér zu ihrem
sphysiologischen« Programme« bekenne. Odo Marquard, Anthropologie, a.a.0., 366.

38 | Ebd., 370.

39 | Georg Lukécs, Geschichte und Klassenbewuftsein, Berlin 1923, 204.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

49


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

Roberto Nigro

In der europiischen Philosophie des 20. Jahrhunderts gibt es zwei entschei-
dende Momente einer philosophischen Kritik der Anthropologie. Der erste
bezieht sich auf den deutschsprachigen Raum in der ersten Hilfte des 2o0.
Jahrhunderts und kann mit den Werken von Max Scheler, Helmuth Plessner,
Arnold Gehlen, Ernst Cassirer und mit ihren phinomenologischen oder exis-
tenzphilosphischen Kritikern wie Martin Heidegger u.a. assoziiert werden.
Der zweite Moment ist Teil der strukturalistischen Wende und kann mit den
Debatten um die Humanwissenschaften und die theoretischen Humanismen
verkniipft werden, welche sich in Frankreich in den 1960er Jahren abspielten.
Die Kritik der philosophischen Anthropologie verbindet sich mit der Dekonst-
ruktion humanistischer Vorstellungen und beides trigt dazu bei, die Theorie
des Subjekts in Frage zu stellen. In diesem Zusammenhang wird der Weg der
Entwurzelung des als arché (Grund, Ursprung, Prinzip) konzipierten Subjekts
gebahnt und die Frage nach seiner Rekonstruierbarkeit als Effekt oder Produkt
von historischen Prozessen gestellt.!

Wenn die Kritiken der humanistischen Figuren und des Subjekts im zeit-
genossischen Denken interferieren, so liegt der Grund darin, dass das moder-
ne postkantische Denken den Menschen mit dem Subjekt gleichgestellt hat.

Allerdings haben solche und dhnliche Themen die europdische Kultur
schon frither in verschiedenen Formen beschiftigt. Seit der Renaissance exis-

1 | Etienne Balibar, »Le structuralisme: une destitution du sujet?« in: Revue de Méta-
physique et de Morale 1, Januar 2005: Repenser les structures. Ich erlaube mir, aufzwei
Aufsatze hinzuweisen, in denen ich diese Themen eingehend diskutiert habe: Roberto
Nigro, »The Question of the Subject in the Trajectory of the Death of God as Veritable
Critique of the Anthropological Illusion«, in: Coincidentia. Zeitschrift flir europdische
Geistesgeschichte: Kulturphilosophie, Diskursanalyse und Alteritat bei Foucault und
Certeau, Aschendorff Verlag Miinster 2013, 393-414 und R. Nigro, »Le grondement de
la critique du sujet fondateur dans le réveil du sommeil anthropologiques, in: Diogo
Sardinha (Hg.), Kant-Foucault et ’Anthropologie, »Rue Descartes« Collége International
de Philosophie, Paris 2012, 17-28.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Roberto Nigro

tierten eine Vielzahl unterschiedlicher Vorstellungen vom Menschen, die jedes
Mal verschiedene Formen von Humanismus hervorgebracht haben.?

Ausgehend von der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts zeichnet sich je-
doch eine Fragestellung ab, die bis in die gegenwirtigen Debatten hinein ihren
ganzen Einfluss geltend macht. Es handelt sich um das Auftauchen empirisch
orientierter Forschungen, die beanspruchen, eine neue Wissenschaft zu griin-
den: die Anthropologie.®* Die Besonderheit dieser neu entstehenden Wissen-
schaft liegt darin, dass sie nicht nur Wissenschaft des Menschen zu sein bean-
sprucht, sondern auch Wissenschaft dessen, was seine Erkenntnis begriindet
und begrenzt. In diesem Zusammenhang erscheint die philosophische Anth-
ropologie als Theoriegrundlage der Humanwissenschaften. Sie erhebt den An-
spruch, fundamentale Bedingung der Moglichkeit der Humanwissenschaften
zu sein.

Mit diesem Anspruch bewegt sich das moderne Denken in eine Sackgasse.
Leicht wird vergessen, wie problematisch in Kants Philosophie das Verhiltnis
zwischen kritischem Projekt und anthropologischer Frage war. Mehr als 25
Jahre lang hat Kant Vorlesungen iiber Anthropologie gehalten — und wihrend-
dessen hat er sich stindig zwischen den beiden Polen bewegt. Aber er hat sich
nie dazu entschlossen, die Anthropologie aus dem Rahmen der Kritik zu 16sen.

Foucault erklirt es, wenn er schreibt:

»That Kant taught anthropology for twenty-five years stems from something more than
the demands of university life; this persistence is linked to the very structure of the Kan-
tian problem: How to think, analyze, justify and ground finitude in a thinking which does
not take the path of an ontology of the infinite and does not find its justification in a
philosophy of the absolute? The question is effectively at work in the Anthropology but,
because it cannot be thought for itself in the context of an empirical enquiry, it cannot
assume its true dimensions there. Hence the marginal character of anthropology with
regard to the Kantian enterprise: it is at once essential and inessential - a border that
is peripheral to the center, but which never stops referring to and interrogating it. One
could say that the critical movement broke away from the anthropological structure,
both because the latter gives it its outline, and because the critical movement acquires

2 | Michel Foucault, »Was ist Aufklarung?«, lbers. v. Hans-Dieter Gondek, in: Dits et
Ecrits. Schriften in vier Banden, Bd. IV, Frankfurt a.M. 2005, 687-707.

3 | Eshandeltsich um eine ganze Reihe von Werken, die im gleichen Zeitraum der Aus-
arbeitung der kantischen Philosophie auftauchen. Um nur einige zu nennen: Johannes
N. Tetens, Philosophische Versuche iiber die menschliche Natur und Ihre Entwicklung,
Leipzig, 1772; Ernst Platner, Anthropologie fir Arzte und Weltweise, Leipzig, 1772; Carl
C.E. Schmid, Empirische Psychologie, Jena, 1791; Christian D. Voss, Grundriss einer
vorbereitenden Anthropologie, Halle, 1791; Justus C. Loder, Anfangsgriinde der medici-
nischen Anthropologie, Weimar 1793.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

its value only by breaking free of anthropology, by turning against it, and, in so doing, by
grounding it. [...] We see what web of confusion and illusion anthropology and contem-
porary philosophy are tangled up in. One aim has been to make the anthropology count
as a Critique, as a critique liberated from the prejudices and the dead weight of the a
priori, overlooking the fact that it can give access to the realm of the fundamental only if
[it] remains under the sway of the Critique. Another (which is just another version of the
same oversight) has been to turn anthropology into a positive field which would serve
as the basis for and the possibility of all the human sciences, whereas in fact it can only
speak the language of the limit and of negativity.«*

Die auf der Basis von empirischen Forschungen entstandene Anthropologie
bezieht sich auf die Endlichkeit des Menschen; sie beschiftigt sich mit ihren
Grenzen und ihrer Negativitit. Daher entsteht hier die Frage danach, wie das
Feld der endlichen Erkenntnis eine theoretische Grundlage fiir alle Human-
wissenschaften geltend machen kann[.]? Wird aber vergessen, dass die Anth-
ropologie die Sprache der Endlichkeit spricht, dann fillt man allzu leicht in
einen anthropologischen Schlaf. In ihm verwandelt sich die Endlichkeit des
Menschen in ein Wesen; die menschliche Essenz wird die Wahrheit der Wahr-
heit, d.h. die Basis, worauf alle Humanwissenschaften ruhen koénnen. Ein
Netz falscher Vorstellungen und Missverstindnisse breitet sich im Herzen des
modernen Denkens aus. Seine Struktur macht sich noch im zeitgenéssischen
Denken bemerkbar. Dabei handelt es sich um Folgeerscheinungen einer von
Gott beraubten klassischen Philosophie, die noch immer ihre Schatten iiber
die Philosophie unserer Zeit wirft.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts hat Nietzsche ein letztes Wort iiber die
Monster gesprochen, die den anthropologischen Schlaf bevolkern: seine Ab-
lehnung der Idee einer urspriinglichen menschlichen Natur, zeigt die Unmog-
lichkeit auf, das Wesen des Menschen vom Prozess seiner Konstitution zu tren-
nen. Nietzsche artikuliert damit eine wichtige Einsicht, die in anderer Form
schon im Mittelpunkt der Philosophie Marx’ stand.

Auf den folgenden Seiten wende ich mich Marx und seiner philosophischen
Behandlung dieser Themen zu. Sein philosophischer Ansatz realisiert eine
vollstindige Kritik der oben erwihnten Sackgassen und Strukturen, in denen
sich das postkantische Denken verfingt. Wenn das postkantische Denken
in diesem Sinne in Engpisse miindet, welche Foucault spiter durch den Be-

4 | Michel Foucault, Introduction to Kant’s Anthropology [2008], edited, with an Af-
terword and Critical Notes, by Roberto Nigro; libers. v. Roberto Nigro und Kate Briggs,
Semiotext(e), Los Angeles, 2008, 120-121.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

53


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Roberto Nigro

griff der empirisch-transzendentalen Dublette klirt,’ zielt die marxsche Kritik
genau darauf, ein solches Gewirr zu losen. Im Kern seiner Kritik steht die
gleichzeitige Ablehnung von Empirismus und Transzendentalismus. Marx’
Materialismus schliefit nicht nur den Empirismus des Subjekts aus, sondern
auch seine transzendentalen Figuren.® In der Einleitung zu den Grundrissen
schreibt er dazu:

»Der einzelne und vereinzelte Jager und Fischer, womit Smith und Ricardo beginnen,
gehort zu den phantasielosen Einbildungen des 18. Jahrhunderts. Robinsonaden, die
keineswegs, wie Kulturhistoriker sich einbilden, bloR einen Riickschlag gegen Uberver-
feinerung und Riickkehr zu einem miflverstandnen Naturleben ausdriicken. Sowenig wie
Rousseaus Contrat social, der die von Natur independenten Subjekte durch Vertrag in
Verhéltnis und Verbindung bringt, auf solchem Naturalismus beruht. Dies Schein und
nur der dsthetische Schein der kleinen und grofen Robinsonaden. Es ist vielmehr die
Vorwegnahme der »birgerlichen Gesellschaft,, die seit dem 16. Jahrhundert sich vor-
bereitete und im 18. Riesenschritte zu ihrer Reife machte. In dieser Gesellschaft der
freien Konkurrenz erscheint der einzelne losgeldst von den Naturbanden usw., die ihn in
frihren Geschichtsepochen zum Zubehdr eines bestimmten, begrenzten menschlichen
Konglomerats machen. Den Propheten des 18. Jahrhunderts, auf deren Schultern Smith
und Ricardo noch ganz stehn, schwebt dieses Individuum des 18. Jahrhunderts - das
Produkt einerseits der Auflosung der feudalen Gesellschaftsformen, andrerseits der
seit dem 16. Jahrhundert neuentwickelten Produktivkréfte - als Ideal vor, dessen Exis-
tenz eine vergangne sei. Nicht als ein historisches Resultat, sondern als Ausgangspunkt
der Geschichte. Weil als das naturgemafie Individuum, angemessen ihrer Vorstellung
von der menschlichen Natur, nicht als ein geschichtlich entstehendes, sondern von der
Natur gesetztes. Diese Tauschung ist jeder neuen Epoche bisher eigen gewesen.«’

Mit den Grundrissen sind wir in einer Phase des Marx’schen Denkens, in der
die Begriffe von Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen im Vorder-
grund stehen. Marxsche Anthropologiekritik schlieft bereits hier alle Dimen-
sionen des Menschenwesens oder der menschlichen Essenz als Horizont und
Ausgangspunkt der Analyse aus.? In den Vordergrund treten gesellschaftliche

5 | MichelFoucault,DieOrdnungderDinge.Eine Archdologie derHumanwissenschaften
[1966], libers. v. Ulrich Képpen, Frankfurt a.M. 2003, 384.

6 | Etienne Balibar, The Philosophy of Marx [1993], iibers. v. Chris Turner, London
1995, 23-30, 65.

7 | Karl Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie (1857-58), in: Karl Marx/
Friedrich Engels, Werke (MEW) Bd. 42, Dietz, Berlin 1983, 19.

8 | Inseinem zu diesen Themen entscheidenden Kommentar schreibt Althusser: »(ber
die Menschen etwas erkennen kann man nur unter der absoluten Bedingung, zuvor den
philosophischen (theoretischen) Mythos vom Menschen zu Asche reduziert zu haben.«

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

Verhiltnisse als individuelle Existenzbedingungen. Thematisch werden das
gesellschaftliche Individuum als Resultat der Entwicklung der Produktivkrifte
und seine scheinbare Unabhingigkeit von seinesgleichen.

»[D]ie Individuen scheinen unabhéngig (diese Unabhéangigkeit, die iiberhaupt blof eine
lllusion ist und richtiger Gleichgiiltigkeit - im Sinn der Indifferenz - hiefRe), frei aufeinan-
derzu stoRen und in dieser Freiheit auszutauschen; sie scheinen so aber nur fiirden, der
von den Bedingungen, den Existenzbedingungen (und diese sind wieder von Individu-
en unabhéngige und erscheinen, obgleich von der Gesellschaft erzeugt, gleichsam als
Naturbedingungen, d.h. von den Individuen unkontrollierbare) abstrahiert, unter denen
diese Individuen in Beriihrung treten.«’

Das gesellschaftliche Individuum resultiert aus historischen Prozessen der
Entwicklung der Produktivkrifte. Die gesellschaftlichen Beziehungen und die
Produktivkrifte sind gleichzeitig verschiedene Seiten der Entwicklung des ge-
sellschaftlichen Individuums. In dieser Weise revolutioniert Marx den Begriff
vom Subjekt, weil er die Beziehungen zwischen Subjektivierung, Unterwer-
fung und Subjektivitit auf einer neuen Grundlage denkt. Mit ihr korrespon-
diert eine neue Theorie der Konstitution der sozialen Wirklichkeit.

Die Besonderheit der marx’schen Analyse besteht aber darin, dass sie sich
immer auf eine antagonistische Dimension bezieht. Die Revolution kann nicht
linger als Wiederaneignung eines im kapitalistischen Prozess verlorenen
Menschenwesens gedacht werden. Die materiellen Produktionsbedingungen
und die historische Konstitution des gesellschaftlichen Individuums sind Vor-
aussetzungen dafiir, das Kapital »in die Luft zu sprengen«:

»Die Produktivkrafte und gesellschaftlichen Bedingungen [...] erscheinen dem Kapital
nur als Mittel und sind fiir es nur Mittel, um von seiner bornierten Grundlage aus zu
produzieren. In fact aber sind sie die materiellen Bedingungen, um sie in die Luft zu
sprengen«,1°

L. Althusser, Fiir Marx [1965], lbers. v. Gabriele Sprigath, Frankfurt a.M. 2011, 292).
Vgl. ebd. den ganzen Teil Marxismus und Humanismus, 280-318; Warren Montag, Alt-
husser and His Contemporaries, Duke UP 2013, insbesondere Kap. 6: Marxism and Hu-
manism, 103-117; Roberto Nigro, »La question de I’Anthropologie dans I'interprétation
althussérienne de Marxe, in: Jean-Claude Bourdin (Hg.), Althusser, une lecture de Marx,
Presses Universitaires de France, Paris 2008, 87-112.

9 | Marx, Grundrisse, a.a.0., 97.

10 | Ebd, 602. In der Tradition des italienischen Operaismus und Post-Operaismus
standen diese Seiten der Grundrisse (die auch als »Maschinenfragment« bekannt
sind; vgl. ebd., 590-608) oft im Mittelpunkt der Analyse. Uber die Implikationen des
Marx’schen Textes existieren zahlreiche Arbeiten. Siehe u.a. Antonio Negri, Marx Beyond

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

55


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Roberto Nigro

Auf diesen Seiten erscheint der Kommunismus weder als eine ideale Gesell-
schaft noch als die wahre Auflésung des Streits zwischen Existenz und Wesen',
sondern als die wirkliche Bewegung'?, die die Aneignung des produzierten ge-
sellschaftlichen Reichtums realisiert.”® In den Grundrissen heiflt es dazu:

»Die Natur baut keine Maschinen, keine Lokomotiven, Eisenbahnen, electric telegraphs
self-acting mules etc. Sie sind Produkte der menschlichen Industrie; natiirliches Mate-
rial, verwandelt in Organe des menschlichen Willens iber die Natur oder seiner Betati-
gungin der Natur. Sie sind von der menschlichen Hand geschaffne Organe des mensch-
lichen Hirns; vergegenstandlichte Wissenskraft. Die Entwicklung des capital fixe zeigt
an, bis zu welchem Grade das allgemeine gesellschaftliche Wissen, knowledge zur un-
mittelbaren Produktivkraft geworden ist und daher die Bedingungen des gesellschaft-
lichen Lebensprozesses selbst unter die Kontrolle des general intellect gekommen und
ihm gemdaf umgeschaffen sind. Bis zu welchem Grade die gesellschaftlichen Produk-
tivkrafte produziert sind, nicht nur in der Form des Wissens, sondern als unmittelbare
Organe der gesellschaftlichen Praxis; des realen Lebensprozesses.«'

Einerseits findet hier ein objektiver Prozess statt: Die gesellschaftliche Produk-
tivkraft misst sich an dem Capital fixe, sie existiert in ihm in gegenstdndlicher
Form. Mit diesem allgemeinen Fortschritt entwickelt sich die Produktivkraft
des Kapitals, die sich das Kapital gratis aneignet. Die Assoziation der Arbeiter,
die in der Fabrik generiert wird, ist daher nicht von ihnen, sondern vom Kapi-
tal gesetzt. Marx schreibt: »Ihre Vereinigung ist nicht ihr Dasein, sondern das
Dasein des Kapitals. Dem einzelnen Arbeiter gegentiber erscheint sie zufillig.
Er bezieht sich auf seine eigne Vereinigung mit andren Arbeitern und Koope-
ration mit ihnen als fremde, als Wirkungsweisen des Kapitals.«!® Aber auch
hier erscheint die antagonistische Duplizitit der Arbeitsform, d.h. die Tatsa-

Marx. Lessons on the Grundrisse [1979], Ubers. v. Harry Cleaver, Pluto Press, London
1991, hier v.a. Lesson 8; Paolo Virno, Exodus, libers. v. Klaus Neundlinger und Gerald
Raunig, Wien 2010.

11 | So definiert Marx selbst den Kommunismus in den Okonomisch-philosophischen
Manuskripten aus dem Jahre 1844, MEW, Bd. 40, 536.

12 | »Wirnennen Kommunismus die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand
aufhebt.« Karl Marx, Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, MEW 3, 35.

13 | Sandro Mezzadra, »Krafte und Formen. Gouvernamentalitdt und »Bios«in der Zeit
des globalen Kapitals«, in: Isabell Lorey, Roberto Nigro, Gerald Raunig (Hg.), Inventio-
nen 2, Ziirich, Berlin 2012, 205-217.

14 | Marx, Grundrisse, a.a.0., 602. Vgl. Christian Marazzi, »Socialismo del capitale,
in: Lessico Marxiano, Manifestolibri, Rom 2008, 155-167 und im selben Band: Paolo
Virno, »Cooperazione«, 105-116.

15 | Marx, Grundrisse, a.a.0., 505.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

che, dass »die Arbeit einerseits die absolute Armut als Gegenstand, andrerseits
die allgemeine Mdoglichkeit des Reichtums als Subjekt und als Titigkeit ist.«'®

Wenn der Kommunismus die wirkliche Bewegung ist, welche den jetzigen
Zustand aufhebt, dann kénnte er mit dem Wesen der groflen Industrie identi-
fiziert werden. Wir wiren noch in der Form der objektiven Entwicklung, weil
diese wirkliche Bewegung nicht nur eine Mdoglichkeit ist, sondern auch die
innere Kraft der Produktionsverhiltnisse darstellt, die in Richtung des Kom-
munismus dringt. Aber Marx bricht auch mit der traditionellen Geschichts-
auffassung, die mit dem Anspruch auftritt, Geschichte nach einem »aufier ihr
liegenden Maf3stab« zu schreiben:

»Die ganze bisherige Geschichtsauffassung hat diese wirkliche Basis der Geschichte
entweder ganz und gar unberticksichtigt gelassen oder sie nur als eine Nebensache be-
trachtet, die mit dem geschichtlichen Verlauf aufier allem Zusammenhang steht. Die
Geschichte mu daher immer nach einem aufer ihr liegenden Mafistab geschrieben
werden; die wirkliche Lebensproduktion erscheint als Urgeschichtlich, whrend das Ge-
schichtliche als das vom gemeinen Leben Getrennte, Extra Uberweltliche erscheint.«!’

Dann ist der Kommunismus weder ein Ideal noch eine 6konomische, in der
Entwicklung der Produktivkrifte eingeschriebene Notwendigkeit. Er ist die
Moglichkeit des Reichtums als Entwicklung von Lebensprozessen, die nicht
unter der Aufsicht des Kapitals stehen.!®

Mit dem Hinweis auf die »wirkliche Basis der Geschichte« und die »wirk-
liche Lebensproduktion« wird auch deutlicher, inwiefern Marx die Beziehung

16 | Ebd., 218.

17 | Marx, Engels, Die deutsche Ideologie, a.a.0., 39

18 | In diesem Zusammenhang geben Michael Hardt und Antonio Negri die stérkste
Interpretation des Marx’schen Textes. Die Lebensprozesse, die nicht unter der Kontrolle
des Kapitals subsumiert werden kdnnen und gleichzeitig Teile eines kontinuierlichen
Antagonismus sind, werden anhand des Begriffs der »biopolitischen« Produktion
interpretiert. Die neuen Formen des Klassenkampfes waren biopolitische Kampfe. So
erweitern sie einen Begriff von Michel Foucault (und Gilles Deleuze) und gebrauchen ihn
in einem neuen Kontext. Siehe Hardt, Negri, Common Wealth. Das Ende des Eigentums,
ibers. v. Thomas Atzert, New York, Frankfurt a.M. 2009. Fiir eine detaillierte Diskussion
dieser Fragen vgl. Pierre Dardot, Christian Laval et El Mouhoub Mouhoud, Sauver Marx?
Empire, multitude, travail immatériel, Paris 2007, v.a. Teil Il, »De la limite« du Capital
auseuilcdu Communisme«, 99-183. Siehe auch Roberto Nigro, »Quelques remarques
surles enjeux d’une confrontation entre Foucault et Marx«, in: Cahier de I’Herne, Michel
Foucault, Paris 2011, 143-148 und Sandro Mezzadra, »The Topicality of Prehistory. A
New Reading of Marx’s Analysis of »so called Primitive Accumulation«, in: Rethinking
Marxism 3,2011, 302-321.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

57


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Roberto Nigro

zwischen Praxis und Theorie revolutioniert. Dabei geht es nicht zuletzt um
Methodenfragen, die sich mit dem Verhiltnis von sinnlicher Anschauung und
begrifflicher Reprisentation stellen. Auf den ersten Blick konnte es so ausse-
hen, als ob Marx das Reale und Konkrete beiseite stellen wiirde:

»Es scheint das richtige zu sein, mit dem Realen und Konkreten, der wirklichen Voraus-
setzung zu beginnen, also z.B. in der Okonomie mit der Bevélkerung, die die Grundlage
und das Subjekt des ganzen gesellschaftlichen Produktionsakts ist. Indes zeigt sich
dies bei ndherer Betrachtung [als] falsch. [...] Das Konkrete ist konkret, weil es die Zu-
sammenfassung vieler Bestimmungen ist, also Einheit des Mannigfaltigen. Im Denken
erscheint es daher als Prozefl der Zusammenfassung, als Resultat, nicht als Ausgangs-
punkt, obgleich es der wirkliche Ausgangspunkt und daher auch der Ausgangspunkt der
Anschauung und der Vorstellung ist.«!

Aber es geht hier um den Akt der Konstitution der Begriffe in einer besonderen
Wissenschaft. Der Verzicht auf das Konkrete als Ausgangspunkt der Analyse
bedeutet nicht, dass Marx seine Analyse in idealistische Richtungen lenkt.?
Im Gegenteil zeigt er, dass sich die einfachsten Begriffe der politischen Okono-
mie im Ausgang von Anschaung und Reprisentation bilden. Aber das Konkre-
te der Reprisentation ist eine Abstraktion, die sich im Konkreten des Denkens
wiederholen muss. Es gibt quasi zwei Sorten der Konkretion: das Konkrete der
Reprisentation und das Konkrete des Denkens, wie es ebenso zwei Sorten von
Abstraktionen gibt: eine am Anfang und eine am Ende der Analyse.?! Das »ers-
te« Konkrete der Reprisentation wire eine chaotische Vorstellung des Ganzen,
wihrend das >zweite« Konkrete eine reiche Totalitit von vielen Bestimmungen
und Beziehungen ist.

Antonio Negri erklirt die Bedeutung der Marx’schen Methode als einen
kollektiven Prozess, der ein kollektives Wissen entstehen ldsst:

»The process of determinate abstraction, of the approximation and of the abstract con-
quest of the concrete is a collective process, of collective knowledge. The process of
determinate abstraction is entirely given inside this collective proletarian illumination:
it is therefore an element of critique and a form of struggle.«??

Die Thesen von der abstrakten Reprisentation und Begrifflichkeit sind wichtig,
da mitihnen die Kritik der philosophischen Anthropologie und der Philosophie

19 | Marx, Einleitung zu den Grundrissen, a.a.0., 14.

20 | Paolo Vinci, »Astrazione determinatac, in Lessico Marxiano, a.a.0., 53.

21 | Pierre Dardot, Christian Laval, Marx, Prénom: Karl, nrf essais, Gallimard, Paris
2012, 333.

22 | Antonio Negri, Marx Beyond Marx, a.a.0., 47.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

selbst realisierbar werden. Nach Marx ist die Philosophie keine Suche nach We-
senheiten oder nach universalen Begriffen. Das von Marx gestellte Problem ist
ein ganz anderes, vergleicht man es mit der von Kant in der Kritik der reinen
Vernunft ausgearbeiteten Frage. Im Gebrauch reiner Verstandsbegriffe unter-
nahm es Kant, die Moglichkeitsbedingungen wissenschaftlicher Erkenntnis
zu bestimmen. Diese Begriffe sind reine, sofern sie vor aller Erfahrung gegeben
sind. Sie sind von ihr unabhingig oder a priori gegeben. Marx bricht nicht nur
mit dieser Transzendentalphilosophie, sondern er kann zudem demonstrieren,
dass Philosophen eine falsche Vorstellung von dem, was eine Essenz oder ein
Wesen ist, gebildet haben. Auf diese Weise revolutioniert er das ganze Feld des
philosophischen Diskurses. Bei Etienne Balibar heifdt es dazu:

»[Philosophers] have thought, firstly, that the essence is an idea or an abstraction (one
would say today, in a different terminology, a universal concept), under which may be
ranged, in a declining order of generality, specific differences and, finally, individual
differences; and, secondly, that this generic abstraction is somehow »inherent« (inne-
wohnend) in individuals of the same genus, either as a quality they possess, by which
they may be classified, or even as a form or a force which causes them to exist as so
many copies of the same model.«?3

Den realistischen Grundgedanken weist Marx ebenso zuriick wie den nomina-
listischen. Anders gesagt, lehnt er idealistische und empiristische Ansétze ab.
Er misstraut der Idee, dass vor der individuellen Existenz ein Wesen gegeben
ist; aber er geht auch davon aus, dass Individuen nicht die urspriingliche Reali-
tit sind, von welcher universelle Begriffe abgeleitet werden kénnen. Marx ist
der Denker der Beziehung, der Kooperation, des Verhiltnisses; er interessiert
sich fuir die vielfiltigen Beziehungen, die Individuen miteinander eingehen.
Solche Beziehungen bestimmen das Gemeinsame, d.h. dasjenige, was die In-
dividuen miteinander verbindet. Das Gemeinsame ist weder eine Vorausset-
zung noch eine Vorstufe der Beziehung. Es ist vielmehr eine transindividuelle
Realitit, wie Balibar hervorhebt:

»Not what is ideally »inc each individual (as a form or a substance), or what would serve,
from outside, to classify that individual, but what exists between individuals by dint of
their multiple interactions.«**

Um die Kraft des Marx’schen Arguments richtig einzuschitzen gilt es, den
Hiatus zwischen dem Gemeinsamen und dem Universalen gut zu verstehen.
Das Gemeinsame ist kein Pradikat der Individuen, sondern die Méglichkeits-

23 | Etienne Balibar, The Philosophy of Marx, a.a.0., 29.
24 | Ebd., 32.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

59


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Roberto Nigro

bedingung ihrer Individuation; das Universale wohnt den Individuen inne, im
Sinne eines Pridikats, das schon von den individualisierten Individuen ange-
eignet wurde. Wenn das Gemeinsame in re ist, ist das Universale de re.”> Der
Ausgangspunkt der Marx’schen Analyse liegt nicht in universellen Begriffen,
mit welchen die Realitit deduziert werden konnte, sondern in Begriffen, die
Ergebnisse von Praktiken sind.

Marx revolutioniert die Theorie, sofern er die alten Begriffe der klassischen
Philosophie durch neue Begriffe ersetzt. In diesem Zusammenhang wird das
traditionelle Begriffspaar (menschliches) Individuum/Wesen durch die neuen
Begriffe von Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen ersetzt.

Philosophische Anthropologiekritik macht es in diesem Sinne notwendig,
die klassischen Postulate der Philosophie abzulehnen. Die Kritik nimmt dabei
auch die Form der kritischen Selbstreflexion an, sofern selbst bei Marx in man-
chen seiner Arbeiten philosophische Theoreme iiberdauern, die in der syste-
matischen Konsequenz der geschilderten Kritik abgelehnt werden miissen.

Sichtbar wird der weite Weg, den Marx durchlaufen hat, bis er die radika-
le Form seiner Anthropologiekritik erreichte, in seinen ersten Schriften. Die
theoretische Konzeption der 6konomisch-politischen Manuskripte aus dem Jahre
1844 griindet auf einer anthropologischen Idee des Menschen, die der Philo-
sophie Feuerbachs viel verdankt. Im Bereich der Politik und der Okonomie
benutzt Marx mit dem Begriff der Entduflerung eine zentrale Kategorie der
Theologie.

»Worin besteht nun die Entauerung der Arbeit? Erstens, dafl die Arbeit dem Arbeiter
duBerlich ist, d.h. nicht zu seinem Wesen gehdrt, dafd er sich daher in seiner Arbeit nicht
bejaht, sondern verneint, nicht wohl, sondern unglicklich fihlt, keine freie physische
und geistige Energie entwickelt, sondern seine Physis abkasteit und seinen Geist rui-
niert. Der Arbeiter fiihlt sich daher erst auBer der Arbeit bei sich und in der Arbeit aufRer
sich. Zu Hause ist er, wenn er nicht arbeitet, und wenn er arbeitet, ist er nicht zu Haus.
Seine Arbeit ist daher nicht freiwillig, sondern gezwungen, Zwangsarbeit. Sie ist daher
nicht die Befriedigung eines Bedirfnisses, sondern sie ist nur ein Mittel, um Bediirf-
nisse aufder ihr zu befriedigen. Ihre Fremdheit tritt darin rein hervor, dafl, sobald kein
physischer oder sonstiger Zwang existiert, die Arbeit als eine Pest geflohen wird. Die
duBerliche Arbeit, die Arbeit, in welcher der Mensch sich entaufert, ist eine Arbeit der
Selbstaufopferung, der Kasteiung. Endlich erscheint die AuBerlichkeit der Arbeit fiir den
Arbeiter darin, dafd sie nicht sein eigen, sondern eines andern ist, daf} sie ihm nicht
gehdrt, dafd er in ihr nicht sich selbst, sondern einem andern angehért. Wie in der Reli-
gion die Selbsttatigkeit der menschlichen Phantasie, des menschlichen Hirns und des
menschlichen Herzens unabhéngig vom Individuum, d.h. als eine fremde, gottliche oder

25 | Paolo Virno, E cosi via all’infinito. Logica e antropologia, Torino 2010, 206.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

teuflische Tatigkeit, auf es wirkt, so ist die Tatigkeit des Arbeiters nicht seine Selbst-
tatigkeit. Sie gehort einem andren, sie ist der Verlust seiner selbst.«?¢

Im kapitalistischen Prozess verliert der Mensch sein eigenes Selbst. Es handelt
sich um einen historischen Prozess, der aber auch umgekehrt werden kann.
Wenn sich Marx in den Manuskripten auf den Kommunismus als Lésung des
Konflikts zwischen Existenz und Wesen bezieht, so schwebt ihm eine Form
von Kommunismus als Reichtum der Liebe unter Menschen vor. Die Men-
schen kénnen sich miteinander verséhnen, weil sie sich mit ihrem eigenen
Wesen auss6hnen kénnen.?’

Wenn der historische Prozess Entfremdung produziert und die Arbeit in
ihrer kapitalistischen Form eine Entduflerung herstellt, liegt erst in der kom-

munistischen Revolution eine Lsung:

»Der Kommunismus als positive Aufhebung des Privateigentums als menschlicher
Selbstentfremdung und darum als wirkliche Aneignung des menschlichen Wesens
durch und fiir den Menschen; darum als vollstandige, bewuft und innerhalb des ganzen
Reichtums der bisherigen Entwicklung gewordne Rickkehr des Menschen fir sich als
eines gesellschaftlichen, d.h. menschlichen Menschen. Dieser Kommunismus ist als
vollendeter Naturalismus Humanismus, als vollendeter Humanismus Naturalismus, er
ist die wahrhafte Auflosung des Widerstreites zwischen dem Menschen mit der Natur
und mit dem Menschen, die wahre Auflésung des Streits zwischen Existenz und Wesen,
zwischen Vergegenstandlichung und Selbstbestatigung, zwischen Freiheit und Notwen-
digkeit, zwischen Individuum und Gattung. Er ist das aufgeldste Ratsel der Geschichte
und weif sich als diese Lésung.«?®

Kommunismus bedeutet Auflssung der Widerspriiche, die der historische Pro-
zess produziert. Er erlaubt die Uberwindung der Entfremdung. Der Kommu-
nismus verspricht, dass sich der Mensch seine wirkliche Ganzheit eines Tages
aneignen wird. Der entfremdete Mensch ist auch der Akteur seiner eigenen
Befreiung.

In den Manuskripten bezieht sich Marx auf eine Dimension der Geschichte
als Prozess der Entfremdung des Menschen und ihrer Aufhebung. Seine an-
thropologische Konzeption ist eine humanistische Konzeption der Geschichte,

26 | Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte, a.a.0., 514.

27 | Louis Althusser, »Die Philosophischen Manifeste Feuerbachs« und »Uber den jun-
gen Marx. Fragen der Theorie«, in: Ders., Fir Marx, a.a.0., 46-104. Vgl. Pierre Dardot,
Christian Laval, »Feuerbach et la »substance«, in: Dies., Marx, Prénom: Karl, a.a.0.,
176-186.

28 | Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte, a.a.0., 536.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

61


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Roberto Nigro

in der die Essenz des Menschen als Arbeit gedacht wird. Der Mensch ist das
Subjekt der Geschichte und seine Essenz besteht in der Arbeit.

Entfremdung, Subjekt, Mensch sind aber problematische Begriffe und epis-
temologische Hindernisse auf dem Weg zu einem Materialismus der Praxis.
Um die Begriffe von sozialen Formationen, Produktivkriften, Produktions-
verhiltnissen, Ideologie zu entwickeln, muss Marx auf jede Konzeption der
menschlichen Natur und der universellen Essenz des Menschen verzichten.
Der Verzicht beginnt mit den Thesen iiber Feuerbach und mit der Deutschen
Ideologie. Sie sind die ersten Momente, in denen Marx mit jeder Form von An-
thropologie und Humanismus bricht. In der sechsten These tiber Feuerbach
steht zu lesen:

»Feuerbach l6st das religiose Wesen in das menschliche Wesen auf. Aber das menschli-
che Wesen ist kein dem einzelnen Individuum inwohnendes Abstraktum. In seiner Wirk-
lichkeit ist es das ensemble der gesellschaftlichen Verhaltnisse.«?®

Diese These fithrt den Begriff der historischen Praxis ein. Das menschliche
Wesen wird auf der Basis der gesellschaftlichen Verhiltnisse gedacht. In die-
sem Zusammenhang bringt die These eine Wende mit sich, weil sie gleich-
zeitig den Realismus und den Nominalismus ablehnt. Realistisch wire der
Gedanke, dass das Wesen vor der Existenz der Individuen kommt. Der Nomi-
nalismus wiirde betonen, dass die Individuen die Ur-Realitit sind, woraus die
universellen Begriffe abstrahiert werden kénnen. Marx lehnt beide Varianten
ab, um die vielfiltigen Beziehungen zu denken, welche die Individuen mitein-
ander eingehen. Solche vielfiltigen und gegenstindlichen Beziehungen konsti-
tuieren gleichsam die >Essenz« der Individuen. Diese >Essenz« wire das, was
durch die gesellschaftlichen Verhiltnisse existiert. Dieses Ergebnis zeichnete
sich bereits mit der fiinften Feuerbach-These ab: »Feuerbach, mit dem abs-
trakten Denken nicht zufrieden, will die Anschauung; aber er fafit die Sinnlich-
keit nicht als praktische menschlich-sinnliche Titigkeit.«*® Feuerbach ersetzt
den wirklichen historischen Menschen mit dem (abstrakten) Menschen. Er
erreicht nicht den wirklichen, existierenden, titigen Menschen, sondern nur
ein Abstraktum, wie Marx und Engels in der Deutschen Ideologie erkliren.*!

Aber das ist nicht alles. An die Stelle Gottes tritt einfach der Mensch. Feu-
erbach tauscht sie lediglich aus und ersetzt jenen mit diesem. Wie Gilles De-
leuze unterstreicht:

29 | Marx, »Thesen iiber Feuerbache, in MEW 3, a.a.0., 6.

30 | Ebd.

31 | Pierre Dardot, Christian Laval, Marx, Prénom: Karl, a.a.0., 165-166. Vgl. auch
Pierre Macherey, Marx 1845: Les théses sur Feuerbach, Paris 2008.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

»Feuerbach erklirt, dass der Mensch sich gewandelt habe, Gott geworden
sei; dass Gott sich gewandelt habe, das Wesen Gottes zum Wesen des Men-
schen geworden sei.«* Nach Feuerbach verdringt der Mensch Gott von seinem
Thron — und nimmt so gewissermaflen seinen Platz ein. Ohne Miithe machte
bereits Max Stirner deutlich, wie Deleuze betont, »dass die Idee, das Bewusst-
sein oder die Gattung nicht minder Entfremdungsphinomene sind wie die
traditionelle Theologie. Die relativen Wiederaneignungen bilden absolute Ent-
fremdungen. Mit der Theologie rivalisierend, schligt die Anthropologie das
Ich dem Menschen als dessen Eigentum zu. Aber die Dialektik wird solange
nicht haltmachen, bis nicht auch am Ende das Ich selbst Eigentiimer ist [...].«**

Wenn sich Marx von Feuerbachs Humanismus distanziert, so kann er sich
dabei auf Max Stirners Der Einzige und sein Eigentum berufen. Dieses Buch
lisst den Begriff vom Menschen explodieren. Es zeigt, dass der humanistische
Atheismus von Feuerbach nur eine religiose Ideologie ist. Stirners Kritik iibt
auf Marx einen gewissen Einfluss aus. Sie zwingt ihn dazu, tiber drei Probleme
genauer nachzudenken: Individuum, Gesellschaft (das Problem einer Theorie
der Gesellschaft) und Ideologie. Der Einzige und sein Eigentum zeigt nicht nur,
dass universelle Begriffe Abstraktionen sind. Das Buch macht auch deutlich,
dass solche Abstraktionen Fiktionen sind und als solche ebenso perverse Herr-
schaftsformen. Stirners Kritik zeigt, dass der Tod Gottes mit dem Ende der
Metaphysik verkniipft ist. Ausgehend von dieser Kritik kann Marx eine Theorie
entwickeln, die zeigt, worin die Macht der Abstraktionen genau liegt und wie
Ideen Herrschaftsformen annehmen. Es handelt sich dabei um die Theorie der
Ideologieproduktion, die einen weiteren Schritt auf dem Weg zu einer konse-
quenten philosophischen Anthropologiekritik ist.

Der von Marx befestigte Weg zur Anthropologiekritik beeinflusst so ent-
scheidend die ganze zeitgenossische Kultur, dass man sagen kann, dass es eine
Philosophie vor und nach Marx gibt. Im zeitgenéssischen Denken bahnt Marx
einen Weg von entscheidender Bedeutung fiir die Entstehung sog. poststruk-
turalistischer Theorien. Mit ihm 4ndert sich die Frage nach der Subjektivitit
von einer Frage nach der transzendentalen Stellung zu einer Position als Effekt
oder Resultat sozialer Prozesse. In diesem Zusammenhang ist seine Theorie
die Bedingung der Mdéglichkeit poststrukturalistischer Analysen.

32 | Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie [1962], libers. v. Bernd Schwibs,
Hamburg 2008, 172; Roberto Nigro, »Un épisode du débat contemporain autour de
I'anthropologie philosophiques, in: Kant eprints Journal Série 2, vol. 6, International
Journal of the Brazilian Kant Society, State University of Campinas 2011, 14-31.

33 | Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie, a.a.0., 175.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

63


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

1. DAS ANTHROPOLOGIEKRITISCHE POTENTIAL
DER FIGUR DES UBERMENSCHEN

Mit seiner Figur des Ubermenschen entwickelt Nietzsche' eine starke Anthro-
pologiekritik und fiithrt zugleich das Scheitern dieser Kritik vor. Das anthropo-
logiekritische Potential der Figur ist offensichtlich: Es wird oder soll »iiber< den
>Menschen«< hinausgegangen werden. Weniger aufgefallen ist Zarathustras
Scheitern mit dieser >Lehre<bei den Menschen. In Also sprach Zarathustra lisst
Nietzsche zu Beginn seinen Protagonisten den Ubermenschen auf dem Markt
verkiinden — um ihm dann bis zum Ende den Erfolg der Lehre zu versagen.?
Zunichst lachen die Herumstehenden und Schaulustigen tiber die Neuigkeit

1 | Zitiert wird nach: Friedrich Nietzsche, Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe
in 15 Banden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New York
1980 [= KSA].

GD = Gétzen-Dammerung, Bd. 6;

FW = Die fréhliche Wissenschaft, Bd. 3;

GM = Zur Genealogie der Moral, Bd. 5;

JGB = Jenseits von Gut und Bése, Bd. 5;

M = Morgenrdthe, Bd. 3;

MA = Menschliches, Allzumenschliches, Bd. 2;

UB = Unzeitgemé&Re Betrachtungen I-1V, Bd. 1;

WL = Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinn, Bd. 1;

Za = Also sprach Zarathustra, Bd. 4.
2 | An die »Vorrede Zarathustras« halten sich bei ihrem Versuch, aus Nietzsches
Werk eine Anthropologie zu destillieren, Markus Meckel, »Der Weg Zarathustras als
der Weg des Menschen. Zur Anthropologie Nietzsches im Kontext der Rede von Gottim
Zarathustra«, in: Nietzsche-Studien 9 (1980), 174-208, und Michael Allen Gillespie,
»Nietzsche and the Anthropology of Nihilism«, in: Nietzsche-Studien 28 (1999), 141-
155. Meckel beziehtim Weiteren den ganzen Zarathustra ein, Gillespie die Rede »Von den
drei Verwandlungen«, mit der Teil | beginnt. Nach Meckels griindlichen Interpretationen

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

und wollen lieber die >letzten Menschenc bleiben, als die Zarathustra sie dar-
aufhin beschimpft. Aber auch im Folgenden wird Zarathustra nicht oder nicht
in seinem Sinn verstanden, von seinen >Jiingern< nicht und von den >héheren
Menschenc nicht, die er anzieht. Selbst seine mirchenhaften Tiere, der Adler
und die Schlange, die ihn wie gute Freunde zu verstehen glauben und ihn,
als er vom Gedanken der ewigen Wiederkunft »genests, zum »Lehrer« dieser
Lehre bestimmen (»du bist der Lehrer der ewigen Wiederkunfi«), einer Lehre, die
sie selbst vorab ausformuliert haben, bescheidet er traurig damit, sie »schau-
te[n] dem allem zu« wie Theoretiker und machten aus seinem abgriindlichen,
abschreckenden Gedanken »ein Leier-Lied«, eine scheinbar von jedermann
repetierbare Theorie.?

Niemand, so stellt Nietzsche es in Also sprach Zarathustra dar, versteht Za-
rathustra so, wie er verstanden werden will. Thn mit seinen Lehren scheitern
zu lassen, hat sichtlich Methode, die Methode, in einer episch-dramatischen
Lehrdichtung einen historisch-mythischen und europafernen Propheten ein-
zufithren und ihm Lehren in den Mund zu legen, die Nietzsche selbst nicht
oder nicht in dieser Weise lehrt.* Denn er ging davon aus, dass die Menschen
zu ihrer Orientierung Lehren brauchen, und so bot er ihnen, durch seine Figur
Zarathustra, Lehren an, doch Lehren, die sich, wenn sie durchdacht werden,
als Anti-Lehren erweisen.’

Nietzsche wollte, wie er eindringlich betonte,® mit seinem Zarathustra
nicht verwechselt werden. Er ging davon aus, wie er anschliefend, in Jenseits
von Gut und Bdse, erlduterte, dass Verstehen immer nur in einem »Spielraumc,
auf einem »Tummelplatz des Missverstindnisses« moglich ist (JGB 27), dass
also kein allen Menschen gemeinsames >Wesen< und noch weniger eine ihnen

kreist die »Anthropologie Nietzsches« um den im Schaffen, im Lieben und im Kampf mit
dem Geist der Schwere liber sich hinausgehenden Menschen.

3 | Zalll, Von der Genesung 2.

4 | Im auf Za folgenden verdffentlichten oder zur Verdffentlichung bestimmten Werk
verwendet Nietzsche das Wort »Ubermensch« auffalligerweise gar nicht oder nur sehr
zuriickhaltend (»eine Art Ubermensche, GD, Streifziige 37, AC 4), mit Ausnahme seines
Riickblicks auf Za in EH). Wohl bedenkt er die Formel in seinen nachgelassenen Notaten
weiter, die er jedoch nicht verdffentlichte, sei es, weil er die dort niedergeschriebenen
Gedanken oder das Publikum dafiir nicht fiir reif hielt.

5 | Vgl. Werner Stegmaier, Nietzsche zur Einfiihrung, Hamburg 2011, 105-107 u.
160-170.

6 | An seine Schwester schrieb er: »Glaube ja nicht, daf mein Sohn Zarathustra
meine Meinungen ausspricht. Er ist eine meiner Vorbereitungen und Zwischen-Akte. -
Verzeihung!« (Brief an Elisabeth Nietzsche vom 7. Mai 1885, in: Friedrich Nietzsche.
Séamtliche Briefe, Kritische Studienausgabe in 8 Bdn., hg. v. Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1986, Bd. 7, 48).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

allen gemeinsame >Vernunft« ein einheitliches Verstindnis einer einheitlichen
Welt erméglicht, worauf das europdische Philosophieren zweieinhalbtausend
Jahre lang weithin bestanden hatte. Stattdessen unterschied er »das Exoteri-
sche« im Verstehen, das an AuRerlichem, an Oberflichen Haftende, und »das
Esoterische«, das tiefer, ins Innere Dringende. Wer zum Verstindnis der Welt
und seiner selbst auf die Oberfliche der Annahme gleicher Menschen mit glei-
cher Vernunft angewiesen war, sollte dabei auch bleiben kénnen. Nur die geis-
tig Kriftigeren sollten mit feineren Ohren heraushéren, was er jenseits solcher
Lehren zu sagen hatte: »Unsre héchsten Einsichten miissen — und sollen! — wie
Thorheiten, unter Umstinden wie Verbrechen klingen, wenn sie unerlaubter
Weise Denen zu Ohren kommen, welche nicht dafiir geartet und vorbestimmt
sind.« (JGB 30)

So entwickelte Nietzsche den anthropologiekritischen Gedanken des Uber-
menschen nicht in jedermann gleich verstindlichen Begriffen und in einer sol-
che Begriffe zusammenfithrenden allgemeingiiltigen Theorie, in Also sprach
Zarathustra nicht und auch spéter nicht, sondern in Metaphern, die vielen
vieles besagen, ohne dass sie etwas Definitives sagten. Nietzsches Metaphern
lassen bewusst Spielrdiume zu ihrer Weiterentwicklung, d.h. wortlich zu >Ver-
schiebungen« (metaphord) ihrer Bedeutungen. Es sind vor allem Metaphern
des FlieRens und Stromens, der See und des Meeres,” beginnend mit: »Alle
Wesen bisher schufen Etwas tiber sich hinaus: und ihr wollt die Ebbe dieser
grossen Fluth sein und lieber noch zum Thiere zurtickgehn, als den Menschen
tiberwinden?«® Der Ubermensch erscheint dann als Meer, das den schmutzi-
gen Strom des Menschen aufnehmen und in seinen Tiefenstrémungen rei-
nigen kann: »Wahrlich, ein schmutziger Strom ist der Mensch. Man muss
schon ein Meer sein, um einen schmutzigen Strom aufnehmen zu kénnen,
ohne unrein zu werden.«’ >Der Mensch< hat sich, so Nietzsches (und Feuer-
bachs und anderer) bekannte Botschaft, in Jahrtausenden durch eine Religion
verachten gelernt, die ihn erniedrigte, indem sie Gott erhohte. Nachdem »der
Mensch« beides als »grofe Illusion« durchschaut hat,!° kann er sich nur noch
verachten, fiihlt sich nicht mit sich im Reinen, schmutzig. Und aus diesem
Schmutz soll ihn das Bild vom Ubermenschen herausfiihren. Es festigt sich in
Also sprach Zarathustra nicht zu einem Begriff. Nietzsche hilt in einem spéten
Notat noch einmal fest, dass es sich bei seiner Figur des Ubermenschen um

7 | Vgl. Werner Stegmaier, »Der See des Menschen, das Meer des Ubermenschen und
der Brunnen des Geistes. Fluss und Fassung einer Metapher Friedrich Nietzschesy, in:
Nietzsche-Studien 39 (2010), 145-179.

8 | Za, Vorrede 3, KSA 4, 14,

9 | Za, Vorrede 3, KSA 4, 15.

10 | Nachlass 1869/70, 3[95], KSA 7, 86.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

67


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

ein »Gleichnifl« handle." Zuletzt spricht er von »starken Gegen-Begriffe[n]«,
deren »Leuchtkraft« er notig habe, »um in jenen Abgrund von Leichtfertigkeit
und Liige hinabzuleuchten, der bisher Moral hief.«!?

Der »Ubermenschc« ist danach nicht wieder ein Gattungsbegriff, unter den
Arten und Einzelne fallen kénnten, sondern, wenn tiberhaupt Begriff, ein Be-
griff fir die Auflosung der scheinbaren Gattung Mensch und die Befreiung
der Individuen von ihr in ihrer Orientierung. Noch vor der Einfithrung der
Formel hatte sich Nietzsche notiert:

»Sobald wir den Zweck des Menschen bestimmen wollen, stellen wir einen Begriff vom
Menschen voran. Aber es giebt nur Individuen, aus den bisher bekannten kann der Be-
griff nur so gewonnen sein, daf man das Individuelle abstreift, - also den Zweck des
Menschen aufstellen hiefe die Individuen in ihrem Individuellwerden verhindern und sie
heifen, allgemein zu werden. Sollte nicht umgekehrt jedes Individuum der Versuch sein,
eine héhere Gattung als den Menschen zu erreichen, vermége seiner individuellsten
Dinge? Meine Moral wére die, dem Menschen seinen Aligemeincharakterimmer mehr zu
nehmen und ihn zu spezialisiren, bis zu einem Grade unverstandlicher fiir die Anderen
zu machen (und damit zum Gegenstand der Erlebnisse, des Staunens, der Belehrung
fiir sie)«.!?

Wenn sich die Menschen einmal nicht mehr unter einem festen Begriff wie
dem des animal rationale verstehen, sondern sich Spielrdume offenhalten, sich
anders zu verstehen, werden sie auch alles tibrige >freier< verstehen und sich
dadurch neue Orientierungs- und Lebensmoglichkeiten schaffen kénnen.
Man weif dann nicht und braucht nicht zu wissen, was >der Mensch< und
>der Ubermenschs, der iiber ihn hinausgeht, in Wahrheit ist, sieht aber Spiel-
rdume, in denen sein Sinn sich bewegen kann. >Der letzte Mensch« will eben
diese Spielrdume nicht sehen, sondern einen letzten, definitiven Begriff vom
Menschen haben, um sich daran halten zu kénnen, und dieser Begrift soll ihm
natiirlich so weit wie moglich entgegenkommen:

»Jeder wiinscht, daf keine andere Lehre und Schétzung der Dinge zur Geltung komme
aufler eine solche, bei der er selbst gut wegkommt. Grundtendenz folglich der Schwa-
chen und MittelméaRigen aller Zeiten, die Starkeren schwécher zu machen, herunterzu-
ziehen: Hauptmittel das moralische Urtheil.«*

11 | Nachlass 1887, 10[17], KSA 12, 462.

12 | Nachlass 1888, 23[3](3), KSA 13, 603. So ist auch ihre starke rhetorische Uber-
héhung zu verstehen, hinter der man ihren sachlich plausiblen Sinn nicht aus den Augen
verlieren darf.

13 | Nachlass 1880, 6[158], KSA 9, 237.

14 | Nachlass 1885/86, 2[168], KSA 12, 152.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

>Ubermenschc ist also die Metapher des von einem definitiven Begriff befrei-
ten Menschen. Mit ihr verweigerte Nietzsche eine Anthropologie der Selbstver-
sicherung durch gemeinsame Festlegung aller auf einen Begriff.’’ Als Gegen-
Begrift zum Begriff einer gemeinsamen Art oder Gattung Mensch ist >der
Ubermensch< immer ein Einzelner. Es sind immer Einzelne, so Nietzsche, die
die »Erhgéhung der Species >Mensch« (JGB 44) bzw. »des Typus »Mensch««
(JGB 257) vorantreiben, Einzelne, die wohl in vielfiltigster Weise zusammen-
wirken konnen, dazu aber nicht zusammenarbeiten miissen. Mit der Formel
>Ubermensch< verband Nietzsche darum auch keinen Sozialdarwinismus,
kein Programm zur Durchsetzung der >Stirkerens, sei es eines Standes, einer
Klasse oder einer Rasse; ihm war klar, dass sich jeweils erst zeigen muss, was
wann und wo in der Evolution >Stirke< ausmacht. Ein >Ubermensch« ist dann
lediglich ein Mensch, der iiber jetzige Moglichkeiten der tibrigen Menschen
hinausgeht, ihnen etwa als Entdecker, Kiinstler, Ingenieur, Wissenschaftler,
Politiker, Umwerter von Werten oder Religionsstifter tiberlegen ist und da-
durch die bisherige Menschheit tiber sich hinausfiithrt. Er kann in anderen
Hinsichten jedoch unterlegen sein und darum unter Menschen auch leicht
untergehen, wie es Nietzsche an Zarathustra zeigt, als er ihn unter die >letzten
Menschen« gehen lisst.

2. ANTHROPOLOGIEKRITIK (FAST) OHNE ANTHROPOLOGIE

Bei Nietzsche ist iiberall vom >Menschens, >Menschlichen< und »Allzumensch-
lichens, oft von >anthropomorph«< und >Anthropomorphismenc< die Rede, je-

15 | Nachlass 1880, 6[158],KSA9, 237.-Vgl. Gerard Visser, »Nietzsches Ubermensch.
Die NotwendigkeiteinerNeubesinnung aufdie Frage nach dem Menschen«, in: Nietzsche-
Studien 28 (1999), 100-124, hier 107: »Das Ende des Menschen ist fiir Nietzsche
demnach das Ende des Begriffs »Mensch«. Visser fragt von der Formel »Ubermensche
aus zuriick nach dem Sinn von »Mensch« in ihr, mit dem (aus unserer Sicht richtigen)
Ergebnis, »[d]ass es Nietzsche im Grunde nicht um den Menschen gehe« (103). Er
verweist dazu auf Nachlass 1883/84, 24[16], KSA 10, 655f.: »Zuletzt handelt es sich
gar nicht um den Menschen: er soll iberwunden werden.« Vissers These, die Losldsung
von der»den Menschen«auf einen definitiven Begriff festlegenden Anthropologie fiihre
zum alleinigen Mafistab des Organischen und mit ihm in den Rassismus (105), kdnnen
wir dagegen nicht folgen, auch nicht seinen weiteren Ausfiihrungen vom »Geheimnis des
Mensch-Seins« (117). - Zur weiterhin intensiv gefiihrten Diskussion iiber den Sinn von
Nietzsches Figur des »Ubermenschen«im Gegensatz zum »letzten Menschen«vgl. zuletzt
Michael Skowron, »Posthuman oder Ubermensch. War Nietzsche ein Transhumanist?«,
in: Nietzsche-Studien 42 (2013), 256-282, bes. 270-273.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

69


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

doch kaum von >anthropologisch« und >Anthropologen<® und gar nicht von
>Anthropologie«. So etwas wie eine Anthropologie hat er, offenbar bewusst,
nicht geschrieben;” bei aller Schitzung Feuerbachs machte er dessen Trans-
formation der Theologie in Anthropologie nicht mit.

Uber die Kritik von spezifischen anthropologischen Entwiirfen hinaus geht
es Nietzsche um die Kritik der Moglichkeit einer Anthropologie {iberhaupt, sei
diese nun rein deskriptiv oder normativ gemeint. Die Evolution lasse schlicht
keine letzte, weder biologische noch philosophische, vor allem keine normative
Definition »des Menschen« zu, mache sie illusorisch.'®

16 | Es gibt nur eine sehr friihe und eine sehr spate Stelle, in denen Nietzsche von
»Anthropologen« redet, und dies nicht im Feuerbachschen oder heutigen Sinn. Vgl.
Nachlass 1872/73,19[91], KSA 7,449 (»Alle NaturwissenschaftistnureinVersuch, den
Menschen, das Anthropologische zu verstehen: noch richtiger, auf den ungeheuersten
Umwegen immer zum Menschen zuriickzukommen. Das Aufschwellen des Menschen
zum Makrokosmos, um am Ende zu sagen »du bist am Ende, was du bist.«) und GD, Das
Problem des Sokrates 3 (»Die Anthropologen unter den Criminalisten sagen uns, dass
der typische Verbrecher hasslich ist: monstrum in fronte, monstrum in animo«).

17 | Eine »Anthropologie Friedrich Nietzsches« umriss dennoch, in der Bliitezeit der
Philosophischen Anthropologie und zugleich der Zeit des Nationalsozialismus, jedoch
ohne sich auf beide zu beziehen, sondern allein auf Nietzsches Texte konzentriert, Heinz
Heimsoeth, »Zur Anthropologie Friedrich Nietzschess, in: Blatter fiir die deutsche Philo-
sophie 17 (1943), 205-239. - Achim Geisenhansliicke, »Der Mensch als Eintagswesen.
Nietzsches kritische Anthropologie in der Zweiten Unzeitgemafen Betrachtung, in: Nietz-
sche-Studien 28 (1999), 125-140, zeigte dagegen anhand der Fabeln zu Beginn von WL
und UB |, dass Nietzsche von vornherein jede auf einen bestimmten Begriff vom Menschen
dringende Anthropologie unterlduft. - Richard Schacht, »Nietzsche and Philosophical An-
thropology«, in: Keith Ansell Pearson (Hg.), A Companion to Nietzsche, Malden, Mass.,
USA/Oxford, UK, 2006, 115-132, hat Nietzsche dennoch wieder fiir die Anthropologie zu
gewinnen versucht, indem er dessen Werke chronologisch auf darin anthropologisch re-
levante Aussagen durchgeht. Er folgt dabei der These, Nietzsches Anthropologie sei strikt
»naturalistisch¢, und setzt dabei die *Natur« als gegeben voraus; sie miisse nur vorurteils-
los und methodisch erschlossen werden.

18 | Marc Rélli hat, weitgehend unabhangig von der Nietzsche-Forschung, gezeigt,
wie Nietzsche implizit die philosophische Anthropologie in ihrerersten Diskursphase«
von Kant bis Darwin in ihren Hauptauspradgungen (1) naturphilosophisch-romantisch
(Schelling u.a.), (2) positivistisch-psychologisch (Fries u.a.) und (3) geistphilosophisch
(Hegel bis Feuerbach) kritisiert, ohne dass er selbst explizit von »Anthropologiekritike
spricht (vgl. Marc Rolli, Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, Kap. Nietz-
sche als Kritiker der philosophischen Anthropologie und Menschenlehre des 19. Jahr-
hunderts, 437-455 (Text) u. 705-714 (FuBnoten), und zuvor: »Nietzsches Abkehr von
der Tradition des anthropologischen Denkense, in: Ralf Krause (Hg.), Nietzsche. Per-

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

Dennoch kommt auch Nietzsche in seiner Anthropologiekritik nicht ganz
ohne Anthropologie aus. Bestimmte Bilder, Lehren, Theorien >des Menschenc«
iiberwinden zu wollen, setzt ein wenn auch minimales Vorverstindnis dessen
voraus, was »der Mensch« iberhaupt sein kénnte. Dennoch muss damit nicht
das Ziel einer neuen Anthropologie im Sinn einer systematischen Theorie des
Menschen verbunden sein. Vieles, was bei Nietzsche als anthropologische We-
sensaussage erscheint, ist als heuristischer Gegen-Entwurf gegen die damals
herrschende humanistische oder philanthropische Anthropologie zu verste-
hen, ist Alternative, um diese in Frage zu stellen. Sein Ziel ist die strategische
Verunsicherung konsolidierter Menschenlehren durch den Entwurf alterna-
tiver Standpunkte. Die Verunsicherung soll das Selbstverstindnis >des Men-
schen« in Bewegung bringen, es tiber seine bisherigen Schranken hinaustrei-
ben, ohne dass neue Schranken aufgestellt, neue Grenzen gezogen werden. So
stellt Nietzsche der traditionellen Bestimmung >des Menschenc als verniinfti-
ges Tier die des trieb- und instinkthaften Tiers entgegen, das seinerseits in der
Sicherheit dieser Triebe und Instinkte durch das, was es >Vernunft« nenne, ver-
unsichert sei.”” Denn ergriinden kénne diese Vernunft die Triebe und Instink-
te nicht. Was mit dem Wort >Mensch« belegt werde, sei ebenso abgriindig wie
unergriindlich in seinen komplexen Zusammenhingen, weit mehr noch als
der schon uberkomplexe Leib, der zunichst immerhin als Leitfaden der Er-
schliefung dieser Komplexitit dienen kénne.”® So bleibe die Unsicherheit,
Unbestimmtheit, Ungewissheit. Und das, so Nietzsche, sei gut so. Er verband
seine Anti-Anthropologie mit einer neuen Stellung zur Gewissheit tiberhaupt:

spektiven der Macht, Berlin 2009, 141-172). Rélli sieht mit Foucault die Gefahr der seit
Kant philosophischen Idealismus und physiologische und psychologische Forschung
verbindenden Anthropologie vor allem darin, dass sie unkritisch in normative und po-
litisch bzw. staatlich organisierte Eugenik abgleiten konnte und weiter abgleiten konn-
te, beginnend mit weiterhin aktuellen Normalitdtsforderungen an »den Menschen¢, mit
Nietzsche gesprochen Feststellungenc<des nicht festgestellten TierscMensch (s.u., Ab-
schnitt 3). Der vorliegende Beitrag konzentriert sich auf die philosophische Dimension
dieser Nicht-Feststellung.

19 | Vgl. Jodo Constéancio/Maria Jodo Mayer Branco (Hg.), Nietzsche on Instinct and
Language (Nietzsche Today), Berlin/Boston 2011.

20 | Vgl. Heinrich Schipperges, Am Leitfaden des Leibes. Zur Anthropologie und Thera-
peutik Friedrich Nietzsches, Stuttgart 1975; Johann Figl, Interpretation als philosophi-
sches Prinzip. Friedrich Nietzsches universale Theorie der Auslegung im sp&ten Nach-
lafl (Monographien und Texte zur Nietzsche-Forschung, Bd. 7), Berlin/New York 1982,
124-139, und Vanessa Lemm, Nietzsche’s Animal Philosophy. Culture, Politics, and the
Animality of the Human Being, New York 2009, deutsch: Nietzsches Philosophie des
Tieres. Kultur, Politik und die Animalitadt des Menschen, aus dem Englischen von Nora
Sieverding, Ziirich 2012.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

71


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

»Wir stehen anders zur »GewifSheit.. Weil am l&ngsten die Furcht dem Menschen an-
geziichtet worden ist, und alles ertrégliche Dasein mit dem »Sicherheits-Gefiihl« be-
gann, so wirkt das jetzt noch fort bei den Denkern. Aber sobald die dufiere »Gefahrlich-
keit« der Existenz zuriickgeht, entsteht eine Lust an der Unsicherheit, Unbegrenztheit
der Horizont-Linien. Das Gliick der grofen Entdecker im Streben nach GewifSheit
konnte sich jetzt in das Gliick verwandeln, iberall die UngewiRheit und das Wagnif}
nachzuweisen.«*!

3. EXPERIMENT MIT DER NICHT-FESTSTELLUNG
DES TIERS MENSCH

Nietzsches minimale anthropologische Grundannahmen sind: Der Mensch ist
»das noch nicht festgestellte Thier« (JGB 62) und »er ist das kranke Thier« (GM
I1I 13). Beides sind rein >tierische« Bestimmungen, die traditionelle Auszeich-
nung des Menschen durch die >Vernunft« taucht nicht mehr auf. Beides sind
auch keine Bestimmungen des Seins des Menschen, sondern seines Werdens:
Der Mensch ist »noch nicht festgestellt«, wird es vielleicht einmal sein, viel-
leicht nicht, und er ist krank, und wird vielleicht gesund werden oder nicht. Als
weiter werdender ohne vorgegebenes Ziel aber ist er nicht definierbar: »definir-
bar ist nur Das, was keine Geschichte hat« (GM II 13).

Beide Bestimmungen klingen rein biologisch, sind es aber nicht. Sie stellen
lediglich alle moglichen Bestimmungen des Menschen unter eine biologische
Primisse. >Nicht festgestellt< ist das Tier Mensch gerade, weil es seine Natur
selbst feststellen kann — durch Bewusstsein und die Kultur, die es sich dadurch
schafft, und >krank« ist es, weil es dadurch als Tier in seiner Instinktsicherheit
gefihrdet ist. Aber es kann nun nicht mehr anders sein, das Experiment mit
diesem Tier, das auch das Experiment dieses Tiers ist, hat begonnen, ist nicht
mehr riickgingig zu machen, und sein Ausgang ist nicht vorherzusagen. Sein
Wesen ist nicht mehr eindeutig, er ist nun Natur- und Kulturwesen zugleich,
Natur und Kultur ringen in ihm in einer offenen Auseinandersetzung, und
eben das macht eine Anthropologie, eine allgemeingiiltige Lehre vom Men-
schen, problematisch, wenn nicht unméglich. Anthropologie ist dann immer
zugleich Anthropologiekritik.

Dass der Mensch (als Kulturwesen) sein Wesen feststellen will, aber (als
Naturwesen) damit scheitern muss, siedelt Nietzsches Anthropologie und
Anthropologiekritik zwischen den Polen einer positivistischen Reduktion des
Menschen auf ein empirisch beobachtbares Naturphinomen einerseits und
seiner idealistischen Verklirung andererseits an. Beide Positionen sind fiir
Nietzsche unhaltbar. Stattdessen setzt er mit einer »historischen Philosophie«

21 | Nachlass 1884, 26[280], KSA 11, 223f. Vgl. FW 355.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

ein, der »allerjiingste[n] aller philosophischen Methoden «, »welche gar nicht
mehr getrennt von der Naturwissenschaft zu denken ist« (MA I1). Sie schlieft
jede tberzeitliche Hypostasierung bestimmter menschlicher Eigenschaften
und ihre Subsumtion unter den zeitlosen Begriff einer menschlicher Natur
aus und beachtet zugleich, dass auch die Naturwissenschaften ein historisches
Kulturprodukt sind. Nietzsche stellt dieses »historische Philosophiren« zu Be-
ginn von Menschliches, Allzumenschliches ausdriicklich der »metaphysische[n]
Philosophie« gegeniiber (MA I 1 und 2), dem »Erbfehler der Philosophenc,
ihrem »Mangel an historischem Sinn«, der sie verleite, >den Menschenc »als
eine aeterna veritas, als ein Gleichbleibendes in allem Strudel, als ein sicheres
Maas der Dinge« zu sehen, wihrend doch »alles Wesentliche der menschli-
chen Entwickelung in Urzeiten vor sich gegangen [ist], lange vor jenen 4000
Jahren, die wir ungefihr kennen; in diesen mag sich der Mensch nicht mehr
viel verandert haben.« (MA I 2) Nicht historisch und nicht evolutionistisch den-
kende Philosophen, Metaphysiker also, halten die kurze Zeit des Kulturmen-
schen schon fiir eine Ewigkeit.

Nun kann man gerade die Einsicht in die evolutionir bedingte Zeitlichkeit
des Menschen, von der nicht erst Nietzsche, sondern schon Herder ausging,?
als Anfang einer neuen Anthropologie betrachten, und die Philosophische An-
thropologie des 20. Jahrhunderts, insbesondere Arnold Gehlen, hat sich auf
beide und ihre These vom >Mingelwesen< Mensch berufen.” Aber Nietzsche
interessierte sich, anders als Gehlen, nicht so sehr fiir eine Definition des We-
sens des Menschen als fiir die kulturkritischen Implikationen der Unméglich-
keit einer Ontologie des Menschlichen. Das »noch nicht festgestellte Thier«
kiindigt fiir ihn nicht den Anfang, sondern das Ende der Anthropologie an.
Im Horizont des Todes Gottes, mit dem fiir ihn nicht nur der Glaube an tran-
szendente Wahrheiten, sondern auch an transzendentale Konstruktionen un-
glaubwiirdig geworden und dem Nihilismus gewichen ist, der Einsicht, dass es
mit den bisherigen obersten Werten nichts auf sich hat, wankt auch die Selbst-
gewissheit des Menschen: Die konstitutive Unsicherheit des Menschseins wird

22 | Vgl. Andrea Christian Bertino, »Vernatiirlichung«. Urspriinge von Friedrich Nietz-
sches Entidealisierung des Menschen, seiner Sprache und seiner Geschichte bei Jo-
hann Gottfried Herder (Monographien und Texte zur Nietzsche-Forschung, Bd. 58), Ber-
lin/Boston 2011, 203-218.

23 | Matthias Schlofberger, »Uber Nietzsche und die Philosophische Anthropologie«,
in: Nietzscheforschung 4 (1998), 147-167, zeigt aus historischer Distanz, wo Scheler,
Plessner und Gehlen Nietzsche nahestehen und wo sie eigene Strategien einschlagen:
Wahrend die Philosophische Anthropologie, auch die Gehlens, erneut nach dem Wesen
»des Menschen« frage, das ihn iber »das Tier« hinaushebe, verzichte Nietzsche so
weit wie moéglich auf solche Wesensbestimmungen und infolgedessen auch auf eine
Anthropologie.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

73


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

zur Grenze des Begreifens, die wir ihrerseits begrifflich nicht festziehen kon-
nen. Angesichts seiner Naturbedingtheit ist nicht mehr klar, was Begreifen
seinerseits ist und wie weit es reicht.

Damit kommt der Ansatz beim »kranken Thier« ins Spiel:

»Denn der Mensch ist krénker, unsicherer, wechselnder, unfestgestellter als irgend ein
Thier sonst, daran ist kein Zweifel, - er ist das kranke Thier: woher kommt das? Sicher-
lich hat er auch mehr gewagt, geneuert, getrotzt, das Schicksal herausgefordert als
alle Ubrigen Thiere zusammen genommen: er, der grosse Experimentator mit sich, der
Unbefriedigte, Ungesattigte, der um die letzte Herrschaft mit Thier, Natur und Goéttern
ringt, - er, der immer noch Unbezwungne, der ewig-Zukiinftige, der vor seiner eignen
drangenden Kraft keine Ruhe mehrfindet, so dass ihm seine Zukunft unerbittlich wie ein
Sporn im Fleische jeder Gegenwart wiihlt: - wie sollte ein solches muthiges und reiches
Thier nicht auch das am meisten gefahrdete, das am L&ngsten und Tiefsten kranke unter
allen kranken Thieren sein? ...« (GM Il 13)

Gefihrdet ist dieses Tier gerade durch seine wechselnden und immer einseiti-
gen Versuche zu seiner Selbstbestimmung. Sie tragen einerseits dazu bei, es in
schwerste, durch Moralen und Religionen befeuerte Auseinandersetzungen zu
treiben, Kriege, gewaltsame Revolutionen, Vélkermorde. Sie er6ffnen anderer-
seits aber auch Spielriume der individuellen Selbstbestimmung. Diese gelingt
zwar selten, bleibt meist unproduktiv:

»Es giebt bei dem Menschen wie bei jeder anderen Thierart einen Uberschuss von Miss-
rathenen, Kranken, Entartenden, Gebrechlichen, nothwendig Leidenden; die gelungenen
Félle sind auch beim Menschen immer die Ausnahme und sogar in Hinsicht darauf, dass
der Mensch das noch nicht festgestellte Thier ist, die spérliche Ausnahme.« (JGB 62)

Dennoch gibt das, was biologisch Krankheit ist — die sich freilich ebensowe-
nig einfach feststellen lisst —, die Chance zur kulturellen Selbstschépfung, zu
kreativem Leben, und dies ist fiir Nietzsche der mafigebliche Gesichtspunkt.
Selbst konkrete physiologische Krankheiten konnen — Nietzsche erlebte und
bedachte das selbst unentwegt — Chance und Anreiz fiir schépferische Arbeit
sein. Hypostasiert und metaphysiziert man dann anthropologisch ein >Wesen
des Menschens, vergibt man genau diese Chance wieder, man beschrinkt er-
neut den Spielraum der individuellen und kreativen Selbstbestimmung. So
kann >der Mensch« sein noch nicht festgestelltes Wesen nur dadurch realisie-
ren, dass er Feststellungen seines Wesens, die sich immer neu aufdringen,
immer neu negiert. Legt er sich fest, gewinnt er — vielleicht — die Lebensfestig-
keit eines Tiers, aber er wird dadurch, entgegen seiner erklirten Absicht, auch
zu einem lebensfesten Tier, das auf seine menschlichen Spielrdume verzichtet
hat.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

In diese Richtung wirkt nach Nietzsche alle verbindliche Moral, insbeson-
dere die des asketischen Ideals, die er in der III. Abhandlung von Zur Genea-
logie der Moral beschrieben hat. Sicher, die meisten Menschen werden solche
metaphysisch und moralisch verstirkten Festlegungen eines Wesens >des
Menschen< brauchen, das heifdt, moralsoziologisch betrachtet, die

»Ausbildung aller der Tugenden, vermdge deren eine Heerde gedeiht, und [die] Zuriick-
drangung jener andren und entgegengesetzten, welche einer neuen hoheren stérkeren
herrschaftlichen Art den Ursprung geben, sie wollen »eben nur das Heerdenthier im
Menschen entwickeln und vielleicht das Thier -Mensch« damit feststellen - denn bisher
war der Mensch das »nicht festgestellte Thier«.2*

In der Folge musste in den Augen Nietzsches — inzwischen wird man das,
vielleicht aus moralischer Selbstbehauptung, anders sehen — die Demokrati-
sierung Europas zu einer Art »Verthierung« fiithren, einer »Verthierung des
Menschen zum Zwergthiere der gleichen Rechte und Anspriiche« (JGB 203).
Die Nivellierung der Individuen durch verengende Moralen, wie Nietzsche sie
befiirchtete, zeitigte die politische Gefahr, dass Menschen solchen Moralen,
die sie scheinbar so sicher orientieren, ginzlich hérig werden, dass sie nach
entsprechenden Fithrungspersénlichkeiten verlangen, die im Namen solcher
Moralen regieren, dabei »des Herrn, des Befehlenden bediirfen wie des tig-
lichen Brodes« und dass sie schlieflich schlicht einen Fiihrer wollen. »Die De-
mokratisierung Europa’s«, prognostizierte Nietzsche, »ist zugleich eine unfrei-
willige Veranstaltung zur Ziichtung von Tyrannen — das Wort in jedem Sinne
verstanden, auch im geistigsten.« (JGB 242)

Zwangslaufig ist das jedoch, auch fiir Nietzsche, nicht. Man kann moralische
Bindungen fiir die Vielen und auch fiir die wenigen Reflektierteren, wenn sie in
schweren Zeiten auf sie angewiesen sind, sehr wohl bejahen — und sie zugleich
mit Fragezeichen versehen, um in besseren Zeiten auch die Beschrinkungen
zu sehen, die solche Bindungen dem Handeln und dem Denken iiberhaupt auf-
erlegen konnen. In diesem Sinn lassen sich moralische, an feste Normen ge-
bundene, und ethische Orientierung unterscheiden, in der solche Selbstbindun-
gen reflektiert und zur Disposition gestellt werden.” Beide schlieRen einander
nicht aus, sie kommen nur in verschiedenen Situationen oder, mit Nietzsches

24 | Nachlass 1885/86, 2[13], KSA 12, 72. Bei dem Notat handelt es sich um eine
Vorstufe zu JGB 203. S.u.

25 | Vgl. Werner Stegmaier, Philosophie der Orientierung, Berlin/New York 2008, 541-
626. Die Unterscheidung schliefit an Nietzsche, aber auch an Levinas, Derrida und
Luhmann an.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

75


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

Begriff, unterschiedlichen »Néthen« zum Zug.? In der ethischen Orientierung
erscheinen moralische Selbstverstindlichkeiten nicht mehr selbstverstindlich.
Sie bringt die Moral ihrerseits in Bewegung, bewirkt, mit Nietzsches Formel,
Umwertungen von Werten, nicht aller zugleich, weil man immer eine Moral
zum Leben braucht, aber moglicherweise aller im Lauf der Zeit.

4. DIE ANTHROPOLOGISCHEN NOTLUGEN DER ALTEUROPAISCHEN
MORAL UND CHRISTLICHEN RELIGION

Wie in Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, Nietzsches frii-
hem, weit vorausweisenden Entwurf, die Wahrheit der Begriffe, so bleibt fiir
ihn eine zeitlose, nicht zur Disposition stehende Moral der Handlungen eine
Liige, freilich eine »Nothliige«, ohne die »der Mensch Thier geblieben« wire
(MAT 40). Wie der Intellekt durch Begriffe so lange die Komplexitit der Welt
reduziert, bis er an diese Begriffe glaubt, so die Moral die Komplexitit der Trie-
be, bis sie an ihre Normen glaubt. Doch auch die Moral ist nach Nietzsche ein
Trieb, ein Trieb zur Beherrschung der Triebe, nimlich der Herdentrieb, durch
den ein Schaf das andere zur Einhaltung von Regeln nétigt, die keines von
ihnen erstellt hat. Das macht das >kranke Tier< Mensch fraglos stabiler und in-
sofern >gesiinder<. Er wird aus einer »Bestie« zu einem » Ueber-Thier«:

»Die Bestie in uns will belogen werden; Moral ist Nothliige, damit wir von ihr nicht zer-
rissen werden. Ohne die Irrthiimer, welche in den Annahmen der Moral liegen, ware der
Mensch Thier geblieben. So aber hat er sich als etwas Hoheres genommen und sich
strengere Gesetze auferlegt. Er hat desshalb einen Hass gegen die der Thierheit ndher
gebliebenen Stufen: woraus die ehemalige Missachtung des Sclaven, als eines Nicht-
Menschen, als einer Sache zu erkléren ist.« (MA 140)

»Moralen« sind, wie Nietzsche sich spiter notierte, »Ausdruck lokal beschrink-
ter Rangordnungen in dieser vielfachen Welt der Triebe: so dafl an ihren Wi-
derspriichen der Mensch nicht zu Grunde geht. Also ein Trieb als Herr, sein
Gegentrieb geschwicht, verfeinert, als Impuls, der den Reiz fiir die Thitigkeit
des Haupttriebes abgiebt.« Dadurch dass der Mensch, »im Gegensatz zum
Thier, eine Fiille gegensitzlicher Triebe und Impulse in sich grofd geziichtet«
und jeweils einer den andern beherrschen gelernt hat, ist der Mensch »der Herr
der Erde« geworden. »Der hichste Mensch« unter den jetzt existierenden Men-
schen »wiirde die grofite Vielheit der Triebe haben, und auch in der relativ gr6f2-

26 | Zu Nietzsches »Heuristik der Not« vgl. Werner Stegmaier, Nietzsches Befreiung
der Philosophie. Kontextuelle Interpretation des V. Buchs der Fréhlichen Wissenschaft,
Berlin/Boston 2013, 145-148.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

ten Stirke, die sich noch ertragen 1ift.«¥” Sofern Moral ihre Kraft aus Trieben
bezieht, die einander beherrschen, ist sie selbst ein Trieb, was ihrem Selbstver-
stindnis widerspricht. Sie ist dennoch keine bewusste Liige eines freien Sub-
jekts. Denn auch zum freien Subjekt wird der Mensch erst durch diese Moral,
die dem >Tier Menschs, wieder in massiver Reduktion von Hochkompliziertem,
eine >Seele< und ein >Gewissenc< zulegt:

»Der Mensch, ein vielfaches, verlogenes, kiinstliches und undurchsichtiges Thier, den
andern Thieren weniger durch Kraft als durch List und Klugheit unheimlich, hat das gute
Gewissen erfunden, um seine Seele einmal als einfach zu geniessen; und die ganze Mo-
ral ist eine beherzte lange Falschung, vermége deren liberhaupt ein Genuss im Anblick
der Seele moglich wird.« (JGB 291)

Ist der durchschnittliche, jeweils letzte Mensch ein >Ubertier<, dann wird aus
dem >Ubermenschenc« so etwas wie ein >Uber-Ubertiers, ein »Ubertiers, das sei-
ne notdiirftige und befristete Festgestelltheit sehen und iiber sie hinaussehen
und dann vielleicht zu einer neuen »Unschuld des Werdens« kommen kann.
Mit ihr wiirde »Niemand mehr verantwortlich gemacht«, wiirden keine Entita-
ten zur Begrindung der Moral mehr postuliert, wiirde auf einen moralischen
Gott verzichtet, der diese Entititen garantieren soll — »dies erst ist die grosse
Befreiung, — damit erst ist die Unschuld des Werdens wieder hergestellt...«
(GD, Die vier grossen Irrthiimer 8) Ein Zustand der Nicht-Festgestelltheit, ein
Naturzustand des Menschen, bleibt dagegen vollig hypothetisch. Er ist, wie der
>Ubermensch< auf der andern Seite, lediglich Fluchtpunkt einer Genealogie,
die der nicht festgestellte Mensch entwirft, wenn ihm der Sinn seiner morali-
schen Kultivierung fragwiirdig wird.

Eine anthropologische Notliige zur Feststellung des Menschen bietet auch
die christliche Religion. Sie hat nach Nietzsche eine noch beengendere Rolle
gespielt, eben weil sie die Notliige der Moral zur Heilung des kranken Tiers
Mensch als etwas Gottgewolltes darstellte. Dadurch hat sie ihn jedem autono-
men Versuch der Selbstgestaltung entzogen. Nietzsche schliefdt den Aphoris-
mus zum »noch nicht festgestellten Thier« so:

»das Christenthum war bisher die verhangnissvollste Art von Selbst-Uberhebung. Men-
schen, nicht hoch und hart genug, um am Menschen als Kiinstler gestalten zu diirfen;
Menschen, nicht stark und fernsichtig genug, um, mit einer erhabenen Selbst-Bezwin-
gung, das Vordergrund-Gesetz des tausendfaltigen Missrathens und Zugrundegehns
walten zu /lassen; Menschen, nicht vornehm genug, um die abgriindlich verschiedene
Rangordnung und Rangkluft zwischen Mensch und Mensch zu sehen: - solche Men-
schen haben, mit ihrem »Gleich vor Gotts, bisher iiber dem Schicksale Europa’s gewal-

27 | Nachlass 1884, 27[59], KSA 11, 289.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

77


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

tet, bis endlich eine verkleinerte, fast lacherliche Art, ein Heerdenthier, etwas Gutwilli-
ges, Krénkliches und Mittelméssiges, herangeziichtet ist, der heutige Européer...« (JGB
62)

Zuvor wagt Nietzsche eine Prognose, die auch der Religion fiir das weitere
Werden des Menschen eine Funktion geben wiirde, — in der Hand von Philo-
sophen oder, vielleicht besser, Uberphilosophen:

»Der Philosoph, wie wir ihn verstehen, wir freien Geister —, als der Mensch der um-
fanglichsten Verantwortlichkeit, der das Gewissen fiir die Gesammt-Entwicklung des
Menschen hat: dieser Philosoph wird sich der Religionen zu seinem Ziichtungs- und Er-
ziehungswerke bedienen, wie er sich der jeweiligen politischen und wirthschaftlichen
Zustande bedienen wird.« (JGB 61)

Ein solcher Philosoph kénnte Religion einsetzen,

»um Widersténde zu Gberwinden, um herrschen zu kénnen: als ein Band, das Herrscher
und Unterthanen gemeinsam bindet und die Gewissen der Letzteren, ihr Verborgenes
und Innerlichstes, das sich gerne dem Gehorsam entziehen mdchte, den Ersteren ver-
rath und liberantwortet.« (JGB 61)

Fiir »die langsam heraufkommenden Klassen und Stinde« bietet Religion
eine »Anleitung und Gelegenheit, sich auf einstmaliges Herrschen und Befeh-
len vorzubereiten«, wihrend sie die weniger »freien Geister« beruhigen und
gliicklich und zufrieden machen kann:

»Den gewdhnlichen Menschen [...], den Allermeisten, welche zum Dienen und zum all-
gemeinen Nutzen da sind und nur insofern dasein dirfen, giebt die Religion eine un-
schétzbare Geniigsamkeit mit ihrer Lage und Art, vielfachen Frieden des Herzens, eine
Veredelung des Gehorsams, ein Gliick und Leid mehr mit Ihres-Gleichen und Etwas von
Verkl&rung und Verschonerung, Etwas von Rechtfertigung des ganzen Alltags, der gan-
zen Niedrigkeit, der ganzen Halbthier-Armuth ihrer Seele.« (JGB 61)

Nietzsche greift, unter Zustimmung vieler, die Gleichstellung aller Menschen
vor Gott an, wie die christliche Religion sie wollte, sieht aber, schon ziemlich
irritierend, dass die meisten Menschen, nach einer fast zweitausendjihrigen
christlichen >Erziehung des Menschengeschlechtss, diese Gleichstellung wei-
terhin wollen, weil sie sich im Schutz der Lehre von einem gleichen Wesen
des Menschen weniger aneinander messen und den eigenen Rang ermitteln
milssen. Wenn er dann aber vorschligt, diese althergebrachte Erziehung durch
Moral und Religion nach dem Tod Gottes gezielt zu neuen, alternativen Mog-
lichkeiten des Menschendaseins und damit auch zu ungewissen Experimen-

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsches Anthropologiekritik

ten einzusetzen, war das damals massiv provozierend und ist es heute noch
mehr. Nach den Totalitarismen des 20. Jahrhunderts wollen wir heute keiner-
lei Menschenziichtungsexperimente mehr. Aber Nietzsches Voraussicht war:
Ohne neue Zielsetzungen, wie er sie am ehesten noch hyperverantwortlichen
Philosophen zutrauen wollte, wenn es sie dereinst denn geben sollte, stehe
in der Not des Nihilismus, der lihmenden Haltlosigkeit gerade in religisen,
moralischen und in der Folge auch politischen Fragen, eine »lange Fiille und
Folge von Abbruch, Zerstérung, Untergang, Umsturz« bevor, eine »ungeheu-
re[] Logik von Schrecken«, »derengleichen es wahrscheinlich noch nicht auf
Erden gegeben hat« (FW 343).2% Eben weil die Menschen keinen sicheren Halt
mehr in Moralen, Religionen und aus ihnen begriindeten Anthropologien fin-
den, miissen die Wenigen, die vielleicht dazu fihig sein werden, schloss Nietz-
sche, »mit schopferischer Hand nach der Zukunft« greifen (JGB 211) und das,
was bisher als Wesen des Menschen festgestellt schien, zu Funktionen neuer,
selbst gewollter, selbst verantworteter und immer vorliufiger Feststellungen
zu machen versuchen. Aus der essentiellen, zeitlosen Anthropologie sollte eine
funktionale Anthropologie auf Zeit werden.

5. SCHLUSSFOLGERUNG: TYPOLOGIE STATT ANTHROPOLOGIE

Diese funktionale Anthropologie unterscheidet Typen. Typologien sind unter-
schiedlichen Erfahrungen abgewonnene versuchsweise >Feststellungen<; sie
kénnen jederzeit revidiert werden.” Nietzsche hat sein ganzes Schrifttum hin-
durch typisiert und eine lange Galerie von Typen entworfen, beginnend mit
dem »apollinischen« und dem »dionysischen« Kiinstler einerseits und dem
»Typus des theoretischen Menschen », Sokrates, andererseits in der Geburt der
Tragddie, endend mit dem »Typus Jesus« in Der Antichrist. Er schitzte treffend
unterscheidende Typologien hoch, wo er sie fand, etwa bei Thukydides.* Er sti-
lisierte historische Personlichkeiten zu Typen, neben Sokrates und Jesus etwa
Caesar (GD, Streifziige 38), Napoleon (»ein vollkommen zu Ende gedachter
und ausgearbeiteter Typus Eines Triebes«, M 245) oder den von ihm selbst ge-
schaffenen »Typus Zarathustra« (EH, Za 6), aber auch soziale Verhaltensmus-
ter wie den »Bildungsphilister« (UB I 2), den »Heiligen« (MA I 144) oder, in
einer versuchsweise zusammengestellten langen Liste, »Flihrer und Heerdex,
»Vollstindige Menschen und Bruchstiicke«, »Gerathene und Missrathenex,
»Schaffende und >Gebildete«, »Kiinstler« und »Philosophen«, »Heerden-Bild-

28 | Vgl. das sog. Lenzer Heide-Notat vom 10. Juni 1887, Nachlass 1886/87, 5[71],
KSA 12, 211-217.

29 | Vgl. Stegmaier, Nietzsches Befreiung der Philosophie, 223.

30 | Vgl.M 168.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

79


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

ner (Gesetzgeber)«, »Werthe-Setzende (Religionsstifter)«. Und zum Schluss
notierte er dort:

»Ein fehlender Typus: der Mensch, welcher am stérksten befiehlt, fihrt, neue Werthe
setzt, am umféanglichsten Uber die ganze Menschheit urtheilt und Mittel zu ihrer Ge-
staltung weil - unter Umsté@nden sie opfernd fiir ein hdheres Gebilde. Erst wenn es eine
Regierung der Erde giebt, werden solche Wesen entstehen, wahrscheinlich lange im
héchsten MaaBe mirathend.«*!

Mit bewusst typisierten Typen stehen differenzierte und alternative Potentiale
bereit, um die Menschen immer wieder iiber die Wesen hinauszudenken, in
denen sie >den Menschenc« festzustellen versucht sind. Es sind dann die vom
Typus Abweichenden, die helfen, ihn fortzuentwickeln, und sie sind, als Ab-
weichende, in der Regel die Schwicheren:

»Es sind die ungebundneren, viel unsichereren und moralisch schwécheren Individu-
en, an denen das geistige Fortschreiten in [...] Gemeinwesen h&ngt: es sind die Men-
schen, welche Neues und tberhaupt Vielerlei versuchen. Unzéhlige dieser Art gehen,
ihrer Schwache wegen, ohne sehr ersichtliche Wirkung zu Grunde; aber im Allgemei-
nen, zumal wenn sie Nachkommen haben, lockern sie auf und bringen von Zeit zu Zeit
dem stabilen Elemente eines Gemeinwesens eine Wunde bei. Gerade an dieser wunden
und schwach gewordenen Stelle wird dem gesammten Wesen etwas Neues gleichsam
inoculirt; seine Kraft im Ganzen muss aber stark genug sein, um dieses Neue in sein
Blut aufzunehmen und sich zu assimiliren. Die abartenden Naturen sind {iberall da von
hochster Bedeutung, wo ein Fortschritt erfolgen soll. Jedem Fortschritt im Grossen
muss eine teilweise Schwachung vorhergehen. Die stérksten Naturen halten den Typus
fest, die schwécheren helfen ihn fortbilden.« (MA 1 224)

So wird zuletzt eine »Erhéhung des Typus >Mensch« iiberhaupt denkbar, als
eines Typus, der nicht festgestellt ist und es auch nie sein wird, durch eine
»fortgesetzte >Selbst-Uberwindung des Menschens, um eine moralische For-
mel in einem tibermoralischen Sinne zu nehmen.« (JGB 257)

31 | Nachlass 1884, 26[243], KSA 11, 212f.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die amerikanische Alternative: John Dewey
Uberlegungen zur Anthropologiekritik
in pragmatischer Hinsicht

Marc Rolli

Auf den ersten Blick erscheint es abwegig im Ausgang von John Dewey die an-
thropologiekritischen Grundziige der Philosophie des Pragmatismus heraus-
zuarbeiten. Ist in Deweys umfangreichem Werk die Rede von >Anthropologies,
so wird auf die amerikanische Tradition der cultural anthropology verwiesen.
Diese Referenz ist positiv, sofern sich Dewey an den ebenda entwickelten Kul-
turbegriff anschlieft. Er folgt dabei in erster Linie den Arbeiten von Boas oder
Malinowski — und damit einem Anthropologieverstindnis, das sich von dlteren
evolutionistischen Ansitzen (etwa der sog. >viktorianischen Anthropologie)
mitsamt ihrer kolonialistischen Denkstruktur unterscheidet. In diesem Sin-
ne lieRRe sich Deweys Philosophie zugespitzt als eine Art >anthropologischer
Empirismus«< bezeichnen, sofern eben der in ihrem Zentrum stehende Erfah-
rungsbegriff in kulturellen Kontexten qualitativ bestimmbar ist.!

Sollte diese These aber stimmen, so heifdt das keineswegs, dass Dewey auf
anthropologisches Denken rekurriert, das im Rahmen eines philosophischen
Diskurses entwickelt wurde. Genau dies ist nicht der Fall. Vielmehr liefert sein
pragmatischer Ansatz ein gutes Beispiel fiir die Diskrepanz, die zwischen der
ethnographischen Methode einer aufgeklirten Kulturtheorie und den tradi-
tionellen Vorurteilen im Diskurs der philosophischen Anthropologie besteht.
Sie lasst sich herausarbeiten, indem die impliziten Kritikpunkte rekonstruiert
werden, die in Deweys Philosophie beziiglich philosophischer Anthropologie-
traditionen liegen. Diese Traditionslinien werden zwar von Dewey nicht eigens

1 | Vgl. Herbert S. Lewis, »Boas, Darwin, Science, and Anthropologys, in: Current An-
thropology, vol. 42:3, 2001, www.anthropology.wisc.edu/pdfs/Boas,_Darwin.pdf [zu-
letzt gedffnetam 20.02.2014] und Loren Goldman, »Dewey’s Pragmatism from an Anth-
ropological Point of View«, APSA 2010 Annual Meeting Paper, Social Science Research
Network, http://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=1644649 [zuletzt ge-
6ffnetam 20.02.2014].

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Marc Rolli

expliziert, sie lassen sich aber in verschiedenen Fragestellungen und Themen-
teldern leicht wiederfinden.

Im Folgenden werden nacheinander einzelne Themen vorgestellt und dis-
kutiert, die fiir die konstatierte implizite Kritik exemplarisch sind. Das hier
verfolgte Verfahren macht dabei philosophiehistorische Voraussetzungen, in-
dem es den Bestand einer anthropologischen Vernunft im philosophischen
Diskurs (v.a. des neunzehnten Jahrhunderts) unterstellt. Es wird gezeigt, dass
es in der Konsequenz des Deweyschen Pragmatismus liegt, zentrale Annah-
men der philosophischen Anthropologietradition nicht nur zuriickzuweisen,
sondern in einem anders ausgerichteten philosophischen Entwurf aufzuhe-
ben< bzw. zu destruieren, indem ihre Kritik im Zuge einer Verschiebung der
anthropologischen Problemstellung durchgefiihrt wird.

Die BESTIMMUNG DES MENSCHEN

Mit dem Thema der Bestimmung des Menschen wihle ich einen Seiteneinstieg,
sofern es einen deutlichen Bezug, aber auch ein Spannungsverhiltnis zum
Vorbegriff einer philosophischen Anthropologie aufweist. Aus begriffs- und
diskursgeschichtlicher Sicht wire es verfehlt, die Bestimmungsfrage generell
als anthropologische Frage aufzufassen, obwohl sie eine fundamentale philo-
sophische Frage darstellt, die auf den Menschen zielt.? In Kants Anthropologie
in pragmatischer Hinsicht wird klargestellt, dass das Wesen des Menschen ein
Thema der systematischen praktischen Philosophie ist, sofern sein intelligi-
bler Charakter mit der Idee der Vernunft oder der »moralischen Natur« der
Person verschmilzt — und daher in der empirisch ausgerichteten Anthropo-
logie vorausgesetzt werden muss.® Von einer méglichen Realisierung der Be-
stimmung des Menschen als animal rationale kann aber in einem geschichts-
philosophischen Zusammenhang die Rede sein, sofern dort eine kulturelle
Entwicklung ins Auge gefasst wird, die von einer teleologischen Naturlehre
der menschlichen Anlagen ihren Ausgang nimmt.* Ebenso spricht Fichte von
der Bestimmung des Menschen, »sittlich zu handeln« — die in der prakti-

2 | Vgl. Reinhard Brandt, Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Hamburg 2007. In
Fichtes im Jahr 1800 publizierten Text findet sich der Begriff des Anthropologischen an
keiner Stelle. Johann Gottlieb Fichte, Die Bestimmung des Menschen, Hamburg 2000
[1800].

3 | Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akademie-Ausgabe, Bd.
7, Berlin 1917 [1798], 117-333, hier 324-325.

4 | Immanuel Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbirgerlicher Absicht,
in: Berlinische Monatsschrift, 11/1784, 385-411, vgl. zur Bestimmung des Menschen
Satz IX. Es l&sst sich dennoch zeigen, dass die teleologische Naturlehre in der anthro-

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die amerikanische Alternative: John Dewey

schen Vernunft verwurzelt ist und somit das Niveau des Wissens in Richtung
auf ein »Tun« iiberschreitet.’ In beiden Fillen wird der moralische Charakter
der Person zum generischen Bestimmungsmerkmal des Menschen gemacht
und die praktische Vernunft von den pragmatischen Lebensweltverhiltnissen
abgertickt. An diesem Punkt wird die Sympathie nachvollziehbar, die Charles
S. Peirce fiir den Kantischen Begriff des Pragmatischen (im Unterschied zu
dem der Praxis) empfindet.® Die pragmatische Weltkenntnis steht fiir eine
weder physiologisch-naturwissenschaftlich noch metaphysisch verfasste Er-
fahrungsweise, die mit dem dogmatischen Zugriff auf ein singulires trans-
zendentales Menschenwesen bricht. Es ist wenig iiberraschend, dass Peirce
im Unterschied zu Kant den Begriff des Pragmatischen ohne das Substantiv
der Anthropologie gebraucht: erstens reprisentiert diese bei Kant ein unter-
geordnetes Wissen — und setzt damit die eigentliche Philosophie voraus —und
zweitens bestimmt sich ihre weitere Geschichte nach Kant als eine der idea-
listischen Naturphilosophie. Der Pragmatismus aber konstituiert sich als ein
eigenstindiger philosophischer Entwurf, der die »Apriori-Methode« hinter
sich lasst.

Es gehort zu den Kernbedingungen des pragmatischen Philosophierens
nach Dewey, einen Handlungsbegriff in die Mitte des Denkens zu riicken, mit
welchem eine Ungewissheit behauptet wird, die sich nicht beseitigen lasst:
Risiken und Gefahren, prekire Situationen und Probleme. Ein grundsitzli-
ches Manko der traditionellen Philosophie liegt dagegen in einer (lediglich)
theoretischen Uberwindung der ungewissen pragmatischen Lebensverhiltnis-
se, die sich auch in der begrifflichen Auszeichnung einer reinen Praxis (oder
des reinen moralischen Charakters der Person im Sinne einer eingeborenen
Menschheit) widerspiegelt.” Fiir Dewey handelt es sich dabei um eine meta-
physische Hinterlassenschaft, die sich in dualistischen Konstruktionen und
monistischen Spekulationen ebenso ausdriickt wie in den essentialistischen
Grundziigen einer Bestimmung des Menschen und ihrer geschichtsphilosophi-
schen Konsequenzen. Im philosophischen Diskurs der Anthropologie nach

pologischen Charakteristik bei Kant (entgegen seiner erkldrten Annahmen) eine wich-
tige Rolle spielt.

5 | Vgl. Fichte, Bestimmung des Menschen, a.a.0., 100, 102, 87. Fichte steht hier
quasi zwischen Kant und Schelling, sofern er einerseits die Anthropologie als mogliche
physiologische oder pragmatische Disziplin ignoriert, andererseits aber bereits auf den
ganzen Menschen (als Einheit von Trieb und Geist) zielt und ihn als solchen auf den Bil-
dungsweg zur Erfiillung seiner Bestimmung schickt. Vgl. ebd., 95, 105.

6 | Vgl.CharlesS. Peirce, Schriftenzum Pragmatismus und Pragmatizismus, hg. v. K.-0.
Apel, ibers. v. G. Wartenberg, Frankfurt a.M. 1976, 315, 429.

7 | Vgl. John Dewey, Die Suche nach Gewifheit. Eine Untersuchung des Verhéltnisses
von Erkenntnis und Handeln, iibers. v. M. Suhr, Frankfurt a.M. 2001 [1929], 7-52.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

33


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Marc Rolli

Kant ist dieser metaphysische Humanismus tiberall prisent: in der an Schel-
ling orientierten romantischen Anthropologie, die den Menschen als ganz-
heitliches Wesen wiederzufinden sucht, aber auch in Hegels Integration der
Anthropologie in das grofere Projekt einer Philosophie des Geistes oder in
den stirker positivistisch angelegten anthropologischen Entwiirfen und Men-
schenbildern, die auf Evolution, Fortschritt und Entwicklung — z.B. mittels
eugenischer Maflnahmen - setzen.® Wie sich allerdings dieses in der Regel
geschichtsphilosophisch geltend gemachte idealistische Grundmotiv einer
praktischen Philosophie im anthropologischen Diskursuniversum auswirkt —,
das verlangt im Weiteren nach einer detaillierten Betrachtung der relevanten
anthropologischen Problemstellungen.

Es ist bezeichnend und stimmt mit dem bisher Gesagten {iberein, dass
Deweys Aufnahme des Kulturbegriffs aus der angelsichsischen anthropology
ein Erfahrungskonzept weitertradiert, das sowohl mit ungewissen Situatio-
nen rechnet als auch metaphysische Verallgemeinerungen der Festlegung
einer Menschennatur zuriickweist. In einer bekannten Passage aus der unvol-
lendet gebliebenen >zweiten«< Einleitung zu Experience and Nature wird dafiir
argumentiert, den Begriff der Erfahrung durch den der Kultur zu ersetzen.’
Und bereits im Buch selbst wird die »anthropologische Kulturbetrachtung«
als methodisches Vorbild fiir die Umsetzung der philosophischen Aufgabe
»der analytischen Zergliederung und synthetischen Rekonstruktion der Er-
fahrung« interpretiert.”” »Anthropologen haben gezeigt, [...] dafl die Welt der
empirischen Dinge das Unsichere, Unvoraussagbare, Unbeherrschbare und
Zufillige einschlieRt.«" Mit dem Gebrauch des Kulturbegriffs verbindet sich
ein pluralistisches Verstindnis historisch wandelbarer Auffassungen von Ver-
hiltnissen, die jeweils spezifisch als menschlich angesehen werden.”? Von
einer singuliren Bestimmung, die Entwicklungsschritte auf einer Zivilisa-
tionsskala der Menschheit zu messen erlaubte, kann nicht linger die Rede
sein.

8 | Vgl. Marc Rolli, Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011.

9 | Vgl. John Dewey, Erfahrung und Natur, bers. v. M. Suhr, Frankfurt a.M. 2007
[1925], 450. Das Buch enthélt die unvollendete Einleitung auf 411ff.

10 | Dewey, Erfahrung und Natur, a.a.0., 55.

11 | Ebd., 56-57.

12 | Vgl. ebd., 240.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die amerikanische Alternative: John Dewey

ERFAHRUNG UND NATUR

In der Erfahrungstheorie liegt ein Gravitationszentrum der Deweyschen Phi-
losophie. Sie setzt den pragmatischen Neuansatz philosophisch um, indem
sie eine primire, quasi >lebensweltliche« Konkretion einfiihrt, die einerseits
die komplexen gesellschaftlich-technischen (oder kulturellen) Vermittlungen
trigt und andererseits die im Pragmatischen selbst liegende Bruchlinie (einer
traditionell iitberambitionierten philosophischen Theoriebildung) hervortreten
lasst. Thre Darstellung verlangt nach einer Rekonstruktion der Philosophie,
die der traditionellen Suche nach Gewissheit eine Absage erteilt, indem sie
nach dem Vorbild der experimentellen Methode naturwissenschaftlicher For-
schungspraxis von problematischen Situationen ihren Ausgang nimmt. Sie ist
einigermaflen tief« angelegt, weil sie in geradezu spinozistischen Wendungen
den cartesianischen Dualismus vermeidet — und doch immanent zu rekon-
struieren vermag. In diesem Sinne kénnte man auch mit Dewey sagen, dass
>wir nie modern gewesen sind<. Wir waren es nie, da wir nie vollstindig in dem
kiinstlich hergestellten Dilemma einer in zwei Teile geteilten Welt gefangen
waren: eine objektive Natur, die quantitativ messbar ist, und ihr entgegen eine
subjektive Geisteswelt, die an uns moralische oder religiose Anforderungen
stellt. Wie Dewey historisch prizise analysiert, setzt die mit der frithneuzeit-
lichen Philosophie aufkommende Vorstellung der zwei Welten qualitativ be-
stimmte Erfahrungen voraus, d.h. Erfahrungen, die als »primire« bezeichnet
werden, sofern sie weder mechanistisch noch im Rahmen metaphysischer
Strategien reduzierbar sind.” In diesem dichotomischen Schema haben sie
keinen Ort. Bei ihnen handelt es sich z.B. um affektive Qualititen, die sich
nicht physiologisch deuten oder mittels eines (imaginiren) freien Willens kon-
trollieren lassen — und die in einen problematischen Handlungskontext geho-
ren, der durch heterogene Zusammenhinge (z.B. technischer und politischer
Entwicklungen) determiniert ist.

An diesem Punkt einer pragmatischen Umorientierung im Denken stellt
sich die Frage nach den anthropologiekritischen Konsequenzen. Sie kommen
in den Blick, wenn die anthropologische Differenz vor ihrem naturphilosophi-
schen Hintergrund problematisiert wird. Anders gesagt zeichnet es anthro-
pologisches Philosophierens nach Kant regelmifig aus, den Menschen von
anderen Lebewesen zu unterscheiden, indem er zunichst in eine Stufenfolge
des Organischen eingereiht wird, die er aber (als Zielpunkt der Entwicklung)
gleichzeitig tiberschreitet, da er als vernunftbegabtes Wesen — zur Freiheit ver-
urteilt — die festen Umweltbeziehungen verliert. Die Unterscheidung zwischen
Mensch und Tier operiert mit einem Naturbegriff, der einen Bezug auf ande-

13 | Vgl. den von Michael Hampe herausgegebenen Dewey-Schwerpunkt in der Allge-
meinen Zeitschrift fir Philosophie, 2009, Heft 3.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

85


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Marc Rolli

res (Vernunft, Freiheit, Sprache) schafft, indem z.B. die Mingelnatur durch
kreative Leistungen kompensiert wird. Die anthropologisch konzipierte Natur-
philosophie des Lebens denkt ihren Entwicklungsgedanken mit einer Rationa-
litdt zusammen, die im Menschen zu sich selbst kommt. Damit wird eine iden-
tititsphilosophische Klammer gesetzt, die in unterschiedlichen Spielarten mit
einem Gegensatz von Geist und Natur operiert. Die Folgen kénnen differieren:
in der Schelling-Schule ist die Tendenz michtig, in der Natur eine spekulative
>Vernunft« wahrzunehmen, die sich als Statthalterin des >ganzen Menschenx
von einseitigen (naturwissenschaftlich-technischen) Rationalititsformen ab-
hebt. Als ihr Signum firmiert der animalische Magnetismus. Die natiirlichen
Bestimmungen des Menschen bekommen ein Ubergewicht, z.B. im Kontext
der romantischen Rassenanthropologie.” Auch im Hegelianismus steht eine
absolute >Idee des Lebens< im Zentrum der Naturphilosophie, die dann aber
im Ubergang zur Philosophie des Geistes anthropologisch konkretisiert wird.
Hier etabliert sich ein Spannungsverhiltnis zwischen bestimmten Festlegun-
gen des natiirlichen Charakters des Menschen einerseits und ihrer Auflésung
in einem stirker auf die gesellschaftlichen (und allgemeiner: die geistigen)
Verhiltnisse fokussierenden Blick andererseits.”® In den positivistisch ausge-
richteten Stromungen der philosophischen Anthropologie wiederum werden
biologische Annahmen tiber die menschliche Natur (mitsamt ihrer patholo-
gischen Formen und charakteristischen Unterscheidungen) z.B. in einem so-
zialdarwinistischen Zusammenhang verallgemeinert.

In den genannten drei Fillen sind die pragmatistischen Kritikpunkte mit
Hinden zu greifen. Sie beziehen sich auf den in allen Spielarten enthaltenen
Idealismus, Natur und Geist so voneinander abzurticken, dass auf beiden Sei-
ten aufgrund der (wenigstens methodisch durchgefiithrten) Bereichsisolation
eine abstrakte und idealisierende Uberhshung >rein« natiirlicher und geistiger
Inhalte stattfinden kann. Es greift daher zu kurz, wenn man Dewey im Rah-
men einer philosophischen Positionsbestimmung >anthropologisch« einstuft,
sofern er ein naturalistisches Emergenzmodell verschiedener Organisations-
formen des Lebendigen konzipiert.' Denn »Organisation ist eine Tatsache, ob-
gleich sie keine urspriingliche organisierende Kraft ist«.”” Die Bildungskraft,
die in die von Kant in der Kritik der Urteilskraft entwickelte Konzeption des
Organismus eingeht, ist nach einem von der causa efficiens (oder der in erster
Linie physikalischen Kausalitit) abweichenden Schema einer Kausalitit der

14 | Vgl. Rolli, Kritik der anthropologischen Vernunft, a.a.0., 264-312.

15 | Vgl. ebd., 186ff.,, 313-365 und den Beitrag von Christoph Bauer in diesem
Band.

16 | Vgl. John Dewey, Logik. Theorie der Forschung, iibers. v. M. Suhr, Frankfurt a.M.
2002 [1938], 38ff.

17 | Dewey, Erfahrung und Natur, a.a.0., 245.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die amerikanische Alternative: John Dewey

Endursachen entworfen. Organisierte Produkte der Natur sind demnach Na-
turzwecke, deren empirische Erkenntnis einen nicht konstitutiven, sondern
regulativen Begriff der Vernunft voraussetzt. Ihre teleologische Struktur ver-
schriankt rationale und natiirliche Momente nach dem Muster einer reflektie-
renden Urteilskraft und stellt den um 1800 neu entstehenden Anthropologien
im deutschsprachigen Raum eine naturphilosophische Grundlage bereit. Aus
pragmatischer Sicht ist hier problematisch, wie der Organismusbegriff in
einer abgetrennten naturphilosophisch-biologischen Sphire bestimmt wird:
in der Abgrenzung des individuellen Wachstums, der gattungsmifigen Fort-
pflanzung und der teleologischen Relation von Ganzem und Teilen gegen eine
Bewegung nach blo mechanischen Gesetzen.”® Der organisationslogisch ab-
geschlossenen Innenwelt steht quasi eine Auflenwelt entgegen, die entweder
— als Milieu oder Umwelt — aus ihr abgeleitet werden kann oder aber bestim-
mungslos und abstrakt bleibt. Wird diese biologische Organisation zudem als
spekulative Identitit konstruiert, definiert sie ein fiir verschiedene Lebewesen
charakteristisches Entwicklungspotential, das in der physischen Konstitution
einer Rasse oder spiter im Erbgut festgeschrieben wird. Dewey entkommt
solchen Festlegungen, weil er von vornherein das Verhiltnis zwischen Orga-
nismus und Umwelt als eines begreift, das lediglich graduell unterschiedlich
komplexe Verhaltensstrukturen aufweist. Fir ihn verschiebt sich der philo-
sophische Ausgangspunkt grundlegend, sofern er nicht von individuellen
Organismen und ihrer biologischen Klassifikation, sondern von heterogenen
Interaktionsverhiltnissen ausgeht, die mit zunehmender Komplexitit auch
rationale Qualititen besitzen.” Dabei ist ausgeschlossen, dass der Geist, frei
nach Hegel, die Wahrheit der Natur ist, sofern die identititsphilosophischen
Voraussetzungen dieser dialektischen Relation bereits im Ansatz zuriickge-
wiesen werden. Es gibt kein Wesen des Menschen, das die Kontinuitit mit den
Tieren durchbrechen wiirde. Zwar existieren auch bei Dewey organisationsva-
riable Implikations- und Explikationsverhiltnisse zwischen den Ereignissen,
denen Lebewesen ausgesetzt sind, und ihrer bewussten Artikulation. Die Un-
gewissheiten in den situierten Verhaltensweisen sind aber unaufhebbar. In
diesem Sinne sind die Gewohnheiten, von denen Dewey in Human Nature and
Conduct spricht, sowohl konkrete Erlduterungen von lebensweltlich oder kul-

18 | Vgl. Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft [1790], Hamburg 1993, 232ff.

19 | »Die Qualitaten waren niemals in dem Organismus; sie waren immer Qualitaten
von Interaktionen, an denen sowohl auferorganische Dinge wie Organismen teilneh-
men. [...] Die Qualitaten von Situationen, in denen Organismen und Umweltbedingun-
geninteragieren, ergeben Sinn, wenn sie unterschieden werden.« Damit kommen zu den
psycho-physischen Aktivitdten von Organismen noch mentale hinzu. Vgl. Dewey, Erfah-
rung und Natur, a.a.0., 249, 251.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

87


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Marc Rolli

turell bestimmten Erfahrungen als auch genauere Beschreibungen der Inter-
aktionsverhiltnisse von Organismen und Umwelten, Kérper und Geist.?

KORPER UND GEIST

In stets erneuten Anldufen unternimmt es Dewey, den dogmatisch hyposta-
sierten Primirstatus sekundirer Reflexionsbegriffe zu unterwandern, indem
er die Operationen rekonstruiert, die in die Begriffsbildungspraxis eingehen.
»Korper< und >Geist« sind Begriffe einer metaphysisch belasteten Fachsprache,
deren Theoriekontexte in der Regel problematisch sind, weil sie eine radikale
Trennung zwischen unterschiedlichen Seinssphiren postulieren. Gleichwohl
ist diese Trennung nicht >blof3« theoretisch: sie hat ganz praktische Konse-
quenzen. In einem Text aus dem Jahr 1928, der in den Band Philosophy and
Civilization aufgenommen wurde und einer dezidiert pragmatistischen Pro-
grammatik folgt, wird sie in ihren verhingnisvollen Auswirkungen dargestellt.
Dies geschieht vor dem Hintergrund eines Verlusts der »Ganzheit«*, die sich
quasi wiedergewinnen lisst, wenn man den »Standpunkt der Handlung« ein-
nimmt: »In genau dem Grad, in dem Handeln, Verhalten, zum Zentrum ge-
macht wird, brechen die traditionellen Schranken zwischen Geist und Kérper
zusammen und 13sen sich auf.«*? Was genau aber bedeutet Deweys Rede von
Auflssung und Zusammenbruch traditioneller Dichotomien? Auf den ersten
Blick scheint sie mit der anthropologischen Forderung zu verschmelzen, den
»ganzen Menschen< in der Einheit des Lebens philosophisch wiederzufin-
den.”® Und doch unterscheidet sie sich von den idealistischen und geisteswis-
senschaftlichen Ansitzen der philosophischen Anthropologie grundlegend.
Selbst Gehlens Selbstverstindnis, vom amerikanischen Pragmatismus beein-

20 | Vgl. John Dewey, Human Natur and Conduct [1922], Mineola, New York 2002,
141f,

21 | »Denn der auffélligste Charakterzug der [altgriechischen] Epoche, in der Wissen-
schaft, Philosophie und die Kiinste eng miteinander verbunden waren, war das Gefiihl
der Ganzheit, wahrend eben das Problem von Geist und Kérper die katastrophale Wir-
kung jener Trennungen heraufbeschwort, die seitdem entstanden sind.« John Dewey,
»Korper und Geiste, in: ders., Philosophie und Zivilisation, libers. v. M. Suhr, Frankfurt
a.M. 2003, 292-309, hier 294. Vgl. Bernd Janowski (Hg.), Der ganze Mensch. Zur An-
thropologie der Antike und ihrer europaischen Nachgeschichte, Berlin 2012, v.a. 155-
221.

22 | Dewey, Philosophie und Zivilisation, a.a.0., 295.

23 | Vgl. Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos [1928], Bern 1975, 75.
Zur anthropologiegeschichtlichen Relevanz des ganzen Menschen vgl. Stefan Borchers,
Die Erzeugung des ganzen Menschen, Berlin 2011.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die amerikanische Alternative: John Dewey

flusst zu sein, verbindet sich mit »zwei Hauptthesen Schelers«: die erste defi-
niert den anthropologischen Ausgangspunkt im »Vergleich zwischen Mensch
und Tier« und die zweite bezieht sich auf »die Lehre von der Weltoffenheit«.?*
Die Offenheit steht zu den Instinkten in einem »scharfen< Gegensatz — und die
Handlung gehoért wesensmifig zum Menschen, der die Natur mittels kultu-
reller Leistungen verindert.?

Im Unterschied zur einseitigen Privilegierung des Vernuinftigen und Geis-
tigen, die sich noch in der strikten Trennung von Umwelt und Welt bzw. Natur
und Kultur in Gehlens Anthropologie wiederfinden lisst, beharrt Dewey da-
rauf, die anthropologische Wesensdifferenz in eine graduelle zu transformie-
ren. Zwar stellt das Essen einen physiologisch beschreibbaren Vorgang dar,
gleichzeitig jedoch ist es ein »sozialer Akt«. »Es ist ein Akt, in dem die an-
gewendeten Mittel physisch sind, wihrend die Qualitit des Aktes, die durch
seine Konsequenzen bestimmt ist, auch geistig ist.«*® Dieses Beispiel bezeich-
net Dewey als »typisch«. Es ist typisch, weil es Bedeutung in Vorginge legt,
die aus Interaktionsverhiltnissen resultieren, in denen »sowohl Umweltfakto-
ren wie organische Faktoren eingeschlossen sind«.” Handlungen implizieren
ungetrennt biologische und kulturelle Bedingungen, die nicht nur kiinstlich
voneinander separiert, sondern die auch kiinstlich (oder lediglich rein theore-
tisch) miteinander verséhnt wurden. Dagegen entwickelt Dewey eine neuarti-
ge, namlich demokratische Praxis des Philosophierens, die sich ganz wesentlich
auf Problemstellungen des gesellschaftlichen Lebens bezieht. Nur in diesem
Sinne ist das Problem von Kérper und Geist von Belang: »Solange diese Inte-
gration nicht an der einzigen Stelle zustande kommt, wo sie ausgefithrt wer-
den kann, in der Handlung selbst, werden wir weiterhin in einer Gesellschaft
leben, in der ein seelen- und herzloser Materialismus durch einen seelenvol-
len, aber nichtigen und unnatiirlichen Idealismus und Spiritualismus kom-
pensiert wird.«?® Der Materialismus ist keine bloRe Theorie, sondern ein »Zu-
stand des Handelns« — und das gleiche gilt vom Spiritualismus. Auf der einen
Seite hat man es mit tayloristischen Arbeitsverhiltnissen in der Industrie zu
tun, wo »beinahe ausschliefllich mechanische« Arbeit verrichtet wird. Auf der
anderen Seite etablieren sich in religiosen oder akademischen Institutionen
intellektuelle Titigkeiten, »in denen der physische Faktor auf ein Minimum
reduziert ist und das wenige, was davon noch tibrig ist, als beklagenswerte

24 | Vgl. Arnold Gehlen, »Zur Geschichte der Anthropologie« [1957], in: ders., Philo-
sophische Anthropologie und Handlungslehre, Frankfurt a.M. 1983, 143-164, hier
155.

25 | Vgl. ebd., 156.

26 | Dewey, Philosophie und Zivilisation, a.a.0., 296.

27 | Ebd., 304.

28 | Ebd., 297-298.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

89


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Marc Rolli

Notwendigkeit bedauert wird«.?’ In beiden Fillen verhindert die traditionelle
Aufspaltung, dass Ideen praktische Folgen haben, sofern sie auf geeignete ma-
terielle Mittel rekurrieren. »Wegen dieses Mangels wird Erziehung ein Tappen
im Dunkeln sein, Geschift ein Gliicksspiel der Distribution und Zirkulation
von Waren, und Politik eine Rinkespiel.«*

Methodisch reflektiert Dewey auf den Sachverhalt, dass mit der traditionell
eingelibten Fokussierung auf die (rein kérperlichen oder rein geistigen) Extre-
me der ihnen doch vorgingige mittlere Bereich aus den Augen verloren wird.
Dieser lisst sich ins Blickfeld zuriickholen, wenn man von Handlungen aus-
geht, die in »sozialen Umwelten« situiert sind. Die Gewohnheit, »das Geistige
und das Physische als getrennte Dinge« zu betrachten ist darin begriindet,
»sie als Substanzen [...] statt als Funktionen [...] der Handlung anzusehen«.*
Mit ihrer Hypostasierung als ontologische Entititen oder transzendentale In-
stanzen verblassen die primiren Erfahrungsriume mit ihren heterogenen
Konstellationen von Handlungsbedingungen. Dewey bewegt sich hier auf dem
postnietzscheanischen Niveau der Metaphysikkritik, wenn er die bewusst-
seinsphilosophischen Voraussetzungen der traditionellen Theoriebildung kri-
tisiert: »Am besten wirft man das >Bewusstsein<als Substanz oder als abgeson-
derten Prozess, der durch ein Substantiv bezeichnet wird, iiber Bord.«*? Stets
kommt es darauf an, die konkreten Bezugspunkte des Handelns, seine kor-
perlichen wie seine gesellschaftlichen Dimensionen, sprachliche ebenso wie
historische Zusammenhinge zu versammeln. Handlungen machen Sinn: we-
der wird Sinn in einem mysterios abgehobenen Reich des Geistes hergestellt
noch kann er aus dem Verhalten, z.B. durch seine behavioristische Reduktion
auf ein Reiz-Reaktions-Schema, getilgt werden. »Dieser Begriff vom Verhalten
in seiner Integritit, das eine Geschichte und Umwelt mit einschlief’t, ist die
Alternative zu einer Theorie, die das Geistige eliminiert, weil sie nur das Ver-
halten des Mechanismus der Handlung betrachtet, wie auch zu der Theorie,
die das Geistige dadurch zu adeln glaubt, dass sie es in ein isoliertes Reich ver-
setzt.«*® Gewohnheiten besitzen eine temporale Struktur, die sie von einer me-
chanischen Auffassung abgrenzen, welcher die Freiheit des Geistigen abstrakt
entgegensteht. Dewey erneuert die empiristische Tradition, Gewohnheiten zu
denken, und spielt sie gegen idealistische Vorstellungen aus, die — wie bei He-

29 | Ebd., 297.
30 | Ebd., 298.
31 | Ebd., 295.

32 | Ebd., 306. Vgl. zu dieser Kritik am Bewusstseinsbegriff die Ausfihrungen Deweys
zu William James Principles of Psychology und zu seinen spéteren Essays of Radical
Empiricism: John Dewey, »The Vanishing Subject in the Psychology of William James«
[1940], in: LW 14, 155ff.

33 | Dewey, Philosophie und Zivilisation, a.a.0., 306-307.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die amerikanische Alternative: John Dewey

gel zum Abschluss seiner Anthropologie — die Gewohnheit ins Bewusstsein
iibergehen lassen, weil ihre »wesentliche Bestimmung die Befreiung« von einer
Naturexistenz sei.**

THEORIE DER GEWOHNHEITEN

Inmitten seiner Uberlegungen zu einer primiren Erfahrung, die alle mégli-
chen Weisen des Handelns und Leidens umfasst, entwickelt Dewey mit der
Gewohnheit (habit) einen Begriff, der Organismen und Umwelten zusammen-
schlieft. Gewohnheiten verkérpern dabei primir soziale Verhiltnisse und
setzen den biologischen Aspekt des Verhaltens zu einem sekundiren herab.
Dewey beginnt Human Nature and Conduct damit, Gewohnheiten als »sozia-
le Funktionen« einzufiithren, die der Definition nach ebenso Funktionen der
Umgebung wie biologische oder personale Funktionen sind.* Materialien,
Techniken und kollektive Relationen (6konomischer, politischer, kultureller
Art) sind neben den kérperlichen Faktoren ihre konstitutiven Elemente. Sie
lassen sich nur im Rahmen einer metaphysisch belasteten Operation aus der
Menge der relevanten lebensweltlichen Bausteine entfernen. Bereits in der
Einleitung richtet Dewey seine Aufmerksambkeit auf die moralischen Denktra-
ditionen, die auf ein héheres Selbst spekulieren, das als eigentlicher Ursprung
des (tugendhaften, freien oder pflichtgemiflen) Handelns aufgefasst wird. Erst
die voll und ganz personale Zuschreibung der Handlungsursache zerschneidet
die komplexe Struktur von customs und habits und lisst die pragmatischen Un-
gewissheiten der sozialen Praktiken in einem dunklen Licht erscheinen. Wie
Spinoza oder Nietzsche unterstreicht auch Dewey: »The separation of morals
from human nature leads to a separation of human nature in its moral aspects
from the rest of nature, and from ordinary social habits«.*® Diese Trennung
hat zur Folge, dass Gewohnheiten einer identischen, mechanischen Wieder-
holungsform subsumiert werden, die aufgrund ihrer Nihe zu leidenschaft-
lich-suchtférmigen Verhalten als moralisch zweifelhaft gilt. Den »negativen
Moralen« setzt Dewey deshalb einen »ethischen Wandel« entgegen, der im
»positiven Respekt fiir die menschliche Natur« besteht.”” Diese menschliche
Natur ist nicht abgetrennt fuir sich als normative Bezugsgréfle — naturphilo-
sophisch, biologisch oder philosophisch-anthropologisch im Sinne Feuerbachs

34 | Vgl. Georg W.F. Hegel, Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse 1830, DritterTeil, Die Philosophie des Geistes, Werke Bd. 10, Frankfurta.M.
1986, 185.

35 | Vgl. Dewey, Human Nature and Conduct, a.a.0., 14ff.

36 | Ebd., 8.

37 | Vgl. ebd., 4 [libers. v. Vf.].

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

o1


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Marc Rolli

— zu bestimmen, sondern mit den 6konomischen, politischen, historischen
und alltiglichen Begebenheiten habituell verbunden. »It is impossible to say
how much of the unnecessary slavery of the world is due to the conception
that moral issues can be settled within conscience or human sentiment apart
from consistent study of facts and application of specific knowledge in industry,
law and politics.«*® Einerseits folgt aus der (moralischen) Verurteilung der em-
pirischen Gegebenheiten, Gewohnheiten und Praktiken die Unfihigkeit, auf
die Verhiltnisse (ethisch) sinnvoll einzuwirken. Und andererseits hat die Fest-
legung moralischer Standards immer auch eine soziale Dimension, die von
Dewey am Beispiel der gesellschaftlichen Klassen diskutiert wird. Prinzipien
und Setzungen moralischer Herkunft sind Teil eines Kontrollsystems, das der
Masse der Regierten von Seiten einer privilegierten Schicht auferlegt wird.*
Gewohnheiten als gesellschaftliche Verkorperungen inmitten lebenswelt-
licher Verhiltnisse sperren sich gegen die tiblichen Dualismen von Individu-
um und Gesellschaft, Ich und Welt, Freiheit und Notwendigkeit, Subjekt und
Objekt, Mittel und Zweck, Voraussetzung und Erwerb. »To talk about the prio-
rity of >society« to the individual is to indulge in nonsensical metaphysics.«*
Gleichwohl muss davon ausgegangen werden, dass Assoziationen oder »modes
of interaction« Handlungsregeln etabliert haben, die im Vergleich mit akuten
Einzelhandlungen vorgingig existieren. Sie formieren institutionelle Hand-
lungsbedingungen, die ihrerseits als Bedingungen nur fungieren, wenn sie
in kollektiven Titigkeiten reproduziert — und damit auch kontinuierlich (mehr
oder weniger drastisch) verindert werden.” Mit dem Begriff der Routinen wer-
den leicht Kontingenzen unterschlagen, >Volksgeister< transformieren aktuell
gegebene Regeln in substantielle Einheiten. Dabei sind Gewohnheiten stets
viele: »no habit [...] can incorporate the entire environment within itself«.* Sie
setzen als potentielle und widerstreitende Dynamiken unseren Charakter,

38 | Ebd., 11.

39 | »Control has been vested in an oligarchy. [...] Parents, priests, chiefs, social cen-
sors have supplied aims, aims which were foreign to those upon whom they were impo-
sed, to the young, laymen, ordinary folk [...].« Ebd., 2.

40 | Ebd., 59.

41 | »It seems putty to be molded according to current designs. That plasticity also
means power to change prevailing custom is ignored.« Ebd., 64. Deweys Verdnderungs-
vorschlag besteht darin, die in Gewohnheiten angelegte dogmatische Wiederholungs-
struktur (»regime of custom«) zu verandern, indem die starren Referenzpunkte zuguns-
ten eines problemorientierten demokratischen Prozesses aufgegeben werden. Ebd.,
65.

42 | Ebd., 51. »Collective minds, group-minds, national-minds, crowd-minds« hin-
gegen sind mysteriose Gebilde, die die »vorgangigen Assoziationen« zu einer histori-
schen Grofle umdeuten, die quasi als ein singuldrer empirischer Charakter tatig ist. Vgl.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die amerikanische Alternative: John Dewey

unser Selbst zusammen — und formen damit gleichzeitig unseren Willen.*
»Character is the interpenetration of habits.«** Wie bereits Hegel in der Phino-
menologie des Geistes greift Dewey das anthropologische Thema des Charakters
auf, indem er darauf besteht, dass die physiognomische Deutung eines wahren
inneren Charakters problematisch ist, sofern die in den Gewohnheiten ver-
koérperten Handlungsweisen ausgeblendet bleiben. Schwierigkeiten verursacht
gerade die in moraltheoretischen Kontexten eingetibte Isolierung eines reinen
Charakters, welcher tiber den pragmatischen Verhiltnissen thront. »Reason
pure of all influence from prior habit is a fiction.«* Mit der von Kant ins Werk
gesetzten Charakterlehre und ihrer folgenreichen Rezeption im anthropolo-
gischen Diskurs der Philosophie des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts
wird in Deweys Augen ein Charaktertypus idealistisch iiberhoht, was sich in
unterschiedlichen Spielarten von Entwicklungsmodellen und Charakterisie-
rungen bis hin zu Utopien des zukiinftigen Menschen niederschligt.*® Mit der
Idealisierung des reinen Charakters verbindet sich das Postulat eines freien
Willens, der aus der lebensweltlichen Verstrickung in Gewohnheiten heraus-
gehoben ist. »We feed our conceit by recalling that the habit was not deliberately
formed.«* Finden wir uns aber in einer Welt mitsamt ihren vorgingigen As-
soziationen wieder, in die wir uns einbinden und immer schon eingebunden
haben, indem wir Gewohnheiten ausbilden, so wird deutlich, dass in ihre Aus-

ebd., 60. Wilhelm Wundts Vélkerpsychologie steht in diesem Sinne in der Tradition der
philosophischen Charakteranthropologie.

43 | »All habits are demands for certain kinds of activity; and they constitute the self.
In any intelligible sense of the word will, they are will.« Ebd., 25.

44 | Ebd., 38.

45 | Ebd., 31.»Moral dispositions are thought of as belonging exclusively to a self. The
self is thereby isolated from natural and social surroundings. A whole school of morals
flourishes upon capital drawn from restricting morals to character and then separating
character from conduct, motives from actual deeds.« Ebd., 15-16.

46 | Vgl. zu Kant ebd., 44-45. »Error comes into theories when the moral goods are
separated from their consequences.« Ebd., 47. Dewey wendet sich gegen den impliziten
Idealismus utopischer Entwiirfe, die in der Geschichte der philosophischen Anthropo-
logie von Naturzustandsphantasien bis zu romantischen Ursprungsvorstellungen und
Utopien der Menschenziichtung reichen. Dabei hat er auch die von Schelling erneuerte
Erz&hlung vom Verlust und der Wiedergewinnung eines urspriinglichen Zustands kritisch
im Visier. Vgl. ebd., 50, 55.

47 | Ebd., 24. »The act must come before the thought, and the habit before an ability
to evoke the thought at will. Ordinary psychology reverses the actual state of affairs.«
Ebd., 30.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

93


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Marc Rolli

bildung stets Vorlieben und Abneigungen und eine spezifische Sensibilitit fiir
Auenwirkungen eingehen. Kurz: »Habit [...] means will.«*

ZIVILISATION UND VOLKERKUNDE

Mit dem Konzept der Gewohnheit macht Dewey klar, wie aus seiner Sicht die
Nihe zwischen einem anthropologischen Verstindnis der Kulturen und einem
pragmatistischen Ansatz in der Philosophie aussieht — oder wie ein solches
Verstindnis rekonstruiert werden kann. In einem bestimmten Sinne kénnte
man von einer Kulturphilosophie Deweys sprechen. Er bezeichnet die Philoso-
phie als »ein Phinomen der menschlichen Kultur«, auch wenn sie nicht ledig-
lich »ein passiver Reflex der Zivilisation« sei.* Damit wird sie auf historisch
geprigte Praktiken bezogen, die nicht in einem reinen Begriindungsakt fun-
damentalphilosophisch aufgehoben werden konnen, die aber auch nicht als
ein festes Regelwerk vorgegeben sind, sofern sie sich im permanenten Wandel
befinden und eine Vielzahl unterschiedlicher Ansichten und kultureller Ten-
denzen bezeugen. Wie Gewohnheiten Handlungen determinieren, aber auch
umgekehrt von diesen determiniert werden, sind Philosophien »Selektionen
aus einer bestehenden Kultur«, die gleichwohl auf diese kritisch zuriickwir-
ken, sofern ihre Auferungen performative Qualititen haben, d.h. kiinftige
Wissensformen und Praktiken vorwegnehmen.”® Mit dem Begriff der Kultur
reflektiert Dewey auf die Bedingungen des Denkens, die z.B. philosophisch (in
unterschiedlicher Weise) interpretiert werden kénnen. Dabei ist zu beachten,
dass >Kultur«< nicht als Gegenbegriff zu >Natur< oder >Gesellschaft« verwendet
wird.*! Nicht die Abgrenzung von biologischen oder soziologischen Ansitzen
macht fiir Dewey den ethno-anthropologischen Kulturbegriff attraktiv. Seine
Anziehungskraft besteht eher darin, quasi ficheriibergreifend auf eine An-
zahl heterogener Faktoren zu referieren, die allesamt von einiger Relevanz
sind (und so auch die Gewohnheiten mitbestimmen). In Freedom and Culture
(1938) zdhlt Dewey politische, ckonomische, wissenschaftliche, kiinstlerische,

48 | Ebd., 42.

49 | Vgl. John Dewey, »Philosophie und Zivilisation« [1931], in: ders., Philosophie und
Zivilisation, a.a.0., 7-15, hier 7, 11.

50 | Vgl. ebd., 12, 14-15.

51 | Marc Rélli, »Natur und Kultur. Oder: Wie der Pragmatismus John Deweys einen
traditionsreichen Gegensatz aufhebt«, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie, 34,
3:2009, 305-330. Nicht zuletzt in diesem Punkt unterscheidet sich Dewey von Malin-
owski. Vgl. Bronislaw Malinowski, »Culture«, in: Encyclopaedia of the Social Sciences,
eds. Edwin R.A. Seligman and Johnson, New York: MacMillan, 621-646, hier 633.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die amerikanische Alternative: John Dewey

religiose und ethische Gesichtspunkte dazu.>? Er folgt Boas darin, die kolonia-
listisch gefirbte Ethnologie und Vélkerkunde des 19. Jahrhunderts dadurch
auszuhebeln, dass die immer wieder behaupteten Unterschiede mentaler und
physischer Fihigkeiten (bei verschiedenen >Rassen<—und gemaf} den iiblichen
Rassenvorurteilen) auf die gesellschaftlich divergierenden Umweltbedingun-
gen — und damit auf die verschiedenen Wege, Gewohnheiten auszubilden —
zuriickgefiihrt (und korrigiert) werden.>

In einem Essay mit dem Titel »Interpretation of Savage Mind«, der zuerst
im Psychological Review (1902) erschien und spiter in den Band Philosophy
and Civilization aufgenommen wurde (1931), legt Dewey die fehlerhafte Ver-
wendung der vergleichenden Methode in der dlteren Interpretation des wilden
Denkens dar.>* Er bezieht sich dabei exemplarisch auf Spencers Sociology, die
drei methodische Schwichen aufweise: Erstens werden Tatsachen »aus dem
Kontext ihrer sozialen und natiirlichen Umwelt herausgerissen und wahllos
aufeinandergehiuft«, so dass ein abstrakter Vorbegriff des »primitiven Den-
kens« mittels beliebiger Nachweise ganz unterschiedlicher Vélker oder Kul-
turen gestiitzt wird.>> Zweitens ist das Ergebnis eines solchen Vorgehens die
Darstellung eines Katalogs statischer (emotionaler und intellektueller) Eigen-
schaften, »die Spencer dem Primitiven zuschreibt«.*® Die Eigenschaften sind
durch ihre animalischen, sinnlichen und wenig rationalen Merkmale charak-
terisiert. Sie ergeben drittens »kein kohirentes Schemac, da sie nicht struktu-
rell im Hinblick auf ihre kulturellen oder habituellen Beziige bestimmt sind.”’
Das grundsitzliche Problem besteht darin, »dass der gegenwirtige zivilisierte
Geist praktisch als Mafistab genommen wird und der Geist der Wilden an die-
ser festen Skala gemessen wird.«*® Es ist daher kaum verwunderlich, dass >der
Primitive«< negativ qualifiziert wird, sofern er die Charaktereigenschaften ver-

52 | John Dewey, »Freedom and Culture«, in: LW 13, 63-188, hier 67.

53 | Vgl. Franz Boas, The Mind of Primitive Man. New York: MacMillan 1921. »For about
thirty-five years, Boas and Dewey were colleagues and intellectual and political allies
at Columbia University [...].« Charles Hobbs, Gabriel Torres, »The Intertwining of Culture
and Nature: Boas, Dewey, and Deweyan Strains of American Anthropology«, www.ame
rican-philosophy.org/openconf-3_5/modules/request.php?module=oc_program&
action=summary.php&id=60 [zuletzt gedffnet 17.03.2014]. Vgl. Deweys »Address to
the National Association for the Advancement of Colored People«, in LW 6, 224-230.
54 | Vgl. John Dewey, »Die Interpretation des wilden Denkense, in: ders., Philosophie
und Zivilisation, a.a.0., 171-185.

55 | Vgl. ebd., 171.

56 | Ebd., 172.

57 | Vgl. ebd., 173ff.

58 | Ebd., 172. An diesem Punkt konvergieren pragmatistische und strukturalistische
Positionen der Kritik traditioneller philosophisch-anthropologischer Annahmen. Vgl.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

95


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Marc Rolli

missen lisst, die den gesunden, erwachsenen, weiflen Mann auszeichnen sol-
len — und die mit Wachstum, Fortschritt und Entwicklung verbunden werden.
Damit erscheint er geeignet, »als Werkzeug durch >hohere Rassen< ausgebeu-
tet zu werden«.> All dies steht einer »genetisch-psychologischen Methode fiir
die Soziologie« im Weg, die in der tiber traditionelle Vorurteile aufgeklirten
ethnographischen Feld- und Kulturforschung eingesetzt werden sollte.®’ De-
wey erliutert sie am Beispiel der nomadischen Jiger australischer Aborigenes,
indem er ihre Jagdgewohnheiten beschreibt, die strukturell mit ihrer gesam-
ten kulturellen Organisation zusammenhingen. Es sind diese Gewohnheiten,
die erkliren, warum sich die nomadischen Jigerkulturen nicht zu >hdheren<
agrikulturellen Lebensformen sweiterentwickeln<«. Nicht »Dummbheit oder
Stumpfheit oder Apathie« sind fiir diesen >Widerwillen< verantwortlich, son-
dern die Positivitit einer andersartigen Gesellschaftsstruktur mitsamt ihren
besonders intensiven Lebensverhiltnissen.®

DARWIN UND DIE DEUTSCHE PHILOSOPHIE

Die mit Charles Darwins On the Origin of Species (1859) verbundene »geistige
Revolution« prigt den amerikanischen Pragmatismus im Allgemeinen und
Deweys Philosophie im Besonderen.®? Allerdings bedeutet sie im Unterschied
zu den europiischen Spielarten des sog. >Sozialdarwinismus« nicht, dass ein

Claude Lévi-Strauss, Das wilde Denken [1962], libers. v. H. Naumann, Frankfurt a.M.
1973, 11ff.

59 | Dewey, Interpretation des wilden Denkens, a.a.0., 177.

60 | Vgl. ebd., 174.

61 | »Die Abneigung des Nomaden beruht auf der Tatsache, dass er in den neuen Be-
rufen weder eine so klare noch so intensive Sphare findet, um intellektuelle und prak-
tische Geschicklichkeit zu zeigen, oder eine solche Gelegenheit fiir ein dramatisches
Spiel von Emotionen.« Ebd., 177. Dewey beruft sich auf Clement Hodgkinson, Australia,
from Port Macquarie to Moreton Bay, London 1845, und auf George Grey, Journals of two
expeditions of discovery in North-West and Western Australia during the years 1837-39,
vol. Il, London: T. and W. Boone 1843. Gegen das »evolutionistische Postulat«der politi-
schen Anthropologie wendet sich dann spater ausfiihrlich Pierre Clastres, Staatsfeinde.
Studien der politischen Anthropologie, iibers. v. E. Moldenhauer, Frankfurt a.M. 1976.
Diese Uberlegungen greifen auch Deleuze und Guattariin ihnrer Nomadologie wieder auf.
Vgl. Gilles Deleuze, Félix Guattari, Tausend Plateaus [1980], lbers. v. G. Ricke u. R.
Voullié, Berlin 1992, 490ff.

62 | Vgl. John Dewey, »Der Einfluss des Darwinismus auf die Philosophie« [1909], in:
ders., Erfahrung, Erkenntnis und Wert, hg. u. ibers. v. M. Suhr, Frankfurt a.M. 2004,
31-43, hier 31.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die amerikanische Alternative: John Dewey

eingeschrinktes Verstindnis der Darwin’schen Evolutions- und Selektions-
theorie unmittelbar in sozialwissenschaftlichen Kontexten geltend gemacht
wird. >Naturalismus< heiflt bei Dewey keineswegs, dass fiir alle Belange na-
turwissenschaftliche Erkenntnisse mafigeblich sind. Vielmehr bezeichnet der
Begriff den Stellenwert des experimentellen wissenschaftlichen Verfahrens in
der Forschung tiberhaupt. Das schliefit nicht aus, dass die Ausgestaltung der
experimentellen Methode in der Sozialforschung eigenen Gesetzen folgt. Und
es schlieft nur ein, »dass die Sozialforschung als Forschung die Notwendigkeit
von Operationen beinhaltet, die real die wirklichen Bedingungen modifizie-
ren, die so, wie sie existieren, den Anlass der wirklichen Forschung bilden«.®
Diese »Lektion« ist »die logische Bedeutung der experimentellen Methode«.%*
Sie impliziert gerade keine schlichte Ubernahme quantitativer Verfahren. De-
weys Naturalismus steht zu seinem Kulturalismus nicht in Opposition. Viel-
mehr ist sein Naturalismus ein kulturalistischer — oder sein Kulturalismus
naturalistisch bestimmt. Was kann das heiflen?

Es bedeutet im Kern, dass sich die allgemeine Geltung der Logik als Theo-
rie der Forschung in den Naturwissenschaften anders manifestiert als in den
Sozialwissenschaften. Darwin formuliert dabei einen Aspekt von allgemeiner
Relevanz, wenn er den Begriff der Art — und mit ihm die wissenschaftliche
Orientierung am Unwandelbaren, Stabilen, Ewigen und Gewissen — auf einen
Prozess des Entstehens und Vergehens bezieht.®> Er bestreitet damit implizit
den Wert der »reinen kontemplativen Vernunfi«, die sich iiber die verinder-
liche Erfahrung erhebt, weil sie ein permanentes Ziel erfassen will, »das sich
durch Verinderungen hindurch realisiert«.® Ist die Natur im Wandel begrif-
fen, so geniigt sie den Anforderungen der Erkenntnis nicht. Arten ((Wesenx)
selbst sind verinderlich, den zufilligen Ereignissen unterworfen. Im teleolo-
gischen Beweisgang manifestiert sich dagegen in der Natur (des Menschen)
ein hoherer Zweck der Vernunft. »Das Darwin’sche Prinzip der natiirlichen
Auslese untergrub diese Philosophie« und tibertragt das experimentelle Prin-
zip aus der Physik Galileis und Newtons auf die »Phéinomene des Lebens«.*

63 | Vgl. Dewey, Logik., a.a.0., 566. Vgl. dazu genauer ebd., 573ff. Wie fiir jede For-
schungistauch fiir die Sozialforschung die Problemstellung entscheidend. Bei ihrist sie
auf »wirkliche soziale Spannungen [und] Bediirfnisse« bezogen und zielt auf eine Stra-
tegie »flir die reale Auflosung der konfliktbelasteten sozialen Situation« ab. Ebd., 574.
64 | Ebd. [Herv. Vf.]

65 | »Die griechische Formulierung von Ziel und Mafistab der Erkenntnis [das aristote-
lische eidos; Vf.] schlug sich im Laufe der Zeit in dem Wort Spezies oder Art nieder und
beherrschte die Philosophie zweitausend Jahre lang.« Dewey, Einfluss des Darwinis-
mus, a.a.0., 32.

66 | Ebd., 34.

67 | Vgl. ebd., 38, 36.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

97


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Marc Rolli

Fir Dewey ist die anthropologische Darwin-Rezeption problematisch, die
traditionelle philosophische Denkweisen aufrecht erhilt, indem sie die Evo-
lution als einen zielgerichteten Fortschritts- und Zivilisationsprozess begreift.
Derartige »neuerliche Riickfille in absolutistische Philosophien« finden sich
in populdrdarwinistischen Strémungen, in kulturgeschichtlichen Entwick-
lungsszenarien der Vélkerkunde, Rassen- und Sozialanthropologie oder auch
in sozialwissenschaftlich ausgreifenden biologistischen Anthropologien, die
z.B. in der Eugenik oder der Rassenhygiene vorliegen.®® In all diesen Fillen
wird an traditionellen anthropologischen Vorstellungen der Naturphilosophie
festgehalten, auch wenn dies in einem neuartigen materialistischen, anthro-
pometrischen oder evolutionstheoretischen Rahmen geschieht. In den Begriff
der >natiirlichen Selektion«< schleichen sich iltere (rousseauistisch-romanti-
sche) Vorstellungen vom Naturzustand ein, der in depravierten Formen der
>Entfremdung< aufgrund >kontraselektorischer« Auswirkungen bestimmter
moderner Einrichtungen (Technikentwicklung, Stadtleben, Alkoholismus,
Hygiene) verloren geht — und mittels eugenischer, biopolitischer Maffnahmen
wiederzugewinnen ist.% Der Esoterik der Lebensreformbewegungen, aber
auch dem sozialanthropologischen Ansatz, die Rasse (oder das Erbgut einer
charakteristischen Population) zu einem Grundbegriff der Gesellschaftstheo-
rie zu machen, steht Dewey mit seinem ethnographisch und padagogisch auf-
geklirten und experimentell ausgerichteten soziologischen und demokratie-
theoretischen Ansatz diametral entgegen.

In seinen Arbeiten zu German Philosophy and Politics, die zunichst 1915 und
dann 1942 erginzt um eine Einleitung zu »Hitlers Nationalsozialismus« er-
schienen sind, fithrt Dewey die Tradition des philosophischen Idealismus mit
politisch ambitionierten Vorstellungen von einer »besonderen Mission und
Bestimmung der deutschen Geschichte« zusammen, die in beiden Weltkrie-

68 | Vgl. ebd., 42. Auch im Darwinismus finden sich zahlreiche Identifikationsmerk-
male der élteren philosophischen Anthropologie wieder - und dies bezeichnenderweise
haufig in Texten, die sich selbst als »anthropologisch«verstehen. Im deutschsprachigen
Raum kann hier auf eine Traditionslinie von der romantischen Anthropologie, Fries-
Schule, Feuerbach zu Ludwig Biichner, Ernst Haeckel, Ludwig Woltmann und der Ras-
senhygiene (Ploetz, Schallmayer) hingewiesen werden. Vgl. dazu Rélli, Kritik der anthro-
pologischen Vernunft, a.a.0., 390ff. Zur»traditionellen Anthropologie«der darwinistisch
inspirierten Theoretiker einer »kulturellen Evolution« der Spencer nahe stehenden Eth-
nologen des sog. X-Clubs (wie John Lubbock) vgl. Thomas Gondermann, Evolution und
Rasse. Theoretischer und institutioneller Wandel in der viktorianischen Anthropologie,
Bielefeld 2007 und schon George Stocking, Victorian Anthropology, New York 1987.

69 | Vgl. Peter Weingart, Jirgen Kroll, Kurt Bayertz, Rasse, Blut und Gene. Geschichte
der Eugenik und Rassenhygiene in Deutschland, Frankfurt a.M. 1992, 27ff.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die amerikanische Alternative: John Dewey

gen eine wichtige Rolle spielten.”’ Erst die Fortexistenz idealistischer Denk-
weisen macht die popularisierbare Annahme verstindlich, »daf Deutschland
mehr als jede andere Nation [...] das wesentliche Prinzip der Humanitit ver-
korpert.«’! In der Zweiweltenlehre Kants liegt aus seiner Sicht der eigentliche
Kern des Idealismus, d.h. in der radikalen Unterscheidung des Reichs der Not-
wendigkeit oder der Wissenschaft von dem der Freiheit oder der Moral.”? Die
damit verbundene Trennung von Vernunft und Verstand ist zutiefst problema-
tisch, sofern sie — entgegen den Restriktionen Kants — zu romantischen und
geschichtsphilosophischen Bestimmungen des nach Kant inhaltlich eigentlich
»leeren« idealen Bereichs fithrt.”® Freiheit verstanden als absolutes Prinzip der
praktischen Autonomie scheint unangreifbar zu sein — und lisst sich daher
als Idee der Bestimmung des Menschen deuten, die sich doch historisch zu
realisieren hat. Wihrend Dewey zunichst auf die humanistische Sonderstel-
lung hinweist, die im germanischen Volkscharakter oder Volksgeist durch
einen besonderen Bezug auf die universalen Ideale der Vernunft konstatiert
wird, diagnostiziert er in seinem spiteren Text iiber die nationalsozialistische
Weltanschauung eine »Verschiebung« des idealistischen Gehalts.” Nicht das
erhabene Geistige steht im Vordergrund, sondern das Vitale der konkreten
Existenz. Vernunft und Idealitit werden — in einigen Vortrigen Hitlers, die
Dewey analysiert — mit dem Volk und zugleich mit Blut, Boden und Rasse
identisch gesetzt. »Das besondere Merkmal der idealen Volksgemeinschaft be-
steht darin, daR ihre Einheit sich letztlich von Blut und Rasse herleitet.«’> Auf
diese Weise bringt die Anthropologiedoktrin des NS im >ganzen Menschenc<
das biologisch Reale und das kulturell Ideale in eine Einheit der Rasse — und
lisst den >kranken Dualismus« der zwei Welten hinter sich. »Kurzum, es war
Hitlers Mission, die Spaltung zwischen dem >Inneren< und dem >AufRerens,
zwischen dem Idealen und Tatsichlichen, zwischen einem geistigen Glauben
und der harten Wirklichkeit des Handelns, die die »zwei Welten Deutschlands«
konstituiert hatte, zu iiberwinden.«’® Das idealistische Motiv wird dabei nicht
aufgegeben oder pragmatisch relativiert, sondern im Volkscharakter quasi
inkorporiert, weshalb sich die welthistorische Aufgabe der deutschen Nation

70 | John Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, iibers. v. H. Kogge, hg. v.
A. Honneth, Berlin 2000, 154.

71 | Dewey, Deutsche Philosophie, a.a.0., 99. Mit dieser Annahme kann der Kriegs-
eintritt Deutschlands gerechtfertigt werden, wie Dewey mit einem Eucken-Zitat belegt.
Vgl. ebd.

72 | Vgl. ebd., 88, 93.

73 | Vgl. ebd., 68f., 154f.

74 | Vgl. ebd., 64-66.

75 | Ebd., 61.

76 | Ebd., 53.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

99


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Marc Rolli

mit ihrer angeblich ausgezeichneten Erbsubstanz begriinden lisst. Vor dem
pragmatistischen Hintergrund seines kultur- oder sozialphilosophischen An-
satzes entwickelt Dewey eine Mdglichkeit, die anthropologiegeschichtlichen
Hintergriinde der NS-Ideologie kritisch zu rekonstruieren, indem er auf die
kontinuierliche Relevanz des idealistischen Denkens auch im Kontext von Ma-
terialismus und Darwinismus hinweist.” Das Motiv der >Uberwindung der
zwei Weltenc« bleibt dabei dualistisch orientiert, sofern es eine Situation der
Degeneration, des Verfalls, der Entfremdung und Entartung konstruiert, die
durch den Einsatz der Eugenik und anderer gewalttitiger, militdrischer Mittel
verindert werden muss. Das Ziel der Verdnderung ist der >neue Menschs, der
die Ideale eines ausgeglichenen und gesunden Lebens, der natiirlichen Stirke
und kulturellen Bildung, einer duflerlich und innerlich »schénen Seele< ver-
kérpert.

77 | »Erscheinungen, die eine aufgestdrte Welt seit dem Beginn des Krieges durch den
EinfluR eines Darwinschen »Kampfes ums Dasein« und ein »Uberleben des Tiichtigsten:
oderdurch den EinfluB einer Nietzscheschen Machtphilosophie zu erkldren gesucht hat,
wurzeln in der klassisch idealistischen Philosophie [...].« Ebd., 154.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Alle Anthropologie, auch die philosophische,
hat den Menschen schon als Menschen gesetzt«!
Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

Christoph Hubig

Martin Heidegger zdhlt zu den radikalsten Kritikern philosophischer Anthro-
pologie iiberhaupt; seine Fundamentalontologie als »Metaphysik des Daseins«
gilt als »Anti-Anthropologie«.? Beginnend mit der Anthropologiekritik in sei-
nem frithen Hauptwerk Sein und Zeit (SuZ), zentral ausgearbeitet im Rahmen
seiner Kant-Rezeption in Kant und das Problem der Metaphysik (KPM), weiter-
gefithrt in Auseinandersetzung mit Ernst Cassirer und Helmuth Plessner, im
Brief Uber den Humanismus bis hin zu den Spitschriften, in denen er an-
thropologische Deutungen insbesondere der Technik verwirft, durchzieht die
Anthropologiekritik sein gesamtes Werk.

1. DAS CHAMALEON »PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE«

Unabhingig von Heidegger stellt sich zunichst die Frage nach seinem Gegner,
welche sogleich in Irritationen fithrt: Das Titelwort »Philosophische Anthropo-
logie«< erscheint auf den ersten Blick seltsam. Wir kennen aus dem Spektrum
der Fachdisziplinen biologische Anthropologie, psychologische Anthropologie,
ethnologische Anthropologie, Sozial- und Kulturanthropologie, die aus ihrer
jeweiligen Fachperspektive die Verfasstheit >des<« Menschen in ontogenetischer
und phylogenetischer Hinsicht untersuchen. Als erfahrende und deutende
Wissenschaften gehen sie in registrierender, klassifizierender, bilanzierender,
strukturierender, rekonstruierender, modellierender, erklirender, prognosti-
zierender etc. Absicht mit Erscheinungen des Menschen um. Nach gingiger

1 | Martin Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt a.M. 1998
(seitengleich mit HGA 3, Frankfurt a.M. 1991), im Folgenden zitiert als KPM.

2 | Vgl. Andreas Luckner, Heidegger und das Denken der Technik, Bielefeld 2008, Kap.
4.1.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Christoph Hubig

Ansicht bliebe dann die Frage nach dem >Wesen< des Menschen der Philoso-
phie vorbehalten. Wiirde aber eine entsprechende Philosophie hiermit zur phi-
losophischen Anthropologie? Dass eine solche Architektonik doch seltsam ist,
mag im Vergleich mit analogen Konstellationen deutlich werden: Wir sprechen
zwar durchaus von einer >Philosophie der Natur, >Philosophie der Geschich-
te/Geschichtsphilosophie¢, >Philosophie der Gesellschaft/Sozialphilosophies,
>Philosophie der Kunst/Asthetik« etc., nicht aber von >philosophischer Natur-
wissenschafts, >philosophischer Geschichtswissenschaft, »philosophischer So-
ziologie« oder »philosophischer Kunstwissenschaft«. Entsprechend ist eine Phi-
losophie des Menschen/des Menschlichen als solche in der philosophischen
Tradition nicht blofl verankert, sondern auch und gerade hier von zentraler
Bedeutung, wenngleich — wie auch in den anderen Konstellationen — nach der
Ausgliederung und Ausdifferenzierung der Fachdisziplinen aus der Philoso-
phie die Frage nach der Beziehung einer wie auch immer gearteten >Wesens-
philosophie« zu den Fachwissenschaften und ihren Ertrigen virulent bleibt.
Derartige Beziehungen als Generalisierung oder Abstraktion kénnen in den
Fachwissenschaften entsprechend der jeweiligen Modellierungsabsicht in
unterschiedlichster Richtung vorgenommen und vorangetrieben werden. Die
entsprechenden Kriterien und Standards resultieren aus der Pragmatik dieser
Wissenschaften, ohne dass der Philosophie hier eine Schiedsrichterfunktion
zufiele. Wenn diese jenseits der Fachwissenschaften iiber Natur, Geschichte,
Gesellschaft, Kunst (oder Technik...) nachdenkt, bewegt sie sich — latent oder
explizit — unversehens in den normativen Bereich: sie stellt die Frage nach dem
»Sinn« von x, bewertet Vollziige und Entwicklungen, entwirft Utopien oder
Dystopien, kurz: sie reflektiert unser Verhdltnis zu den entsprechenden Gegen-
standsbereichen sowie den diese erfassenden Fachwissenschaften im Raum
rechtfertigender Griinde. So wenig Sozialphilosophie allgemeine Soziologie
oder Technikphilosophie allgemeine Technologie ist, kann eine Philosophie
des Menschen als allgemeine Anthropologie auftreten. Gleichwohl sprechen
wir aber von philosophischer Anthropologie (auch wenn diese problematisiert
werden soll).

Sehen wir einmal von der problemgeschichtlichen Verfasstheit ab, in der
die jetzt von den Fachwissenschaften verhandelten Fragen noch innerhalb der
Philosophie aufgehoben und in diese eingebettet waren, und fragen mit Blick
auf unser Thema, wie und als was >philosophische Anthropologie< heute auf-
treten mag, so treffen wir auf ein uniibersichtliches Feld unterschiedlichster
Auffassungen, hinter denen keineswegs eine wie auch immer fundierende Ba-
sis fiir eine philosophische Teildisziplin ersichtlich wird, sehr wohl aber — wie
mit Heidegger zu zeigen sein wird — Griinde fiir eben diese Divergenz. Ex-
emplarisch mag die Situation sein, in der etwa in den Goer Jahren des letzten
Jahrhunderts ein an Erstorientierung Interessierter prominente Artikel zum
Thema in philosophischen Lexika und Enzyklopadien durchmustert: Er oder

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

sie findet z.B. den frithen, viel beachteten Aufsatz von Jiirgen Habermas im
Fischer Lexikon Philosophie’, der dann in der Neuausgabe desselben Lexikons
durch denjenigen des Herausgebers Alwin Diemer ersetzt wurde*, daneben den
einschligigen Artikel von Odo Marquard im Historischen Worterbuch der Phi-
losophie.’ Habermas reflektiert die klassischen Positionen in deutlicher Orien-
tierung an Plessner, der die Anthropologie »aus der metaphysischen Klam-
mer«® gelost habe und der natiirlichen Kiinstlichkeit des Menschen gerecht
werde. Der »wirkliche Bruch der menschlichen Natur«’ diirfe jedoch nicht wie
bei Gehlen nur als Mangel mit einem entsprechenden Bedarf nach Entlastung
gesehen werden; vielmehr durchbrichen die Schépfungen des Geistes »den
Kreis der bloRen Reproduktion des Lebens«.® Der abstrakten Rede von einer
Weltoffenheit des Menschen indes sei mit der genaueren Frage zu begegnen,
inwieweit der Mensch, der sein Leben fithren muss, dies in konkreten sozialen
Lebenswelten vollzieht, die nicht auf anthropologische Konstanten reduzierbar
sind.’ So weit die Anthropologie eine philosophische ist, miisse sie die Ver-
schrinkung von Umweltgebundenheit und Weltoffenheit auch auf sich selber
anwenden: sie konne nicht als Grundlagenwissenschaft Mafstibe vorgeben,
z.B. in der Bemessung der gesellschaftlichen Verhiltnisse nach dem Grade
ihrer Stabilitit. Vielmehr miisse sie in ein »Wechselgesprich« mit der Theorie
der Gesellschaft treten, die den Menschen als handelndes und arbeitendes We-
sen begreift; indem die Anthropologie das »Material der Wissenschaften phi-
losophisch deutets, sei nicht nur der »Zusammenhang« mit einer Theorie der
Natur zu verfolgen, sondern die »kaum begonnene« Verbindung von Anthro-
pologie und Theorie der Gesellschaft zu entwickeln, von der sich »die Anthro-
pologie grundsitzlich ihren Begriff vom Menschen erldutern lassen [muf3]«."
Ganz anders sieht Alwin Diemer die philosophische Anthropologie als syste-
matische Wissenschaft, die »Elemente, Strukturen und Gesetzlichkeiten« auf-
zeigt, »die den Menschen als Menschen auszeichnen«.! Sie habe hierbei die
Ertrige des neuzeitlichen Philosophierens zum »theoretischen, emotionalen

3 | Jirgen Habermas, »Anthropologie, philosophische«, in: Alwin Diemer, Ivo Frenzel
(Hg.), Philosophie. Frankfurt a.M. 1953, 18-35.

4 | Alwin Diemer, »Anthropologie, philosophische, in: Alwin Diemer, Ivo Frenzel (Hg.),
Philosophie. Neuausgabe, Frankfurt a.M. 1967, 9-14.

5 | Odo Marquard, »Anthropologie«, in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches Worterbuch
der Philosophie, Bd. 1, Basel/Stuttgart 1971, 362-374.

6 | Habermas, Anthropologie, a.a.0., 24.

7 | Ebd., 25.
8 | Ebd., 27 (mit Theodor Litt).
9 | Ebd., 32.
10 | Ebd., 34.

11 | Diemer, Anthropologie, a.a.0., 13.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

103


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Christoph Hubig

und praktischen Vermégen« zu integrieren, was in Kreuzklassifikation zu den
»Bereichen« des Geistigen und der Sinnessphire sechs »Funktionsbereiche«
ergibt, deren Modell »implizit heute allgemein verbindlich ist«: im »Geisti-
gen« Denken, Gemiit, Wollen; im »Sinnlichen« Empfindung, Gefiihl, Trieb.
Deren Wesensziige jeweils freizulegen, sei Aufgabe der philosophischen An-
thropologie. Diese erscheint mithin als Fundamentaldisziplin der Philosophie,
die in »Sonderdiziplinen« diese Funktionsbereiche behandele, wobei jeweils
»Privalenzen« fiir die theoretische Seite, die emotionale oder die praktisch-
pragmatische die jeweiligen Ausprigungen charakterisiere.” Odo Marquard
hingegen sieht die anthropologische Gegenwartsphilosophie als Arbeit am Le-
bensweltproblem, wobei die »Konkurrenz«'"® der Lebensweltphilosophien als
Konkurrenz von Geschichtsphilosophie und Anthropologie gesehen wird. Als
Geschichtsphilosophie werde sie Anthropologiekritik. Gegen diese Hegelsche
Denkfigur, die in seiner Philosophie des Geistes die blofle Naturbestimmtheit
als »Unmittelbarkeit«, »Naturgeist«, mithin als eine sieht, in der der Mensch
sich als geschichtliche Wirklichkeit noch nicht gefasst hat", wendet die An-
thropologie als »Lehre vom Menschen am Leitfaden seiner Bezweifelbarkeit«
ein, dass im Gange der »Weltgeschichte des Verdachts gegen jede Autoritit«
die »nattirliche Daseinsbasis am Ende allein tibriggelassen« sei (so Marquard,
Plessner zitierend).” Mit Blick auf die »Ohnmacht« des Geistes und die »Un-
verniinftigkeit« der Geschichte, wie sie Scheler und Gehlen betonen und als
»Instanz der Geschichte eine den Menschen zwingende Natur« bzw. Naturpro-
bleme reklamieren, attestiert Marquard der »anthropologischen Geschichts-
diskussion, dass sie »bemerkenswert reduziert« sei. Sie schlief3e »Biindnisse«
mit den Einzelwissenschaften, »verarbeite« deren Ergebnisse in ihrem »Trend
zum Natiirlichen«.'® Die Durchsicht der Ansitze von der Kulturanthropologie
bis zur strukturalen Anthropologie fiihrt ihn zum Fazit, dass »der Versuch zur
Versshnung von Anthropologie und Geschichtsphilosophie |...] einstweilen ne-
gativ [endet].«” Wir haben hier also den Kontrapost zur Synthese Alwin Die-
mers: Philosophische Anthropologie mit ihrer Gemengelage von Allianzen,
Sezessionen und Konkurrenzen erscheint als philosophische Baustelle fir die
Suche nach anthropologischen Konstanten zwischen Naturwiichsigkeit und
Kultiirlichkeit.

12 | Ebd., 14f.

13 | Marquard, Anthropologie, a.a.0., 370.

14 | Hegel, Encyclopédie (1817) §307, (1830) §§388-412, s. Marquard a.a.0., 368.
15 | Ebd., 371.

16 | Ebd., 372.

17 | Ebd., 374.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

2. Im AUSGANG VON SEIN UND ZEIT*®

Dass der Zustand philosophischer Anthropologie, wie er die geistige Situation
Heideggers prigte, sich in den gegenwirtigen Ausdifferenzierungen perpe-
tuiert, hitte Heidegger wohl kaum tiberrascht. Von seiner Warte aus hitte es
fur diesen Befund keiner besonderen Voraussicht bedurft — vielmehr ist diese
Verfasstheit einem grundlegenden Mangel jeglicher philosophischer Anthro-
pologie geschuldet. Er besteht darin, dass die Theoriegebdude der unterschied-
lichen philosophischen Anthropologien wie alle Theorien auf basalen Setzun-
gen beruhen. Menschliches Dasein jedoch ist dem Menschen — so Heidegger
— nicht im Modus der Vorhandenheit zuginglich bzw. wird verfehlt, wenn so
etwas unterstellt wird.

Die Frage »Was ist der Mensch?« sei von vornherein verfehlt, sofern sie
eine »theoretisch sachhaft erfasste Gegenstandsart unterstellt« (SuZ, 41). Sol-
cherlei gelte fiir Dinge, nicht aber fiir den Menschen, der eben nicht so oder so
»zu setzen« ist. Der Sinn des »ist« ist also fiir den Menschen in anderer Weise
freizulegen, und zwar in einer Weise, die seinem spezifischen Weltverhdltnis
gerecht wird. Die Frage ist entsprechend zu transformieren in >Wie ist der
Mensch?< oder >Wer ist der Mensch?<. Sie wird damit zu einer phinomeno-
logischen Frage, die untersucht, wie sich etwas als etwas ihm zeigt. Sie sucht
nicht mehr »hinter« vorhandenen Erscheinungen nach einem »Wesen, von
dem eben die Erscheinungen Erscheinungen sind. Ansonsten wiirde ihr »We-
senskern« im Horizont einer Theorie bestimmt (»gesetzt«), ggf. wiirden sie
als »blofle« oder »triigerische« Erscheinungen abgewertet. Phinomene hin-
gegen sind »selbststindig«; was sie offenbaren, ist das »Sich-an-ihnen-selbst-
zeigende« (SuZ, 28). Im Unterschied zu Phinomenen, die in dieser Hinsicht
»selbststindig« sind, ist ein blofes Erscheinen gerade ein »Sich-nicht-Zei-
gen« (SuZ, 29), weil ein »Wesen«, das hinter einer Erscheinung steht, sich
eben nicht selbst zeigt. Erscheinungen zeigen transitiv (etwas), das Phino-
men zeigt reflexiv (sich). Wenn nun alle philosophische Anthropologie dar-
auf beruht, dass Erscheinungen des Menschen in ihrer Zeigefunktion fiir ein
Wesen des Menschen in Anspruch genommen werden (als Ausgangspunkt
fur Abstraktionen, Generalisierungen, Plausibilisierungen), dann wird deut-
lich, dass Heideggers Ontologie des (menschlichen) Daseins, weil sie phino-
menologisch verfasst ist, als Alternative zur philosophischen Anthropologie
auftreten muss.

Die Notwendigkeit einer solchen Alternative begriindet Heidegger in den
einleitenden Passagen zu Sein und Zeit ex negativo aus einer ersten Kritik an
der philosophischen Anthropologie. Anthropologie, Psychologie, Biologie und

18 | Martin Heidegger, Sein und Zeit [Sonderdruck aus dem Jahrbuch fiir phd&nomeno-
logische Forschung 1927], Tiibingen 111967, im Folgenden zit. als SuZ.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

105


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Christoph Hubig

ethnologische Forschung (dies mit Blick auf Ernst Cassirers zweiten Band der
Philosophie der symbolischen Formen') »verfehlen« das »eigentliche, philosophi-
sche Problem« (SuZ, 45). So wie Descartes in seinem »cogito sum« das sum
»vollig unerortert« gelassen habe, so mache jede Idee vom »Subjekt« den »An-
satz des subjectum« mit, auch wenn man sich gegen eine »Verdinglichung
des Bewuftseins« dabei »zur Wehr setzen mag«. Denn auch die Dinglichkeit
bedarf erst einer Ausweisung ihrer ontologischen Herkunft, »damit gefragt
werden kann, was positiv denn nun unter dem nichtverdinglichten Sein des
Subjekts« zu verstehen sei. Gleiches gelte fiir Ausdriicke wie »Leben« und
»Mensch« (SuZ, 46). Selbst bei Dilthey, Bergson, Husserl und Scheler sei
bei aller Ubereinstimmung »im Negativen« (SuZ, 47) — nach der Personsein
nicht mehr als Ding oder eine Substanz gedacht werden kann — deren Dasein
nicht hinreichend thematisiert. Positiv ontologisch sei die Seinsart der Person
nicht bestimmt (SuZ, 48). Die Frage danach sei »verbaut oder missgeleitet«
durch die Definition des Menschen als animal rationale, wobei die Seinsart
des animal eben im Sinne des Vorhandenseins und Vorkommens verstanden
sei. Alternativ finde sich der Leitfaden fiir die Bestimmung des Wesens des
Menschen in der Theologie, deren Ontologie eines Seins Gottes sich in der-
jenigen des ens finitum des Menschen und seiner »Transzendenz« als etwas,
was uber sich »hinauslangt«, fortschreibt. Auch hier werde der Mensch im
Sinne des Vorhandenseins der iibrigen geschaffenen Dinge begriffen (SuZ,
49). Auch in der Psychologie, die wie die Anthropologie in eine allgemeine
Biologie eingebaut wiirde, gelte, dass sie als »Wissenschaft vom Leben« al-
lererst beziiglich ihrer Ordnung des moglichen Erfassens und Auslegens in
einer Ontologie des Daseins zu fundieren wire. Eine Ontologie des Lebens
»vollzieht sich auf dem Wege einer privativen Interpretation; sie bestimmt
das, was sein muf}, dal so etwas wie Nur-noch-leben sein kann. Leben ist
weder pures Vorhandensein, noch aber auch Dasein. Das Dasein wiederum
ist ontologisch nie so zu bestimmen, dafl man es ansetzt als Leben« (SuZ, 50).
Die Alltaglichkeit des Daseins wiederum, an der die phinomenologische Ana-
lytik ansetzt, »deckt sich nicht mit Primitivitit« (ebd.). Zwar seien die »primi-
tiven Phinomene« der ethnologischen Forschung oft weniger verdeckt und
kompliziert. Ethnologie setze selbst aber schon eine zureichende Analytik des
Daseins als Leitfaden voraus (SuZ, 51) Mit Blick auf Ernst Cassirers Ansatz,
der die Architektonik von Kants Kritik der reinen Vernunft als moglichen Auf-
riss zur Bewiltigung einer solchen Aufgabe erachtet, bezweifelt Heidegger,
dass man hier ohne einen neuen und urspriinglicheren Ansatz auskomme. Er
stellt sich dieser Aufgabe in Kant und das Problem der Metaphysik und pointiert
vor diesem Hintergrund seine Kritik an Cassirer. Hier jedenfalls betont er

19 | Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 2, Das mythische Den-
ken, Berlin 1925.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

noch eine » Ubereinstimmung in der Forderung einer existenzialen Analytik«, die
einer Interpretation der ethnologischen Befunde vorauszugehen hitte (ebd.).

Fiir das Dasein gilt, dass es sich selbst zu seinem Sein verhdlt (Suz, 41),
als Seiendes sei es diesem Sein (als Verhiltnis zum Sein) »iiberantwortet«.
Diese Verfasstheit bezeichnet Heidegger als Existenz, die als Seinsbestim-
mung allein dem Dasein zuzuweisen ist (im Unterschied zur klassischen
Verwendung von »Existenz« als Vorhandensein). In dieser Existenz, deren
Wesensziige als »Existenzialien« freigelegt werden, liege sein Wesen, seine
Essenz. Diese driicke eben nicht ein »Was« aus, sondern »mdagliche Weisen
zu sein« (SuZ, 42). Insofern kann sich das Dasein als Seiendes je aus einer
Moglichkeit, die es ist, bestimmen; das Dasein sei je seine Mdglichkeit, die
es nicht etwa »hat«, »nur eigenschaftlich als ein Vorhandenes«. »Und weil
Dasein wesenhaft je seine Moglichkeit ist, kann dieses Seiende in seinem
Sein sich selbst >wihlen« (ebd.). Entsprechend lisst es sich nicht katego-
risieren wie Vorhandenes (wie es die Anthropologie versucht), sondern in
seinen Existenzialien zeigt sich das Wie seines Sich-Wihlens. Erst wenn
dieses freigelegt ist, kann hieraus ein Leitfaden fiir die mit dem Menschen
befassten Fachwissenschaften gewonnen werden. Die Ertrige ihrer For-
schungen werden, so Heidegger, auf dieser Basis allererst »verstindlich«. Es
kénne dann eine »ontologisch durchsichtigere Reinigung des ontisch Ent-
deckten« erfolgen (SuZ, 51). Diese Reinigung bezeichnet Heidegger (ebd.)
als Wiederholung (im wortlichen Sinne eines Wieder-Einholens — wie auch
spiter in KPM) — eine Struktur, die nun in seinem Kant-Buch ausgearbeitet
wird: Nach seiner (gegen die Neukantianer gerichteten) Deutung der Kritik
der reinen Vernunft als Fundamentalontologie (nicht: Erkenntnistheorie) wird
diese Grundlegung der Metaphysik in einer »Wiederholung« auf die Anth-
ropologie gerichtet. Diese bediirfe einer urspriinglichen Ausarbeitung der
Seinsfrage als Weg zum Problem der Endlichkeit im Menschen, soll sie ihre
strukturellen Defizite hinter sich lassen.

3. ANTI-ANTHROPOLOGIE UND ANTHROPOLOGIEKRITIK
IN KANT UND DAS PROBLEM DER METAPHYSIK

Nachdem Heidegger Kants Kritik der reinen Vernunft als »Metaphysik der Meta-
physik« (Kant, zit. bei Heidegger, KPM, 230) in der Absicht, »dem Ungesagten
nachzudenken« (KPM, 249), ausgelegt und als Aufweis der »Endlichkeit im
Menschen« rekonstruiert hat, konturiert er dies in noch schirferer Weise zum
Kontrapost der philosophischen Anthropologie. Heidegger begreift die Kan-
tische Kritik als Grundlegung der Metaphysik, als »Aufhellung des Wesens
eines Verhaltens zum Seienden« (KPM, 10). Ontische Erkenntnis (Erfahrung)
ist nur moglich, wenn deren »Seiendes« (Gegenstand) »zuvor schon offenbar,

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

107


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Christoph Hubig

d.h. in seiner Seinsverfassung erkannt ist« (KPM 13). »Quellgrund« und »Kern
dieser Grundlegungsproblematik« ist die »Menschlichkeit der Vernunft, d.h.
ihre Endlichkeit«, die hier »wesentlich wird« (KPM, 21). »Schirfster Index« der
Endlichkeit des Verstandes ist, dass er beim Vor-stellen eines »Umweges« der
»Hinblicknahme auf ein Allgemeines« bedarf, der »Form des Begriffes« (KPM,
30). Aber iiber die Begrifflichkeit scheint er doch frei zu verfiigen. Jedoch eig-
net ihm hier eine hoherstufige Endlichkeit, die in seiner Angewiesenheit auf
die Anschauung »am schirfsten ans Licht« kommt (ebd.). Nur als »Knecht der
reinen Anschauung« mit ihrer inneren Temporalitit kann er »Herr der empi-
rischen Anschauung« werden (KPM, 76). Entsprechend sucht Heidegger (auch
und gerade mit Blick auf das Schematismus-Kapitel der Kritik der reinen Ver-
nunft) den privilegierten Status der Einbildungskraft (gegentiber Sinnlichkeit
und Verstand) freizulegen, und zwar als inneren Sinn fiir Zeitlichkeit/»Tem-
poralitit«. Als »unentbehrliche Funktion der Seele« (Kant KrV, A 78) muss sie,
wenn sie »nach Kants eigenen Worten zur >Natur des Menschen« gehort«, zum
zentralen Thema seiner Anthropologie werden (KPM, 127f). Allerdings blei-
be der Versuch, von der Kantischen Anthropologie Urspriinglicheres iiber die
Einbildungskraft als den gelegten Grund der Ontologie zu erfahren, »in jeder
Weise erfolglos« (KPM 132). Denn die Kantische Anthropologie ist empirisch
und stellt »iiberhaupt nicht die Frage nach der Transzendenz« (KPM, 133). Die-
ses Merkmal teilt sie mit den Anthropologien, die Heidegger spiter behandelt.
Freilich darf Kants Anthropologie nicht auf die gleichnamigen Abhandlungen
und Vorlesungen reduziert werden. Denn seine eigentlich philosophische An-
thropologie zeigt sich in seiner Riickfithrung der drei Grundfragen der meta-
physica specialis (Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen?)
auf die Frage »Was ist der Mensch?«, was Kant dahingehend kommentiert,
dass »alles dieses zur Anthropologie [zu] rechnen [ist], weil sich die drei ersten
Fragen auf die letzte beziehen« (von Heidegger zit. in KPM, 207). Das bedeutet
fur Heidegger: Eine Grundlegung philosophischer Anthropologie habe sich
der Geworfenheit des Menschen in die Zeitlichkeit und der damit phdnomenal
gegebenen Existenzialien, insbesondere der Sorge, als Wesens- und Ordnungs-
grund fiir alle empirischen Befunde und die darauf aufruhenden Generali-
sierungen allererst zu vergewissern. Jenseits einer Systematisierung von »als
vorhanden feststellbaren Eigenschaften des Menschen als dieser bestimmten
Spezies im Unterschied von Tier und Pflanze, [...] auch seine[r] verborgenen
Anlagen, [der] Unterschiede nach Charakter, Rasse und Geschlecht« miisse
die Anthropologie eben das zu erfassen suchen, »was der Mensch als Handeln-
der aus sich macht, machen kann und soll« (KPM, 208) — eben mit Blick auf
die drei Grundfragen. Wenn hingegen die Anthropologie als Sammelsurium
von Fachwissenschaften, als somatische, biologische, psychologische, ethno-
logische Betrachtung des Menschen, als Kulturmorphologie oder Typologie
von Weltanschauungen auftritt und ihre Ertrige »zusammenflielen«, sinke

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

ihre Idee »zur vélligen Unbestimmtheit« herab. Deshalb gilt: »Keiner Zeit ist
der Mensch so fragwiirdig geworden wie der unsrigen.« (Scheler, zit. in KPM,
209) Versuche der klassischen Anthropologien, die Heidegger vor Augen hat,
erscheinen ihm als Verallgemeinerungen, die in »regionale Ontologien des
Menschen« miinden und die Frage offen lassen, bei welchem Grade der All-
gemeinheit die empirische Erkenntnis in eine philosophische tibergeht (KPM,
210f.). Denn sie blenden die grundlegende Frage nach dem >Wesen«< des Men-
schen aus, weil sie die drei Kantischen Fragen nicht hinreichend reflektieren —
denn das hiefle, sie als Fragen nach einem Verhdltnis (Kénnen, Sollen, Diirfen),
nicht nach einem Gegenstand/»Was?« begreifen. Kénnen, Sollen und Diirfen
in ihrer gemeinsamen Fraglichkeit bekunden nimlich die Fraglichkeit eben
der Endlichkeit des Menschen, die der menschlichen Vernunft nicht einfach
nur »anhinge«, sondern in ihrer Fraglichkeit »Sorge« um das Endlich-sein-
kénnen sei (KPM, 217). Wenn die Grundlegung der Metaphysik fiir Kant ein
»Studium der inneren Natur« ist, kann ihm Heidegger hierin nur beipflichten
— entsprechend seiner Lesart der Kritik der reinen Vernunft und dem damit ver-
bundenen Aufweis des privilegierten Status der Zeitlichkeit. Erst von dieser
aus und in Ansehung des hiermit verbundenen Verhiltnisses des Menschen
zu seiner Endlichkeit »ist dergleichen wie Sein, und zwar mit dem ganzen
Reichtum der in ihm beschlossenen Gliederungen und Beziige, iiberhaupt zu
begreifen« (KPM, 224). Diese Seinsart des Menschen nennt Heidegger eben
»Existenz«, die nur »auf dem Grunde des Seinsverstindnisses« als Verstind-
nis der Zeitlichkeit und ihrer Existenzialien »mdglich ist« (KPM, 227). Als
Seinsart in sich ist Existenz Endlichkeit, »urspriinglicher als der Mensch ist
die Endlichkeit des Daseins in ihm« (KPM, 229). Entsprechend »kann die Fra-
ge nach dem, was urspriinglicher ist als der Mensch, grundsitzlich keine an-
thropologische sein« (KPM, 230). Die Grundlegung der »Metaphysik in einer
Metaphysik« des Daseins ist somit Metaphysik von der Metaphysik (s.0.), sie
geht allen philosophisch-anthropologischen Setzungen des Menschen voraus.

Heidegger liest nun Metaphysik des Daseins als genitivus subiectivus. Es
handele sich um eine »als Dasein notwendig geschehende Metaphysik« (KPM,
231). Dieses Geschehen kann im phinomenologischen Sinne nur »enthiillt«
werden (KPM, 232): Sorge und Angst als phinomenale Grundbefindlichkei-
ten sind nicht Thema einer eigenen philosophischen Disziplin; vielmehr be-
kundet sich in einer Metaphysik des Daseins »der Wille zur Erweckung der
Einsicht, daR das Philosophieren als ausdriickliche Transzendenz des Daseins
geschieht« (KPM, 242).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

109


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Christoph Hubig

4. HEIDEGGER VERSUS CASSIRER (UND PLESSNER)

Es ist klar, dass diese Kant-Auslegung zur Kontroverse mit Ernst Cassirer
fuihren musste, nicht nur, was die Kant-Auslegung betrifft, sondern auch be-
zliglich der Positionierung philosophischer Anthropologie. In seiner Rezen-
sion des zweiten Bandes Das mythische Denken von Cassirers Philosophie der
symbolischen Formen (1925)*° wiirdigt Heidegger zwar diese von Cassirer so
konzipierte »Phinomenologie des mythischen Bewufitseins«, die die Einheit
der Kultur als Denkform, Anschauungsform und Lebensform freilegen will,
als wertvolle Leistung, die sich von naturalistischen und soziologischen Er-
klarungsversuchen anderer Anthropologien abhebe. Indem sie »ihrerseits auf
die vorgreifende Bestimmung des Mythos als einer eigengesetzlichen Funk-
tionsform des Geistes« griinde, sei durchaus »ein sicherer Leitfaden« fiir die
»verarbeitende Durchdringung der bisherigen Ergebnisse« gewonnen (KPM,
2064). Damit scheint Cassirers Ansatz zunichst dem Heideggerschen Verdikt
gegeniiber der Anthropologie zu entgehen, wird hier doch eine Grundlegung
genuin philosophischer Natur vorgenommen, die nicht als philosophische
Anthropologie auftritt, sondern fiir die Fachanthropologien die vorgreifende
Bestimmung der Seinsform des fiir diese thematisch Seienden liefert. Aber:
Sie liefert dies im Rahmen einer vorgreifenden Bestimmung, also letztlich
doch einer Setzung. Heidegger sieht sie dahingehend gegeben, dass Cassirer
die Begriindung seiner leitenden Vorbestimmung des Mythos als bildender
Kraft des Geistes von Kant in einer reduziert erkenntnistheoretischen Les-
art iibernimmt, wonach alle »Wirklichkeit< als Gebilde des gestaltenden
Bewufdtseins gelten soll« (KPM, 265). Denn: »Die Wesensinterpretation des
Mythos als einer Moglichkeit des menschlichen Daseins bleibt so lange zu-
tallig und richtungslos, als sie nicht auf eine radikale Ontologie des Daseins
im Lichte des Seinsproblems tiberhaupt gegriindet werden kann.« (Ebd.)
Wenn im Ausgang von einer erkenntnistheoretischen Lesart Kants und in
Erweiterung dieser die Vorbestimmung des Mythos als Funktionsform des
bildenden Bewusstseins von Cassirer »gesetzt« ist, so stellt Heidegger die
»Forderlichkeit« einer solchen Orientierung an der neukantischen Bewusst-
seinsproblematik infrage, weil Cassirer mit einer Analyse des mythischen
Gegenstandsbewusstseins beginne, statt mit einer zentralen Charakteristik
der Seinsverfassung dieses Seienden als Lebensform. Zwar erfasse Cassirer
das »Mana« nicht als ein Seiendes unter anderem Seienden, sondern sehe
darin (phinomenologisch) das »Wie« alles mythisch Wirklichen (KPM, 2606).
Warum aber ist die Mana-Vorstellung das fithrende und erhellende Seinsver-
stindnis der mythischen Lebensform? Hier verweist Heidegger wieder auf
seine Daseinsanalytik mit ihrem ontologischen Verstindnis von »Sorge« und

20 | KPM, Anhang, 256-270.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

»Geworfenheit«. Ausgehend von einer solchen Daseinsanalytik hitte dem
Mana als »Verklammerung« von Lebensform, Anschauungs- und Denkform
ein anderer Status eingerdumt werden miissen. Ahnliches gelte fiir die im
mythischen Dasein verortete Kraft des Wunsches, in der sich »die Transzen-
denz des Daseins zu seiner Welt enthiillt« (KPM, 268), ferner fiir die Phan-
tasie als Fundamentalvermogen, die bei Cassirer ungekliart bleibe und mit
der dem Neukantianismus »allerdings fernliegenden Orientierung an dem
Phinomen der transzendentalen Einbildungskraft und seiner ontologischen
Funktion« (KPM, 269) verstindlich geworden wire (jenseits der Einteilungen
in Denkform und Anschauungsform, denen sie sich entzieht).

Im Rahmen der Davoser Vortrige und der Davoser Disputation zwischen
Ernst Cassirer und Martin Heidegger wird diese Kritik wieder aufgenom-
men.?! Habe Kant sich selbst durch seinen Radikalismus in eine Position ge-
bracht, vor der er zuriickschrecken musste, so verlange eine radikale erneute
Enthiillung des Grundes der Méglichkeit der Metaphysik als Naturanlage des
Menschen, d.h. eine auf die Moglichkeit der Metaphysik als solche gerichtete
Metaphysik des Daseins die Beantwortung der Frage nach dem Wesen des
Menschen »in einer Weise, die vor aller philosophischen Anthropologie und
Kulturphilosophie liegt« (KPM, 273). Cassirer konzediert seinerseits durch-
aus, dass die Einbildungskraft als Beziehung alles Denkens auf die Anschau-
ung zentrale Bedeutung hat. Wenn sich aber Heidegger ganz auf das endliche
Wesen des Menschen zuriickziehe, wie gelinge ihm dann der »Durchbruch«
zu einer »Sphire« der Objektivitit und Absolutheit, wie sie Kant an der Ma-
thematik exemplifiziert? (KPM, 278) Heidegger repliziert, dass fiir Kant die
Natur als eine Region des Seienden nicht als Gegenstand der mathematischen
Naturwissenschaft gedacht sei (KPM, 278). Die Frage, wie Naturwissenschaft
moglich ist, sei nicht sein zentrales Motiv gewesen. In dem Konstitutivum der
Endlichkeit komme der Charakter der Unendlichkeit selbst zum Vorschein,
in gewisser Weise als ein schopferisches Vermogen, freilich als eines der
Darstellung, »worin eine Angewiesenheit auf ein Hinnehmen liegt« (KPM,
280). Wenn »das ontologische Verstindnis des Seins nur méglich ist in der
inneren [zeitlichen] Erfahrung des Seienden, ist diese Unendlichkeit des On-
tologischen wesensmiflig gebunden an die ontische Erfahrung« — dies sei
das schirfste Argument fiir die Endlichkeit (ebd.). Wahrheit selbst sei damit
»einig«, dass »das Dasein ein Seiendes ist, das offen ist zu Anderem und zu
sich selbst« (KPM, 281). Der Mensch sei ein »Seiendes, das sich in der Unver-
borgenheit von Seiendem hilt« (ebd.). Insofern halte es sich in der Wahrheit
(z.B. durch eine recht verstandene Technik, s.u.) und — aufgrund seiner End-
lichkeit — zugleich in der Unwahrheit, wofiir Kant das Titelwort »metaphysi-
scher Schein« einsetze (ebd.). Wenn wir vom Ewigen sprechen, einem Aprio-

21 | KPM, Anhang 271-296.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

11


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Christoph Hubig

ri, so sei dies nur dadurch méglich, dass im Wesen der Zeit selbst eine innere
Transzendenz liege, in der »im Zukiinftigen, erinnernden Verhalten« der
Horizont aufgespannt sei, innerhalb dessen sich so etwas »wie die Bestidndig-
keit der Substanz« konstituiere (KPM, 282). Eine Untersuchung der Moglich-
keit des gestaltenden Verhaltens zum Seienden sei eben keine philosophische
Anthropologie. Cassirer beharrt hingegen darauf, dass der Mensch den Weg
zur Unendlichkeit »durch das Medium der Form« habe. Deren Funktion sei
gerade, dass »der Mensch, indem er sein Dasein in Form verwandelt, [...] die
Endlichkeit in etwas Neues« hinausfithre (KPM, 286). Indem die Philosophie
den Menschen habe frei werden lassen, habe sie ihn auch in einem gewissen
Sinne »radikal von der Angst als blofer Befindlichkeit« befreit (KPM, 287).
Heidegger verwahrt sich gegen diese Lésung, die »von einem Begriff des Lo-
gos« ausgehe und beharrt darauf, dass die Frage, »was der Mensch sei, nicht
so sehr beantwortet werden muf} im Sinne eines anthropologischen Systems,
sondern [...] hinsichtlich der Perspektive, in der sie gestellt sein will« (KPM,
288). Der eigentliche Sinn der Befreiung liege nicht darin, frei zu werden »fiir
das Reich der Form, sondern frei zu werden fiir die Endlichkeit des Daseins«,
die Geworfenheit als »eigentliches Grundgeschehen«, welches sich darin ma-
nifestiert, dass der Mensch »in der Gefesseltheit in den Leib in einer eigenen
Gebundenheit mit dem Seienden steht. Nur in ganz wenigen Augenblicken
existiere er auf der Spitze seiner eigenen Mdoglichkeit [in Ansehung des To-
des], sofern sein Dasein als freies einen Einbruch in das Seiende vollzieht,
der immer geschichtlich und in einem letzten Sinne zufillig ist« (KPM, 290).
Dadurch, dass der Mensch in dieser Offenheit lebe, sei er durch diesen »ex-
zentrischen Charakter« zugleich auch hineingestellt in das Ganze des Seien-
den iiberhaupt — nur so habe die Frage und die Idee einer philosophischen
Anthropologie Sinn (KPM, 291). Mit Blick auf Helmuth Plessner, dessen Titel-
worte Heidegger hier ausborgt, bemerkt er freilich, dass man den Menschen
in dieser Hinsicht eben gerade nicht empirisch als gegebenes Objekt unter-
suchen konne, und er deshalb auf dieser Basis auch nicht eine Anthropologie
des Menschen entwerfe. Plessner habe, so Heidegger an anderer Stelle??, sein
Buch (SuZ) »recht vielfach in seiner oberflichlichen Art ausgeschriebenc,
wogegen Plessner einwandte, dass bei Heidegger »freilich die Strukturen in
einer Schicht« erscheinen, wihrend nach seiner Auffassung »der Mensch
(Dasein) die Schichten in sich enthilt«, auf die »sich die verschiedenen Struk-
turen verteilen«. Dies sei Heidegger verborgen geblieben. Cassirer sieht zwar
die Gemeinsamkeit in der Auffassung, dass die Stellung des Menschen »nicht

22 | Vgl. hierzu die vorziigliche Abhandlung von Joachim Fischer, »Exzentrische Posi-
tionalitat. Plessners Grundkategorie der Philosophischen Anthropologie«, in: DZPhil,
Berlin 48 (2000) 2, 265-288, in der Fischer auf das Verhéltnis Heidegger - Plessner
eingeht und die nachfolgenden Belegstellen (zit. ebd., 274-275) versammelt.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

anthropozentrisch sein« kann (KPM, 292). Er beharrt jedoch darauf, dass sich
die Objektivitit der symbolischen Formen tiberhaupt im Urmedium der Spra-
che manifestiere und erst durch diese Welt der Formen sich der »Weg von Da-
sein zu Dasein« ergebe. Im Ausgang von diesem »Faktum« ist dann nach der
Maglichkeit dieses Faktums zu fragen. Auf diese Weise konne man sich den
Zugang zu der Fragestellung Heideggers freimachen; hierauf hebt Heidegger
in seinem vers6hnlichen Schlusswort ab, in dem er betont, dass beide wieder
»Ernst machen mit der zentralen Frage der Metaphysik« (KPM, 296). Wenn
Heidegger spiter von der »Sprache« als »Haus des Seins« spricht, scheint er,
wenn auch in anderer Fokussierung als Cassirer, grundsitzlich diesen Weg
zu beschreiten.

Auch in seinem Brief Uber den Humanismus®® werden in anti-anthropo-
logischer Absicht Humanititskonzepte verworfen, die den Menschen als ge-
sellschaftlichen (Marx), Kind Gottes, animal rationale oder im Sinne des Sar-
treschen Existenzialismus begreifen. Hier werde ein Wesen des Menschen
vorausgesetzt, entweder, indem der Humanismus in einer Metaphysik griinde
oder sich selbst zum Grund einer solchen mache (PH, 13). Dabei verschliele
man sich dem »einfachen Wesensbestand, dafl der Mensch nur in seinem We-
sen west« (abgelauscht der aktivischen Konnotation, wie sie sich etwa in >Haus-
verweser« findet), in dem er vom Sein »angesprochen wird« (PH, 15). Hier habe
er »Sprache« als die Behausung, in der sich sein Sein »lichtet«. Daher diirfe
der Mensch sich nicht (wie bei Sartre) aus seiner Subjektivitit begreifen, son-
dern aus der Objektivitit seiner Geworfenheit; ein Denken dieser Ek-sistenz
lege »mit seinem Sagen unscheinbare Furchen in die Sprache« (PH, 54). Der
Unterschied zu Cassirer wird hier vollends klar: Wo Cassirer die Formen als
faktische Exemplifikationen der Sprache und geschichtlich basale Instanzen
der Metaphysik erachtet, die als gegebene freizulegen sind, sieht Heidegger
die Sprache, die der Dichter Hélderlin als Haus, als Moglichkeit des Wohnens
vorstellt, als eine, in der das Denken die sich wiederholenden Akte des Woh-
nens in seiner Endlichkeit und Zufilligkeit vollzieht, somit das »Feld« (PH, 54)
fruchtbar werden lisst, indem es seine Furchen zieht, und nicht etwa schopfe-
risch ihm als »Herr« bestimmte Formen gibt. Insofern erscheint fiir Heideg-
ger der Mensch als Landwirt (der Sprache), als Hiiter des Seins, dessen Haus
diese Sprache ist.

23 | Martin Heidegger, Uber den Humanismus [1947], Frankfurt a.M. 1981, zit. als PH.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

13


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Christoph Hubig

5. PARADIGMA TECHNIK?*

Diese gleichnishaft-dunklen Wendungen mogen sich erhellen am Beispiel der
Heideggerschen Philosophie der Technik. Zunichst weist Heidegger — wie
zu erwarten — jegliche »anthropologische Deutung« der Technik zuriick.”
Eine solche Deutung (er mag die Technikphilosophie Ernst Kapps oder Ar-
nold Gehlens vor Augen gehabt haben) setzt den Menschen als animal, als
mingelbehaftetes (Gehlen) oder stirkstes (Kapp) Tier. Beide (kontriren)
Eigenschaftszuweisungen sind funktionalistisch bezogen auf die Fihigkeit
des Menschen, zu iiberleben. Deshalb weist Heidegger in einem Atemzug mit
der anthropologischen auch die instrumentalistische Deutung der Technik
zuriick. Diese instrumentalistische Deutung der Technik begreift Technik als
Mittel zum Zweck. Zweck ist die technische Losung des fiir den Menschen so
gedachten technischen Problems seines Uberlebens. Beide Setzungen sind
insofern technomorph: Technik wird auf der Basis einer technischen Model-
lierung des Menschen »erklirt«. Erklirungskompetenz {iberhaupt hatte Hei-
degger der Anthropologie abgesprochen. Dass der Mensch das »stirkste Tier«
sei, begriindet Kapp mit Hinweis auf seine evolutionire Selbstermichtigung
und sein Ubetleben in der Konkurrenz mit den anderen Spezies. Dass der
Mensch das schwichste Tier sei, begriindet Gehlen mit dem Verweis auf die
— relativ zu anderen Spezies — mangelhafte Ausstattung des Menschen mit
organischen Fihigkeiten, die fiir sein Uberleben erforderlich seien und durch
technische Organentlastung, Organverstirkung und Organsubstitution zu
kompensieren seien, was unter dem Titelwort >Entlastung« dann weiter ver-
handelt wird. Beide fokussieren unterschiedliche Merkmale menschlicher
Ausstattung und generalisieren im Ausgang von ihren empirischen Befun-
den, was Heidegger (in KPM, s.0.) nicht als seriéses Philosophieren gelten
lassen will. Gleiches gilt fiir die »Setzung« des Menschen relativ zur Evo-
lution, sofern sie ihrerseits unter dem Vorbild eines technischen Subjektes
modelliert wird: Mal erscheint der Mensch als »Krone der Evolution« (Kapp),
weil sich hier die Evolution in ihrer hochsten Entwicklungsstufe und vollkom-
mensten technischen Ausprigung manifestiere; mal erscheint der Mensch
mit Blick auf seinen Umgang mit Ressourcen und die selbstzerstorerischen
Folgen seines technischen Agierens als »Katastrophe der Evolution« (Franz
Wuketits), je nachdem, unter welches funktionale Erfordernis man die Evolu-
tion als technisches Uber-Subjekt stellt — ebenfalls jene Setzungen, die Hei-

24 | Der folgende Abschnitt resiimiert Uberlegungen, die ich in Christoph Hubig, Die
Kunst des Méglichen |. Technikphilosophie als Reflexion der Medialitat, Bielefeld 2006,
Kap. 2.2-2.4 dargestellt habe. Dort finden sich auch die Belegstellen, auf die ich nach-
folgend Bezug nehme.

25 | Martin Heidegger, Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1962, 5.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

degger verurteilt. Heidegger selbst hingegen sucht ein Technikverstindnis zu
gewinnen, welches in der Sprache (als Acker) die Furchen zieht, in denen
Technik sich artikulieren konnen soll. Fiir die Technik des Handwerkers, in
deren Wirkursache sich die gedachte Form, der Stoff und die Zweckursache
entbergen, verwirklichte Gestalt annehmen, wird dann dieses Entbergen bzw.
a-letheia als Wahrheit greifbar, weil diese eben nichts anderes sei als das Ent-
borgene. Ein Denken der Technik hebt mithin ihren Wesenszug als denjeni-
gen des Entbergens hervor (»Furche«) und denkt ihr Wesen eben nicht als
»technisches« (im Sinne einer anthropologisch-instrumentellen Deutung als
Setzung). In der modernen Technik erfahren wir — so Heidegger — ein ande-
res Kundtun des Wesens der Technik als Seinsgeschick: Sie tritt als Ge-stell,
als das Versammelnde (analog zu Ge-birg oder Ge-miit) des Stellens auf, und
zwar nicht nur im neutralen Sinne von Sys-tem, sondern in der Konnotation
von Stellen als Erlegen oder Herausfordern. In diesem Gestell werden sowohl
die Natur als auch der Mensch »gestellt«, indem sie als Ressourcen des Be-
standes flir die »Sicherung« des Steuerns im Rahmen technischer Vollziige
herangezogen und eingesetzt werden. Insofern ist das Wesen (also die Art,
wie die Technik »west« als Subjekt eines Vollzuges) der modernen Technik
das Ge-stell. Hierin sieht Heidegger eine Gefahr, zugleich aber auch ein »Ret-
tendes«insofern, als die Er-fahrung dieses Seinsgeschicks uns auf die Wurzel
dieser Entwicklung verweist, den »Willen zum Willen« einer (vergeblichen)
Beherrschung unseres Daseins. Diesem Willen zum Willen sei nur zu begeg-
nen in der Haltung der »Gelassenheit«, in der der Mensch sich eben nicht
mehr zum scheiternden Herrn seines Daseins aufschwingt, sondern als »Hii-
ter« dieses Seins mit der Verfasstheit seiner Endlichkeit versshnt und sich auf
diese Endlichkeit hin entwirft.

6. HEIDEGGERS »SETZUNGEN<¢ BEIM VERSUCH,
KONKRET ZU WERDEN

Die Anti-Anthropologie Heideggers muss sich daraufhin befragen lassen, ob
sie ohne Setzungen auskommt. Genau dies ist zundchst mit Blick auf diejeni-
gen Passagen und Argumentationslinien zu bezweifeln, in denen Heidegger
konkret wird. Sein Technikbild — dies ist hier polemisch gemeint, weil Heideg-
ger ein bildhaft-vorstellendes Denken immerfort als Denken des Vorhandenen
verwirft?® — nimmt seinen Ausgang von exempla (Silberschale oder Kraftwerk
im Rhein), die ihn zu Verallgemeinerungen veranlassen, die anders ausgefal-
len wiren, hitte er andere Entwicklungslinien der Technik in ihren histori-

26 | Martin Heidegger, »Die Zeit des Weltbildes«, in: ders., Holzwege, Frankfurt a.M.
1950, 73-110.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

115


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u6

Christoph Hubig

schen Kontexten reflektiert. Mit Blick auf die antike Maschinentechnik oder
technische Infrastrukturen seit der neolithischen Revolution wire sein Bild
der Handwerkstechnik mit ihrer notwendigen Einbettung in technische Syste-
me anders zu akzentuieren. Sind Ackerbau und Viehzucht, Hafenanlagen oder
die antike Wassermiihle mit reguliertem Wasserzulauf aus einem Miihlteich
nicht schon etwas »Gestellhaftes<? Ist die Ausbeutung von Bodenschitzen seit
der Antike nicht eine Art »Herausforderung« der Natur, wihrend die Spezifik
moderner Technik eher wohl im Ubergang von einer bloRen Umlenkung me-
chanischer Krifte zur Wandlung von Kriften als Voraussetzung fiir die Spei-
cherung und den Transport von Kriften/Energien, Stoffen und Informationen
liegt? Analoges gilt fiir bestimmte Setzungen der Bedeutung auf der Basis pro-
blematischer (deutscher) Etymologien, die jeweils auch anders zu fokussieren
waren.

Abgesehen von solchen objektstufigen Setzungen finden sich aber auch
und problematischer Setzungen dort, wo es um die phinomenologische Frei-
legung der Existenzialien des Dasein geht. Die unstrittige Fixierung auf die
Endlichkeit in Ansehung des Todes als letzter und uniiberbietbarer Méglich-
keit, die nicht iiber die Hilfsvorstellung zukiinftiger Wirklichkeit zuginglich
ist, mithin nicht vorgestellt werden kann, findet ihr Kontrapost im von Hannah
Arendt vorgebrachten Verweis auf das Existenzial der Natalitit als in gleicher
Weise zu beriicksichtigender Geworfenheit in eine gestaltbare Unbestimmt-
heit, die erst nach und nach in ihrer Ausfiillung Konturen der Endlichkeit
erhilt. Und zwar einer jeweils selbst geschaffenen Endlichkeit (wie sie etwa
Seren Kierkegaard gedacht hat). Schlieflich ist zu fragen, ob auf der hochs-
ten Stufe der Analytik des Daseins iiber die Leitdifferenz zwischen vorhan-
den-gegenstindlichem Seienden und dem Sein des Menschen als Dasein nicht
doch wieder eine differentia specifica eingezogen wird, wie sie Heidegger den
Konzepten des animal sociale, des animal rationale, des alter deus vorhilt: Die
Grundsetzung ist diejenige von Seiendem (als Relatum einer Erfahrung im
weitesten Sinne), von dem sich der seiende Mensch (durch die Spezifik seiner
Geworfenheit in die Endlichkeit) in einer bestimmten Weise abhebt, welche
Heidegger in einer Hinsicht durchaus zutreffend charakterisiert, aber eben
nur in einer Hinsicht (s. Hannah Arendts Gegenposition).” Wir scheinen also
ohne Setzungen nicht auszukommen, und genau dies zu verfolgen war das
Anliegen Ernst Cassirers in einer Reflexion solcher Setzungen und der Be-
dingungen ihrer Moglichkeit. Diese kantische Denkfigur im allgemeinsten
Sinne ist also durch Heideggers Anti-Anthropologie offensichtlich keineswegs
revidiert.

27 | Hannah Arendt, Vita activa oder vom tatigen Leben [1958], Miinchen 1981, 243.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anthropologiekritik Martin Heideggers

Ein weiteres kommt hinzu: In geradezu fataler Weise machen sich bei
Heidegger anthropologische Setzungen bemerkbar, wo er in einem anderen
Felde, demjenigen der Politik und dem Denken politischer Geschichtlichkeit,
konkret zu werden versucht. Es zeichnet sich hier eine problematische Ana-
logie zu Kants Uberlegungen im Rahmen einer empirischen Anthropologie
ab. Kant lisst seine physiologische Anthropologie von dem handeln, was die
Natur aus dem Menschen macht, im Unterschied zu einer pragmatischen, die
sich mit dem befasst, was der Mensch als frei handelndes Wesen aus sich sel-
ber macht oder machen kann und soll.?® Fiir letztere dienen die drei Kritiken
als Leitfaden fiir eine Kenntnis des Menschen und fundieren eine solche
Anthropologie in einer Weise, die einer philosophischen Befragung standhilt,
ohne selbst Philosophie zu sein. Seine anthropologische Charakteristik, die
personliches Naturell und Temperament, Geschlecht, Volk und Rasse unter-
sucht und mit Bemerkungen zum »Charakter der Gattung« endet, weist Kate-
gorisierungen, Klassifizierungen und Werturteile auf, die dulerst fragwiirdig
sind, ihre Abhingigkeit vom Common Sense und dem empirischen Wissens-
stand der Zeit nicht verleugnen kénnen und durchaus unter Heideggers Ver-
dikt der Anthropologie fallen. Hier scheint Kant seine Reflexion der Natur als
»als-ob-Natur«, wie er sie u.a. in der ersten Einleitung zur Kritik der Urteils-
kraft biindig gefasst hat®, zugunsten eines quasi naturalistischen Naturver-
stindnisses in den Hintergrund treten zu lassen. Ahnliches nun widerfihrt
auch Heidegger, insbesondere im Rahmen der Schwarzen Hefte®, als letzter
Edition seiner Gesamtausgabe. Was sich hier als Charakterisierung von Volk
und Rasse, von Charakter und Geschick in concreto findet, sind willkiirliche
Vereinseitigungen, hilflose Verallgemeinerungen und fragwiirdige Plausibili-
sierungen jenseits umfassender historischer oder politiktheoretischer Kennt-
nis. Unter der fatalen Denkfigur der Plausibilisierung wird etwa ein seins-
vergessenes, kalkulierendes, rechnend vorstellendes und auf der Steuerung
und Regelung abzurechnendes Denken fiir das Judentum zum Spezifikum
erhoben, wihrend »das« Volk als »Behtitung und Ausfithrung der Ermich-
tigung des Seins« im Deutschen instanziiert wird (GA 94, 98). Eine solche
pseudokonkrete »Philosophie des Dasein« (GA 94, 281), die er vom »unge-
schichtlichen« Denken »der Historiker« abgrenzt (GA 94, 407), bejubelt den
»Untergang, der als Augenblick der Seinsgeschichte nur den Starken gehére
(GA 94, 481). Er beschwort, dass der Mensch nicht als subjectum gedacht

28 | Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. AA Bd. 7, Berlin 1917,
117-333, hierzu Marc Rolli, Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 60-107.
29 | Immanuel Kant, »Erste Fassung in die Einleitung zur Kritik der Urteilskrafte, in:
Werke in sechs Banden, hg. von Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1964, 173-232.

30 | Martin Heidegger, Uberlegungen I1-VI (Schwarze Hefte 1931-1938), GA 94, Frank-
furta.M. 2014, im Folgenden zit. als GA 94.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

17


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u8  Christoph Hubig

werden diirfe (GA 94, 491), vollzieht aber genau dies, indem er aus seiner Da-
seinsanalytik eine »Metapolitik« gewinnen will (GA 94, 124), die als geistige
Fiihrerschaft der Politik soll auftreten kénnen.

Ein solch fataler Versuch, konkret zu werden, zeugt riickwirkend doch
von einer schlechten Allgemeinheit und Abstraktheit eines Denkens, die weit
entfernt ist vom Hegelschen Konzept »konkreter Allgemeinheit«, an welches
auch und gerade mit Blick auf die Anthropologie zu erinnern ist: Eine un-
vermeidliche Auffassung des Menschen in seiner natiirlichen Unmittelbarkeit
ist nur der Ausgangspunkt eines An-sich, das in seiner Geschichtlichkeit als
Gestaltung von Verhiltnissen zur Natur seine konkrete Gestalt, sein Fiir-sich
gewinnt und erst hierdurch Thema einer bestimmenden Reflexion in sich (jen-
seits einer »setzenden« oder »dufleren« Reflexion) werden kann.*!

31 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wissenschaft der Logik Il, Werke in 20 Béanden,
Bd. 6, Frankfurt a.M. 2003, 24-34.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ursachen-Bar
Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik

Alfred Nordmann

»Man kdnnte den Menschen so den Ursachen-Bér, so wie
den Ameisen-Bér nennen. Es ist etwas stark gesagt. Das
Ursachen-Tier, wére besser.«!

Aus der Feder des Aufklirers Georg Christoph Lichtenberg spricht hier nicht
etwa das Lob des selbstdenkenden, wissenssuchenden Menschen. Benannt
wird vielmehr eine biologisch charakterisierte obsessive Neigung. Der Mensch
sucht Ursachen auch dann, wenn er sich eines Wissens dartiber nicht versi-
chern kann.

Etwa 150 Jahre spiter fragt sich Ludwig Wittgenstein, wie ein Buch iiber
Anthropologie anfangen kénnte, und notiert: »Man kénnte fast sagen, der
Mensch sei ein zeremonielles Tier.«?

Wittgensteins und Lichtenbergs Bemerkungen liegen nahe beieinander.
Das ergibt sich nicht aus dem philologischen Befund der vielfiltigen Bezug-

1 | Georg Christoph Lichtenberg, Sudelblcher 1 und 2, hg. von Wolfgang Promies,
Miinchen 1968 und 1971, J 1826.

2 | Ludwig Wittgenstein, »Bemerkungen tiber Frazers Golden Bough«, in James Klagge
und Alfred Nordmann (Hg.), Ludwig Wittgenstein: Philosophical Occasions, Indianapo-
lis, 2010, 128. Diese zweisprachige Edition gilt als derzeitige Referenzausgabe. Eine
textkritische Ausgabe nur des ersten Teils dieser Bemerkungen (118-138 der Referen-
zausgabe) in ihrem Entstehungszusammenhang findet sich im dritten Band der Wiener
Ausgabe von Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen. Philosophische Bemerkungen, hg.
von Michael Nedo, Wien 1994, 262-332 (datiert vom 19.6. bis 6.7.1931). Der zweite Teil
der Bemerkungen (138 bis 154 der Referenzausgabe) entstand zumindest grofenteils
im Zusammenhang mit Wittgensteins Vorlesungen 1933, siehe hierzu Josef Rothhaupt,
»Wittgensteins »Bemerkungen iber Frazers The Golden Bough« Verortung im Gesamt-
nachlass - Editions- und Publikationsgeschichte«, erscheint in Lars Albinus u.a. (Hg.)
Wittgenstein’s Remarks on Frazer: The Text and the Matter, Berlin.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Alfred Nordmann

nahmen Wittgensteins auf Lichtenberg.? Vielmehr erweist sich Lichtenbergs
Ursachenbir bei niherem Hinsehen als ein zeremonielles Tier, und Wittgen-
steins zeremonielles Tier als vor allem ursachen- und bedeutungshungrig:

»[...] keine Erscheinungistan sich besonders geheimnisvoll, aber jede kann es uns werden,
und das ist eben das Charakteristische am erwachenden Geist des Menschen, dafl ihm
eine Erscheinung bedeutend wird. Man kénnte fast sagen, der Mensch sei ein zeremoniel-
les Tier. Das ist wohl teils falsch, teils unsinnig, aber es ist auch etwas Richtiges daran.«*

1. ZEREMONIEN DES ERKLARENS UND ZUSAMMENSTELLENS

Teils falsch, teils unsinnig — das will bedacht sein. Aber zunichst einmal inte-
ressiert in diesem Zusammenhang, was richtig daran ist. Was fiir Zeremonien
meint Wittgenstein, wenn er in seinen Bemerkungen zu James George Frazers
ethnologischem Klassiker Der goldene Zweig (The Golden Bough) vom Men-
schen als einem zeremoniellen Tier spricht? Und warum bringt Wittgenstein
in seiner Kritik an der Ethnologie Frazers eine anthropologische Auffassung
zur Geltung? Eine Antwort auf beide Fragen ergibt sich aus der Zusammen-
stellung von drei Bemerkungen Wittgensteins, in denen er auf Frazers Ver-
such eingeht, die T6tung des Priesterkénigs von Nemi zu erkliren.

»Schon die Idee, den Gebrauch - etwa die Tétung des Priesterkonigs - erklaren zu wol-
len, erscheint mir verfehlt. [...] Wenn er uns z.B. erklart, der Konig miisse in seiner Bliite
getotet werden, weil nach den Anschauungen der Wilden sonst seine Seele nicht frisch
erhalten wiirde, so kann man doch nur sagen: wo jener Gebrauch und diese Anschauung
zusammengehn, dort entspringt nicht der Gebrauch der Anschauung, sondern sie sind
eben beide da.«

»Wenn man mit jener Erzadhlung vom Priesterkonig von Nemi das Wort»die Majestét des
Todes«<zusammenstellt, so sieht man, dass die beiden Eins sind.«

»Das Leben des Priesterkonigs stellt das dar, was mit jenem Wort gemeint ist.

Wer von der Majestat des Todes ergriffen ist, kann dies durch so ein Leben zum Aus-
druck bringen. - Dies ist natiirlich auch keine Erklarung, sondern setzt nur ein Symbol
fiir ein anderes. Oder: eine Zeremonie fiir eine andere.«<®

3 | Alfred Nordmann, »Noch einmal zu Lichtenberg und Wittgenstein - die gegenwartige
Quellenlage«, Lichtenberg Jahrbuch 2001, Saarbriicken 2002, 163-170.

4 | Wittgenstein, Frazer, a.a.0., 128, vgl. 138: »(Die Form des erwachenden Geistes
ist die Verehrung.)«

5 | Wittgenstein, Frazer, a.a.0., 118 und 122. Vgl. auch ebd., 120.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ursachen-Béar — Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik

Hier stellt Wittgenstein auf zwei Ebenen nicht vor allem Frazers Erklirungs-
anspruch, sondern schon seine Erklirungssuche in Frage. Zunichst legt er
etwas nahe oder schligt etwas vor: Anstatt davon auszugehen, dass der T6-
tung des Priesterkonigs eine Meinung oder Anschauung oder Idee zugrunde
liegen miisse, die aufzusuchen ist, damit wir sehen kénnen, wie sich die zu
erklirende Handlung regelhaft daraus ergibt, konnten wir uns damit zufrie-
den geben, die Beschreibung der Handlung als Ausweis ihrer Bedeutung an-
zunehmen. Wir konnten also einfach die bedeutungsvolle Rede bedeutsam
neben die bedeutungsvolle Tat stellen, damit das Symbol oder die zeremoniell
ausgesprochene »Majestit des Todes« fiir das T6tungsritual stehen kann und
umgekehrt. Auf dieser ersten Ebene soll Wittgensteins Leser anerkennen, dass
der Ausdruck einer Ergriffenheit in der Sprache und der Ausdruck dieser Er-
griffenheit im Vollzug eines Lebens wie ein Symbol fiir ein anderes oder eine
Zeremonie fiir eine andere stehen konnen.

Auf der zweiten Ebene wird die Austauschbarkeit zweier Zeremonien be-
hauptet und zwar nicht, weil die eine fiir die andere stehen konne, sondern
weil sie aufs Gleiche hinauslaufen, die gleiche Funktion erfiillen. Dies sind
die Zeremonie des Erklirens und die Zeremonie des Zusammenstellens, die
beide auf eine gewisse Art von Befriedigung zielen und sie auch erreichen,
wodurch alles Erkliren fragwiirdig wird und sich nicht mehr von selbst ver-
steht. Wihrend Frazers Zeremonie auf die Offenlegung von Verborgenem
zielt, nimlich der Anschauungen, die die Tétung des Priesterkonigs erkliren
sollen, orientiert sich Wittgenstein an Goethes Zeremonie der Zusammenstel-
lung des Offenbaren, also dessen, was nur beobachtet und beschrieben, nicht
erschlossen werden muss.® Beide Zeremonien entsprechen dem Menschen als
zeremoniellem Tier, dem Erscheinungen bedeutsam werden. So oder so stellt
sich die animalische Befriedigung, die sich aus dem Bedeutung-Geben durch
eine Frazer’sche Erklirung und aus dem Bedeutsam-Machen durch eine Goe-
the’sche Zusammenschau ergibt, stellt sich so oder so ein:

»Ich glaube, dass das Unternehmen einer Erklarung schon darum verfehlt ist, weil man
nur richtig zusammenstellen muss, was man weif3, und nichts dazusetzen, und die Be-
friedigung, die durch die Erklarung angestrebt wird, ergibt sich von selbst.«

»In effigie verbrennen. Das Bild des Geliebten kiissen. Das basiert natirlich nicht auf
einem Glauben an eine bestimmte Wirkung auf den Gegenstand, den das Bild darstellt.

6 | »Und so deutet das Chor auf ein geheimes Gesetz« zitiert Wittgenstein Goethe in
den Bemerkungen zu Frazer, 132 (siehe auch weitere Bemerkungen auf S. 132 und
S. 148-150). Zu Goethe und Wittgenstein siehe Richard Raatzsch, Fritz Breithaupt, Bet-
tina Kremberg (Hg.), Goethe and Wittgenstein: Seeing the World’s Unity in its Variety,
Frankfurt 2003.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

121


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Alfred Nordmann

Es bezweckt eine Befriedigung und erreicht sie auch. Oder vielmehr, es bezweckt gar
nichts; wir handeln eben so und fiihlen uns dann befriedigt.«’

2. WIR HANDELN EBEN SO

Wittgensteins Bemerkungen iiber Frazer werden gewdhnlich als Vorboten
oder Ubergang zu den Philosophischen Untersuchungen gelesen.® Die Kritik an
Frazers Erklirungsbemithungen mit ihrem Bezug auf irgendwie ursichliche
mentale Gegebenheiten, heifit es, schafft Raum fiir Wittgensteins Verfahren
der iibersichtlichen Darstellung.’ Oder zugespitzt: Wittgensteins Kritik an
Frazers ethnologischem Ansatz verdanke sich seinem eigenen, nicht kausal
aufgefassten ethnologischen Verfahren.® Hiernach wird der Mensch als ze-
remonielles Tier vorausgesetzt und bezweckt Wittgenstein die Befriedigung,
die eine Erklarung verschaftt, allerdings ohne sich den metaphysischen Ballast
aufzuladen, den sich ein Erklirungsanspruch unnétig einhandelt. Schon im
Tractatus bietet sich diese Lesart an, in einer Bemerkung aus dem Jahr 1940
wird sie deutlich ausgesprochen:

»Der ganzen modernen Weltanschauung liegt die Tduschung zugrunde, dass die soge-
nannten Naturgesetze die Erkldrungen der Naturerscheinungen seien.

So bleiben sie bei den Naturgesetzen als etwas Unantastbarem stehen, wie die Alteren
bei Gott und dem Schicksal.

7 | Wittgenstein, Frazer, a.a.0., 120, 122, siehe auch 138.

8 | Insbesondere bietet sich an, die Bemerkungen liber Frazer zusammenzulesen mit
dem Kapitel »Philosophie« aus dem Jahr 1933 in Ludwig Wittgenstein, Big Typescript,
Wien 2000, 273-292. Dies wird gestitzt durch die Aufnahme einer ganzen Reihe von
Bemerkungen iber Frazer in diesem Kapitel, beispielsweise die Bemerkungen zu Goe-
thes Methode der Zusammenschau und des Findens von Zwischengliedern, vgl. ebd.,
281, 291. Der gemeinsame Nenner ergibt sich insbesondere aus der von Wittgenstein
1933 begonnenen Zusammenstellung seiner Bemerkungen zur ethnologischen Be-
trachtungsweise im sog. Kringel-Buch, siehe Josef Rothhaupt und Wilhelm Vossenkuhl
(Hg.), Kulturen und Werte: Wittgensteins Kringel-Buch als Initialtext, Berlin 2013.

9 | Vgl. zum Beispiel Richard Eldridge »Hypotheses, Criterial Claims, and Perspicuous
Representations: Wittgenstein’s »Remarks on Frazer’s The Golden Bough«, in: Philo-
sophical Investigations, 10 (1987), 226-245.

10 | Christof Durt »Wittgenstein’s Ethnological Approach to Philosophys, in: Cultures:
Conflict -Analysis - Dialogue. Proceedings of the 29" International Ludwig Wittgenstein
Symposium, 2007, 43-58; Marco Brusotti, Wittgenstein, Frazer und die »ethnologische
Betrachtungsweise«, Berlin, Boston 2014.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ursachen-Béar — Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik

Und sie haben beide Recht und Unrecht. Die Alten sind allerdings insofern klarer, als sie
einen klaren Abschluss anerkennen, wahrend es bei dem neuen System scheinen soll,
als sei alles erklart.«!!

»Wenn wir die ethnologische Betrachtungsweise verwenden, heifit das, dass wir die Phi-
losophie fiir Ethnologie erkldren? Nein es heiflt nur, dass wir unsern Standpunkt weit
drauBen einnehmen, um die Dinge objektiver sehen zu kénnen.«!?

Insbesondere aus dem Anspruch auf »Objektivitit« lieRe sich nun vielleicht
so etwas wie eine nicht-dogmatische Doktrin des mittleren und spiten Witt-
genstein herauslesen. Vorausgesetzt wird der Mensch als zeremonielles Tier,
der so etwas wie Befriedung oder Befriedigung einer geistigen Unruhe sucht
und sie im Bedeutsamwerden findet. Unter dieser Voraussetzung sei nun die
»libersichtliche Darstellung« angemessen, weil sie ohne irrefithrende Ansprii-
che daherkommt, keine Tduschung beinhaltet, dafiir von weit drauflen auf die
Dinge schaut. Die mafvolle Empfehlung Wittgensteins entspriche somit dem
Geist eines Empirismus, der sich jeglichen Verweis auf eine erklirende Wirk-
lichkeit hinter den Erscheinungen verbietet und mit distanziertem Blick die
Vielfalt der Erscheinungen nur ordnet.”

Diese Deutung unterschitzt Wittgensteins Verstérung angesichts eines
bedeutungshungrigen Tiers, das sich so oder so Befriedigung verschafft,
unterschitzt sein »wir handeln eben so«, sein »sie haben beide Recht« der
modernen Weltanschauung und der der Alteren und vor allem sein wieder-
holtes Insistieren darauf, dass die Philosophie alles so lisst, wie es ist.** Aus
Wittgensteins Feststellung, die Zeremonie der Zusammenschau kénne an die
Stelle der Zeremonie des Erklirens treten, lisst sich nimlich nicht einfach eine
Ablehnung von Frazer und eine Bevorzugung des eigenen Verfahrens heraus-
lesen: Wenn wir Frazer erst einmal auf die Zeremonien des Bedeutung-Ge-
bens hin verstehen lernen, ist es auch schon wieder egal — dann ist belanglos,
ob wir so oder so vorgehen. Wir handeln eben so und was bleibt ist die Frage,

11 | Ludwig Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus, Tagebiicher 1914-16, Phi-
losophische Untersuchungen, Werkausgabe Bd. 1, Frankfurt 1984, 6.371 und 6.372.
12 | Ludwig Wittgenstein, »Vermischte Bemerkungene, in ders., Uber Gewissheit, Werk-
ausgabe Bd. 8, Frankfurt 1984, 502.

13 | Siehe Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, a.a.0., 109.

14 | Siehe Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus 4.112 oder 5.5563 und Philo-
sophische Untersuchungen, a.a.0., 124, 125-128, 599, und auch Vermischte Bemerkun-
gen,a.a.0., 7.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

123


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Alfred Nordmann

wie uns Erscheinungen, die an sich nicht geheimnisvoll sind, geheimnisvoll
und bedeutsam werden.”

»Was wir Bedeutung nennen, muss mit der primitiven Gebdrden-(Zeige-)Sprache zu-
sammenhangen.«

3. PHYSI0GNOMIK

In der neueren, von Wittgenstein und dem logischen Empirismus beeinfluss-
ten Wissenschaftstheorie kann auch das Wort »Erklirung« als reiner Ord-
nungsbegriff fungieren, der sich nur auf die logische Beziehung zwischen
Aussagen bezieht. Diese Verwendung grenzt sich bereits vom Verweis auf eine
Wirklichkeit hinter den Erscheinungen ab, in der es so etwas wie Ursachen
und Griinde, Bedeutungen und Regeln, Strukturen und Gesetze gibt, grenzt
sich somit von Frazers Erklirungsanspruch ab und dem, was Wittgenstein an
dem Wunsch nach Erklarungen problematisiert.

Dagegen beharrt der erklirungssuchende Ursachenbir darauf, eine hypos-
tasierte Wirklichkeit aufzufinden, also ein Inneres, woriiber das AuRere der
blofRen Erscheinung Auskunft gibt. Dieses Innere wire etwa das Innere oder
Wesen der Welt, aber auch das Innere oder der Charakter des Menschen und
das Innere oder das Bewusstsein des Geistigen.” Die Erscheinungen sind so-
mit dullere Charaktere, Ausdrucksmerkmale, Zeichen und Spuren des Inne-
ren — erst wenn wir sie zu lesen verstehen geben uns diese Charaktere Auf-
schluss tiber das Wesen und den Charakter der Dinge, und sie tun dies darum,
weil sie in einem irgendwie ursichlichen, sympathetischen, morphologischen
Verhiltnis zueinander stehen, weil sich auflen zeigt, was innen wirkt. Die blo-
e Erscheinung bezieht ihren Zeichencharakter und ihre Bedeutung aus dem
Inneren, das nicht selbst unmittelbar in Erscheinung tritt und zu dem wir
einen vermeintlichen Zugang nur {iber Zeremonien des Deutens, Zuschrei-
bens, Anrufens oder experimentellen Befragens finden.

15 | Dies hat Heinrich Hertz fiir Wittgenstein vorbildhaft in seinen Prinzipien der Me-
chanik demonstriert. Indem er zeigt, dass sich die klassische Mechanik ohne »Kraft«als
Grundbegriff konstruieren lasst, ist der Kraftbegriff metaphysisch harmlos geworden
und darf schadlos, weil prinzipiell eliminierbar, verwendet werden. Siehe hierzu etwa Al-
fred Nordmann, »Heinrich Hertz an den Grenzen seiner Wissenschafts, in Astrid Schwarz
und Alfred Nordmann (Hg.), Das bunte Gewand der Theorie, Freiburg 2009, 133-153.
16 | Wittgenstein, Bemerkungen. Philosophische Bemerkungen, a.a.0., 266.

17 | Die Frage nach Innen und Aufen, dem Inneren und dem AuReren thematisiert Witt-
genstein besonders hdufig in seinen Bemerkungen tber die Philosophie der Pyschologie
(Werkausgabe Band 7), Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1984.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ursachen-Béar — Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik

Paradigmatisch fiir dieses Zeichenlesen und den Riickschluss vom Aufe-
ren auf das Innere als Grund und Ursache dieses AuReren ist Physiognomik.
Keineswegs eine verirrte Pseudowissenschaft reprisentiert die Physiognomik
ein wissenschaftliches Erkenntnisstreben in Reinform gerade dort, wo sich
dieses Streben auf ein Gebiet verirrt, auf dem es keine Erkenntnis geben kann.
Dies bezeugt insbesondere der von Lichtenberg angezettelte Physiognomik-
streit mit Johann Caspar Lavater. Natiirlich, so Lichtenberg, kann sich der
Mensch als Ursachenbir nicht enthalten, Gesichter und Gestalten mit Bedeu-
tung zu versehen. »Die unterhaltendste Fliche auf der Erde fiir uns ist die vom
menschlichen Gesicht« bemerkt er und geht davon aus, dass die ins Gesicht ge-
schriebenen Charaktere gelesen, dass die dufleren Merkmale als Ausdruck der
inneren charakterlichen Natur gedeutet werden.® Physiognomiekritik kann
nicht heiflen, den Menschen nicht als Naturprodukt anzuerkennen und sein
Erkenntnisinteresse nicht als natiirlichen Hang zum Bedeutsamen aufzufas-
sen. Wenn Lichtenberg »Uber die Physiognomik« schreibt, dann nicht gegen
die Physiognomik, sondern nur »Wider die Physiognomen« und die Missver-
stindnisse, denen sie aufsitzen.

»Niemand wird leugnen, dass in einer Welt, in welcher sich alles durch Ursache und Wir-
kung verwandt ist, und wo nichts durch Wunderwerke geschieht, jeder Teil ein Spiegel
des Ganzen ist. Wenn eine Erbse in die Mittelldndische See geschossen wird, so kénnte
ein scharferes Auge als das unsrige, aber noch unendlich stumpfer als das Auge dessen,
der alles sieht, die Wirkung davon auf der Chinesischen Kiiste verspiiren. Und was ist
ein Lichtteilgen, das auf die Netzhaut des Auges stoft, verglichen mit der Masse des
Gehirns und seiner Aste, anders? Dieses setzt uns oft in den Stand, aus dem Nahen
auf das Ferne zu schliefen, aus dem Sichtbaren auf das Unsichtbare, aus dem Gegen-
waértigen auf das Vergangene und Zukinftige. So erzdhlen die Schnitte auf dem Boden
eines zinnenen Tellers die Geschichte aller Mahlzeiten, denen er beigewohnt hat, und
ebenso enthdlt die Form jedes Landstrichs, die Gestalt seiner Sandhiigel und Felsen, mit
natirlicher Schrift die Geschichte der Erde [...] Also wird ja wohl der innere Mensch auf
dem dufBeren abgedruckt sein? Auf dem Gesicht, von dem wir hier hauptséchlich reden
wollen, werden Zeichen und Spuren unserer Gedanken, Neigungen und Fahigkeiten an-
zutreffen sein. Wie deutlich sind nicht die Zeichen, die Klima und Hantierung dem Kdrper
eindriicken? und was ist Klima und Hantierung gegen eine immer wiirkende Seele die in
jeder Fiber lebt und schafft? An dieser Lesbarkeit von allem in allem zweifelt niemand.«

Auch Lichtenberg zweifelt hieran nicht, empfiehlt seinen Lesern schlussend-
lich die Pathognomik als »die ganze Semiotik der Affekten oder die Kenntnis

18 | Lichtenberg, Sudelbiicher, a.a.0., F 88.
19 | Georg Christoph Lichtenberg, »Uber Physiognomik: Wider die Physiognomenc, in:
ders., Schriften und Briefe, Bd. 3, hg. von Wolfgang Promies, Miinchen 1972, 264-265.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

125


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Alfred Nordmann

der natiirlichen Zeichen der Gemiitsbewegungen, nach all ihren Gradationen
und Mischungen«.”” Was die Physiognomik also allgemein auszeichnet, das
ist wissenschaftlicher Beobachtungsgeist und wissenschaftliches Erkenntnis-
interesse, das ist die Kulturleistung des Ursachenbirs: »unsere Sinne zeigen
uns nur Oberflichen, und alles andere sind Schliisse daraus«.” Angesichts
ihrer besonderen Schwierigkeiten und Herausforderungen jedoch kann sich
die Physiognomik nicht auf dieses Allgemeine berufen oder »Trostliches« da-
rin finden. An diesen besonderen Schwierigkeiten erst setzt eine »wider die
Physiognomen« gerichtete Physiognomiekritik an:

»Wenn das Innere auf dem AuRern abgedruckt ist, steht es deswegen fiir unsere Au-
gen da? und kdnnen nicht Spuren von Wirkungen, die wir nicht suchen, die bedecken
und verwirren, die wir suchen? So wird nichtverstandene Ordnung endlich Unordnung,
Wirkung nicht zu erkennender Ursachen Zufall, und wo zu viel zu sehen ist, sehen wir
nichts.«??

Die Zeremonien des Bedeutungsgebens verlaufen sich dort, aber erkennen sich
auch dort wieder, wo dem unersittlichen Ursachenbir zu viel geboten wird, al-
les auf alles bezogen werden kann, und es nur noch um die Befriedigung geht,
die Erklirungen bieten, und gar nicht mehr darum, wie es wirklich ist.

In einer frithen, auflerordentlich dichten Passage in Wittgensteins Notizbii-
chern erscheint die Physiognomik als Paradigma, als Vor- und Urbild fiir den
Ursachenbir, der auszieht, die Welt zu erfassen, hierin aber immer bei sich
selbst, seiner Natur als zeremonielles Tier bleibt. Wer zunichst meint, die Phy-
siognomik leide daran, einen ungerechtfertigten Schluss von der dufleren Phy-
siognomie auf den inneren Geist ziehen zu wollen, iiberfithrt sich rasch dabei,
dass jeder Versuch, den Dingen Bedeutung zu geben, der Welt so etwas wie
einen alles verursachenden Geist unterstellt.

mBedeutung«bekommen die Dinge erst durch ihr Verhdltnis zu meinem Willen.
Denn»Jedes Ding ist, was es ist, und kein ander Ding.

Eine Auffassung: Wie ich aus meiner Physiognomie auf meinen Geist (Charakter, Willen)
schliefen kann, so aus der Physiognomie jedes Dinges auf seinen Geist (Willen).

Kann ich aber aus meiner Physiognomie auf meinen Geist schliefen?

Ist dieses Verhaltnis nicht rein empirisch?

Driickt mein Kdrper wirklich etwas aus?

[..]

20 | Ebd., 264.
21 | Ebd., 265.
22 | Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ursachen-Béar — Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik

Ist es denn wahr, dafd sich mein Charakter nach der psychophysischen Auffassung nur
im Bau meines Kdrpers oder meines Gehirns und nicht ebenso im Bau der ganzen Ubri-
gen Welt ausdriickt?

Hierin liegt ein springender Punkt.

Dieser Parallelismus besteht also eigentlich zwischen meinem Geist, i.e. dem Geist,
und der Welt.«??

Die physiognomische Auffassung wird hier nicht vertreten und erweist sich
doch als unabweisbar. Ob im Sinne eines Kausalnexus oder Parallelismus ge-
dacht, scheint sie untrennbar verbunden mit der Unterstellung, »ein Geist sei
der ganzen Welt gemein«, und dieser Geist ergibt sich aus der Beziehung der
Dinge zu meiner Welt, weswegen die bedeutsame Welt meine Welt ist.>* Dem-
gemif fihrt Wittgenstein an dieser Stelle fort:

»Bedenke nur, daB der Geist der Schlange, des Lowen, dein Geist ist. Denn nur von dir
her kennst du liberhaupt den Geist.

Esistnun freilich die Frage, warum habe ich der Schlange gerade diesen Geist gegeben.
Und die Antwort hierauf kann nur im psychophysischen Parallelismus liegen: Wenn ich
so aussdhe wie die Schlange und das téte, was sie tut, so wére ich so und so.«*

Da ich so aussehe, wie ich aussehe, und eben so handle, wie ich handle, bin
ich so und so. So kénnte Physiognomik betrieben werden oder Pathognomik
oder auch Psychologie. Und das Beutunggeben oder Bedeutsamwerden hingt
nicht davon ab, ob ein metaphysischer oder empiristischer Erklirungsbegriff
zu Grunde gelegt wird, ob Ethnologie einer kausalen oder morphologischen
Methode folgt, ob Physiognomik wie bei Lavater von individuellen Schattenris-
sen ausgeht oder wie bei Cesare Lombroso und Francis Galton von neben- und
tibereinandergelegten Fotos, die in der Zusammenschau bedeutsame Fami-
liendhnlichkeiten zum Vorschein bringen.

23 | Wittgenstein, Tagebiicher 1914-16, a.a.0., 179-180 (Eintrag vom 15.10.16).

24 | Vergleiche diese Bemerkung Wittgensteins iiber Frazers Darstellungverschiedener
Rituale oder Zeremonien unterschiedlicher »primitiver« V6lker: »Alle diese verschiedene
Gebrduche zeigen, daf es sich hier nicht um die Abstammung des einen vom andern
handelt, sondern um einen gemeinsamen Geist. Und man kdnnte alle diese Zeremonien
selbst erfinden (erdichten). Und der Geist aus dem man sie erfdnde wére eben ihr
gemeinsamer Geist.« Wittgenstein, Frazer, a.a.0., 150.

25 | Wittgenstein, Tagebiicher 1914-16, a.a.0., 180. Vgl. Wittgenstein, Tractatus,
a.a.0.,5.63, 5.64.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

127


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Alfred Nordmann

4. PHILOSOPHIE

»Das Gesicht ist die Seele des Kérpers.«* Bietet diese Formulierung oder das
»ich bin so, wie ich aussehe und was ich tue« eine weitere Moglichkeit an,
ndmlich die, auf die Zuschreibung von Bedeutungen ganz zu verzichten und
die Dinge in ihrem Verhiltnis zueinander bei sich zu belassen? Dies wiirde der
Abtretung des Willens entsprechen, also des Verzichts auf jegliche Forderung
an die Welt. Bekanntlich ist dies ein von Schopenhauer beeinflusstes quietis-
tisches Ideal Wittgensteins, das seinem pilosophischen Anspruch entspricht,
alles so zu belassen, wie es ist.”” Die Welt als Wille und Vorstellung weicht dem
bloffen Zusammenhang der Dinge. Keine Erscheinung sei besonders geheim-
nisvoll, hie es oben. Und an anderer Stelle »Als Ding unter Dingen ist jedes
Ding gleich unbedeutend, als Welt jedes gleichbedeutend.«*®

»Kein geringer Grund, d.h. liberhaupt kein Grund kann es gewesen sein, was gewisse
Menschenrassen den Eichbaum verehren liee, sondern nur das, dass sie und die Eiche
in einer Lebensgemeinschaft vereinigt waren, also nicht aus Wahl, sondern, wie der Floh
und der Hund, miteinander entstanden. (Entwickelten die Flohe einen Ritus, er wiirde
sich auf den Hund beziehen.)«?°

In der blofRen Lebensgemeinschaft muss es keineswegs sein, dass der Geist
erwacht, weswegen Wittgenstein sich lustig macht iiber eine Haltung, wonach
nichts selbstverstindlicher wire, als nach den Erklirungen der groffen Natur-
erscheinungen zu fragen »— besonders da wir ja wissen, daR sich jeder Bauer
den Kopf dariiber zerbricht, warum die Sonne auf- und untergeht, warum der
Regen aus den Wolken fillt etc.«*°

Nicht nur der erwachende Geist im Sinne des kritisch fortschreitenden In-
tellekts spricht dagegen, dass sich der Mensch ganz anspruchslos in das bedeu-
tungslose Spiel der Dinge fiigen wiirde. Der anthropologischen Bestimmung
des zeremoniellen Tiers gemif, gibt es zwar keinerlei Zwang, dies oder das so
oder so bedeutungsvoll zu finden, wohl aber den Zwang, etwas bedeutungsvoll
zu finden, auf Dauer nicht indifferent zu sein und in einem blof lauen Verhilt-
nis zu den Dingen zu verharren.

26 | Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, a.a.0., 481.

27 | Joachim Schulte, »Wittgenstein’s Quietisme, in Uwe Meixner (Hg.), Metaphysik
im postmetaphysischen Zeitalter, Wien: Schriftenreihe der Wittgenstein Gesellschaft,
2000, 37-50.

28 | Wittgenstein, Tagebiicher 1914-16, a.a.0., 178.

29 | Wittgenstein, Frazer, a.a.0., 138.

30 | Ludwig Wittgenstein, Wittgenstein’s Nachlass: The Bergen Electronic Edition, Ms
117,267 (18.3.1940).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ursachen-Béar — Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik

»Denken wir daran, dass nach Schuberts Tod sein Bruder Partituren Schuberts in kleine
Stiicke zerschnitt und seinen Lieblingsschilern solche Stiicke von einigen Takten gab.
Diese Handlung, als Zeichen der Pietat, ist uns ebenso verstandlich, wie die andere,
die Partituren unberiihrt, niemandem zuganglich, aufzubewahren. Und hatte Schuberts
Bruder die Partituren verbrannt, so wére auch das als Zeichen der Piet4t versténdlich.
Das Zeremonielle (heiRe oder kalte) im Gegensatz zum Zufalligen (lauen) charakterisiert
die Pietat.

Ja, Frazers Erklarungen wéren iiberhaupt keine Erklarungen, wenn sie nicht letzten En-
des an eine Neigung in uns selbst appellierten.«3!

Wenn die Dinge an sich bedeutungslos sind und erst im Verhiltnis zum Wil-
len Bedeutung annehmen, so liegt das nicht in den Dingen selbst und nicht
an einer geistigen Qualitit, die ihnen vom menschlichen Geis zugesprochen
wird, sondern bereits an mangelnder Gleichgiiltigkeit, also einem Tempera-
mentzusatz oder der gefithlsmiRigen Bewertung der Welt nach heifd und kalt.
Wittgenstein erldutert das an der scheinbaren Tiefe des Beltanefests mit sei-
nem moglicherweisen beunruhigenden Ursprung, der aber schon als blof$ vor-
gestellter Ursprung zu beunruhigen vermag:

»So wie das Beltanefest [...] auf uns gekommen ist, ist es ja ein Schauspiel und dhnlich
wie wenn Kinder Rauber spielen. Aber doch nicht so. Denn wenn es auch abgekartet ist,
dass die Partei die das Opfer rettet gewinnt, so hat doch, was geschieht, noch immer
einen Temperamentzusatz, den die bloRe schauspielerische Darstellung nicht hat.«3?

Die Bewertung der Erscheinungen als heif oder kalt, begehrenswert oder
schrecklich macht den erwachenden Geist aus, der jegliche Erscheinung als
ein geistiges Phinomen begreift, also als duflere Erscheinung einer durch-
gingig einheitlichen inneren Natur der Dinge. Dies ist in seiner libidinalen
Struktur eine kindliche Auffassung, deren unreif infantiler Charakter sich
insbesondere an der Physiognomik erweisen lie8. »Alle kindliche (infantile)
Theorien finden wir in der heutigen Philosophie wieder; nur nicht mit dem
Gewinnbringenden des Kindlichen.«*

Dem Problem des Innen und Auflen begegnet Wittgenstein nicht nur in
spezifischen Weisen der Zuschreibung von Bedeutung, sondern schon in
Bezug auf die Bedeutung sprachlicher Zeichen und in der Frage danach, ob
wir etwas meinen, wenn wir etwas sagen. Inwieweit ist die sprachliche Au-
Rerung etwas Auferes gegeniiber dem Inneren eines geistigen Gehalts, einer
zur Anwendung gebrachten Regel? Um etwas meinen zu kénnen, so will es

31 | Wittgenstein, Frazer, a.a.0., 126.
32 | Ebd., 148.
33 | Ebd.,140.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

129


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alfred Nordmann

scheinen, muss es etwas Geistiges geben, das den Worten eingegeben wird,
sei es in einem Akt der Taufe oder durch Zeremonien einer philosophischen
Pneumatologie, iiber die sich Wittgenstein immer wieder mokiert — etwa iiber
die Vorstellung, wie miissten nur immer an die Bedeutung denken, wenn wir
ein Wort aussprechen, und uns sogar moglichst konzentriert darauf besinnen,
um uns ganz sicher zu sein, dass wir mit dem gleichen Ausdruck auch immer
das Gleiche meinen. Bisweilen spricht Wittgenstein hier ganz explizit von Ze-
remonien: Wenn wir etwas sprachlich benennen, ist das so, als ob wir einen
Gegenstand in eine bestimmte Schublade legen? Und ergibt sich das, was wir
mit einem Wort meinen, aus einer anstrengend gerichteten Aufmerksambkeit
nach dem Vorbild des Zeigens?

Das Verhingnis des Philosophen, der sich als zeremonielles Tier iiberfiihrt,
verdeutlicht Saul Kripke, der in Wittgensteins so genanntem Regelfolgenprob-
lem eine neue Form des Skeptizimus aufzuspiiren meint:

»Manchmal, wenn ich {iber diese Situation nachdenke, iiberkommt mich ein unheim-
liches Gefiihl. Sogar jetzt, wahrend ich dies schreibe, bin ich mir sicher, daf es in mei-
nem Innern etwas gibt - die Bedeutung, die ich mit dem »plus«-Zeichen verbinde - das
mir vorschreibt, was ich in allen kiinftigen Fallen zu tun habe. [...] Doch wenn ich mich
auf das konzentriere, was jetzt in meinem Innern vorgeht, welche Anweisungen kann
ich dort finden? Wie kann man behaupten, dass ich meine spatere Handlungen auf der
Grundlage dieser Anweisungen vollziehe? [...] Es scheint, dass sich die ganze Idee des
etwas Meinens in Luft auflgst.«3*

Der Seltsamkeit dieses Paradoxons in seiner ganzen Unheimlichkeit geht aber
eine andere Seltsamkeit voraus, nimlich der Versuch Kripkes, auf die Bedeu-
tung des »plus«-Zeichens in seinem Inneren zu zeigen. So, zum Beispiel, ver-
sucht ein zeremonielles Tier an Bedeutung und Bedeutsamkeit festzuhalten.
Wie, fragt Wittgenstein, kann ich auf die mit einem Zeichen einhergehende
Empfindung oder Bedeutung zeigen?

»Nicht im gewdhnlichen Sinne. Aber ich spreche, oder schreibe das Zeichen, und dabei
konzentriere ich meine Aufmerksamkeit auf die Empfindung - zeige gleichsam im Innern
auf sie. - Aber wozu diese Zeremonie? denn nur eine solche scheint es zu sein?«*

Wiirde das skeptische Problem des Regelfolgens entstehen, wiirde sich die Vor-
stellung des Meinens auflésen, wiirde es iiberhaupt Philosophie geben, wenn
es die seltsame Konzentration der Aufmerksamkeit auf den inneren Sinn oder

34 | Saul Kripke, Wittgenstein iber Regeln und Privatsprache, Frankfurt a.M. 1993, 34.
35 | Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, a.a.0., 258.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ursachen-Béar — Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik

die Bedeutung hinter den Worten nicht gibe? Muss es sein, dass mir die Ver-
wendung von Worten durch ihre Bedeutung vorgeschrieben ist, und muss es
sein, dass sich verschiedene Verhaltensweisen immer verschiedener Ursich-
lichkeiten verdanken?3¢

»Dies hdngt mit der Auffassung des Benennens als eines, sozusagen, okkulten Vorgangs
zusammen. Das Benennen erscheint als eine seltsame Verbindung eines Wortes zu
einem Gegenstand. - Und so eine seltsame Verbindung hat wirklich statt, wenn ndmlich
der Philosoph, um herauszubringen, was die Beziehung zwischen Namen und Benannem
ist, auf einen Gegenstand vor sich starrt und dabei unzéhlige Male einen Namen wie-
derholt, oder auch das Wort »dieses«. Denn die philosophischen Probleme entstehen,
wenn die Sprache feiert. Und da kdnnen wir uns allerdings einbilden, das Benennen sei
irgend ein merkwirdiger seelischer Akt, quasi eine Taufe eines Gegenstandes. Und so
kénnen wir auch das Wort »dieses« gleichsam zu einem Gegenstand sagen, ihn damit
ansprechen - ein seltsamer Gebrauch dieses Wortes, der wohl nur beim Philosophieren
vorkommt.«’

5. TEILS FALSCH, TEILS UNSINNIG

Wenn die Sprache feiert, macht sie nicht einfach Urlaub und hoért nicht nur
auf zu arbeiten. Sie befindet sich in einem zeremoniellen Zwiegesprich mit
den Dingen, zelebriert den Ausdruck bedeutender Bedeutungen. Auch indem
er die Sprache feiern lisst, erweist sich der Menschen als zeremonielles Tier.
Paradigmatisch dafiir, wie uns alles bedeutsam werden kann, ist Physiogno-
mik, aber auch Frazers Ethnologie, aber auch Philosophie. Was richtig ist an
der Auffassung vom Menschen als zeremonielles Tier, das ist somit seine fak-
tische Unablissigkeit in der Zuschreibung von Bedeutung. In einem doppelten
Zwang scheint er verfangen und kann sich allenfalls aus einem l6sen. Seinem

36 | Vergleiche hierzu Ludwig Wittgenstein, »Cause and Effect: Intuitive Awareness«
in James Klagge und Alfred Nordmann (Hg.), Ludwig Wittgenstein: Philosophical Occa-
sions, Indianapolis: Hackett, 2010, 368-426 und darin wiederum ein Beispiel aus dem
Feld des Meinens und Benennens: »Russell’s classifying an appearance as »cat«. What
would classifying consist of? He sees [something cat-like] and classifies it. This might
mean just giving it the name »cat«. But it probably means putting itinto a category table
in one’s mind. Something like drawing a line from appearance to model. But why should
he go through this ceremony?« Ebd., 409.

37 | Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, a.a.0., 38. In diesem Sinn kri-
tisiert auch Stanley Cavell Kripkes Diagnose eines skeptischen Problems in »The Ar-
gument of the Ordinary« in: Cavell, Conditions Handsome and Unhandsome, Chicago,
1990, 64-100. Wertvolle Hinweise hierzu verdanke ich Danka Radjenovic.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

131


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Alfred Nordmann

erwachenden Geist werden Erscheinungen bedeutsam, aber es ist Eines, dass
ihm die Dinge bedeutsam erscheinen miissen, aber etwas Anderes, dass die
Dinge das sein miissen, was sie ihm bedeuten. Schon das Beispiel von Schu-
berts Bruder unterliuft das zweite Muss — was uns tief und bedeutsam er-
scheint verdankt sich keiner besonderen Erklirung, keinem Grund, sondern
nur dem gemeinsamen Geist, aus dem heraus wir Erklirungen erfinden kon-
nen oder aus dem heraus die Bedeutsamkeit konstruiert wird. Unbertiihrt da-
von bleibt jedoch, dass dem zeremoniellen Tier die Dinge bedeutsam erschei-
nen missen, dass es die Welt nach heifl und kalt bewertet, dass es der Welt
einen Geist unterstellt, der sie im Inneren zusammenhilt und aus dem sich
der Mensch die Welt erst wieder herausliest.

»[...] man kdnnte ein Buch iiber Anthropologie so anfangen: Wenn man das Leben und
Benehmen der Menschen auf der Erde betrachtet, so sieht man, dafl sie aufier den
Handlungen, die man tierische nennen kdnnte, der Nahrungsaufnahme etc. etc. etc.,
auch solche ausfiihren, die einen eigentimlichen Charakter tragen und die man rituelle
Handlungen nennen kénnte.«3

Unsinnig ist allein die Annahme, dass das Bedeutung-Geben etwas mit Er-
kenntnis oder Irrtum zu tun habe, mit wahrer oder falscher Meinung. Wer
Geister aufruft und von einer beseelten Natur ausgeht gibt den Erscheinungen
eine Bedeutung, nicht anders als derjenige, der in ihnen ein Spiel von naturge-
setzlich beschriebenen Kriften sieht. Wo es keinen Irrtum gibt, kann es keine
Erkenntnis geben — und darum kann auch die Behauptung, der Mensch sei
ein zeremonielles Tier nicht als besondere Erkenntnis gelten, die etwas erklirt.
Auch sie ist ein Bild, das neben ein anderes Bild gestellt wird und fiir es ein-
treten kann. Und durch die zeremonielle Substitution des einen Bildes fiir ein
anderes, der einen Zeremonie fiir eine andere, erinnert Wittgenstein an die
Moglichkeit, dass die Dinge bleiben kénnten, wie sie sind, unbertiihrt vom er-
wachenden Geist. Die Beruhigung des Geistes und des Willens ist schliefllich
eine Moglichkeit, vor der die Bezeichnung des Menschen als zeremonielles
Tier falsch erscheint. Dass er erst in der Ausiibung seines Willens und mit
der Zuschreibung von Bedeutung zum Tier wird, ist in der Tat eine verkehrte
Anthropologie.*

38 | Wittgenstein, Frazer, a.a.0., 128.

39 | Die bisherige Darstellung stimmt weitgehend lberein mit Verena Mayer »Magie
und Sprache - Zum Zusammenhang von Sprache und Ritus im Kringel-Buch« in Josef
Rothhaupt und Wilhelm Vossenkuhl (Hg.), Kulturen und Werte: Wittgensteins Kringel-
Buch als Initialtext, Berlin 2013, 243-258. Ein wesentlicher Unterschied besteht darin,
dass das Verhéltnis von Sprache und Magie zwar gleichfalls im Bedeutsam-Werden und

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ursachen-Béar — Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik

6. DAs ERLOSENDE WORT

In der gleichen Zeit, in der Wittgenstein die ersten Bemerkungen zu Frazers
Golden Bough verfasst, arbeitet er am Big Typescript, um das zwanghafte Bild
der Sprache zu lockern, das den Tractatus Logico-Philosophicus gefangen hielt.
Wihrend die frithe Philosophie Wittgensteins ganz der Mdoglichkeit wahrer
sprachlicher Abbildungen von Wirklichkeit gewidmet war, wiirde die spitere
Philosophie Sprachspiele als Lebensformen begreifen, einschliellich der selt-
sam zeremoniell philosophischen Lebensform, der es um Fragen des Bedeu-
tens, Meinens, Verstehens geht. An diesem Ubergang steht auch ein Kapitel,
das ausdriicklich der Philosophie und dem Philosophiebegriff Wittgensteins
gewidmet ist. Ausgangspunkt ist eine Bemerkung Lichtenbergs, in der Sprach-
kritik und Philosophiekritik aufeinander bezogen werden:

»Ich und mich. Ich fiihle mich - sind zwei Gegensténde. Unsere falsche Philosophie ist
der ganzen Sprache einverleibt; wir kinnen so zu sagen nicht rdsonnieren, ohne falsch
zu résonnieren. Man bedenkt nicht, da® Sprechen, ohne Riicksicht von was, eine Philo-
sophie ist. Jeder, der Deutsch spricht, ist ein Volksphilosoph, und unsere Universitéts-
philosophie besteht in Einschrédnkungen von jener. Unsere ganze Philosophie ist Be-
richtigung des Sprachgebrauchs, also, die Berichtigung einer Philosophie, und zwar der
allgemeinsten. [...] Es wird also immer von uns wahre Philosophie mit der Sprache der
falschen gelehrt.«*°

Die allgemeinste Philosophie, um die es Lichtenberg hier geht und die Gegen-
stand der Kritik ist, ist nicht falsch im Gegensatz zur wahren Philosophie, son-
dern Unphilosophie aus dem einfachen Grund, dass die Erfindung der Spra-
che vor der Philosophie hergegangen sei, und dies es ist, was die Philosophie
erschwert: »Die Philosophie ist, wenn sie spricht, immer genétigt, die Sprache
der Unphilosophie zu reden.«* Jeder, der Deutsch spricht, sei Volksphilosoph,
denn beim Gebrauch eines vertrauten Worts »geht es oft in dem Kanal nach

Bedeutend-Machen verortet wird, dass der kritische Ansatz Wittgensteins aber auf Er-
klarungssuche und Theoriebildung beschrankt bleibt.

40 | Lichtenberg, Sudelbiicher, a.a.0., H 146, vgl. Wittgenstein, Big Typescript, a.a.0.,
285: »Lichtenberg: »Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachgebrauchs,
also, die Berichtigung einer Philosophie, und zwar der allgemeinsten.« [...] Warum die
grammatischen Probleme so hart und anscheinend unausrottbar sind - weil sie mit
den &ltesten Denkgewohnheiten, d.h. mit den &ltesten Bildern, die in unsere Sprache
selbst gepragt sind, zusammenhdangen. ((Lichtenberg)).« In den Bemerkungen zu Frazer,
a.a.0., 132, und im Kapitel Philosophie des Big Typescript, a.a.0., 291, findet sich
Wittgensteins Bemerkung »In unserer Sprache ist eine ganze Mythologie niedergelegt.«
41 | Lichtenberg, Sudelbiicher, a.a.0., H 151.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

133


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Alfred Nordmann

dem Verstand den das ABC-Buch gegraben hat.«** Und was sich da verfestigt
und so etwas wie die allgemeinste Philosophie aller Denkenden und Spre-
chenden wird, ist somit »die Philosophie eines einzelnen gewissen Menschen
durch die Philosophie der andern selbst der Narren korrigiert ... Aberglaube
selbst ist Lokal-Philosophie, er gibt seine Stimme auch.«*

Sprachkritik im Sinne Lichtenbergs, aber auch im Sinne Wittgensteins
zielt nicht auf Verinderung der Sprache und erschépft sich auch nicht dar-
in, ein in der Sprache festgelegtes Denkmuster als falsch oder irrefithrend
zu entlarven.* Vielmehr weist sie auf, wie wir in den Weisen des alltiglichen
Denkens und Sprechens aber auch des Philosophierens verfangen sind. »Ein
Bild hielt uns gefangen,« schrieb Wittgenstein in den Philosophischen Unter-
suchungen angesichts seiner eigenen bildtheoretischen Ansichten im Tractatus
Logico-Philosophicus: »Und heraus konnten wir nicht, denn es lag in unserer
Sprache, und sie schien es uns nur unerbittlich zu wiederholen.«* Die »wahre
Philosophie« bestiinde nun nicht darin, das Bild zu verwerfen, das uns ge-
fangen hilt — als ob es eine falsche Meinung wire — sondern seinem Zwang
zu entgehen und der Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas zu zeigen.* Und
so kann Lichtenberg ganz gelassen den Aberglauben als Lokalphilosophie zu-
lassen, der natiirlich auch seine Stimme gibt, wo und wenn sich menschliche
Philosophie formuliert: »Ich bin sehr abergliubisch, allein ich schime mich
dessen gar nicht, so wenig als ich mich schime zu glauben daf die Erde stille
steht, es ist der Kérper meiner Philosophie und ich danke nur Gott, daf} er mir
eine Seele gegeben hat [die] dieses korrigieren kann.«*

Sprachkritik ist Kritik der allgemeinsten Philosophie und der ganzen My-
thologie, die in der Sprache niedergelegt ist und uns unerbittlich immer wieder
aufgesagt wird, aber keinen Zwang auf unser Denken soll ausiiben kénnen.*

42 | Ebd., F 116.

43 | Ebd., A 136.

44 | Ebd.,K19:»Dasbeste Wortist das das jedermann gleich versteht. Also sei man ja
behutsam mit der Wegwerfung allgemein verstandener Worter, und man werfe sie nicht
deswegen weg weil sie einen falschen Begriff von der Sache gaben! Denn einmal ist es
nicht wahr, daf® es mir einen falschen Begriff gibt, weil ich ja weid und voraussetze, dafd
das Wort diene die Sache zu unterscheiden, und fiir das andere, so will ich aus dem Wort
das Wesen der Sache nicht kennen lernen. ... Man hofft zu viel von guten und flrchtet
zuviel von schlechten Wortern.«

45 | Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, a.a.0., 115.

46 | Ebd., 309.

47 | Lichtenberg, Sudelbiicher, a.a.0., J 249. Lichtenberg fahrt mit der folgenden
Bemerkung fort, ebd., J 250: »Die gewdhnliche populére Philosophie ist eigentlich blof}
der Kérper der Kantischen.«

48 | Siehe oben, Fuinote 8 und Wittgenstein, Frazer, a.a.0., 132.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ursachen-Béar — Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik

Um diesen Zwang zu lockern, kann sich das zeremonielle Tier zwar nicht die
Abschaffung der Magie oder der Rituale vornehmen, wohl aber die Ersetzbar-
keit einer Zeremonie durch eine andere vor Augen fiithren, des Erklarens durch
die Zusammenschau, der Physiognomik durch die Pathognomik, des Auffin-
dens der Regel durch das erlosende Wort. Auch der anthropologiekritische
Blick auf den als zeremonielles Tier gedachten Menschen kann nur seinen
Naturcharakter bestitigen. So lautet die Bemerkung, die den Bemerkungen
tiber Frazers Golden Bough unmittelbar voranging:

»Ich glaube jetzt daf es richtig wére mein Buch mit Bemerkungen iiber die Metaphysik
als eine Art von Magie zu beginnen.

Worin ich aber weder der Magie das Wort reden, noch mich iiber sie lustig machen darf.
Von der Magie miifite die Tiefe behalten werden. -

Ja, das Ausschalten der Magie hat hier den Charakter der Magie selbst.«*°

Schon die Zeremonie der Zusammenschau zielte auf die gleiche Befriedigung
wie die Zeremonie des Erklirens. Insofern sie die Dinge in einen bedeutsamen
Zusammenhang stellt, entspricht sie ganz dem Bild des bedeutungshungri-
gen Tiers. Insofern sie der Bedeutung aber die Notwendigkeit nahm und zei-
gen konnte, dass die Erscheinungen so oder so, in einem Kausalnexus oder
morphologisch Bedeutung erlangen koénnen, wird hier etwas Magisches aus-
geschaltet mit den Mitteln der Magie, durch das entwaffnend erlésende Wort.

»Solange man sich unter der Seele ein Ding, einen Kdrper vorstellt, derin unserem Kop-
fe ist, solange ist diese Hypothese [die Annahme einer Seele, A.N.] nicht gefahrlich.
Nichtin der Unvollkommenheit und Rohheit unserer Modelle liegt die Gefahr, sondern in
ihrer Unklarheit (Undeutlichkeit).

Die Gefahr beginnt, wenn wir merken, dass das alte Modell nicht genligt, es nun aber
nicht &ndern, sondern nur gleichsam sublimieren. Solange ich sage, der Gedanke istin
meinem Kopf, ist alles in Ordnung, geféhrlich wird es, wenn wir sagen, der Gedanke ist
nicht in meinem Kopfe, aber in meinem Geist.«%°

Oder, auf die Philosophie bezogen und ihre kritische Glanzleistung, die den
Menschen in seinem Naturcharakter, die Sprache in ihrer Naturgeschichte
nackt und bloR stehen lisst:

49 | Wittgenstein, Bemerkungen. Philosophische Bemerkungen, a.a.0., 262.
50 | Ebd., 292.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

135


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alfred Nordmann

»Die Losung philosophischer Probleme verglichen mit dem Geschenk im Mé&rchen, das
im Zauberschloss zauberisch erscheint und wenn man es drauen beim Tag betrachtet,
nichts ist als ein gewdhnliches Stiick Eisen (oder dergleichen).«*!

Nirgendwo verwirft Wittgenstein also die anthropologischen Auffassungen
Frazers, sondern weist nur ihrer Willkiir nach. Und obwohl er einen anderen
ethnologischen Ansatz verfolgt als Frazer, geht es ihm auch nicht darum, die
Naturgeschichte des Menschen besser zu schreiben als Frazer dies tut — die An-
sitze relativieren und verharmlosen einander. Doch weil es ihm nicht gelingt,
seinen Willen und seinen Intellekt auszuschalten und die Dinge unbertihrt
und unbedeutend sein zu lassen, was sie sind, kann er mit seinen entschieden
magischen Zeremonien nur das erniichternd erlésende Wort suchen, wihrend
die uneingestandenen Zeremonien seiner philosophischen Zeitgenossen die
Sorge beschworen, dass sie nicht meinen kénnen, was sie sagen, und nicht
sagen konnen, was sie meinen, und dass sie ihr Menschsein womdoglich nicht
in sich selbst begriinden kénnen.

51 | Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, a.a.0., 466. Zum zauberischen Charak-
ter des erlésenden Worts in der Philosophie siehe Big Typescript, a.a.0., 276 und 281
und Jim Klagge, »Das erlosende Worte, in: V. Munz, K. Puhl, J. Wang (Hg.), Language and
World, Wien: Ludwig-Wittgenstein-Gesellschaft, 2010, 245-255.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine
Uber das kritische Interesse am Menschen — Th. W. Adorno

Gerhard Gamm

Das Bestehende kann einzig der begreifen, dem
esum ein Mégliches und Besseres zu tun ist.
(TH. W. ADORNO)

Es gibt gute Griinde, philosophische Anthropologie nicht vorab zu definieren,
allzu weit und vage ist das, was unter ihr befasst wird. Worauf der Terminus
zielt, ergibt sich aus dem Zusammenhang, in den er jeweils gestellt wird. Was
die Kritik der philosophischen Anthropologie bei Adorno betriftt, liegt sie nicht
fein sduberlich, nach Autoren, Positionen, Sparten und Jahreszahlen getrennt,
vor. Ein derartig akademisches Ansinnen entspringe auch eher einer Auffas-
sung, die, kontrir zu seiner, vor allem den Geist eines verdinglichten, klassifika-
torischen Denkens spiegelte, dem es in erster Linie nicht auf die Sache, sondern
auf Ordnung und Verwaltung ankdme. Anthropologiekritik ist keine fiir sein
Denken relevante Kategorie. Sie ist eher das, was in seiner Disziplinengrenzen
uiberschreitenden Analyse der condition humaine beildufig, als Kritik en pas-
sant, abfillt. Nicht selten dient sie der Illustration problematisch gewordener
ontologischer oder anthropologischer Annahmen, ohne passgenau die jewei-
lige Argumentation der philosophischen Widersacher ins Visier zu nehmen.
Vom selbstgesetzten Mafl einer immanent verfahrenden Kritik ist sein Denken
meilenweit entfernt, um dennoch in der Kritik anthropologischer Denkfiguren,
seien sie heroisch-existenziell, christlich-personalistisch oder wissenschaftlich-
anthropologisch, an einen wunden Punkt zu rithren. Es sind nicht selten, wie
die Kritik an der Inhaltsleere eines nicht festgestellten menschlichen Wesens
oder eines Denkens, das nach dem Freund-Feind-Schema operiert, eher Sei-
tenhiebe, >Volten« anlisslich gesellschafts- oder erkenntniskritischer Analysen
des Verhiltnisses von Individuum und Gesellschaft, Personlichkeit und Moral,
Mensch und Metaphysik, dsthetischer Erfahrung und Kunstwerk.

Auf der einen Seite benutzt Adorno das Wort >Mensch« ginzlich unbefan-
gen, in jener, dem Alltagsbewusstsein geldufigen und ausufernden Breite; in

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard Gamm

jedem Fall unbefangener als eine Reihe von Wissenschaftlern und Philosophen
nach Foucaults berithmt-beriichtigter Rede vom >Verschwinden des Menschenc«
es tun. Auf der anderen Seite kann er keinen Augenblick davon absehen, dass zu
(s)einer Zeit, in der Existenz- und Lebensphilosophie, aber auch der Positivismus
den Ton angeben, »der Mensch« »die Ideologie fiir die Unmenschlichkeit«' ist.

KRITIK DES INTEGRIERTEN BEWUSSTSEINS

Obgleich Adorno immer wieder anthropologische Anleihen macht, er im zwei-
ten Teil der Minima Moralia sogar »Erwigungen [...] gesellschaftlichen und
anthropologischen Umfangs«? in Aussicht stellt, bleibt sein Nachdenken iiber
die >Bestimmung des Menschenc in der modernen Welt von grundsitzlich an-
deren denn fundamentalanthropologischen Erwigungen bestimmt. Es ist ge-
radezu ein Alleinstellungsmerkmal seiner negativen Dialektik, das Schicksal
des modernen Menschen sowohl im Schnittpunkt zwischen Individuum und
Gesellschaft, Natur und Kultur, Sprache und Denken, Vernunft und Geschich-
te, autonomer Subjektivitit und sozialer Realitit als auch zwischen Psycholo-
gie und Soziologie, Erkenntnis- und Gesellschaftstheorie, dsthetischer Theorie
und Moralphilosophie anzusiedeln, d.h. als Reflexion im >Niemandsland« an-
grenzender Gebiete, das in kritischer Distanz zu den etablierten Spielregeln der
Einzelwissenschaften nicht selten Ziindstoff und erhellende Einsichten bietet.

Sein Metier ist eindeutig die »Kritik des Gesamtsystems fugenlos integ-
rierten Bewusstseins«®, und zwar in jener gesellschafts- und moralkritischen
Perspektive, die Max Horkheimer in seiner frithen Auseinandersetzung mit
der philosophischen Anthropologie der 1920er und 3oer-Jahre angestoflen hat,
wenn er das Verhiltnis einer kritischen, d.h. emanzipatorischen, Theorie zur
Anthropologie dadurch kennzeichnet, dass es keinen »stichhaltigen Einwand
der Anthropologie dagegen [gibt, G. G.] schlechte gesellschaftliche Verhiltnis-
se zu Uiberwinden« und dementsprechend die Forderung erhebt: Die »gegen
notwendige historische Verinderungen seit je erthobene Rede, dass die Natur
des Menschen dawider sei, soll endlich verstummen.«*

1 | SoAdorno mitNachdruck im Streitgesprach mit Gehlen. Vgl. Th. W. Adorno, A. Geh-
len: »Ist die Soziologie eine Wissenschaft vom Menschen?«In: F. Grenz, Adornos Philo-
sophie in Grundbegriffen, Frankfurt a.M. 1975, 227.

2 | Th.W.Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschadigten Leben, Frankfurt
a.M. 1970, 11.

3 | Th. W. Adorno, Noten zur Literatur lll, Frankfurt a.M. 1971, 97.

4 | Vgl. M. Horkheimer, »Materialismus und Morale, in: Ders., Kritische Theorie, Bd. I,
hg. v. A. Schmidt, Frankfurt a.M. 1978, 85. Vgl. auch ebd.: »Bemerkungen zur philoso-
phischen Anthropologie«, 227.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

Wann immer wissenschaftliche Theorien, politische Uberzeugungen, phi-
losophische Weltanschauungen oder die Vorurteile des gesunden Menschen-
verstandes die Moglichkeit einer gesellschaftlichen Verinderung dadurch in
Abrede zu stellen versuchen, dass sie die menschliche Natur als an sich seiende
oder unverinderliche ins Feld fiithren, d.h. als eine, die sich unter grundle-
gend verdnderten gesellschaftlichen Bedingungen nicht dndern lisst, erregen
sie den Verdacht der Kritischen Theorie, insbesondere dann, wenn diese phi-
losophischen oder wissenschaftlichen Versatzstiicke auch politisch opportun
genutzt werden kénnen, um eine gesellschaftsverindernde Kritik zu unterdrii-
cken oder ganz aus dem Felde zu schlagen. Schon in einem Aufsatz aus dem
Jahre 1930 heifdt es: »Was unverdnderlich ist an der Natur, mag fiir sich selber
sorgen. An uns ist es, sie zu verindern. Einer Natur aber, die tritbe und schwer
in sich beharrt, ist fiiglich zu misstrauen.«® Dazu schreibt Alfred Schmidt— der
Kritischen Theorie um Horkheimer und Adorno eng verbunden: »Dieser frithe
Einspruch gegen die gdngige Rede von der nun einmal so seienden Natur, ins-
besondere des Menschen, die es verhindere, das Gliick aller zu verwirklichen,
nimmt die spitere, philosophisch durchgefiihrte Kritik an den verschiedenen
Invariantenlehren offizieller Ontologie vorweg.«® Ihre Lehre vom »Zeitkern der
Wahrheit« legt darauf nachdriicklich Wert, nicht nach dem zu urteilen, »was
iiber der Zeit ist, sondern nach dem, was an der Zeit ist.«’ Eine vergleichbare
Kritik richtet sich gegen die scheinheilig kulturkonservativen Programme, die
besagen, bestimmite gesellschaftliche, auf weitere Demokratisierung zielenden
Experimente hitten deshalb keine realistische Chance auf eine Verbesserung
der Lage, weil sie die Menschen, wie sie nun einmal seien, tiberforderten.

Mit beinahe utopisch-blochischem Pathos bestehen Adorno und Horkhei-
mer darauf, dass nicht vorab entschieden werden kann, welche Méglichkeiten
noch in der »endlichen verniinftigen Natur« der Menschen schlummern, die
nach Fichtes schénem Wort »nur angedeutet« ist. »Zu sagen, was der Mensch
sei, [ist] absolut unmdglich.«® Erst in der Auseinandersetzung mit den je be-
stimmten Formationen des Gesellschaftlich-Geschichtlichen ldsst sich iiber
die Moglichkeiten seiner Einrichtung urteilen. Wir konnen nicht absehen, was
aus dem Menschen wird, aber doch wissen, dass der bis ins Innerste seiner

5 | Th. W. Adorno, Moments musicaux, Frankfurt a.M., 160.

6 | A.Schmidt, »Adorno - ein Philosoph des realen Humanismus, in: Theodor W. Ador-
no zum Gedachtnis, hg. v. H. Schweppenhéauser, Frankfurt a.M. 1971, 56.

7 | M. Horkheimer, Nachtrag (zu Traditionelle und kritische Theorie), in: Ders., Kriti-
sche Theorie Bd. I, hg. v. A. Schmidt, Frankfurt a.M. 1968, 198. Vgl dazu: G. Gamm,
»Vom »Zeitkern der Wahrheit.. Anmerkungen zur Geschichte und Wahrheit in der Kriti-
schen Theorie«, in: Angesichts objektiver Verblendung, hg. v. G. Gamm, Tiibingen 1985,
229-252,

8 | Th. W. Adorno in: F. Grenz, Adornos Philosophie, a.a.0., 228.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

139


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Gerhard Gamm

Psyche durch das Geschichtlich-Gesellschaftliche geprigt ist; und dass er nach
beiden Seiten offen und verinderbar ist, »auch nach der negativen.«’ Was iiber
ihn als Gegenstand der Anthropologie gesagt werden kann, hingt wesentlich
vom Stand seiner Vergesellschaftung ab. Dieser wiederum verweist auf ge-
schichtsphilosophische Prasuppositionen, ohne die keine Gesellschaftstheorie
auskommt.”

Conditio humana — mit einem Akzent auf conditio — ist daher der in jeder
Hinsicht fiir Adornos Denken treffende Begriff. Er verweist auf den Menschen
im Schnittpunkt psychischer und leiblicher, kognitiver und normativer, phy-
sischer und metaphysischer, fachlicher und auflerfachlicher, verwaltungs-
technischer und gesellschaftskritischer Umstinde (Anspriiche, Erwartungen,
Definitionen usf.), d.h. differentieller Synthesen, die temporal wie situativ und
sinnkritisch in stindiger Verschiebung begriffen sind: Wo allgemein vom
Menschen die Rede ist, muss conditio posthumana gedacht werden.

Im Zentrum der Kritischen Theorie steht der Gedanke, dass sich der
Mensch in titiger Auseinandersetzung mit den materiellen und kulturellen,
politischen und moralischen Bedingungen seiner Existenz verdndere.

Adorno teilt mit der Kritischen Theorie die Uberzeugung, dass in der spit-
kapitalistischen Industriegesellschaft das »aufgeschlagene Buch der menschli-
chen Wesenskrifte« (Marx) griindlicher studiert und verstanden werden kann
als es Marx, an dem sie sich orientieren, nahelegt: Uber das, was der Mensch
ist, iiber seine Bediirfnisse und Habitualisierungen, seine Rollen und Sensibi-
lititen, seine Moral und sein Recht, seine Intelligenz und seine Traume, tiber
sein Streben nach Individualitit und Autoritit, iiber Kultur und Kunst erhalten
wir Aufschluss durch die gesellschaftlichen Produktionsverhiltnisse und Pro-
duktivkriafte — selbst Gesellschaft und Lyrik, die fremden Welten anzugehéren
scheinen, sind nicht nur Anathema fiir einander. Die Annahme eines mensch-
lichen An-Sich-Seins, einer Wesensnatur des Menschen, ist unnétig; sie steht
iiberdies in der Gefahr, den einen oder anderen Zug der menschlichen Natur
zu hypostasieren. Aufschlussreicher ist es, psychische Erfahrungen und ge-
sellschaftliche Erwartungen, die individuellen Formen des Umgangs mit sich
und die sozialen Verkehrsformen — Rollen, Rituale, Rechte und Pflichten der
Gesellschaft usf. — in Beziehung zu setzen. Sie kénnen zeigen, welche Paral-
lelen oder abweichende Verinderung zwischen den Strebens- und Affektlagen
des Einzelnen und den Leistungsbilanzen der Gesellschaft stattgefunden, wel-
che Spuren der Ideologie eine von der Grammatik des Tauschwerts beherrsch-

9 | Ebd., 228.

10 | Zum Verhéltnis von philosophischer Anthropologie und Gesellschaftstheorie bzw.
Geschichtsphilosophie vgl. G. Gamm, »Zeit des Ubergangs. Zur Sozialphilosophie der
modernen Welt«, in: G. Gamm, A. Hetzel, M. Lilienthal, Hauptwerke der Sozialphiloso-
phie, Stuttgart 2001, 13-18.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

te Welt hinterlassen haben. Auch lassen sich im Wissen darum kollektive Lern-
prozesse organisieren, die, wie schwierig sie auch in die Realitit umzusetzen
sind, nicht ganz ohne Hoffnung auf Erfolg bleiben miissen. Nur sei nicht vorab
zu entscheiden, wie dieser Weg auszusehen, welche gesellschaftliche Konkre-
tion das Ziel einer befreiten Menschheit zu erfahren hat.

Leitend bleibt in allem Marxens These: Das menschliche Wesen sei kein
»dem einzelnen Individuum innewohnendes Abstraktums, keine »die Indivi-
duen natiirlich verbindende Allgemeinheit«, sondern »das ensemble der gesell-
schaftlichen Verhiltnisse«, das es, wie es in den Thesen iiber Feuerbach heifit,
in ihrer »Selbstzerrissenheit« zu erfassen gilt."!

Die Kritik richtet sich insgesamt gegen die fragwiirdige Annahme einer
einheitlichen »Grundstruktur des Menschseins« (M. Scheler), die als tragende
Basis aller geschichtlich wirksamen Formationen von Kultur und Gesellschaft
angesetzt wird."? Dass alle Menschen denken, fiithlen, wollen, dass sie essen
und trinken miissen; dass sie zu verniinftigem Handeln und aufrechtem Gang
befidhigte Wesen sind, die von Geburt an auf andere angewiesen sind und bei
Gelegenheit des Umstands, dass sie sterben miissen, eine Vielzahl von Mythen,
Erzihlungen und Begribnisriten ausgebildet haben usf., all das muss in seiner
abstrakten Allgemeingiiltigkeit nicht bestritten werden, es ist »miifig« (Ador-
no). Von Interesse ist, wie und in welchem Umfang die Denk- und Lebensfor-
men des Einzelnen, seine Bediirfnisse und Wiinsche, seine wissenschaftlichen
und isthetischen Erfahrungen von dem in den Produktionsverhiltnissen und
Produktivkriften inkorporierten gesellschaftlichen Allgemeinen bestimmt
sind: Welche Griinde und Ursachen konnten dafiir ausschlaggebend sein, dass
die Menschen spitkapitalistischer Gesellschaften — in einem Akt autoaggres-
siver Selbstverleugnung — selbst noch dahin gelangen, sich das Bewusstsein
der Versagung (ihrer Wiinsche, Interessen, Unrechtsempfindungen, Scham-
gefiihle usf) zu versagen? Warum setzen sich die Menschen nicht gegen ihre
Unterdriicker zur Wehr? Warum akzeptieren sie Verhiltnisse sozialer und
materieller Ungleichheit, die ein wahrhaft freies und erfiilltes Leben hinter-
treiben? Wie konnten die Menschen trotz aller Bedingtheiten durch das All-
gemeine, d.h. den gesellschaftlichen >Verblendungszusammenhang< dennoch

11 | K. Marx, »Thesen lber Feuerbach«, in: Marx, Engels, Werke, Bd. 3, Berlin 1962, 6.
12 | »Die Aufgabe, die Max Scheler der Anthropologie gestellt hat, genau zu zeigen,
wie aus der Grundstruktur des Menschseins [...] alle spezifischen Monopole, Leistun-
gen und Werke hervorgehen: so Sprache, Gewissen, Werkzeug, Waffe, Ideen von Recht
und Unrecht, Staat, Fihrung, [...] Kiinste, Mythos, Religion, Wissenschaftlichkeit und
Gesellschaftlichkeit: - diese Aufgabe ist unméglich.« M. Horkheimer, »Bemerkungen zur
philosophischen Anthropologie«, in: Ders., Kritische Theorie, Bd. 1, a.a.0., 202.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

141


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Gerhard Gamm

an den >Trug< heranreichen, den es im Ganzen verbreitet und sich aus der
selbst- wie fremdverschuldeten Unmiindigkeit befreien?

ENTSUBJEKTIVIERTE SUBJEKTIVITAT: LA CONDITION POSTHUMAINE

Adornos Ausgangspunkt ist seine allgemeine Diagnose von der »Abdankung
des Subjekts«, vom zweiseitig reflektierten »Ende des Individuums«, die Ador-
no in einer gleichsam philosophisch-ideellen, also begrifflichen und histo-
risch-realen Parallelaktion zu bedenken gibt. Seine Analyse der »Auflésung
des Subjekts«! bezieht sich einerseits auf die traditionelle Formation philo-
sophischer Kategorien wie Person und Individualitit, Subjekt und Existenz,
Ich und Selbstbewusstsein, inklusive ihrer Kritik: als an sich seiende, substan-
tielle, d.h. die Wesensnatur des Menschen spiegelnde Groflen. Sie richtet sich
andererseits darauf, dass die u.a. im Subjektdenken angezielte Individualitit
unter den realen Bedingungen spitkapitalistischer Verhiltnisse immer weiter
an Bedeutung verliert. Die Menschen werden im Berufsalltag von Angestellten
und Vorgesetzten zu »Masken tragenden Antagonismen« oder als Arbeiter zu
»Anhingseln der Maschinerie«.”®

Im Ausgang von Kant und Hegel, Marx und Kierkegaard gehért es zu den
faszinierenden Seiten von Adornos Philosophie, stindig mit der Wahrneh-
mung beider Perspektiven zu spielen, die eine an der anderen zu spiegeln,
um sie mal stirker, mal schwicher vermittelt ineinander aufgehen zu lassen.
Die Arbeit am philosophischen Begriff des (menschlichen) >Subjekts< geht mit
Beobachtungen und Deutungen des gesellschaftlichen Schicksals des moder-
nen Individuums einher. Uber beide Begriffe wird stindig in ihrer Vermittelt-
heit nachgedacht. Das Denken lisst sich davon leiten, dass sich Philosophie

13 | Jenseits des Rheins lautet die Standardfrage (des westlichen Marxismus’ in den
1960er und 70er Jahren): »Weshalb k&mpfen die Menschen fiir ihre Knechtschaft als
ginge es um ihr Heil?« So Gilles Deleuze und Félix Guattari im Anti-Gdipus. »Das Prob-
lem, das wir [die Intellektuellen, G. G.] uns stellen«, heifit es bei Roland Barthes 1971,
»lautet: Wie Iasst es sich bewerkstelligen, dafd die beiden grofen Episteme der Mo-
derne, die materialistische und die freudsche Dialektik wieder zusammenkommen [...]
und ein neues menschliches Verhéltnis produzieren [...]?« Das Joch der Gesellschaft,
schreibt der Soziologe Peter L. Berger, scheint fiir die meisten Menschen leicht zu tragen
zu sein. Woher kommt das? »Weil wir meistens genau das begehren, was die Gesell-
schaft von uns erwartet.« So die beste und bestbeglaubigte Antwort der Gesellschafts-
wissenschaften in den friihen 60er Jahren.

14 | Adorno, Minima Moralia. a.a.0., 8.

15 | Th. W. Adorno, Aufsdtze zur Gesellschaftstheorie und Methodologie, Frankfurt
a.M. 1970, 138.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

einzig »als Kritik, als Widerstand gegen die sich ausbreitende Heteronomie«
rechtfertigen lasse: gegen politische und 6konomische Tendenzen, »die in der
gesamten Welt von innen und auflen Freiheit abdrosseln«; dass sich »deren
Gewalt [...] bis tief in die philosophischen Argumentationszusammenhinge
hinein« fortsetzt: »Was im Innern des Begriffs sich vollzieht, darin erscheint
stets auch etwas von der realen Bewegung.«'® Bestimmend ist die (marxsche)
Idee kritischer Selbstverstindigung im Horizont einer mit Vernunft und Frei-
heit verstrickten Gesellschafts- und Sozialgeschichte. »Freiheit und Vernunft
sind nonsense ohne einander. Nur insoweit die Wirklichkeit transparent auf
die Idee der Freiheit, also auf die reale Selbstbestimmung der Menschheit ist,
kann es fiir verniinftig gelten.«?”

ENTSUBJEKTIVIERTE SUBJEKTIVITAT: |. DAS SCHICKSAL
DES INDIVIDUUMS UNTER SPATKAPITALISTISCHEN BEDINGUNGEN

Die Individualitit, die sich die Menschen wiinschen oder beanspruchen zu
sein, ist angesichts eines objektiv vorgingigen Funktionszusammenhangs der
Gesellschaft nicht mehr der Rede wert. Ihr Streben nach Authentizitit und
Einzigartigkeit vollzieht sich in den Bahnen kulturindustrieller Fertigung. Fiir
das ausgezeichnet je Einzelne einer Person gibt es entsprechende, am Flief3-
band gefertigte Schablonen; nur — massenweise produzierte Individualitit
ist keine, sie ist Mainstream. Auch dort, wo der Einzelne verantwortlich ge-
macht wird, ist fraglich, inwieweit er es wirklich ist. Verantwortung ist ein
gesellschaftlicher Mechanismus, sich stindig als eine durch soziale Verant-
wortungsiibernahme individuierte Person prisentieren zu miissen. Die spit-
kapitalistische Gesellschaft wie eine formal bleibende Soziologie reduziert das
Individuum tendenziell auf ein »blofes Exemplar der Gattung [...], auf das es
nicht mehr so sehr ankommt.«® Der Rede von >Individualitiit« haftet selbst bei
denen, die sie gegen die Ubermacht des schlecht Allgemeinen zu verteidigen
suchen, etwas Ideologisches an. Der »unteilbare«, einzigartige Mensch ist fiir
Adorno weitgehend das Resultat von Vergesellschaftungsprozessen, die sich
in ihrer medialen Natur stindig zum Verschwinden bringen; und dartiber hi-
naus die penetrante Illusion erzeugen, man konne inmitten der Gesellschaft

16 | Th. W. Adorno, Eingriffe. Neun kritische Modelle, Frankfurt a.M. 1970, 18.

17 | Th. W. Adorno, Drei Studien zu Hegel, in: Ders., Gesammelte Schriften, Bd. 5,
Frankfurta.M. 1970, 288.

18 | Th. W. Adorno, Soziologische Exkurse. Nach Vortrdgen und Diskussionen, Frank-
furta.M. 1972, 45.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

143


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Gerhard Gamm

»individuell« oder »authentisch« sein. Eher gilt: »Je weniger Individuen, desto
mehr Individualismus.«®

In ihrem reaktiondren Denken erreichen Existenzphilosophen oft genug die
Einsicht in den Verfall der Individualitidt und die Krise der Gesellschaft: »Flach-
heit, Glaubenslosigkeit, Substanzlosigkeit«, »menschliche Leere«, »neurotische
Schwiche« usf. sind beliebte Charakteristika ihrer Mensch- und Welt-Betrach-
tung. Es ist aber »der Sinn ihres Verdammungsurteils, lieber noch es [das In-
dividuum, G. G.] selber zu opfern als Kritik am gesellschaftlichen principium
individuationis zu iben. Thre Polemik ist als halbe Wahrheit schon die ganze
Unwahrheit.«*

Adornos Augenmerk richtet sich ganz auf die Vermittlungsprozesse, auf
die (durch Ausmerzung bedrohte) Differenz von Individuellem und Allgemei-
nem, die aufeinander verweisen, ohne jemals miteinander identisch zu sein.
Im Unterschied zu der ans Ende gelangten buirgerlichen Gesellschaft, welche
die Differenz von Vernunft und Individualitit in Recht und Moral, Wirtschaft
und Unternehmertum, staatlicher und gesellschaftlicher Kontrolle auf pro-
duktive Weise auszutragen versuchte, verdunkelt sich, wie an vielen Zeichen
der Zeit und ihren gesellschaftlichen Erscheinungsformen abzulesen ist, das
Bild im 20. Jahrhundert, dem »Zeitalter der Extreme« (Eric Hobsbawm) dra-
matisch: Die faschistischen Vernichtungslager gehoren ebenso dazu wie die
Weltkriege und andere unvorstellbar grofle Verbrechen — von Hiroshima bis
Kolyma. Die Kulturindustrie tut das ihre, die Bewusstseins- und Gefiihlsla-
gen der Menschen so zu >modelns, dass sie willfihrig dem obrigkeitsstaatlich
verordneten Rassenwahn, der Verfolgung von Minderheiten und den gleich-
geschalteten Medien folgen. Auch der in den Zeiten des >Kalten Krieges< demo-
kratisch kaum geziigelte und zu ziigelnde Kapitalismus zeigt sich stets auf dem
Sprung, ein totaler Uberwachungsstaat zu werden und - in Krisenzeiten — mit
Notstandsgesetzen zu regieren. Er nimmt vor allem an der gesellschaftlich ver-
wertbaren Arbeits- wie Kaufkraft des Einzelnen ein Interesse und lisst ihm an-
sonsten die Illusion, mit seinem formaldemokratisch verbiirgten Stimmrecht
etwas bewirken zu kénnen. In letzter Instanz ist es die Rationalitit des Tausch-
werts, die in Form des Kaufs und Verkaufs von Waren — inklusive der mensch-
lichen Arbeitskraft — verstirkt in die menschlichen Beziehungen Einzug hilt,
die Menschen einander wie Dinge behandeln ldsst und weiter die »btirgerliche
Kilte« einzurichten hilft, die schon in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts
mit in die politische und moralische Katastrophe des Faschismus gefithrt hat.”!

19 | Ebd., 48.

20 | Adorno, Minima Moralia, a.a.0., 196.

21 | »Man hatte geglaubt, dass die humanistischen Ideale, dass Museen und Theater
ein Schutz wéren gegen das Unmenschliche. Aber es hat nicht nur nicht geschitzt,
sondern die Barbarei kam aus dem Boden der hochsten Kultur selbst. Wahrend man in

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

In all dem wird das Individuum entweder wortwdrtlich abgeschafft oder der
triigerische Schein verbreitet, andere als betriebsbedingte Ursachen der Sys-
temerhaltung seien fiir seine Fortexistenz verantwortlich.

Die >integrierte< oder >funktionale« Gesellschaft bemichtigt sich der Men-
schen derart, dass sie ihr nur wenig Widerstand entgegensetzen kénnen: »Es
bediirfte der lebendigen Menschen, um die verhirteten Zustinde zu verin-
dern, aber diese haben sich so tief in die lebendigen Menschen hinein auf Kos-
ten ihres Lebens und ihrer Individualitit, fortgesetzt, dass sie jener Spontanei-
tit kaum mehr fihig scheinen, von der alles abhinge.«*

Diese Diagnose iiber den prekiren Zustand des menschlichen Subjekts
unter spitkapitalistischen Bedingungen stellt Adorno ein ums andere Mal.
Dabei ist das Subjekt »das einzige Potential, durch das diese Gesellschaft sich
indern kann und in dem zwar alle Negativitit des Systems sich speichert, zu-
gleich aber durch das, was iber das System, so wie es heute nun mal ist, hin-
ausweist.« Die Ambivalenz dieser Situation rithrt u.a. daher, dass die »innere
Vergesellschaftung« nicht bruchlos gelingt. Sie briitet psychosoziale und psy-
chosomatische Konflikte aus, »die sowohl das erreichte zivilisatorische Niveau
bedrohen wie positiv dariiber hinausweisen.«** Entsprechend lautet die wieder-
kehrende Formel: »Individualitit ist sowohl Produkt des Drucks wie das Kraft-
zentrum, das ihm widersteht.«**

Aufschlussreich ist diese Denkform mit Blick auf Freud. Das Modell, das
beide verwenden, lisst sich am besten dadurch kennzeichnen, dass sie das
Subjekt (das Ich, Individuum usf)) als Teil (des psychischen und gesellschaft-
lichen Systems) und als mehrfach determinierte Grenze betrachten.

Als Teil ist das Ich die Resultante der lebensgeschichtlichen Auseinander-
setzungen innerhalb des psychischen Apparats bzw. der durch die Erwartun-
gen und Zwinge des gesellschaftlichen Systems hervorgebrachten Ordnung.
Das Ich dient, wie es bei Freud heifst, zum »Behuf der Regelung der Dinge mit
der Aullenwelt«, es verkérpert den Realititssinn, den es gegeniiber den An-
spriichen des Uber-Ichs wie den Triebwiinschen zu behaupten sucht; auch in
dem Sinn, dass es sich innerhalb der Grenzen des gesellschaftlichen Systems,
in dem es lebt, zurechtfinden muss. Es muss sich anpassen, sich in seinen In-
teressen und Wiinschen von einem Sinn fiir die Realitit(en) leiten lassen. Als
Teil des psychischen wie gesellschaftlichen Systems, ist es das »angepasste,
»gut integrierte« usf., auf seine psychischen wie sozioSkonomischen Funk-

Minchen Debussy gespielt hat, konnte man nebenan das Schreien héren aus den Ziigen
nach Dachau.« George Steiner, in: Die Zeit, Interview mit G. Steiner, 16.04.2014, 45.
22 | Th. W. Adorno, Soziologische Schriften 1, Gesammelte Schriften, Bd. 8, Frankfurt
a.M. 1972, 18.

23 | Adorno, Soziologische Exkurse, a.a.0., 36.

24 | Th. W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966, 279.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

145


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard Gamm

tionen (der Selbsterhaltung) abgestellte Individuum. Es ist das Sub-jekt, das
Unterworfene.

Das Individuum ist auch die Grenze sowohl fiir den Ableitungszusammen-
hang, d.h. die wissenschaftliche Erklirung, mit der sein Verhalten als Aus-
fluss gesellschaftlicher Determinanten wie institutionalisierter Zwinge und
Erwartungen betrachtet werden kann, als auch im Blick auf jene Widerstands-
potentiale, die es — wie neurotisch auch immer — unter dem Druck der Ver-
hiltnisse ausbildet. Die Grenze artikuliert sich im Widerstand, psychisch wie
gesellschaftlich, im Denken wie in der Realitit, im neurotischen Symptom wie
im sozialen Protest.

Die Pointe der freudschen Konzeption des Ichs (als Reprisentant der Reali-
tit) ist die, es ebenso als Ort der Selbstreflexion wie als Sitz des Widerstandes (qua
Verdringung) anzusetzen. Im Unterschied zu einer langen philosophischen
und kulturellen Tradition, die das Ich als autonomes Vernunftsubjekt, als Ins-
tanz der Befreiung und des Wissens betrachtet hat, ist es fiir Freud gleichzeitig
der Ort der Kritik und der (unbewussten) Selbstzensur: der Ort der Aufkla-
rung, des Diskursiven, des Wissens und der Verdringung. Das Ich kann etwas
nicht wissen wollen und bleibt dennoch einzig die Instanz, durch die dasjeni-
ge, was verdringt wurde, bewusst werden kann. Ich ist ein Ort der Mischung,
an dem das, was auf dem Schirm des Bewusstseins transparent wird, mit dem
verquickt bleibt, was vom Ich verdringt wurde.

Diese Logik von Teil und Grenze ist ein Modell des Denkens, das Adorno
immer wieder in Anschlag bringt, um die prekire Stellung des Individuums
im Verhiltnis zur Gesellschaft zu denken: das am »herrschende[n] Unwesen
der Kultur [...] selber genug teilhat, um [...] aus dieser Teilhabe Krifte« zu zie-
hen, »sie zu kiindigen«.”

ENTSUBJEKTIVIERTE SUBJEKTIVITAT: Il. DAS ZWIESPALTIGE ENDE
DES SUBJEKTS, PHILOSOPHISCH

Mit dem geschichtlichen Ende des Individuums oder der Auflésung der Sub-
jektformation(en) der biirgerlichen Gesellschaft zerfallen fiir Adorno auch die
philosophisch relevanten Begriffe wie Subjekt, Person, Individualitit, Selbst
usf,, die im Aufstieg der biirgerlichen Gesellschaft von der Philosophie auf-
genommen und — in einem teils emanzipatorischen Sinn — zur Explikation des
Verhiltnisses von Mensch und Welt genutzt worden sind. Sie haben geholfen,

25 | Adorno, Minima Moralia, a.a.0., 27. »Nur dadurch, dass der Einzelne die
Objektivitat in sich hineinnimmt und [...] bewuft, ihr sich anpasst, vermag er den
Widerstand gegen sie auszubilden.« Th. W. Adorno, Stichworte. Kritische Modelle 2,
Frankfurt a.M. 1969, 56.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

den Weg der Menschheit aus der selbstverschuldeten Unmiindigkeit zu ebnen.
Angesichts der Krisen und Katastrophen im 20. Jahrhundert erweisen sie sich
als immer weniger tragfihig.

Die Rede vom >Ende des Individuumsc« zielt also auf zweierlei, zunichst auf
die Annahme (Diagnose), das Subjekt bzw. das Individuum als Triger der Re-
flexion habe als philosophische Kategorie ausgedient, auch, weil sich kein ge-
sellschaftliches Subjekt, keine Klasse, mehr angeben lasse, das Menschheits-
projekt eines von Angst und Arbeitslosigkeit, Klassenschranken und sozialer
Ungleichheit befreiten Lebens voranzubringen, es aus den Fingen des entfes-
selten Industriekapitalismus zu befreien. Sein philosophischer Gebrauch sei
auch deshalb prekir, weil er mehr verspreche als zuletzt mit diesem Begriff
eingelost werden kann. Dafiir werden von Adorno unterschiedliche Griinde ins
Feld gefiihrt. So sei die philosophische Vorstellung vom verniinftigen Subjekt
— gerade im Denken der Neuzeit — selbst derart von Macht- und Herrschafts-
anspriichen, von abstrakten Gleichheits- und Identititsforderungen durch-
setzt, dass sich seine Verwendung fast von selbst verbiete. Aufs Ganze gesehen
lauft die Kritik am Subjekt auf die Beobachtung einer radikalen Entmachtung
des selbstindigen und selbstverantwortlichen Subjekts bzw. Ichs hinaus, das
schon zuvor durch Marx (Charaktermaske), Nietzsche und Freud (Grammatik/
Triebokonomie) empfindliche Einbuflen an Freiheit erlitten hatte.

»Subjekt« als philosophische Kategorie erscheine deshalb verdichtig, weil
sich in seine kulturelle Verwendung — denotativ wie konnotativ — ideologische
Bedeutungen eingeschlichen hitten; am Begriff der »Person« und der »Per-
sonlichkeit« lasse sich das ebenso gut ablesen? wie am Begriff der Autonomie,
dessen positiv annoncierter Gebrauch auch dann noch auf Selbstbestimmung,
Selbstindigkeit und die freie Entfaltung der Persénlichkeit deute, wenn der »Be-
griff des autonomen Subjekts [...] von der Realitit lingst kassiert«” worden sei.

Uberhaupt vereinseitige der Idealismus den Blick auf die menschlichen
Subjekte. So nah Adorno zeitlebens Kant und dem Deutschen Idealismus ge-
standen und sie als kritische Autorititen akzeptiert hat —, in dieser Form eines
Denkens in den Kategorien von Identitit und Herrschaft, kénne man nicht
mehr #iber die Bestimmung, »was ich selbst bin«, urteilen: Ich »selbst will
selbstindig — nicht an einem anderen und durch ein anderes, sondern fiir mich
selbst etwas sein, und will als solches selbst der letzte Grund meiner Bestim-
mungen sein [...]. Ich will der Herr der Natur sein, und sie soll mein Diener
sein; ich will einen meiner Kraft gemifen Einfluss auf sie haben, sie aber soll

26 | Vgl. ebd. die »Glosse iiber Persdnlichkeit«, 51ff.
27 | Th. W. Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit, Vorlesungen, hg. v.
R. Tiedemann, Frankfurt a.M., 2001, 14.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

147


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard Gamm

keinen haben auf mich.«*® Fichtes vom Pathos des Aufbruchs zu einer neuen
Zeit zehrende Subjektvorstellung hat sich anderthalb Jahrhunderte spiter fast
ins Gegenteil verkehrt: »Was dem Subjekt als ein eigenes Wesen erscheint,
und worin es gegeniiber den entfremdeten gesellschaftlichen Notwendigkeiten
sich selbst zu besitzen meint, ist gemessen an jenen Notwendigkeiten blof3e
lusion.«*’. Auch vereinseitige der unbedingte, restlos egozentrische und ver-
fugungswiitige Wille, tiber sich selbst und die anderen, iber die innere wie
duflere Natur zu herrschen, die Freiheit in einer Form, die sie nur in verding-
lichter Gestalt als >Kontrolle iiber< akzeptiere.

Die Lebensgeschichte jedes Einzelnen ist eine einzige Kette endloser Ver-
mittlungs- und Anpassungsleistungen, in die, wer iiberleben will, sich schi-
cken muss. In freier Ubersetzung kénnte man sagen, liegt Adornos Unbeha-
gen gegeniiber dem Idealismus darin begriindet, dass die Aufklirung, die
Hegel mit dem Begriff der Vermittlung verspricht, in einem wichtigen Punkt
eine Tduschung, mindestens keine der Realitdt entsprechende Beschreibung
moderner Gesellschaften ist. Diese kennen vor allem eine Form von Vermitt-
lung, und das ist die der Anpassung, wihrend (der marxistisch eingefirbte)
Hegel und die Folgen sie — geradezu utopisch — als ein auf allen Ebenen oder
Lebensplattformen wirksames Prinzip, d.h. als verniinftige Verhiltnisse
schaffendes Durcharbeiten (selbst-bewusst machende Arbeit, Bildung, Kultur
ust.) konzipiert haben.

Die interne Kritik des philosophischen Begriffs steht im engen Zusam-
menhang mit der auf die gesellschaftlichen Verhiltnisse zielenden Zeitdiag-
nose, nach der die Entscheidungsspielrdume des Einzelnen enger, die sozialen
und dkonomischen Partizipationen aufs AufRerste beschrinkt wiirden. Alles
in allem sei das Individuum eine bloRe Nummer der verwalteten Welt. Adorno
folgert entsprechend: »Die gegenwirtige Ohmacht des Individuums — aller In-
dividuen« miisse daher zum Ausgangspunkt sowohl der Philosophie wie der
Gesellschaftswissenschaften gemacht werden.*

Fiir Adorno laufen Begriffsexplikation und gesellschaftliche Wandlungs-
prozesse — trotz gewisser Ungleichzeitigkeiten und unterschiedlicher Exis-
tenz- bzw. Betriebsmodi — parallel, mit gewaltigem Uberhang auf der Seite des
Systems, das dem Denken und Handeln der Individuen, den Alltagsakteuren
wie der Wissenschaft und der Philosophie, nur wenig Chancen bietet, ihr zu
entkommen.

28 | J. G. Fichte, Die Bestimmung des Menschen, in: Fichtes Werke, Bd. Il, hg. v. |. H.
Fichte, Berlin 1971, 191ff.

29 | Th. W. Adorno, Aufsétze zur Gesellschaftstheorie und Methodologie, Frankfurt
a.M. 1970, 36.

30 | Ebd., 55.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

Aber: Nichts liefe seinem Denken des »realen Humanismus« so sehr zu-
wider, wie das Individuum kurzerhand abzuschaffen oder Humanitit pau-
schal zu verwerfen, nur weil sie sich ohnehin nicht mehr retten lieRen: »Kritik
am Individuum meint nicht dessen Abschaffung.«*! Die reale Abschaffung —
wissenschaftlich (durch entsprechende Konzepte) wie gesellschaftlich (durch
radikale Funktionalisierung) — zu beférdern, wire zynisch, sie beglaubigte
nur nachtriglich Hegels gegen das Gliick des Einzelnen gerichteten Satz:
die Weltgeschichte sei das Weltgericht. Gekettet an »das blinde Prinzip der
Selbsterhaltung« ist die »Liquidation des Ichs das, was am meisten zu fiirch-
ten ist.«

Die gegenwirtig iiber das Individuum verhingte Ohnmacht l4sst sich Ador-
no zufolge weder als eine gesellschaftlich hinzunehmende Tatsache auffassen,
noch sollte man aus ihr eine anthropologische Invariante, z.B. die einer uni-
versellen Schutz- und Hilfsbediirftigkeit, machen, die aufgrund einer generel-
len Ungesichertheit der menschlichen Existenz »oberste Fithrungssysteme«
oder »Institutionen«, wie A. Gehlen spiter sagt, briuchte, um den Menschen —
diese Schwiche kompensierend — den notwendigen sozialen und moralischen
Gegenhalt zu verschaffen.*

31 | Ebd., 60.

32 | Th. W. Adorno, Metaphysik. Begriff und Probleme, Vorlesungen, hg. v. R. Tiede-
mann, Frankfurt a.M. 1998, 169. In einem weiteren Sinn gehdren fiir Adorno die Exis-
tenzphilosophie (J.-P. Sartre, K. Jaspers u.a.) und die Existentialontologie M. Heideg-
gers auch in den Kontext einer philosophisch-anthropologischen (heroisch-existentiel-
len) Bemihung um den Menschen - wie (iberhaupt alle Philosophie, die 6ffentlich den
Anspruch erhebt, Bedeutendes iber den Sinn des Menschseins sagen zu konnen - auch
dort, wo schiere Sinnlosigkeit herrscht. Ihre Kritik bedirfte einer eigenen, griindlichen
Auseinandersetzung.

33 | Die Institutionen (Recht, Eigentum, Ehe und Familie), die Gehlen durchweg als
das Leben erleichternd und entlastend ansieht, sind fiir Adorno - mindestens in der
real existierenden Form - eine »entsetzlich driickende Last«. Sie stehen »den Menschen
als fremde und bedrohliche Macht entgegen; als eine Art Fatalitat, deren sie sich kaum
erwehren konnen.« Vgl. dazu die Diskussion zwischen Adorno und Gehlen, in: F. Grenz,
Adornos Philosophie in Grundbegriffen, a.a.0., insb. 240-251. Beide halten eine Ge-
sellschaftsanalyse im Ausgang vom Individuum fiir Ideologie, beide teilen ein gewisse
(elitére) Abscheu gegenliber der modernen Massengesellschaft, der »Industriekultur«
(Gehlen) in dem einen, der »Kulturindustrie« (Adorno, Horkheimer) in dem anderen Fall.
Aber Gehlens Funktionsanalyse lberindividueller Handlungssysteme verteidigt die be-
stehende Ordnung, sie leistet der Unfreiheit und Verknechtung Vorschub, weil sie im
Namen der »Entlastung« realexistierende Institutionen unterschiedslos bejaht.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

149


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard Gamm

NEGATIVE ANTHROPOLOGIE

Unter den Bedingungen spitkapitalistischer Industriegesellschaften zeige
sich das Individuum in nahezu jeder Hinsicht als »unfrei«, »regrediert«, als
»blofse Funktion«, dem die fithrenden Organe seines Verhaltens: Reflexion,
Spontaneitit und selbstbestimmte Erfahrung, immer weiter ausgetrieben wiir-
den. Aus den gegenwirtigen Ziigen konne man nie und nimmer das entzif-
fern, was den Menschen im Stande der Freiheit zu werden mdoglich sei.

Nicht ideologischer Natur sind allein Auerungen, die es als negativ cha-
rakterisieren: »Jedes Menschenbild ist Ideologie aufler dem negativen.«** Dies
heifdt in einer ersten Anniherung, dass nur eine Betrachtung des mensch-
lichen Individuums, seines Seins und Verhaltens, angemessen ist, die es in
seiner negativen, d.h. entfremdeten und unfreien Realitit zeigt, darin, ein »un-
beschrinkt anpassungsfihiges Subjekt« zu sein.

Dabei erstreckt sich die Bestimmung des Negativen nicht nur auf das Nicht-
seinsollende, das mit Begriffen wie Entfremdung, Verdinglichung, Repression
und strukturelle Gewalt in eine den gesellschaftlichen Phinomenen nihere
Sprache uibersetzt wird, sondern auch auf jene Bedeutungsfacetten, die mit
dem Nichtidentischen, genauer der »Nicht-Identitit des Menschen mit sich,
in Beziehung stehen. Diese beziehen sich sowohl auf das »Bewusstsein von
dem, was fehlt«, wie Adorno sagt, als auch auf das appellative >existiert noch
nichts, unter dem alles Nachdenken tiber die »real entméchtigte und inwendig
geschwichte Subjektivitit« steht.®

Wie sich an anderen Stellen zeigt, entkommt auch Adornos negative Dia-
lektik nicht der im Gestus bestimmter Negation angestellten Reflexion: der
Positivierung eines Unbestimmten, die eine mindestens indirekte oder un-
deutliche Vorzeichnung des Richtigen enthilt.

Im Gegenzug zur vorherrschenden »Entsubjektivierung des Subjekts« ist,
durchaus positiv eingefiarbt, von »Ich-Stirke«, »Selbstindigkeit«, »Autono-
mie«, »Miindigkeit« usf. die Rede, freilich ohne dass ihr Verstindnis anders
denn iber die in ihnen liegenden Antagonismen ausgetragen werden konnte.
Allein auf indirektem Wege erfahren wir etwas iiber den Begriff eines richti-
gen Menschen: »Zumindest Negatives ldsst iber den Begriff eines richtigen
Menschen sich sagen. Er wire weder blofle Funktion eines Ganzen, das ihm
so grindlich angetan wird, dass er davon nicht mehr sich zu unterscheiden
vermag, noch befestigte er sich in purer Selbstheit [...]. Wire er ein richtiger
Mensch, so wire er nicht linger Persénlichkeit, aber auch nicht unter ihr, kein
blofes Reflexbiindel, sondern ein Drittes. Es blitzt auf in der Hélderlinschen

34 | Adorno, Aufsétze zur Gesellschaftstheorie, a.a.0., 34.
35 | Vgl. Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 127 sowie Adorno, Probleme der Moral-
philosophie, Vorlesungen, hg. v. T. Schroder, Frankfurt a.M. 1996, 261.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

Version des Dichters: >Drum, so wandle nur wehrlos/Fort durchs Leben, und
fiirchte nichtsl«?®

In einem lingeren Abschnitt der Negativen Dialektik zielt Adorno dann
doch polemisch gegen Auffassungen, die ein Herzstiick der neueren philo-
sophischen Anthropologie bilden:

»Was der Mensch sei, l&sst sich nicht angeben. Der heute ist Funktion, unfrei, regre-
diert hinter alles, was als invariant ihm zugeschlagen wird, es sei denn, die schutz-
lose Bedirftigkeit, an der manche Anthropologien sich weiden. [...] Wiirde aus seiner
gegenwartigen Beschaffenheit das Menschenwesen entziffert, so sabotierte das seine
Moglichkeit. [...] Zwar begriffe sie [die historische Anthropologie, G. G.] Gewordensein
und Bedingtheit ein, aber rechnete sie den Subjekten zu, unter Abstraktion von der Ent-
menschlichung, die sie zu dem machte, was sie sind, und die im Namen einer qualitas
humana toleriert bleibt. Je konkreter Anthropologie auftritt, desto triigerischer wird sie,
gleichgiltig gegen das am Menschen, was gar nicht in ihm als dem Subjekt gegrindet,
sondern in dem Prozess der Entsubjektivierung, der seit unvordenklichen Zeiten parallel
lief mit der geschichtlichen Formation des Subjekts. Die These arrivierter Anthropolo-
gie, der Mensch sei offen - selten fehltihr der hdmische Seitenhieb aufs Tier -, ist leer;
sie gaukeltihre eigene Unbestimmtheit, ihr Fallissement, als Bestimmtes und Positives
vor. Existenz ist ein Moment, nicht das Ganze [...]. Dass nicht sich sagen lasst, was
der Mensch sei, ist keine besonders erhabene Anthropologie, sondern ein Veto gegen
jegliche.®’

Adornos >Einwands, sollte er denn gegen die philosophische Anthropologie
Plessners gemiinzt sein, ist selbst kein besonders erhabener. Eine Dialektik,
die aufs Nichtidentische, auf die »Nicht-Identitit des Menschen mit sich,
abhebt, bedarf notwendig jenes Moments der »Unbestimmtheitsrelation des
Menschen zu sich«, von der Plessner spricht.*® Adorno selbst ist unaufhérlich
dabei, auf diese Unbestimmtheit oder darauf, dass sich das, was der Mensch
sei, nicht sagen lasse, Bezug zu nehmen — auch im normativen Sinn. Uber
weite Strecken meinen das Nicht-Identische und das Unbestimmte (und Unbe-
stimmbare) schlicht dasselbe. Negative Dialektik, ihre Bindung ans individu-
elle Bewusstsein, das dem unwahren Ganzen widersteht, steht geradezu unter
der Annahme einer unbestimmbar-bestimmten, sich in ihrer Performativitit
spiegelnden Subjektivitit. »Nicht-Identitit des Menschen mit sich« kann bei-

36 | Adorno, Stichworte, a.a.0., 56.

37 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 128.

38 | Vgl. dazu: G. Gamm, »Abgerissenes Bruchstiick eines ganzen Geschlechts«. Phi-
losophische Anthropologie in der Leere des zukiinftigen Menschen, in: Philosophische
Anthropologie im 20. Jahrhundert, hg. von H.-P. Kriiger und G. Lindemann, Berlin 2006,
103-125.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

151


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Gerhard Gamm

des bedeuten: der unbestimmte und unverfiigbare Fluchtpunkt des Ich, seine
Offenheit wie die dem Druck der Verhiltnisse geschuldete »Dissoziation der
Bewusstseinseinheit«.*

Auch in ihrer Kritik an der bestehenden Gesellschaft ist sie auf die norma-
tiven Gehalte dessen, was nicht bestimmt, d.h. offen nach vorne wie nach seit-
und riickwirts verweist, angewiesen. Adornos Denken speist sich ganz we-
sentlich aus jener Offenheit und Unbestimmtheit, die es tiberheblich als »leer«
und »nichtssagend« abtut. »Ohne allen Gedanken an Freiheit wire organisier-
te Gesellschaft theoretisch kaum zu begriinden.«* Normative wie deskriptive
Implikationen des Nichtidentischen enthiillen sich erst unter Primissen, die
ihre auf die conditio posthumana bezogene (historische und gesellschaftliche)
Reflexion nicht abstreifen konnen: einer Unbestimmtheit der Subjektivitit, die
auf den Menschen in seiner moglichen, wenngleich real entméichtigten Frei-
heit, nach Recht und Unrecht unterscheiden zu kénnen, zuriickweist.*

Dem stindigen Riickgriff auf das Nicht-Identische sind Motive und Argu-
mente einer, wie man sagen konnte, negativen Anthropologie eingeschrieben,
ohne die das ganze Unternehmen einer negativen Dialektik nicht funktionier-
te (zusammenbriche). Diese reichen von negativen Definitionen: Der Mensch
»ist [...] nicht, was er war und ist, sondern ebenso was er werden kann; keine
Bestimmung reicht hin, das zu antezipieren«*? — iiber die vagen Vorstellungen
eines gelingenden Lebens, das ein »gewaltloses Miteinander des Verschiede-
nen«* oder einen gesellschaftlichen Zustand, indem man »ohne Angst ver-
schieden sein« diirfte, ins Auge fassten, bis zu dem »verséhnte(n) Zustandc,
der »sein Gliick darin [hitte], dass es [das Fremde, G. G.] in der gewihrten
Nihe das Ferne und Verschiedene bleibt«.**

39 | Adorno, Noten zur Literaturll, a.a.0., 213.

40 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 217.

41 | Adorno hélt trotz vollmundiger Kritik der Leit- und Abziehbilder des Menschen an
der Vorstellung des »richtigen Menschen« fest. Er registriert, wie zu seiner Zeit auf die
Welt der Planung die des Zwangs zur stédndigen Anpassung folgt. Er tragt diese Erfah-
rung aber in ein (wesenslogisches) Modell des Denkens und des menschlichen Sub-
jekts ein, das nicht (mehr) auf der Hohe der Zeit ist. Seine Kritik stiitzt sich konzeptuell
wie normativ auf das Autonomie-ldeal des biirgerlichen Subjekts. Es bildet die einzige
Richtschnur, seine Lage zu entschliisseln. Vgl. dazu G. Gamm, »Sur-realitdt und Ver-
nunft. Zum Verhaltnis von System und Kritik bei Th. W. Adorno«, in: Angesichts objek-
tiver Verblendung. Uber die Paradoxien Kritischer Theorie, hg. v. G. Gamm, Tiibingen
1985, 150-157.

42 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 59.

43 | Ebd., 16, 151, 162.

44 | Ebd., 190.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

Keines dieser Bilder liefle sich ohne Rekurs auf eine in die Konjunktive der
Vershnung gesetzte menschliche Erfahrung auch nur denken. Sie erstrecken
sich von der individuellen Erfahrung — »geliebt wirst du einzig, wo du schwach
dich zeigen darfst, ohne Stirke zu provozieren« — bis zu jenem Fluchtpunkt,
den Adorno explizit die »befreite, verschnte Menschheit« nennt.* Wollte
man grundsitzlich argumentieren, miisste man daran erinnern, dass selbst
noch die Rede iiber Vernunft und ihre nach Kant unhintergehbare Aufgabe
der Selbstkritik, d.h. der Vernunftkritik, nicht ohne anthropologische Beziige
auskommt. Das sieht auch der franzésische Philosoph J. Derrida, der nicht
gerade im Verdacht steht, ein Freund philosophischer Anthropologie zu sein.
Die Anthropologiekritik stof3t namlich dort, so schreibt er, auf eine uniiber-
windliche Grenze, wo die Ableitung der Prinzipien der Moralitit aus bloRRer
Naturerkenntnis des Menschen (als eines partikularen Wesens) nicht geleistet
werden kann:

Die »Besonderheit des Menschen tut sich ihr selbst (der Philosophie) nurvom Gedanken
des Zwecks an sich her kund; sie tut sich ihr selbst als Zweck an ihr kund [...] als unendli-
cher Selbstzweck [...], so erklart sich, daf, trotz der Kritik am Anthropologismus [...], der
Mensch das einzige Beispiel, der einzige Fall eines verniinftigen Wesens ist, der zitiert
werden kann, wenn rechtméfig der Universalbegriff des verniinftigen Wesens vom Be-
griff des menschlichen Wesens unterschieden wird. Am Punkt dieser Tatsache erwirbt
die Anthropologie all ihre Autoritét zuriick, die ihr bestritten worden war.«*®

Ein letztes Beispiel fiir die unabweisbare Prisenz unbestimmt-bestimmender
anthropologischer Grofien (einer negativen Anthropologie) entstammt der Mo-
ralphilosophie, die Adorno einerseits verstirkt in die Frage nach der richtigen
Politik tibersetzt sehen mochte, andererseits — unter (selbstkritischem) Vor-
behalt — auch an den Einzelnen adressiert: »Wir mogen nicht wissen, was das
absolut Gute [...], ja nur [...], was das Menschliche und die Humanitit sei, aber
was das Unmenschliche ist, das wissen wir sehr genau.«¥

45 | Vgl. Adorno, Minima Moralia, a.a.0., 255. Zu den Konjunktiven der Verséhnung
vgl. G. Gamm, Philosophie als Schauplatz geistiger Erfahrung, Ringvorlesung: Kritische
Theorie, Darmstadt 2003, unverdffentlicht.

46 | J. Derrida, Fines hominis, in: Ders., Randgange der Philosophie, Frankfurt a.M.,
Berlin, Wien 1976, 104.

47 | Adorno, Probleme der Moralphilosophie, a.a.0., 261. Negative Anthropologie
meint also nicht, die problematischen Seiten des Menschen als seine menschliche Na-
tur festzuschreiben: Sich aus Vertrdgen und Abkommen klammheimlich herauszuzie-
hen, mit Gesetzen illegale Machenschaften zu legalisieren, mehr Gewinn zu erzielen als
investiertwurde, eher bei sich selbst als bei anderen fiinf gerade sein lassen, sich durch
T&uschung in vorteilhafte Positionen zu hieven oder ein Wolf unter Wélfen zu sein usf.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

153


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Gerhard Gamm

ENTSUBJEKTIVIERUNG POSITIV

Unter dem Stichwort einer Entsubjektivierung des Subjekts wurde bislang
die Kritik zusammengefasst, die Adorno (und die Kritische Theorie) an den
tubermichtigen Tendenzen spitkapitalistischer Gesellschaften iiben, sie ma-
chen die Individuen tendenziell zu einem irrelevanten Faktor. In dsthetischen
wie in moralphilosophischen Kontexten, aber auch in den Meditationen zur
Metaphysik macht sein Denken von Entsubjektivierung noch einen anderen,
in gewisser Weise entgegengesetzten Gebrauch. Der Entzug des Subjektiven
gilt ihm hier als Bedingung der Moglichkeit, um in einem emphatischen Sinn
tiberhaupt von isthetischer Erfahrung oder moralischer Verpflichtung spre-
chen zu kénnen. Es sind (ganz) andere, nicht subjektive Krifte am Werk, die
den Kiinstler produktiv und seine Kunst grofl machen; die auch den, der sich
moralisch verhilt, bewegen, das Richtige zu tun.

In der Kunst geht es um die Produktivkraft »Selbstausléschung«*®, in der
Moral um vorreflexive oder nicht-ichliche Impulse, ohne die die Freiheit eines
Willens eine Chimire bliebe. Selbst das philosophische Denken, das mehr
sein will als blole Begriffsklauberei, ist ohne ein das intentionale Subjekt ent-
michtigendes Moment: eine »Determination« durch die Sache, nicht zu den-
ken. Spontanitit ist nicht »einfach mit bewusster Titigkeit« gleichzusetzen.®
>Metaphysische Erfahrungen< wie einschieflende Augenblicke unbeschreibli-
chen Gliicks bedeuten nichts, wenn sie nicht in einem Nicht-Subjektiven, d.h.
in einem Materiellen fundiert wiren, wenn sie sich nicht an einem Ding- oder
Sachhaften, dem unverwechselbar Besonderen einer Landschaft oder eines
Geschmacks, eines Ortes oder Bildes entziindeten: »Keine Hoffnung ist ohne
Stillung der Begierde...«, kein Gliick ohne Momente der Befreiung von sich
selbst, ohne die »Suspension des Ichs« als einer durch das (gesellschaftliche)
Individuationsprinzip konstituierten Person.’® »Ich« oder »Person« sind in
den Augen Adornos auch und vornehmlich Narrative eines Zwangs- und Zen-
surzusammenhangs, dessen Auflésung erst Offenheit erméglicht.> Adorno
unterzieht das Subjekt einer radikalen Kritik, besteht aber darauf, dass nicht
auf es verzichtet werden: seine »Rettung« nicht ohne seine »Befreiung« aus
den iiberholten, angst- und notdurchwirkten Lagen kapitalistischer Selbst- und

48 | Adorno, Noten zur Literatur Il, a.a.0., 76. Der »Gehalt eines Kunstwerks [beginnt]
genau dort, wo die Intention des Autors aufhort.« Adorno, Noten zur Literatur I, a.a.0.,
20.

49 | Vgl. Adorno, Eingriffe, a.a.0., 12.

50 | Vgl. Adorno, Noten zur Literaturl, a.a.0., 121.

51 | »In der Welt des selbstherrlichen und sich in sich selbst befestigenden Menschen
wére das Bessere allein, die Klammer der Identitédt zu lockern und nicht sich zu verhar-
ten.« Adorno, Noten zur Literatur lll, a.a.0., 29.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

Gesellschaftsverhiltnisse vonstatten gehen kann. In Eichendorffs Lyrik findet
er diesbeziiglich Andeutungen. Sie erhebt »als Preisgabe an die Impulse der
Sprache, stummen Einspruch gegen das dichterische Subjekt.«*

Ohne niher auf die positive Bedeutung, die die »Suspension des Ichs« fiir
metaphysische Erfahrung und kiinstlerische Schaffen hat, eingehen zu kén-
nen, soll ihr abschliefend auf dem Feld der Moralphilosophie und der politi-
schen Philosophie nachgegangen werden: »Vielleicht wiren freie Menschen
auch vom Willen befreit.«*

VOR-ICHLICHER IMPULS UND GESELLSCHAFTLICHE PRAXIS,
DIE IDEE DER FREIHEIT

In seinen Uberlegungen zu Kants Moralbegriff vertritt Adorno die Auffassung,
ein Verstdndnis von Moral bleibe unvollstindig, wenn der »somatisch-mime-
tische Impuls« keine Berticksichtigung finde. Ohne dieses, auf Geist nicht
reduzierbare, nattirlich-leibhaftige Moment, bei Adorno »das Hinzutretende,
kann es keine Willenshandlung geben.> Im Bewusstsein der Schwierigkeit
einer widerspruchsfreien Begriindung der Moral geht es ihm um Spurenele-
mente einer Erfahrung, die von einer kognitivistisch beschrinkten Moralphi-
losophie leichtfertig tibergangen bzw. auf eine rational bedenkliche Weise auf-
gelost werden.

Dieses Moment reprisentiert einen vor-ichlichen Impuls, der gleichwohl
zu einem umfassenden Verstindnis von Willensfreiheit und Autonomie dazu-
gehort. Mit ihm ragt ein impulsives, dufleres, ja »vorrationales« Moment in die
Willenshandlung hinein. Adorno will jenen Impuls nicht gegen die Rationali-
tit des Normativen ausspielen, sondern in seinem prekdren Zusammenhang
mit dem »Intramentalen« durchsichtig machen — ein Moment vielleicht, bei
dem man an ein >Mitempfinden« denken kann, ohne darauf wie Schopenhauer
gleich eine Moral zu griinden, das ein Moment des >Naturhaften< enthilt, wel-
ches weder ganz >blind<, noch >bloR unterdriickte< Natur ist. Dieses vorreflexi-
ve Moment ist weder blofl naturdeterminiert, noch rein durch die Intentionen
des Bewusstseins gesteuert, es erlaubt dem Subjekt, obwohl es in die Objekt-
sphire hineinreicht, die Erfahrung von Freiheit. Die moralischen Impulse tre-
ten angesichts konkreter Herausforderungen an das moralische Gefithl und
die Vernunft zutage.

52 | Adorno, Noten zur Literatur I, a.a.0., 121. Ein weiteres, tragendes Motiv, das an
dieser Stelle zu nennen wére, ist das »Eingedenken der Natur im Subjekt«, das Adorno
zur Basis jeglicher »Humanitét« erhebt. Vgl. Adorno, Noten zur Literatur lll, a.a.0., 29.
53 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 259.

54 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 224, 219ff., 356.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

155


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerhard Gamm

»Moralische Fragen stellen sich [...] biindig in Sétzen wie: Es soll nicht gefoltert werden;
essollen keine Konzentrationslager sein. [...] Bemé&chtigte sich aber ein Moralphilosoph
jener Satze und jubelte, nun hétte er die Kritiker der Moral erwischt: auch sie zitier-
ten die von Moralphilosophen verkiindeten Werte, so wére der biindige Schluss falsch.
Wahr sind die Satze als Impuls, wenn gemeldet wird, irgendwo sei gefoltert worden. Sie
dirfen sich nicht rationalisieren; als abstrakte Prinzipien gerieten sie sogleich in die
schlechte Unendlichkeit ihrer Ableitung und Giiltigkeit.«>

Wahr — wenn tiberhaupt ein richtiges Leben im falschen méglich sein sollte
— sind Handlungen als »Impulsc, die in einem Moment an die Selbstlosigkeit
erinnern, in dem man beinahe bewusstlos tut, was die Not des Anderen mora-
lisch zu tun gebietet.*® Darauf zielt Adorno ab, wenn er schreibt: »Human sind
die Menschen nur dort, wo sie nicht als Person agieren.«*’

Das Freiheitsproblem freilich stellt sich in vollem Umfang nicht auf der
Ebene der Willensfreiheit des Einzelnen, dort ist es »nicht einmal mdéglich
zu denken«®; es findet seine Grundlegung erst im Rahmen einer kritischen
Theorie des sozialen Systems, die fragt, ob die Strukturen und Prozesse auf
dem gesellschaftlichen Niveau, worin die Institutionen eingebettet sind, die
Autonomie der Subjekte beférdern, ihre Freiheitsrechte und -spielrdume si-
chern, Partizipationschancen und Optionen auf Gliick mehren sowie solida-
rische und wechselseitig anerkennende Beziehungen unterstiitzen: »Freiheit,
die allein in der Einrichtung einer freien Gesellschaft aufginge.«*

Esistnach Ansicht Adornos grundsitzlich falsch, Freiheit individualistisch
»lediglich als eine Qualitit der Subjektivitit« zu betrachten. Entscheidend ist,
»wie weit wir iberhaupt fihig sind, durch das, was wir selbst als subjektiv
formal Freie tun, die tibermichtig strukturierte institutionelle Wirklichkeit zu
bestimmen.«®

Die Einrichtung einer Gesellschaft verdient das Pradikat »frei< nur inso-
weit, wie sie die Willensfreiheit der einzelnen Individuen fordert. Ist es in den
sozialen Strukturen, den Institutionen und Interaktionsformen, in denen es
lebt, nicht frei, kann man die Gesellschaft unméglich eine freie nennen: »Das
Individuum ist gewissermafRen der Priifstein der Freiheit.«®! Umgekehrt kann
dem Einzelnen nur insoweit Verantwortung fiir den allgemeinen Lebenszu-

55 | Ebd., 279. Vgl. dazu: G. Gamm, Philosophie im Zeitalter der Extreme. Eine
Geschichte philosophischen Denkens im 20. Jahrhundert, Darmstadt 2009, 270-277.
56 | Vgl. Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit, a.a.0., 333.

57 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 272.

58 | Adorno, Probleme der Moralphilosophie, a.a.0., 262.

59 | Adorno, Negative Dialektik, a.a.0., 270.

60 | Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit, a.a.0., 282.

61 | Ebd., 247.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

La condition humaine — Uber das kritische Interesse am Menschen

sammenhang aufgebiirdet werden, als er in der Lage ist, »die Verhiltnisse, die
in [seinen] Bereich der Verantwortung fallen, tatséchlich zu bestimmen.«®* Die
Kritik der verwalteten Welt ist eine unabdingbare Voraussetzung der Ethik.

Zuletzt hingt es auch in der Demokratie und ihren auf dem Prinzip der
Gewaltenteilung beruhenden Institutionen vom hochgeschitzten Selbst eines
jeden in der ersten Person Singular ab: einem selbstbewussten Individuum,
das fiir seine Freiheit und Unabhingigkeit selbst Sorge zu tragen hat. >Demo-
kratie« fordert geradezu die zur Miindigkeit veranlagte Person, insbesondere
dann, wenn entgegen der tibermichtigen Tendenz, sich in fast allen Lebens-
bereichen vertreten und von Verantwortung absolvieren zu lassen bzw. lassen
zu mussen, der Wille zur Fortdauer dieser iiberaus komplizierten und von Er-
mildungsbriichen bedrohten Gesellschaftsform stindig neu befeuert werden
muss. Erziehung und Bildung kénnen in Grenzen der »Liquidation des Ichs«
entgegenwirken; nicht nur durch das Bewusstmachen jener Mechanismen, die
zu Rassevorurteilen und totalitirer Herrschaft gefiithrt haben. »Aufarbeitung
der Vergangenheit als Aufklirung ist wesentlich solche Wendung aufs Sub-
jekt, Verstirkung von dessen Selbstbewusstsein und damit auch von dessen
Selbst.«®

Diese, zum Schluss angestellten Uberlegungen zeigen, dass die eminent
praktischen Fragen nach der Organisation und Legitimation sozialer Ordnun-
gen selbst noch den Rahmen der Gesellschaftstheorie und der politischen Phi-
losophie sprengen. Sie haben eine unverkennbar metaphysische Dimension.
Sobald ndmlich Fragen nach Vernunft und Geschichte, nach Freiheit und Ge-
rechtigkeit aufgeworfen werden, kommen Gesichtspunkte ins Spiel, die tiber
das, was wir definitiv wissen/sagen kénnen, deutlich hinausgehen. Keine phi-
losophische Betrachtung kann das verdringen. Nur konsequent beendet Ador-
no sein Hauptwerk, die Negative Dialektik, mit »Meditationen zur Metaphysik«.

TIhr Charakteristikum ist es, eine Metaphysik von unten zu sein. Adorno ver-
sucht sie (im Augenblick ihres Sturzes) dort zu retten, wo sie nach Auskunft
der Tradition tiberhaupt kein Daseinsrecht hatte: in der Erfahrung. Metaphysik
geht danach nicht tiber Erfahrung hinaus, sondern eréffnet nur das richtige
Verstindnis der in ihr liegenden Welt.

Die philosophisch-literarische Textsorte ist daher wie bei »Gliick und ver-
geblichem Warten, bei »Sterben heute« und vergleichbaren, durch »Fehlbar-
keit und Relativitit« ausgezeichneten Gegenstinden nicht, wie das zeitgenos-
sisch verluderte Bewusstsein glaubt, die »Theorie«, sonden die »Meditation«.

62 | Ebd., 281.
63 | Th. W. Adorno, Erziehung zur Miindigkeit. Vortrdge und Gesprache mit Hellmut
Becker, Frankfurt a.M. 1970, 28.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

157


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen

Glnther Anders’ negative Anthropologie

Riidiger Zill

KRITIK DER TRADITIONELLEN PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

Das Vorwort des zweiten Bands seiner Antiquiertheit des Menschen beginnt
Gunther Anders 1980 mit der programmatischen Erklirung, er sei: »ebenso
wie der erste, eine Philosophie der Technik. Genauer: eine philosophische Anth-
ropologie im Zeitalter der Technokratie.«! Wie kann es dann sein, dass eines der
darin enthaltenen Essays den Titel »Die Antiquiertheit der philosophischen
Anthropologie« trigt? Ironisiert Anders sein eigenes Unternehmen, oder geht
es hier um zwei verschiedene Arten der Anthropologie?

In dem vom Autor auf1979 datierten Essay wendet Anders sich gleicherma-
Ren gegen die Philosophie Martin Heideggers und die philosophische Anthro-
pologie. Was Heidegger, obwohl er die philosophische Anthropologie eigent-
lich modisch verspottet habe, mit ihr teile, sei die Frage »Was ist der Mensch?«
oder auch »Wer ist der Mensch?«, also die Frage nach dessen Wesen.? Hier nun

1 | GiintherAnders, Die Antiquiertheitdes Menschen 1. Uber die Zerstérung des Lebens
im Zeitalter der dritten industriellen Revolution, Miinchen 1980, 9 (im Folgenden zitiert
als AM II).

2 | Dass Anders die Gemeinsamkeiten zwischen Heidegger und der philosophischen
Anthropologie schon seit ldangerem im Blick hat, kommt auch in einem ausfihrlicheren,
von ihm nie publizierten Manuskript zum Ausdruck. Es trdgt den Titel »Trotz-Philoso-
phie: »Sein und Zeit.. Heidegger und die Geschichte des Nihilismus. Zu Heidegger und
Philosophische Anthropologie« und ist zwischen 1936 und 1950 im Exil geschrieben
worden (jetzt postum publiziert in: Giinther Anders, Uber Heidegger, hg. v. Gerhard
Oberschlick, in Verbindung mit Werner Reimann als Ubersetzer, mit einem Nachwort von
Dieter Thomé&, Miinchen 2001, 116-277, im Folgenden zitiert als UH). In einem ande-
ren Manuskript, komponiert aus Notizen, die Ende der zwanziger Jahre entstanden und
Mitte der fiinfziger Jahre iiberarbeitet worden sind, heifit es deutlicher noch, dass in die
Philosophische Anthropologie »auch Heidegger hineingehdort.« Giinther Anders, Die Kir-

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Ridiger Zill

setzt auch gleich Anders’ zentrale Kritik an der traditionellen Anthropologie
an. Denn, so wendet er ein, diese Frage mit der Benennung einer einfachen
differentia specifica zu beantworten, durch das, was den Menschen von anderen
Wesen, »deren Vorkommen ganz kontingent ist«, unterscheide, sei »philoso-
phisch infantil«. Es gehe denen, die so fragen, wohl eher um die »spezifische
Mission im Universum«. Diese Frage unterstelle immer auch einen Schopfer-
gott, der den Menschen auf diese Mission geschickt habe, der Atheist kénne sie
nicht stellen. (AM II, 128)

Dariiber hinaus sei die Frage danach, was oder wer der Mensch sei, von un-
uberbietbarer Selbstgefilligkeit, denn keine andere Spezies konfrontiere man
mit solch einem Ansinnen: »Wiirde man fragen: >was ist das Pferd?, also >philo-
sophische Hippologie« treiben? Oder gar’ kierkegaardisch: >Wer bist du, Pferd?«
Hitte Scheler, der bekanntlich ein Buch >Die Stellung des Menschen im Kos-
mos«< geschrieben hat, auch eines unter dem Titel >Die Stellung des Pferdes im
Kosmos« geschrieben?« (AM I1 129, vgl. in diesem Sinne auch AM I 33)

Im Grunde, so meint Anders schon in einigen frithen Notizen aus den
zwanziger Jahren, sei das ein Riickfall in vorkopernikanisches Denken, denn
es setze immer noch voraus, dass dem Menschen im Universum eine Son-
derstellung zukomme, eine Position, die lingst nicht nur durch Kopernikus,
sondern in seiner Nachfolge auch durch Darwin, Marx und Freud widerlegt
worden sei. Eine solche Philosophie sei natiirlich verfithrerisch, nicht zuletzt
weil auch diejenigen, denen diese Dezentrierungen durchaus bewusst sind,
sie dennoch in gewisser Hinsicht nicht verinnerlicht haben: Wir wissen von
ihnen, fithlen sie aber nicht. Damit sind die Theoreme der Philosophischen
Anthropologie und der Heidegger'schen Daseinsanalytik letztlich Symptome
einer allgemeineren Insuffizienz. »Und zwar«, so behauptet Anders mit einer
selbst wieder anthropologisch klingenden Sentenz, »ganz deutliche und ganz
iible Symptome dafiir, dafl wir der Tatsache unserer eigenen kosmischen Irrele-
vanz nicht gewachsen sind; dafl wir, die im Infiniten ganz Unauffindbaren, zu feige
sind, zu wenig Zivilcourage besitzen, um die, seit Kopernikus eigentlich gebotene
Bescheidenheit zu erlernen.« (KS 37)

Was Anders dagegen setzt, ist »negative Anthropologie«. Bereits 1929 habe
er den Menschen in einem Vortrag als das »nichtfestgelegte, das indefinite Wesen
gesehen« (AM 11 129).* Dieser Gedanke war sicher nicht neu, in nuce steckt er

schenschlacht. Dialoge mit Hannah Arendt und ein akademisches Nachwort. Mit einem
Essay von Christian Dries, hg. v. Gerhard Oberschlick, Miinchen 2011, 35 (zit. als KS).
3 | »Die Weltfremdheit des Menschen«: Das Manuskript zu Lebzeiten wie verdffent-
licht worden, eine franzésische Ubersetzung erschien aber - damals noch unter Anders’
urspriinglichem Namen »Glnther Stern« - in zwei Teilen in der Zeitschrift Recherches
Philosophiques, vgl. Giinther Stern, »Une Interprétation de I’Aposteriori« (1934), ders.,
»Pathologie de la liberté« (1936).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

schon in dem Mythos, den Protagoras bei Platon von der Entstehung der Kultur
erzihlt (Prot. 320cft.). Und Sartre hat sich wohl nicht zuletzt durch Anders zu
einem vergleichbaren Grundgedanken anregen lassen.* Zum Markenzeichen
ist die Definition des Menschen als nicht festgelegten Wesens aber ausgerech-
net durch die Philosophische Anthropologie Arnold Gehlens geworden. An-
ders hat das mit einiger Verirgerung bemerkt und fiir sich das Prioritdtsrecht
proklamiert.®

Dass die menschliche Natur im Gegensatz zu der von Tieren indefinit, also
nicht instinktgeleitet sei, ist nun zwar eine Definition, die der junge Stern ver-
tritt — fiir den ilteren Anders ist sie zwar nicht falsch, aber auch nicht mehr
hinreichend, denn gerade eine Definition des Menschen in Abgrenzung zum
Tier scheint ihm verfehlt (AM I 327). Denn sie ist nicht nur Hybris; »negative
Anthropologie« meint auch gerade etwas, das iiber die Opposition zum Ani-
malischen hinausgeht und das spezifisch fiir seine geschichtlich gewordene
Situation ist. Heute muss der Mensch namlich in Abgrenzung nicht zu ande-
rem Organischen, sondern zu seinen Produkten definiert werden, jenen Din-
gen und Maschinen, die ihn nicht nur be-, sondern am Ende auch verdringen
— zum Verschwinden bringen. Philosophische Anthropologie ist damit voll-
ends unzeitgemif3, eben »antiquiert«:

»Die Frage der philosophischen Anthropologie nach dem »Wesen des Menschen¢, mit
der wir heute Achtzigjahrigen aufgewachsen waren (Scheler), und die auch ich noch
aufgenommen hatte, freilich bereits, um sie radikal mit der Antwort: »Das Wesen des
Menschen besteht darin, daB er kein Wesen hat« zu verwerfen, diese Frage kdnnte ein-
mal, wenn der Mensch als Rohstoff ad libitum benutzt werden wiirde, vollends sinnlos
werden.« (AM 1l, 24f1.)

Und folgerichtig ist die Anders’sche negative Anthropologie nur zusammen
mit einer Technikphilosophie denkbar. Auch in dieser engen Verkniipfung von

4 | Vgl. Christophe David, »Falsche Zwillingsbriider. Glinther Anders und Jean Paul
Sartre«, in: Dirk Ropke, Raimund Bahr (Hgg.), Geheimagent des Masseneremiten: Giin-
ther Anders, St. Wolfgang 2002, 89-111.

5 | Implizitschon in Giinther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen I. Uber die Seele
im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution (1956), Miinchen 1980, 327, Anm. zu
S. 33, explizit in der Einleitung zu Giinther Anders, Mensch ohne Welt. Schriften zur
Kunst und Literatur, Miinchen 1984, XV (im Weiteren: MW). Anders hat es nach seiner
Remigration aus den USA explizit abgelehnt mit Gehlen in Kontakt zu kommen und wirft
sogar Adorno vor, er habe mit ihm, der »als Erwachsene(r) den Nazismus lauthals mit-
gemacht« habe, einen »Burgfrieden« geschlossen. Glinther Anders, Brief an Theodor W.
Adorno vom 27.8.1963, in: Adorno. Eine Bildmonographie, hg. v. Theodor W. Adorno
Archiv, Frankfurt a.M. 2003, 276-280, hier 278.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

161


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Ridiger Zill

Technik und Anthropologie scheint eine Parallele zu Gehlen zu bestehen, doch
ist die Konstellation eine ganz andere. Bei Anders besteht die Technikphiloso-
phie im Kern aus einer Verdinglichungskritik, das heifit: Die Anthropologie
wird nicht durch die Technikphilosophie ergidnzt, sondern genau genommen
von ihr ersetzt. Aus einer Philosophie der Freiheit wird eine der Unfreiheit.

AUF DEM WEG ZUR NEGATIVEN ANTHROPOLOGIE

Den ersten Band seines Hauptwerks, der Antiquiertheit des Menschen, hat Giin-
ther Anders seinem Vater, dem Psychologen William Stern, gewidmet. Dort
heifdt es zur Begriindung:

»Vor genau einem halben Jahrhundert, im Jahre Neunzehnhundertsechs, verdffentlichte
mein Vater William Stern, damals um zwanzig Jahre jinger und um Generationen zuver-
sichtlicher als heute sein Sohn, den ersten Band seines Werkes »Person und Sache-.
Seine Hoffnung, durch den Kampf gegen eine impersonalistische Psychologie die »Per-
son« rehabilitieren zu kdnnen, hat er sich nur schwer rauben lassen. Seine persdnliche
Gite und der Optimismus der Zeit, der er angehdrte, verhinderten ihn lange Jahre, ein-
zusehen, daf, was die »Person« zur »Sache« mache, nicht deren wissenschaftliche Be-
handlung ist; sondern die faktische Behandlung des Menschen durch den Menschen.«
(AM 1, V)

Dieser Verweis auf den Vater bedeutet mehr, als auf den ersten Blick erscheint.
Auch wenn der biographische Hintergrund nichts tiber die Erklirungskraft
einer Theorie verrit, so macht er doch auf Sensibilititen des Autors aufmerk-
sam, die helfen, die Theorie zu verstehen.® Giinter Stern, so der eigentliche
Name von Anders — das Pseudonym, unter dem er bertthmt geworden ist, be-
ginnt er erst seit den dreifliger Jahren zu benutzen —, hatte einen lang zurtick-
reichenden bildungsbiirgerlich-humanistischen Familienhintergrund. Schon
sein Urgrofivater Sigismund Stern war ein zu seiner Zeit durchaus beachteter
Autor. Er studierte bei Schleiermacher und wurde tiber die Vorldufige Grund-
legung zu einer Sprachphilosophie (1835) promoviert. 1840 folgte ein Lehrbuch
der allgemeinen Grammatik. Spiter verfasste er vor allem Biicher tiber deutsche
Geschichte und zur Situation des Judentums. Anders’ Eltern waren die Psy-
chologen William und Clara Stern. Eine ihrer ersten gemeinsamen Arbeiten
war eine Studie zur Kindersprache, deren empirisches Material vor allem aus

6 | Zum Biographischen vgl. Elke Schubert, Giinther Anders in Selbstzeugnissen und
Bilddokumenten, Reinbek bei Hamburg 1992, Konrad Paul Liessmann, Glinther Anders.
Philosophieren im Zeitalter der technologischen Revolutionen, Miinchen 2002, 14-29,
Christian Dries, Giinther Anders, Miinchen 2009.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

privaten Langzeitbeobachtungen bestand, aus tiglichen Protokollen, die das
Ehepaar von den Fortschritten ihrer drei Kinder Hilde, Eva und Guinther mach-
te.” Gilinther Anders selbst hat dann neben Ernst Cassirer auch seinen Vater
unter seine ersten Lehrer gezdhlt, spater kamen Martin Heidegger und Max
Scheler hinzu, vor allem aber Edmund Husserl, der ihn schliefilich 1923 pro-
moviert hat.

Guinther Stern begann durchaus als traditioneller Philosoph, als ein Den-
ker, der auf eine grofRe, in sich zusammenhingende Theorie zielte. So bemerkt
er noch Jahrzehnte spiter, dass er in den dreifliger Jahren, als er an seinen ers-
ten lingeren Texten wie der Pathologie de la liberté schrieb, eine »systematische
philosophische Anthropologie«, die ihrerseits wieder in eine Naturphilosophie
eingebettet war, im Auge hatte.®

SYSTEMISCHE PHILOSOPHIE UND PHILOSOPHIE ALS AKTION

Noch in seinen spiteren Biichern betont Giinther Anders immer wieder gern
»den strengen systematischen Zusammenhang«’® seiner Arbeiten. Dieser
Anspruch schligt sich jedoch nicht im Stil seiner Texte nieder. Alle Biicher,
die nach seiner Remigration aus den USA in den frithen fiinfziger Jahren (er
lieR sich allerdings nicht in einem der beiden Deutschland, sondern in Wien
nieder) entstanden sind, haben einen deutlich essayistischen, zuweilen sogar
aphoristischen Charakter. Sie entfalten bei allem ernsten politischen und zeit-
diagnostischen Anspruch immer auch etwas Spielerisches. Sprache war fiir
Anders nicht nur ein Informationsmittel, sondern mindestens ebenso sehr das
Material, mit dem er arbeitete, aus dem gedankliche Pointen zu entwickeln
waren.!’ So sind seine Texte gegen den ersten Anschein oft experimentell, ein
Systemaufbau scheint ihnen fremd.

7 | Vgl. Clara und William Stern, Die Kindersprache. Eine psychologische und sprach-
theoretische Untersuchung, Leipzig 1908, 1928, vgl. dazu auch Heike Behrens, Werner
Deutsch, »Die Tagebiichervon Clara und William Stern«, in: Werner Deutsch (Hg.), Uber die
verborgene Aktualitat von William Stern, Frankfurt a.M. u.a. 1991, 19-37. Besonders der
sich durch die Familiengeschichte ziehende Fokus auf Sprachtheorie ist fiir Anders, der
immer auch aus der Sprache heraus philosophiert hat, bedeutsam und wenig beachtet.
8 | Giinther Anders antwortet. Interviews und Erklarungen, hg. v. Elke Schubert; mit
einem einleitenden Essay von Hans-Martin Lohmann, Berlin 1987, 27.

9 | Giinther Anders, Der Blick vom Mond. Reflexionen liber Weltraumfliige, Miinchen
1970, 15 (im Folgenden zitiert als BM), vgl. a. AM Il

10 | Vgl. dazu RidigerZill, »Ein Laboratorium der Sprache. Philosophie zwischen Alltag
und Jargone, in: ders. (Hg.), Ganz Anders? Philosophie zwischen akademischem Jargon
und Alltagssprache, Berlin 2007, 169-193, hier 185-191.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ridiger Zill

Und auch dafiir finden sich bei Anders durchaus gute Griinde. Zunichst
einmal praktische: Die politischen Ereignisse hitten ihn, so bemerkt er riick-
blickend in einem spiten Interview, davon abgebracht, und »die Forderung
des Tages, die zu einer >Forderung der Jahre< wurde, nahm mich von mor-
gens bis abends in Anspruch.«'' Anders fiihlt sich als Autor in gefihrlicher
Zeit, bedringt von den Schrecken einer Gegenwart, die Auschwitz und Hi-
roshima hervorgebracht hat. Wer dagegen anarbeiten will, dem bleibt keine
Mufle, seine Gedanken der fast dsthetischen Disziplin eines Systembaus zu
unterziehen. Mehr noch: Es ist iiberfliissig sich tiberlegen zu wollen, ob die
Welt ein Ganzes darstellt, etwas das die Voraussetzung wire fiir eine syste-
mische Theorie der Welt. Es geht heute

»namlich im Vulgarsinne der Redensart, »ums Ganze« [...]: ndmlich um das Sein oder
Nichtsein, um den Weiterbestand der Welt, gleich ob diese nun ein Ganzes ist oder ein
»Unganzes«. Wenn es heute einen Sinn hat, die Welt eine ganze«zu nennen, so nicht aus
dem positiven Grunde, weil alle ihre Teile zusammen einen erfreulich geordneten und
schmucken »Kosmos« darstellten, sondern allein aus dem negativen, ndmlich deshalb,
weil sie von uns im ganzen zerstort werden kann und weil sie als ganze durch den Unter-
gang jeder ihrer Teile untergehen kann.« (BM 16)

Dieses Zitat verweist nicht zuletzt auf die klassische Systemvorstellung, nach
der eine Theorie vor allem deshalb systematisch sein kann und muss, weil
sie eine Wirklichkeit abbildet, die ihrerseits als Einheit — und zwar eine in
sich geordnete Einheit, einen Kosmos — konstituiert ist. Diesem traditionel-
len Systembegriff misstraut Anders aber ebenfalls, denn ob die Welt je solch
ein Kosmos war, hilt er keinesfalls fiir ausgemacht. Damit gibt es neben dem
pragmatischen auch einen theoretisch-ontologischen Grund fiir sein essay-
istisch-fragmentarisches Schreiben. Wenn es namlich vollig offen ist, ob der
detailreiche Schatz des Empirischen in ein System passt, dann ist solch ein
Theoriebau eigentlich »eine Art von Vergewaltigung der Fiille des Wirklichen;
da es sein[e] Kraft grundsitzlich aus einem Minimum von Prinzipien zieht,
sperrt es systemfremde Inhalte ab« (BM 15).

Glaubt man den frithen Dialogen mit seiner damaligen Ehefrau Hannah
Arendt, Gespriche, die Anders in den achtziger Jahren aus alten Notizen re-
komponiert hat, dann hat er diese radikale Vorstellung von der Zerfallenheit
der Welt schon als junger Autor verfochten. Arendt gegentiber bezeichnet er
sich nicht nur als Atheisten, sondern auch als Akosmisten, als einen nomina-
listischen Denker, fiir den »Welt« nur ein Dachwort sei, unter dem monaden-
hafte Dinge gefasst werden, die nichts voneinander wissen, fiir die es aber auch
keine pristabilierte Harmonie gebe (KS 13-19, vgl a. UH 126f)).

11 | Giinther Anders antwortet, a.a.0., S. 27.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

Anders ist im Herzen ein Verdinglichungs- und Entfremdungstheoretiker;
und dazu passt seine grundsitzliche Abneigung gegen das System. Er unter-
schreibt, dass die Form hier durchaus die Botschaft sei, die Verwendung der
Kategorie »System« also eine ebenso ungedeckte wie problematische Vorent-
scheidung treffe:

»Letztlich ist System«vermutlich eine Kategorie der praktischen Vernunft, die heimlich
in die theoretische Vernunftc heriibergeschmuggelt worden ist; nein, noch nicht einmal
eine der»praktischen Vernunft,, sondern eine der Praxis. Denn diese ist insofern »syste-
matischs, als sie versucht, sich die jeweilige Umwelt untertan zu machen und tber diese
so total zu verfiigen, daf sie sich von jeder Stelle mitjeder anderen in Verbindung setzen
kann, kurz: diese so zu beherrschen, als wére sie, was das griechische Wort systema
bedeutet, etwas Hergestelltes, bzw. Zusammengestelltes.« (BM 15)

Diese Skepsis gegeniiber dem System eint Anders tibrigens mit Zeitgenossen
wie Theodor W. Adorno.

Wenn Anders nun doch von einem systematischen Zusammenhang seiner
Arbeiten spricht, dann nicht in dem Sinne, dass das System einen vorgingigen
Rahmen bilde, in den die empirischen Tatsachen hineingepresst wiirden. Viel-
mehr betont er, dass er immer von den konkreten Erscheinungen ausgehe, »sei
es von der Erfahrung der Arbeit am laufenden Band, sei es von der in Auto-
mationsbetrieben, sei es von denen auf Sportplitzen«; seine Texte zeichneten
sich durch einen »aller Konstruktion abholde[n] >plein air«-Charakter« seines
Theoretisierens aus, sie seien »Gelegenheitsphilosophie« (AM I, 10).

Der Systemzusammenhang dieser »Funde« ergebe sich aber hinter dem
Riicken des Autors, sie bilden eine »Systematik aprés coup«, die dem Autor
selbst erst nachtriglich bewusst geworden sei. Diese erscheinende Systema-
tik beruht nun aber nicht auf der kosmosartigen Struktur der Welt, tiber die
er schreibt, sondern darauf, dass die von ihm untersuchten Phinomene alles
»Teile und Varianten eines einzigen Zusammenbruchs sind, sie sind, wie er
es auch nennt, negativ systematisch (BM 16).!?

Dennoch wire es sicher iibertrieben, hier nun doch einen Systemwillen am
Werk zu sehen. Selbst das von Anders so betonte negativ Systematische — oder
sagen wir vielleicht treffender: dies Systematische in der Negativitit — ist in
gewisser Hinsicht noch ein Selbstmissverstindnis. Eher schon trifft auf ihn
selbst zu, was er Heidegger zugeschrieben hat, dass fiir diesen »Philosophie
kein Lehrgebiude darstellt, sondern eine Aktion«.” Und in der Tat bezeichnet

12 | Diese Formulierung erinnert nicht nur stark an Adorno, Anders macht hier auch
ausdricklich eine Referenz an seinen Rivalen, der sich seinerseits in seinem Jargon der
Eigentlichkeit positiv auf Anders Heidegger-Kritik bezogen hat.

13 | Giinther Anders, »Nihilismus und Existenz« (1946), in: UH 39-71, hier 43.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Ridiger Zill

Anders auch selbst seine eigene Arbeitsweise gelegentlich als »Aktion des Phi-
losophierens« (BM 1, 11).

Die Einheitlichkeit, die ex post darin erscheint, ist dann eine, die aus dem
Stil dieser Aktion, der Art und Weise zu denken und mit Sprache umzugehen,
entsteht. In dieser Philosophie als Aktion erweist sich Anders bisweilen sogar
als ausgesprochen idiosynkratischer Denker, der selbst seine Minimalanforde-
rung fur das System — »Nichtwiderspriichlichkeit geniigt durchaus« (AM 1II,
1) —, bewusst oder unbewusst, ignoriert. Und das meint nicht nur die »Uber-
treibung als Methode« (AM 1, 15), von der er selbst spricht.

Das Widerspriichliche an Anders’ Thesen ist dabei keineswegs Resultat
einer Denkentwicklung. Sicher finden wir in seinen Schriften auch Verschie-
bungen, die auf einer Entwicklung seiner Gedanken beruhen. Das Idiosynkra-
tische des Stils ist aber ein wesentlicher Zug seines Schreibens, und das auch
innerhalb einzelner Phasen.

ENTWICKLUNGSZUSAMMENHANG:
Vom MENSCHEN OHNE WELT ZuUR WELT OHNE MENSCHEN

Dennoch ist es sinnvoll, die Anders’schen Texte nicht als einheitliches Werk
zu lesen, sondern ein Stiick weit auch in ihrer Entwicklung zu betrachten. An-
ders hat sein eigenes Denken selbst historisiert, indem er riickschauend einen
Bruch diagnostiziert: Der Bruch sei durch ein historisches Ereignis markiert —
den Abwurf der Atombomben tiber Hiroshima und Nagasaki — und zeige sich
in seinen Schriften zum ersten Mal deutlich in den fiinfziger Jahren mit der
Antiquiertheit des Menschen. Gehe es darin und in allen Biichern, die darauf
folgen, vor allem um die Bedrohung der Welt, die in einer Welt ohne Men-
schen resultieren wiirde, restimiert Anders alle seine vorhergehenden Schrif-
ten unter dem Stichwort »Mensch ohne Welt«.!

Diese Formel eines »Menschen ohne Welt« wird im Weiteren spielerisch
entwickelt, um ihre verschiedenen Bedeutungsmoglichkeiten auszuloten und
in ihrer Vernetzung ex post einen (systematischen) Bezug zwischen seinen
fritheren Schriften herzustellen. Anders identifiziert dabei vier verschiedene
Bedeutungsvarianten dieses Menschen ohne Welt. Das Modell fiir die erste
ist der Arbeiter. Hier benutzt er die klassische Marx’sche Formulierung, dass
der Arbeiter im kapitalistischen Produktionsprozess von seinen Arbeitsmitteln
und vor allem den Arbeitsprodukten getrennt sei. Der Arbeiter verkaufe seine
Arbeitskraft; alles, was durch sie entstehe, entfremde sich von ihm, weil es

14 | Ginther Anders, Mensch ohne Welt. Schriften zur Kunst und Literatur, Miinchen
1984, XI (im Weiteren MW), an diese Selbstbeschreibung kniipftauch Ludger Liitkehaus,
Schwarze Ontologie. Uber Giinther Anders, Liineburg 2002, an.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

nicht ihm gehére, sondern von dem Kapitalisten in den Warenkreislauf einge-
bracht werde. Arbeiter sind Menschen, die in einer Welt leben miissen, »fiir die
sie zwar gemeint, verwendet und »da« sind, deren Standards, Abzweckungen,
Sprache und Geschmack aber nicht die ihrigen, ihnen nicht vergénnt sind.«
(MW XI)

Dieser Weltverlust steigert sich noch einmal, wenn der Arbeiter nun auch
noch die Moglichkeit verliert, seine Arbeitskraft zu betitigen. Modell fiir den
Menschen ohne Welt in der zweiten Variante ist somit der Arbeitslose. Nat{ir-
lich ist in beiden Varianten nicht der Mensch schlechthin weltlos, sondern es
sind bestimmte Menschen. Anders misstraut ohnehin jenen Pauschalurteilen,
die meinen, sie kénnten von dem Menschen Aussagen treffen. In der Regel sind
es haltlose Verallgemeinerungen, die sich selbst zum Vorbild nehmen. Und da
solche Aussagen meist von Philosophen kommen, sind es deren deformations
professionelles, die hier zu Charakteristika der Menschheit schlechthin werden:

»Zahnérzte oder Matrosen oder Gewerkschaftsangestellte brauchen wahrhaftig nicht
zucogitare, um sich der Realitdt ihrer selbst und der Welt zu vergewissern; und keine
Wéscherin oder Soubrette, von Mittern zu schweigen. Sie hat es ja nicht notig gehabt,
nach Fichteschem Rezept ihr»lch«< oderNicht- ich« zu setzen. In der Tat sind wir, wenn
wir>philosophische Anthropologie«treiben, nicht weniger komisch, als es Wascherinnen
wéren, wenn sie den Menschen als »animal lavans« definieren wiirden.«!®

In dieser Selbstvergessenheit der Philosophen zeigt sich aber nicht nur dum-
me Egomanie, sondern auch eine Naivitit, die missbraucht wird. Was die pro-
fessionellen Denker im Zeichen des Singulars »der Mensch« behaupten, ist
»praktisch fiir die Inhaber der Macht, fiir die klassenmdfig Uberlegenen« (KS 38),
denn damit wird den Entrechteten und Erniedrigten vorgegaukelt, »dafl sich
irgendwie doch alles >um sie drehe« (KS 39). Es ist dieser »platonische Singular,
den die Herrschenden benutzen, um die Unterdriickten zu betriigen. Denn:
»Der Mensch« ist, seinem Wesen nach, nicht arbeitslos, im Gegenteil: per defini-
tionem ist er ja ein shomo faber<, der unfihig wire, den ihm durch den Macht-
anspruch der Definition in die Faust gedriickten Hammer aus der Hand zu
legen.« (KS 40). Platonismus sei schon im Moment seiner Entstehung konser-
vativ gewesen, er sei es heute immer noch — oder wieder.

Eine dritte Variante der Formel »Mensch ohne Welt«, fiir Anders sogar
seine heutige Hauptbedeutung, bezeichnet den Menschen, der nicht nur von
seinen Produkten, nicht nur von seinen Arbeitsmoglichkeiten, sondern von
seiner ganzen urspriinglichen Umgebung entfremdet ist: den Heimatlosen.'

15 | Ginther Anders, Ketzereien, Minchen 1996, 93 (im Weiteren: K).
16 | Hier lieBen sich starke Parallelen zum Denken anderer jidischer Emigranten her-
ausarbeiten, die durchaus eine Art Philosophie der Emigration ergeben, siehe dazu Zill:

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Ridiger Zill

Exilant zu sein, ist ein Schicksal, das Anders nicht nur zwischen 1933 und
1950 intensiv selbst erfahren musste — zunichst in Frankreich, dann aber vor
allem in den USA —, sondern das er in seinen Tagebiichern und in den daraus
extrahierten Aufsidtzen und Monographien immer wieder auch thematisiert
hat."”

Was das Leben des Emigranten auszeichne, seien nicht nur eine Reihe von
Briichen, die das Leben nicht mehr als ganzes erfahrbar und damit partiell
auch nicht mehr erinnerbar sein lassen, sondern sei vor allem ein Mangel an
Anerkennung, dem ein Mangel an Dasein folge: »Als unbezweifelbar da er-
fahrt sich jeder von uns allein dann, wenn er von anderen als daseiend in An-
spruch genommen wird. Im Unterschiede zum Cartesischen Cogito ergo sum
miflte der im Leben faktisch geltende Seinsbeweis lauten: Cogitor ergo sum
—>man denkt an mich, also bin ich«« (TG 70)

Wenn die Exilanten diesem Status nicht durch vorschnelle Uberidentifika-
tion mit dem neuen Heimatland zu entgehen suchten, dann fiithre die existen-
tielle Bindungslosigkeit zu einer »posthumen Pubertit«, einem nachtriglichen
Verlust des Erwachsenseins, der sich durch eine Weigerung, in seinem neuen
Umfeld Verantwortung zu iibernehmen, auszeichne. Auch sprachlich regredie-
re der Emigrant, denn in der neuen Sprache kénne man vorerst nur stammeln,
wihrend aber gleichzeitig die Muttersprache abzubréckeln beginne.

SchlieRlich spielt Anders mit der Formel Mensch ohne Welt viertens auf den
Menschen in seiner ontologischen Bedeutung an, das biologisch nicht fest-
gelegte Wesen.

Vom InDIVIDUUM ZuM Divisum

Der Paradigmawechsel vom Menschen ohne Welt zur Welt ohne Menschen
wird zum ersten Mal in seinen Studien zur Antiquiertheit des Menschen deut-
lich sichtbar. Das 1956 publizierte Buch fillt in eine Zeit, in der die Philosophie
der Technik zu einem zentralen Thema der Gegenwartsdiagnose wird. Im glei-
chen Jahr erscheinen Friedrich Dessauers Der Streit um die Technik (iibrigens
eine der wenigen noch ungebrochen technikoptimistischen Schriften) und
Arnold Gehlens Urmensch und Spitkultur, dem er ein Jahr darauf als Uber-

»Ein Laboratorium der Sprache«, 172-185; und ders., »Nomadentum als konkrete Utopie.
Unterwegs zu einer Philosophie der Migration«, in: Susanne Klengel, Holger Sievers (Hg.),
A terceira margem. Vilém Flusser und Brasilien, Wiirzburg 2008, 231-243.

17 | Vgl. das »Post festum« betitelte Kapitel der Tagebiicher und Gedichte, das ur-
spriinglich im Juli 1962 im Merkur erschienen ist und dort die Uberschrift »Der Emigrant«
trug (Merkur XVI 7, 601-622). Vgl. auch Gilinther Anders, Lieben gestern. Notizen zur Ge-
schichte des Fiihlens, Miinchen 1986 (im Weiteren LG).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

arbeitung eines 1949 erstmals publizierten Buchs sein Die Seele im technischen
Zeitalter folgen lisst. Zuvor schon waren Martin Heideggers immens einfluss-
reicher Aufsatz »Die Frage nach der Technik« (1954) und Hans Freyers Theo-
rie des gegenwirtigen Zeitalters (1956) verdffentlicht worden.® Auch Hannah
Arendts The Human Condition von 1958 (deutsch 1960 als Vita activa) kann
man in gewisser Hinsicht dazu rechnen.

Obwohl die meisten dieser Texte von einer der Technik gegeniiber abweh-
renden Haltung durchzogen sind, war doch kaum einer in seiner Kritik so
radikal wie Anders. Von der Ausbeutung des Menschen durch den Menschen
wandert nun der Fokus der Aufmerksambkeit zur Dehumanisierung durch die
Technik. Dadurch wird es aber zum ersten Mal doch sinnvoll von dem Men-
schen zu sprechen. Nachdem Anders diesen Singular fiinfzig Jahre lang ab-
gelehnt hat, weil er die Klassenunterschiede einebne, so beginnt er ihn nun
doch zu verwenden,

»weil wir selbst - nostra culpa - uns in Wesen verwandelt haben, die, gleich aus welcher
Vergangenheit sie stammen oder welchen gesellschaftlichen Status sie einnehmen,
durchweg Kreaturen der Technik sind, Wesen, die unter ein und demselben Verhéngnis,
als prospektive Opfer der Technik leben, die also noch leben. Nicht auf Grund einer
gemeinsamen natirlichen Herkunft sind wir nun eine Menschheit, sondern auf Grund
einer gemeinsamen, in Zukunftslosigkeit bestehenden Zukunft, auf Grund des uns ge-
meinsam bevorstehenden unnatirlichen Endes.« (K 146)

Dieses Ende droht natiirlich vor allem von einer speziellen Technologie: von der
Atombombe, die zum ersten Mal nicht mehr nur einzelne Individuen téten,
sondern die Menschheit als Ganze ausléschen kann (AM I 242f) und es auch
eines Tages tun wird, weil eine Erfindung, die einmal in die Welt gekommen
ist, nicht wieder riickgingig zu machen ist und weil alles, was man anwenden
kann, auch irgendwann einmal angewendet werden wird: » Das Gekonnte ist das
Gesollte« (AM 1I 17). Dennoch ist die Atombombe kein einmaliger Siindenfall.
Sie ist nur die duflerste Konsequenz einer Technologie, die insgesamt dahin
tendiert, den Menschen zum Verschwinden zu bringen.

Vor allem zerstort sie die tiberkommene Form humaner Individualitit,
die man sich als eine je einmalige, um ein Zentrum organisierte Vielheit vor-
stellen kann. Auch vor Anders schon hat die Kulturkritik die Zerstérung des
Menschen beklagt, dabei aber vor allem seine Vermassung, seine Reduzierung
auf ein bloles Serienwesen im Blick gehabt. Anders fiigt dem nun aber hinzu,

18 | Vgl. dazu Rudiger Zill, »Im Wendekreis des Sputnik. Technikdiskurse in der Bun-
desrepublik Deutschland der 50er Jahre«, in: Irmela Schneider, Peter M. Spangenberg
(Hg.), Medienkultur der 50er Jahre. Diskursgeschichte der Medien nach 1945, Bd. 1,
Wiesbaden 2002, 25-49.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Ridiger Zill

dass selbst dieser humane Rest inzwischen zerstért wird: »Selbst diese nume-
rische Individualitat ist nun also verspielt; der numerische Rest ist selbst noch
einmal >dividiert<, das Individuum in ein >Divisum< verwandelt, in eine Mehrzahl
von Funktionen zerlegt.« (AM I 141) Was mit der Arbeit des Industriearbeiters
und des Angestellten beginnt, hort bei deren Freizeit nicht auf: Sie werden
durch das Fernsehen und die Vergniigungsindustrie in eine Vielzahl von Welt-
stellen und eine Pluralitit von unverbundenen Einzelfunktionen zerstreut. Es
gibt kein Selbst mehr, kein organisierendes Zentrum, das Abstraktions- und
Konzentrationsfihigkeit besifle. Die verbleibenden Einzelfunktionen sind da-
ran gewohnt, beschiftigt zu werden, wobei jedes Organ separat nach seiner
Beschiftigung verlangt, nach einem Genussmittel eigenen Rechts hungert.
Anders nennt das die »Figur des passiven Simultanspielers und vieltitigen Nichts-
tuers« (AM 1138).

THEORIE DER SCHAM

Einer der zentralen Begriffe in Anders’ negativer Anthropologie ist der der
»prometheischen Scham«, dem der erste Teil der Antiquiertheit des Menschen
gewidmet ist. Diese neue Variante des alten Gefiihls entsteht durch die von
uns geschaffene Apparatewelt, die inzwischen so perfekt geworden ist, dass
wir uns ihr gegeniiber als unterlegen empfinden. Man schimt sich seiner eige-
nen Unvollkommenheit, betrachtet die Maschinen als Vertreter einer héheren
Seinsklasse, die man verehrt wie frither die Ahnen. Wir schimen uns aber
nicht nur unserer Unvollkommenheit als einer graduellen Differenz, sondern
vor allem als einer ontologischen: dass wir nicht wie die Maschinen gemachte
Wesen sind, sondern gewordene, d.h. geborene. Man schimt sich nicht dessen,
was man tut, sondern dessen, was man ist.

Den Einwand, dass die Technik doch unser eigenes Produkt sei, lisst
Anders nicht gelten. Denn die allermeisten Menschen haben die moderne
Technologie weder erfunden noch beherrschen sie sie. Sie begegnen ihr nur
als partikulare Wesen, vor allem im Arbeitsprozess, in dem sie zu Teilen
einer ihnen fremden Maschinerie werden, einer Macht, deren Wirkungswei-
se sie selbst nicht durchschauen. In dieser Hinsicht verbindet Anders die
Diagnose eines Menschen ohne Welt mit der einer Welt ohne Menschen: Der
Arbeiter wird zu einer verschwindenden Grofle, gerade weil er nur noch ein
enteignetes Anhingsel der Maschinerie ist, ein »Werkstiick innerhalb be-
reits gebauter Maschinerien oder innerhalb bereits festgelegter technischer
Entwiirfe.« (AM I 32).

Paradigmatisch fiir das Schicksal des Menschen als Maschinenteil ist das
Schicksal der Astronauten, die als ehemalige Militirpiloten glaubten, die Ra-
keten wiren eine leistungsfihigere Fortsetzung ihrer Diisenjets, in denen sie

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

ihren menschlichen Wagemut beweisen kénnten. Sie fanden sich aber nur als
passive Passagiere in hochkomplexen, entweder vollautomatischen oder von
der Bodenstation gesteuerten Raumkapseln wieder, die sie zu weitestgehender
Untitigkeit verdammten.” Die ersten Astronauten versuchten noch — im We-
sentlichen vergeblich — dagegen zu protestieren, den meisten anderen Nutzern
heutiger Technik bleibt gar keine Moglichkeit zum Widerstand.

Als Reaktion auf die Vereinnahmung durch die Technik versuchen die
Menschen des Maschinenzeitalters sich ihrer Scham zu entledigen, indem sie
sich der sie beschimenden Instanz anihneln, sich selbst zu einem glatt polier-
ten Ding machen, sei es durch Make up, sei es durch Human engineering. Der
Mensch »desertiert« ins Lager der Gerite.

Damit wird die traditionelle Verdinglichungstheorie noch einmal tiberbo-
ten, denn der Mensch ist nicht nur Opfer der Verdinglichung, er wehrt sich
nicht einmal mehr gegen sie, bejaht sie vielmehr — oder noch schlimmer: Sie
ist ihm so sehr zur zweiten Natur geworden, dass ihm diese Verdinglichung
nicht einmal mehr auffillt (AM I 30).

Die Mingel des Menschen sind so zahlreich wie seine Maschinen, die ihm
zeigen, in welcher Hinsicht er fehlen kann. Am schwersten wiegt vielleicht sei-
ne »Malaise der Einzigkeit«, denn anders als die Dinge, die inzwischen indus-
triell in identischer Form und Funktion seriell hergestellt werden kénnen und
daher in ihren einzelnen Exemplaren jeder Zeit durch ein je anderes ersetzt
werden konnen, ist der Mensch in seiner Einzigkeit unersetzbar. Statt als Vor-
zug empfindet der gegenwirtige Mensch das aber als Makel. Wihrend Dinge
in gewisser Hinsicht unsterblich, weil re-inkarnierbar sind, ist jeder einzelne
Mensch ein leicht verderbliches, kurzlebiges, mortales Wesen, das sich nicht
in einem neuen Exemplar selbst zu tiberleben vermag (AM I soff., vgl. »Die
Antiquiertheit der Produkte« in AM II 38-57).

Um dieser Scham wenigstens ein Stiick weit zu entgehen, stellen wir Ab-
bilder von uns her. In unseren Photographien kénnen wir immerhin in effigie
tiberleben, und nur im Bild kann der Mensch auch in Serienproduktion gehen:
»Und lebt er selbst auch >nur«als das Modell, irgendwie existiert >er< eben doch
auch in seinen Kopien.« (AM I 57) Die Sucht, sich zu vervielfiltigen, nimmt
heute eine historisch einmalige Dimension an. »In der Tat ist sie ein Schliissel-
phinomen, ohne dessen Verwendung keine Theorie unseres Zeitalters mog-
lich wiire. Und da allein ein neuer Ausdruck sichtbar machen kann, daf es sich
um einen Begriff von philosophischer Tragweite handelt, prigen wir eben den
Terminus >Ikonomanie«« (AM I 56)

19 | Das untersucht Anders ausfiihrlich in BM 21ff. Siehe dazu auch Ridiger Zill, »Der
Untergang des Ubermenschen. Technikphilosophische Wahrnehmungen der ersten Astro-
nautens, in: Martin Sabrow (Hg.), ZeitRdume. Potsdamer Almanach des Zentrums fiir
Zeithistorische Forschung 2007, Géttingen 2008, 201-211.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

171


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Ridiger Zill

Gestalt und Auswirkungen dieser Ikonomanie analysiert Anders ausfiihr-
lich in einem seiner berithmtesten Texte, dem zweiten Kapitel der Antiquiert-
heit des Menschen, der den Titel »Die Welt als Phantom und Matrize. Philo-
sophische Betrachtungen tiber Rundfunk und Fernsehen« trigt. Ist Anders
dem Bild gegeniiber insgesamt skeptisch eingestellt, so geht es ihm hier um
dessen Status im Zeitalter der Reproduzierbarkeit und damit um eine frithe
medienphilosophische Diagnose, wie es mit einer Welt beschaffen sei, in der
der Mensch von Bildern, die ihm durch das Fernsehen pausenlos ins Haus
geliefert werden, geradezu iiberflutet wird: »Die Hauptkategorie, das Haupt-
verhingnis, unseres heutigen Daseins heifdt: Bild. Unter >Bild« verstehe ich
jede Darstellung von Welt und Weltstiicken, gleich, ob diese aus Photos, Plaka-
ten, Fernsehbildern oder Filmen besteht. >Bild« ist Hauptkategorie deshalb, weil
heute Bilder nicht mehr als Ausnahmen auch in unserer Welt vorkommen,
weil wir von Bildern vielmehr umstellt, weil wir einem Dauerregen von Bildern
ausgesetzt sind.« (AM II 250) Am Ende wird das Wirkliche mehr und mehr
zum Abbild seiner Abbildungen (AM I 204ff.). Auch das ist eine Reaktion auf
die prometheische Scham, die den Menschen angesichts seiner Bilder ebenso
uiberfillt wie vis-a-vis seiner anderen Produkte.

Seine Konzeption von der prometheischen Scham entwickelt Anders nun
(AM 1 65-76) vor dem Hintergrund einer allgemeineren Schamtheorie, deren
Anklinge bereits in den dreifliger Jahren bei ihm zu finden sind.?®

Scham ist danach der Ausdruck einer Identifikationsstérung, und zwar
angesichts dessen, was man ist, nicht, was man getan hat. Sie ist ein nicht
nur temporir, sondern grundsitzlich gescheiterter Selbstbezug eines Indi-
viduums, das sich gleichzeitig mit sich identisch wie auch nicht identisch
empfindet. Sie resultiert in einem oszillierenden Zustand der Irritation, der
Desorientiertheit, der Verstérung. Scham ist ein Bezug mit Doppelintentio-
nalitit: Sie ist bezogen auf etwas an einem selbst und auf ein Publikum, eine
Instanz, von der man sich beurteilt fiithlt. Diese Publikumsbezogenheit ist
etwas, das alle sozialen Akte auszeichnet, nur hat sich Husserls Phinomeno-
logie, die hiufig fiir Anders die Folie seiner Uberlegungen ist, in der Regel
auf solche bezogen, die gerade diese Sozialitit nicht hatten. »Diese Instanz ist
eine unerwiinschte Instanz, oft sogar eine verwiinschte; also nicht eigentlich
eine »intendierte¢, sondern eine geflohene. Die intentionale Zuwendung ist
Abwendung; der intentionale Hinweis Abweisung: also >negativ intentional<.«
(AM 1 66) Scham ist »ein in einem Zustand der Verstortheit ausartender reflexi-
ver Akt, der dadurch scheitert, daf$ der Mensch sich in ihm, vor einer Instanz, von
der er sich abwendet, als etwas erfihrt, was er >nicht ist<, aber auf unentrinnbare
Weise >doch ist«.« (AM 1 68)

20 | Vgl. Pathologie de laliberté, Abschnitt 5 »La honte comme réalité de la conscience
du contingent, et comme forme classique de la dissimulation de celle-ci«, 31-33.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

Entscheidend ist dabei, dass die Person sich der Ungerechtigkeit dieses
Urteils durchaus bewusst ist: Sie weif3, dass sie nichts fiir ihren Makel kann,
und schimt sich dennoch — sie schimt sich gerade auch dessen, dass sie nichts
daftir kann. Denn der Freiheitsanspruch eines Individuums ist grenzenlos;
Scham entsteht, wenn es merkt, dass es durch etwas bedingt, d.h. durch Vor-
gegebenes unfrei gemacht ist. Es ist diese »ontischen Mitgift«, derer es sich
schimt, seines Es. »Unter >Es< verstehe ich dabei nicht allein, was Freud damit
bezeichnet hat, sondern, sehr viel allgemeiner, alles Nicht-Ichhafte iiberhaupt,
alles Vor-Individuelle, welcher Art auch immer, an dem das Ich, ohne etwas
dafiir zu konnen, ohne etwas dagegen tun zu konnen, teilhat; dasjenige, was
es, sofern es ist, auch-sein, was ihm >mitgegeben< sein mufl. Darum nennen
wir es auch die >ontische Mitgift«« (AM I 69)

Anders unterscheidet nun zwei Fille scheiternder Selbstidentifizierung
einer Person. In dem einen schimt sich das Ich seines Es (wie im Fall einer
Behinderung, einer Deformation, aber auch bei der Geschlechtsscham). Fast
noch wichtiger aber ist der andere Fall, bei dem sich das Es dafiir schimt,
dass ihm ein Ich zugemutet wird, wie etwa bei dem Kleinkind, das sich, nach
seinem Namen gefragt, verschiamt in den Rockfalten der Mutter zu verstecken
sucht. Diese Art der Scham befillt aber alle, die gezwungen sind, ungewollt
von der Norm abzuweichen: ein Redner, der sich den Blicken der Menge preis-
geben muss, ein ungewodhnlich Gekleideter und auch — hier kommt wieder
eine der fiir Anders zentralen Figuren der Weltlosigkeit ins Spiel — »der Frem-
de in der Fremde« (AM I 75). »Laufen sie nicht deshalb Spiefiruten, weil sie
es sich sherausnehmens, >Ausnahmenc« zu sein, weil sie als sie selbst auffallen,
also herausfallen und abstechen? Und spricht nicht sogar alles dafiir, daf} diese
Scham, die Norm zu durchbrechen, sogar der Prototyp der moralischen Scham
istP« (AM 1 75)

In beiden Fillen gilt also, dass die, die sich schimen, sich deshalb schi-
men, weil sie ihr Selbstsein als Makel empfinden — und dies trifft nun in ho-
hem Mafe auch fiir die prometheische Scham zu.

HisTORIZITAT DER GEFUHLE

Was sich im Fall der Scham schon zeigt, gilt fiir die Emotionalitit des Men-
schen generell. Dass er ein nicht festgelegtes Wesen ist, bedeutet auch, dass
seine Gefiihle nicht rein biologisch priformiert sind. Die Gefithle der Men-
schen sind wandelbar, gestaltbar, haben ihre eigene Geschichtlichkeit. Des-
halb forderte Anders schon friih, was sich heute erst zu institutionalisieren
beginnt: eine Geschichtsschreibung der Gefiihle (AM II 311). Er selbst hat erste
Versuche dazu in seinem schmalen Band Lieben gestern zusammengestellt. Sie
erscheinen allerdings stets als eine Art Verlustgeschichte. Das mag paradox

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

173


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Ridiger Zill

erscheinen, denn wenn es keine Norm gibt, worin bestiinde dann die Abwei-
chung? Die Erfahrung des Verlusts lisst sich offensichtlich nur immanent auf-
zeigen.

Emotionen sind Teil eines tibergreifenden Gesellschafts- und Weltsche-
mas, das sich die Menschen als soziale in jeder Phase ihrer Entwicklung im-
mer selbst herstellen miissen. Das jeweilige Resultat bleibt kontingent: Es gibt
keins, das »natiirlich« oder »unnatiirlich« wire oder besser: Jedes ist auf seine
Weise unnatiirlich.

»Da [...] dieses Kontingente aber, wenn es auch nur einigermafien haltbar werden soll,
verbindlich gemacht werden muf, hat bis heute jede Stiftung und Durchsetzung eines
Gesellschaftsschemas Rigorositdt und Gewaltsamkeit erfordert. Vor allem natiirlich
Gewaltsamkeit gegen diejenigen, die bei dieser Stiftung als Klasse iiberwéltigt, den
Kiirzeren ziehen mufiten; aber in gewissem Sinne Gewaltsamkeit auch gegen die Natur
des Menschen liberhaupt, da diese eben immer nur auf »Sozialitat als solche« zuge-
schnitten ist; niemals auf gerade dieses« Gesellschaftsschema.« (AM | 310)

Diese Gewaltsamkeit merkt der Mensch nur dann nicht mehr, wenn er als gan-
zer gestaltet ist, das heift: wenn sich auch seine Gefiihle an die neue Situation
gewohnt haben. Gefiihle aber verindern sich langsamer als die sie umgebende
Welt. Der Mensch bleibt als fithlender hinter sich zurtick. Das trifft auch auf
seine anderen Vermdgen zu, vor allem auf seine Vorstellungskraft: Eine der
derzeit wichtigsten Verzoégerungen ist die der Wahrnehmung, denn unsere
technischen Gerite sind heute mehr, als sie scheinen. Wir kénnen inzwischen
mehr herstellen, als wir uns vorstellen konnen (AM 1 16f.,, II 18f.). Wir unter-
schitzen unsere Produkte pausenlos und wissen nicht, was wir getan haben,
als wir sie erfunden haben: welche Folgen sie haben — am deutlichsten natir-
lich im Fall der Kernspaltung. Nur mit einer neuen Form der Wahr-Nehmung
ist dieser Mangel an Vorstellungskraft zu beheben — und das ist die Phantasie.
Um wieder auf die Hohe unserer Produkte zu kommen, miissen wir ein neues
Sensorium entwickeln, die Anstrengung der Imagination sei damit an die Stel-
le der Hegel’schen »Anstrengung des Begriffs« getreten (AM II 35).

AM ENDE: Tob UND UNSTERBLICHKEIT

Angesichts der historisch véllig neuen Situation, dass wir heute nicht nur ein-
zelne Menschen téten kénnen, sondern die Menschheit als ganze auszurotten
imstande sind, stellt sich die Frage des Todes umso dringender. Zwar war uns
auch frither bewusst, dass wir sterben miissen, aber selbst wenn wir nicht re-
ligios waren, so haben wir doch an eine Form der Unsterblichkeit innerhalb
der menschlichen Welt denken kénnen: in der Form des Nachruhms, so be-

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Verschwinden des Menschen - Giinther Anders’ negative Anthropologie

schrinkt der auch immer sein mag (AM I 244), oder in Gestalt von Mahnma-
len (vgl. den Abschnitt »Ruinen heute« in TG 214-260). Selbst das ist uns nun
genommen.

Den Wunsch nach Unsterblichkeit thematisiert Anders indes eher in einer
Nebenbemerkung. Dass jeder Einzelne nicht sterben will, scheint gewiss, aber
will er deshalb auf ewig weiter leben? Will man in einem ewigen Und-so-weiter
existieren? Auch das kénnen wir uns nicht vorstellen. Dem negativen Gedan-
ken, nicht tot sein zu wollen, entspricht keine positive Vorstellung von Unsterb-
lichkeit. »Warum das so ist, warum unserem fundamentalsten Abwehrwunsch
keine positive Vorstellung korrespondiert, diese vielmehr blind bleibt; ob wir
gewissermaflen >zu sterblich« sind, um das Nichtsterben auch nur >meinen<
zu kénnen, dem kénnen wir hier nicht nachgehen. Aber es ist so.« (AM I 59)

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

175


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Retournons a la nature«

Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

Heike Kampf

Claude Lévi-Strauss hat in seinen Schriften die zentrale Stellung des Men-
schen in philosophischen, wissenschaftlichen und ethischen Diskursen ve-
hement kritisiert. Er versucht nicht nur, den Menschen vom Zentrum dieser
Diskurse in die Peripherie zu dringen, sondern er méchte zum Verschwinden
des Menschen beitragen. Dies gelingt ihm in dreifacher Hinsicht: Indem er
eine grofle anonyme Rationalitit sichtbar macht, die alles Seiende organisiert,
ist der Mensch als Erkenntnisgegenstand der strukturalistischen Ethnologie
verschwunden. Dieses Verschwinden des Menschen aus der Ethnologie zieht
auch das Verschwinden der Vorstellung eines souverinen, freien, schépferi-
schen Subjekts (der Kultur) nach sich, sowie die Auflssung der Idee eines Ich,
einer personalen Identitit, wie insbesondere in Lévi-Strauss’ Auseinanderset-
zung mit Sartre deutlich wird.

Wihrend Lévi-Strauss’ Strukturalismus vielfacher Kritik ausgesetzt war
und vor allem hiufig mit dem Intellektualismusvorwurf konfrontiert wurde
— so wehrt sich Lévi-Strauss gegen die Versuche, die strukturale Analyse auf
die Ebene eines »zweckfreien, dekadenten Spiels« herabzuziehen' — soll im
Folgenden eine Rechtfertigung der strukturalen Anthropologiekritik vorge-
nommen werden, die sich auf die praktischen, ethischen Konsequenzen des
strukturalen Denkens bezieht und dabei die Anklinge an den Buddhismus
und die Beziige auf Rousseau in den Vordergrund stellt. Aus diese Perspektive
erscheint auch Lévi-Strauss’ Werk in einem anderen Licht: Das Verschwinden
des Menschen wird als eine an Rousseau angelehnte Versshnung mit der Na-
tur lesbar, und seine Kritik des Ich kommt als eine an den Buddhismus ange-
lehnte Form der Selbstbefreiung in den Blick.

Diese Perspektive nimmt Lévi-Strauss in Bezug auf sein Werk gelegentlich
selbst ein: So vergleicht er in den Traurigen Tropen seine Reflexionen mit den

1 | Claude Lévi-Strauss [1971], Mythologica IV, 2: Der nackte Mensch, {ibers. von Eva
Moldenhauer, Frankfurt a.M.1976, 814.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike Kampf

»Meditationen des Weisen am Fufle des Baumes«,? und die besondere Leis-
tung seiner strukturalen Analysen sieht er am Ende seiner Mythologica dar-
in, dass sie den Menschen in die Natur reintegriert haben.’ Mit seiner Kritik
des dichotomischen Denkens (in Dualismen wie Kultur-Natur, Kérper-Geist,
Sinnliches-Intelligibles etc.), die vor allem seine Philosophiekritik trigt, sieht
er sich in Ubereinstimmung mit dem Buddhismus, der, wie Lévi-Strauss
schreibt, »alle Formen des Dualismus verwirft«.* Und schlieftlich verschafft
das strukturale Denken nicht nur intellektuelle Befriedigung, sondern auch
»jenen Eindruck von Erfilltheit, [...] durch den der Geist spiirt, daf er wirklich
mit dem Korper eins ist.«®

>Natur« erscheint bei Lévi-Strauss in mehrfacher Weise als Fluchtpunkt
seiner Uberlegungen: Sie ist — wie das Zitat verdeutlicht — der Ort, an dem
Reflexionen méglich werden. Hier sind nicht nur Gedanken des Buddhismus
zu geeigneten Orten der Meditation —wie etwa am Fufle des Baumes- leitend.
Lévi-Strauss bezieht sich auch auf Rousseau, der — laut Lévi-Strauss — erkann-
te, dass man die Natur aufsuchen muss, um iiber die Natur der Gesellschaft
nachzudenken.® Die Natur bietet dartiber hinaus nach Lévi-Strauss nicht nur
Zuflucht und Schénheit, sondern auch Weisheit. So erscheint ihm der Duft
der Lilie »weiser [...] als unsere Biicher«.” Zuletzt bezeichnet »Natur« gewisser-
maflen das Umgreifende, worin der Mensch verschwindet.

Die Riickkehr zur Natur und die Besinnung auf die Natur erscheinen bei
Lévi-Strauss im Gewand wissenschaftlicher Erkenntnisse, die dazu beitragen,
natiirliche und kulturelle Prozesse einander anzugleichen. Dennoch bleibt
diese Riickkehr zur Natur auch der Romantik verpflichtet und die Weisheit des
Strukturalismus an buddhistische Motive angelehnt, wie in den anschlieflen-
den Ausfithrungen deutlich werden soll.

Im Folgenden wird zunichst das Verschwinden des Menschen im Struktu-
ralismus von Lévi-Strauss nachgezeichnet und seine daran anschlieflende Kri-
tik an der personlichen Identitit und am Humanismus vorgestellt. Schliellich
mdchte ich auf Lévi-Strauss praktische Rechtfertigung des Verschwindens des
Menschen und des »>Ich< eingehen, die nicht nur in der oben angesprochenen

2 | Claude Lévi-Strauss [1955], Traurige Tropen, {ibers. von Eva Moldenhauer, Frank-
furta.M. 1982, 408.

3 | Claude Lévi-Strauss [1971], Mythologica IV, 2, a.a.0., 808.

4 | Claude Lévi-Strauss [2011], Die andere Seite des Mondes. Schriften {iber Japan.
Aus dem Franzésischen von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2012, 104.

5 | Claude Lévi-Strauss [1971], Mythologica IV,2 a.a.0., 815.

6 | Claude Lévi-Strauss [1962], Jean-Jacques Rousseau. Begriinder der Wissenschaft
vom Menschen. In: Strukturale Anthropologie Il, libers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt
a.M. 1992, 45-56, 53.

7 | Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen, a.a.0., 412.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

Erfahrung der inneren Erfiilltheit wihrend der strukturalen Analyse besteht,
sondern dariiber hinaus —im Sinne Rousseaus und im Geiste des Buddhismus
— auf eine Ethik des Respekts und des Mitleidens verweist.

Diese Richtung seines Denkens wird besonders 1993 in seinem Gesprich
mit Junzo Kawada deutlich, wo Lévi-Strauss die Frage beantwortet, in welcher
Epoche er gerne gelebt hitte:

»Ich wiirde sagen: eine Epoche, in der zwischen Mensch und Natur, zwischen den Men-
schen und den natiirlichen Arten noch ein gewisses Gleichgewicht bestand; in der sich
der Mensch nicht als Herr und Meister der Schopfung betrachten konnte, sondern wuss-
te, dass er Teil dieser Schopfung war wie gleichzeitig auch andere Lebewesen, die er zu
respektieren hatte. Fiir welche Zeit traf das am ehesten zu? Es traf in unterschiedlichen
Zeiten auf unterschiedliche Weise zu; das einzige, was ich sagen kann: bestimmt nicht
in der Gegenwart.«®

DAs VERSCHWINDEN DES MENSCHEN ALS GEGENSTAND
DER ETHNOLOGIE UND SEINE REINTEGRATION IN DIE NATUR

In seiner wissenschaftlichen Arbeit geht es Lévi-Strauss nicht darum, einen
Beitrag zur Erkenntnis des Menschen zu leisten, sondern darum, universale
Strukturen und Regeln diesseits des Menschen zu entbergen. Damit verbannt
er den Menschen aus dem Zentrum des Forschungsinteresses und verliert ihn
als Erkenntnisgegenstand aus dem Blick.

Anders als Sartre hat Foucault diese Konsequenz des Strukturalismus in
der Ethnologie frith erkannt und thematisiert: Wihrend Sartre den Human-
wissenschaften und insbesondere der Ethnologie vorgeworfen hat, den Men-
schen zu objektivieren, wohingegen die Philosophie den Menschen als Sub-
jekt-Objekt verstehe, weist Foucault darauf hin, dass der Mensch aus dem
Zentrum des Wissens in der Ethnologie verschwindet. Foucault bezeichnete
die Ethnologie (zusammen mit der Psychoanalyse) nicht als Humanwissen-
schaft sondern als Gegenwissenschaft. Denn anders als die Humanwissenschaf-
ten horen Ethnologie und Psychoanalyse nach Foucault nicht auf, »den Men-
schen >kaputt« zu machen, der in den Humanwissenschaften seine Positivitit
bildet und erneut bildet.«’

8 | Claude Lévi-Strauss [2011], Die andere Seite des Mondes, a.a.0., 159.
9 | Michel Foucault [1966], Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwis-
senschaften, Gbers. von Ulrich Képpen, Frankfurt a.M. 1974, 454,

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

179


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Heike Kampf

Wihrend die Humanwissenschaften an der Formierung >des Menschenc
arbeiten — ohne dass der Mensch je »sich selbst begegnet ist«!?, wie Foucault
spiter feststellt, — etablieren die Erkenntnisse der Ethnologie (wie die der Psy-
choanalyse) eine Ebene diesseits des Gegenstandes >~Mensch«: Das Unbewusste.
Das Unbewusste verortet Foucault diesseits des Menschen: Es bedroht zum
einen die Kohirenz des Erkenntnisgegenstandes >Mensch« und es gefihrdet
zum anderen die Vorstellung von der Souverinitit des Menschen. In Bezug
auf die Ethnologie spricht Foucault vom »kulturellen Unbewussten«, das in
einer Gesamtheit von formalen Strukturen besteht. Damit ist laut Foucault
ein neuer Gegenstand der Ethnologie entstanden: »Man ahnt die Geltung und
Bedeutung einer Ethnologie, die — statt sich, wie sie es bisher getan hat, durch
die Untersuchung schriftloser Gesellschaften zu definieren — eindeutig ihren
Gegenstand bei den unbewussten Prozessen suchen wiirde, die das System
einer gegebenen Kultur charakterisieren.«"

Wihrend sich Foucault nicht explizit auf die Schriften von Lévi-Strauss be-
zieht, obwohl sein Verstindnis der Ethnologie hier deutlich von diesen geprigt
ist, hat schon Ricceur 1963 die Ebene der Struktur, die Lévi-Strauss erschlie-
Ren will, als Unbewusstes bezeichnet und hervorgehoben, dass es sich weniger
um ein Freudsches Unbewusstes handelt, sondern eher um ein »Kantisches,
ein »kategoriales« und » kombinatorisches« Unbewusstes.”? Darauf hat Lévi-
Strauss sich bezogen, als er sein eigenes Denken in Anlehnung an Ricceur als
»Kantianismus ohne Subjekt« bezeichnet.??

Auch der mexikanische Schriftsteller Octavio Paz betont in einer Einfiih-
rung zu Claude Lévi-Strauss (1967), dass es in der strukturalen Analyse um die
Entbergung des Unbewussten geht. Dabei hebt er besonders hervor, dass es sich
um die Entdeckung eines rationalen Unbewussten handelt.

Paz war auch einer der ersten Autoren, die Lévi-Strauss’ Affinitit zum
Buddhismus thematisiert haben. Paz war wihrend seiner Indienaufenthalte
in den 5o0er Jahren mit dem Buddhismus in Berithrung gekommen und be-
zog sich vor allem auf ihn, um Kritik an der westlichen Kultur zu tiben. Bei
Lévi-Strauss, der zur selben Zeit wihrend seines Forschungsaufenthaltes in
Burma mit dem Buddhismus in Kontakt kam, findet Paz insbesondere drei
Gemeinsamkeiten mit dem Buddhismus: Die Zuriickweisung metaphysi-
scher Positionen, die Kritik des Substanzialismus und die Kritik des trans-

10 | Michel Foucault [1980], Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gesprache, iibers. von
Horst Brithmann, Frankfurt a.M. 1996, 84f.

11 | Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge, a.a.0., 454.

12 | Paul Ricceur [1969], Hermeneutik und Strukturalismus. Der Konflikt der Interpre-
tationen Bd.1, ibers. von Johannes Riitsche. Miinchen 1973, 59ff.

13 | Claude Lévi-Strauss [1964], Mythologica |: Das Rohe und das Gekochte, libers.
von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 1976, 25.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

zendentalen Ego." Zu diesen drei Kritikpunkten ldsst sich noch die Kritik an
der Vorstellung eines mit sich identischen »>Ich¢, einer personalen Identitit,
hinzufiigen, die Lévi-Strauss’ Denken mit buddhistischen Motiven verbindet.
Auf diesen Aspekt wird weiter unten eingegangen werden.

Lévi-Strauss strukturale Analysen bewegen sich, wie oben angesprochen,
von Beginn an diesseits des Menschen. Fiir seine ethnologischen Unter-
suchungen boten sich insbesondere die vielfiltigen Heiratsregeln in den
verschiedenen Kulturen an, die er in seinem ersten Werk Die elementaren
Strukturen der Verwandtschaft thematisiert. In der Fiille der teilweise absurd
anmutenden Heiratsregeln und Inzestverbote entdeckt Lévi-Strauss schlief3-
lich eine gemeinsame Logik, indem er sie in Analogie zur Sprache unter-
sucht und so als »symbolischen Tausch« begreift: Die verwirrenden Regeln,
die vielen Zeitgenossen sinnlos erschienen, deutet Lévi-Strauss als Kommuni-
kationsformen, die einer universalen Grammatik folgen. Die Heirat erscheint
als Tauschprozess, in welchem die Frauen wie Zeichen zirkulieren. In seinen
spiteren Schriften widmet er auch anderen kulturellen Praktiken — vor allem
den Mythen — seine Aufmerksamkeit und unterzieht sie einer strukturalen
Analyse.

Lévi-Strauss geht es mit seinen Analysen nicht um eine partikulare, fiir jede
Kultur spezifische Erklirung, sondern um die Entdeckung einer universalen
Logik, eines universalen Codes, der allen Kulturen zugrundeliegt. Er verdeut-
licht sein Anliegen riickblickend mit folgender Frage, die er verneint: »Sollen
wir, angesichts eines Chaos von sozialen Praktiken oder religiésen Vorstellun-
gen, damit fortfahren, nach partiellen fiir jeden ins Auge gefassten Fall ver-
schiedenen Erklirungen zu fahnden?«! Fiir Lévi-Strauss wird eine Erklirung
erst dann wirklich ihrer Aufgabe gerecht, wenn sie nicht nur partikular ist und
damit nur die Vielfalt der Erscheinungen wiederholt.

Wihrend Lévi-Strauss zunichst von einem Durchbruch der Kultur in der
Natur ausgeht, die mit der Regulierung, der Einfithrung der Regeln beginnt,
unterminiert er diese Trennung schliefllich. Damit wird eine Sonderstellung
des Menschen ginzlich geleugnet und er verschwindet gewissermafen in der
Natur. In seinem Vorwort zur zweiten Auflage von Die elementaren Strukturen
von 1967 hebt er die Unterscheidung zwischen Natur und Kultur mit dem
Hinweis auf die Entdeckung von Kommunikationsformen in der Natur auf:

14 | Octavio Paz [1967], Claude Lévi-Strauss. An Introduction. Translated by J.S. Ber-
nstein and M. Bernstein. New York 1970, 140. Zu Motiven von Lévi-Strauss’ Denken im
Kontext des Buddhismus s. auch: lvan Strensky, Religion in Relation. Columbia 1993,
110-131.

15 | Claude Lévi-Strauss/Didier Eribon [1988], Das Nahe und das Ferne, {ibers. von
Hans-Horst Henschen, Miinchen 1989, 205.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

181


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Heike Kampf

»Bei Insekten, Fischen und Saugetieren sind komplexe Kommunikationsverfahren ent-
deckt worden, die zuweilen wirkliche Symbole ins Spiel bringen.«’® Der symbolische
Tausch kann somit nicht I&nger als Kriterium der Differenzierung zwischen Mensch und
Natur gelten. Der Gegensatz zwischen Natur und Kultur ist nach Lévi-Strauss »weder
eine urspriingliche Gegebenheit noch ein objektiver Aspekt der Weltordnung«. Vielmehr
versteht er diesen Gegensatz nunmehr als »kiinstliche Schopfung«.”

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass sich Lévi-Strauss’ Denken jenseits
der naturalistischen Sichtweise und jenseits der kulturalistischen Sichtweise
des Menschen bewegt. Ihn interessieren die universalen Strukturen der Kultu-
ren, die nicht linger »den Menschenc« als Zurechnungssubjekt entbergen son-
dern schlieflich eine »anonyme Rationalitit« sichtbar machen. So lisst sich
auch davon sprechen, dass die Mythen im Menschen von einer anonymen Ra-
tionalitit und nicht vom Menschen gedacht werden: »Wir behaupten also nicht,
zeigen zu kénnen, wie die Menschen in Mythen denken, sondern wie sich die
Mythen in den Menschen ohne deren Wissen denken.«® Demnach muss man
von jedem Subjekt abstrahieren, um zu erkennen, »dass sich die Mythen in
gewisser Weise untereinander denken«.!

Den Menschen 16st Lévi-Strauss auf, wenn er die Unterscheidung zwischen
Kultur und Natur aufhebt, indem er Regeln und Kommunikationsformen in
der Natur findet, so dass auch keine zu regulierende Natur des Menschen (sei-
ne Sexualitit) mehr angenommen werden kann. Man kénnte sagen, dass der
Mensch in der Mythologica in dreifacher Weise verschwindet: als Erkenntnis-
gegenstand, als souveriner Schépfer und als Zuschreibungssubjekt der Kultur.
Vielmehr durchwirkt dieselbe logische Operation Kultur wie Natur: die binire
Opposition strukturiert das gesamte Universum. Gegen den Funktionalismus
hatte Lévi-Strauss in seinem Buch Das Ende des Totemismus die Reduktion der
Kultur auf Bediirfnisse kritisiert, indem er das Denken des Menschen — nicht
seine Bediirfnisse —an den Ursprung der totemistischen Organisation der Kul-
tur stellte. In seiner Mythologica wird klar: Zwar denkt der Mensch, aber letzt-
endlich in derselben Logik, die das Zirpen der Grille organisiert: man findet
die binire Unterscheidung auch »in der Art und Weise, wie bestimmte Tiere

16 | Claude Lévi-Strauss [1949 und 1967], Die elementaren Strukturen der Verwandt-
schaft, libers. von Eva Moldenhauer. Frankfurt a.M. 1993, 24.

17 | Ebd.

18 | Claude Lévi-Strauss [1964], Mythologica |: Das Rohe und das Gekochte, libers.
von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 1976, 26.

19 | Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

untereinander kommunizieren, so die Grillen, bei denen eine blofte Umkeh-
rung des Rhythmus (x,y/y,x) die Natur der Botschaft verindert.«*

Die Universalisierung der durch den bindren Code organisierten Kommu-
nikation, ihre Ausdehnung auf die Natur, hebt nicht nur die Unterscheidung
zwischen Natur und Kultur auf, sondern auch die zwischen Natur- und Hu-
manwissenschaften. Aber als eigentliche Errungenschaft seines Vorgehens
fuhrt Lévi-Strauss etwas anderes an: Im Finale der Mythologica rechnet Lé-
vi-Strauss es sich als Verdienst an, etwas fiir den Menschen getan zu haben,
niamlich ihn in die Natur reintegriert zu haben.?" Eine Vision der Romantik
wird gewissermaflen durch die Entdeckung der anonymen Rationalitit des
universellen biniren Codes erfiillt.

Diese Vision wurde von Rousseau vorbereitet: Schon Cassirer hat darauf
hingewiesen, dass Rousseau den Menschen nicht der Natur gegeniiberstellt,
sondern ihn in das innere Leben der Natur eintaucht und dort »mit ihrem
eigenen Rhythmus« schwingen lasst.?2

Der Satz aus Rousseaus Trdumereien knnte auch Lévi-Strauss zugeschrieben
werden: »Ich fithle unaussprechliche Verziickungen und Ekstasen, sobald ich ge-
wissermafien eins werde mit der gesamten Natur und aufgehe im groflen Welt-
system, das alle Wesen verbindet.«? Dieses Zitat leitet tiber zur Thematik der Auf-
losung der personalen Identitdt, die Lévi-Strauss in Anlehnung an das Denken
Rousseaus und unter Beriicksichtigung von buddhistischen Motiven vollzieht.

DAs VERSCHWINDEN DES SUBJEKTS UND DIE KRITIK
DER PERSONLICHEN IDENTITAT

»Das Ich ist nicht allein hassenswert;

Es hat auch keinen Platz zwischen einem
Wirund einem Nichts.«

(LEvI-STRAUSS)

Lévi-Strauss versteht Rousseau als Begriinder der Wissenschaft vom Menschen
und vor allem als Begriinder der Ethnologie. Damit konfrontiert er Rousseau

20 | Claude Lévi-Strauss[1971], Mythologica IV, 2: Der nackte Mensch, iibers. von Eva
Moldenhauer, Frankfurt a.M. 1976, 811.

21 | Vergl. Anm. 3.

22 | Ernst Cassirer [1932], Das Problem Jean-Jacques Rousseau. In: Drei Vorschlage
Rousseau zu lesen. Frankfurt a.M. 1989, 46.

23 | Jean-Jacques Rousseau [1787/88], Traumereien eines einsamen Spaziergangers,
ibers. von Ulrich Bossier. Stuttgart 2003, 124.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike Kampf

mit Descartes, insofern dieser als Begriinder der neuzeitlichen Philosophie
gilt. Anders als Descartes geht Rousseau nicht vom Subjekt, vom »Ich denke«
aus, sondern vom Anderen. Der Ausgang vom Subjekt sowie seine besondere
Rolle in der Philosophie waren Lévi-Strauss, wie er selbst ausfiihrt, »unertrag-
lich« geworden.?* Rousseaus Denken vom Anderen her erschien Lévi-Strauss
wie eine Befreiung von seiner urspriinglichen philosophischen Ausbildung
und Orientierung. Die Philosophie erschien ihm immer hermetischer, als
»eine Art dsthetischer Kontemplation des Bewuftseins iiber sich selbst«.? Die
Ethnologie, die fiir Lévi-Strauss mit Rousseau das Ende des Cogito einliutet,
bezeichnet er vor diesem Hintergrund als seine »Rettungsplanke«”. Denn
er will seine Reflexionen nicht selbstbezogen beginnen und zum Cogito als
sicherer Grundlage des Denkens gelangen. Vielmehr strebt Lévi-Strauss die
Verweigerung des Ich und die Identifikation mit dem Anderen an. Er kritisiert
die Fortfithrung der philosophischen Tradition, die vom Subjekt ausgeht und
die personliche Identitit begriindet, am Beispiel von Sartres Denken. Er wirft
Sartre vor, dieser sei allein damit beschiftigt, »ein Refugium anzulegen, in
dem die persdnliche Identitit, ein armseliger Schatz, geschiitzt sei.«¥

Seine Kritik am Subjektbegriff verbindet Lévi-Strauss mit einer Kritik der
Idee einer personlichen Identitit. Der Mensch verschwindet als Zurechnungs-
subjekt nicht nur seiner Taten, sondern auch seiner Wahrnehmungen, Gedan-
ken etc. und damit verschwindet der Aspekt der Jemeinigkeit — wie man mit
Heidegger oder Ricceur (mienneté) sagen konnte. Ricceur betont die jemeinige
Zugehorigkeit von Erlebnissen und Erfahrungen zusammen mit der Unhin-
tergehbarkeit der Frage nach dem »Wer?« (Wer spricht, denkt, handelt, fiihlt?
etc.) Diese Jemeinigkeit wendet er auch gegen die Moglichkeit unpersénlicher
Beschreibungen von Erlebnissen und Erfahrungen.”® Anders Lévi-Strauss:
Ihm zufolge handelt sich eben nicht um >mein< Denken sondern um eine
anonyme Rationalitit, die durch mich hindurchgeht: So betont Lévi-Strauss
wiederholt, dass er nie das Gefiihl der personlichen Identitit gehabt habe, so
dass er beispielsweise das Gefiihl habe, seine Biicher wiirden nicht von ihm,
sondern durch ihn hindurch geschrieben. »Eher habe ich das Gefiihl, dass ich

24 | Claude Lévi-Strauss/Eribon, a.a.0., 238.

25 | Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen, a.a.0., 44f.

26 | Ebd.

27 | Claude Lévi-Strauss, Mythologica IV, 2 a.a.0., 807.

28 | Paul Ricceur [1990], Das Selbst als ein Anderer, iibers. von Jean Greisch, Min-
chen 1996, 163. Auch bei Heidegger beantwortet der Begriff der»Jemeinigkeit« die Fra-
ge nach Zugehorigkeit und dem »Wer«: »Dasein ist Seiendes, das je ich selbst bin, das
Sein, das je meines ist.« Martin Heidegger [1927], Sein und Zeit, Tibingen 1993, 114.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

eine Durchgangsstelle fiir meine Biicher bin.«* In eine dhnliche Richtung
weisen seine spiteren Ausfithrungen zur Kunst des Zen-Moénchs Sengai: Thm
spricht er das Bediirfnis zu, der »nicht-substantielle Ort« sein zu wollen, »an
dem durch ihn etwas von der Welt zum Ausdruck kommt«.*® Dieses Bediirfnis
scheint auch die Schriften von Lévi-Strauss zu pragen.

Dariiber hinaus erinnern diese Ausfithrungen an den buddhistischen Ge-
danken des »Nicht-Selbst« (anatta). Dieser Idee nach gibt es weder eine un-
verdnderliche Substanz oder stabile Wesenskerne, noch gibt es eine unver-
inderliche geistige und koérperliche Kontinuitit. Die Vorstellung »von einem
unverinderlichen Selbst bzw. Ich oder einer stabilen Person« erweist sich im
frithen Buddhismus nach Rutz als »blof8e llusion bzw. metaphysische Konst-
ruktion«. Dieser Gedanke faszinierte auch Paz, der die Aussage, dass das Ich
eine Illusion sei, als zentrale Lehre des Buddhismus bezeichnet hat.

Im Buddhismus ist die Erkenntnis leitend, dass alle Phinomene Nicht-
Selbst sind. Es ldsst sich sagen, dass Gefiihle, Wahrnehmungen, Bewusstsein
etc. nicht als >meine« zu verstehen sind. Vielmehr gilt es, das Begehren nach
jemeiniger Zugehorigkeit von Phinomenen zu iiberwinden, und sich nicht
linger mit der Frage »Wer bin ich?« zu quilen. Denn so wie das Begehren
nach Identitit mit sich, nach Selbstsein, Leiden verursacht, erzeugt auch das
Begehren nach Jemeinigkeit Leid, das es zu tiberwinden gilt.

Wihrend Ricceur den an den Buddhismus angelehnten Gedanken von De-
rek Parfit®?, dass Identitit nicht von Bedeutung sei und dass es moglich sei,
das Leben unpersonlich zu beschreiben, mit dem Hinweis auf den damit ein-
hergehenden Verlust des Anderen kritisiert,”® findet sich bei Lévi-Strauss die
Verweigerung des Selbst gerade im Dienst des Anderen. Lévi-Strauss stellt die
Identifikation mit dem Anderen allen Selbsterkenntnisversuchen voran und
sieht in der Verweigerung der Identifikation mit sich (dem Bemiithen um »>Sel-
bigkeit« wie man mit Ricceur sagen konnte) und der Verweigerung der Jemei-
nigkeit die Moglichkeit des Mitleidens mit allem was lebt. Erst die Befreiung
aus der Enge der Versuche, Identitit mit sich herzustellen und sich zu identi-

29 | Claude Lévi-Strauss, [1978], Mythos und Bedeutung. Vortrage, {ibers. von Brigit-
te Luchesi, Frankfurta.M. 1980, 11.

30 | Claude Lévi-Strauss [2011], Die andere Seite des Mondes.a.a.0., 108.

31 | Charlie Rutz, Rolle und Bedeutung des Nicht-Selbst im friithen Buddhismus. Ham-
burg 2010, 71.

32 | Derek Parfit, Reasons and Persons. Oxford 1984. Zur Diskussion der Position s.:
Dancy, Jonathan (ed.): Reading Parfit. Oxford 1997.

33 | Paul Ricceur [1990], Das Selbst als ein Anderer, a.a.0., 160-171. So stellt Ricceur
zum Abschluss seiner Auseinandersetzung mit Parfit die Frage: »Wenn meine Identitat
in jeder Hinsicht alle Relevanz verlore, wiirde dann die Frage des Anderen nicht ihrer-
seits unwichtig werden?« Ebd. 171.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Heike Kampf

fizieren, erschlieflt demnach den Zugang zum Anderen und bietet insofern
eine Grundlage der Ethik.

Die Uberwindung des Selbst und die Identifikation mit dem Anderen ver-
steht Lévi-Strauss auch als Prinzip der Ethnologie. Es besteht in dem Ziel, »sich
selbst in den Anderen zu akzeptieren«** — wozu man sich zuerst selbst ver-
weigern muss. Als die besondere Entdeckung der Bekenntnisse von Rousseau
bezeichnet Lévi-Strauss die Erkenntnis, dass das Ich der schwichste und nied-
rigste der Anderen ist.*® Er wendet Rousseaus Denken gegen den cartesischen
Begrift des Cogito, denn Rousseau zielt nicht auf die Selbstvergewisserung son-
dern — im Gegenteil — auf den Verlust des Selbst zugunsten der Identifikation
mit dem Anderen: Lévi-Strauss interessiert Rousseaus »Wille einer Identifika-
tion mit dem Anderen, zusammen mit der hartnickigen Verweigerung einer
Identifikation mit sich selbst.«** Dies macht Rousseau fiir Lévi-Strauss zum
Begriinder der Ethnologie. Den notwendigen Verlust der Identitit zugunsten
der Identifikation mit dem Anderen wendet Lévi-Strauss, wie oben angespro-
chen, auch gegen Sartres Konzeption von Identitit. Dagegen macht er eine
»Rationalitit ohne Subjekt« geltend, d.h. die Universalitit des binidren Codes,
der den Menschen mit allem, was lebt, verbindet. Es geht hier also nicht nur
um die Identifikation mit anderen Menschen sondern um eine Identifikation
»mit allem, was lebt« und einer daraus resultierenden Verbundenheit mit dem
Anderen durch das Mitleid, ein Gedanke der, wie Lévi-Strauss erwihnt, auch
den Buddhismus prigt.

Diese Mitleidsethik wendet Lévi-Strauss auch gegen den Humanismus.
Dieser geht demnach von der alleinigen Wiirde des Menschen aus, was Lévi-
Strauss heftig kritisiert. Die Humanismuskritik ist also durch eine ethische
Haltung des Mitleidens mit allem Lebendigen motiviert, die die Sonderstel-
lung des Menschen in Abrede stellt. Der »Mythos von der alleinigen Wiirde des
Menschen« lief} die Natur nach Lévi-Strauss ihre erste »Verstiimmelung erlei-
den.«¥ Diesen Mythos bekidmpfte auch Rousseau. Der Mensch sollte nicht lin-
ger von der Natur abgeschnitten sein. Vielmehr verwirklicht sich die Mensch-
lichkeit in einer freien Identifikation »mit allem, was lebt und also leidet«.*®
In einem Interview von 1971 bringt Lévi-Strauss seine Humanismuskritik auf
den Punkt:

34 | Claude Lévi-Strauss, Jean-Jacques Rousseau, a.a.0., 45-56, 48.

35 | Ebd. 52.

36 | Ebd. 47.

37 | Claude Lévi-Strauss [1962], Jean-Jacques Rousseau, a.a.0., 53.

38 | Ebd. 52. Zur Humanismuskritik nach Lévi-Strauss s. auch: Marc Rolli, Kritik der
anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 491-494.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

»Ein recht verstandener Humanismus miisste die gegenwartige Menschheit paradoxer-
weise auffordern, ihren Humanismus zu mégigen und von den grofRen Religionen des
Fernen Ostens - zum Beispiel dem Buddhismus - zu lernen, dass der Mensch letzten
Endes nur ein Lebewesen unter anderen ist, das nur unter der Voraussetzung weiter-
leben kann, dass er diese anderen respektiert.«*

Die Erkenntnis, dass der Mensch ein lebendes und leidendes Wesen unter
anderen ist, begreift Lévi-Strauss als Grundlage der Moral und der Human-
wissenschaften. Dies untergribt nicht nur die Differenzierung zwischen mir
und Anderem, sondern auch den Unterschied zwischen Natur und Kultur,
zwischen Menschheit und Leben. An ihre Stelle treten Strukturen, die dem
gesamten Universum zugrunde liegen. Wenn Lévi-Strauss die buddhistische
Kritik als Vollendung der marxistischen Kritik begreift,*’ so nicht zuletzt des-
halb, weil sie zur Befreiung des Menschen beitrigt, indem sie ihn aus der Enge
der personlichen Identitit entlidsst und so die Identifikation mit allem Lebendi-
gen und die Reintegration in die Natur erméglicht.

DAs CHAOS NACH DEM ENDGULTIGEN VERSCHWINDEN
DER MENSCHHEIT

Da der Mensch nicht mehr im Zentrum des strukturalen Denkens steht, tau-
chen bei Lévi-Strauss auch immer wieder Gedanken zum tatsichlichen Aus-
sterben der Menschheit auf. Der Gedanke, dass der Mensch nicht immer schon
existiert hat und eines Tages nicht mehr existieren wird, scheint jedoch nicht
nur die Bedeutungslosigkeit des Menschen zu offenbaren, wie Lévi-Strauss
riickblickend sagt.* Vielmehr erschliet sich vom Standpunkt der Endlichkeit
aus auch die Bedeutung des Menschen fiir die Entdeckung von Sinn: In den
Traurigen Tropen wird betont, dass der Sinn der Schépfungen des menschli-
chen Geistes nur in Bezug auf ihn selbst existiert: »Sie werden im Chaos ver-
sinken, sobald er erloschen sein wird.«*

Zwar verschwindet mit dem Aussterben der Menschheit nicht die binire
Logik, aber das Bewusstsein dieser Logik des Universums und all das, was
durch sie strukturiert ist. So wird der Mensch im Finale der Mythologica an-

39 | Interview mit Claude Lévi-Strauss. Der Spiegel 53, 1971, 93-97.

40 | Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen, a.a.0., 409. Derrida hat in Bezug auf die-
se Ausfilhrungen von Lévi-Strauss bekanntlich bezweifelt, dass sich buddhistische
und marxistische Kritik vergleichen lassen. Derrida, Jacques [1967], Grammatologie,
Uibers. von Hans-Jorg Rheinberger und Hanns Zischler. Frankfurt a.M. 1983, 209f.

41 | Claude Lévi-Strauss/Eribon, Das Nahe und das Ferne a.a.0., 236.

42 | Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen a.a.0., 411.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Heike Kampf

gesichts seines tatsichlichen Verschwindens bei Lévi-Strauss einen Moment
lang sichtbar:

»Da es dem Menschen zuféllt zu leben und zu kdmpfen, zu denken und zu glauben, vor
allem Mut zu bewahren, ohne dass ihn die gegenteilige Gewissheit je verldsst, dass
er friiher nicht auf der Erde war und es nicht immer sein wird und dass mit seinem un-
vermeidlichen Verschwinden von der Oberflache des Planeten, der ebenfalls dem Tode
geweiht ist, auch seine Miihen, seine Schmerzen, seine Freuden, seine Hoffnungen und
seine Werke verschwinden, als hatten sie nie existiert, da kein Bewusstsein mehr da ist,
um auch nur die Erinnerung an jene ephemere Bewegung zu bewahren [...].«*

43 | Claude Lévi-Strauss, Mythologica IV,2, a.a.0., 817.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird er sich auflosen?

Foucaults Anthropologiekritik — ein Retraktandum

Petra Gehring

Lhomme s’étant constitué quand le langage était voué a la disper-
sion, ne va-t-il pas étre dispersé quand le langage se rassemble?!

In den Schlusskapiteln seiner Wissenschaftsgeschichte Les mots et les choses
formuliert Michel Foucault eine irritierende Analyse. Die Moderne insgesamt
wird als Epoche der Anthropologie charakterisiert, als epistemischer Komplex,
der auf vertrackte Weise unter menschenwissenschaftlichen Synkretismen
leidet. Ein Zeitalter, das wir stets im Licht historischen Fortschritts sahen, er-
scheint als Zone instabiler Wissensformen und voller Verdunklung. Foucaults
Diagnose miindete in eine Spekulation iiber die mogliche Auflésung (disper-
sion), das mogliche Verschwinden (disparition), das mogliche baldige Ende (fin
prochaine) des Menschen. Die These darin traf. Ein Blitz ohne Blitzableiter.
Solche wurden dann freilich hastig montiert — und was wurde nicht alles
gesagt: Von >Antihumanismus«< war die Rede, obwohl Foucaults Buch ethische
Kontexte erkennbar nicht adressiert. Man sah Nietzscheanismus oder Heideg-
gerianismus am Werk, obgleich Les mots et les choses vor allem vom Material
ausgewdhlter Einzeldisziplinen her argumentiert. Das Schlagwort vom >Tod
des Subjekts< zirkulierte, wiewohl es im Text in der Frage der Anthropologie
um das erkenntnistheoretische Subjekt (hypokeimenon, cogito, also vormoderne

1 | Michel Foucault: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines,
Paris: Gallimard 1966, 397; dt. Die Ordnung der Dinge. Eine Arché&ologie der Humanwis-
senschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1971, 461; die Ubertragung von Ulrich Kbppen
verzichtet auf die Frageform: »Der Mensch hat sich gebildet, als die Sprache zur Ver-
streuung bestimmt war, und wird sich deshalb wohl auflésen, wenn die Sprache sich
wieder sammelt.« Die Wirkungsgeschichte dieser Ubersetzerentscheidung ist nicht
mein Thema. Nachfolgend ergénze ich aber zuweilen die Zitate aus deutschen Ausga-
ben (in Klammern) um franzésische Wendungen und weise zu Foucault jeweils auch die
frz. Angaben nach.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Petra Gehring

GrofRen) kaum geht, sondern in einem zeitgendssischen und daher niher zu
klirenden Sinn um den >empirischen< Menschen der Moderne: um die Ziel-
scheibe der Demographie, das Objekt von Biomedizin und psychologischer
Therapie, den Akteur der Sozialwissenschaften, das >Ich« fiir Psychoanalyse
und Existentialismus, den homo sapiens der biologischen Anthropologie. Ob-
sessiv wiederholt wurde Foucaults markanter Schlusssatz im Buch, man kénne
wetten, der Mensch werde verschwinden comme d la limite de la mer un visage de
sable, also »wie am Meeresufer ein Gesicht aus Sand«.2 Und auch politisch wur-
de Foucault verdichtig, obwohl seine Anthropologiekritik, ganz anders als die
deutsche Nachkriegs-Kritik an der philosophischen Anthropologie Gehlens
oder Plessners, auf Rechts-Links-Bekenntnisse gar nicht abzielt. Schliefllich
das gute alte Klischee von der franzésischen Leichtfertigkeit: Muss es nicht
schlichtweg eine irrlichternde These sein, der Mensch 16se sich auf?

Viel von all dem klang ab. Foucaults Anthropologiekritik ist inventarisiert
und ging in den Grundbestand der Kulturwissenschaften ein: als vielleicht
ein wenig drastische Modernekritik, als heilsamer Vorbehalt gegen subjek-
tivistischen Tiefsinn, als Ruf zu epistemologisch angeratener Distanz in Sa-
chen Mensch.? Subtilere Botschaften, etwa diejenige, dass anthropologische
Reflexe mit historistischen Reflexen untergriindig zusammenhingen, trieben
die Wissens- und Diskursforschung ebenfalls voran. Eine der Einsichten von
Les mots et les choses lautet ja: >Der< Mensch und »die< Geschichte verfestigten
sich im 19. Jahrhundert als Letzterklirungen zwar alternativer, aber doch auch
dquivalenter Art. Beide Kollektivsingulare bleiben also wie die Begriffe Arbeit,
Leben und Sprache, die Foucault »Quasi-Transzendentalien« nennt*, fraglich
und zeitgebunden. Ebenso reproduzieren Termini wie Natur, Kultur, Evolution
oder Wert eine fiir das 19. Jahrhundert typische szientifische Realitit, eine Art
schielend holistischer Wissenschaftlichkeit. Denn die Moderne ist auf perfek-
te Evidenzen ebenso versessen wie aufs schlechterdings Geheimnisvolle, auf
Oberflichen wie auf Tiefen, auf partikulare Daten wie aufs grofle Ganze.

Foucaults Arbeiten der 1970er Jahre zu Disziplinierung und Strafe, Pa-
thologisierung und Forensik haben eine gewisse Selbstkritik der Sozialwis-
senschaften ausgeldst, weniger der Begriindungsmuster als in angewandten
Feldern: Psychiatrie, Klinik, Pflege, soziale Arbeit, Gender, Uberwachung, Bio-
techniken, Sport. Uber Anthropologie jedoch diskutierte man in diesen poli-
tisierten Feldern allenfalls ansatzweise —mit Ausnahme heute vielleicht von
Peter Sloterdijk und Bruno Latour, die je mit ihren Mitteln eine Foucault ent-

2 | Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 462, dort allerdings »im Sand« (frz. 398).

3 | Eine Zwischenbilanz, die fiir den deutschsprachigen Raum disziplindre Rezeptions-
linien aufgliedert, zogen vor einigen Jahren Clemens Kammler, Rolf Parr (Hg.): Foucault
in den Kulturwissenschaften. Eine Bestandsaufnahme, Heidelberg: Synchron 2007.

4 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 307ff. (frz. 262ff.)

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird er sich auflésen? Foucaults Anthropologiekritik

lehnte Provokation kultivieren.” Generell blieb am ehesten die Wissenschafts-
forschung ein Residuum von Distanzgesten Foucaultschen Typs. Abseits einfa-
cher Natur-Kultur-Gegensitze ist hier ein Experimentierfeld fiir neue Formen
der Science Studies und der Wissenschaftskritik entstanden. Uberall sonst gilt:
Gemeinsam mit der Moral hat sich die Anthropologie in allen Spielarten der
Modernekritik gehalten — ebenso wie in den Sozialwissenschaften der empiri-
sche Mensch >genannt Akteur<. Verschwunden scheint also erst einmal wenig.
Flexibel, aber hartnickig richtet sich nicht nur das von Foucault kaum unter-
suchte 20. Jahrhundert, sondern auch das beginnende 21. Jahrhundert in anth-
ropologischen Denkfiguren ein.®

Der nachfolgende Beitrag spricht Punkte an, die in Sachen Anthropologiekri-
tik ein neuerliches Nachlesen bei Foucault lohnen. Ich stelle zunichst (1.) die
schon kurz geschilderte Diagnose rund um das >Ende< des Menschen vor, um
daran zu erinnern, dass sie tatsichlich eine wissenschaftshistorische ist. Fou-
caults Anthropologiekritik richtet sich nicht gegen Individuen, die auf zwei
Beinen laufen, sondern legt typische Methodendefizite eines sich auf den Men-
schen griindenden modernen Szientismus frei. Im Zusammenhang mit der
Prognose vom Verschwinden weise ich (2.) auf die zentrale, freilich auch omi-
nose Rolle der >Sprache< hin. Die Auflésung des anthropologischen Syndroms
soll sich, so Les mots et les choses, als Wiederkehr oder sich wieder Sammeln (se
rassembler) der Sprache (langage) vollziehen — beziehungsweise als Wiederkehr
der aussagekriftigen, wirklichkeitsstiftenden Rede (discours). Was mag das
meinen? Ich rufe hier (3.) in Erinnerung, dass Foucaults Analyse moderner
Anthropologismen mit der berithmt-allzu berithmten, auf Kant gemiinzten
Wendung von der »empirisch-transzendentalen Dublette« keineswegs endet.
Foucault skizziert vielmehr in Les mots et les choses, dass — und auf welche
Weise — vor allem Spielarten des Vitalismus oder Varianten von Lebens- und
Biophilosophien fiir das anthropologische Denken des ausgehenden 19. und
des 20. Jahrhunderts kennzeichnend sind. Anthropologiekritik ist so weniger
Kantkritik als eine Kritik holistischer Paradigmen wie >Sinn< oder (um 1900)
>Wert« oder >Leben<. Anthropologiekritik hingt somit eng zusammen mit Pro-
blemen, die das Buch La volonté de savoir 1976 in den Kontexten Sexualitit und
»Bio-Macht« weiter vertieft.

Ich tue (4.) historisch und in der Werkfolge einen Sprung, um Foucaults
Arbeiten zur antiken Moral mit dem modernen Problem der Anthropologie zu

5 | Peter Sloterdijk: Du muRt dein Leben dndern. Uber Anthropotechnik. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2009; Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetri-
schen Anthropologie (1991). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008.

6 | Vgl. Marc Rélli: Kritik der anthropologischen Vernunft. Berlin: Matthes und Seitz
2011.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

191


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Petra Gehring

kontrastieren (mit der Moderne kurzschlieRen will ich sie nicht). Die antiken
Paradigmen eines »Selbst« oder besser »Sich« (soi) sowie praktisch-iibungsfor-
miger, aber eben auch wesentlich sprachlicher »Selbsttechniken« (techniques
de soi)’ entwerfen ein, begriffsscharf gesprochen, >menschenfreies< und auch
>lebensfreies< Konzept des Individuums. Und auch Foucaults Uberlegungen
zu Formen der veridiction, zu den Bedingungen der Moglichkeit einer poli-
tisch-provokativen Wortergreifung im Namen der >Wahrheit, tragen zur Dis-
tanzierung von Anthropologie und Anthropologismen bei. Zum Abschluss
sage ich (5.) etwas zur unvermeidlichen Frage, ob Foucaults Prognose vom
Ende des Menschen fiir heute noch etwas besagt oder inzwischen inaktuell
geworden ist.

1.

»Vor dem Ende des 18. Jahrhunderts existierte der Mensch nicht.«® Diese Aus-
sage wird in Les mots et les choses historisch-riickblickend entfaltet und mit-
tels exemplarischer Textanalysen zu drei Einzelwissenschaften — Sprachfor-
schung, Biologie, Okonomie — eingehend belegt. Schéne Literatur, Philosophie
und Malerei werden nicht abgetrennt. Auch sie bezieht der Argumentations-
gang, ein vier Jahrhunderte umgreifende Vergleich disziplinirer Ordnungs-,
Begriffs- und Argumentationssysteme, mit ein.

Um 1800 formt sich, folgen wir Foucault, die europiische Wissensland-
schaft auf dramatische Weise um. Der Rationalititstyp des 17. und 18. Jahr-
hunderts (der sog. >Klassik«) gleicht nicht dem Denken der vorausgehenden
zwei Jahrhunderte (Renaissance<) und auch die wissenschaftliche Ratio, die
an der Schwelle zum 19. Jahrhundert entsteht (-Modernex), bedeutet einen ho-
rizontalen Bruch, der die Kontinuitit der inhaltlichen Linien gleichermaflen
durchschneidet. Die Okonomie, die um 1800 entsteht, Analyse einer tieflie-
genden Dynamik von Kapitalisierung und Produktivitit, steht der parallel ent-
stehenden Biologie und Sprachforschung niher als ihrem Vorginger in der-
selben Domine, der Wirtschaftslehre der vormodernen Zeit. Gleiches gilt fiir
die Biologie und die historische Sprachwissenschaft. Als Aussageordnungen
(discours) genau genug betrachtet, haben diese Ficher mit ihren Vorlidufern —

7 | Vgl. Michel Foucault: Histoire de la sexualité II: Lusage des plaisirs, Paris: Gallimard
1984, dt. Der Gebrauch der Liste. Sexualitdt und Wahrheit 2, Frankfurta.M. 1986, 18ff.
(frz. 18ff.). Foucault fasst hier die in der Ratgeberliteratur der griechischen Klassik sich
spiegelnden Anstrengungen in Sachen Diétetik, Okonomik und Erotik als »groRe Selbst-
fihrungskiinste« oder eben »Selbsttechniken« (S. 315, frz. 324) zusammen.

8 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 373 (frz. 319).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird er sich auflésen? Foucaults Anthropologiekritik

vormoderne Naturgeschichte und allgemeine Grammatik — deutlich weniger
gemein als mit den modernen Fichern ihrer Zeit.

Der Mensch nun aber, das machen die Schlussteile von Les mots et les choses
deutlich, gehort nur auf die eine, auf die jliingere Seite des so umschriebenen
Umbruchs. Fiir >den< Menschen — wohlgemerkt: als wissenschaftlich fundie-
rende Instanz, nicht als wortbegabtes Wesen unter Wesen oder Kreatur unter
Kreaturen — gibt es kein vormodernes Aquivalent. Dabei hat der moderne
Mensch, eine Mischung aus Objekt, Norm und universaler Seinsgréfle, ver-
wirrend widerspriichliche Konturen: Ein stofflich dichtes Ding, das gleichwohl
eine Innenwelt besitzt? Naturhaft festgelegt, zugleich sozial offene Entitit?
Souverines Sein, in welchem alle Erfahrung und auch alles welterschlieflen-
de Handeln privilegiert zuhause sind? Bei allem letztlich niemals universal,
sondern auf fatale Weise endlich? Sich selbst stets reflexiv auf seltsame Weise
verborgen?

Das, was wir uns im Zweifel gern als unser ritselhaftes gemeinsames gro-
Res Sein, als tiefgriindige lange Linie vorstellen, erweist sich als Konstrukt
und Verlegenheit. Der Mensch, jenes Uber-Objekt, ist vor allem das Korrelat
einer spezifischen epistemischen Erwartungslandschaft: der nachromanti-
schen Epoche der sciences humaines, der Sozial- und Kulturwissenschaften
also — oder der > Menschenwissenschaften<.’ »Das erkenntnistheoretische Feld
(champ épistémologique), das die Humanwissenschaften (sciences humaines)
durchlaufen, ist nicht im voraus vorgeschrieben gewesen: keine Philosophie,
keine politische oder moralische Option, keine empirische Wissenschaft gleich
welcher Art, keine Beobachtung des menschlichen Korpers, keine Analyse der
Sinneswahrnehmung, der Vorstellungskraft oder der Leidenschaft ist jemals
im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert auf etwas wie den Menschen
gestofRen. .«

Was fiir Foucault hier zihlt, ist zum einen die Breite des Grabens, der
die Typik moderner Disziplinen von der Wissenschaftlichkeit damaligen Zu-

9 | Sciences humaines wird im Blick auf Foucault meist mit dem deutschen Terminus
»Humanwissenschaften« iibersetzt. Les mots et les choses hebt aber ausdriicklich auch
auf Soziologie und Ethnologie, also auf Sozialwissenschaften ab - und meint anderer-
seits nicht alle hermeneutischen Disziplinen, sondern solche, die auf Soziologismen
oder Psychologismen (etwa *Mentalitaten<) abstellen. Im Text wird aufgelistet: »Psycho-
logie, Soziologie, Kulturgeschichte, Ideengeschichte oder Wissenschaftsgeschichte«
(Foucault, Ordnung der Dinge, 425; frz. 366). Es war das Verdienst von Walter Seitter,
hier die pointierte Wendung »Menschenwissenschaften« vorzuschlagen, vgl. Walter
Seitter: Menschenfassungen. Studien zur Erkenntnispolitikwissenschaft (1985). Neu-
ausgabe mit einem Vorwort des Autors und einem Essay von Friedrich Balke. Weilers-
wist: Velbriick 22012.

10 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 413 (frz. 355).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

193


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Petra Gehring

schnitts trennt: »[A]lle jene Themen, die uns vertraut und mit der Existenz
der >Humanwissenschaftenc (sciences humaines) verbunden sind, werden durch
das klassische Denken ausgeschlossen.«!! Zum anderen hebt er darauf ab, dass
die moderne Formation in keine stabile Gesamtlage zu kommen scheint, und
dies aus immanenten Griinden: Die neuen Wissenschaften vom Menschen
kénnen sich als Wissenschaften schlecht festigen — jedenfalls nicht als Diszi-
plinen, die methodisch-formalen Standards gehorchen sollen. Die neue Tiefe
und paradoxe Allprisenz des Humanen ist nicht prizisierbar. So miissen sich
die sciences humaines an stirker formalisierte Ficher anlehnen und bleiben
quasi sekundir.

Foucault spricht von »Empfindlichkeit« (précarité) und »Unsicherheit« (in-
certitude) der sciences humaines, sofern sie beanspruchen, Wissenschaften zu
sein. Dazu spricht er von »ihrer gefahrlichen Vertrautheit mit der Philosophie«
(was wohl heiflen soll: von einem gewissen Hang zur eklektischen Begriffs-
wahl) und von ihrem »schlecht definierten Sichstiitzen auf andere Gebiete des
Wissens«."? Er konstatiert fehlende mathematische oder tiberhaupt ernsthaft
formale Anspriiche der Menschenwissenschaften, das bloffe Duplizieren von
Abstrakta auf der Ebene beobachtbaren Verhaltens sowie Synkretismus und
eine bleibende Verschwommenbheit.

Es ist nicht der Gegenstand Mensch ursichlich, nicht einfach die Tiicke
eines Objekts. Die Diskurskonstellation ist es, sie erschafft ein Passepartout,
ein verwackeltes Bild. Gemessen an den strengen Schemata der Klassik voll-
zieht die epistemische Konfiguration der Moderne gleichsam eine Drehung
in ihren eigenen Angeln. Foucault zufolge zerreifdt dabei im Hinblick auf die
logisch-formalen Erfordernisse des Wissenschaftlichen die bis dato geforder-
te Kohirenz. Er wertet daher klar: »Die »>Anthropologisierung« ist heutzutage
die grofle innere Gefahr der Wissenschaften (du savoir).«* Anders gesagt: Die
fachlichen Methoden werden beliebig, wo der Gegenstand allzu diverse Zu-
ginge auf sich vereint und zu rechtfertigen hat.

Die Menschenwissenschaften sind so teils Epochensignatur, teils Symp-
tom. Im historischen Vergleich zeigen sie eine modernetypisch prekire Lage
des Wissenschaftlichen an. Das letzte Kapitel von Les mots et les choses spricht
dies als Ruf nach Riickkehr zu formaler Strenge deutlich aus — ein Punkt,
den die Rezeption kaum aufgegriffen hat. Auch die betroffenen Disziplinen
verteidigten ihre beispielsweise verhaltens- oder sozialwissenschaftlichen Me-
thoden nicht. Sie schwiegen. Stattdessen wurde um die Existenz des Menschen
gerungen, um den Humanismus und um die Grenzen der Relativierung von

11 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 375 (frz. 321).
12 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 418 (frz. 359).
13 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 417 (frz. 359).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird er sich auflésen? Foucaults Anthropologiekritik

Subjektpositionen — um spiter dann Foucaults Methodenbegriffe unkommen-
tiert zu iitbernehmen.*

Eine frithe Ausnahme waren Einwinde des Philosophen Rudi Visker gegen
Foucaults Sicht auf die sciences humaines. Fiir einen Konstruktivismus, demzu-
folge »der< Mensch sich mit dem anthropologischen Unterbau bestimmter Dis-
ziplinen ab 1800 erst herausformt, ist der Hinweis auf eine fehlenden Strenge
der neuen Ficher, so Visker, ein problematisches Argument. Denn gemessen
woran ergibt sich aus der Neuheit der humanwissenschaftlichen Konstellation
sowie ihres groflen Objekts, und sei es auch bei verringerter formaler Strenge,
ein Mangel? In welchem Sinne beanstandet Foucault Instabilitit, wo doch das
menschenwissenschaftliche Paradigma sich iiber beachtlich lange Zeit hilt?
Wenn die Wissenschaften einer Zeit mit ihren Konstrukten zusammenfallen,
dann »bleibt unklar, wieso man Foucaults Analyse nicht als Beschreibung
der spezifischen Wissenschaftlichkeit der Humanwissenschaften — mitsamt all
ihren Problemen — sehen kann.«"® Entweder also hilt Foucaults Kritik der Anth-
ropologie eine epocheniibergreifende Norm des Wissenschaftlichen entgegen
(eine Deutung, die zu Foucaults Analytik in keiner Weise passen kann) oder
aber sie fithrt eine von der Epochenbindung geloste These auf der Ebene des
Gegenstandes ein, rekurriert etwa auf eine grundsitzlich mischungsartige,
verteilte Verfasstheit der Individuen, welche das abstrakte Konstrukt >Menschc«
dann gleichsam auf objektstufiger Ebene verfehlt. In beiden Fillen nihme, fol-
gen wir Visker, Foucaults kritische Wertung der Humanwissenschaften selbst
etwas von dem in Anspruch, was sie kritisiert: ein Wissenschaftlichkeitsideal,
ein Menschenbild. Oder aber sie hinge in der Luft.

Der so umrissene Widerspruch mag sich nicht véllig eriibrigen, wird aber
gemildert, nimmt man Foucaults Diagnose nicht ganz so abstrakt, sondern liest
sie als Aufforderung, die jeweils geschilderten Epochenbriiche tatsichlich auch
bilanzierend zu betrachten und dabei méglichst konkret abzutragen, was sich
mit ihnen dndert — etwa in puncto Formalisierung und formale Strenge. Auf
eine alternative Ontologie zu derjenigen des Menschen (oder der Geschichte

14 | Die deutschsprachigen Sozialwissenschaften machten sich Foucault ab Ende der
1980er Jahre zu Eigen, anthropologie- und soziologiekritische Impulse ignorierend. Auch
das ansonsten verdienstvolle Nachschlagewerk von Clemens Kammler/Rolf Parr (Hg.):
Handbuch Foucault. Leben - Werk - Wirkung. Stuttgart: Metzler 2008, verfiigt iiber Lem-
mata wie »Mensch¢, »Anthropologie« oder »Humanwissenschaften« bezeichnender Weise
nicht. Zur Kritik sozialwissenschaftlicher Adaptionen von Grundbegriffen wie discours
und dispositif vgl. Petra Gehring: »Foucaults Verfahren«, in: Michel Foucault: Geometrie
des Verfahrens. Schriften zur Methode. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, 371-393.

15 | Rudi Visker: »Foucaults Anfiihrungszeichen. Eine Gegenwissenschaft?«, in: Fran-
cois Ewald/Bernhard Waldenfels (Hg.): Spiele der Wahrheit: Michel Foucaults Denken.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, 298-319, 305 [Herv. i. Orig.].

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

195


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Petra Gehring

oder der Sprache) ist Foucault erkennbar nicht aus. Aber auch eine geschichts-
enthobene Apologie von Mathematik oder anderer Kriterien einer Wissen-
schaftlichkeit im Sinne von strukturaler Strenge, Differenzierung, zeitstabilen
Ergebnissen, trennender Methodik — wird man Foucault nicht nachsagen kon-
nen. Nicht nur die in Les mots et les choses geradezu liebevoll ausgefallene Schil-
derung des Zeitalters der Ahnlichkeiten, also der Renaissance, einer fremden
Epoche des Denkens in Analogien, sondern auch Foucaults grundsitzliche Dis-
tanz zur wissenschaftlichen Produktion von Wahrheit stehen dagegen.®
Inzwischen scheinen Anschlussforschungen die kritischen Intuitionen
Foucaults zu bestitigen. Was Les mots et les choses als mit dem 19. Jahrhun-
dert einsetzendes Wegbrechen formaler Strenge beschreiben, als instabile und
vornehmlich auf pragmatisch-technischen Wegen sich plausibilisierende Mit-
telposition der Wissenschaften vom Menschen in einem »Triéder« des klassi-
schen Wissens?”, umschreiben wahlverwandte Diagnosen fiir das ausgehende
20. und beginnende 21. Jahrhundert als »technowissenschaftlichen« Zustand'®
der empirischen Disziplinen, als disziplinire Amalgamierung und politisch
gewollte Fusion von Grundlagenwissenschaften und Gesellschaft zugunsten
einer »Emergenz«" oder auch »Konvergenz«* zukunftsorientierter Forschung.
Sind Methodendefizite ein stichhaltiger Grund, den Humanwissenschaf-
ten die Zukunftsfihigkeit abzusprechen? Was den Menschen angeht bleiben
sie zwar Foucaults ausdriicklichstes, aber nicht sein einziges Argument. Die
in den 19770er Jahren entstandenen Arbeiten zur Disziplinierung, namentlich
Surveiller et punir (1975) und La volonté de savoir (19706), setzen die bereits mit
der frithen Psychiatriekritik und der Histoire de la folie (1961) begonnene Er-

16 | Neben den friihen Biichern iiber den Wahnsinn sind insbesondere Foucaults Uber-
legungen zur Abtrennung juridischer Fragen von solchen des im wissenschaftlichen
Sinne neutralisierten Wahren einschlagig, vgl. Michel Foucault: Die Wahrheit und die
juristischen Formen (1974). In: Schriften 2 (1994). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002,
669-792.

17 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 413ff. (frz. 355ff.).

18 | Gilbert Hottois: Le signe et la technique. La philosophie a I'épreuve de la techni-
que. Paris: Aubier 1984; Technosience et sagesse? Paris: Plein 2000; Donna Haraway:
Monstrose Versprechen. Coyote-Geschichten zu Feminismus und Technowissenschaft.
Hamburg: Argument 1995, 9f.

19 | EdnaF. Einsiedel (Hg.): Emerging Technologies: From Hindsight to Foresight, Van-
couver: UBC Press 2008.

20 | Mihail C. Roco, William S. Bainbridge (Hg.): Converging Technologies for Improving
Human Performance, NSF/DOC 2002, www.wtec.org/Converginglechnologies/Report/
NBIC_report.pdf [20. Mai 2014]; Mihail C. Roco, William S. Bainbridge, Bruce Tonn,
George Whitesides (Hg.): Convergence of Knowledge, Technology, and Society, Heidel-
berg/New York: Springer 2013.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird er sich auflésen? Foucaults Anthropologiekritik

zihlung von den politischen Folgen der Genese >des Menschen<im modernen
Wortsinn fort. Menschenwissenschaftliche Empirien sind an Manipulations-
interessen gebundene, zutiefst technische sowie auf unersittliche Weise er-
zieherische Empirien. Sie produzieren einen Typ von Wissen, der mit neuen
Zugriffsformen auf den Menschen- und den Sozialkorper nicht blof einher-
geht, sondern identisch ist. Die so sich herausformenden Machtverhiltnisse
— das Konzept der Wohlfahrt, der Hygiene, den modernen Sozialstaat — sind
soziotechnisch und politisch adaptiv. >-Der Mensch« mag akademisch traktiert
werden, er wird vor allem aber realisiert: als wirtschaftlich produktiver Arbeits-
korper, als biologischer Reproduktionskorper, als sexualisierter Paarkérper, als
biomedizinisch zu optimierender Kérper. Foucault richtet hier den Blick auf
»gouvernementale< Formen der Verschrinkung von Wissen und Regieren.
Und er entdeckt das Thema der >Technikens, die sich am Individuum fest-
machen, die dieses aber auch als Weg zur Selbstentfaltung internalisiert. Wie
auf diese Weise im christlichen Mittelalter gldubige Seelen und in der Klassik
Untertanen entstehen, bringt die Moderne psychologisch formatierte Gestind-
nismenschen hervor.

Welches sind die Alternativen zum Menschen der Anthropologie? Mit die-
ser Frage wird die historisch fernliegende Antike interessant, denn deren mo-
ralgeschichtliche Quellen lassen ganz andere »Selbsttechniken« (techniques de
soi)?! ahnen als solche, die mit den in Les mots et les choses behandelten Jahrhun-
derten korrespondieren. Die These vom Epochenbruch um 1800, vor dem es
keinen Menschen und keine Anthropologie gab, leitet zu einer noch weiterge-
henden These tiber: Die Infrastruktur des Individuums unterliegt iiberhaupt
einem radikalen geschichtlichen Wandel.

2.

Schwer ist es, den Nexus zwischen >Mensch<und >Sprache« (langage) ins Bild zu
bringen, den Foucault in Les mots et les choses herstellt und der in der bertthm-
ten Prognose geradezu den Charakter einer wechselseitigen Voraussetzung
annimmt: die disparate Verfasstheit des einen bedingt das kompakte Sein des
anderen und umgekehrt. Die Sprache werde >sich sammeln« (se rassembler) lau-
tet eine zentrale Metapher, und eben dies stelle dann eine Bedingung fiir das
Ende des Menschen dar. Im historischen Groffmaf3stab kehrte demnach etwas
wieder, was mit dem Ende der klassischen Epoche auseinandertrat. Auf den
Zustand von Wissenschaften bezogen, wire wohl gemeint: Nachdem durch die
Heraufkunft der Anthropologie das Sprachmedium seine Eindeutigkeit und
seine epistemische Garantenstellung verlor, wiirde nun eine neuerlich fundie-

21 | Vgl. Anm. 7.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

197


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Petra Gehring

rende Rolle des Sprachlichen, ein Aquivalent zum fraglosen Funktionieren der
Zeichen im Zeitalter der Reprisentation bevorstehen — jedenfalls, sobald sich
abzeichnet, dass »der<« Mensch zu Sand zerfillt.

Entweder also>Sprache«<oder aber >Mensch<? Les mots et les choses hilt Diagno-
se und Prognose kaum auseinander. Tatsichlich schildert Foucault die Wissens-
ordnungen der Aufklirungszeit als >Reprasentationsordnungenc< in dem Sinne,
dass als Klammer zwischen Ding und Bedeutung die reprisentativen Zeichen
selber einen kompakten Seinswert hatten. Zwar besaflen die klassischen Diskur-
se ein scharfes Bewusstsein fiir die Ordnungsprobleme von Symbolsystemen.
Aber Sprache funktionierte unproblematisch als wahrheitsfihig. Darstellungs-
medien besaflen eine Art selbsterklirendes Sein. Mit ihrer Hilfe koppelte sich
eine Vernunftordnung mehr oder weniger direkt an die Ordnung der Dinge.

Vor diesem Hintergrund taucht um 1800 nicht nur der Mensch auf, son-
dern parallel werden die Moglichkeiten des Verstehens in Frage gestellt, und
zwar auf grundsitzliche Weise, in der Sprachforschung, in den interpretieren-
den Wissenschaften, in der schénen Literatur — und auch in der Philosophie fiir
das Erkennen iiberhaupt. Erreichen sprachliche Werkzeuge ihre Gegenstinde?
Entzieht sich die Welt nicht dem Begriff und dem Denken? Dass Sturm, Drang,
Romantik und dann das 19. Jahrhundert die Sprachphilosophie entdeckten, ist
fiir sich genommen kein neuer Befund. Zur Moderne gehért ein Problemsinn
in Sachen Vermittlung, den das rationalistische Zeitalter schlicht nicht besaf.
Foucault bringt diese Beobachtung jedoch mit dem Auftauchen des Menschen
zusammen und er verindert die Wertung: Es ist nicht selbstverstindlich, den
Dingen eine unergriindliche Tiefe zu unterstellen und zugleich im Namen des
in einem anderen Sinne unergriindlichen Menschen den Medien der Vermitt-
lung zu misstrauen. Die Krise der Reprisentation funktioniert so woméglich
gar nicht als Durchbruch zu einer modernen, tief gegriindeten Realitit der
Dinge, sondern sie vollzieht sich gewissermafien flach: als elementares Fremd-
werden der Zeichen, als Auseinandertreten der Darstellungsformen und als
Zerfall ihrer Giiltigkeitswerte — wobei auch die neue, zwittrige Instanz >des«
Menschen hier nicht wirklich fiir Konsistenz sorgen kann.

Soweit die Diagnose. Die Prognose enthilt erstens Generalisierungen tiber
die Konstellation um 1800 und tiber die Singularitit zweier Epochen hinaus.
Foucault postuliert zweitens eine Art Interdependenzverhiltnis der Seinswerte
von Sprache und Mensch und legt drittens mit dem zweiten Teilsatz der be-
rithmten Formel — wenngleich fragend — eine Art Folgerung nahe: Lost der
Mensch sich nicht also auf, wird er aufgelost werden??? Viertens legitimiert sie
ein Gedankenspiel, das einem Aufruf gleicht: »Miifdte man nicht eher darauf

22 | Esseiangemerkt, dass die deutsche Ubertragung hier neben dem Verzicht auf die
Frageform (siehe Anmerkung 1) auch natirlich durch die Suggestion eines Kausalver-
héltnisses die AnstéRigkeit des Satzes forciert: »Der Mensch [...] wird sich deshalb woh!

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird er sich auflésen? Foucaults Anthropologiekritik

verzichten, den Menschen zu denken oder, um strenger zu sein, moglichst
nahe jenes Verschwinden des Menschen — und den Boden der Moglichkeit
aller Wissenschaften vom Menschen — in seiner Korrelation mit unserer Sor-
ge um die Sprache zu denkenr«? Das Verhiltnis von Sprache und Mensch
wiirde demzufolge einer Kippfigur gleichen, einer negativen Kopplung, die
Vorhersagen erlaubt, weswegen sich aus einem sich abzeichnenden neuen
ontologischen Gewicht des Sprachlichen die Prognose vom Verschwinden der
Anthropologie ableiten lisst. Und woméglich sogar eine Interventionschan-
ce: Vielleicht treibt eine bestimmite, hier in kritischer Absicht geforderte Ver-
zichtshaltung verbunden mit einer Hinwendung zur Sprache sogar das Ende
des Menschen voran.

Sollen wir also — gegen Anthropologie — auf neue Weise der Sprachlich-
keit vertrauen? Die Kommentarliteratur weicht der Problemstellung mittels
Verlegenheitsformeln aus. Es bekunde sich hier eben ein gewisser »Struktu-
ralismus«* Foucaults, heiflt es vage, und wohl auch eine »Illusion der Dis-
kursautonomie«.?> Man habe hier einen »sehr seltsamen Hinweis« vor sich,
eine »eigenartige« Privilegierung der Sprache® oder auch ein erstaunliches,
weil »einzig systematische[s], ja >philosophische[s]<, jeder historischen Rela-
tivierung ein Stiick weit enthobene[s]«¥” Argument. Dazu wird vermutet, in
der anthropologiekritischen Hinwendung zu einem >Sein« der Sprache greife
Foucault Motive Heideggers auf.?®

auflosen, wenn die Sprache sich wieder sammelte, vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge,
461 (meine Hervorhebung, pgg).

23 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 461 (frz. 397).

24 | So die vielgelesene Einfiihrung von Hubert L. Dreyfus/Paul Rabinow: Beyond
Structuralism and Hermeneutics. Chicago 1982; dt. Jenseits von Strukturalismus und
Hermeneutik. Frankfurt a.M.: Athendum 1987. Den Autoren gelingt das Kunststiick, Les
mots etles choses zu referieren (S. 66ff.), ohne Foucaults Prognose vom Ende des Men-
schen wirklich zu erwéhnen.

25 | Vgl. Maurice Blanchot: Michel Foucault tel que je I'imagine. Paris: Fata Morgana
1986; dt. Michel Foucault, vorgestellt von Maurice Blanchot. Tibingen: Diskord 1987,
30; auch der erste Teil des Buches von Dreyfus/Rabinow heiit »Die lllusion des auto-
nomen Diskurses«.

26 | Gilles Deleuze: Foucault. Paris: Minuit 1986; dt. Foucault. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1987, 186f.

27 | Vgl. Dreyfus, Rabinow, Beyond Structuralism, a.a.0., 69; Philipp Sarasin: Michel
Foucault. Zur Einfihrung. Hamburg: Junius 22006, 89.

28 | Vgl. Ulrich Johannes Schneider: »Foucault und Heidegger«, in: Markus S. Kleiner
(Hg.): Foucault. Frankfurt a.M.: Campus 2001, 224-238, 231. Zur Alternative Mensch/
Humanwissenschaften oder aber Sprache/Représentation bleibt Schneiders Deutung
allerdings kryptisch: Foucault verorte »die Mdglichkeit der Humanwissenschaften in der

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

199


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Petra Gehring

Verstreut sich das zuvor hypostasierte eine, wird (stets wieder) das ande-
re hypostasiert — als historische These ist das gewagt, als Prognose oder gar
epochenpolitische Forderung bleibt es dunkel.?? Der Rahmen einer Kritik der
Menschenwissenschaften wird jedenfalls deutlich gesprengt. Denn worauf
sollte man mittels wiedergewonnener Seinswerte des Sprachlichen hinauswol-
len? Auf erneuerte, vielleicht zuriickhaltend-fragmentierte, dafiir aber solidere
Erforschung des Sozialen? Auf eine Restabilisierung des insgesamt in Schrig-
lage geratenen europiischen Wissenschaftsgefiiges durch verinderte Formen
des szientifischen Zeichengebrauchs? Oder auf ganze neue Disziplinen, die
der Bedeutung einer formalen Strenge wissenschaftlicher Weltbeziige dann in
wahrhaft moderner Weise gerecht werden wiirden? Sollte man gar eine — wie
immer pragmatische — Uberhshung der Sprache fordern, um dem Essentialis-
mus des Menschen zu entrinnen?

Tatsichlich liefert Les mots et les choses einige historische Hinweise, welche
die Kombination von Anthropologiekritik und Kritik moderner Sprachskepsis
verankern sollen. Foucault vermerkt eine Sondersituation der Sprache im mo-
dernen Wissenschaftsgefiige: Das Themendreieck Arbeit — Leben — Sprache
besitzt nur zwei stabile Spitzen, die Groflen >Arbeit« und >Leben<; rund um
die Sprache hingegen streben unter dem den Druck einerseits empirischer,
andererseits tiefenwissenschaftlicher Erwartungen die Forschungswelten aus-
einander: »Sprache« existiert nur mehr — wiederholt der Text seine zentrale
Metapher - in einer »verstreuten« Weise.** Gemeint ist ein Auseinanderfallen
nicht nur der Sprachmodelle, sondern auch der jeweils korrespondierenden
sverstehenden<« Methoden. Man arbeitet aneinander vorbei: Fiir die philologi-
sche Exegese zihlt nur das Wort, fiir die Hermeneutik ist Sprache der aufzu-
schlieRende Text, fiir die Literatur zahlt der sich in die eigene Performanz ver-
senkende Vollzug. Ende des 19. Jahrhunderts, so Foucault weiter, hitten dann
erstmals Mallarmé und Nietzsche, jeder auf seine Weise, wieder ein Denken
eingefordert, das Einheit und auch Unbedingtheit der Sprache praktiziert —
als »grofles Spiel« in »einem einzigen Raum (espace unique)«.>* Mallarmé und
Nietzsche lduten freilich keine neue Epoche ein, sie bleiben Ausnahmeerschei-
nungen. Ist hier gemeint: nur vorerst? Die Textdramaturgie legt es nahe. Wie
es diskurshistorisch zu solchen >Ausnahmen< kommen kann, bleibt offen,

Wiedererrichtung des Reprasentationsverhéltnisses«, kiindige »geschichtsphilosophisch
ein neues Stadium an«, gebe aberauch »die Kluftam Anfang«an, »auf die man nurverwei-
sen kann, die man niemals (iberbriickte.

29 | Philipp Sarasin gibt einen Stofseufzer zu Protokoll: »Was heifit denn eigentlich
»Sprache? Was bewirkt »Sprache? Wie dezentriert sie den Menschen, wie macht sie
diesen kaputt....?« (Michel Foucault, 89).

30 | Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 368f. (frz. 315).

31 | Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 371 (frz. 315).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird er sich auflésen? Foucaults Anthropologiekritik

stattdessen wechselt Foucault ins prophetisch-spekulative Register: »Mufd man
darin die Entstehung oder noch friiher das erste Leuchten eines sich kaum an-
kiindigenden Tages in der Tiefe des Himmels ahnen, in dem wir aber bereits
vermuten, dafd das Denken [ ] sich in seiner Ganzheit erfaflt und sich erneut in
der Helle des Seins beleuchtet?«*

Unabhingig davon riickt Foucault den Vergleich mit der Klassik nach vorn.
Er fragt selbst, ob in seiner Anthropologieanalyse die Seinsweise des Men-
schen nicht einiges von der alten Viergliedrigkeit des Seins reprisentativer
Sprachlichkeit durchschlagen lisst: Die Abschnitte zu »Endlichkeit«, »empi-
risch-transzendentaler Wiederholung«, »Ungedachtes« und »Ursprung« des
Kapitels IX L’homme et ses doubles legen Analogien, wenn nicht gar eine »Sym-
metrie« von allgemeiner Grammatik und Anthropologie doch mindestens
nahe.®® Foucault diskutiert die Lesart, weist sie aber zuriick. In der Epoche
des Menschen werde nicht einfach die iltere, vierpolige Logik sprachlichen
Seins durch ein menschenwissenschaftliches logisches Viereck ersetzt. Es
handele sich vielmehr um eine umgekehrte »Modifizierung« (modification):
Wo der klassische Diskurs seine Anstrengungen darauf richtet, das Verhiltnis
der Erkenntnis zu den Dingen (choses) »in einem der Sprache inneren Raum
(dans un espace intérieur du langage)« aufzukliren, drehen sich moderne For-
schungsanstrengungen darum, dieses Verhiltnis wie auch die Dinge selbst
»in jener Dimension der Exterioritit spielen zu lassen, in der der Mensch als
begrenzt, bestimmt (déterminé), in die Michtigkeit dessen einbezogen, was er
nicht denkt, und in seinem Sein selbst der Dispersion der Zeit unterworfen
erscheint.«** Ein Innenraum unbegrenzter und zumindest virtuell konsisten-
ter Ordnungen im Plural in der Klassik — in der Moderne aber auf humane
Endlichkeit wie auch potentiell deterministische Erklirungsmodelle angelegte
Selbstpositionierung: Situierung in einer abgriindigen Exterioritit, in welcher
empirische Momente und Latenzphdnomene stets so auseinanderfallen, wie
beim >Menschenc« selbst — so wie er sich variabel objektivierbar in den Spiegeln
der Humanwissenschaften findet.

Die Moderne wire demnach nicht Spiegelbild, sondern Inversion der Klas-
sik. Sprache und Mensch tauschen nicht einfach die Plitze, sondern mit der
Zentrierung auf den Menschen verstiilpt sich das Sein. Foucault spricht auch
von »Funktionsumkehr« (inversion totale du fonctionnement)®. Die Rede von
Innenraum und Auferlichkeit durchkreuzt dabei die philosophisch nahe-
liegende, aber eben nicht passende Differenz von Immanenz und Transzen-
denz. >Tranzendent« ist in der Epoche des Menschen nichts mehr. Allerdings

32 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 371 (frz. 317).

33 | Foucault, Ordnung der Dinge, 404 (frz. 346).

34 | Vgl.im Zusammenhang: Foucault, Die Ordnung der Dinge, 407 (frz. 349).
35 | Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 407 (frz. 349).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

201


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Petra Gehring

losen zwei Formen der Immanenz einander ab: Eine Immanenz des variablen
Darstellens wird durch eine Immanenz der ins Leere fithrenden Be- und Ent-
Griindungen ersetzt, entsprechend wiederkehrender Vorfragen und (szienti-
fisch heterogener) Wechselkritik. Wie immer man Foucaults Rede von einer
»Dimension der Exterioritit« rund um den Menschen und seine Wissenschaf-
ten niher deuten will: Die grundlegende Unvereinbarkeit von Mensch und
Sprache hat weniger mit Existenzdefiziten als mit fehlgehenden Existenzbe-
hauptungen zu tun — im Rahmen eines (onto-)logischen Zugzwanges, den nur
die anthropologische Epoche, nicht aber die Klassik kennt. Foucault bilanziert
das als »Inkompatibilitit«, die herrsche »zwischen der Existenz des klassi-
schen Diskurses (der sich auf die nicht befragte Evidenz der Reprisentation
stiitzt) und der Existenz des Menschen ..., so wie sie dem modernen Menschen
gegeben wird (mit der anthropologischen Reflexion, die es gestattet).«*

Die Prognose setzt hier auf, indem sie einen unvermeidlichen Konflikt der
Formen behauptet: Das eine und das andere Vergewisserungsmuster kénnen
historisch nicht koexistieren — nicht mit dem Maf an Selbstverstindlichkeit
jedenfalls, dessen sie bediirften, um epochenprigend, um »apriorisch«” zu
fungieren. Gemtinzt ist das in Les mots et les choses auf die Lage der Wissen-
schaften: Es geht um widerstreitende Forschungsstile. Foucaults Psychoanaly-
sekritik legt hier auch weitergehende Deutungen nahe. Zwischen den Aporien
des Menschen und unserem tiefsitzenden Hadern mit der »eigenen«< Sprache
besteht auch ein alltiglicher, ein gegenwartspolitischer Zusammenhang.

So behauptet Foucault das Ende des Menschen denn auch nicht, sondern
stilisiert die Situation einer historischen Alternative. Die Formen kénnten ver-
schnbar sein, es konne, heifdt es im Text, eine kiinftige Aufgabe darin liegen,
ein »Denken« (une mode de pensée) zu entwickeln, das es zulisst, das Sein der
Sprache und das Sein des Menschen »gleichzeitig (d la fois), ohne Diskonti-
nuitit oder Widerspruch« zu reflektieren.®® Eine solche, bis dato unmégliche
Briicke hitte dann allerdings eine unserer Kultur noch unbekannte Form. Die
andere, wahrscheinlichere Méglichkeit laufe aber auf eine »unausléschliche
Kluft« der epochenbildenden Seinsweisen hinaus. In diesem Fall bliebe fir
unsere Gegenwartsperspektive nur eine existentielle Wahl, die Probe auf eine
Zukunft — die »vielleicht wichtigste philosophische Wahl (choix philosophique)

36 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 407 (frz. 349).

37 | Den Begriff »historisches Apriori« verwendet Les mots et les choses zur Kenn-
zeichnung solcher Erfahrungsformen, die an den Réndern wissenschaftlicher Diszi-
plinen fir Letztgewissheit sorgen, vgl. Die Ordnung der Dinge, 24f. (frz. 13). Den dem
spaten Husserl entlehnten Ausdruck wird L’Archéologie du savoir dann ein wenig anders
definieren.

38 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 408 (frz. 349).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird er sich auflésen? Foucaults Anthropologiekritik

unserer Epoche«®, wie es im Text vollmundig heiflt. Immerhin markiert Fou-
cault den Punkt dieser Wahl sehr deutlich als einen, an dem die historische
Diagnose ihre Genauigkeit verliert: »[N]ichts kann uns im Voraus sagen, nach
welcher Seite der Weg offensteht. Das Einzige, was wir im Augenblick mit
voller Sicherheit wissen, ist, daf niemals in der abendlindischen Kultur das
Sein des Menschen und das Sein der Sprache zusammen existieren (coexister)
und sich nacheinander (I'un sur l'autre) haben gliedern kénnen. Thre Inkompa-
tibilitit ist einer der fundamentalen Ziige unseres Denkens gewesen.«*’ Die
Prognose ist also noch kurz vor der provokativen Schlusspassage noch vor-
sichtig gehalten. Wo vom Ende des Menschen dann die Rede ist, geht es nicht
um eine Vorhersage, sondern um ein Plidoyer. Und zwar eben nicht nur eines
gegen die Anthropologie, sondern eines fiir eine Konzentration der Wissen-
schaften auf die (und >in< der) Sprache. Die Rezeption konnte damit wenig
anfangen. Dennoch verbindet Foucault mit seiner Anthropologiekritik ein,
wenn auch vage umrissenes positives Projekt, sagen wir: so etwas wie eine
neue Methodologie.

3.

Mensch oder Sprache? Ehe man eine solche Zuspitzung als Flause Foucaults
abtut, lohnt sich ein weiterer Blick auf seine wissenschaftshistorische Diagnos-
tik. Auch Les mots et les choses bleibt nimlich bei der Zeit um 1800 nicht stehen.
In der Philosophie hat man sich in den letzten Jahren an Foucaults Kant-Ana-
lyse festgehalten. Die einprigsame Wendung von der »seltsame[n], empirisch-
transzendentalen Dublette« (un étrange doublet empirico-transcendental)®, die
der Mensch sei, steht geradezu fiir die philosophische Seite von Foucaults An-
thropologiekritik, zumal eine frithe, nachtriglich publizierte Arbeit Foucaults
zu Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht* unter Foucault-Philologen
Aufmerksamkeit weckte.”® Die >Dublette< wird jedoch in Les mots et les choses

39 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 408 (frz. 350).

40 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 408 (frz. 350).

41 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 384 (frz. 329).

42 | Michel Foucault: Introduction a I’Anthropologie de Kant (Genése et structure de
I’Anthropologie de Kant, 1961). Paris: Vrin 2008; dt. Einfiihrung in Kants Anthropologie.
Berlin: Suhrkamp 2010.

43 | DerText dokumentiert eine erste, zuriickhaltende Auseinandersetzung Foucaults
mit der Stellung Kants, die dessen Anthropologie allerdings bereits als ein Monument
des Ubergangs zur Moderne einordnet. Vgl. als Zwischenbilanz zur deutschen Rezep-
tion: Hans-Dieter Gondek: »Vom Weltbiirger zum Ubermenschen. Michel Foucault iiber
Kants Anthropologie.« In: Zeitschrift fiir Kulturphilosophie 5 (2011), 245-253.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

203


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Petra Gehring

keineswegs als eine Art letzte Auskunft in Sachen Anthropologie prisentiert.
Foucault prisentiert Kant als fiir das beginnende 19. Jahrhundert prignante
Gestalt — aber auch als Philosophie des Ubergangs, die in der Folgezeit vielfach
iiberschrieben wird. Allenfalls eine Schwankungsrichtung bleibt, wohingegen
sich das Blatt im Laufe des 19. Jahrhundert zugunsten solcher Empirien wen-
det, die versuchen, sich auf ganzheitliche Weise der Kantischen Spannung zu
entledigen. Was das Jahrhundert prigt, sind die nicht enden wollenden Versu-
che, ein noch ungedachtes, tiefgriindiges >Sein< aufzufinden — eines das unser
naturales und rationales Universum ein fiir alle Mal begriindet und gleichwohl
mit dem Faktum menschlicher Endlichkeit zusammenzudenken ist.

Das moderne — also das nachkantische — transzendentale Denken fin-
det, so Foucault, »den Punkt seiner Notwendigkeit nicht wie bei Kant in der
Existenz einer Wissenschaft der Natur, (gegen die sich der stindige Kampf
und die Unsicherheit der Philosophen striuben), sondern in der stummen,
dennoch sprachbereiten und gewissermafen insgeheim von einem virtuel-
len Diskurs durchlaufenen Existenz jenes Nichtbekannten, von dem aus der
Mensch unaufhoérlich zur Erkenntnis seiner selbst aufgerufen ist.«** Hier ist
von einem anderen, von einem spéit- und nachromantischen Transzendenta-
lismus die Rede: Denn just im Dunkelsten, sofern wir selbst eben auch alles
noch Unbekannte unserer selbst sind, wollen die Menschenwissenschaften
das anthropologisch Eigentliche finden: »Wie kann, so fasst Foucault die-
se Erkenntnisinteressen zusammen, »der Mensch dieses Leben sein, dessen
Netz, dessen Pulsieren, dessen verborgene Kraft unendlich die Erfahrung
uberschreiten, die ihm davon unmittelbar gegeben ist (est immédiatement
donnée)? Wie kann er jene Arbeit sein, deren Erfordernisse und Gesetze sich
ihm als ein fremder Zwang auferlegen? Wie kann er das Subjekt einer Spra-
che sein, die seit Jahrtausenden ohne ihn gebildet worden ist, deren System
ihm entgeht [...]?7«*

In der bei Kant lediglich umrissenen anthropologischen Zone, jener Zone
in der wir zu hybriden, in ihrer Empirizitit ungegriindeten Urteilen gezwun-
gen sind*, erwachsen im Laufe des 19. Jahrhunderts also ganz andere Forma-
te, und diese machen eigentlich die Menschenwissenschaften aus: holistische
Anthropologien, Eschatologien eines letztlich Menschlichen und ein Denkstil,
der in der Urtiefe eines anthropologischen Kontinuums das zu finden sucht,
was Sein und Denken fundieren soll, um ein zusammengehdériges Ganzes zu
schmieden. Foucault driickt das umwunden so aus: »Eine Form der Reflexion

44 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 389f. (frz. 334).

45 | Foucault, Ordnung der Dinge, 390 (frz. 334).

46 | Vgl. Michel Foucault: Introduction a I’Anthropologie de Kant (Genése et structure
de I’Anthropologie de Kant). Paris: Vrin 2008; dt. Einfiihrung in Kants Anthropologie.
Berlin: Suhrkamp 2010, 112ff.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird er sich auflésen? Foucaults Anthropologiekritik

errichtet sich, die weit vom Cartesianismus und von der kantischen Analyse
entfernt ist, in der es zum ersten Mal um das Sein des Menschen in einer Di-
mension geht, gemifl der das Denken sich an das Ungedachte wendet und sich
nach ihm gliedert (sarticule sur lui).«¥

Leider verankert Les mots et les choses das, wovon hier die Rede ist, kaum im
deutschsprachigen Kanon. Im Text erwihnt werden Hegel, Marx und Freud.
Gemeint sind aber romantische Psychologien und tiberhaupt romantisieren-
de Theorien eines Ungewussten als vitales Unbewusstes. Dazu Materialismen
und Naturalismen, die das spite 19. Jahrhundert im Fahrwasser Darwins anla-
gert.® Hinzu kommen der vitalistisch grundierte Historismus eines Spengler
und die Husserlsche Phinomenologie.* Zu erginzen wiren ebenso aber sozio-
logische Theorien eines Sozialen (das »empirisch< und >humanc« zugleich sein
soll) sowie ganz sicher das deutschsprachige Phinomen der sog. Lebensphilo-
sophien, die sich biologiekritisch geben, sich aber umso mehr dem >Leben« des
Menschen verschreiben.

Foucault fokussiert in Les Mots et les choses all dies — und nicht Kant. Die
moderne Persistenz des Menschen hingt weniger an der Zwieschlichtigkeit
der kantischen >Dublette< als an der Beliebigkeit, in welche die bloflen Negativ-
bestimmungen des Menschen abgleiten, sofern diese bis heute lediglich durch
eine Uberfiille schwacher Selbstbeschreibungen kompensiert worden sind. Es
ist dieser Aspekt einer endlosen Offenheit und auch Unverbindlichkeit der Be-
stimmungen, fiir welchen Foucault die Metapher vom Sand erstmals verwen-
det. Der >Sand< korrespondiert mit jener >Exterioritits, in welche das anthropo-
logische Denken alles gestellt sieht, womit sich die epistemische Formation
der Moderne dndert: »Der Mensch ist eine solche Seinsweise, dass sich in ihm
jene stets offene, nie ein fuir allemal begrenzte, sondern unendlich durchlau-
fende Dimension begriindet, die von einem Teil seiner selbst, den er nicht in
einem Cogito reflektiert, zum Denkakt verlduft, durch den er sie erfafit: und
die umgekehrt von jenem reinen Erfassen zur empirischen Uberfiille, zum
ungeordneten Hinaufsteigen der Inhalte, zum Uberhang der Erfahrungen, die
sich selbst entgehen, also zum ganzen stummen Horizont dessen verliuft, was
sich in der sandigen Weite des Nicht-Denkens (I'étendue sablonneuse de la non-
pensée) ergibt.«*

Damit muss Foucaults Anthropologiekritik vor allem als Holismuskritik
gelesen werden sowie als Kritik einer Beliebigkeit, zu welcher es in den Denk-

47 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 392 (frz. 336).

48 | Siehe hierzu neben Rolli, Kritik der anthropologischen Vernunft (siehe Anmerkung
6), 0do Marquard: Transzendentaler Idealismus. Romantische Naturphilosophie. Psy-
choanalyse. KdIn: Dinter 1987.

49 | Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 392f. (frz. 336f.).

50 | Foucault, Die Ordnung der Dinge, 389 (frz. 333).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

205


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Petra Gehring

schleifen anthropologischer Vereinbarkeitspostulate kommt. Auch Foucaults
Kritik des Sozialen und der Sozialwissenschaften wohnt diese Stof3richtung
inne. Seine politische Parteinahme gilt — mit dem Blick auf Psychiatrie, De-
linquenz, sexuelle Therapiebediirftigkeit sowie zwischen Allianz und Eugenik
aufgespannte Paarpolitik — ja gerade dem menschenwissenschaftlich unterleg-
ten social und biomedical engineering des ausgehenden, nicht nur des beginnen-
den 19. Jahrhunderts.

4.

Liest man Les mots et les choses in der hier vorgeschlagenen Weise, dann legt es
sich nahe, die spiten Arbeiten Foucaults nicht zuletzt als eine Wiederaufnah-
me der Doppelfrage nach Mensch und Sprache zu lesen. Es fillt ja auf, dass
die Sprache (langage, écriture, énonce, discours) — nachdem Larchéologie du savoir
(1969), das Methodenbuch, eine Art Letztauskunft anzubieten scheint — in
Foucaults Arbeiten der 19770er Jahre kaum noch Thema ist. Surveiller et Punir
(1975) und La volonté de savoir (1976) schreiben allerdings die Kritik des Men-
schen konsequent fort: Der sHumanismus«< des modernen Strafvollzugs, die
Konstrukte der empirischen Populationsforschung, der Hygiene, der Sexual-
forschung, die Eugenik mit ihrem Gegenstand, dem humanen Gattungskor-
per, werden genauso aufs Korn genommen wie das >Ich<der Pddagogik und der
Psychoanalyse. Foucaults Arbeiten zur antiken Moralitit — und hier insbeson-
dere die drei spiten Vorlesungen [’Herméneutique du sujet (1981/82) sowie Le
Gouvernement de soi et des autres (1982/83) und Le courage de la vérité (1983/84)
— kommen freilich auf das Thema Sprache zuriick. Und zwar auf noch einmal
instruktiv verinderte Weise.

Auch in Foucaults Studien zu klassisch griechischen und rémischen Ethi-
ken geht es (mit Walter Seitter gesprochen) um »Menschenfassungen« — nun
aber eben um Fassungen ganz ohne >-Mensch«. Antike Schilderungen eines gu-
ten, nimlich: angenehmen, gesunden, aber auch im Sinne ethischer Selbstbil-
dung vorbildlichen Gebrauchs der kérperlichen Luste zeichnen das Bild einer
der modernen Welt sehr fremden Praxis wie auch Form von Moralitit. Antike
Ethiken sind keine »zum Code orientieren< Moralen« (morales »orienteés vers
le code<)™, so bilanziert das Foucault. Sie riicken »Subjektivierungsformen und
Selbstpraktiken« (formes de subjectivation et des pratiques de soi)*? ins Zentrum
der moralischen Anstrengung. Diese kommen in der klassischen Antike ohne

51 | Michel Foucault: Histoire de la sexualité 2: L'usage des plaisirs. Paris: Gallimard
1984, dt. Der Gebrauch der Liste. Sexualitdt und Wahrheit 2. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1986, 42 (frz. 42 f).
52 | Ebd., (frz. 42).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird er sich auflésen? Foucaults Anthropologiekritik

einen generalisierten Pflichtgedanken und ohne generelle Verbote aus. Mit
dem Ubergang zum spitantiken, individualisierten und individuell auch deut-
lich angstbesetzten ethischen Beratungswesen dndert sich das: Es entsteht,
glaubt man der tiberlieferten Literatur, eine regelrechte »Kultur seiner selber«
(culture de soi)*, bestehend aus Ubungen und gedanklichen Routinen, aber
auch einer zunehmend rezeptférmigen und damit vorschriftshaften Literatur.

Durch Foucaults (zum Obertitel einer Geschichte der Sexualitit schon al-
lein wegen des ganz in die Epoche der Menschenwissenschaften gehérigen
Terminus >Sexualitit« kaum mehr passende) Analysen der offenen, kom-
petitiven Muster und Spielarten antiker Selbstsorge wird einerseits die Ge-
schichte der abendlindischen Moralsysteme bereichert. Anderseits werden
aber eben auch >dem Menschen< Kontrastbilder gegeniibergestellt. In briis-
ker Abwendung von naturalistisch oder idealistisch unterlegten Konzepten
eines Menschen mit Vernunftbegabung und daher auch >zentriertem« Ich-
bewusstsein fithrt Foucault den niichternen Begriff der >Technik« ein, bzw.
genauer: der zeitgebundenem Wandel unterliegenden Techniken im Plural,
fiir jenes fremde Aquivalent dessen, was in der europiischen Neuzeit als Sub-
jekt oder Cogito konstruiert wurde, im 18. Jahrhundert als >Bewusstsein< und
in romantisch-nachromantischen Zeiten dann als >Subjektivitit«. In den Va-
rianten antiker Selbstsorge lassen sich Techniken des Selbstbezuges und der
Selbstfindung ausmachen, die fragile Formen — zeitgebunden — gelungener
Individualitdt sehr wohl begriinden konnten. Solche aber sind von modernen
Subjektbegriffen himmelweit entfernt. Wie auch vom >Menschen< der >An-
thropologiex.

Im Zusammenhang der vor-subjektiven, vor-anthropologischen Formen
des Selbstseins kommt Foucault auf das Thema der Sprache zuriick. Die zu-
nichst speziell klingende Frage nach der Funktion der parrhesia, einer in den
Quellen dokumentierten, mit einem eigenen Namen belegten informellen
Form der Wortergreifung und der politischen (Protest-)Rede in der griechi-
schen Antike, legt dabei ein neues Thema, eine ganze neue Forschungslinie
frei. »Veridiktion« (veridiction) und »Wahrsprechen« (dire-vrai) lauten die Stich-
worte, die Foucault hierfiir eigens prigt; genauer geht es um die »alethurgi-
schen Formeng, die nun im historischen Epochenvergleich zu untersuchen
wiren. »Alethurgie« bezeichnet dabei »die Schopfung (production) der Wahr-
heit, der Akt, durch den sich die Wahrheit offenbart (se manifeste)«.>* Abseits
des erkenntnistheoretischen Subjekts und auch abseits aller objektivierenden

53 | Michel Foucault: Histoire de la sexualité 3: Le souci de soi. Paris: Gallimard: 1984;
dt. Die Sorge um sich. Sexualitat und Wahrheit 3. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, 53
(frz. 53).

54 | Michel Foucault: Le courage de la vérité. Le Gouvernement de soi et des autres Il.
Cours au Collége de France. 1983-1984. Paris: Gallimard 2009; dt. Der Mut zur Wahr-

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

207


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Petra Gehring

Feststellungsformen einer faktischen oder biirgerlich-legitimen Existenz eines
Individuums geht es um sprachliche Bekundung zugleich einer Wahrheit wie
auch um den Auftritt eines — fragilen, im Prinzip illegitimen — Ich, das diese
Wahrheit gleichsam blind verbiirgen wird, und zwar allein und koste es was es
wolle. Es geht also um Formen einer Sprache, die einem (erst virtuellen) Sub-
jekt vorausliuft, um einen »Handlungstyps«, »durch den das Subjekt, das die
Wahrheit sagt, sich manifestiert (se manifeste).«>

Foucault interessiert sich fiir beides: fir die Subjektform, die sich in die-
ser Art des gewidmeten Sprechens und ganz an die Sprache gebunden findet,
wie auch fiir die Gelingensbedingungen parrhesiastischen Sprechens. Denn
aus dem Ineinander von freier verbaler Aussprache einer >Wahrheit< und einer
sich darin (nicht demonstrativ, sondern exemplarisch) realisierenden Anerken-
nung fiir die unabgesicherte Selbstbehauptung eines Sprechers entstehen die
in der Geschichte Europas so bemerkenswerten Institutionalisierungsformen
von Pfaden der politischen und wissenschaftlichen >Kritik« — philosophieren-
de Politikberatung, akademischer Disput, parlamentarische Auseinanderset-
zung, offentlich-argumentativer Streit.*

Steht die antike parrhesia fiir eine Praxis, welche die »eigene Freiheit eines
sprechenden Individuums« (sa propre liberté d’individu qui parle)” geltend
macht, so kann man einerseits, riickprojiziert auf Larchéologie du savoir und
Foucaults frithe Konzeption der Aussage, einen Akt der parrhesia, sofern er
in Archiven Spuren hinterlisst, als Neustiftung einer Form der »Auferungs-
modalitit« (modalité énonciative)*® ansehen: Andere Formen des dire-vrai und
gerade auch die kanonische Wahrheitsliebe der Philosophie und der Wissen-
schaften vermogen diese in spiteren Zeiten zu zitieren. Aber auch der Epo-
chenbruch zwischen den Diskursformationen der Klassik und der Moderne
und die Frage nach dem Menschen aus Les mots et les choses ist beriihrt. Steht
die parrhesia fiir die Dimension einer — nicht Diskurspragmatik, sondern »Dra-

heit. Die Regierung des Selbst und der anderen Il. Vorlesungen am Collége de France
1983/84. Berlin: Suhrkamp 2010, 15 (frz. 5).

55 | Foucault, Der Mut zur Wahrheit, a.a.0., 15 (frz. 4).

56 | Zu Implikationen der von Foucault skizzierten Geschichte der Veridiktionsformen
als Geschichte (auch) der Freiheit: Petra Gehring/Andreas Gelhard (Hg.): Parrhesia.
Foucault und Der Mut zur Wahrheit: philosophisch, philologisch, politisch. Berlin, Zii-
rich: diaphanes 2012.

57 | Michel Foucault: Le Gouvernement de soi et des autres. Cours au Collége de
France. 1982-1983. Paris: Gallimard 2008; dt. Die Regierung des Selbst und der an-
deren. Vorlesungen am Collége de France 1982/83. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009,
93 (frz. 63).

58 | Vgl. Michel Foucault: L'Archéologie du savoir. Paris: Gallimard 1969; dt. Archéo-
logie des Wissens (1969). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, 75ff. (frz. 68ff.).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird er sich auflésen? Foucaults Anthropologiekritik

matik« von Diskursen®, so ist damit auch ein neues wissensgeschichtliches
Suchbild vorgeschlagen: eine andere Form des epochalen sowie Epochen dann
auch fundierenden Potentials der Sprache. Mit der Entdeckung der Formen
moglicher zur Veridiktion gehoériger Subjekt-Haltungen (sowie der Ordnun-
gen, die solche Formen festlegen) legt Foucault frei, dass Sprache den Men-
schen nicht nur als fundierende Instanz nicht benétigt, sondern (auch gerade:
wahrheitsfihige) Aussage- und Subjektpositionen in einer enorm tragfihigen
Weise stiften und stabilisieren kann: in einem Raum von Diskursen und als
Raum von Diskursen, in welchen jemand gerade nicht von sich, sondern nur
»als< jemand von der Wahrheit zu sprechen sucht. Was Anerkennung findet.

Damit ist die anthropologische Perspektive noch ein Stiick weiter auf Ab-
stand geriickt. Die Sprache aber, hier: als Performanz, als Beglaubigungsakt,
ist als Vermittlerin von Formen einer auch institutionell tragfihigen Weltge-
wissheit erkannt, einer kollektiven Gewissheit, welche, was ihren Wirklich-
keitswert angeht, materialen Ontologien mindestens ebenbiirtig ist. So kann
es in Die Regierung des Selbst und der anderen heiflen, die Geschichte des Den-
kens miisse »als Geschichte der Ontologien verstanden werden, die auf ein
Prinzip der Freiheit bezogen wire, wobei die Freiheit nicht als Recht zu sein
(un droit a étre), sondern als Fihigkeit des Handelns (une capacité de faire) be-
stimmt wird.«® Der Standpunkt der Freiheit ist daher ein Sprechpunkt — und
zwar einer. Einen solchen >wahren< Punkt gewihrte und gewihrt die Berufung
auf >den Menschens, jedenfalls der wissenschaftlichen Erkenntnispraxis nicht.
ODb die Epoche der Klassik ihn besaR, kann letztlich offen bleiben. Jedenfalls
aber gewinnt der Gedanke, dass man vom >Menschenc ablassen muss, um sich
auf die Sprache als Medium wirklicher Wahrheit neu zu konzentrieren, im
Zuge von Foucaults Antike-Lektiiren weiter an Plausibilitit.

59 | Foucault, Die Regierung des Selbst und der anderen, 97 (frz. 66).
60 | Foucault, Die Regierung des Selbst und der anderen, 390 (frz. 286).

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

209


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Petra Gehring

5.

Zum Abschluss der unvermeidliche Riickblick auf Foucaults Prognose. Lag sie
falsch? Thre gleifende Provokationswirkung ist dem matten Glanz einer klassi-
schen These gewichen und mindestens die methodische Perspektive, radikale
Historisierung des wissenschaftlichen Wissens einschliefllich der Realititen
und Realia fur die es steht, scheint in der Forschung wie im 6ffentlichen Be-
wusstsein angekommen. Auch in den Sozialwissenschaften und Cultural Stu-
dies findet man das, was aus Les mots et les choses zu lernen zu sein schien, unter
dem groflen Obertitel Sozialkonstruktivismus verbucht. Heifdt dies aber, dass
es heute anachronistisch ist, Anthropologie erstens derart scharf als begrenz-
tes, temporires Epochenanliegen aufzufassen, und zweitens, sie derart grund-
sitzlich zu attackieren, wie Foucault es tat? Und kann drittens die wissen-
schaftskritische Stofrichtung — Stichwort hier nicht nur >-Menschs, sondern
zugleich eben auch >Sprache« (und letztlich: - Methoden<) — tatsichlich als er-
ledigt betrachtet werden? Zwar haben inzwischen Wissenschaftsphilosophie,
Wissensgeschichte, Science and Technology Studies sowie tiberhaupt historisie-
rende Kritikstile relativierende Gesten nach Foucaultschem Vorbild geradezu
zum Stilideal erhoben. Kaum jemand aber wird nach wie vor, wie Foucault in
Les mots et les choses es tat, eine die westlichen Wissenschaften dauerhaft in
eine Schriglage versetzende Fehlentwicklung konstatieren. So setzen die Wis-
senschaften in ihrer modernen Formation ihren Siegeszug ungehindert fort.
Gerade die Bio- und Technikwissenschaften kénnen mit schwachen, nurmehr
pragmatisch eingefithrten Anthropologismen sowie mit neuen, offeneren An-
thropologien (durchlissige Mensch-Tiergrenze, Mensch-Maschine-Schnitt-
stellen) augenscheinlich bestens leben.

Nimmt man die inhaltliche Botschaft von Foucault — was den Prognose-
wert der bewusst riskanten, in der Sache ja aber durchaus vorsichtigen Ana-
lyse angeht — ernst, dann wire freilich gerade die vermeintliche Persistenz der
modernen Wissenschaftsformation genauer zu betrachten. Der abgeschaftte
Mensch scheint geradezu der stabilere zu sein. Wohin trieb in den inzwischen
verstrichenen Jahrzehnten jedoch das menschenwissenschaftliche Gefiige und
ist es nicht vor allem die Tatsache, dass, bildlich gesprochen, die Welt sich wei-
terdreht, welche sowohl die Verteidiger >des Menschenc als auch jene, die im
Namen Foucaults naiven Anthropologismen (zu Recht) entgegentreten, derart
sicher sein lisst, dass das Gesicht aus Sand nicht bereits verschwunden ist?

Foucaults Anthropologiekritik lidt zur Neudiskussion ein, denn das starke
Schlussbild, das ihr so viel Aufmerksamkeit bescherte, tiberlagert das Sachpro-
blem. Die Breite der Diagnose wurde verkannt, die Frage, wie die historischen
Alternativen — und sei es nur gedanklich — aussehen, auf welche jenes Entwe-
der-Oder in Sachen Mensch und Sprache seinerzeit abzielte, hat die Forschung
nicht ernstlich weiterverfolgt. Ebenso fehlt bis heute eine die Mikrologien der

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wird er sich auflésen? Foucaults Anthropologiekritik

sozialwissenschaftlichen, akteursorientierten Laborforschung tuibersteigende
Zeitgeschichte, die unter der Verwendung der Werkzeuge, die Foucault erprobt
hat, das 20. Jahrhundert in Angriff nimmt. Auf welcher Ebene also der Analyse
aktuell zu begegnen wire bleibt unklar. Woméglich hat sich das Schicksal der
Humanwissenschaften lingst entschieden, auch wenn die Vokabel >Menschc«
in Hochglanzmagazinen weiterlebt, wie ja auch von >Natur< und »Gott« immer
einmal wieder neu zu lesen ist.

Kénnte es also sein, dass eine epochale Verschiebung stattfand, dass der
Mensch inzwischen verschwand? Wir wiirden es nicht wissen, selbst wenn es
so wire. Denn danach fragen wir nicht.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

211


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens?
Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

bei Jirgen Habermas

Dirk Jorke

Eine kritische Theorie der Gesellschaft wendet sich gegen als konservativ
apostrophierte Versuche, aus der vermeintlichen Natur des Menschen norma-
tive Fundamente zu gewinnen. Denn damit wiirden sozial und geschichtlich
bedingte Institutionen und Herrschaftsverhiltnisse naturalisiert. Zugleich
kann sie aber selbst auf anthropologische Annahmen nicht vollig verzichten,
bieten diese doch die Aussicht auf eine Fundierung kritischer Maf8stibe. Das
daraus resultierende Hin- und Hergerissensein zwischen Anthropologiekritik
und anthropologischen Fundierungsversuchen istim Werk von Jiirgen Haber-
mas besonders augenfillig. Habermas’ Verhiltnis zu anthropologischen Be-
grindungsprogrammen soll hier in vier Etappen und einem Vorspiel skizziert
werden. Zunichst werde ich auf den Grindungsvater der Kritischen Theorie,
Max Horkheimer, eingehen. Bei Horkheimer ldsst sich nicht nur eine {iber-
zeugende Kritik einer idealistischen Wesensphilosophie finden, sondern auch
eine zumindest in den frithen Schriften nicht weiter ausgearbeitete implizite
Anthropologie, die ihm als normatives Fundament seiner Gesellschafts- und
Zivilisationskritik dient (1). Habermas folgt in seiner Kritik der Anthropologie
in einem berithmten Lexikonaufsatz aus dem Jahr 1958 zunichst der materia-
listischen Argumentationsweise von Horkheimer (2), entwickelt dann in der
zweiten Hilfte der Goer Jahre jedoch eine eigene Erkenntnisanthropologie,
die die begriindungstheoretischen Liicken und argumentativen Sackgassen
der frithen Kritischen Theorie zu tiberwinden trachtet (3). Von diesem Pro-
gramm verabschiedet Habermas sich jedoch im Rahmen seiner Universal-
pragmatik, die er in den yoer Jahren entwickelt hat. Auch wenn es Habermas
wihrend dieser Schaffensperiode gerade um den Verzicht auf substantielle
Annahmen tiber die Natur des Menschen ging, so sind auch hier durchaus
nicht ginzlich unproblematische anthropologische Verallgemeinerungen vor-
handen (4.). Anfang des 21. Jahrhunderts kommt es dann erneut zu einer

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Dirk Jorke

expliziten Hinwendung zur Anthropologie im Rahmen einer Gattungsethik,
mit der Habermas der gentechnologischen Herausforderung zu begegnen
versucht (5).

1. MATERIALISTISCHE ANTHROPOLOGIEKRITIK UND IMPLIZITE
ERKENNTNISANTHROPOLOGIE BEIM FROHEN HORKHEIMER

Bereits vor der Veréffentlichung der ersten grundlegenden Werke zur philo-
sophischen Anthropologie von Max Scheler und Helmuth Plessner hat George
Lukacs in Geschichte und Klassenbewufitsein (1922) einen fiir neomarxistische
Denkansitze grundlegenden Einwand gegen jeglichen Versuch formuliert,
den Menschen spezifische unveridnderliche Eigenschaften zuzuschreiben. Ein
derartiges Unterfangen wiirde den grundlegend geschichtlich-gesellschaftli-
chen Charakter des Menschen verneinen und ihn zu einer »fixen Gegenstind-
lichkeit erstarren lassen.«! Es ist dieser Vorwurf, den ein gutes Jahrzehnt spi-
ter Max Horkheimer wieder aufnimmt.

Der Aufsatz Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie (1935) fillt in
die frithe, materialistische Phase von Horkheimer.? In dieser ging er in enger
Anlehnung an die Analysen des jungen Marx noch von einer Einheit von so-
zialphilosophischer Theorie und politischer Praxis aus. Es war das von Hegel
inaugurierte und von Marx materialistisch reformulierte Projekt einer Ver-
wirklichung der Vernunft, dem sich Horkheimer Anfang der 3oer Jahre ver-
pflichtet fiihlte. Diesem Projekt, so die Kernaussage des Aufsatzes, stiinde das
Unterfangen von Scheler, eine »einheitliche Idee vom Menschen«® zu formus-
lieren, indes entgegen.

Horkheimer verortet das Werk von Scheler und seinem Schiiler Paul Lands-
berg in der Tradition der idealistischen Philosophie. Wie diese seien beide be-
strebt, »neue absolute Prinzipien aufzustellen, aus denen das Handeln seine
Rechtfertigung gewinnen soll.«* Philosophische Anthropologie fungiere als
eine »metaphysische Sinngebung« und verklire die Gegenwart, anstatt durch
die Aufklirung gesellschaftlicher Widerspriiche zu deren praktischer Uber-
windung beizutragen. Horkheimer kritisiert nicht nur die Verschleierung der

1 | G. Lukacs, Geschichte und Klassenbewuftsein, Neuwied 1968, 204.

2 | ZurEntwicklung des Horkheimerschen Denkens vgl. Helmut Dubiel, Wissenschafts-
organisation und politische Erfahrung. Studien zur friihen Kritischen Theorie, Frankfurt
a.M. 1978 und Alfons Séllner, Geschichte und Herrschaft - Studien zur materialisti-
schen Sozialwissenschaft 1929-1945, Frankfurt a.M. 1979.

3 | Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos (6. Aufl.), Bern 1962, 9.

4 | Max Horkheimer, »Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie«, in: ders. Ge-
sammelte Schriften Band 3, Frankfurt a.M. 1988, 249-276, hier 252.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

gesellschaftlichen Beziehungen, sondern auch den konservativen Grundzug
anthropologischen Denkens. Sofern nimlich der Mensch als unverinderlich
charakterisiert wird, sei auch die Uberzeugung nicht fern, dass es eben seine
unverdnderlichen Eigenschaften sind, die einer politischen Verinderung ent-
gegenstiinden. Fiir Horkheimer gilt jedoch: »Die gegen notwendige historische
Veridnderungen seit je erhobene Rede, dass die Natur des Menschen dawider
sei, soll endlich verstummen.«> Doch ist mit diesem Hinweis, dass Aussagen
uiber die menschliche Natur unerwiinschte politische Implikationen aufwei-
sen kénnen und damit immer auch dem Ideologieverdacht ausgesetzt sind,
noch nicht allzu viel gewonnen. Horkheimer muss zudem zeigen, dass deren
wissenschaftlicher Anspruch nicht haltbar ist. Entsprechend ist er bestrebt, die
erkenntnistheoretischen Grundlagen der Philosophischen Anthropologie zu
zersetzen. Dies geschieht in einer Art Zangenbewegung, zum einem mit dem
Nachweis der geschichtlich-gesellschaftlichen Variabilitit des Menschen: »Die
menschlichen Eigenschaften sind in den Gang der Geschichte verschlungen,
und sie selbst ist bis in die Gegenwart keineswegs durch einen einheitlichen
Willen geprigt.«® Zwar gibe es durchaus eine menschliche Natur, doch da-
raus konne man keine praktischen Imperative gewinnen und der »Versuch,
den Menschen als feste oder werdende Einheit zu begreifen, ist eitel.«” Eitel ist
das Unterfangen der Philosophischen Anthropologie zum anderen aber auch
deshalb, weil es uns als Menschen gar nicht vergénnt ist, uns selbst gleich-
sam in objektivistischer Manier zu betrachten. Unsere Erkenntnisinteressen
sind laut Horkheimer vielmehr ebenfalls Ausdruck der jeweiligen gesellschaft-
lichen Situation: »Ebensowenig wie das Objekt der Anthropologie stellt auch
sie eine selbstindige Grofee dar. Unser eigenes Bild von der Geschichte ist mit
durch die theoretischen und praktischen Interessen der gegenwirtigen Situa-
tion strukturiert.«®

Nicht nur ist unsere Deutung der menschlichen Eigenschaften und ihrer
jeweiligen Relevanz geschichtlich bedingt, sondern dies gilt gleichermaflen
fur das Programm einer Bestimmung der Natur des Menschen selbst. Der
Philosophischen Anthropologie ist mithin bereits aus epistemologischen
Griinden versagt, eine letztgiiltige Bestimmung des Menschen zu formulie-
ren. Dennoch verwirft Horkheimer die anthropologische Fragestellung nicht
ginzlich und skizziert das Programm, die »Anthropologie in eine dialektische
Theorie der Geschichte einzubeziehen.«® Das bedeutet fiir ihn, sich der anth-
ropologischen Erkenntnisse zwar zu bedienen, diese aber nicht als Konstanten

5 | Ebd., 275.
6 | Ebd.
7 | Ebd.
8 | Ebd.

9 | Ebd., 258.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

215


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Dirk Jorke

der menschlichen Natur iiberhaupt, sondern lediglich als jene »historisch be-
stimmte[r] Menschen und Menschengruppen« zu begreifen.

2. EIN EINFLUSSREICHER LEXIKONAUFSATZ

In einem Lexikonaufsatz aus dem Jahr 1958 kniipft Habermas an Horkheimers
Anthropologiekritik an. Folgt man Otfried Hoffe, ist es zu einem guten Teil
diesem Lexikonaufsatz zur Philosophischen Anthropologie zuzuschreiben,
dass es bis in die 199oer Jahre zu einer Hegemonie »nachanthropologischen
Denkens« in den Humanwissenschaften gekommen ist. Vergleicht man
diesen Beitrag mit Horkheimers Bemerkungen zur philosophischen Anthropo-
logie, so entdeckt man viele inhaltliche wie methodische Uberschneidungen.
Auch fur Habermas lisst sich das Wesen des Menschen nicht feststellen, da
der Mensch in die Geschichte verwoben ist. Es sei schlichtweg eine »Tatsa-
che, dafl der Mensch Geschichte hat und geschichtlich erst wird, was er ist.
Eine beunruhigende Tatsache fiir eine Anthropologie, die es mit der »Natur«
des Menschen, mit dem, was allen Menschen jederzeit gemeinsam ist, zu tun
hat.«'* Ein Wesen des Menschen lisst sich daher nicht auffinden, hochstens
kann mit Herder und Nietzsche festgestellt werden, dass es zu seinem Wesen
gehort, dieses immer wieder aufs Neue zu kreieren. Doch es ist — wie schon bei
Horkheimer — nicht allein das Insistieren auf dem geschichtlich-gesellschaft-
lichen Charakter des Menschen, womit sich Habermas gegen die Program-
matik einer philosophischen Anthropologie wendet. Daneben findet sich auch
bei ihm der Verweis auf die Perspektivitit des jeweiligen anthropologischen
Blicks: »Wer Anthropologie treibt, kann nicht fiir sich die Position der Engel,
des >Bewufitseins tiberhaupt< beanspruchen, die er allen anderen abspricht,
auch er lebt in einer konkreten Gesellschaft.«!* Geschichtlich ist also nicht nur
der Gegenstand, sondern ebenso die Methode einer jedweden Anthropologie.
Es sind immer auch gesellschaftlich bestimmte Erkenntnisinteressen, die den
Blick auf den Menschen in eine spezifische Richtung lenken. Entsprechend
gelte es, eine soziologische Aufklirung der Anthropologie zu liefern. Oder,
in den Worten von Habermas: Die philosophische Anthropologie »wird nur

10 | Ebd., 260.

11 | Otfried Hoffe, »Wiederbelebung im Seiteneinstiege, in: ders. (Hg.), Der Mensch -
ein politisches Tier? Essays zur politischen Anthropologie. Stuttgart 1992, 5-13, hier 7.
12 | Jirgen Habermas, »Philosophische Anthropologie. Ein Lexikonartikel« in: ders.,
Kultur und Kritik, Frankfurt a.M. 1973 [1958], 89-111, hier 107.

13 | Ebd., 110.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

in dem Mafe kritisch, wie sie sich im Wechselgesprich mit einer Theorie der
Gesellschaft begreift.«™

Trotz dieser groRen Ubereinstimmung in der grundlegenden Kritik anth-
ropologischen Denkens besitzt der Lexikonartikel von Habermas im Vergleich
mit dem Aufsatz von Horkheimer eine andere Qualitit. Waren nimlich die
Einwidnde des Griindungsvaters der Kritischen Theorie nahezu ausschlief3-
lich gegen Scheler gerichtet, so bietet der Beitrag von Habermas der Form ent-
sprechend auch einen einfiihrenden Uberblick in Geschichte und wesentliche
Konzeptionen anthropologischen Denkens. Das ist insofern bemerkenswert,
als Habermas damit nicht nur das Material fiir die Skizzierung der Entwick-
lung der philosophischen Anthropologie entfalten kann, sondern dartiber hi-
naus auch erhebliche Unterschiede in den jeweiligen Anthropologien zu be-
stimmen vermag.

Dabei sind es vor allem zwei Ansitze der Philosophischen Anthropologie,
die Habermas gegeniiberstellt. Auf der einen Seite befindet sich mit Erich
Rothacker einer seiner akademischen Lehrer. Auf der anderen Seite des Spek-
trums befindet sich mit Arnold Gehlen, der nicht nur wie Rothacker ein intel-
lektueller Mitldufer des Nationalsozialismus gewesen ist, sondern auch einer
der einflussreichsten konservativen Intellektuellen Nachkriegsdeutschlands.
Rothacker hat in Auseinandersetzung mit Scheler und Plessner eine »Kultur-
anthropologie« entwickelt, der zufolge der Mensch nur in spezifischen Kul-
turen oder dem, was er »Lebensstil« nennt, existieren kann. Das heifdt, auch
wenn der Mensch an sich durch »Weltoffenheit« gekennzeichnet ist, flieht
er aus dieser doch in seine jeweilige Umwelt.”® »An Stelle der >angeborenen
Lebensweise« tierischer Arten treten die geschichtlich erworbenen >Lebens-
stile« menschlicher Gesellschaften.«'® Habermas radikalisiert diese Einsicht
der Kulturalitit des Menschen zu der These, dass es zwar Gesellschaften und
Kulturen gibe, aber nicht >den< Menschen, unabhingig von seiner jeweiligen
Einbettung. Das fithrt zum einen zur Ethnologie, die den Menschen in seiner
Verschiedenheit zeigt. Zum anderen verweist es laut Habermas auf die Not-
wendigkeit einer Theorie der Gesellschaft als kritische Erginzung zur philo-
sophischen Anthropologie.

Dass ein derartiges Unterfangen fiir Habermas dringend geboten ist,
demonstriert er in Auseinandersetzung mit der philosophischen Anthropolo-
gie Gehlens. Bereits in seinem Hauptwerk Der Mensch (1940) hatte sich Gehlen
nicht gescheut, ganz konkrete institutionelle Forderungen aus seiner natur-

14 | Ebd.

15 | Zu Rothackers Beitrag zur philosophischen Anthropologie vgl. Joachim Fischer,
Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20. Jahrhunderts. Freiburg/Miin-
chen 2008, 134-152 u. 254-259.

16 | Habermas, Philosophische Anthropologie, a.a.0., 106.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

217


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Dirk Jorke

wissenschaftlichen Fundierung der Instinktentbundenheit und der daraus
resultierenden Mingelnatur des Menschen abzuleiten. Dieses Programm hat
er dann in Urmensch und Spatkultur (1956) weiter verfolgt und dort eine anthro-
pologisch hergeleitete Ethik entworfen. Problematisch an der Vorgehensweise
ist jedoch laut Habermas, dass Gehlen seine Erkenntnisse aus dem Studium
primitiver Kulturen gewinne und dies dann in unzulissiger Weise verallge-
meinere. »Unversehens wird das, was fiir primitive Kulturen sehr wohl gel-
ten mag, der menschlichen Natur schlechthin zugerechnet, so entsteht der
Anschein, als sei der Mensch auf Natur angewiesen, ein fiir allemal.«” Das,
was vielleicht noch mit Blick auf archaische Sozialverbinde gelten mag, lasse
sich aber nicht auf moderne Gesellschaften iibertragen. Gerade indem Gehlen
aber diesen geschichtlichen Charakter seiner Annahmen zu eskamotieren ver-
suche, werden die dort gewonnenen praktischen Forderungen — »die Zucht
und Hirte archaischer Institutionen« — zu etwas scheinbar »Natiirlichem« und
damit moralisch Gefordertem. Die anthropologische Methode stelle sich somit
nicht nur der Form nach, sondern auch hinsichtlich ihrer inhaltlichen Impli-
kationen als konservativ-restauratives Unterfangen dar. Die Gefahr derartiger
Begriindungsfiguren besteht fiir Habermas in der Verdeckung politischer Ab-
sichten. Und spétestens bei Gehlen fiihre die Philosophische Anthropologie zu
einer »Dogmatik mit politischen Konsequenzen, die um so gefihrlicher ist, wo
sie mit dem Anspruch wertfreier Wissenschaft auftritt.«'®

Habermas zeigt sich also in diesem Lexikonartikel {iberaus skeptisch
gegeniiber einer philosophischen Anthropologie, die sowohl versucht, ein We-
sen des Menschen festzustellen, als sich dariiber hinaus auch zutraut, aus Er-
kenntnissen iiber dessen vermeintliches Wesen, normative Konsequenzen zu
ziehen. Dem stellt er im Anschluss an Rothacker und in Ubereinstimmung
mit Horkheimer das Programm einer vergleichenden Ethnologie sowie einer
kritischen Theorie der Gesellschaft gegeniiber. Ist es Aufgabe der Ersteren,
den Menschen iiber seine kulturelle Verschiedenheit aufzukliren, so soll Letz-
tere dazu dienen, der »Anthropologie grundsitzlich ihren Begriff voim] Men-
schen«® zu erldutern.

Vor dem Hintergrund dieser fundamentalen Kritik anthropologischer
Fundierungsversuche mag es erstaunen, dass Habermas nur wenige Jahre
spiter einen eigenstindigen Versuch der Normfundierung unter Ruickgriff
auf menschliche Universalien unternommen hat. Er nimmt dabei einen Fa-

17 | Ebd., 108.

18 | Habermas, Philosophische Anthropologie, a.a.0., 108; zu Habermas’ Kritik an
Gehlen vgl. auch Richard Saage, »Anthropologischer Revisionismus?«, in: Zeitschrift fir
Politik 60 (2013), 123-143.

19 | Habermas, Philosophische Anthropologie, a.a.0., 110.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

den wieder auf, der bei Horkheimer zwar schon angedacht, aber noch nicht
so recht greifbar gewesen ist: das Programm einer Erkenntnisanthropologie.?

3. DIE GESCHEITERTE ERKENNTNISANTHROPOLOGIE

Habermas’ Ausfithrungen zu drei anthropologisch verankerten Erkenntnisin-
teressen in seiner Frankfurter Antrittsvorlesung iiber Erkenntnis und Interesse
aus dem Jahr 1965 und deren Fortfithrung im gleichnamigen Buch kénnen auf
eine ganze Reihe von Vorarbeiten zuriickgreifen. Neben der bereits erwihn-
ten Auseinandersetzung mit der philosophischen Anthropologie Gehlens sind
hier seine Stellungnahmen zum Positivismusstreit und seine Rekonstruktion
des Marx’schen Konzepts der Gattungsgeschichte zu nennen. In all diesen
Arbeiten hat er sich der Idee anthropologisch verwurzelter Handlungsweisen
und der mit diesen verbundenen Erkenntnisinteressen angenihert.!
Ausgangspunkt seiner Frankfurter Antrittsvorlesung ist das begrifflich-
konzeptionelle Problem des Nachweises eines Interesses an Miindigkeit. Der
entscheidende Schachzug dieses programmatischen Vortrages liegt — und da-
ran lisst sich der anthropologische Gehalt der Ausfithrungen von Habermas
fest machen — in der Annahme, dass grundlegende Handlungsweisen und
das mit diesen korrespondierende Erkenntnisinteresse in einem kulturiiber-
greifenden Sinne existieren. Entsprechend heifdt es bei Habermas: »Die Leis-
tungen des transzendentalen Subjekts haben ihre Basis in der Naturgeschichte der
Menschengattung.«** Habermas versucht nun zu zeigen, dass sich genau drei
dieser anthropologisch verankerten Erkenntnisinteressen nachweisen lassen.
Neben den gattungsgeschichtlichen Prinzipien der Arbeit und der Interaktion
einerseits und den mit diesen korrespondierenden empirisch-analytischen so-
wie hermeneutischen Wissenschaften andererseits nennt er das Interesse an
Kritik und die damit verbundenen kritischen Wissenschaften: »Fiir drei Kate-
gorien von Forschungsprozessen 1af3t sich ein spezifischer Zusammenhang

20 | Vgl. hierzu den kurzen Uberblick bei Axel Honneth, »Halbierte Rationalitat. Er-
kenntnisanthropologische Motive der Frankfurter Schule«in: J. Fischer u. H. Joas (Hg.),
Kunst, Macht und Institutionen. Studien zur Philosophischen Anthropologie, soziolo-
gischen Theorie und Kultursoziologie der Moderne. Frankfurt a.M. u. New York 2003,
58-74.

21 | Vgl. hierzu Axel Honneth, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Ge-
sellschaftstheorie, Frankfurt a.M. 1986 und Thomas McCarthy, Kritik der Verstandi-
gungsverhéltnisse, Frankfurt a.M. 1989.

22 | Jurgen Habermas, »Erkenntnis und Interesse« (Frankfurter Antrittsvorlesung), in:
ders., Technik und Wissenschaft als »ldeologie«, Frankfurt a.M. 1968, 146-168, hier
161, Herv.i.0.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

219


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Dirk Jorke

von logisch-methodischen Regeln und erkenntnisleitenden Interessen nach-
weisen [...]. In den Ansatz der empirisch-analytischen Wissenschaften geht ein
technisches, in den Ansatz der historisch-hermeneutischen Wissenschaften ein
praktisches und in den Ansatz kritisch orientierter Wissenschaften jenes eman-
zipatorische Erkenntnisinteresse ein.«*

Mit anderen Worten: Es gibt unter gattungsgeschichtlichen Gesichtspunk-
ten nicht nur die Notwendigkeit des instrumentellen Handelns und der sym-
bolischen Interaktion, sondern dariiber hinaus auch das Interesse an Miin-
digkeit. Mit dieser These hat sich Habermas freilich erhebliche Beweislasten
aufgeladen, und dies in doppelter Hinsicht. So muss er diejenigen Wissen-
schaften benennen, denen eine kritische Funktion essentiell zukommt, die-
se also nicht nur beildufig erfullen. Als paradigmatisches Vorbild fiir eine
derartige kritische Wissenschaft sieht Habermas die Psychoanalyse an, deren
Vorgehensweise er in Erkenntnis und Interesse auf die Pathologien komplexer
Gesellschaften zu iibertragen versucht. Mag man sich mit dieser Zuordnung
vielleicht noch anfreunden kénnen, so wird die zweite Frage, wie denn die-
ses Interesse an Miindigkeit nun anthropologisch hergeleitet werden kénne,
letztlich nicht beantwortet.* Insbesondere bleibt Habermas den Nachweis
schuldig, dass das Interesse an Emanzipation den gleichen fundamentalen
Stellenwert besitzt wie instrumentelles und kommunikatives Handeln. Dass
der Mensch seine natiirliche Umwelt mittels Arbeit bewiltigen muss und er
auf die Koordinierung seines Sozialgefiiges mittels Sprache angewiesen ist, ist
schwerlich zu bestreiten. Inwieweit er aber dariiber hinaus von Natur aus auf
Miindigkeit oder gar Herrschaftsfreiheit angelegt ist, kann Habermas nicht
demonstrieren.?

Zunichst ist es iiberhaupt bemerkenswert, dass Habermas glaubt, auf
so etwas wie anthropologische Konstanten zuriickgreifen zu missen. Hier
scheint er hinter die eigene Einsicht zuriickzufallen, dass derartige Aussa-
gen immer auch ein Spiegel der jeweiligen geschichtlich-kulturellen Epoche
des Wissenschaftlers sind und insofern gerade keine universelle Fundierung
zu liefern vermégen.?® Zugespitzt gesagt, formuliert Habermas lediglich das
Spiegelbild der konservativ-restaurativen Konzeption Gehlens, gewissermaflen
eine Anthropologie von links, die sich aber auf der methodischen Ebene vor

23 | Jirgen Habermas, Erkenntnis und Interesse (Frankfurter Antrittsvorlesung),
a.a.0., 155, Herv.i.0.

24 | Soauch Axel Honneth, Halbierte Rationalitat, a.a.0., 73.

25 | Vgl. zu diesem Einwand auch Thomas McCarthy, Kritik der Verstandigungsverhalt-
nisse, a.a.0., 111.

26 | Vgl. hierzu auch die Kritik von Wolf Lepenies, »Anthropologie und Gesellschafts-
kritik. Zur Kontroverse Gehlen - Habermas«in: ders./Nolte, Helmut, Kritik der Anthropo-
logie. Miinchen 1971, 77-102.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

die gleichen Probleme gestellt sieht. In einem Riickblick auf Erkenntnis und
Interesse schreibt er dann auch selbst: »Ich war damals auf den starken Insti-
tutionalismus, iiberhaupt auf die Sozialpsychologie von Arnold Gehlen nega-
tiv fixiert; auch deshalb habe ich mich zu einer abstrakt entgegengesetzten
Theoriestrategie verleiten lassen.«” Sodann verbleibt die Annahme einer Gat-
tungsgeschichte in den Bahnen der Bewusstseinsphilosophie. Insbesondere
die Annahme eines Kollektivsubjektes der Geschichte lisst sich nicht halten.?®
Mit dem Verzicht auf die Analogisierung von Individuum und Gesellschaft
fallt auch die Ubertragung des Freudschen Neurosenmodells auf die Analy-
se von Gesellschaftspathologien als paradigmatisches Modell einer kritischen
Wissenschaft.”” Wenn dies aber der Fall ist, bleibt die Frage weiterhin offen,
wie die Verzerrungen gesellschaftlicher Interaktionsmuster analysiert werden
kénnen.

Im Nachwort zu Erkenntnis und Interesse meldet Habermas erneut grund-
sdtzliche Bedenken gegen eine anthropologische Fundierung der kritischen
Theorie an: »Anthropologien stehen allemal vor der Schwierigkeit, daf} em-
pirische Verallgemeinerungen von Verhaltensmerkmalen zu schwach, onto-
logische Aussagen iiber das Wesen des Menschen zu stark sind.«*° Allerdings
kommt es an dieser Stelle noch zu keiner Kritik des Programms eines ge-
schichtlichen Nachweises universaler Strukturen; im Gegenteil, dieses wird
geradezu als eine Art Kénigsweg beschrieben, der den Fallstricken einer meta-
physischen Ontologie einerseits und eines kontingenten Empirismus anderer-
seits entgeht. Und zwar soll dies weiterhin durch eine »Theorie der Gattungs-
geschichte oder der sozialen Evolution«® geschehen. Das Programm einer
gattungsgeschichtlichen Grundlegung hat Habermas jedoch in den folgenden
Jahren aufgegeben, in das Zentrum riickt die Ausbuchstabierung einer Uni-
versalpragmatik, welche wiederum den Rahmen fiir die Entwicklung einer
Theorie der sozialen Evolution zur Verfiigung stellt. Es hat eine Art Renovie-

27 | Jurgen Habermas, »Nach dreiRig Jahren. Bemerkungen zu Erkenntnis und Inter-
esse«, in: Stefan Miller-Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft, Frankfurt a.M. 2000,
12-20, hier 14.

28 | Auch dies hat Habermas riickblickend eingerdumt; vgl. hierzu die Stellungnahme
von Jiirgen Habermas zu Erkenntnis und Interesse, in: Nach dreifig Jahren, a.a.0., 13f.
Eine friihe Formulierung dieses Einwandes findet sich bei Michael Theunissen, Gesell-
schaft und Geschichte. Zur Kritik der kritischen Theorie, Berlin 1969, 24.

29 | Sie wird jedoch von Habermas in seiner Rekonstruktion des historischen Mate-
rialismus in modifizierter Form beibehalten; vgl. Dirk Jérke, »Anthropologische Motive
im Werk von Jirgen Habermas«in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 92 (2006),
304-321.

30 | Jirgen Habermas, Erkenntnis und Interesse, a.a.0., 373.

31 | Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

221


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Dirk Jorke

rung des Theoriedesigns stattgefunden, an dessen vorldufigem Ende die Theo-
rie des kommunikativen Handelns steht. Im Verlauf dieses Prozesses kommt
es zwar zu einer Abschwichung anthropologischer Motive, jedoch nicht zu
einem volligen Verzicht auf diese.

4. EINE IMPLIZITE ANTHROPOLOGIE

Seit Anfang der 7oer Jahre riickt im Anschluss an den linguistic turn der Phi-
losophie die Beschiftigung mit der menschlichen Sprachverwendung in das
Zentrum von Habermas’ Schaffen. Seine Grundintention ist dabei, jenen lin-
guistischen Analysen, die die universalistischen Strukturen der menschlichen
Grammatik herausgestellt haben, um den Bereich der konkreten Sprechhand-
lungen zu erweitern. Diesen Uberlegungen zur Universalpragmatik kommt
nun neben dem quasitranszendentalen insofern zumindest auch ein quasi-
anthropologischer Status zu, als damit ja eine ausschlieRlich dem Menschen
innewohnende Kompetenz aufgezeigt werden soll. Zwar finden wir auch bei
anderen Primaten symbolisch vermittelte Interaktionen, doch die Erhebung
von spezifischen Geltungsanspriichen und deren etwaige Problematisierung
in einem Diskurs stellt gewiss eine rein menschliche Errungenschaft dar. An-
thropologisch ist die Universalpragmatik aber auch aus einem zweiten Grund,
und zwar ist es der im Titel erhobene Universalititsanspruch. Die kommuni-
kativen Kompetenzen sollen nimlich allen (erwachsenen) Menschen zukom-
men, sie besitzen somit einen kulturiibergreifenden Status. »Es wird ferner
angenommen, daf die kommunikative Kompetenz einen ebenso universalen
Kern hat wie die linguistische.«*

Als eine zweite anthropologische, und zwar sozialanthropologische Siu-
le des Habermasschen Theoriegebiudes zur Zeit der Ausbuchstabierung der
Universalpragmatik kénnen seine Ausfiihrungen zur Theorie der Ich-Ent-
wicklung angesehen werden.® In den entsprechenden Arbeiten stiitzt er sich
auf entwicklungspsychologische Uberlegungen von Piaget und Kohlberg, wo-
bei er sich insbesondere die Unterscheidung von sechs Stufen der Entwick-
lung kognitiver (Piaget) sowie moralischer Kompetenzen (Kohlberg) zu eigen
macht. Damit stiitzen sich Universalpragmatik und Theorie der Ich-Entwick-
lung wechselseitig, beide kulminieren in dem Nachweis der hoherstufigen Ra-

32 | Jiirgen Habermas, »Was heift Universalpragmatik?«, in: ders., Vorstudien und Er-
ganzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt a.M. 1984, 353-440,
hier 387, Herv.i.0.

33 | Vgl. Jirgen Habermas, »Notizen zum Begriff der Rollenkompetenze, in: ders., Kul-
turund Kritik, 1973, 195-231 und ders. »Moralentwicklung und Ich-ldentitate, in: ders.,
Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt a.M. 1976, 9-47.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

tionalitit kommunikativen Handelns. Und wie schon bei der Ausiibung von
Sprechhandlungen geht Habermas auch bei der Ontogenese von kulturinva-
rianten Strukturen aus: »Der Begriff der Ich-Identitdt hat offensichtlich nicht
nur einen deskriptiven Sinn. Er beschreibt eine symbolische Organisation des
Ich, die [...] universale Vorbildlichkeit beansprucht, weil sie in den Struktu-
ren von Bildungsprozessen iiberhaupt angelegt ist und optimale Lésungen fiir
kulturinvariant wiederkehrende Handlungsprobleme erméglicht.«** Derarti-
ge universelle Strukturen werden schliellich auch mit der dritten Siule des
Theoriegebiudes, der Theorie der sozialen Evolution, verkniipft. Diese soll der
Rekonstruktion des Historischen Materialismus dienen und ersetzt das Modell
einer erkenntnisanthropologisch fundierten Gattungsgeschichte, das Haber-
mas noch in den Goer Jahren verfolgt hat.

Soziale Evolution als solche ist fiir Habermas zunichst einmal ein anth-
ropologisches Faktum, das heifdt, erst mit dem Menschen erdffnet sich ein
Spielraum fiir die Entwicklung von Gesellschaftsformationen. Damit gelangt
zugleich auch der natiirliche Evolutionsmechanismus zum Stillstand. »An der
Schwelle zum homo sapiens«, so schreibt Habermas in dem Titelaufsatz Zur
Rekonstruktion des Historischen Materialismus, »weicht diese organisch-kultu-
relle Mischform einer ausschlieRlich sozialen Evolution.«*> Grund hierfiir ist
die Notwendigkeit, den sozialen Zusammenhalt mittels symbolischer Interak-
tionsformen immer wieder aufs Neue zu reproduzieren, da der Riickgriff auf
natiirliche Statusunterschiede nicht linger gegeben sei. Und dies ist fiir Ha-
bermas dann der Grund, weswegen ein alleiniger Riickgriff auf das Konzept
der Arbeit, wie dies bei Marx der Fall ist, fiir die Theoretisierung der Mensch-
heitsentwicklung nicht hinreichend ist:

»Das Marxsche Konzept der gesellschaftlichen Arbeit eignet sich zur Abgrenzung der
Lebensweise der Hominiden gegeniiber der der Primaten; aber es trifft nicht die spezi-
fisch menschliche Reproduktion des Lebens. Denn nicht die Hominiden, sondern erst
die Menschen sprengen jene gesellschaftliche Struktur, die in der Wirbeltierreihe ent-
standen ist: die eindimensionale Rangordnung, in der transitiv jedem Tier ein und nur
ein Status zugeordnet wird.«3¢

Die Theorien der Universalpragmatik, der Ich-Entwicklung und der sozialen
Evolution bilden ein magisches Dreieck der Fundierung einer kritischen Ge-
sellschaftstheorie, wie Habermas sie dann mit der Theorie des kommunikativen

34 | Jirgen Habermas, Moralentwicklung und Ich-Identitat, a.a.0., 64, Herv. D.J.

35 | Jirgen Habermas, »Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismuss, in: ders.,
Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurta.M. 1976, 144-199, hier
147, Herv.i.0.

36 | Ebd., 149.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

223


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Dirk Jorke

Handelns in zusammenhingender und leicht modifizierter Form vorgelegt
hat.*” Aussagen iiber den Menschen finden wir dabei auf allen drei Ebenen,
wenn es sich dabei auch nur um eine Anthropologie in einem schwachen
Sinne handelt. Denn von einer starken, biologisch fundierten Anthropologie,
etwa im Sinne der von Herbert Marcuse im Anschluss an Freud entwickelten
Triebtheorie, grenzt er sich zu dieser Zeit ab, denn diese wiirde laut Habermas
auf eine »naturalistische Begriindung der Vernunft«* hinauslaufen. Auch der
menschliche Kérper findet in dieser Phase keine Beriicksichtigung und »die
Untersuchung von Grundstrukturen der Intersubjektivitit wird auf eine Ana-
lyse von Sprachregeln hin vereinseitigt.«*

Zeigt sich Habermas somit bemiiht, auf naturalistische Annahmen zu ver-
zichten, so ist der Riickgriff auf die menschliche Sprachkompetenz und die
Strukturen der als universal unterstellten Moralentwicklung als Ergebnisse
einer transzendentalen Analyse des Menschseins tiberhaupt seinerseits nicht
unproblematisch. Denn auch mit diesen schwachen sozialanthropologischen
Annahmen steht er in der Tradition einer philosophischen Anthropologie, die
durch den Riickgriff auf die vermeintliche Natur des Menschen zu allgemein-
gultigen normativen Prinzipien zu gelangen trachtet. Das ist nirgends so deut-
lich geworden wie bei der Diskussion um die angeblich kulturiibergreifenden
Forschungen Kohlbergs. Vor allem der Verdacht, dass es sich bei der postkon-
ventionellen Stufe der Moralentwicklung lediglich um eine spezifisch europii-
sche und noch dazu minnliche Errungenschaft handeln konnte, ist nicht von
der Hand zu weisen.*® Hinzu kommt, dass selbst in westlichen Gesellschaften

37 | Hinzugetreten sind dabei insbesondere das Konzept der Lebenswelt sowie die
weitere Integration systemtheoretischer Grundannahmen. Diese Ergénzungen sind
m.E. vornehmlich unter gesellschaftstheoretischem Blickwinkel, nicht jedoch fiir das
Programm einer Fundierung der kritischen Theorie, bedeutsam. Eine signifikante Ver-
schiebung des Habermasschen Theoriedesigns ergibt sich dagegen Mitte der 80er Jah-
re infolge einer Kantianischen Wende. Diese ist Gegenstand des folgenden Abschnitts.
38 | Jiirgen Habermas, »Gesprach mit Herbert Marcusex, in: ders., Philosophisch-poli-
tische Profile, Frankfurt a.M. 1981, 265-319, hier 287.

39 | Axel Honneth, Kritik der Macht, a.a.0., 310. Vgl. zu dieser Vernachl&ssigung des
Korpers in der Habermasschen Universalpragmatik auch Ulf Matthiesen, Das Dickicht
der Lebenswelt und die Theorie des kommunikativen Handelns, Miinchen 1983 und Hel-
mut Nolte, »Kommunikative Kompetenz und Leibapriori. Zur philosophischen Anthropo-
logie von Jiirgen Habermas und Karl-Otto Apel«, in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilo-
sophie 70 (1984), 518-539.

40 | Zudieser Kritik vgl. Carol Gilligan, Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral
der Frau, Frankfurt a.M. 1984; zur Diskussion vgl. Herta Nagl-Docekal/Herlinde Pauer-
Studer (Hg.), Jenseits der Geschlechtermoral. Beitrdge zur feministischen Ethik, Frank-
furta.M. 1993.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

nur ein Bruchteil der Bevolkerung die Moralstufe sechs erreicht, deren empiri-
sche Verankerung also alles andere als gegeben ist.*!

In den folgenden Jahren sind diese anthropologischen Annahmen mehr
und mehr verblasst, ohne freilich ginzlich zu verschwinden.” Anfang des
neuen Jahrhunderts ist es dann zu einer bemerkenswerten Wiederaufnahme
anthropologischer Motive gekommen.

5. HABERMAS’ WIEDERENTDECKUNG
DER PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE

Habermas’ Beitrag iiber Die Zukunft der menschlichen Natur ist der Versuch
einer Antwort auf die durch die Entwicklungen im Bereich der humanen Gen-
technologie aufgeworfene Frage nach den Grenzen der Manipulierbarkeit der
menschlichen Natur. Doch die Moglichkeit einer gentechnologischen Ein-
wirkung auf den menschlichen Phinotyp sprengt ihm zufolge nicht nur die
Grenzen der konventionellen Vorstellungen tiber die menschliche Natur, sie
verweist auch auf bisher unthematisierte Voraussetzungen deontologischer
Moralkonzeptionen. Es ist insbesondere dieses Eingestindnis von Habermas,
welches den Text so bemerkenswert erscheinen lasst. Aufschlussreich ist vor
allem die Antwort, die er auf diese neuartige Herausforderung zu geben ver-
sucht, nimlich das Konzept einer anthropologisch fundierten Gattungsethik,
die einer — deontologisch verstandenen — Moral erst ihren weltlichen Halt gibt.
So heif’t es am Ende: »An dieser Stelle kommt das lang vorbereitete Argument
zum Zug, dass die gentechnische Entwicklung im Hinblick auf die mensch-
liche Natur anthropologisch tief sitzende kategoriale Unterscheidungen zwi-
schen Subjektivem und Objektivem, Gewachsenem und Gemachtem unscharf
werden ldsst. Deshalb steht mit der Instrumentalisierung des vorpersonalen
Lebens ein gattungsethisches Selbstverstindnis auf dem Spiel, das dariiber
entscheidet, ob wir uns auch weiterhin als moralisch urteilende und handelnde
Wesen verstehen kénnen. Wo uns zwingende moralische Griinde fehlen, miis-
sen wir uns an den gattungsethischen Wegweiser halten.«*

Es sind vor allem zwei anthropologisch gehaltvolle Annahmen, die den
Text durchziehen. Die erste driickt sich in der Rede von der Gattungsethik aus,
welche »intuitive Selbstbeschreibungen, unter denen wir uns als Menschen
identifizieren und von anderen Lebewesen unterscheiden« enthilt.** Ein Bild
vom Menschen also, das kulturiibergreifende Geltung besitzt. In diesem »von

41 | Vgl. Thomas McCarthy, Kritik der Verstédndigungsverhéltnisse, a.a.0., 557.

42 | Vgl. Dirk Jorke, Anthropologische Motive, a.a.0.

43 | Jirgen Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur, Frankfurta.M. 2001, 121.
44 | Ebd., 72, Herv.i.O.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

225


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Dirk Jorke

allen moralischen Personen geteilten ethischen Selbstverstindnis der Gat-
tung«® findet Habermas zufolge eine deontologische Moral ihren Halt. Damit
ist jedoch erst der Rahmen formuliert. Zwar wissen wir bereits, dass es etwas
gibt, was alle Menschen teilen und vor dessen Hintergrund die Manipulation
des humanen Genoms als obszin erscheint, doch dessen Inhalt ist an dieser
Stelle der Argumentation noch offen. Erwartet man nun, dass es die Sprach-
fahigkeit des Menschen ist, die diesen Rahmen fiillen soll, so wird man indes
enttduscht. Dieser fiir Habermas zunichst einmal nahe liegende Weg stellt
nimlich insofern eine Sackgasse dar, als es nicht primir die kommunikative
Kompetenz ist, die durch die neuen Technologien bedroht ist. Wire dies der
Fall, dann kénnte man sich mit den begrifflichen Mitteln der Sprachphiloso-
phie begniigen und der deontologische Pfad der Tugend briuchte nicht verlas-
sen zu werden. Thm zufolge wird jedoch eine grundlegendere Dimension des
Menschseins in Frage gestellt, und zwar ist es das Verhiltnis des Menschen
zu seinem Leib als die fundamentale Bedingung des Selbstseinkénnens, die
durch die positive Eugenik negiert wird: »Und damit sich die Person mit ihrem
Leib eins fiihlen kann, scheint er als naturwiichsig erfahren werden zu mis-
sen — als die Fortsetzung des organischen, sich selbst regenerierenden Lebens,
aus dem heraus die Person geboren worden ist.«*®

Um zu zeigen, dass der Mensch sich selbst als »naturwiichsig erfahren«
muss, greift Habermas auf Helmuth Plessner zuriick und stellt sich in die Tra-
dition der Philosophischen Anthropologie. Plessner unterscheidet zwischen
Leibsein und Koérperhaben; das ist die zentrale Differenz, innerhalb derer sich
die exzentrische Daseinsweise des Menschen vollzieht. Wir erfahren den Leib
in prireflexiver Weise gleichsam unmittelbar. Gleichzeitig kénnen wir uns zu
ihm als Korper verhalten, etwa wenn wir einem Schmerz nachgehen oder uns
einer Schonheitsoperation unterziehen. »Ihren Korper >hat< oder »besitzt< eine
Person nur, indem sie diesen Korper als Leib — im Vollzug ihres Lebens »ist«,
wobei der »Erfahrungsmodus des Leibseins« gegeniiber dem des Kérperha-
bens primir ist.¥ Genau dieses Verhiltnis wird jedoch durch die Biotechno-
logien in Frage gestellt, die Person erfihrt sich als >gemacht, als ein mani-
pulierbares Ding, die Relation von Leib und Kérper wird Habermas zufolge
gleichsam auf den Kopf gestellt, die prekire Balance zwischen diesen beiden
Aspekten und mithin der Prozess der Identititsbildung als Ganzes zerstort.

Allerdings deutet Habermas den Zusammenhang zwischen der Integritit
des Leibes und gelingender Identititsbildung einerseits und deren Bedeutung
tiir Reziprozititsbeziehungen andererseits lediglich an, und auch das Verhilt-
nis zwischen der physisch bestimmten Gattungsethik und der sprachphilo-

45 | Ebd., 74.
46 | Ebd., 101.
47 | Ebd., 89.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf

sophisch hergeleiteten Diskursethik bleibt merkwiirdig in der Schwebe. Hier
scheint er dann doch vor den Konsequenzen einer anthropologischen Fundie-
rung der Moral zuriickzuschrecken.*®

48 | Vgl. hierzu auch Kai Haucke, »Das Unverfiigbare und die Unantastbarkeit der Wiir-
de. Habermas, die Bioethik und Plessners philosophische Anthropologie«, in: Philoso-
phische Rundschau 49 (2002) Heft 2, 165-177. Diese Ambivalenz wird auch in jiingeren
Verdffentlichungen zum naturalistischen Reduktionismus nicht geldst. Insbesondere
die Rede von einem »weichen Naturalismus« bleibt hier unbefriedigend. Vgl. Jirgen Ha-
bermas, »Freiheit und Determinismus«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 52 (2004),
871-890 und ders., »lch bin ja selbst ein Stiick Natur« Adorno liber die Naturverfloch-
tenheit der Vernunfte, in: Axel Honneth (Hg.), Dialektik der Freiheit. Frankfurter Adorno-
Konferenz 2003, Frankfurt a.M. 2005, 13-40. Eine Wiederaufnahme der Frage nach
den anthropologischen Quellen der Normativitat liefert Habermas in »Eine Hypothese
zum gattungsgeschichtlichen Sinn des Ritus«, in: ders., Nachmetaphysisches Denken
I, Berlin 2012, 77-95. Im Vergleich zu »Die Zukunft der menschlichen Natur« ist die
Verschiebung von »gattungsethisch« zu »gattungsgeschichtlich« bemerkenswert. Die
Voraussetzungen der Moralitat werden von ihm nicht l&nger im Anschluss an Plessners
Anthropologie aufgezeigt, sondern in kultischen Praktiken verortet.

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.

227


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zu den Autorinnen und Autoren

Christoph J. Bauer, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Hegel-Archiv der Ruhr-
Universitit Bochum, christoph.j.bauer@rub.de

Andrea C. Bertino, wissenschaftlicher Mitarbeiter (DFG-Forschungsstelle),
Universitit Regensburg, andrea.bertino8o@ur.de

Antonio Falduto, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Seminar fur Philosophie
der MLU Halle-Wittenberg, antonio.falduto@phil.uni-halle.de

Gerhard Gamm, Professor fur Philosophie an der Technischen Universitit
Darmstadt, gagmm@phil.tu-darmstadt.de

Petra Gehring, Professorin fiir Philosophie an der Technischen Universitit
Darmstadt, gehring@phil.tu-darmstadt.de

Christoph Hubig, Professor fiir Praktische Philosophie sowie Philosophie der
wissenschaftlich-technischen Kultur an der Technischen Universitit Darm-
stadt, hubig@phil.tu-darmstadt.de

Dirk Jorke, Professor fiir Politische Theorie und Ideengeschichte an der Tech-
nischen Universitit Darmstadt, joerke@pg.tu-darmstadt.de

Heike Kimpf, apl. Professorin fiir Philosophie an der Technischen Universitit
Darmstadt, kaempf@phil.tu-darmstadt.de

Heiner F. Klemme ist Professor fiir Geschichte der Philosophie am Seminar
fur Philosophie der MLU Halle-Wittenberg, heiner.klemme@phil.uni-halle.de

Roberto Nigro, Programmdirektor am Collége International de Philosophie Pa-
ris und Dozent an der Ziircher Hochschule der Kiinste (ZHdK), roberto.nigro
@zhdk.ch

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

Alfred Nordmann, Professor fiir Philosophie an der Technischen Universi-
tat Darmstadt und Adjunct Professor an der University of South Carolina,
nordmann@phil.tu-darmstadt.de

Marc Rolli, Professor fiir Philosophie an der Fatih University Istanbul und
Leiter des Forschungsschwerpunkts »Theorie und Methoden« an der Ziircher

Hochschule der Kiinste (ZHdK), marc.roelli@zhdk.ch

Werner Stegmaier, em. Professor fiir Philosophie mit Schwerpunkt Praktische
Philosophie an der Universitit Greifswald, stegmai@uni-greifswald.de

Riidiger Zill, wissenschaftlicher Referent am Einstein Forum in Potsdam,
ruediger.zill@einsteinforum.de

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59.



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Stefan Deines

Situierte Kritik

Modelle kritischer Praxis in Hermeneutik,
Poststrukturalismus und Pragmatismus

Juni 2015, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Fiir eine Philosophie der Verdauung

August 2015, ca. 450 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik — wozu und wie weiter?

April 2015, ca. 320 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 00:34:59. per


https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Steffi HobufS, Nicola Tams (Hg.)

Lassen und Tun

Kulturphilosophische Debatten zum Verhiltnis
von Gabe und kulturellen Praktiken

2014, 264 Seiten, kart., 27,99 €,
ISBN 978-3-8376-24755

Angelo Maiolino
Politische Kultur in Zeiten des Neoliberalismus
Eine Hegemonieanalyse

2014, 448 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-2760-2

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivitit
Wittgenstein und die moderne Kultur

September 20715, ca. 300 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/6783839429563 - am 14.02.2026, 00:34:59. per



https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Fines Hominis?
	Inhalt
	Fines Hominis? Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik
	Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie
	Selbsterzeugung des Menschen? Hegels Integration der Anthropologie in sein Konzept einer Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften
	Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx
	Nietzsches Anthropologiekritik
	Die amerikanische Alternative: John Dewey. Überlegungen zur Anthropologiekritik in pragmatischer Hinsicht
	»Alle Anthropologie, auch die philosophische, hat den Menschen schon als Menschen gesetzt«. Die Anthropologiekritik Martin Heideggers
	Der Ursachen-Bär. Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik
	La condition humaine. Über das kritische Interesse am Menschen — Th. W. Adorno
	Vom Verschwinden des Menschen. Günther Anders’ negative Anthropologie
	»Retournons à la nature«. Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen
	Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik — ein Retraktandum
	Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf bei Jürgen Habermas
	Zu den Autorinnen und Autoren

