
https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli (Hg.)
Fines Hominis?

               
Edition Moderne Postmoderne

2015-03-06 14-33-07 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 01a4392049907824|(S.   1-  4) TIT2956.p 392049907832

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
 

2015-03-06 14-33-07 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 01a4392049907824|(S.   1-  4) TIT2956.p 392049907832

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli (Hg.)

Fines Hominis?
Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

               

2015-03-06 14-33-07 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 01a4392049907824|(S.   1-  4) TIT2956.p 392049907832

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


               
Bibliografische Information der Deutschen NationalbibliothekBibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2015 transcript Verlag, Bielefeld© 2015 transcript Verlag, Bielefeld

Die Verwertung der Texte und Bilder ist ohne Zustimmung des Verlages ur-
heberrechtswidrig und strafbar. Das gilt auch für Vervielfältigungen, Überset-
zungen, Mikroverfilmungen und für die Verarbeitung mit elektronischen Sys-
temen.

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Satz: Justine Haida, Bielefeld
Printed in Germany
Print-ISBN 978-3-8376-2956-9

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de
Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren an unter:
info@transcript-verlag.de

2015-03-06 14-33-07 --- Projekt: transcript.titeleien / Dokument: FAX ID 01a4392049907824|(S.   1-  4) TIT2956.p 392049907832

Publiziert mit Unterstützung des SNF zur Förderung der wissenschaftlichen 
Forschung

Dieses Werk ist lizensiert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 DE Lizenz. 
Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. 
Weitere Informationen finden Sie unter http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de

PDF-ISBN 978-3-8394 -2956-3

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de
https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/de


Inhalt

Fines Hominis?
Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik
Marc Rölli | 7

Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie
Antonino Falduto und Heiner F. Klemme | 17

Selbsterzeugung des Menschen?
Hegels Integration der Anthropologie in sein Konzept einer
Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften
Christoph J. Bauer | 33

Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx
Roberto Nigro | 51

Nietzsches Anthropologiekritik
Andrea Bertino und Werner Stegmaier | 65

Die amerikanische Alternative: John Dewey 
Überlegungen zur Anthropologiekritik in pragmatischer Hinsicht 
Marc Rölli | 81

»Alle Anthropologie, auch die philosophische,
hat den Menschen schon als Menschen gesetzt«
Die Anthropologiekritik Martin Heideggers
Christoph Hubig | 101

Der Ursachen-Bär 
Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik 
Alfred Nordmann | 119

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La condition humaine
Über das kritische Interesse am Menschen — Th. W. Adorno
Gerhard Gamm | 137

Vom Verschwinden des Menschen
Günther Anders’ negative Anthropologie
Rüdiger Zill | 159

»Retournons à la nature«
Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen
Heike Kämpf | 177

Wird er sich auflösen?
Foucaults Anthropologiekritik — ein Retraktandum
Petra Gehring | 189

Wider besseren Wissens?
Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf bei Jürgen Habermas
Dirk Jörke | 213

Zu den Autorinnen und Autoren | 239

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fines Hominis? 
Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik

Marc Rölli

Einleitung

Im Bild des perfekten, mit modernsten technischen Mitteln optimierten Men-
schen verkörpert sich die anthropologische Utopie der Gegenwart und ihrer 
Zukunftsvisionen. Sie richtet sich auf das äußerliche Erscheinungsbild des 
menschlichen Körpers ebenso wie auf seine Gesundheit und Fitness, seine 
Leistungsfähigkeit oder seine genetischen Anlagen. Vielleicht könnte man von 
einem anthropologischen Re-Design des Menschen sprechen, das auf die ky-
bernetischen Auflösungstendenzen des spezifisch Humanen nach dem Ende 
des zweiten Weltkriegs mit der Revitalisierung älterer romantischer Modelle 
des ›ganzen Menschen‹ reagiert, d.h. eines Menschen, der sich im Gleichge-
wicht mit der Natur befindet.1 Dabei spielen sich kommerzielle Strategien und 
idealistische Phantasien und Glücksvorstellungen gegenseitig in die Hände. 
Hinter der Kalkulierbarkeit der Datenströme, in die sich menschliches Leben 
– z.B. im Sinne neuronaler Netzwerke oder biologischer Substanzen wie Blut, 
Organe, Keimzellen – auflöst, verbirgt sich nicht nur eine versicherungstech-
nische Risiko- und Präventionslogik oder die Interessen der Pharmaindustrie, 
Nervenkrankheiten lokalisieren und damit (partiell) therapieren zu können.2 
In der Mathematik der transhumanistischen Cyberanthropologie macht sich 
auch der Menschheitstraum von einem harmonisch ausgeglichenen, schmerz-
freien und lebensverlängerten Dasein bemerkbar. Als Schmied seines eigenen 
Glücks ist der Mensch von heute quasi dazu verpflichtet, seinem Körper op-

1  |  Vgl. Michael Hagner, Erich Hörl (Hg.), Die Transformation des Humanen. Beiträge 

zur Kulturgeschichte der Kybernetik, Frankfur t a.M. 2008.

2  |  Dies gilt auch dann, wenn nicht das Gehirn Subjekt von Handlungen und Bewusst-

sein von Leiden ist: »Wir sind zu Hause in der Welt, die uns umgibt. Wir stecken nicht 

in unserem Kopf.« Alva Noë, Du bist nicht dein Gehirn. Eine radikale Philosophie des 

Bewusstseins, übers. v. C. Wagler, München, Zürich 2011, 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli8

timal Rechnung zu tragen, indem er sich eine Identität gibt, die in medizini-
schen, ökonomischen oder auch ästhetischen Kategorien bestimmt ist, und so 
gesellschaftliche Anerkennung findet. 

Angesichts der gegenwärtigen Konjunktur naturalistischer Anthropolo-
gien ruft der vorliegende Band die Einsichten der philosophischen Tradition 
der Anthropologiekritik in Erinnerung. Erheben einzelne Hirnforscher, Biolo-
ginnen, Kognitionswissenschaftlerinnen und Informationstechniker den An-
spruch, allgemeine Aussagen über den Menschen zu treffen, so liegt es nahe, 
philosophisch auf den Kurzschluss hinzuweisen, der in der Übertragung na-
turwissenschaftlichen Wissens in andere Wissensbereiche zu beobachten ist. 
Ihre anthropologische Qualität ergibt sich aus einer essentialistischen Über-
schreitung fachwissenschaftlicher Grenzen, die sich häufig weniger bei den 
WissenschaftlerInnen selbst als vielmehr in der gesellschaftlichen Wahrneh-
mung naturwissenschaftlicher Forschung aufspüren lässt. Problematisch ist 
hierbei der essentialistische, in interdisziplinärer Hinsicht gerade nicht auf-
geklärte Zug mitsamt seiner weltanschaulichen und popularisierenden Funk-
tion, einzelne naturwissenschaftliche Erkenntnisse als Erkenntnisse über den 
Menschen oder die menschliche Natur auszugeben – und auf diesem Weg die 
gesellschaftliche Relevanz der betriebenen Forschung sicherstellen zu wollen.

An diesem Punkt kann auf eine Wiederholung der Geschichte hingewiesen 
werden. Der vielerorts beschriebene Funktions- und Strukturwandel der Wis-
senschaften im 19. Jahrhundert hat um die Jahrhundertmitte ein Phänomen 
hervorgebracht, das kurz als »Populärmaterialismus« bezeichnet wurde.3 Da-
mit ist im deutschsprachigen Raum eine Bewegung gemeint, die sich im sog. 
Materialismusstreit in der Absetzung von eher konservativen philosophischen 
und theologischen Positionen formierte, indem sie die rasanten Erkenntnis-
gewinne und Institutionalisierungserfolge der Naturwissenschaften als Ant-
worten auf philosophische Grundfragen interpretierte. Diese Bewegung setzte 
sich seit den 1860er Jahren im alle Welträtsel enträtselnden Populärdarwinis-
mus fort. Die ältere Seelenlehre wird von der Phrenologie oder einer mit empi-
rischen Methoden operierenden Psychologie beerbt – und ebenso werden letzt-
lich sämtliche Gegebenheiten der ›menschlichen Wirklichkeit‹ als Wirkungen 
mechanistischer Naturprozesse dechiffriert. Mit der Konsequenz, dass auch 
gesellschaftliche und politische Belange biologischen Kategorien unterworfen 
wurden.

Spannend zu beobachten ist dabei die Sachlage der anthropologischen Konti-
nuität. Vertreter wie Opponenten populärmaterialistscher Strategien bedienen 

3  |  Vgl. Herbert Schnädelbach, Philosophie in Deutschland 1831-1933, Frankfur t a.M. 

1983 und Kurt Bayertz, Myriam Gerhard, Walter Jaeschke (Hg.), Weltanschauung, Phi-

losophie und Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert, Bd.1: Der Materialismus-Streit, 

Hamburg 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekrit ik 9

sich beide ausdrücklich des Begriffs der Anthropologie. Wird die Naturwissen-
schaft gegen die Naturphilosophie in Stellung gebracht – so geschieht dies im 
Namen der Anthropologie. Werden dagegen philosophische Positionen gegen 
naturwissenschaftliche Deutungsmonopole ins Feld geführt – so geschieht 
auch dies im Namen der Anthropologie. Wie aber kommt es zu dieser Dehn-
barkeit des Begriffs – und was hat sie zu bedeuten? Welche Semantiken haben 
sich der unscheinbaren Terminologie bemächtigt? Der Göttinger Physiologe 
Rudolph Wagner hält auf der 31. Versammlung der Gesellschaft deutscher 
Naturforscher und Ärzte 1854 einen »anthropologischen Vortrag«, in dem er 
gegen Carl Vogt die Vereinbarkeit von christlicher Religion und empirischer 
Naturforschung behauptet.4 Und Ludwig Büchner beruft sich in Kraft und Stoff 
– der Bibel der neuen Materialisten – auf Feuerbachs Begriff der »Anthropo-
logie (als) Blüte und Summe aller und jeder Wissenschaft und vollkommener 
Ersatz für Religion und Philosophie.«5 Für Ernst Haeckel ergibt sich aus der 
auf die Frage nach dem Menschen zulaufenden Brisanz der Evolutionstheorie 
Darwins, dass die Anthropologie ins Zentrum der naturwissenschaftlichen 
Weltanschauung rückt. Sie umfasst mit dem Bereich der menschlichen Ent-
wicklungsgeschichte die gesamte »Weltgeschichte« und ihr physiologisches 
Teilgebiet dehnt sich auf die Umweltbeziehungen des menschlichen Organis-
mus insgesamt aus, d.h. auf »Oecologie und Geographie«. In die »Hauptzwei-
ge der Anthropologie« müssen sich »sämmtliche Wissenschaften (einordnen 
lassen), welche […] von menschlichen Verhältnissen handeln (insbesondere 
auch alle sogenannten moralischen, politischen, socialen und historischen 
Wissenschaften, die Ethnographie etc.).«6 

Bei einer so mehrdeutigen Begriffsverwendung liegt die Frage nahe, was 
der Begriff der Anthropologie eigentlich bezeichnet? Diskursanalytisch be-
trachtet und mit den Mitteln der begriffsgeschichtlichen Methode lässt sich 
zeigen, dass ein philosophischer Anthropologiediskurs mit Kant anhebt.7 Al-
lerdings konsolidiert sich dieser Diskurs erst um 1800 im Umfeld der nach 
Kant entstehenden Naturphilosophie. Während Kant die Anthropologie in 
pragmatischer Hinsicht bearbeitet – und ihr somit keinen Rang innerhalb der 

4  |  Vgl. Rudolph Wagner, Menschenschöpfung und Seelensubstanz. Ein anthropologi-

scher Vortrag, Göttingen 1854.

5  |  Ludwig Büchner (1855), Kraft und Stoff, Neudruck der ersten Auflage, hg.  v. W. 

Bölsche, Leipzig o.J., 93-94.

6  |  Ernst Haeckel (1866), Generelle Morphologie der Organismen. Allgemeine Grundzü-

ge der organischen Formen-Wissenschaft, mechanisch begründet durch die von Charles 

Darwin reformirte Descendenz-Theorie, Bd. 2, Allgemeine Entwicklungsgeschichte der 

Organismen, Berlin, New York 1988, 423ff., hier 433.

7  |  Vgl. hierzu und im Folgenden Marc Rölli, Kritik der anthropologischen Vernunft, 

Berlin 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli10

systematischen Philosophie zuerkennt – macht es die naturphilosophische 
Behandlung des Menschen möglich, die Anthropologie auch systematisch 
innerhalb der philosophischen Wissenschaften zu verorten. Auf diese Weise 
gibt sie der älteren, in cartesianischen Denkbahnen verhafteten medizinisch-
physiologischen Anthropologie eine neue Theoriegrundlage. Sie tut dies sogar 
in zweierlei Hinsicht – und bereitet damit den kontinuierlichen Fortbestand 
anthropologischen Denkens während des Strukturwandels der Wissenschaf-
ten vor; d.h. seine Weiterexistenz auch nach der Auflösung der idealistischen 
System- und Naturphilosophie. In den Diskussionen um die Jahrhundert-
wende entsteht nicht nur eine spekulative Identitätsphilosophie, die in ihrer 
Ausprägung bei Schelling die romantische Anthropologie mitsamt ihrer me-
dizinischen und ästhetischen Ausformungen hervorbringt. Gleichzeitig wird 
unter Beibehaltung der erkenntnistheoretischen Restriktionen der Kantischen 
Transzendentalphilosophie ein quasi positivistisches Konzept von Naturphilo-
sophie entwickelt, das auf der Grundlage induktiver Methoden im vormals von 
der Psychologie bearbeiteten Feld operiert. Allerdings wird dieses Gebiet auf 
die anthropologischen Bereiche der schon von Kant so genannten »Charak-
teristik« ausgedehnt, d.h. auf die Themen empirischer Charakterdifferenzen 
von Menschen, die physiologische und kulturelle Bestimmungen miteinander 
verschmelzen: Naturell, Mentalität und Temperament, Altersstufen, Krankheit 
und Gesundheit von Körper und Geist, Geschlecht, Entwicklungsstadien der 
Menschengattung, Völker und Rassen.8 Dominieren in dieser zweiten Rich-
tung des Postkantianismus zunächst die Fragestellungen der Psychologie, so 
werden diese zunehmend in anthropologischen Kontexten z.B. der Völker- und 
Rassenkunde, in physiologischen und statistischen Ableitungen (Phrenologie, 
Anthropometrie) oder auch in pädagogischen Zusammenhängen erweitert. 
Namhafte Vertreter dieser Richtung der philosophischen Anthropologie sind 
neben Jakob Friedrich Fries etwa Gottlob Ernst Schulze, der Verfasser des be-
rühmten Aenesidemus (1792), bis hin zu Johann Friedrich Herbart, Friedrich 
Eduard Beneke oder auch dem bekannten Zellforscher Matthias Schleiden, 
der in einem Text von 1862 die Anthropologie als »Theorie des menschlichen 
Erkenntnißvermögens« fasst, die von Fries in einem »wesentlichen Theil« voll-
endet worden sei.9 

Festzuhalten ist, dass sich im Diskursfeld philosophischer Anthropologien 
nach 1800 spekulativ-idealistische als auch erkenntniskritische und positivisti-

8  |  Vgl. Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: Kant’s gesam-

melte Schrif ten, Bd. 7, Berlin 1917 (1798), 117-333.

9  |  Vgl. Matthias Schleiden, »Ueber die Anthropologie als Grundlage für alle übrigen 

Wissenschaften, wie überhaupt für alle Menschenbildung«, in: Westermann’s Jahrbuch 

der illustrier ten Deutschen Monatshefte, Bd. 2, Braunschweig, 49-58, hier 55, 57. (Den 

Hinweis verdanke ich Alexandra Nießen.)

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekrit ik 11

sche Ansätze finden lassen. In beiden Fällen sind enge Beziehungen zu nicht-
philosophischen Themenfeldern der sich ausdifferenzierenden Humanwissen-
schaften vorhanden. Bereits Kant hatte in seinen Anthropologievorlesungen 
die Arbeitsgebiete der empirischen Psychologie (v.a. der Gemütskrankheiten) 
ebenso behandelt wie Fragen der Rassen- und Völkerkunde, der Physiogno-
mik oder auch der physischen Konstitution des empirischen Charakters. Diese 
Thematik wird in der romantischen Anthropologie nach Schelling ebenso wei-
terbearbeitet wie in der Philosophie des subjektiven Geistes der Hegel-Schule 
oder in den an Fries anknüpfenden Anthropologien. Hirnphysiologie, Psycho-
Pathologie und Rassenanthropologie spielen sich dabei im Fortgang ihrer wis-
senschaftlichen Konsolidierung zunehmend in den Vordergrund.10 Parallel zu 
diesem Vorgang kann ein Bedeutungszuwachs der Anthropologie im Philoso-
phiediskurs konstatiert werden. Hatte Kant die Anthropologie noch als popu-
läre Vorlesung konzipiert und aus dem engeren Bereich der Schulphilosophie 
herausgehalten, so gewinnt sie zunächst in ihren unterschiedlichen (romanti-
schen, positivistischen oder geistphilosophischen) Ausprägungen einen festen 
disziplinären Ort – bevor sie in einem weiteren Schritt als fundamentalphilo-
sophischer Ansatz oder als Denkungsart der Ersten Philosophie aufgefasst wird. 
Dies geschieht bei Fries mit seiner Neuen Kritik der Vernunft (1807), die seit 
ihrer zweiten Auflage (1828) den erweiterten Titel trägt: Neue oder anthropologi-
sche Kritik der Vernunft. Dieselben philosophischen Ansprüche werden zu Be-
ginn der 1820er Jahre von Henrich Steffens und Johann Heinroth – und später 
auch von Ludwig Feuerbach erhoben, wenn er eine kritische Radikalisierung 
der Hegelschen Philosophie auf anthropologischer Grundlage einfordert.11 

Pointiert gesagt, findet in der ersten Phase des philosophischen Anthropo-
logiediskurses (von ca. 1770 bis 1860) ein kontinuierlicher Zuwachs an Bedeu-
tung statt, der zuletzt in der populärwissenschaftlichen Übernahme des phi-
losophischen Anspruchs selbst kulminiert. Wenn daher in philosophie- oder 
auch wissenschaftshistorischen Darstellungen ein Wechsel der Paradigmen 
– von einem idealistisch-naturphilosophischen Primat der Vernunft hin zu 
einem materialistischen Primat der naturwissenschaftlichen Weltanschauung 
– behauptet wird, so ist an diesem Punkt aus anthropologiegeschichtlicher 

10  |  In seinen Studien zur Geschichte der Sexualität hat Foucault sozialstatistische 

(Quételet), degenerationtheoretische (Morel), eugenische (Galton) und rassenkundli-

che (Gobineau) Ansätze in einem Dispositiv eng geführt, das zahlreiche Korresponden-

zen zu der in der Ordnung der Dinge analysierten anthropologischen episteme aufweist. 

Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge, übers. v. U. Köppen, Frankfurt a.M. 1974 

(1966), 384ff. und ders., Der Wille zum Wissen, übers. v. U. Raulff u. W. Seitter, Frankfurt 

a.M. 1992 (1976), 95ff.

11  |  Vgl. Ludwig Feuerbach, Grundsätze der Philosophie der Zukunft, in: ders., Werke, 

Bd. 3, Frankfur t a.M. 1975 (1843), 247-322.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli12

Sicht skeptische Zurückhaltung mehr als wünschenswert. Mit dem Begriff 
anthropologischer Kontinuität wird gerade die fortdauernde Relevanz philo-
sophischer Denkmuster und Vermittlungsfiguren im Rahmen naturwissen-
schaftlich, z.B. evolutionsbiologisch ausgerichteter Anthropologien signali-
siert, die mit einem starken weltanschaulichen Anspruch auftreten und genau 
darin das metaphysische Element philosophischer Anthropologien weitertra-
dieren oder sogar forcieren. Im gegenwärtigen Verständnis anthropologischer 
Diskurse bleiben diese Zusammenhänge zumeist verdeckt. Für den deutsch-
sprachigen Raum liegt das auch daran, dass in den 1920er Jahren eine neue 
philosophische Anthropologie entstanden ist, die mit den Namen Max Scheler, 
Helmuth Plessner, Arnold Gehlen u.a. verbunden ist. Sie dominiert bis heu-
te den gesamten Anthropologiebereich in der deutschsprachigen Philosophie 
(und ebenso in den Sozialwissenschaften). Sofern ihre Hauptprotagonisten 
stets ihre ganz eigene Fundierungsleistung des Fachs betonen, findet sich in 
ihren Texten kaum eine Spur von älteren Traditionen des anthropologischen 
Denkens in der Philosophie. Vielmehr heben sie jeweils eine zeitgenössische 
Krisensituation hervor, auf die sie im Gestus der Notwendigkeit mit einer Wie-
dergewinnung des Menschen reagieren. In dieser liege das Remedium für eine 
mit sich uneins gewordene, sich selbst entfremdete Menschheit, die im Aus-
einanderklaffen von Natur und Geist (Kultur) die Orientierung verloren habe.

Wie bereits gegen Ende des 18. Jahrhunderts, als im Namen des ganzen 
Menschen das physikalische Kausalitätsmodell für anthropologische Belange 
als unzureichend (»mechanistisch«) kritisiert wurde, wird auch zu Beginn 
des 20. Jahrhunderts nach dem Vorbild medizinischer Reformbewegungen 
die Gegenwart einer Krise konstatiert, die sich in der Vorherrschaft einer ins-
trumentellen oder technischen Rationalität und ihrem Verfehlen dessen, was 
den Menschen eigentlich zum Menschen macht, manifestiert. Das Abendland 
scheint dem Untergang geweiht, der Geist ein Widersacher der Seele – nach 
dem Ende des Ersten Weltkriegs machen sich die veränderten Lebens- und 
Arbeitsbedingungen der »zweiten industriellen Revolution«, d.h. die neuen 
(chemischen, elektro- und ingenieurstechnischen) Industrien mitsamt ihren 
Organisationsformen der Massenproduktion auf einschneidende Weise be-
merkbar.12 Es entstehen tayloristisch inspirierte dystopische Entwürfe eben-
so wie philosophische Reformprogramme, die ein am Menschen orientiertes 
Denken verkünden, das den naturwissenschaftlich und ökonomisch diszi-
plinierten Verstand mit einer umfassenden, moralische, teleologische, vitale 
und ästhetische Aspekte einbeziehenden Vernunft konfrontiert. Die neue Be-
wegung der philosophischen Anthropologie zeichnet hier aus, den Menschen 
auf einer naturphilosophisch modellierten biologischen Ebene des Lebens auf 
einer »Stufe des Organischen« abgesetzt von Pflanze und Tier zu thematisie-

12  |  Vgl. Georges Friedmann, La crise du progrès, Paris: Gallimard 1935.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekrit ik 13

ren.13 Bestätigung findet die bereits für die erste Phase philosophischer An-
thropologie charakteristische naturphilosophische, d.h. in einem Begriff vom 
Leben verankerte Bestimmung des Menschseins, die der anthropologischen 
Vernunft inhärent ist und ihren engen Bezug auf die biologischen Wissen-
schaften erklärt. 

Es greift deutlich zu kurz, wenn Plessner meint: »Jede Zeit findet ihr er-
lösendes Wort. Die Terminologie des achtzehnten Jahrhunderts kulminiert in 
dem Begriff der Vernunft, die des neunzehnten im Begriff der Entwicklung, 
die gegenwärtige im Begriff des Lebens.«14 Für die anthropologische Kontinui-
tät ist vielmehr entscheidend, dass die Idee des Lebens stets für eine Vermitt-
lung der Gegensätze Leib-Seele oder Körper-Geist steht, die mit den Mitteln des 
Verstandes – aufgrund seiner Abhängigkeit von empirischen Erkenntnissen, 
die im Rahmen der Erscheinungswelt objektiv zu verorten sind – unerreichbar 
ist. Entwicklung des Lebens nach Maßgabe der Vernunft: nichts anderes hat die 
anthropologische Vernunft im Sinn, seitdem sie im Begriff des Organismus 
und der inneren Zweckmäßigkeit nach Kant eine Möglichkeit gefunden hat, 
die Selbstorganisation der Natur oder die Evolution des Lebendigen zu denken. 
Es ist Schelling, der als erster die physiologische Betrachtung des Menschen 
philosophisch rehabilitiert und gleichzeitig die mechanistischen Kausalver-
hältnisse eines physikalischen Naturverständnisses hinter sich gelassen hat.15 
Zwar wird die idealistische Denkfigur mit der Zeit brüchig – und die Vernunft 
verliert sich in einem nicht wirklich transparent zu machenden Unbewussten 
körperlich-seelischer Phänomene – aber in den anthropologischen Utopien 
und eugenischen Idealen, die z.B. als Entwicklungsziele evolutionärer Prozes-
se vorgestellt werden, bleiben doch ihre Anliegen der Vermittlung und Versöh-
nung weiterhin präsent.16 Es ist merkwürdig genug, dass zu einer Zeit der ex-

13  |  Vgl. Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bern 1975 (1928) und 

Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die Philo-

sophische Anthropologie, Berlin, New York 1975 (1928).

14  |  Plessner, Die Stufen des Organischen, a.a.O., 3.

15  |  Vgl. Friedrich W.J. Schelling, Ideen zu einer Philosophie der Natur (1797), in: ders., 

Historisch-kritische Ausgabe, im Auftrag der Schelling-Kommission der Bayrischen 

Akademie der Wissenschaften, Bd. 5, hg.  v. M. Durner, Stuttgar t 1994,  59-306, hier 

93.

16  |  Vgl. Hedwig Conrad-Martius, Utopien der Menschenzüchtung. Der Sozialdarwi-

nismus und seine Folgen, München 1955. Eine spannende Kontrastfolie zu den euge-

nischen Utopien bietet Samuel Butlers Roman Erewhon (1872, 1901), der in seinem 

Kernstück, dem »Buch der Maschinen«, eine Auseinandersetzung mit Darwins Evolu-

tionstheorie im Kontext der Fortschrittsemphase von Industrie und Technik bietet. 

Butlers Ansatz zeichnet sich durch ein ethnographisches Verfahren avant la lettre aus, 

das auf die politischen Machtverhältnisse und die damit verbundenen Strategien der 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli14

plizit anthropologischen Ausrichtung biopolitischer Aktivitäten – im Rahmen 
von Rassenhygiene und medizinischer Degenerationsbekämpfung bereits in 
der Weimarer Republik und dann vor allem im NS-Staat – eine philosophische 
Anthropologie neu entsteht, die sich nicht im Klaren darüber ist, dass sie ältere 
Traditionen desselben Namens fortschreibt.17 

Mit dieser Skizze eines seit über zweihundert Jahren weit verzweigten phi-
losophischen Anthropologiediskurses wird umgekehrt auch auf die Geschichte 
einer sich fortgesetzt artikulierenden Anthropologiekritik verwiesen. Für Kant 
gibt es zwei Varianten einer möglichen Anthropologie: eine physiologische, 
die nicht wissenschaftlich betrieben werden kann, und eine pragmatische, die 
als eine empirische und populäre Wissenschaft gilt, aber nicht imstande ist, 
transzendentale Ansprüche zu erheben. Selbst wenn er eine Anthropologie in 
pragmatischer Hinsicht publiziert, bleibt er allen Versuchen gegenüber kritisch 
eingestellt, die Anthropologie als philosophische Disziplin zu begreifen – oder 
gar Philosophie auf Anthropologie reduzieren zu wollen. Wie Antonino Fal-
duto und Heiner Klemme in ihrem Beitrag demonstrieren, schiebt Kant aus 
systematischen Gründen der transzendentalen Deutung empirischen Wissens 
einen Riegel vor. Bei Hegel liegen die Dinge laut Christoph J. Bauer insofern 
ähnlich, als er die Anthropologie nun zwar als Teilgebiet in die Philosophie 
des Geistes integriert, gleichzeitig aber daran festhält, ihre Themen und Prob-
lemstellungen im Zuge der Entwicklung des subjektiven wie objektiven Geis-
tes – quasi pragmatisch, d.h. im Kontext einer »Weltkenntnis« – zu konkreti-
sieren und über ihre naturalistische Begrifflichkeit hinauszuführen. Zeitlich 
versetzt werden auch die naturphilosophischen Grundlagen der romantischen 
und idealistischen Anthropologien oder überhaupt der materialistischen Welt-
anschauung kritisch bekämpft oder auch Konzeptionen der philosophischen 
Anthropologie als solche problematisiert. Man könnte hier an die im Neukan-
tianismus vorgetragene Kritik des Psychologismus der Fries’schen anthropo-
logischen Vernunftkritik denken, an Friedrich A. Langes Materialismuskritik 
oder auch daran, wie Marx Roberto Nigro zufolge die anthropologische Philo-
sophie Feuerbachs in die Schranken weist.18 Nietzsches Figur des »Übermen-

Wissensproduktion (Anthropologie, Religion, Kolonialismus, Menschenbild) im Sinne 

einer fiktiven Feldforschung und Verfremdungspraxis der kulturellen Voraussetzungen 

reflektier t.

17  |  Vgl. Odo Marquard, Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, Frankfur t 

a.M. 1973, 124. 

18  |  Weitere Beispiele philosophischer Anthropologiekritiken liefern Julius Schaller, 

Die Phrenologie in ihren Grundzügen und nach ihrem wissenschaftlichen und practi-

schen Werthe, Leipzig 1851, oder Erich Adickes, Kant contra Haeckel. Für den Entwick-

lungsgedanken – gegen naturwissenschaftlichen Dogmatismus, Berlin 1906.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekrit ik 15

schen« liegt, wie Andrea Bertino und Werner Stegmaier belegen, ebenfalls die 
Zurückweisung anthropologischer Annahmen zugrunde.

Nicht anders ergeht es der anthropologisch erneuerten Philosophie in der 
Nachfolge Schelers und Plessners, sofern sich die Hauptlinien der philosophi-
schen Richtungen (Pragmatismus, Phänomenologie, Sprachanalyse, Existenz-
philosophie, Hermeneutik, Strukturalismus) Ende des neunzehnten und zu 
Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts regelmäßig antipsychologistisch und 
antinaturalistisch positionieren und daher auch jede Form des Anthropologis-
mus strikt oder wenigstens rhetorisch ablehnen. Christoph Hubig erinnert 
hier an Heideggers, Gerhard Gamm an Adornos harte Kritiken. In diesen Kon-
text gehört ebenso die These von der Antiquiertheit des Menschen von Gün-
thers Anders, wie Rüdiger Zill ausführt, wie auch die frühe, von Dirk Jörke dar-
gestellte Anthropologiekritik von Jürgen Habermas. Zu denken wäre auch an 
die Ignoranz im »analytischen Lager«, an die systemtheoretische Überholung 
anthropologischer Soziologiegrundlagen oder an die dezidiert anti-anthropo-
logisch vorgetragene Nietzscherezeption im französischen Strukturalismus, 
die sich bei Deleuze und Derrida bis zu Foucaults Proklamation des baldigen 
Verschwindens des Menschen wiederfindet.19 Diese ist das Thema von Petra 
Gehring. Sie verbindet sich mit einer politisch motivierten Ablehnung anth-
ropologischer Vorurteile, die nicht-europäische Kulturen entwicklungslogisch 
herabzusetzen und damit kolonialistisch zu regieren und ökonomisch auszu-
beuten erlauben. Hier knüpft sich ein Band von Deweys Kritik an deutscher 
Philosophie und Politik über Lévi-Strauss’ ethnologischer Ablehnung huma-
nistischer Ideale, die von Heike Kämpf rekonstruiert wird, bis hin zur Ent-
stehung von Kulturtheorien, die mit der Einführung eines pluralistischen 
Selbstverständnisses in die ethnographische Forschung operieren. Selbst Witt-
gensteins Auseinandersetzung mit Frazer verbindet in ähnlicher Weise, wie 
Alfred Nordmann in seinem Beitrag deutlich macht, Wissenschaftstheorie, 
Anthropologiekritik und pragmatische Skepsis. Es ist daher bezeichnend, dass 
aktuell in den philosophischen Diskurs ein Anthropologiebegriff reimportiert 
wird, der seine Wurzeln in einem ethnologischen Zusammenhang findet: in 
der angelsächsischen Tradition der cultural anthropology. Wenn zum Beispiel 
Latour von »symmetrischer Anthropologie« spricht, dann bezieht er sich auf 
einen ethnomethodologischen Ansatz, der es möglich macht, Menschen und 
ihre Handlungen in »Akteur-Netzwerken« aufzulösen, sofern sie aus diesen 
heraus, in den Bezügen zu Akteuren aller Art: Dinge, Techniken, Infrastruk-
turen etc., und damit als Momente von Kollektiven genauer zu bestimmen 

19  |  Vgl. Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfur t a.M. 1997, 

24ff. Weitere Buchbeiträge zu Derrida und Deleuze, aber auch zu Luhmann und Latour 

waren geplant, sind aber leider nicht – und dies aus sehr unterschiedlichen Gründen – 

zustande gekommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli16

sind.20 Hier stellt sich nicht mehr die Frage nach dem Menschen, weil deutlich 
geworden ist, dass diese Frage auf ein Wesen zielt, das immer wieder seine ge-
sellschaftlichen, d.h. ökonomisch und technisch bedingten Lebensumstände 
und damit auch die Vielfalt der Lebensweisen normativ kontrolliert und mar-
ginalisiert.

Mit der Übertragung eines aus kulturalistischen Kontexten stammenden 
Anthropologiebegriffs in den philosophischen Diskurs wird zwar der metaphy-
sische Tiefsinn seiner eigenen Geschichte und damit auch einige Fallstricke 
elegant überflogen. Aber so bleibt das Terrain der anthropologischen Vernunft 
kritisch unbearbeitet und damit weiterhin im Stillen wirksam. Das vorliegende 
Buch setzt sich zum Ziel, die Geschichte der philosophischen Anthropologie 
aufzuarbeiten, indem es die Potentiale der philosophischen Anthropologiekri-
tik ins Licht rückt – und womöglich mit den Einsichten verbindet, die im nicht 
länger biologistischen, kolonialen oder rassistischen Denken der cultural oder 
social anthropology vorliegen. Dabei gerät die in einem Gegensatz festgefahre-
ne Frontstellung des modernen Naturalismus und des konservativen und tra-
ditionellen Humanismus ins Wanken.

20  |  Vgl. Bruno Latour, Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen An-

thropologie, übers. v. G. Roßler, Berlin 1995 (1991). Siehe zu diesem Themenkomplex 

auch Marc Rölli, »Was versteht man heute eigentlich unter ›philosophischer Anthropolo-

gie‹?«, in: Journal Phänomenologie, Schwerpunkt »Philosophische Anthropologie – An-

spruch und Kritik«, 34/2010, 4-10. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontext			 
von Kants kritischer Philosophie

Antonino Falduto und Heiner F. Klemme

Einleitung

In der Vorrede zur Grundlegung zur Metaphysik der Sitten weist Kant, die stoi-
sche Einteilung der Philosophie in Logik, Physik und Ethik aufnehmend, da-
rauf hin, dass die Ethik einen empirischen (»praktische Anthropologie«) und 
einen »rationalen« Teil umfasst, der »eigentlich Moral heißen könnte«.1 Den 
rationalen Teil der Moral nennt Kant auch »Metaphysik der Sitten« und »reine 
Moralphilosophie«.2 Diese Aussage über das Verhältnis von Anthropologie und 
»reiner Moralphilosophie« ist als Kritik an allen Versuchen zu verstehen, den 
für die Moralphilosophie zentralen Begriff der unbedingten Verbindlichkeit 
(obligatio) mit den Mitteln von Anthropologie und empirischer Psychologie zu 
erklären. Wenn es überhaupt ein moralisches Gesetz gibt, das »als Grund einer 
Verbindlichkeit gelten soll«, dann muss es Kants Auffassung zufolge »absolute 
Notwendigkeit bei sich führen«.3 Weil empirische Erkenntnis grundsätzlich 
keine absolute Notwendigkeit bei sich führt, liegt Kants Verständnis nach auf 
der Hand, dass der »Grund der Verbindlichkeit […] nicht in der Natur des Men-
schen oder in den Umständen in der Welt, darin er gesetzt ist, gesucht werden 
müsse, sondern a priori lediglich in Begriffen der reinen Vernunft«.4 Diese 
klare Grenzziehung, die explizit gegenüber der von Christian Wolff und sei-
nen Anhängern verfolgten philosophica practica universalis (»allgemeine prak-
tische Weltweisheit«5), implizit aber auch gegen die von Francis Hutcheson 

1  |  Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [1785], in: ders., Gesammelte 

Schriften, hg. von der Preußischen Akademie der Wissenschaften (etc.), Berlin 1900ff. 

[im Folgenden zitiert als AA Werk: mit Band- und Seitenangabe, hier Bd. 4, 388.

2  |  Ebd., 389.

3  |  Ebd., 389.

4  |  Ebd., 389.

5  |  Vgl. ebd., 390.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme18

und Adam Smith vertretene Ethik moralischer Gefühle gerichtet ist, hat zur 
Folge, dass sich Kant in der Grundlegung, seiner einflussreichsten moralphilo-
sophischen Schrift, kaum zu Fragen der Anthropologie und empirischen Psy-
chologie äußert. Weil in ihr sein Interesse der »Aufsuchung und Festsetzung 
des obersten Prinzips der Moralität« gilt, d.h. des kategorischen Imperativs,6 ist 
ihre Vernachlässigung zwar verständlich, aber keineswegs so zu verstehen, als 
ob Anthropologie und Psychologie nicht von eminenter Bedeutung für Kants 
praktische Philosophie wären. Dies wird schon alleine dadurch deutlich, dass 
Kants These, wonach wir unsere Pflichten (officia) durch die Anwendung des 
kategorischen Imperativs auf unsere Maximen erkennen, vermögenstheoreti-
sche Unterscheidungen voraussetzt, die von Kant im Kontext seiner Anthropo-
logie erörtert werden.7

Die Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), Kants wichtigste Publi-
kation zum Themenbereich von empirischer Psychologie und Anthropologie, 
geht auf ein Privatkolleg zurück, das Kant jeweils im Winter von 1772/73 bis 
1795/96 hält, während er im Sommer über Physische Geographie liest.8 Seine 
Absicht ist es, die Anthropologie »zu einer ordentlichen academischen disci-
plin« zu machen.9 Der Inhalt dieser Vorlesungen ist uns durch eine Reihe von 
studentischen Nachschriften bekannt, die 1997 in einer kritischen Ausgabe 
innerhalb seiner Gesammelten Schriften (Akademie-Ausgabe) erschienen sind. 

6  |  Vgl. ebd., 392. Zur ›Deduktion‹ des kategorischen Imperativs im dritten Abschnitt 

der Grundlegung siehe Heiner F. Klemme »Freiheit oder Fatalismus? Kants positive und 

negative Deduktion der Idee der Freiheit in der Grundlegung (und seine Kritik an Christian 

Garves Antithetik von Freiheit und Notwendigkeit)«, in: Deduktion oder Faktum? Kants 

Rechtfer tigung des Sittengesetzes im dritten Abschnitt der ›Grundlegung‹, hg. v. Heiko 

Puls, Berlin 2014, 61-103.

7  |  Siehe Heiner F. Klemme, »Erkennen, Fühlen, Begehren – Selbstbesitz. Reflexionen 

über die Verbindung der Vermögen in Kants Lehre vom Kategorischen Imperativ«, in: 

Affektivität und Ethik bei Kant und in der Phänomenologie, hg.  v. Inga Römer, Berlin 

2014,  79-99, sowie zur Vermögenslehre allgemein Antonino Falduto, The Faculties of 

the Human Mind and the Case of Moral Feeling in Kant’s Philosophy, Berlin 2014.

8  |  Vgl. Emil Arnoldt, »Möglichst vollständiges Verzeichnis aller von Kant gehaltenen 

oder auch nur angekündigten Vorlesungen nebst darauf bezüglichen Notizen und Be-

merkungen«, in Emil Arnoldt, Gesammelte Schrif ten, hg. von Otto Schöndörffer, Bd. 5: 

Kritische Exkurse im Gebiete der Kantforschung, Teil 2, Berlin 1909, 173-344. Vgl. dazu 

auch Reinhard Brandt, »Kants pragmatische Anthropologie: Die Vorlesung«, in: Allge-

meine Zeitschrif t für Philosophie, Band 19 (1994), 41-49, hier 41: »Im Wintersemester 

[1772/1773] hielt Kant die Vorlesung über Anthropologie oder empirische Psychologie 

zum ersten Mal; es war ein Privatkolleg, zu dem er als neu ernannter Ordinarius für Logik 

und Metaphysik nicht verpflichtet war.«

9  |  Vgl. Kants Briefwechsel, AA, Bd. 10-13, hier Bd. 10, 145.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 19

Der Nutzen der Anthropologie besteht nach Kant vor allem darin, Kenntnisse 
zu vermitteln, die die akademische Jugend klug für die Welt machen. Zum 
genauen Verhältnis von reiner Philosophie (Moralphilosophie) und seinen Vor-
lesungen über Anthropologie äußert sich Kant jedoch niemals eindeutig. Un-
bestritten ist jedoch, dass der Wert der anthropologischen Forschungen durch 
die Freiheit des Menschen markiert wird, ein Begriff, den sich die Anthropo-
logie von der kritischen Philosophie vorgeben lässt. Auffassungen des Men-
schen, die nicht den Begriff der Freiheit in das Zentrum rücken, werden von 
Kant zurückgewiesen. 

Im Folgenden werden einige Aspekte von Kants ›kritischer‹ Anthropologie 
etwas vertiefend dargestellt. 

K ant und die Tr adition:						    
Die Entstehung einer neuen philosophischen Disziplin

In der Entwicklung der kantischen Idee von Anthropologie spielt die Tradition 
der deutschen Schulmetaphysik eine zentrale Rolle. Ein erster Beweis dafür 
ist Kants Wahl des Lehrbuchs für seine Vorlesungen über Anthropologie, die 
auf Alexander Gottlieb Baumgartens (1714-1762) Psychologia empirica gefallen 
ist. Baumgarten ist ein Vertreter der leibniz-wolffschen Tradition, dessen la-
teinische Schriften große Verbreitung an den deutschen Universitäten im 18. 
Jahrhundert genießen.10 Baumgarten veröffentlicht 1739 ein in lateinischer 
Sprache verfasstes Buch über Metaphysik (Metaphysica),11 das in vier Sektionen 
unterteilt ist (ontologia, cosmologia, psychologia, theologia naturalis) und dessen 
zweiter Teil der »Psychologie« (psychologia empirica, psychologia rationalis) ge-
widmet ist.

Ausgehend von der Lektüre Baumgartens und einige Ideen der wolffschen 
Unterscheidung zwischen empirischer und rationaler Psychologie kritisch im 
Blick, spricht Kant schon in der Kritik der reinen Vernunft deutliche Worte 
über die »psychologische« Analyse. Zum einen grenzt Kant die Analyse der 
menschlichen Seele vom Gebiet der apriorischen philosophischen Untersu-
chung ab: Er widmet der Seele als Substanz keine rein philosophische Be-
handlung mehr, so dass die rationale Psychologie im Rahmen der Trans-

10  |  Über diesen Autor siehe Clemens Schwaiger, Alexander Gottlieb Baumgarten. Ein 

intellektuelles Porträt, Stuttgart 2011.

11  |  Metaphysica per Alexandrum Gottlieb Baumgarten, Professorem Philosophiae, 

Halae Magdeburgicae, Impensis C. H. Hemmerde 1739. Vgl. die deutsche Übersetzung 

von G. F. Meier (1766) und ihre Neuherausgabe von J. A. Eberhard (1783). Vgl. außer-

dem Alexander Gottlieb Baumgarten, Metaphysica – Metaphysik. Historisch-kritische Ausga-

be, hg. von Günter Gawlick und Lothar Kreimendahl, Stuttgart 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme20

zendentalphilosophie nicht mehr thematisch wird. Zum anderen findet die 
empirische Psychologie als Untersuchung der Seele als des Gegenstandes des 
inneren Sinnes (und damit als Erscheinung) keinen Platz mehr in der apriori-
schen philosophischen Analyse.12 Allerdings wird der empirischen Seelenleh-
re als Beobachtungslehre, im Gegensatz zur rationalen Psychologie, vorläufig 
»ein Plätzchen« im Rahmen rein philosophischer Untersuchungen zugebil-
ligt, als »ein so lange aufgenommener Fremdling, dem man auf einige Zeit 
einen Aufenthalt vergönnt, bis er in einer ausführlichen Anthropologie (dem 
Pendant zu der empirischen Naturlehre) seine eigene Behausung  wird be-
ziehen können.«13

Vergleicht man die studentischen Nachschriften von Kants Anthropologie-
kolleg, die im Band XXV der kritischen Ausgabe der Gesammelten Schriften 
Kants erschienen sind, und die 1798 veröffentlichte Anthropologie in pragmati-

12  |  Vgl. dazu Heiner F. Klemme, Kants Philosophie des Subjekts. Entwicklungsge-

schichtliche und systematische Untersuchungen zum Verhältnis von Selbstbewußtsein 

und Selbsterkenntnis, Hamburg 1996.

13  |  Vgl. die komplette Textstelle aus Kants Kritik der reinen Vernunft [1781/1787], 

im Folgenden KrV, A 848-849/B 876-877: »Wo bleibt denn die empirische Psychologie, 

welche von jeher ihren Platz in der Metaphysik behauptet hat, und von welcher man in 

unseren Zeiten so große Dinge zu Aufklärung derselben erwartet hat, nachdem man die 

Hoffnung aufgab, etwas Taugliches a priori auszurichten? Ich antworte: sie kommt da-

hin, wo die eigentliche (empirische) Naturlehre hingestellt werden muß, nämlich auf die 

Seite der angewandten  Philosophie, zu welcher die reine Philosophie die Principien  a 

priori enthält, die also mit jener zwar verbunden, aber nicht vermischt  werden muß. 

Also muß empirische Psychologie aus der Metaphysik gänzlich  verbannt sein, und ist 

schon durch die Idee derselben davon gänzlich ausgeschlossen. Gleichwohl wird man 

ihr nach dem Schulgebrauch doch noch immer (obzwar nur als Episode) ein Plätzchen 

darin verstatten  müssen und zwar aus ökonomischen Bewegursachen, weil sie noch 

nicht so reich ist, daß sie allein ein Studium ausmachen, und doch zu wichtig, als daß 

man sie ganz ausstoßen, oder anderwärts anheften sollte, wo sie  noch weniger Ver-

wandtschaft, als in der Metaphysik antreffen dürf te. Es ist also bloß ein so lange aufge-

nommener Fremdling, dem man auf einige Zeit einen Aufenthalt vergönnt, bis er in einer 

ausführlichen Anthropologie (dem Pendant zu der empirischen Naturlehre) seine eigene 

Behausung wird beziehen können.«

Vgl. auch Immanuel Kant über die von der Königl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin 

für das Jahr 1791 ausgesetzte Preisfrage: Welches sind die wirklichen Fortschritte, 

die die Metaphysik seit Leibnitzens und Wolf’s Zeiten in Deutschland gemacht hat, 

hg.  v. D. F. Th. Rink, Königsberg 1804 (= AA, Bd. 20,  253-312). »Die Psychologie ist 

für menschliche Einsichten nichts mehr, und kann auch nichts mehr werden, als 

Anthropologie, d.i. als Kenntniß des Menschen, nur auf die Bedingung eingeschränkt, 

sofern er sich als Gegenstand des inneren Sinnes kennet.« Ebd., 308.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 21

scher Hinsicht mit Baumgartens Metaphysica, wird deutlich, dass Kant in vielen 
Punkten Baumgarten folgt: Sowohl der erste Teil der Nachschriften als auch 
der erste Teil der Anthropologie ist der Erforschung der drei Grundvermögen 
des menschlichen Gemüts gewidmet, und damit den Vermögen zum theore-
tischen Erkennen, zum Fühlen von Lust und Unlust und zum Begehren über-
haupt. Diese Dreiteilung wird ebenso aufgebaut wie von Baumgarten, der die 
triadische Struktur in seiner Psychologia empirica und in seiner Ethica philoso-
phica (1740) darstellt. Trotzdem, und in diesem Fall anders als bei Baumgarten, 
spielen im zweiten Teil der anthropologischen Analyse Kants die Grundver-
mögen keine Rolle mehr, und Kant stellt dort eigene originelle Gedanken (ins-
besondere über den Gefühlsbegriff) dar.14

Bemerkenswert ist die Tatsache, dass Kant gegen die Tradition und ins-
besondere gegen Baumgarten der Disziplin der Anthropologie einen alterna-
tiven Platz im Rahmen des philosophischen Systems reserviert: Im Gegensatz 
zum traditionellen philosophischen Bild (einschließlich der empirischen Psy-
chologie nach dem Modell Baumgartens) geht die Anthropologie im Rahmen 
der metaphysischen Untersuchungen allen anderen Disziplinen voran, statt 
ihnen zu folgen.15 Noch bemerkenswerter ist allerdings, dass Kant die traditio-
nellen Themen der empirischen Psychologie nicht mehr mit den Mitteln der 
philosophischen Untersuchung analysieren möchte.16

14  |  Vgl. Reinhard Brandt, W. Stark, »Einleitung«, AA, Bd. 25, 27: »Mit der Erweiterung 

der Anthropologie über die Seelenvermögen hinaus (zum späteren Teil II) scheint 

Kant die Vorlage der Baumgartenschen Metaphysik gänzlich zu verlassen und auf 

seine eigenen Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen (1764) 

zurückzugreifen.«

15  |  »In seiner Nachricht von der Einrichtung seiner Vorlesungen in dem Winter-halben-

jahre 1765-1766 […] berichtet Kant von gewissen Umstellungen, die er innerhalb dieser 

[= Baumgartens] Metaphysik vorgenommen habe; aus den jüngst veröffentlichten Vor-

lesungsnachschriften Herders läßt sich schließen, daß Kant dieselben schon vor dieser 

›Nachricht‹ ein paar Jahre lang stillschweigend praktiziert hat. Das Auffälligste und für 

die Zeitgenossen gewiß Revolutionäre der neuen ›Einrichtung‹ besteht darin, daß die 

empirische Psychologie an den Anfang der Metaphysik rückt: ›Ich fange demnach nach 

einer kleinen Einleitung von der empirischen Psychologie an, welche eigentlich die meta-

physische Erfahrungswissenschaft vom Menschen ist‹.« Norbert Hinske, »Kants Idee der 

Anthropologie«, in: Heinrich Rombach (Hg.), Die Frage nach dem Menschen. Aufriß einer 

philosophischen Anthropologie. Festschrift für Max Müller zum 60. Geburtstag, Freiburg 

i.Br. 1966, 410-427, hier 412. »Die Metaphysik halte in sich 1. Anthropologie, 2. Physik, 

3. Ontologie, 4. Ursprung aller Dinge, Gott und die Welt, also Theologie.« Paul Menzer, 

Kants Lehre von der Entwicklung in Natur und Geschichte, Berlin 1911, 149. 

16  |  »Kant [konnte] seine eigene pragmatische Anthropologie als eine Fortsetzung der 

empirischen Psychologie mit anderen Mitteln verstehen.« Norbert Hinske, »Wolffs empi-

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme22

Anthropologie als pr agmatische Disziplin und Weltkenntnis

Wenn die Anthropologie nicht mehr mit der empirischen Psychologie gleich-
gesetzt werden kann und sie trotzdem die Themen dieser Disziplin aufgreift, 
muss man sich fragen: Was macht genau die Disziplin der Anthropologie 
aus, wie Kant sie darstellt, und wie und inwiefern ist diese Disziplin mit der 
Philosophie verbunden? Vorläufig kann man sagen, dass das Verständnis der 
kantischen Anthropologie die Kenntnis der Transzendentalphilosophie17 vor-
aussetzt. Um den besonderen Platz der Anthropologie als eine von der Trans-
zendentalphilosophie nicht unabhängige Disziplin zu verstehen, ist zunächst 

rische Psychologie und Kants pragmatische Anthropologie. Zur Diskussion über die An-

fänge der Anthropologie im 18. Jahrhundert«, in: Norbert Hinske (Hg.), Die Bestimmung 

des Menschen (Aufklärung, Band 11/1, 1996), 97-107, hier 98.

17  |  Michel Foucault ver trit t bekanntlich in seiner Einführung in Kants ›Anthropolo-

gie‹ (Frankfur t a.M. 2010, frz. 2008) die Auffassung, dass Kant keine »klare Antwor t« 

(2010, 102) auf das Verhältnis von Empirie und Reflexion, Er fahrung und Apriori geben 

hat. »Es gibt in der Anthropologie ein doppeltes System der Solidarität: mit der kriti-

schen Reflexion und der transzendentalen Philosophie einerseits, andererseits jedoch 

mit der immensen Serie von anthropologischen Untersuchungen, die sich, vor allem in 

Deutschland, in der zweiten Hälf te des 18. Jahrhunder ts entwickelt.« (2010, 102; vgl. 

113-118) Foucault entwickelt aus dieser Diagnose eine fundamentale Kritik an jeder 

Form anthropologischer Reflexion und an der nachkantischen Philosophie allgemein 

(»Man sieht, in welchem Netz des Widersinns und der Illusionen die Anthropologie und 

die zeitgenössische Philosophie sich aufeinander eingelassen haben. Man wollte die 

Anthropologie als Kritik gelten lassen, als eine Kritik, die von den Vorur teilen und vom 

leblosen Gewicht des Apriori befreit wäre; während sie nur in den Bereich des Fun-

damentalen führen kann, insofern sie in der Botmäßigkeit eine Kritik bleibt. […] Im 

Namen dessen, was ist, das heißt dessen, was die Anthropologie ihrer Essenz nach 

in dem Ganzen des philosophischen Feldes sein soll, muß man alle diese ›philosophi-

schen Anthropologien‹ verwer fen, die sich als natürlicher Zugang zum Fundamentalen 

geben; und all diese Philosophien, deren Ausgangspunkt und konkreter Horizont durch 

eine gewisse anthropologische Reflexion über den Menschen definier t sind. Hier wie 

dor t spielt eine ›Illusion‹ mit, der der westlichen Philosophie seit Kant eigen ist. Sie 

hält in ihrer anthropologischen Form der transzendentalen Illusion die Waage, welche 

die Metaphysik vor Kant in sich barg. Mittels Symmetrie und indem man sich auf sie als 

einen Leit faden bezieht, kann man verstehen, worin diese anthropologische Illusion 

besteht.« 2010, 114-115). Das Hauptproblem der Philosophie besteht nach Foucault 

darin, sich nicht von der »Subjektivität als fundamentaler These und Ausgangspunkt 

ihrer Reflexion befreit« (2010, 116) zu haben. Siehe weiter führend Andrea Hemminger, 

Kritik und Geschichte. Foucault – ein Erbe Kants?, Berlin, Wien 2004, und Marc Rölli, 

Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 482ff.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 23

die Unterscheidung zwischen einer schulphilosophischen und einer weltbe-
grifflichen Charakterisierung der Untersuchungen Kants zentral. Durch diese 
Unterscheidung wird klar, inwiefern sich Kants Anliegen von den (im weiteren 
Sinne so zu verstehenden) anthropologischen Analysen seiner Zeitgenossen 
unterscheidet.18 Kants Anthropologie steht nicht im Dienst der Metaphysik, 
aber sie soll die Metaphysik auch nicht überflüssig machen.19 

Nach Kant beziehen sich sowohl der Weltbegriff wie auch der Schulbegriff 
auf eine Philosophie als eine Vernunftwissenschaft a priori: Bis zur Zeit Kants 
ist »der Begriff von Philosophie nur ein Schulbegriff, nämlich von einem Sys-
tem der Erkenntniß, die nur als Wissenschaft gesucht wird, ohne etwas mehr 
als die systematische Einheit dieses Wissens, mithin die logische Vollkom-
menheit der Erkenntniß zum Zwecke zu haben.«20 Dagegen beabsichtigt Kant, 
die Philosophie auch in einer anderen Perspektive als akademische Disziplin 
anzuwenden: Die akademische Philosophie, d.h. die Philosophie in ihrem 
Schulbegriff, soll auch für die »Fortschritte in der Kultur« von Nutzen sein, so 
dass die an den Universitäten »erworbenen Kenntnisse und Geschicklichkei-
ten zum Gebrauch für die Welt« angewandt werden können.21 Das ist das Ziel 
der anthropologischen Disziplin, wie Kant es am Anfang seiner Vorlesungen 
über Anthropologie und in den ersten Zeilen der Vorrede der Anthropologie 
in pragmatischer Hinsicht erklärt.22 Infolgedessen erläutert Kant, dass er beab-
sichtigt, die Anthropologie als eine »Lehre von der Kenntnis des Menschen« 
darzustellen, die sich nicht darauf beschränkt, eine »physiologische« Disziplin 
zu sein und damit auf die Erforschung dessen zu zielen, »was die Natur aus 
dem Menschen macht«.23 Angestrebt wird stattdessen, die Anthropologie als 

18  |  Vgl. Antonino Falduto, The Faculties of the Human Mind and the Case of Moral 

Feeling in Kant’s Philosophy, Berlin 2014.

19  |  Dies trif f t auf David Hume zu. Hume ersetzt (programmatisch in der Einleitung 

zum ersten Band seines Treatise of Human Nature, 1739) die Leit- und Fundamentalwis-

senschaften der Metaphysik durch eine Theorie der menschlichen Natur. 

20  |  KrV, A 838/B 866.

21  |  Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, AA Bd. 7, 119.

22  |  Vgl. auch frühere Schriften, wie z.B. Von den verschiedenen Racen der Menschen 

zur Ankündigung der Vorlesungen der physischen Geographie im Sommerhalbjahr 1775, 

AA Bd. 2,  443: »Diese Weltkenntniß ist es, welche dazu dient, allen sonst erworbenen 

Wissenschaften und Geschicklichkeiten das Pragmatische zu verschaffen, dadurch sie 

nicht bloß für die Schule, sondern für das Leben brauchbar werden, und wodurch der 

fertig gewordene Lehrling auf den Schauplatz seiner Bestimmung, nämlich in die Welt, 

eingeführt wird.«

23  |  Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., 119.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme24

eine »pragmatische Menschenkenntnis«24 zu erforschen, um herauszufinden, 
was der Mensch »als freihandelndes Wesen aus sich selber macht oder machen 
kann und soll.«25

Philosophische Untersuchungen, die der Orientierung in der Welt dienen, 
zielen nicht nur auf die Einheit aller Kenntnisse in systematischer Hinsicht 
ab: Sie beziehen vielmehr alle philosophischen Kenntnisse »auf die wesent-
lichen Zwecke der menschlichen Vernunft«.26 Im Gegensatz zur schulphilo-
sophischen Anwendung der Philosophie ist die systematische Einheit aller 
philosophischen Kenntnisse auf dem Standpunkt der wesentlichen Zwecke 
der Vernunft eine Disziplin, die eine Antwort auf existentielle Fragen des 
Menschen sucht. Während Philosophie in diesem Sinne nach ihrem »Schul-
begriff«, wie erwähnt, »das System der philosophischen Erkenntnisse oder 
der Vernunfterkenntnisse aus Begriffen« ist, ist die Philosophie »nach dem 
Weltbegriffe« die »Wissenschaft von den letzten Zwecken der menschlichen 
Vernunft.«27

24  |  Kant konzipier t die Anthropologie allerdings nicht von vornherein als pragmatische 

Anthropologie. Die spezifisch pragmatische Funktion der Anthropologie wird von ihm 

erstmals in seiner Vorlesung aus dem Wintersemester 1775/76 hervorgehoben: »Die 

Anthropologie ist also eine pragmatische Kenntnis deßen was aus seiner Natur fließt, 

aber nicht eine physische oder geographische, denn die sind an Zeit und Ort gebunden, 

und nicht beständig.« (AA, 25, 471). In seinen früheren Vorlesungen hatte Kant noch mit 

einer in der Tradition der psychologia empirica (und damit der Metaphysik) stehenden 

Analyse des Ich als Substanz begonnen; vgl. Klemme 1996, 76ff.

25  |  Ebd.

26  |  Vgl. KrV, A 838-840/B 866-868.

27  |  Kant, Logik, Ein Handbuch zu Vorlesungen, AA Bd. 9,  23. »Zur Philosophie nach 

dem Schulbegriffe gehören zwei Stücke: Erstlich ein zureichender Vorrath von Vernunft-

erkenntnissen, für’s Andre: ein systematischer Zusammenhang dieser Erkenntnisse oder 

eine Verbindung derselben in der Idee eines Ganzen. Einen solchen streng systemati-

schen Zusammenhang verstattet nicht nur die Philosophie, sondern sie ist sogar die einzi-

ge Wissenschaft, die im eigentlichsten Verstande einen systematischen Zusammenhang 

hat und allen andern Wissenschaften systematische Einheit giebt. […] Was aber Philo-

sophie nach dem Weltbegriffe (in sensu cosmico) betrifft: so kann man sie auch eine 

Wissenschaft von der höchsten Maxime des Gebrauchs unserer Vernunft nennen, sofern 

man unter Maxime das innere Princip der Wahl unter verschiedenen Zwecken versteht. 

Denn Philosophie in der letztern Bedeutung ist ja die Wissenschaft der Beziehung alles 

Erkenntnisses und Vernunftgebrauchs auf den Endzweck der menschlichen Vernunft, 

dem, als dem obersten, alle andern Zwecke subordinirt sind und sich in ihm zur Einheit 

vereinigen müssen.« Ebd., 24. Die sog. ›Jäsche-Logik‹ ist eine 1800 von Jäsche heraus-

gegebene Mitschrift von Kants Vorlesung. Zur Edition des Textes vgl. Norbert Hinske, 

»Die Jäsche-Logik und ihr besonderes Schicksal im Rahmen der Akademie-Ausgabe«, in 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 25

Die Idee einer Vereinigung alles Wissens zur Steigerung des Allgemein-
wohls findet sich wiederholt in der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, wo 
Kant in der Vorrede expliziert, dass durch diese Disziplin »der Wachsthum der 
gemeinnützigen Wissenschaft befördert und beschleunigt wird.«28

In der gleichen Vorrede unterscheidet Kant sehr deutlich zwischen den an-
thropologischen Analysen, die er verfolgt, und anderen Typen von anthropo-
logischen Analysen, die zu seiner Zeit von vielen Zeitgenossen (wie Johann Fr. 
Blumenbach, Samuel Th. Soemmerring, Ernst Platner) initiiert wurden, die 
aber keine »weltphilosophischen« Ansprüche erheben, sondern Beobachtungs-
wissenschaften (mitsamt wissenschaftlichem Selbstverständnis) bleiben.

Im Gegensatz zu einer physiologischen Anthropologie, die den Menschen 
als Naturobjekt oder Produkt der Natur innerhalb der Naturwelt deutet, richtet 
sich Kants pragmatische Disziplin der Anthropologie auf den Menschen als 
ein Wesen, das frei ist und sich selber ein Gesetz für die Erreichung seiner 
eigenen Zwecke gibt oder geben kann. Die pragmatische Hinsicht der Anthro-
pologie findet ihren Ausdruck in der Möglichkeit einer Weltkenntnis, die für  
das Leben nützlich ist und im Vereinheitlichungsprozess der Vernunftzwecke 
Orientierung gibt. Die pragmatische Relevanz der Weltkenntnis besteht zu-
nächst in der Beschaffung von Klugheitsregeln, die aus der Beobachtung der 
Erfahrungswelt stammen und wiederum unsere alltägliche Erfahrung leiten.29 
Eine pragmatische Regel basiert auf dem Bewegungsgrunde der Glückselig-
keit und »gründet sich auf empirische Principien; denn anders als vermittelst 
der Erfahrung kann ich weder wissen, welche Neigungen da sind, die befrie-

Reinhard Brandt, Werner Stark (Hg.), Zustand und Zukunft der Akademie-Ausgabe von 

Immanuel Kants Gesammelten Schriften, Sonderheft: Kant-Studien, 91 (2000), 85-93.

28  |  Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., 122.

29  |  »Also nicht speculativ sondern pragmatisch nach Regeln der Klugheit seine Kennt-

nis anzuwenden, wird der Mensch studirt, und das ist die Anthropologie. […] Alle pragma-

tische Lehren sind Klugheits Lehren.« AA Bd. 25, 470-471. »Das praktische Gesetz aus 

dem Bewegungsgrunde der Glückseligkeit nenne ich pragmatisch (Klugheitsregel).« KrV, 

A806/B834. Allen W. Wood unterscheidet zwischen vier verschiedenen Bedeutungen von 

›pragmatisch‹. Vgl. Allen W. Wood, »Kant and the Problem of Human Nature«, in: Brian W. 

Jacobs, Patrick P. Kain (Hg.), Essays on Kant’s Anthropology, Cambridge 2003,  38-59. 

Über »Weltkenntnis« und »pragmatische Vernunft« vgl. Friedrich Kaulbach, »Weltorientie-

rung, Weltkenntnis und pragmatische Vernunft bei Kant«, in Friedrich Kaulbach, Joachim 

Ritter (Hg.), Kritik und Metaphysik. Studien. Heinz Heimsoeth zum achtzigsten Geburts-

tag, Berlin 1966, 60-75. Zum Klugheitsbegriff bei Kant vgl. Pierre Aubenque, La prudence 

chez Aristote, 3. éd. rev. et augm. d’un appendice sur La prudence chez Kant, Paris 1986; 

Clemens Schwaiger, Kategorische und andere Imperative. Zur Entwicklung von Kants 

praktischer Philosophie bis 1785, Stuttgart 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme26

digt werden wollen, noch welches die Naturursachen sind, die ihre Befriedi-
gung bewirken können.«30

Das ist aber nur der erste Aspekt der Pragmatizität der Anthropologie, da 
eine Weltkenntnis eigentlich nur dann pragmatisch genannt werden kann, 
wenn sie außer einer ausgebreiteten Erkenntnis der »Sachen in der Welt, z.B. 
der Thiere, Pflanzen und Mineralien in verschiedenen Ländern und Klimaten« 
zudem noch eine Erkenntnis »des Menschen als Weltbürgers« enthält.31 Nicht 
nur der Klugheitsbezug macht das Pragmatische der Anthropologie aus: Die 
pragmatische Anthropologie ist eine Disziplin, die ein komplettes Verständ-
nis des Menschen liefert, nicht nur seiner natürlichen Eigenschaften, sondern 
auch mit seinen Zwecken, Vorstellungen und autonomer Selbstgesetzgebung. 
Der Mensch wird nicht nur über seine Umwelt belehrt, d.h. nicht nur über 
diejenigen Objekte und Lebewesen unterrichtet, die seine Umgebung oder die 
ganze Welt bewohnen, sondern auch über seine eigenen Potentialitäten als ver-
nunftbegabtes Naturwesen, das mit anderen Gleichgesinnten in der gleichen 
Welt lebt.

Die Lehre der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht stammt nicht bloß 
aus der Beobachtung anderer Menschen: Sie wird aus der Beobachtung seiner 
selbst und seiner eigenen Person »in seiner faktischen Existenz« abgeleitet.32

Kant findet in der Anthropologie eine Antwort auf die Frage: »Was ist der 
Mensch?« und damit die Krönung seiner philosophischen Untersuchung über-
haupt, die naturgemäß auch mit der Verfolgung akademischer Zwecke ver-
bunden ist, die aber nur dann eine Vollendung erreicht, wenn sie sich auch 
im Dienst der Suche und Verfolgung der wesentlichen Zwecke der Menschen 
überhaupt befindet.

Die Frage nach dem Menschen ist die Frage, die die ganze Untersuchung 
Kants zusammenfassen kann:

30  |  KrV A806/B834.

31  |  Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., 120.

32  |  »Die pragmatische Anthropologie betrachtet den Menschen hier und nicht mehr 

– oder jedenfalls nicht mehr primär – in seinem Verhältnis zu anderen Menschen, 

sondern im Verhältnis zu sich selbst, und zwar zu sich selbst nicht so sehr in seiner 

faktischen Existenz, sondern vielmehr im Grundzug seines Seins.« Hinske, Kants Idee 

der Anthropologie, a.a.O., 424.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 27

»Das Feld der Philosophie in dieser weltbürgerlichen Bedeutung läßt sich auf folgende 

Fragen bringen:

1)	 Was kann ich wissen?

2)	 Was soll ich thun?

3)	 Was darf ich hoffen?

4)	 Was ist der Mensch?

Die erste Frage beantwortet die Metaphysik, die zweite die Moral, die dritte die Religion 

und die vier te die Anthropologie. Im Grunde könnte man aber alles dieses zur Anthropo-

logie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte beziehen.«33

33  |  Kant, Logik, a.a.O.,  25. Weiter schreibt Kant: »Zu einem Philosophen gehören 

hauptsächlich zwei Dinge: 1) Cultur des Talents und der Geschicklichkeit, um sie zu 

allerlei Zwecken zu gebrauchen. 2) Fer tigkeit im Gebrauch aller Mittel zu beliebigen 

Zwecken. Beides muß vereinigt sein; denn ohne Kenntnisse wird man nie ein Philosoph 

werden, aber nie werden auch Kenntnisse allein den Philosophen ausmachen, wofern 

nicht eine zweckmäßige Verbindung aller Erkenntnisse und Geschicklichkeiten zur Ein-

heit hinzukommt und eine Einsicht in die Übereinstimmung derselben mit den höch-

sten Zwecken der menschlichen Vernunft.« In einer ähnlichen Weise äußer t er sich in 

Metaphysik L2 (1788/1791), AA Bd. 28, 533-534: »In sensu scholastico ist […] Philo-

sophie das System der philosophischen Vernunfterkenntnisse aus Begrif fen; in sensu 

cosmopolitico aber ist sie die Wissenschaft von den letzten Zwecken der menschlichen 

Vernunft. Das giebt der Philosophie Würde, d. i. absoluten Werth; und sie ist es, die nur 

allein innern Werth hat, und allen andern Wissenschaften Werth giebt. […] Die Philoso-

phie im Schulbegrif f ist blos ein Organon der Geschichtlichkeit. Der Philosoph in sensu 

cosmopolitico ist der, der die Maxime des Gebrauchs unserer Vernunft zu gewissen 

Zwecken hat. Der Philosoph muß bestimmen können: 1. Die Quellen des menschlichen 

Wissens; 2. Den Umfang des möglichen und nützlichen Gebrauchs desselben; 3. Die 

Grenzen der Vernunft. Das Feld der Philosophie in sensu cosmopolitico läßt sich auf 

folgende Fragen zurückbringen: 1. Was kann ich wissen? Das zeigt die Metaphysik. 2. 

Was soll ich thun? Das zeigt die Moral. 3. Was dar f ich hoffen? Das lehr t die Religion. 

4. Was ist der Mensch? Das lehr t die Anthropologie. Man könnte alles Anthropologie 

nennen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letztere beziehen. – Philosophie im 

Schulbegrif f ist Geschichtlichkeit; wozu aber diese dient, lehr t die Philosophie in sensu 

eminenti.« Vgl. auch den bekannten Brief an Carl Friedrich Stäudlin vom 4. Mai 1793: 

»Mein schon seit geraumer Zeit gemachter Plan der mir obliegenden Bearbeitung des 

Feldes der reinen Philosophie ging auf die Auflösung der drei Aufgaben: 1) Was kann 

ich wissen? (Metaphysik) 2) Was soll ich thun? (Moral) 3) Was dar f ich hoffen? (Reli-

gion). […] Welcher zuletzt die vier te folgen sollte: Was ist der Mensch? (Anthropologie; 

über die ich schon seit mehr als 20 Iahren jährlich ein Collegium gelesen habe).« Kant, 

AA Bd.11, 429.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme28

Auch wenn Kant schreibt, dass die Frage nach dem Menschen seine ganze 
Untersuchung zusammenfassen kann, heißt das noch nicht, dass die Anthro-
pologie allein für das Verständnis der ganzen philosophischen Untersuchung 
Kants ausreicht. Man kann nichtsdestotrotz die Antwort auf die Frage nach 
dem Menschen nicht begreifen, wenn man sich nicht zuerst mit den Begriffen 
und Elementen der kritischen Hauptwerke Kants vertraut macht. Denn Kant 
sucht im moralphilosophischen Teil seiner kritischen apriorischen Untersu-
chungen nach einer Antwort auf die Frage nach der moralischen Bestimmung 
der Menschheit.

Man muss also zuerst verstehen, mit welchen Grenzen wir als Menschen 
in unserem Streben nach Wissen konfrontiert sind und den Bereich kennen, 
innerhalb dessen ein legitimer Gebrauch unseres Verstandes möglich ist. Erst 
danach wird ersichtlich, welche praktische Bestimmung dem Menschen zu-
kommt. Die Bestimmung der Verstandesgrenzen und überhaupt der Grenzen 
möglichen Wissens sind die ersten Schritte der philosophischen Unterneh-
mung Kants in der Kritik der reinen Vernunft.

Grundlegendes Resultat der Begrenztheit unseres Wissens ist die Anerken-
nung der Unbeweisbarkeit der Existenz der Freiheit, aber auch zugleich der 
Unmöglichkeit, die Inexistenz der Freiheit mit den Mitteln der theoretischen 
Philosophie zu beweisen.34 Freiheit ist eine praktische Idee, unter der zu han-
deln wir aufgrund eines Bewusstseins unserer Spontaneität (so Kant in der 
Grundlegung) bzw. eines Faktums der reinen praktischen Vernunft in Gestalt 
des Bewusstseins des Moralgesetzes (so Kant in der Kritik der praktischen Ver-
nunft) berechtigt sind. Die Idee des der Selbstgesetzgebung (Autonomie) fä-
higen Menschen führt zu der Hoffnung auf die Existenz einer Welt, in der 
Tugend und Glückseligkeit in einem proportionalen Verhältnis stehen (Lehre 
vom höchsten Gut). 

Somit sind wir wieder zur vierten Frage und zur Anthropologie gekom-
men: Das mit den anthropologischen Untersuchungen gewonnene technische 
Wissen versetzt den Menschen in die Lage, seine moralische Bestimmung 
pragmatisch zu realisieren. Durch das pragmatische Wissen wird dem Men-
schen als Individuum und der Menschheit im Ganzen die Verwirklichung 
einer moralischen Bestimmung in der Weltgeschichte ermöglicht.

34  |  Vgl. Klemme, Freiheit oder Fatalismus?, a.a.O., 61-103, sowie ders., »›als ob er 

frei wäre‹. Kants Rezension von Johann Heinrich Schulz Versuch einer Anleitung zur Sit-

tenlehre für alle Menschen«, in: Festschrif t für Mario Caimi, hg. v. Fernando Moledo u.a., 

Hildesheim 2015 (im Erscheinen).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 29

Die Bestimmung der Menschheit und die Frage, ob das menschliche 
Geschlecht im beständigen Fortschreiten zum Besseren sei

Um das Bild der Anthropologie als pragmatisches Wissen abzurunden, soll 
nicht nur der Mensch als Individuum, sondern auch der Mensch als Teil der 
ganzen Menschheit als Adressat der kantischen Analyse in Betracht genom-
men werden, und zwar in Bezug auf die menschliche Fähigkeit, autonom zu 
denken. In diesem Licht ist zu bemerken, wie oft Kant im Laufe seiner Anthro-
pologie-Vorlesungen und in der Buchfassung von 1798 auf die moralische Be-
stimmung des Menschen hinweist.35 Insbesondere am Ende der ersten Sektion 
des Anthropologie-Buches, nach der Darstellung der Möglichkeit des mensch-
lichen Erkennens, geht Kant einen Schritt weiter in seiner Diskussion über 
das Wissen überhaupt und vervollständigt damit seine Idee über das Denken, 
indem er drei Maximen präsentiert, die er schon in vorigen Jahren mehrmals, 
zum Beispiel in der Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? von 1784 und 
in der Kritik der Urteilskraft von 1790 formuliert hat. In der Anthropologie rich-
tet er sich an die Denker und stellt folgende Maximen auf, die zur Erreichung 
der Weisheit dienen und »zu unwandelbaren Geboten gemacht werden« sollen:
 

»1)	 Selbst denken. 

2)	 Sich (in der Mittheilung mit Menschen) in die Stelle jedes Anderen […] denken. 

3)	 Jederzeit mit sich selbst einstimmig […] denken.«36

 
Diesen Maximen entsprechend ist die von Kant in seinen Kritiken dargestellte 
Rolle der Philosophie und des kritischen Denkens zentral. Trotzdem fügt er 
hinzu:
 

»Die wichtigste Revolution in dem Innern des Menschen ist: ›der Ausgang desselben 

aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit‹. Statt dessen, daß bis dahin andere für 

ihn dachten und er blos nachahmte oder am Gängelbande sich leiten ließ, wagt er es 

jetzt, mit eigenen Füßen auf dem Boden der Er fahrung, wenn gleich noch wackelnd, 

for tzuschreiten.«37 

35  |  Zu Kants Begrif f der Bestimmung des Menschen siehe Reinhard Brandt, Die Be-

stimmung des Menschen bei Kant, Hamburg 2007.

36  |  Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., 228. Kant erklär t die Ma-

ximen wie folgt: »Das erste Princip ist negativ (nullius addictus iurare in verba Magis-

tri), das der zwangsfreien; das zweite positiv, der liberalen, sich den Begriffen Anderer 

bequemenden; das dritte der consequenten (folgerechten) Denkungsart; von deren je-

der, noch mehr aber von ihrem Gegentheil die Anthropologie Beispiele aufstellen kann.« 

Ebd., 228-229.

37  |  Ebd., 228-229.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme30

Mit diesen Worten, die den bekannten ersten Satz der kantischen Aufklärungs-
schrift zitieren und die Menschen ermutigen, aus der Unmündigkeit zu treten, 
derer sie selber schuldig sind, weil sie ihre Vernunft nicht kultivieren und sich 
moralisch nicht vervollkommnen, verbindet Kant die höchste »weltphilosophi-
sche« Aufgabe seiner kritischen Philosophie mit dem pragmatischen Hinweis 
der autonomen Bewegung (»mit eigenen Füßen«; aber man könnte auch sa-
gen: »mit eigener Vernunft«) auf der Erdoberfläche.

Die pragmatische Anthropologie belehrt die Menschen genau in dieser 
Richtung. Der Mensch kann als Individuum auf diese Art und Weise vernünf-
tig werden. Aber die individuelle Wirkung der Perfektibilität seiner eigenen 
vernünftigen Natur spiegelt sich auch in der Zivilisation der menschlichen 
Gattung: Nicht nur die technische Anlage, die Hände geschickt zu gebrauchen, 
oder die pragmatische Anlage, richtige Mittel für die Erreichung der eigenen 
Zwecke zu benutzen, sondern auch die moralischen Anlagen in uns, uns selbst 
durch unsere Vernunft ein Gesetz zu geben, das uns von der notwendigen, 
unvermeidlichen Verfolgung der Naturtriebe befreit und uns ermöglicht, auto-
nom zu handeln, beeinflussen die menschliche Weltgeschichte und stellt sie 
den Geschichten anderer Naturwesen gegenüber.38 Die in den genannten drei 
Maximen ausgedrückte individuelle Anweisung zur Selbstentwicklung und 

38  |  »Es bleibt uns also, um den Menschen im System der lebenden Natur seine Classe 

anzuweisen und so ihn zu charakterisiren, nichts übrig als: daß er einen Charakter hat, den 

er sich selbst schafft, indem er vermögend ist, sich nach seinen von ihm selbst genommenen 

Zwecken zu perfectioniren; wodurch er als mit Vernunftfähigkeit begabtes Thier (animal 

rationabile) aus sich selbst ein vernünftiges Thier (animal rationale) machen kann; – wo 

er dann: erstlich sich selbst und seine Art erhält, zweitens sie übt, belehrt und für die 

häusliche Gesellschaft erzieht, drittens sie als ein systematisches (nach Vernunftprincipien 

geordnetes), für die Gesellschaft gehöriges Ganze regiert; wobei aber das Charakteristische 

der Menschengattung in Vergleichung mit der Idee möglicher vernünftiger Wesen auf Erden 

überhaupt dieses ist: daß die Natur den Keim der Zwietracht in sie gelegt und gewollt 

hat, daß ihre eigene Vernunft aus dieser diejenige Eintracht, wenigstens die beständige 

Annäherung zu derselben herausbringe, welche letztere zwar in der Idee der Zweck, der That 

nach aber die erstere (die Zwietracht) in dem Plane der Natur das Mittel einer höchsten, 

uns unerforschlichen Weisheit ist: die Perfectionirung des Menschen durch fortschreitende 

Cultur, wenn gleich mit mancher Aufopferung der Lebensfreuden desselben, zu bewirken. 

Unter den lebenden Erdbewohnern ist der Mensch durch seine technische (mit Bewußtsein 

verbunden-mechanische) zu Handhabung der Sachen, durch seine pragmatische (andere 

Menschen zu seinen Absichten geschickt zu brauchen) und durch die moralische Anlage 

in seinem Wesen (nach dem Freiheitsprincip unter Gesetzen gegen sich und andere zu 

handeln) von allen übrigen Naturwesen kenntlich unterschieden, und eine jede dieser 

drei Stufen kann für sich allein schon den Menschen zum Unterschiede von anderen 

Erdbewohnern charakteristisch unterscheiden.« Ebd., 321-322.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologie im Kontex t von Kants kr it ischer Philosophie 31

Vervollkommnung unserer vernünftigen Natur als individuelle Menschen 
wird in der Menschengattung zur Ausführung gebracht, wenn nicht nur die 
moralischen Anlagen der Individuen, sondern auch diejenigen der Menschheit 
als Gesamtheit der Individuen berücksichtigt werden. Es geht um die Beant-
wortung der Frage, »ob der Mensch von Natur gut, oder von Natur böse, oder 
von Natur gleich für eines oder das andere empfänglich sei, nachdem er in 
diese oder jene ihn bildende Hände fällt.«39 Laut Kant hat die Gattung selbst 
einen Charakter, »denn ein mit praktischem Vernunftvermögen und Bewußt-
sein der Freiheit seiner Willkür ausgestattetes Wesen (eine Person) sieht sich 
in diesem Bewußtsein selbst mitten in den dunkelsten Vorstellungen unter 
einem Pflichtgesetze und im Gefühl (welches dann das moralische heißt), daß 
ihm, oder durch ihn Anderen recht oder unrecht geschehe.«40

Zu erklären ist, weshalb die Rede von einem menschlich-individuellen 
Hang zum Bösen mit der Rede von einem Fortschritt zum Besseren der Men-
schen als Gattung in keinem Widerspruch steht. Nach Kant werden im zweiten 
Fall die Erkenntnisse der individuellen Selbstbeobachtung für das Verständnis 
der Menschheit in ihrer Gesamtheit genutzt, um den »intelligiblen Charakter 
der Menschheit überhaupt« zu erklären: Kant sucht einen möglichen Beweis 
dafür, dass »der Mensch seiner angeborenen Anlage nach«, d.h. »von Natur« 
aus, gut sein kann. Kant ist sich dessen bewusst, dass die Erfahrung nahe legt, 
von der Existenz eines Hangs zum Bösen im Menschen als Individuum aus-
zugehen. Er ist aber davon überzeugt, dass durch die moralische Anlage des 
Menschen seine »Naturbestimmung im continuirlichen Fortschreiten zum 
Besseren bestehe«.41

Was er in anderen Schriften42 als eine Hoffnung vorstellt, nämlich die An-
nahme eines kontinuierlichen Fortschritts zum Besseren der Menschengat-
tung, ist in der Anthropologie das Ergebnis der beobachtungsbedingten Ana-
lyse des Menschen und des pragmatischen Gebrauchs der anthropologischen 
Beobachtung als pragmatische Beobachtung:

»Die Summe der pragmatischen Anthropologie in Ansehung der Bestimmung des Men-

schen und die Charakteristik seiner Ausbildung ist folgende. Der Mensch ist durch seine 

Vernunft bestimmt, in einer Gesellschaft mit Menschen zu sein und in ihr sich durch 

Kunst und Wissenschaften zu cultiviren, zu civilisiren und zu moralisiren, wie groß auch 

sein thierischer Hang sein mag, sich den Anreizen der Gemächlichkeit und des Wohl-

39  |  Ebd., 324.

40  |  Ebd.

41  |  Ebd.

42  |  Vgl. Kant, Streit der Fakultäten, AA Bd. 7,  1-116 und ders., »Über den Gemein-

spruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis«, AA Bd. 

8, 273-314.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Antonino Falduto und Heiner F. Klemme32

lebens, die er Glückseligkeit nennt, passiv zu überlassen, sondern vielmehr thätig, im 

Kampf mit den Hindernissen, die ihm von der Rohigkeit seiner Natur anhängen, sich der 

Menschheit würdig zu machen.«43

Die moralischen Anlagen des Menschen kennzeichnen die Besonderheit der 
Menschengattung im Gegensatz zu allen anderen Gattungen. Das lässt die 
besondere Bestimmung des Menschen zur Moralität, im Gegensatz zu allen 
anderen Geschöpfen, erkennen.44 Mit dieser hoffnungsträchtigen Idee beendet 
Kant seine Anthropologie.45

43  |  Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., 324-325.

44  |  »Der Charakter eines lebenden Wesens ist das, woraus sich seine Bestimmung 

zum voraus erkennen läßt. – Man kann es aber für die Zwecke der Natur als Grundsatz 

annehmen: sie wolle, daß jedes Geschöpf seine Bestimmung erreiche, dadurch daß alle 

Anlagen seiner Natur sich zweckmäßig für dasselbe entwickeln, damit, wenn gleich nicht 

jedes Individuum, doch die Species die Absicht derselben erfülle. – Bei vernunftlosen 

Thieren geschieht dieses wirklich und ist Weisheit der Natur; beim Menschen aber er-

reicht es nur die Gattung, wovon wir unter vernünftigen Wesen auf Erden nur Eine, nämlich 

die Menschengattung, kennen und in dieser auch nur eine Tendenz der Natur zu diesem 

Zwecke: nämlich durch ihre eigene Thätigkeit die Entwickelung des Guten aus dem Bö-

sen dereinst zu Stande zu bringen: ein Prospect, der, wenn nicht Naturrevolutionen ihn 

auf einmal abschneiden, mit moralischer (zur Pflicht der Hinwirkung zu jenem Zweck hin-

reichender) Gewißheit erwartet werden kann.« Ebd., 329. Vgl. auch ebd., 332-333: »Es 

gehört also schon zur ursprünglichen Zusammensetzung eines menschlichen Geschöpfs 

und zu seinem Gattungsbegriffe: zwar Anderer Gedanken zu erkunden, die seinigen aber 

zurückzuhalten; welche saubere Eigenschaft denn so allmählig von Verstellung zur vor-

setzlichen Täuschung, bis endlich zur Lüge fortzuschreiten nicht ermangelt. Dieses würde 

dann eine Caricaturzeichnung unserer Gattung abgeben, die nicht blos zum gutmüthigen 

Belachen derselben, sondern zur Verachtung in dem, was ihren Charakter ausmacht, und 

zum Geständnisse, daß diese Rasse vernünftiger Weltwesen unter den übrigen (uns un-

bekannten) keine ehrenwerthe Stelle verdiene, berechtigte – wenn nicht gerade eben die-

ses verwerfende Urtheil eine moralische Anlage in uns, eine angeborne Aufforderung der 

Vernunft verriethe, auch jenem Hange entgegen zu arbeiten, mithin die Menschengattung 

nicht als böse, sondern als eine aus dem Bösen zum Guten in beständigem Fortschrei-

ten unter Hindernissen emporstrebende Gattung vernünftiger Wesen darzustellen; wobei 

dann ihr Wollen im Allgemeinen gut, das Vollbringen aber dadurch erschwert ist, daß die 

Erreichung des Zwecks nicht von der freien Zusammenstimmung der Einzelnen, sondern 

nur durch fortschreitende Organisation der Erdbürger in und zu der Gattung als einem 

System, das kosmopolitisch verbunden ist, erwartet werden kann.«

45  |  Auf kritische Untersuchungen zu Kants Anthropologie (seinen Begrif fe von Rasse 

und Geschlecht beispielsweise) konnte im Rahmen dieses Beitrags nicht eingegangen 

werden. Siehe u.a. Rölli 2011, 60-107, und die dort angegebene Literatur. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbsterzeugung des Menschen? 
Hegels Integration der Anthropologie in sein Konzept einer 

Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften

Christoph J. Bauer

Für das Sommersemester 1817 kündigte Hegel erstmals eine Vorlesung mit 
dem Titel »Anthropologie und Psychologie« an, und Vorlesungen mit diesem 
Titel sollten nun zum festen Repertoire seiner Vorlesungstätigkeit werden.1 
Vergleicht man den Titel dieser Vorlesungen mit der Konzeption der ersten 
Auflage seine Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, so fällt zunächst 
auf, dass die entsprechenden Wissenschaftsbereiche dort gar nicht so genannt 
– sie heißen dort vielmehr »A. Die Seele« und »C. Der Geist« – und durch 
einen dritten Teil von einander getrennt werden, den Abschnitt »B. Das Be-
wußtseyn«.2 Zusammengefasst werden diese drei Abschnitte unter der Über-
schrift »Der subjective Geist« als dem ersten Teil der Philosophie des Geistes, 
dem der objektive und der absolute Geist folgen und die ihrerseits den dritten 
Teil der Enzyklopädie nach der »Wissenschaft der Logik« und der »Philosophie 
der Natur« bildet. Fragt man nach den Gründen für die Diskrepanz zwischen 
dem für die Vorlesungen konzipierten Lehrbuch und dem Titel der Vorlesun-
gen, so lässt sich zunächst lediglich auf die zeitgenössischen Gepflogenhei-

1  |  Hegel kündigte während seiner Berliner Zeit Vorlesungen für die Sommersemester 

1820, 1822 und 1825 sowie für die Wintersemester 1827/28 und 1829/30 an.

2  |  G. W. F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse 

(1817), unter Mitarbeit von Hans-Christian Lucas † und Udo Rameil hg. v. Wolfgang Bon-

siepen und Klaus Grotsch, Hamburg 2000 GW 13. Was die Analyse des Hegelschen An-

thropologiekonzepts in der ersten und dritten Aufl. der Enzyklopädie betrif f t, vgl. Marc 

Rölli, Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 157-218; was die Beurteilung 

der Hegelschen Rassenlehre betrif f t, kommt Rölli zu ähnlichen Einschätzungen wie der 

Autor des vorliegenden Beitrages; vgl. ebd., 209ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph J. Bauer34

ten verweisen, Vorlesungen zu diesem Themenbereich zu benennen.3 Mit der 
zweiten Auflage der Enzyklopädie schafft Hegel größere Klarheit, indem er der 
Überschrift »Die Seele« den Titel »A. Anthropologie« und der Überschrift 
»Der Geist« den Titel »C. Psychologie« voranstellt, stiftet aber erneute Verwir-
rung, indem er der Überschrift »Das Bewußtseyn« den Titel »B. Die Phänome-
nologie des Geistes« voranstellt, jenen Titel seines Buches von 1807, das jedoch 
ehemals eine ganz andere systematische Funktion hatte.4 

Untersucht man den von Hegel der ›Anthropologie‹ zugewiesenen Bereich, 
so sieht man sich zunächst mit einer insbesonders in der ersten Auflage der 
Enzyklopädie doch recht überschaubaren Textgrundlage konfrontiert (GW 13, 
183-194). Für die Rezeption dieses Systemteils war von daher bedeutsam, dass 
der Publikation der Enzyklopädie in den Werken Hegels (Bd 7,2) die auf der 
Grundlage von Vorlesungsnachschriften und heute nicht mehr vorhandenen 
Manuskripten Hegels kompilierten ›Zusätze‹ beigegeben wurden; seit einiger 
Zeit liegen in der historisch-kritischen Edition der Gesammelten Werke jedoch 
auch zwei Bände mit Vorlesungsnachschriften aus den Sommersemestern 
1822 und 1825 sowie aus dem Wintersemester 1827/28 vor.5 Darüber hinaus 
wurde bereits 1990 Hegels Fragment zur Philosophie des subjektiven Geistes he-
rausgegeben, das als der mehrfach angekündigte Versuch verstanden werden 
kann, ein eigenständiges Kompendium für seine Vorlesungen zu schreiben, 
und das offensichtlich in zeitlicher Nähe zu den Vorlesungen der Sommer-
semester 1822 und 1825 entstanden ist.6 Tatsächlich hat Hegel jedoch – anders 
als viele seiner Zeitgenossen – niemals eine eigenständige Schrift zum The-
ma ›Anthropologie‹ veröffentlicht; er hat die Anthropologie vielmehr zu einem 
Moment des subjektiven Geistes gemacht. 

I.	Zum Verhältnis von Anthropologie				  
	 und Geschichtsphilosophie bei Hegel

Aus der Sicht der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts lässt sich eine ent-
scheidende Entwicklungslinie der Philosophiegeschichte seit dem Ende des 

3  |  Vgl. Anthropologie und Psychologie um 1800, G. Eckhardt, M. John, T. v. Zantwijk, 

P. Ziche (Hg.), Köln, Weimar, Wien 2001, insbesondere 78-109.

4  |  Vgl. G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, hg.  v. Wolfgang Bonsiepen und 

Reinhard Heede†, Hamburg 1980 GW 9.

5  |  G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie des subjektiven Geistes, Bd 1 u. 2, 

hg. von Christoph J. Bauer, Hamburg 2008 u. 2011 GW 25,1 u. 25,2.

6  |  G. W. F. Hegel, Fragment zur Philosophie des subjektiven Geistes, in: G. W. F. Hegel, 

Gesammelte Werke, Bd 15, Schrif ten und Entwürfe I (1817-1825), hg. von Friedrich Ho-

gemann und Christoph Jamme, Hamburg 1990, 207-249 GW 15.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbster zeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie 35

18. Jahrhunderts als Auseinandersetzung um das Verhältnis von Geschichts-
philosophie und Anthropologie darstellen. Folgt man der Interpretation dieses 
Verhältnisses, wie sie Odo Marquard vorgelegt hat, so schließen sich Anth-
ropologie und Geschichtsphilosophie gegenseitig aus, weil die Anthropologie 
zeigen wolle, dass die von ihr untersuchte Natur des Menschen die immer glei-
che ist, während es der Geschichtsphilosophie darauf ankomme, gegen eine 
solche anthropologische ›Feststellung des Menschen‹ diesen als Resultat einer 
bestimmten Entwicklung zu begreifen.7 

Aus Marquards Sicht war es gerade Hegel, der gegen die Tendenzen sei-
ner Zeit, die Anthropologie zur Fundamentalphilosophie zu machen, diese 
gezwungen habe, »in den Zusammenhang der Geschichtsphilosophie wie-
der einzutreten«; während Hegel die Geschichtsphilosophie »als Theorie der 
menschlichen ›Wirklichkeit‹« verstanden habe, könne sich die Anthropolo-
gie »nur noch als Theorie der menschlichen ›Möglichkeit‹ halten« und die-
ser Versuch, »die Anthropologie an die Geschichtsphilosophie anzupassen« 
impliziere letztlich eine »Degradierung der Anthropologie«.8 Während mit 
diesen Formulierungen die Integration der Anthropologie in das System der 
Wissenschaften kritisiert wird, wurde Hegels Geschichtsphilosophie bekannt-
lich deshalb zum Zielpunkt der Kritik, weil diese den einzelnen Menschen 
zum bloßen Werkzeug des ›Weltgeistes‹ herabsetze.9 Im folgenden soll der 
Behauptung Marquards besondere Beachtung geschenkt werden, Hegel be-
handele die Anthropologie als eine »Theorie der menschlichen ›Möglichkeit‹«, 
die der Geschichtsphilosophie als »Theorie der menschlichen ›Wirklichkeit‹« 
unterzuordnen sei. Diese Behauptung trifft zumindest insofern zu, als Hegel 
sich in seinen Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte in der Tat auf 
die aristotelische Konzeption einer Bewegung von der ›Möglichkeit‹ (δύναμις) 
zur ›Wirklichkeit‹ (ἐνέργεια) bezogen hat.10 Jedoch ist Marquard zu widerspre-
chen, wenn er behauptet, Hegel habe eine Hierarchisierung in Bezug auf die 
Wissenschaftsbereiche Anthropologie und Geschichtsphilosophie vorgenom-

7  |  Odo Marquard, Ar t. ›Anthropologie‹, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, 

hg. v. Joachim Ritter, Bd 1, Darmstadt 1971, 368.

8  |  Ebd.

9  |  Vgl. dazu C. J. Bauer, »Das Geheimnis aller Bewegung ist ihr Zweck«, Geschichts-

philosophie bei Hegel und Droysen, Hamburg 2001, insbesondere 354-384; Johannes 

Rohbeck, Geschichtsphilosophie zur Einführung, Hamburg 2004, 52-62 und 137-140; 

zur Kritik an Hegel vgl. Karl R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd II, Fal-

sche Propheten, Hegel, Marx und die Folgen, München 1975; Max Horkheimer/Theodor 

W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, in: Max Horkheimer, Gesammelte Schrif ten, Bd 5, 

hg. v. Gunzelin Schmid Noerr, Frankfur t 1987, insbesondere 253-256.

10  |  Vgl. G.W.F. Hegel, Gesammelte Werke, Bd 18, Vorlesungsmanuskripte II (1816-

1831), hg. v. Walter Jaeschke, Hamburg 1995 GW 18, 186. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph J. Bauer36

men. Demgegenüber soll hier die These vertreten werden, dass die System-
teile ›Anthropologie‹ und ›Philosophie der Weltgeschichte‹ in Hegels System 
der Wissenschaften deshalb in enger Beziehung zu einander stehen, weil sie 
ein gemeinsames Thema behandeln, nämlich die Selbsterzeugung des Menschen, 
wie Marx diesen Prozess genannt hat.11 Der Mensch, der an sich immer schon 
Mensch ist, muss sich Hegel zufolge dennoch erst »zu dem machen, was er 
ist« – und dies kann er nur auf der Basis der körperlichen Arbeit auf der einen 
Seite und der Arbeit des Geistes auf der anderen.12 Während die Anthropologie 
die ›Selbsterzeugung des Menschen‹ auf der Ebene der Entwicklung des ein-
zelnen Menschen in seiner »Naturbestimmtheit« thematisiert, geschieht dies 
in der Weltgeschichte auf der Ebene der Entwicklung der ganzen Menschheit. 
Anthropologie und Geschichtsphilosophie schließen sich aus dieser Perspek-
tive also nicht aus, sondern ergänzen einander – sie können sich aber schon 
deshalb nicht gegenseitig ausschließen, weil beide der Sphäre des Geistes an-
gehören, der als Gesamtzusammenhang selbst geschichtlich verfasst ist. 

Allerdings ist offensichtlich, dass das Hegelsche Anthropologie-Konzept sich 
in der Tat kaum mit denjenigen Konzepten verträgt, die im 19. Jahrhundert zur 
Herausbildung einer eigenständigen, zunehmend physiologisch orientierten 
Anthropologie führen sollten bzw. darauf hinausliefen, die Anthropologie »mit 
Einschluß der Physiologie, zur Universalwissenschaft« zu erheben, wie Feuerbach 
es gefordert hatte.13 

1.	 Es handelt sich bei Hegels Konzeption des ›subjektiven Geistes‹ zwar ins-
gesamt – d.h. also nicht nur im Bereich der Anthropologie, die es ja explizit 
mit dem »Geist in seiner Leiblichkeit« (GW 25,1, 6; vgl. ebd., 22ff) zu tun 
hat – um eine umfassende Darstellung der aufsteigenden Entwicklung von 
der Dominanz der leiblichen bzw. natürlichen Verfasstheit des Menschen 
hin zur Dominanz seiner geistigen bzw. denkenden Verfasstheit, die für 
Hegel die wesentliche Seite des Menschen ausmacht. Hegels Anthropolo-
gie ist also prozessual verfasst und widerspricht auf diese Weise einer an 
›Definitionen‹ oder ›Kategorien‹ orientierten Lehre vom Menschen; sie ist 
selbst Teil der umfassenderen Geschichte des Geistes. 

11  |  Karl Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, in: 

Marx-Engels Werke, Bd 40, Berlin 1973, 574.

12  |  G. W. F. Hegel, Vorlesungen, ausgewählte Nachschrif ten und Manuskripte, Bd 5, 

Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Teil 3, Die vollendete Religion, hg. von 

Walter Jaeschke, Hamburg 1984, 226f.; vgl. auch GW 18, 158-162.

13  |  Ludwig Feuerbach, Grundsätze der Philosophie der Zukunft, in: Ders., Gesammel-

te Werke, hg. v. Werner Schuffenhauer, Bd 9, Kleinere Schrif ten II (1839-1846), § 55, 

337. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbster zeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie 37

2.	 Der ›Geist‹, das ›Denken‹, die ›Vernunft‹ dominieren auch dort das We-
sen des Menschen, wo dieser unmittelbar seiner Naturseite ausgeliefert zu 
sein scheint. Der Mensch ist also – an sich – immer schon Geistwesen. 
Jedoch muss, um den immergleichen Mißverständnissen vorzubeugen, 
betont werden, dass der Mensch – trotz der Dominanz des Geistes – auch 
bei Hegel seine Naturseite nicht los wird, selbst dann nicht, wenn es der 
Geist im dritten Teil des subjektiven Geistes programmatisch nur noch mit 
sich selbst zu tun hat.14 Entsprechend wird auch der Mensch niemals sei-
nen Körper und die mit diesem zusammenhängenden Probleme los, selbst 
wenn der Geist immerfort darauf aus ist, diesen Körper – verstanden als 
Material-Ursache im Sinne der Aristotelischen Teleologie – zu formen. He-
gels Anthropologie ist eine Wissenschaft, die von der dynamischen Span-
nung des ›Kampfes‹ des Geistes mit der Natur bestimmt ist. Der Mensch 
ist also – an sich – immer schon in diesem Kampf befangen.

Das Verhältnis des Geistwesens Mensch zu seiner Leiblichkeit (der Natur-Sei-
te an ihm) bestimmt durchgängig die Problemlage der Anthropologie. Unter 
diesen Voraussetzungen scheint mir das Hegelsche Konzept des subjektiven 
Geistes und die Rolle, welche die Anthropologie in diesem Konzept spielt, aber 
gerade deshalb von besonderem Interesse, weil es weite Teile der Entwicklung 
des 19. und 20. Jahrhunderts als Verfallsgeschichte oder – mit Lukács gespro-
chen – als Geschichte der »Zerstörung der Vernunft«15 erscheinen lässt, die 

14  |  »Der erste Theil also ist der Geist als Naturgeist, auf der zweiten Stufe ist der Geist 

in Relation auf Andere, auf der dritten als reiner Geist in Relation nur mit sich selbst.« 

GW 25,1, 9

15  |  Georg Lukács, Werke, Bd 9, Die Zerstörung der Vernunft, Neuwied/Berlin 1962. 

Lukács zeichnet die Tendenz zum Irrationalismus in der deutschen Philosophie (Lukács 

nennt den späten Schelling, Schopenhauer, Nietzsche, die Lebensphilosophie und den 

Neuhegelianismus) und in der »deutschen Soziologie« nach, um dann Sozialdarwinis-

mus, Rassentheorie und Faschismus ausgehend von der Rassentheorie des 18. Jahr-

hunderts unter besonderer Berücksichtung der Schrif ten von Gobineau, Gumplowicz, 

Ratzenhofer, Woltmann und H. St. Chamberlain zu analysieren. Was die Gegnerschaft 

zur französischen Revolution betrif f t, sieht er insbesondere Edmund Burke, aber auch 

die »Historische Rechtsschule« in der Verantwortung für die auf dieser Gegnerschaft 

basierenden rassistischen Lehren. Dass sich diese Verfallsgeschichte nicht auf eine 

weltanschauliche Linie beschränken lässt, zeigt Reinhard Mocek, Materialismus und 

Anthropologie im 19. Jahrhundert, in: Weltanschauung, Philosophie und Naturwissen-

schaften im 19. Jahrhundert, Bd 1, Der Materialismus-Streit, hg. v. K. Bayertz, M. Ger-

hard und W. Jaeschke, Hamburg 2007, 177-203. Mocek macht deutlich, dass nicht nur 

die in weiten Teilen konservativ, ›aristokratisch‹, elitär oder nationalistisch orientier te 

bürgerliche Philosophie des 19. Jahrhunderts diese Tendenz in sich trägt, sondern auch 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph J. Bauer38

ausgehend von bestimmten anthropologischen Grundannahmen hinführt zu 
Rassismus und Eugenik, zu der Überzeugung, es sei möglich, den ›Wert‹ von 
Menschen anhand äußerlicher bzw. ›natürlicher‹ Merkmale zu bestimmen. 

II.	Anthropologie als Moment des philosophischen 		
	S elbst verständigungsprozesses: Der Begriff			 
	 der Gleichheit und der Begriff des Menschen

Verantwortlich für den grundlegenden Unterschied des Hegelschen Ansatzes 
zu den meisten der ihm nachfolgenden – ihn zum Teil aber schon begleiten-
den – Konzepten ist, dass er die allgemeine Struktur des subjektiven Geistes, 
wie die des Geistes überhaupt, als Bezug des Geistes auf sich selbst und auf 
die Natur als dem Anderen des Geistes gefasst hat. Für ihn kann daher die 
Anthropologie nicht eine Einzelwissenschaft sein, die sich einen besonderen 
Untersuchungsgegenstand – in diesem Fall ›den Menschen‹ – vornimmt. He-
gel stellt seine ›Anthropologie‹ vielmehr ausdrücklich unter das antike Motto 
»Erkenne dich selbst«16, das er aber gerade nicht im Sinne der Selbsterkennt-
nis partikularer Individuen versteht – diesen Weg sieht er durch die »soge-
nannte Menschenkenntniß« beschritten. (GW 25,1, 6) Die Anthropologie ist 
für ihn Moment jenes Selbstverständigungsprozesses, den die Philosophie als 
Wissenschaft im Sinne des Hegelschen absoluten Geistes zu durchlaufen hat. 
Gegenüber der Behauptung, Hegel habe, indem er die Anthropologie in das 
Programm des philosophischen Systems aufnahm, eine »Degradierung der 
Anthropologie« vollzogen, wäre nun nach den Gründen für eine solche ›He-
rabsetzung‹ zu fragen.

Geht man dieser Frage vor dem Hintergrund der These von der charak-
teristischen Verbindung von Anthropologie und Geschichtsphilosophie bei 
Hegel nach, deren Struktur zum einen durch das aristotelische Entwicklungs-
modell von Möglichkeit und Wirklichkeit zu kennzeichnen ist, zum anderen 
durch das Modell der ›Selbsterzeugung des Menschen‹, so ist zunächst festzu-
halten, dass Hegel die Bewegung auf dem Gebiet der Weltgeschichte bekannt-

Vertreter der Sozialdemokratie und des Marxismus in ihrer Begeisterung für die Lehren 

Ernst Haeckels empfänglich waren für sozialdarwinistische, eugenische und rassenhy-

gienische Auffassungen, so Karl Kautsky und Eduard Bernstein. Entsprechende Tenden-

zen im anglo-amerikanischen Liberalismus zeigt: Domenico Losurdo, ›White supremacy‹ 

und Konterrevolution. Die Vereinigten Staaten, das Russland der ›Weißen‹ und das Drit-

te Reich, in: Faschismus und soziale Ungleichheit, Studien des Gesellschaftswissen-

schaftlichen Instituts Bochum, Bd 1, hg. v. C. J. Bauer et al., Duisburg 2007, 155-185.

16  |  Auffällig ist, dass Hegel hier ein Motto wählt, das auch zum Motto von Karl Philipp 

Moritz’ Magazin zur Erfahrungsseelenlehre wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbster zeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie 39

lich als »Fortschritt im Bewußtseyn der Freyheit« (GW 18, 152) bestimmt hat, 
eine Bestimmung, die sich in der Anthropologie deshalb so nicht findet, weil 
sich der Geist hier noch im Zustand der Bewusstlosigkeit befindet, das Be-
wusstsein erst Resultat des anthropologischen Entwicklungsganges ist. Die be-
sonderen Entwicklungslinien der beiden Systemteile scheinen sich also nicht 
ohne weiteres miteinander in Beziehung setzen zu lassen. Diesem Einwand ist 
jedoch entgegenzuhalten, dass – nach dem Selbstverständnis der Hegelschen 
Philosophie – der Geist (und damit der Mensch) immer schon an sich frei ist. 
Insofern gilt dieser Umstand auch dort, wo der Geist (resp. der Mensch) sich – 
wie in der Anthropologie – noch in einem defizienten Zustand befindet. Er gilt 
für den anthropologischen Zustand genauso, wie er für die vorgeschichtlichen 
Perioden der Weltgeschichte gilt. Geht man aber davon aus, dass der Geist und 
damit alle Menschen immer schon an sich frei sind (GW 18, 186), weil Freiheit 
die wesentliche Bestimmung des Geistes ist, so erlangt auch eine andere Kate-
gorie entscheidende Bedeutung, die Kategorie der Gleichheit – zugleich und 
nicht zufällig Leitbegriff der französischen Revolution und Komplementärbe-
griff zum Begriff der Freiheit: Sind alle Menschen immer schon an sich frei, so 
sind sie in dieser Hinsicht auch immer schon an sich gleich. 

Obwohl Hegel die Forderung nach ›Gleichheit‹ in seinen Grundlinien 
der Philosophie des Rechts explizit als die »abstracte Identität des Verstandes« 
kritisiert,17 was der hier vertretenen Behauptung zu widersprechen scheint, 
›Gleichheit‹ sei für Hegel eine entscheidende Kategorie, muss man sehen, dass 
sich die in den Grundlinien angesprochene Forderung auf die »Austheilung 
des Erdbodens oder gar des weiter vorhandenen Vermögens« bezieht, damit 
aber wiederum auf die »Natur in ihrer unendlichen Besonderheit und Ver-
schiedenheit«. »Von einer Ungerechtigkeit der Natur über ungleiches Austhei-
len des Besitzes und Vermögens« kann Hegel zufolge jedoch nicht gesprochen 
werden, denn »die Natur ist nicht frey, und darum weder gerecht noch un-
gerecht«. Insofern lässt sich jedoch folgern: ›Der Geist aber sehr wohl!‹ Und 
genau aus diesem Grunde lassen sich ›Freiheit‹ und ›Gleichheit‹ hinsichtlich 
des Hegelschen Geist-Begriffs nicht gegeneinander ausspielen: Gleich sind 
alle Geist-Wesen insofern sie Geist-Wesen sind, d.h. konkret: indem sie »den-
kend« sind (GW 25,1, 34) und gleich sind sie auch, indem sie über einen Willen 
verfügen (was wiederum bedeutet, dass sie frei sind).18 ›Ungleich‹ sind und 
bleiben die Menschen, indem sie eine Naturseite haben. Und so hebt Hegel 
in den Vorlesungen über die Philosophie des Rechts die Gleichheit der Menschen 
hinsichtlich ihrer Teilhabe an der Vernunft erneut hervor: »Alle Menschen 
sind vernünftig dies ist die Hauptsache, […]. Einen Menschen vernünftig, den 

17  |  Siehe G. W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, hg. v. Klaus Grotsch 

u. Elisabeth Weisser-Lohmann, Hamburg 2009 GW 14,1, 60 (§ 49).

18  |  Vgl. Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Religion, a.a.O., 223.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph J. Bauer40

anderen unvernünftig zu machen wäre das höchste Unrecht, er ist nur Mensch 
als Vernunft als denkendes Selbstbewußtsein.«19 

III. Steffens’ Anthropologie

Die einzige zeitgenössische Position zum Thema ›Anthropologie‹, die von He-
gel im Zusammenhang seiner eigenen Schriften ausdrücklich kritisiert wur-
de, ist die Anthropologie von Henrich Steffens.20 Im Fragment zur Philosophie 
des subjektiven Geistes findet sich die Bemerkung, Steffens verflechte »Geologie 
sosehr mit Anthropologie«, dass »auf die letztere etwa der 10te oder 12te Theil 
des Ganzen kommt.« Und: »Da das Ganze aus empirischem Stoffe, aus Ab-
stractionen und aus Combinationen der Phantasie erzeugt, dagegen das, wo-
durch Wissenschaft constituirt wird, Gedanke, Begriff und Methode verbannt 
ist, so hat solches Werk wenigstens für die Philosophie kein Interesse.« (GW 
15, 216f.) Andere Positionen, vor allem Kants Anthropologie in pragmatischer 
Hinsicht oder andere Schriften, die Hegel gekannt haben könnte21, finden in 
den drei Auflagen der Enzyklopädie und in seinen Vorlesungen vordergründig 
keine Beachtung. Jedoch erweist sich bei genauerer Untersuchung der Vor-
lesungsnachschriften, dass Hegel durchaus orientiert war, was die zeitgenössi-
sche Literatur betrifft. Zu bedenken ist in diesem Zusammenhang, dass auch 
diejenigen, die bereits auf dem Weg waren, eine entsprechende Wissenschaft 
zu konstituieren, nicht immer schon den Begriff ›Anthropologie‹ ihren Pro-
jekten voranstellten – so trug das »Leitmodell der psychologisch-anthropolo-
gischen Periodika um 1800«22, Karl Philipp Moritz’ Magazin zur Erfahrungs-
seelenlehre diesen Begriff ebenfalls nicht in seinem Titel. 

Obwohl Hegel Steffens’ Anthropologie schon aus konzeptionellen Gründen 
kritisiert, so ist im Kontext der vorliegenden Untersuchung die dort behandelte 
Frage nach der »Rassenverschiedenheit[] der Menschen« (GW 25,2, 956) von 
größerer Relevanz. Steffens richtet sich kritisch gegen Kants Schrift Muthmaß-

19  |  G. W. F. Hegel, Philosophie des Rechts nach der Vorlesungsnachschrif t K. G. v. 

Griesheims 1824/25, in: Ders., Vorlesungen über Rechtsphilosophie. 1818-1831, Edi-

tion und Kommentar in sechs Bänden von Karl-Heinz Ilting, Vier ter Band, Stuttgart-Bad 

Cannstatt 1974, 509.

20  |  Henrich Steffens, Anthropologie, 2 Bde, Breslau 1822.

21  |  Hier sind diejenigen Bücher gemeint, die sich im Verzeichniß der von dem Profes-

sor Herrn Dr. Hegel […] hinterlassenen Bücher-Sammlungen aus dem Bereich finden, 

den man heute der Anthropologie zuordnen könnte. 

22  |  Georg Eckhardt et al., Anthropologie und empirische Psychologie, a.a.O., 145.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbster zeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie 41

licher Anfang der Menschengeschichte23, weil dieser »die ursprüngliche Einheit 
des menschlichen Geschlechts« verteidige sowie gegen jene, die behaupten, 
dass die Menschheit »aus einem Paare entsprungen« sei.24 Demgegenüber ar-
gumentiert Steffens unter Verweis auf die Mannigfaltigkeit der natürlichen 
Erscheinungsformen für eine »ursprüngliche Verschiedenheit« (ebd., 382), 
gegen die Annahme der Einheit der menschlichen Gattung und weist die etwa 
von Blumenbach vertretene These vom prägenden Einflusses des Klimas auf 
die Entstehung der Rassen zurück.25 Zwar sei es möglich, dass sich das »Ei-
genthümlich der Racen« durch »Mittelzeugungen« aufhebe und durch »Ver-
setzung in ein anderes Klima« einzelne »hervorstechende eigenthümliche 
Merkmale […] sich verwischen«, jedoch könne man den »Neger durch Chlorine 
bleichen«, aber der »gebleichte Neger« werde dadurch nicht zum »Kaukasier. 
Dieses alles« sei »ausgemachte Thatsache«. (Ebd., 367f.) Was die ›natürliche‹ 
Ordnung betrifft, sind für Steffens »mit einer Form der Organisation alle üb-
rigen gegeben«, weshalb »die ganze gegenwärtige Epoche als eine Gesamm-
torganisation betrachtet werden« müsse. (Ebd., 371) Für ihn ist »das wahre 
Verständniß der Racen […] der Schlußpunct der Naturwissenschaft, wo die 
stumme Geschichte der Natur und die lautgewordene des menschlichen Ge-
schlechts ein inneres Gespräch anfangen und sich wechselseitig verständigen 
werden.«26 Und Steffens zog weiterführende Schlüsse aus diesem »wahre[n] 
Verständniß der Racen«. Für ihn sind die Menschen »nicht bloß mit einander 
vereinigt und von einander getrennt durch die Einheit und Verschiedenheit der 
Gestalt, sondern auch durch die Einheit und Verschiedenheit geistiger Fähigkei-
ten.«27 Weiterhin bringt er das »Princip der Racenbildung« mit der Erbsünde 
in Verbindung (ebd., 415), welche, da die ursprüngliche Unschuld im Paradiese 
»die innigste Vereinigung mit der Natur« beinhalte, auch »eine Veränderung 
des Leiblichen herbeiführen« musste (ebd., 417) und schließt hinsichtlich der 
»afrikanischen Negerrace«, dass deren »Stärke«, deren »Ausdauer« und »kör-

23  |  Kant, Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte, in: Berlinische Monats-

schrif t, Bd VII (1786), 1-27.

24  |  Steffens, Anthropologie, a.a.O., 379-382.

25  |  »Der Europäer wird nie ein Neger, der Mauretanier lebt seit Herodots Zeiten in 

den brennenden Wüsten, ohne daß das Klima die Mißgestalt zu erzeugen vermochte. 

[…] Es ist entschieden, daß die empirische Naturwissenschaft genöthigt ist, mehrere 

menschliche Stämme anzunehmen, die eine ursprüngliche Grundverschiedenheit des 

Geschlechts. Alle geschichtliche Entwickelung […] trif ft diese Urverschiedenheit als ihr 

Fundament. […] Eben das Unveränderliche bildet die sogenannten Racen.« (Ebd., 367)

26  |  Ebd., 398; zu dieser Diskussion vgl. auch J. F. Pierer, Medizinisches Realwörter-

buch, Bd I, 1816, 70-75 und J. E. von Berger, Grundzüge der Anthropologie, Altona 

1824, 307.

27  |  Steffens, Anthropologie, a.a.O., 394.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph J. Bauer42

perliche Kraft, die, der sinnlichen Lust dienstbar«, diese »seit uralten Zeiten 
[…] zu Knechten anderer Völker« bestimmt habe. (Ebd., 422) Für ihn ist die 
geistige und körperliche Ausbildung der Rassen auf eine »geheime Verschul-
dung« zurückzuführen, der gegenüber man vergeblich versucht habe, »die 
Wilden Racen als schuldlose Menschen zu schildern«. (Ebd., 430) 

Bei diesen Überlegungen handelt es sich offensichtlich um jene von Hegel 
sogenannten »Combinationen der Phantasie«. Die Steffenssche ›Argumenta-
tion‹ hält Hegel nicht nur für verfehlt, ihm sind auch ihre gefährlichen Konse-
quenzen bewusst. Im ›Zusatz‹ zum § 393 der Enzyklopädie von 1830 findet sich 
von daher folgende prägnante Stellungnahme:

»Rücksichtlich der Racenverschiedenheiten der Menschen muß zuvörderst 
bemerkt werden, daß die bloß historische Frage, ob alle menschlichen Racen 
von Einem Paare oder von mehreren ausgegangen seyen, uns in der Philoso-
phie gar nichts angeht. Man hat dieser Frage eine Wichtigkeit beigelegt, weil 
man durch die Annahme einer Abstammung von mehreren Paaren die geis-
tige Ueberlegenheit der einen Menschengattung über die andere erklären zu 
können glaubte, ja zu beweisen hoffte, die Menschen seyen, ihren geistigen 
Fähigkeiten nach, von Natur so verschieden, daß einige wie Thiere beherrscht 
werden dürften. Aus der Abstammung kann aber kein Grund für die Berech-
tigung oder Nichtberechtigung der Menschen zur Freiheit und zur Herrschaft 
geschöpft werden. Der Mensch ist an sich vernünftig; darin liegt die Möglich-
keit der Gleichheit des Rechts aller Menschen, – die Nichtigkeit einer starren 
Unterscheidung in berechtigte und rechtlos Menschengattungen. Der Unter-
schied der Menschenracen ist noch ein natürlicher, das heißt, ein zunächst die 
Naturseele betreffender Unterschied.« (GW 25,2, 956)28

Und dass Hegel eher einer Auffassung, wie derjenigen Blumenbachs vom 
Einfluss der Klimate auf die Herausbildung der Unterschiede zwischen den 
Menschen zuneigt, zeigt sich in der Nachschrift Hotho von 1822: »Der Mensch 
ist Mensch, für seinen Begriff ist die Abstammung gleich. Man glaubt nun aber 
ein Unterschied der Vernünftigkeit habe von jeher stattgefunden und daher ein 
Unterschied von Rechten. Der Mensch sei vernünftig, das Thier nicht, deshalb 
herrsche der Mensch über sie, und so gäbe es auch untergeordnete Menschen-
racen. Aber der Mensch ist denkend, und somit gleich. Diese Frage lassen wir 
liegen, und sprechen nur von den natürlichen Verschiedenheiten des anthropo-
logischen Menschen. Diese Verschiedenheit ist« – und man könnte hinzufügen 
›aber‹ – »nothwendig durch die Verschiedenheit des Aufenthalts gegeben«, also 
auf die Zufälligkeit der Herkunft zurückzuführen. (GW 25,1, 33f.)

28  |  Vgl. die entsprechenden Ausführungen Hegels in seinem »Fragment zur Philoso-

phie des subjektiven Geistes« GW 15, 225-227 und in der Nachschrif t Griesheim GW 

25,1, 235-236.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbster zeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie 43

Die Untersuchung der natürlichen Verschiedenheiten des Menschen sind 
also durchaus Gegenstand der Anthropologie, jedoch lässt sich das, was den 
Menschen wesentlich ausmacht, nicht aufgrund der Feststellung dieser Unter-
schiede bestimmen. Bei den Unterschieden zwischen den Rassen handelt es 
sich für Hegel lediglich um »Qualitäten«, die dem »bloßen Seyn des Geistes 
angehören; aber der Begriff des Geistes, Denken und Freyheit, ist höher als 
das blosse Seyn, und der Begriff überhaupt und näher die Vernünftigkeit ist 
eben diß nicht qualitativ bestimmt zu seyn. Die Unterschiede fallen in die be-
sondere Natur des Menschen oder in seine Subjektivität, die sich als Mittel zur 
Vernünftigkeit verhält, wodurch und worin diese sich zum Daseyn bethätigt. 
Diese Unterschiede betreffen deswegen nicht die Vernünftigkeit selbst, son-
dern die Art und Weise der Objektiviät derselben, und begründen nicht eine 
ursprüngliche Verschiedenheit der Freyheit und Berechtigung unter den so-
genannten Racen.« (GW 15, 224f.)

Wenn Hegel sich gegen die Reduktion des Menschen auf das »bloße Seyn« 
der Natur ausspricht, so heißt das nicht, dass er die Untersuchung der Na-
turseite des Menschen für überflüssig hält. Hegel arbeitet jedoch konsequent 
an einem »Begriff des Menschen«29, der die Gemeinsamkeiten der Menschen 
betont, d.i. ein Begriff des Menschen, der in der Folge der Geschichte des 19. 
und 20. Jahrhunderts zunehmend in Frage gestellt wurde, indem man das 
Gewicht auf die natürlichen Unterschiede zwischen den Menschen gelegt hat-
te – mit Folgen für eine sich aus diesen Unterschieden ableitende politische 
Praxis.30 Hegel bezieht seinen Begriff der Gleichheit nicht auf die Gleichheit 
natürlicher Merkmale, was – wie gesagt – absurd wäre: Gleichheit ist für ihn 
vielmehr eine Grundbestimmung des Geistes. Der Weg zum »Begriff des 
Menschen« führt für ihn – entgegen den zeitgenössischen Tendenzen – inso-
fern nicht weg von der Vernunft und hin zu einer Orientierung an der natürli-
chen bzw. sinnlichen Verfasstheit des Menschen. Auf diese Weise stellt er sich 
bereits grundsätzlich gegen jene Auffassung, die auch das Denken lediglich 

29  |  GW 25,1, 34; vgl. Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Religion, a.a.O., 

225.

30  |  Vgl. Domenico Losurdo (Hegel und die Freiheit der Modernen, Frankfur t a.M. u.a. 

2000, 375-403), der zeigt, dass schon für Justus Möser (Der jetzige Hang zu allgemei-

nen Gesetzen und Verordnungen ist der gemeinen Freiheit gefährlich [1772]) die Be-

stimmung des Menschen anhand der Kategorie »Allgemeinheit« gleichbedeutend mit 

der Bestimmung anhand der Kategorie »Einförmigkeit« war; den Kategorien »Allgemein-

heit« und »Gleichheit« sind für Möser die Kategorien »Verschiedenheit« oder »Mannig-

faltigkeit« entgegenzusetzen. Adam Müller setzt unter dem Einfluss von Edmund Burke 

»Eigenheit« gegen »Gleichheit« – und der Einfluss von Burke ist bei Friedrich von Gentz 

und Ludwig von Haller ebenso aufzufinden wie später bei Rudolf Haym und noch später 

bei Hayek. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph J. Bauer44

als Prädikat des Menschen ansieht – wie Feuerbach31 – oder als Produkt der 
physischen Tätigkeit, wie Carl Vogt, der 1845 die Überzeugung äußert, dass 
»die Gedanken in demselben Verhältnisse etwa zum Gehirn stehen wie die 
Galle zu der Leber und der Urin zu den Nieren.«32 In diesem Zusammen-
hang wird Hegels Ansatz jedoch auch aus einem weiteren Grunde relevant: 
Er betont nicht nur die geistig-vernünftigen Gemeinsamkeiten zwischen 
den Menschen gegenüber den natürlich-zufälligen Unterschieden, sondern 
er traut der Philosophie im Allgemeinen und der philosophischen Anthro-
pologie im Besonderen zu, das Wesen der Gattung Mensch im Prozess der 
reflektierenden Selbsterkenntnis zu durchdringen: »Die natürlichen Dinge, die 
Thiere wissen nicht, was sie sind«, formuliert er gleich zu Beginn der Vor-
lesungen von 1822, »und darin unterscheidet sich der Mensch, daß er sich 
selbst begreift.« (GW 25,1, 5) Die philosophische Anthropologie ist in diesem 
Prozess des reflektierenden Selbstbezugs in jedem Moment Aufhebung der 
unmittelbaren Natur, jedes Moment der Bestimmung des Menschen hat den 
Geist zu seinem Resultat.

IV.	Mit der ›Macht des Geistes‹ gegen				  
	 die ›Substantiierung‹ der Unterschiede

Fragt man nach der Begründung für seinen in der Orientierung an den Gemein-
samkeiten aller Menschen gewonnenen »Begriff des Menschen«, so scheint der 
von Hegel der Anthropologie zugeschriebene Aufgabenbereich einer solchen 
Orientierung zunächst zu widersprechen, wonach diese die Aufgabe habe, den 
»Geist in seiner Leiblichkeit« zu betrachten, »wo er noch in seinem Naturzu-
stande ist, noch nicht aus seiner Existenz heraus ist«. (GW 25,1, 8) Demnach 
könnte man annehmen, die Anthropologie habe es auch nach Hegel in der 
Hauptsache mit den natürlichen Unterschieden zu tun. Jedoch macht er deut-
lich, dass diese Existenz »eine dem Geist unangemessene« sei, und so zeige 
sich auch in der Anthropologie »gleich der Gegensatz von Seele und Leib, der 
Kampf des Geistes gegen seine Leiblichkeit gegen seine Unfreiheit.« (Ebd.) Der 
Naturzustand ist insofern nur von Interesse, als er für diese Unfreiheit verant-
wortlich ist. Die Parallelen zum leitenden Prinzip der Geschichtsphilosophie 
sind offensichtlich, wobei dort der Kampf gegen die Unfreiheit in der Haupt-
sache als Kampf des Geistes »gegen sich selbst« gefasst wird. (GW 18, 184)

31  |  Feuerbach, Grundsätze, a.a.O., 334 (§ 52).

32  |  Carl Vogt, Physiologische Briefe für Gebildete aller Stände, Stuttgart 1845, 206. 

Vgl. Michael Hagner, Hirnforschung und Materialismus, in: Der Materialismus-Streit, 

a.a.O., 204-222.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbster zeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie 45

Hier liegt die Frage nahe: Zeigt sich in Hegels Geistbegriff nicht jene Leib-
feindlichkeit, die eine solch große – aus einem bestimmten Blickwinkel auch 
verheerende – Rolle in der christlich-europäischen Geschichte gespielt hat? Im 
Durchgang durch die Vorlesungen tritt jedoch geradezu das Gegenteil einer 
solchen Ausrichtung zutage: Versucht man den angesprochenen Konflikt zwi-
schen dem Geist und der Leiblichkeit auf dem Wege der Unterdrückung des 
Leibes zu lösen, so hat das letztendlich die Zerstörung des Körpers zur Folge, 
auf den der Geist aber zwingend angewiesen ist.33 Hegel kommt es auf den Wi-
derspruch an, der zwischen der Naturseite des Menschen – der Seite der Nicht-
identität – und der Geistseite des Menschen – der Identität – herrscht. Der 
Mensch ist fraglos bestimmt durch beide Sphären – insofern legt auch Hegel 
seiner Anthropologie das commercium corporis et mentis zugrunde. Fragt man 
jedoch, worin sich der Mensch von der Natur unterscheidet, so ist es allerdings 
der Geist, der ihn gegenüber der Natur auszeichnet. Allein vom Standpunkt 
des Geistes aus kann aber erkannt werden, aufgrund welcher Bestimmungen 
Natur und Geist zu unterscheiden sind. Jedoch wird der Geist umgekehrt erst 
zum Geist, indem er »selbst sich gegen die Natur bestimmt« (GW 25,1, 9), ein 
Prozess, in dem es aber nicht um eine Zerstörung der Natur und ihrer Unter-
schiede zu tun sein kann. 

Für Hegel kann die Natur aus der Perspektive des Geistes anhand der Be-
stimmungen »Aussereinander« und »Notwendigkeit« gefasst werden. Zwar 
handele es sich bei der Natur bereits um einen »Zusammenhang« – immerhin 
ist die Natur »an sich« auch die Idee –, jedoch um einen, worin »die Zusam-
menhangenden nicht in wahrhafter Einheit sind«. (GW 25,1, 10) Wenngleich 
sich in der Entwicklung der Natur hin zum Geist bereits eine Tendenz zur Ein-
heit gegenüber dem »Aussereinander« verzeichnen lässt, so ist es doch erst der 
Geist, der die Einheit zu seiner Bestimmung hat, wie auch er erst frei ist gegen-
über der blinden Notwendigkeit, unter der die Natur – und damit »auch das Le-
ben« – noch steht. (GW 25,1, 11; vgl. GW 25,1, 13) Die Bestimmung der »Einheit« 
ist es also, die den Geist und den ›Idealismus‹ als Moment der Philosophie-
geschichte wesentlich kennzeichnet. ›Idealität‹ als die »Weise des Geistes« be-
zieht sich insofern auf die »Unselbstständigkeit der Unterschiede«, durch die 
die Natur wesentlich bestimmt ist. Nur der Geist qua Idealität ist in der Lage, 
die vordergründigen »Selbstständigkeiten« der Natur zu »Momenten« – eben 

33  |  Der »Geist muß die Leiblichkeit befriedigen, weil er sie sich, da er innig mit ihr ver-

bunden ist, nicht darf zur Feindin machen.« (GW 25,1, 87) Entsprechend sei es »einfältig 

wenn man vom Ausrotten der Triebe spricht, es wird dabei eine falsche Negation gegen 

den Trieb als allgemeinen gesetzt, so ist er aber bestimmtes Moment der Idee der Le-

bendigkeit, ist darin enthalten als allgemeines Moment und so ist er zu respektiren als 

Moment der Idee, er ist so in seiner Wahrheit, und wenn dieß Allgemeine verletzt wird, 

[…] so kehrt es sich als Feind gegen das Individuum.« (GW 25,1, 370f.)

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph J. Bauer46

zu Unselbstständigkeiten – herabzusetzen, nur er hat somit »Macht über alles 
Bestehende«. (GW 25,1, 11) Diese Macht des Geistes zeigt sich in der Möglich-
keit des Menschen, ›Gleichheit‹ gegen die ›Ungleichheit‹, ›Einheit‹ gegen die 
›Unterschiede‹ der Natur setzen zu können.

Nun sind es bekanntlich Formulierungen, wie die von der Macht des Geis-
tes »über alles Bestehende«, der Macht der Identität über die Nicht-Identität 
des Individuellen, die Hegels Philosophie vielfach Kritik eingebracht haben. 
In diesem Zusammenhang kann zum einen auf die weiterführenden Erläute-
rungen des Hegelschen Standpunktes (1), zum anderen auf die Konsequenzen 
verwiesen werden, die sich aus dem ›Idealismus‹ Hegels für die Anthropo-
logie ergeben, bzw. auf die Gefahren, die sich aus einer solchen Wissenschaft 
notwendig dann ergeben, wenn diese sich – in Abwehr der aus Hegels Sicht 
vernünftigen Bestimmungen ›Einheit‹ und ›Gleichheit‹ – an den »natürlichen« 
Verschiedenheiten der Menschen orientiert. (2)

Ad (1): Da ihm der Einwand bereits nicht ganz unbekannt ist, der einer 
Orientierung des wissenschaftlichen Denkens an ›Einheit‹ und ›Gleichheit‹ 
entgegengebracht werden kann, macht Hegel deutlich, dass die »ideelle Thä-
tigkeit« des Geistes zwar in der Tat im »Negiren eines Andern« besteht, jedoch 
sei unter ›Idealität‹ eben nicht das »abstracte Aufgehobensein des Mannigfa-
chen zu verstehen.« (GW 25,1, 12) Die »wahre Idealität« sei vielmehr der Begriff, 
der sich als »Proceß in sich selbst« in drei Momente unterscheide, welche da 
sind: 1. »das Subjekt, das leere Allgemeine, die Identitäten«, 2. das Besondere, 
das gegen das Allgemeine steht, »die Negation überhaupt gegen das Erste«, 
und schließlich 3. die »Aufhebung dieser Negation, das Zurückgehn in sich 
selbst«, also die viel zitierte »Negation der Negation«, die »concrete Allgemein-
heit, das Wiederherstellen der ersten Einheit, aber nicht so, daß sie noch wie 
die erste unbestimmt ist, sondern in sich die Bestimmtheiten enthält«. (Ebd., 
vgl. GW 25,1, 172) Dieser Vermittlungsprozess des Allgemeinen mit dem Be-
sonderen ist es, der als für den ›Geist‹ charakteristisch bezeichnet werden 
kann. Jedoch ist es Hegel in keiner Weise darum zu tun, etwa die Differenzen 
zwischen den Menschen (und Völkern) zu nivellieren – worum es ihm aber 
geht, ist, die Einheit der Differenzen gegenüber den bloß natürlichen Differenzen 
zu betonen. Der so verstandene ›Geist‹ unterscheidet sich nach Hegel grund-
sätzlich von jener Tätigkeit des abstrakten Verstandes, welcher in der Tat dazu 
neige, das Besondere unter das Allgemeine zu zwingen. Die Auswirkungen 
einer solchen Orientierung am ›abstrakten Verstand‹ hatten sich während 
der terreur in der französischen Revolution gezeigt. Insofern muss aus Hegels 
Sicht, so wie der spekulative Begriff der Einheit im Sinne der Einheit Differen-
ter verstanden werden muss, der spekulative Begriff der Gleichheit von dem 
nivellierenden abstrakten Begriff der Gleichheit unterschieden werden. Diese 
Einsicht bedeutet für ihn jedoch keine Aufgabe der Orientierung an ›Gleich-
heit‹, wie sie von den Denkern der Restauration propagiert wurde. Vielmehr 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbster zeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie 47

leitet sich für ihn aus den konkreten historischen Erfahrungen die Aufgabe ab, 
gegenüber den Abstraktionen der Jakobiner eine ›Negation der Negation‹ zu 
vollziehen, die kein ›Zurück zum Ausgangspunkt‹ bedeutet.

Ad (2) Die konkreten Gefahren, die sich aus einer »beobachtenden« bzw. 
»empirischen« Anthropologie ergeben, welche Hegels spekulativen Begriff der 
Einheit (resp. Gleichheit) zurückweist oder ignoriert, liegen in der unreflek-
tierten Orientierung an »Sinnlichkeit« bzw. an den natürlichen Unterschieden 
begründet, denn – so Hegel – das »sinnliche Bewußtsein will jeden Unter-
schied gleich substantiieren«. (GW 25,1, 11)34 Ein solcher Ansatz fällt nach He-
gel hinter die Erkenntnis zurück, dass der Mensch mit seiner – wiederum auf 
Einheit ausgerichteten – Fähigkeit zu denken, durchaus in der Lage ist, die 
ihm durch die Sinne gelieferten Daten nach Maßgabe vernünftiger Einsicht 
zu synthetisieren. Verharrt der Mensch im Prozess der Wahrnehmung auf der 
Stufe der sinnlichen Gewissheit, erfasst er nur die Unterschiede. Verselbstän-
digt sich dieses Verfahren zu einer aus diesem Grund nur ›sogenannten‹ Wis-
senschaft, so führt dies unweigerlich zur leeren Abstraktion gegenüber dem 
Ganzen des Gegenstandes in seinem Zusammenhang, oder – wie wir heute 
sagen würden – in den Reduktionismus. Ein solcher Reduktionismus ist je-
doch niemals harmlos, insbesondere dann nicht, wenn es um die Frage nach 
dem Wesen des Menschen geht.

V. Eine ›Degradierung‹ der Anthropologie aus gutem Grund

An sich gleich sind die Menschen für Hegel also, insofern alle Menschen über 
Geist verfügen, insofern alle Menschen Anteil an der Vernunft haben. Auf 
der anderen Seite kann aber auch die Einsicht, dass weder die einzelnen Men-
schen noch die Völker reine Geistwesen und insofern ›an sich‹ gleich sind, 
dass vielmehr sowohl die einzelnen Menschen als auch die einzelnen Völker 

34  |  Hegel nennt hier bereits die Argumente, die der Feuerbachschen Hinwendung zum 

Sinnlichen engegengehalten werden können. Während Feuerbach für die Philosophie 

nach Hegel aufgrund seiner Religionskritik und seiner Hinwendung zum Materialismus 

von herausragender Bedeutung war, folgen aus seiner Hinwendung zur Anthropologie 

und seinem »nominalistischen Sensualismus« auch aus marxistischer Perspektive aus-

gesprochen problematische Konsequenzen: »Hat Feuerbach die Inhalte des religiösen 

Glaubens, wenn auch anthropologisch als Projektionen des menschlichen Wesens, so 

doch als Ideologie und damit als historisch Gewordenes entlarvt, so fiel er nun wieder auf 

eine quasi metaphysische, ahistorische Position zurück, indem er ein emotionales Apriori 

als Struktur des Gattungswesens annahm.« Hans Heinz Holz, Einheit und Widerspruch, 

Problemgeschichte der Dialektik in der Neuzeit, Bd 3, Die Ausarbeitung der Dialektik, 

Stuttgart, Weimar 1997, 219.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph J. Bauer48

auch Naturwesen und insofern ›an sich‹ ungleich sind, als Resultat dieser 
Untersuchung bezeichnet werden. Aus der dialektischen Spannung zwischen 
der Gleichheit der Menschen und Völker aufgrund ihrer geistigen Verfasst-
heit und der notwendig auf die Gleichheit zurückwirkenden natürlichen bzw. 
materiellen Ungleichheit der Menschen und Völker hat sich ein Großteil je-
ner Konflikte entzündet, welche die Weltgeschichte seit der Proklamation der 
Gleichheit während der französischen Revolution maßgeblich bestimmt ha-
ben. Während die Proklamation der Gleichheit der Menschen und Völker von 
konservativer aber auch von liberaler Seite bis heute radikal in Frage gestellt 
wird, lässt sich auf der Basis der Hegelschen Philosophie ein Modell der Ver-
mittlung von Gleichheit und Ungleichheit rekonstruieren, das einen Beitrag 
zur Kritik bestimmter Positionen leisten kann. Sowohl der Bildungsgang des 
einzelnen Menschen als auch der Bildungsgang der ganzen Menschheit ist 
geprägt durch das dialektische Verhältnis von Natur und Geist, Freiheit und 
Notwendigkeit, Gleichheit und Ungleichheit. Es zeichnet jedoch den Geist aus, 
diese dialektischen Verhältnisse wiederum vermitteln zu können.

Gegenüber den Tendenzen der Philosophie nach Hegel, die Anthropologie 
zur ersten Wissenschaft bzw. zur »Universalwissenschaft« (Feuerbach) zu erhe-
ben, findet sich die Anthropologie bei Hegel lediglich als Moment im System der 
Philosophie zu Beginn der Geistphilosophie, wo der Geist sich noch im Über-
gang von der Natur, also erst am Beginn des Weges zu sich befindet. Aufgrund 
seines Misstrauens gegenüber den Tendenzen seiner Zeit, die Menschen an-
hand ihrer natürlichen Unterschiede zu beurteilen, geht sein Bestreben dahin, 
Barrieren gegen die sich abzeichnenden Möglichkeiten einer populistischen 
Verselbständigung der physiologisch orientierten Anthropologie zu errichten. 
Ein solches Misstrauen hatte er bereits in der Phänomenologie des Geistes ar-
tikuliert, nämlich in der Kritik an der Gallschen ›Schädellehre‹ und Lavaters 
Physiognomik. (GW 9, 181-186) Und entsprechend dieser Ablehnung der ein-
seitigen und vorschnellen Beurteilung der Menschen anhand von natürlichen 
Merkmalen kommt er folgerichtig zu einer Kritik der ›empirischen Psycholo-
gie‹, wie sie sich unter Bezug auf Kants im Anschluss an die Kritik der ›rationa-
len Psychologie‹ formuliertes Diktum – »es bleibt uns nichts anderes übrig, als 
unsere Seele an dem Leitfaden der Erfahrung zu studiren«35 – seit 1800 an den 
deutschen Universitäten etabliert hatte, ohne jedoch Kants eigene Skepsis hin-
sichtlich der Möglichkeiten, die Seele auf empirischem Wege zu untersuchen, 
angemessen zur Kenntnis zu nehmen.36 Denn diese »empirische Psychologie« 
stellt sich aus Hegels Sicht den Geist erneut, wie schon die rationale Psycho-

35  |  Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 382.

36  |  Kant sah die Schwierigkeiten einer auf ›Er fahrung‹ sich gründenden, empirischen 

Psychologie darin, dass sie sich dem »Range« nach weder auf der Ebene der Metaphysik 

(KrV B 876) noch auf der Ebene der Naturwissenschaft bewege. Vgl. Immanuel Kant, 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbster zeugung des Menschen? — Hegels Integration der Anthropologie 49

logie, als ein »Ding« – als ein »Aggregat von Kräften und Vermögen« – vor, auf 
deren Funktion oder Dysfunktion die beobachteten Phänomene zurückgeführt 
werden, statt den ›Geist‹ als komplexes, zusammenhängendes, prozesshaft sich 
entwickelndes und am Ende selbstbewusstes Ganzes zu begreifen. 

Nimmt man diese Positionen Hegels zusammen, so trifft in der Tat zu, 
dass Hegel die Anthropologie »degradiert« hat – jedoch tat Hegel das aus 
gutem Grund. Der »Herabsetzung« der Anthropologie ist vor allem deshalb 
zuzustimmen, weil die Entwicklung hin zu einer physiologischen Anthropo-
logie37 zu einem blinden Determinismus tendiert, der sich relativ problemlos 
instrumentalisieren lässt, wie die Geschichte gezeigt hat. Dagegen kann das 
Hegelsche Programm als ein optimistisches Programm der ›Selbsterzeugung 
des Menschen‹ verstanden werden, wonach der Mensch über eine ganze Rei-
he in ihm angelegten Möglichkeiten verfügt, die er freiheitlich zu verwirklichen 
in der Lage ist. Unter Berücksichtigung der Überzeugung, der Weltgeschich-
te lasse sich entnehmen, dass diese im Menschen angelegten Möglichkeiten 
auch verwirklicht würden, sind Anthropologie und Geschichtsphilosophie 
für Hegel keine sich ausschließenden Alternativen – wie für Odo Marquard.38 
Jegliche anthropologische Feststellung des Menschen – jene der Anthropologie 
innewohnende Tendenz, »den Menschen zu fixer Gegenständlichkeit erstar-
ren« zu lassen39, sei es als homo sociologicus, sei es als homo oeconomicus, sei 
es als »Mängelwesen« oder sei es als Mensch, der primär einer Rasse, einem 
Geschlecht oder einer anderen von der Natur vorgegebenen Zufälligkeit zu-
gehört, ist dagegen mit Hegels dynamischem Modell der Selbsterkenntnis 
bzw. Selbsterzeugung nicht vereinbar. Fragt man nach einer Grundlage, die 
zur Beurteilung eines Menschen herangezogen werden kann, so gibt Hegel 
in der Phänomenologie eine unmissverständliche Antwort: »das wahre Seyn 
des Geistes« zeigt sich nicht in den natürlichen Unterschieden, »das wahre 
Seyn des Geistes« sei »vielmehr seine That«. (GW 9, 178) Aufgrund der »Tha-
ten« der Menschen können diese allein beurteilt  – und gegebenenfalls verurteilt 
– werden. Die Beurteilung der »Thaten« der Menschen ist aber nur insofern 
Gegenstand der Anthropologie, als im Durchgang durch diese Wissenschaft 
Kritik an falschen und gefährlichen Sichtweisen in Bezug auf ›den Menschen‹ 
geübt werden kann.

Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaften (1786) (Akademie-Ausgabe, 

Bd 4, 471); vgl. KrV A 381. 

37  |  Marquard selbst sieht in der Entwicklung der Anthropologie die Tendenz hin zur 

Orientierung an der Physiologie; er affirmier t diese Entwicklung, weil die Anthropologie 

ihrer »subalternen Stellung« nur entgehen könne, »wo sie sich wieder primär zu ihrem 

›physiologischen‹ Programm« bekenne. Odo Marquard, Anthropologie, a.a.O., 366.

38  |  Ebd., 370.

39  |  Georg Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein, Berlin 1923, 204.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx

Roberto Nigro

In der europäischen Philosophie des 20. Jahrhunderts gibt es zwei entschei-
dende Momente einer philosophischen Kritik der Anthropologie. Der erste 
bezieht sich auf den deutschsprachigen Raum in der ersten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts und kann mit den Werken von Max Scheler, Helmuth Plessner, 
Arnold Gehlen, Ernst Cassirer und mit ihren phänomenologischen oder exis-
tenzphilosphischen Kritikern wie Martin Heidegger u.a. assoziiert werden. 
Der zweite Moment ist Teil der strukturalistischen Wende und kann mit den 
Debatten um die Humanwissenschaften und die theoretischen Humanismen 
verknüpft werden, welche sich in Frankreich in den 1960er Jahren abspielten. 
Die Kritik der philosophischen Anthropologie verbindet sich mit der Dekonst-
ruktion humanistischer Vorstellungen und beides trägt dazu bei, die Theorie 
des Subjekts in Frage zu stellen. In diesem Zusammenhang wird der Weg der 
Entwurzelung des als arché (Grund, Ursprung, Prinzip) konzipierten Subjekts 
gebahnt und die Frage nach seiner Rekonstruierbarkeit als Effekt oder Produkt 
von historischen Prozessen gestellt.1 

Wenn die Kritiken der humanistischen Figuren und des Subjekts im zeit-
genössischen Denken interferieren, so liegt der Grund darin, dass das moder-
ne postkantische Denken den Menschen mit dem Subjekt gleichgestellt hat.

Allerdings haben solche und ähnliche Themen die europäische Kultur 
schon früher in verschiedenen Formen beschäftigt. Seit der Renaissance exis-

1  |  Etienne Balibar, »Le structuralisme: une destitution du sujet?« in: Revue de Méta-

physique et de Morale 1, Januar 2005: Repenser les structures. Ich erlaube mir, auf zwei 

Aufsätze hinzuweisen, in denen ich diese Themen eingehend diskutier t habe: Roberto 

Nigro, »The Question of the Subject in the Trajectory of the Death of God as Veritable 

Critique of the Anthropological Illusion«, in: Coincidentia. Zeitschrif t für europäische 

Geistesgeschichte: Kulturphilosophie, Diskursanalyse und Alterität bei Foucault und 

Certeau, Aschendorff Verlag Münster 2013, 393-414 und R. Nigro, »Le grondement de 

la critique du sujet fondateur dans le réveil du sommeil anthropologique«, in: Diogo 

Sardinha (Hg.), Kant-Foucault et l’Anthropologie, »Rue Descartes« Collège International 

de Philosophie, Paris 2012, 17-28.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rober to Nigro52

tierten eine Vielzahl unterschiedlicher Vorstellungen vom Menschen, die jedes 
Mal verschiedene Formen von Humanismus hervorgebracht haben.2

Ausgehend von der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts zeichnet sich je-
doch eine Fragestellung ab, die bis in die gegenwärtigen Debatten hinein ihren 
ganzen Einfluss geltend macht. Es handelt sich um das Auftauchen empirisch 
orientierter Forschungen, die beanspruchen, eine neue Wissenschaft zu grün-
den: die Anthropologie.3 Die Besonderheit dieser neu entstehenden Wissen-
schaft liegt darin, dass sie nicht nur Wissenschaft des Menschen zu sein bean-
sprucht, sondern auch Wissenschaft dessen, was seine Erkenntnis begründet 
und begrenzt. In diesem Zusammenhang erscheint die philosophische Anth-
ropologie als Theoriegrundlage der Humanwissenschaften. Sie erhebt den An-
spruch, fundamentale Bedingung der Möglichkeit der Humanwissenschaften 
zu sein. 

Mit diesem Anspruch bewegt sich das moderne Denken in eine Sackgasse. 
Leicht wird vergessen, wie problematisch in Kants Philosophie das Verhältnis 
zwischen kritischem Projekt und anthropologischer Frage war. Mehr als 25 
Jahre lang hat Kant Vorlesungen über Anthropologie gehalten – und während-
dessen hat er sich ständig zwischen den beiden Polen bewegt. Aber er hat sich 
nie dazu entschlossen, die Anthropologie aus dem Rahmen der Kritik zu lösen.

Foucault erklärt es, wenn er schreibt: 

»That Kant taught anthropology for twenty-five years stems from something more than 

the demands of university life; this persistence is linked to the very structure of the Kan-

tian problem: How to think, analyze, justify and ground finitude in a thinking which does 

not take the path of an ontology of the infinite and does not find its justification in a 

philosophy of the absolute? The question is effectively at work in the Anthropology but, 

because it cannot be thought for itself in the context of an empirical enquiry, it cannot 

assume its true dimensions there. Hence the marginal character of anthropology with 

regard to the Kantian enterprise: it is at once essential and inessential – a border that 

is peripheral to the center, but which never stops referring to and interrogating it. One 

could say that the critical movement broke away from the anthropological structure, 

both because the latter gives it its outline, and because the critical movement acquires 

2  |  Michel Foucault, »Was ist Aufklärung?«, übers. v. Hans-Dieter Gondek, in: Dits et 

Ecrits. Schrif ten in vier Bänden, Bd. IV, Frankfur t a.M. 2005, 687-707.

3  |  Es handelt sich um eine ganze Reihe von Werken, die im gleichen Zeitraum der Aus-

arbeitung der kantischen Philosophie auftauchen. Um nur einige zu nennen: Johannes 

N. Tetens, Philosophische Versuche über die menschliche Natur und Ihre Entwicklung, 

Leipzig, 1772; Ernst Platner, Anthropologie für Ärzte und Weltweise, Leipzig, 1772; Carl 

C.E. Schmid, Empirische Psychologie, Jena, 1791; Christian D. Voss, Grundriss einer 

vorbereitenden Anthropologie, Halle, 1791; Justus C. Loder, Anfangsgründe der medici-

nischen Anthropologie, Weimar 1793.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekrit ik bei Mar x 53

its value only by breaking free of anthropology, by turning against it, and, in so doing, by 

grounding it. […] We see what web of confusion and illusion anthropology and contem-

porary philosophy are tangled up in. One aim has been to make the anthropology count 

as a Critique, as a critique liberated from the prejudices and the dead weight of the a 

priori, overlooking the fact that it can give access to the realm of the fundamental only if 

[it] remains under the sway of the Critique. Another (which is just another version of the 

same oversight) has been to turn anthropology into a positive field which would serve 

as the basis for and the possibility of all the human sciences, whereas in fact it can only 

speak the language of the limit and of negativity.«4

Die auf der Basis von empirischen Forschungen entstandene Anthropologie 
bezieht sich auf die Endlichkeit des Menschen; sie beschäftigt sich mit ihren 
Grenzen und ihrer Negativität. Daher entsteht hier die Frage danach, wie das 
Feld der endlichen Erkenntnis eine theoretische Grundlage für alle Human-
wissenschaften geltend machen kann[.]? Wird aber vergessen, dass die Anth-
ropologie die Sprache der Endlichkeit spricht, dann fällt man allzu leicht in 
einen anthropologischen Schlaf. In ihm verwandelt sich die Endlichkeit des 
Menschen in ein Wesen; die menschliche Essenz wird die Wahrheit der Wahr-
heit, d.h. die Basis, worauf alle Humanwissenschaften ruhen können. Ein 
Netz falscher Vorstellungen und Missverständnisse breitet sich im Herzen des 
modernen Denkens aus. Seine Struktur macht sich noch im zeitgenössischen 
Denken bemerkbar. Dabei handelt es sich um Folgeerscheinungen einer von 
Gott beraubten klassischen Philosophie, die noch immer ihre Schatten über 
die Philosophie unserer Zeit wirft. 

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts hat Nietzsche ein letztes Wort über die 
Monster gesprochen, die den anthropologischen Schlaf bevölkern: seine Ab-
lehnung der Idee einer ursprünglichen menschlichen Natur, zeigt die Unmög-
lichkeit auf, das Wesen des Menschen vom Prozess seiner Konstitution zu tren-
nen. Nietzsche artikuliert damit eine wichtige Einsicht, die in anderer Form 
schon im Mittelpunkt der Philosophie Marx’ stand.

Auf den folgenden Seiten wende ich mich Marx und seiner philosophischen 
Behandlung dieser Themen zu. Sein philosophischer Ansatz realisiert eine 
vollständige Kritik der oben erwähnten Sackgassen und Strukturen, in denen 
sich das postkantische Denken verfängt. Wenn das postkantische Denken 
in diesem Sinne in Engpässe mündet, welche Foucault später durch den Be-

4  |  Michel Foucault, Introduction to Kant’s Anthropology [2008], edited, with an Af-

terword and Critical Notes, by Roberto Nigro; übers. v. Roberto Nigro und Kate Briggs, 

Semiotext(e), Los Angeles, 2008, 120-121.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rober to Nigro54

griff der empirisch-transzendentalen Dublette klärt,5 zielt die marxsche Kritik 
genau darauf, ein solches Gewirr zu lösen. Im Kern seiner Kritik steht die 
gleichzeitige Ablehnung von Empirismus und Transzendentalismus. Marx’ 
Materialismus schließt nicht nur den Empirismus des Subjekts aus, sondern 
auch seine transzendentalen Figuren.6 In der Einleitung zu den Grundrissen 
schreibt er dazu: 

»Der einzelne und vereinzelte Jäger und Fischer, womit Smith und Ricardo beginnen, 

gehört zu den phantasielosen Einbildungen des 18. Jahrhunderts. Robinsonaden, die 

keineswegs, wie Kulturhistoriker sich einbilden, bloß einen Rückschlag gegen Überver-

feinerung und Rückkehr zu einem mißverstandnen Naturleben ausdrücken. Sowenig wie 

Rousseaus Contrat social, der die von Natur independenten Subjekte durch Vertrag in 

Verhältnis und Verbindung bringt, auf solchem Naturalismus beruht. Dies Schein und 

nur der ästhetische Schein der kleinen und großen Robinsonaden. Es ist vielmehr die 

Vorwegnahme der ›bürgerlichen Gesellschaft‹, die seit dem 16. Jahrhundert sich vor-

bereitete und im 18. Riesenschritte zu ihrer Reife machte. In dieser Gesellschaft der 

freien Konkurrenz erscheint der einzelne losgelöst von den Naturbanden usw., die ihn in 

frühren Geschichtsepochen zum Zubehör eines bestimmten, begrenzten menschlichen 

Konglomerats machen. Den Propheten des 18. Jahrhunderts, auf deren Schultern Smith 

und Ricardo noch ganz stehn, schwebt dieses Individuum des 18. Jahrhunderts – das 

Produkt einerseits der Auflösung der feudalen Gesellschaftsformen, andrerseits der 

seit dem 16. Jahrhundert neuentwickelten Produktivkräfte – als Ideal vor, dessen Exis-

tenz eine vergangne sei. Nicht als ein historisches Resultat, sondern als Ausgangspunkt 

der Geschichte. Weil als das naturgemäße Individuum, angemessen ihrer Vorstellung 

von der menschlichen Natur, nicht als ein geschichtlich entstehendes, sondern von der 

Natur gesetztes. Diese Täuschung ist jeder neuen Epoche bisher eigen gewesen.«7 

Mit den Grundrissen sind wir in einer Phase des Marx’schen Denkens, in der 
die Begriffe von Produktivkräften und Produktionsverhältnissen im Vorder-
grund stehen. Marxsche Anthropologiekritik schließt bereits hier alle Dimen-
sionen des Menschenwesens oder der menschlichen Essenz als Horizont und 
Ausgangspunkt der Analyse aus.8 In den Vordergrund treten gesellschaftliche 

5  |  Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften 

[1966], übers. v. Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 2003, 384.

6  |  Etienne Balibar, The Philosophy of Marx [1993], übers. v. Chris Turner, London 

1995, 23-30, 65.

7  |  Karl Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (1857-58), in: Karl Marx/

Friedrich Engels, Werke (MEW) Bd. 42, Dietz, Berlin 1983, 19.

8  |  In seinem zu diesen Themen entscheidenden Kommentar schreibt Althusser: »Über 

die Menschen etwas erkennen kann man nur unter der absoluten Bedingung, zuvor den 

philosophischen (theoretischen) Mythos vom Menschen zu Asche reduzier t zu haben.« 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekrit ik bei Mar x 55

Verhältnisse als individuelle Existenzbedingungen. Thematisch werden das 
gesellschaftliche Individuum als Resultat der Entwicklung der Produktivkräfte 
und seine scheinbare Unabhängigkeit von seinesgleichen.

»[D]ie Individuen scheinen unabhängig (diese Unabhängigkeit, die überhaupt bloß eine 

Illusion ist und richtiger Gleichgültigkeit – im Sinn der Indif ferenz – hieße), frei aufeinan-

der zu stoßen und in dieser Freiheit auszutauschen; sie scheinen so aber nur für den, der 

von den Bedingungen, den Existenzbedingungen (und diese sind wieder von Individu-

en unabhängige und erscheinen, obgleich von der Gesellschaft erzeugt, gleichsam als 

Naturbedingungen, d.h. von den Individuen unkontrollierbare) abstrahier t, unter denen 

diese Individuen in Berührung treten.«9

Das gesellschaftliche Individuum resultiert aus historischen Prozessen der 
Entwicklung der Produktivkräfte. Die gesellschaftlichen Beziehungen und die 
Produktivkräfte sind gleichzeitig verschiedene Seiten der Entwicklung des ge-
sellschaftlichen Individuums. In dieser Weise revolutioniert Marx den Begriff 
vom Subjekt, weil er die Beziehungen zwischen Subjektivierung, Unterwer-
fung und Subjektivität auf einer neuen Grundlage denkt. Mit ihr korrespon-
diert eine neue Theorie der Konstitution der sozialen Wirklichkeit. 

Die Besonderheit der marx’schen Analyse besteht aber darin, dass sie sich 
immer auf eine antagonistische Dimension bezieht. Die Revolution kann nicht 
länger als Wiederaneignung eines im kapitalistischen Prozess verlorenen 
Menschenwesens gedacht werden. Die materiellen Produktionsbedingungen 
und die historische Konstitution des gesellschaftlichen Individuums sind Vor-
aussetzungen dafür, das Kapital »in die Luft zu sprengen«: 

»Die Produktivkräfte und gesellschaftlichen Bedingungen […] erscheinen dem Kapital 

nur als Mittel und sind für es nur Mittel, um von seiner bornier ten Grundlage aus zu 

produzieren. In fact aber sind sie die materiellen Bedingungen, um sie in die Luft zu 

sprengen«.10

L. Althusser, Für Marx [1965], übers. v. Gabriele Sprigath, Frankfur t a.M. 2011, 292). 

Vgl. ebd. den ganzen Teil Marxismus und Humanismus, 280-318; Warren Montag, Alt-

husser and His Contemporaries, Duke UP 2013, insbesondere Kap. 6: Marxism and Hu-

manism, 103-117; Roberto Nigro, »La question de l’Anthropologie dans l’interprétation 

althussérienne de Marx«, in: Jean-Claude Bourdin (Hg.), Althusser, une lecture de Marx, 

Presses Universitaires de France, Paris 2008, 87-112.

9  |  Marx, Grundrisse, a.a.O., 97.

10  |  Ebd, 602. In der Tradition des italienischen Operaismus und Post-Operaismus 

standen diese Seiten der Grundrisse (die auch als »Maschinenfragment« bekannt 

sind; vgl. ebd., 590-608) oft im Mittelpunkt der Analyse. Über die Implikationen des 

Marx’schen Textes existieren zahlreiche Arbeiten. Siehe u.a. Antonio Negri, Marx Beyond 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rober to Nigro56

Auf diesen Seiten erscheint der Kommunismus weder als eine ideale Gesell-
schaft noch als die wahre Auflösung des Streits zwischen Existenz und Wesen11, 
sondern als die wirkliche Bewegung12, die die Aneignung des produzierten ge-
sellschaftlichen Reichtums realisiert.13 In den Grundrissen heißt es dazu: 

»Die Natur baut keine Maschinen, keine Lokomotiven, Eisenbahnen, electric telegraphs 

self-acting mules etc. Sie sind Produkte der menschlichen Industrie; natürliches Mate-

rial, verwandelt in Organe des menschlichen Willens über die Natur oder seiner Betäti-

gung in der Natur. Sie sind von der menschlichen Hand geschaffne Organe des mensch-

lichen Hirns; vergegenständlichte Wissenskraft. Die Entwicklung des capital fixe zeigt 

an, bis zu welchem Grade das allgemeine gesellschaftliche Wissen, knowledge zur un-

mittelbaren Produktivkraft geworden ist und daher die Bedingungen des gesellschaft-

lichen Lebensprozesses selbst unter die Kontrolle des general intellect gekommen und 

ihm gemäß umgeschaffen sind. Bis zu welchem Grade die gesellschaftlichen Produk-

tivkräfte produzier t sind, nicht nur in der Form des Wissens, sondern als unmittelbare 

Organe der gesellschaftlichen Praxis; des realen Lebensprozesses.«14 

Einerseits findet hier ein objektiver Prozess statt: Die gesellschaftliche Produk-
tivkraft misst sich an dem Capital fixe, sie existiert in ihm in gegenständlicher 
Form. Mit diesem allgemeinen Fortschritt entwickelt sich die Produktivkraft 
des Kapitals, die sich das Kapital gratis aneignet. Die Assoziation der Arbeiter, 
die in der Fabrik generiert wird, ist daher nicht von ihnen, sondern vom Kapi-
tal gesetzt. Marx schreibt: »Ihre Vereinigung ist nicht ihr Dasein, sondern das 
Dasein des Kapitals. Dem einzelnen Arbeiter gegenüber erscheint sie zufällig. 
Er bezieht sich auf seine eigne Vereinigung mit andren Arbeitern und Koope-
ration mit ihnen als fremde, als Wirkungsweisen des Kapitals.«15 Aber auch 
hier erscheint die antagonistische Duplizität der Arbeitsform, d.h. die Tatsa-

Marx. Lessons on the Grundrisse [1979], übers. v. Harry Cleaver, Pluto Press, London 

1991, hier v.a. Lesson 8; Paolo Virno, Exodus, übers. v. Klaus Neundlinger und Gerald 

Raunig, Wien 2010.

11  |  So definier t Marx selbst den Kommunismus in den Ökonomisch-philosophischen 

Manuskripten aus dem Jahre 1844, MEW, Bd. 40, 536.

12  |  »Wir nennen Kommunismus die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand 

aufhebt.« Karl Marx, Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie, MEW 3, 35.

13  |  Sandro Mezzadra, »Kräfte und Formen. Gouvernamentalität und ›Bios‹ in der Zeit 

des globalen Kapitals«, in: Isabell Lorey, Roberto Nigro, Gerald Raunig (Hg.), Inventio-

nen 2, Zürich, Berlin 2012, 205-217. 

14  |  Marx, Grundrisse, a.a.O., 602. Vgl. Christian Marazzi, »Socialismo del capitale«, 

in: Lessico Marxiano, Manifestolibri, Rom 2008, 155-167 und im selben Band: Paolo 

Virno, »Cooperazione«, 105-116.

15  |  Marx, Grundrisse, a.a.O., 505. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekrit ik bei Mar x 57

che, dass »die Arbeit einerseits die absolute Armut als Gegenstand, andrerseits 
die allgemeine Möglichkeit des Reichtums als Subjekt und als Tätigkeit ist.«16 

Wenn der Kommunismus die wirkliche Bewegung ist, welche den jetzigen 
Zustand aufhebt, dann könnte er mit dem Wesen der großen Industrie identi-
fiziert werden. Wir wären noch in der Form der objektiven Entwicklung, weil 
diese wirkliche Bewegung nicht nur eine Möglichkeit ist, sondern auch die 
innere Kraft der Produktionsverhältnisse darstellt, die in Richtung des Kom-
munismus drängt. Aber Marx bricht auch mit der traditionellen Geschichts-
auffassung, die mit dem Anspruch auftritt, Geschichte nach einem »außer ihr 
liegenden Maßstab« zu schreiben: 

»Die ganze bisherige Geschichtsauffassung hat diese wirkliche Basis der Geschichte 

entweder ganz und gar unberücksichtigt gelassen oder sie nur als eine Nebensache be-

trachtet, die mit dem geschichtlichen Verlauf außer allem Zusammenhang steht. Die 

Geschichte muß daher immer nach einem außer ihr liegenden Maßstab geschrieben 

werden; die wirkliche Lebensproduktion erscheint als Urgeschichtlich, während das Ge-

schichtliche als das vom gemeinen Leben Getrennte, Extra Überweltliche erscheint.«17

Dann ist der Kommunismus weder ein Ideal noch eine ökonomische, in der 
Entwicklung der Produktivkräfte eingeschriebene Notwendigkeit. Er ist die 
Möglichkeit des Reichtums als Entwicklung von Lebensprozessen, die nicht 
unter der Aufsicht des Kapitals stehen.18 

Mit dem Hinweis auf die »wirkliche Basis der Geschichte« und die »wirk-
liche Lebensproduktion« wird auch deutlicher, inwiefern Marx die Beziehung 

16  |  Ebd., 218.

17  |  Marx, Engels, Die deutsche Ideologie, a.a.O., 39

18  |  In diesem Zusammenhang geben Michael Hardt und Antonio Negri die stärkste 

Interpretation des Marx’schen Textes. Die Lebensprozesse, die nicht unter der Kontrolle 

des Kapitals subsumiert werden können und gleichzeitig Teile eines kontinuierlichen 

Antagonismus sind, werden anhand des Begrif fs der »biopolitischen« Produktion 

interpretier t. Die neuen Formen des Klassenkampfes wären biopolitische Kämpfe. So 

erweitern sie einen Begrif f von Michel Foucault (und Gilles Deleuze) und gebrauchen ihn 

in einem neuen Kontext. Siehe Hardt, Negri, Common Wealth. Das Ende des Eigentums, 

übers. v. Thomas Atzer t, New York, Frankfur t a.M. 2009. Für eine detaillier te Diskussion 

dieser Fragen vgl. Pierre Dardot, Christian Laval et El Mouhoub Mouhoud, Sauver Marx? 

Empire, multitude, travail immatériel, Paris 2007, v.a. Teil II, »De la ›limite‹ du Capital 

au ›seuil‹ du Communisme«, 99-183. Siehe auch Roberto Nigro, »Quelques remarques 

sur les enjeux d’une confrontation entre Foucault et Marx«, in: Cahier de l’Herne, Michel 

Foucault, Paris 2011, 143-148 und Sandro Mezzadra, »The Topicality of Prehistory. A 

New Reading of Marx’s Analysis of ›so called Primitive Accumulation‹«, in: Rethinking 

Marxism 3, 2011, 302-321. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rober to Nigro58

zwischen Praxis und Theorie revolutioniert. Dabei geht es nicht zuletzt um 
Methodenfragen, die sich mit dem Verhältnis von sinnlicher Anschauung und 
begrifflicher Repräsentation stellen. Auf den ersten Blick könnte es so ausse-
hen, als ob Marx das Reale und Konkrete beiseite stellen würde:

»Es scheint das richtige zu sein, mit dem Realen und Konkreten, der wirklichen Voraus-

setzung zu beginnen, also z.B. in der Ökonomie mit der Bevölkerung, die die Grundlage 

und das Subjekt des ganzen gesellschaftlichen Produktionsakts ist. Indes zeigt sich 

dies bei näherer Betrachtung [als] falsch. […] Das Konkrete ist konkret, weil es die Zu-

sammenfassung vieler Bestimmungen ist, also Einheit des Mannigfaltigen. Im Denken 

erscheint es daher als Prozeß der Zusammenfassung, als Resultat, nicht als Ausgangs-

punkt, obgleich es der wirkliche Ausgangspunkt und daher auch der Ausgangspunkt der 

Anschauung und der Vorstellung ist.«19

Aber es geht hier um den Akt der Konstitution der Begriffe in einer besonderen 
Wissenschaft. Der Verzicht auf das Konkrete als Ausgangspunkt der Analyse 
bedeutet nicht, dass Marx seine Analyse in idealistische Richtungen lenkt.20 
Im Gegenteil zeigt er, dass sich die einfachsten Begriffe der politischen Ökono-
mie im Ausgang von Anschaung und Repräsentation bilden. Aber das Konkre-
te der Repräsentation ist eine Abstraktion, die sich im Konkreten des Denkens 
wiederholen muss. Es gibt quasi zwei Sorten der Konkretion: das Konkrete der 
Repräsentation und das Konkrete des Denkens, wie es ebenso zwei Sorten von 
Abstraktionen gibt: eine am Anfang und eine am Ende der Analyse.21 Das ›ers-
te‹ Konkrete der Repräsentation wäre eine chaotische Vorstellung des Ganzen, 
während das ›zweite‹ Konkrete eine reiche Totalität von vielen Bestimmungen 
und Beziehungen ist.

Antonio Negri erklärt die Bedeutung der Marx’schen Methode als einen 
kollektiven Prozess, der ein kollektives Wissen entstehen lässt: 

»The process of determinate abstraction, of the approximation and of the abstract con-

quest of the concrete is a collective process, of collective knowledge. The process of 

determinate abstraction is entirely given inside this collective proletarian illumination: 

it is therefore an element of critique and a form of struggle.«22 

Die Thesen von der abstrakten Repräsentation und Begrifflichkeit sind wichtig, 
da mit ihnen die Kritik der philosophischen Anthropologie und der Philosophie 

19  |  Marx, Einleitung zu den Grundrissen, a.a.O., 14.

20  |  Paolo Vinci, »Astrazione determinata«, in Lessico Marxiano, a.a.O., 53.

21  |  Pierre Dardot, Christian Laval, Marx, Prénom: Karl, nrf essais, Gallimard, Paris 

2012, 333.

22  |  Antonio Negri, Marx Beyond Marx, a.a.O., 47.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekrit ik bei Mar x 59

selbst realisierbar werden. Nach Marx ist die Philosophie keine Suche nach We-
senheiten oder nach universalen Begriffen. Das von Marx gestellte Problem ist 
ein ganz anderes, vergleicht man es mit der von Kant in der Kritik der reinen 
Vernunft ausgearbeiteten Frage. Im Gebrauch reiner Verstandsbegriffe unter-
nahm es Kant, die Möglichkeitsbedingungen wissenschaftlicher Erkenntnis 
zu bestimmen. Diese Begriffe sind reine, sofern sie vor aller Erfahrung gegeben 
sind. Sie sind von ihr unabhängig oder a priori gegeben. Marx bricht nicht nur 
mit dieser Transzendentalphilosophie, sondern er kann zudem demonstrieren, 
dass Philosophen eine falsche Vorstellung von dem, was eine Essenz oder ein 
Wesen ist, gebildet haben. Auf diese Weise revolutioniert er das ganze Feld des 
philosophischen Diskurses. Bei Etienne Balibar heißt es dazu: 

»[Philosophers] have thought, firstly, that the essence is an idea or an abstraction (one 

would say today, in a dif ferent terminology, a universal concept), under which may be 

ranged, in a declining order of generality, specific dif ferences and, finally, individual 

dif ferences; and, secondly, that this generic abstraction is somehow ›inherent‹ (inne-

wohnend) in individuals of the same genus, either as a quality they possess, by which 

they may be classified, or even as a form or a force which causes them to exist as so 

many copies of the same model.«23 

Den realistischen Grundgedanken weist Marx ebenso zurück wie den nomina-
listischen. Anders gesagt, lehnt er idealistische und empiristische Ansätze ab. 
Er misstraut der Idee, dass vor der individuellen Existenz ein Wesen gegeben 
ist; aber er geht auch davon aus, dass Individuen nicht die ursprüngliche Reali-
tät sind, von welcher universelle Begriffe abgeleitet werden können. Marx ist 
der Denker der Beziehung, der Kooperation, des Verhältnisses; er interessiert 
sich für die vielfältigen Beziehungen, die Individuen miteinander eingehen. 
Solche Beziehungen bestimmen das Gemeinsame, d.h. dasjenige, was die In-
dividuen miteinander verbindet. Das Gemeinsame ist weder eine Vorausset-
zung noch eine Vorstufe der Beziehung. Es ist vielmehr eine transindividuelle 
Realität, wie Balibar hervorhebt:

»Not what is ideally ›in‹ each individual (as a form or a substance), or what would serve, 

from outside, to classify that individual, but what exists between individuals by dint of 

their multiple interactions.«24

Um die Kraft des Marx’schen Arguments richtig einzuschätzen gilt es, den 
Hiatus zwischen dem Gemeinsamen und dem Universalen gut zu verstehen. 
Das Gemeinsame ist kein Prädikat der Individuen, sondern die Möglichkeits-

23  |  Etienne Balibar, The Philosophy of Marx, a.a.O., 29. 

24  |  Ebd., 32.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rober to Nigro60

bedingung ihrer Individuation; das Universale wohnt den Individuen inne, im 
Sinne eines Prädikats, das schon von den individualisierten Individuen ange-
eignet wurde. Wenn das Gemeinsame in re ist, ist das Universale de re.25 Der 
Ausgangspunkt der Marx’schen Analyse liegt nicht in universellen Begriffen, 
mit welchen die Realität deduziert werden könnte, sondern in Begriffen, die 
Ergebnisse von Praktiken sind. 

Marx revolutioniert die Theorie, sofern er die alten Begriffe der klassischen 
Philosophie durch neue Begriffe ersetzt. In diesem Zusammenhang wird das 
traditionelle Begriffspaar (menschliches) Individuum/Wesen durch die neuen 
Begriffe von Produktivkräften und Produktionsverhältnissen ersetzt.

Philosophische Anthropologiekritik macht es in diesem Sinne notwendig, 
die klassischen Postulate der Philosophie abzulehnen. Die Kritik nimmt dabei 
auch die Form der kritischen Selbstreflexion an, sofern selbst bei Marx in man-
chen seiner Arbeiten philosophische Theoreme überdauern, die in der syste-
matischen Konsequenz der geschilderten Kritik abgelehnt werden müssen. 

Sichtbar wird der weite Weg, den Marx durchlaufen hat, bis er die radika-
le Form seiner Anthropologiekritik erreichte, in seinen ersten Schriften. Die 
theoretische Konzeption der ökonomisch-politischen Manuskripte aus dem Jahre 
1844 gründet auf einer anthropologischen Idee des Menschen, die der Philo-
sophie Feuerbachs viel verdankt. Im Bereich der Politik und der Ökonomie 
benutzt Marx mit dem Begriff der Entäußerung eine zentrale Kategorie der 
Theologie.

»Worin besteht nun die Entäußerung der Arbeit? Erstens, daß die Arbeit dem Arbeiter 

äußerlich ist, d.h. nicht zu seinem Wesen gehört, daß er sich daher in seiner Arbeit nicht 

bejaht, sondern verneint, nicht wohl, sondern unglücklich fühlt, keine freie physische 

und geistige Energie entwickelt, sondern seine Physis abkasteit und seinen Geist rui-

nier t. Der Arbeiter fühlt sich daher erst außer der Arbeit bei sich und in der Arbeit außer 

sich. Zu Hause ist er, wenn er nicht arbeitet, und wenn er arbeitet, ist er nicht zu Haus. 

Seine Arbeit ist daher nicht freiwillig, sondern gezwungen, Zwangsarbeit. Sie ist daher 

nicht die Befriedigung eines Bedürfnisses, sondern sie ist nur ein Mittel, um Bedürf-

nisse außer ihr zu befriedigen. Ihre Fremdheit tritt darin rein hervor, daß, sobald kein 

physischer oder sonstiger Zwang existier t, die Arbeit als eine Pest geflohen wird. Die 

äußerliche Arbeit, die Arbeit, in welcher der Mensch sich entäußert, ist eine Arbeit der 

Selbstaufopferung, der Kasteiung. Endlich erscheint die Äußerlichkeit der Arbeit für den 

Arbeiter darin, daß sie nicht sein eigen, sondern eines andern ist, daß sie ihm nicht 

gehört, daß er in ihr nicht sich selbst, sondern einem andern angehört. Wie in der Reli-

gion die Selbsttätigkeit der menschlichen Phantasie, des menschlichen Hirns und des 

menschlichen Herzens unabhängig vom Individuum, d.h. als eine fremde, göttliche oder 

25  |  Paolo Virno, E così via all’infinito. Logica e antropologia, Torino 2010, 206.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekrit ik bei Mar x 61

teuflische Tätigkeit, auf es wirkt, so ist die Tätigkeit des Arbeiters nicht seine Selbst-

tätigkeit. Sie gehört einem andren, sie ist der Verlust seiner selbst.«26

Im kapitalistischen Prozess verliert der Mensch sein eigenes Selbst. Es handelt 
sich um einen historischen Prozess, der aber auch umgekehrt werden kann. 
Wenn sich Marx in den Manuskripten auf den Kommunismus als Lösung des 
Konflikts zwischen Existenz und Wesen bezieht, so schwebt ihm eine Form 
von Kommunismus als Reichtum der Liebe unter Menschen vor. Die Men-
schen können sich miteinander versöhnen, weil sie sich mit ihrem eigenen 
Wesen aussöhnen können.27 

Wenn der historische Prozess Entfremdung produziert und die Arbeit in 
ihrer kapitalistischen Form eine Entäußerung herstellt, liegt erst in der kom-
munistischen Revolution eine Lösung: 

»Der Kommunismus als positive Aufhebung des Privateigentums als menschlicher 

Selbstentfremdung und darum als wirkliche Aneignung des menschlichen Wesens 

durch und für den Menschen; darum als vollständige, bewußt und innerhalb des ganzen 

Reichtums der bisherigen Entwicklung gewordne Rückkehr des Menschen für sich als 

eines gesellschaftlichen, d.h. menschlichen Menschen. Dieser Kommunismus ist als 

vollendeter Naturalismus Humanismus, als vollendeter Humanismus Naturalismus, er 

ist die wahrhafte Auflösung des Widerstreites zwischen dem Menschen mit der Natur 

und mit dem Menschen, die wahre Auflösung des Streits zwischen Existenz und Wesen, 

zwischen Vergegenständlichung und Selbstbestätigung, zwischen Freiheit und Notwen-

digkeit, zwischen Individuum und Gattung. Er ist das aufgelöste Rätsel der Geschichte 

und weiß sich als diese Lösung.«28

Kommunismus bedeutet Auflösung der Widersprüche, die der historische Pro-
zess produziert. Er erlaubt die Überwindung der Entfremdung. Der Kommu-
nismus verspricht, dass sich der Mensch seine wirkliche Ganzheit eines Tages 
aneignen wird. Der entfremdete Mensch ist auch der Akteur seiner eigenen 
Befreiung. 

In den Manuskripten bezieht sich Marx auf eine Dimension der Geschichte 
als Prozess der Entfremdung des Menschen und ihrer Aufhebung. Seine an-
thropologische Konzeption ist eine humanistische Konzeption der Geschichte, 

26  |  Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, a.a.O., 514.

27  |  Louis Althusser, »Die Philosophischen Manifeste Feuerbachs« und »Über den jun-

gen Marx. Fragen der Theorie«, in: Ders., Für Marx, a.a.O., 46-104. Vgl. Pierre Dardot, 

Christian Laval, »Feuerbach et la ›substance‹«, in: Dies., Marx, Prénom: Karl, a.a.O., 

176-186.

28  |  Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, a.a.O., 536.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rober to Nigro62

in der die Essenz des Menschen als Arbeit gedacht wird. Der Mensch ist das 
Subjekt der Geschichte und seine Essenz besteht in der Arbeit. 

Entfremdung, Subjekt, Mensch sind aber problematische Begriffe und epis-
temologische Hindernisse auf dem Weg zu einem Materialismus der Praxis. 
Um die Begriffe von sozialen Formationen, Produktivkräften, Produktions-
verhältnissen, Ideologie zu entwickeln, muss Marx auf jede Konzeption der 
menschlichen Natur und der universellen Essenz des Menschen verzichten. 
Der Verzicht beginnt mit den Thesen über Feuerbach und mit der Deutschen 
Ideologie. Sie sind die ersten Momente, in denen Marx mit jeder Form von An-
thropologie und Humanismus bricht. In der sechsten These über Feuerbach 
steht zu lesen:

»Feuerbach löst das religiöse Wesen in das menschliche Wesen auf. Aber das menschli-

che Wesen ist kein dem einzelnen Individuum inwohnendes Abstraktum. In seiner Wirk-

lichkeit ist es das ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse.«29

Diese These führt den Begriff der historischen Praxis ein. Das menschliche 
Wesen wird auf der Basis der gesellschaftlichen Verhältnisse gedacht. In die-
sem Zusammenhang bringt die These eine Wende mit sich, weil sie gleich-
zeitig den Realismus und den Nominalismus ablehnt. Realistisch wäre der 
Gedanke, dass das Wesen vor der Existenz der Individuen kommt. Der Nomi-
nalismus würde betonen, dass die Individuen die Ur-Realität sind, woraus die 
universellen Begriffe abstrahiert werden können. Marx lehnt beide Varianten 
ab, um die vielfältigen Beziehungen zu denken, welche die Individuen mitein-
ander eingehen. Solche vielfältigen und gegenständlichen Beziehungen konsti- 
tuieren gleichsam die ›Essenz‹ der Individuen. Diese ›Essenz‹ wäre das, was 
durch die gesellschaftlichen Verhältnisse existiert. Dieses Ergebnis zeichnete 
sich bereits mit der fünften Feuerbach-These ab: »Feuerbach, mit dem abs-
trakten Denken nicht zufrieden, will die Anschauung; aber er faßt die Sinnlich-
keit nicht als praktische menschlich-sinnliche Tätigkeit.«30 Feuerbach ersetzt 
den wirklichen historischen Menschen mit dem (abstrakten) Menschen. Er 
erreicht nicht den wirklichen, existierenden, tätigen Menschen, sondern nur 
ein Abstraktum, wie Marx und Engels in der Deutschen Ideologie erklären.31

Aber das ist nicht alles. An die Stelle Gottes tritt einfach der Mensch. Feu-
erbach tauscht sie lediglich aus und ersetzt jenen mit diesem. Wie Gilles De-
leuze unterstreicht:

29  |  Marx, »Thesen über Feuerbach«, in MEW 3, a.a.O., 6.

30  |  Ebd.

31  |  Pierre Dardot, Christian Laval, Marx, Prénom: Karl, a.a.O., 165-166. Vgl. auch 

Pierre Macherey, Marx 1845: Les thèses sur Feuerbach, Paris 2008.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und Anthropologiekrit ik bei Mar x 63

»Feuerbach erklärt, dass der Mensch sich gewandelt habe, Gott geworden 
sei; dass Gott sich gewandelt habe, das Wesen Gottes zum Wesen des Men-
schen geworden sei.«32 Nach Feuerbach verdrängt der Mensch Gott von seinem 
Thron – und nimmt so gewissermaßen seinen Platz ein. Ohne Mühe machte 
bereits Max Stirner deutlich, wie Deleuze betont, »dass die Idee, das Bewusst-
sein oder die Gattung nicht minder Entfremdungsphänomene sind wie die 
traditionelle Theologie. Die relativen Wiederaneignungen bilden absolute Ent-
fremdungen. Mit der Theologie rivalisierend, schlägt die Anthropologie das 
Ich dem Menschen als dessen Eigentum zu. Aber die Dialektik wird solange 
nicht haltmachen, bis nicht auch am Ende das Ich selbst Eigentümer ist […].«33

Wenn sich Marx von Feuerbachs Humanismus distanziert, so kann er sich 
dabei auf Max Stirners Der Einzige und sein Eigentum berufen. Dieses Buch 
lässt den Begriff vom Menschen explodieren. Es zeigt, dass der humanistische 
Atheismus von Feuerbach nur eine religiöse Ideologie ist. Stirners Kritik übt 
auf Marx einen gewissen Einfluss aus. Sie zwingt ihn dazu, über drei Probleme 
genauer nachzudenken: Individuum, Gesellschaft (das Problem einer Theorie 
der Gesellschaft) und Ideologie. Der Einzige und sein Eigentum zeigt nicht nur, 
dass universelle Begriffe Abstraktionen sind. Das Buch macht auch deutlich, 
dass solche Abstraktionen Fiktionen sind und als solche ebenso perverse Herr-
schaftsformen. Stirners Kritik zeigt, dass der Tod Gottes mit dem Ende der 
Metaphysik verknüpft ist. Ausgehend von dieser Kritik kann Marx eine Theorie 
entwickeln, die zeigt, worin die Macht der Abstraktionen genau liegt und wie 
Ideen Herrschaftsformen annehmen. Es handelt sich dabei um die Theorie der 
Ideologieproduktion, die einen weiteren Schritt auf dem Weg zu einer konse-
quenten philosophischen Anthropologiekritik ist. 

Der von Marx befestigte Weg zur Anthropologiekritik beeinflusst so ent-
scheidend die ganze zeitgenössische Kultur, dass man sagen kann, dass es eine 
Philosophie vor und nach Marx gibt. Im zeitgenössischen Denken bahnt Marx 
einen Weg von entscheidender Bedeutung für die Entstehung sog. poststruk-
turalistischer Theorien. Mit ihm ändert sich die Frage nach der Subjektivität 
von einer Frage nach der transzendentalen Stellung zu einer Position als Effekt 
oder Resultat sozialer Prozesse. In diesem Zusammenhang ist seine Theorie 
die Bedingung der Möglichkeit poststrukturalistischer Analysen.

32  |  Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie [1962], übers. v. Bernd Schwibs, 

Hamburg 2008, 172; Roberto Nigro, »Un épisode du débat contemporain autour de 

l’anthropologie philosophique«, in: Kant eprints Journal Série 2, vol. 6, International 

Journal of the Brazilian Kant Society, State University of Campinas 2011, 14-31. 

33  |  Gilles Deleuze, Nietzsche und die Philosophie, a.a.O., 175.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nietzsches Anthropologiekritik

Andrea Bertino und Werner Stegmaier

1.	Das anthropologiekritische Potential				  
	 der Figur des Übermenschen

Mit seiner Figur des Übermenschen entwickelt Nietzsche1 eine starke Anthro-
pologiekritik und führt zugleich das Scheitern dieser Kritik vor. Das anthropo-
logiekritische Potential der Figur ist offensichtlich: Es wird oder soll ›über‹ den 
›Menschen‹ hinausgegangen werden. Weniger aufgefallen ist Zarathustras 
Scheitern mit dieser ›Lehre‹ bei den Menschen. In Also sprach Zarathustra lässt 
Nietzsche zu Beginn seinen Protagonisten den Übermenschen auf dem Markt 
verkünden – um ihm dann bis zum Ende den Erfolg der Lehre zu versagen.2 
Zunächst lachen die Herumstehenden und Schaulustigen über die Neuigkeit 

1  |  Zitier t wird nach: Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe 

in 15 Bänden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München/Berlin/New York 

1980 [= KSA].

	 GD = Götzen-Dämmerung, Bd. 6; 

	 FW = Die fröhliche Wissenschaft, Bd. 3;

	 GM = Zur Genealogie der Moral, Bd. 5; 

	 JGB = Jenseits von Gut und Böse, Bd. 5; 

	 M = Morgenröthe, Bd. 3; 

	 MA = Menschliches, Allzumenschliches, Bd. 2;

	 UB = Unzeitgemäße Betrachtungen I-IV, Bd. 1; 

	 WL = Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinn, Bd. 1; 

	 Za = Also sprach Zarathustra, Bd. 4. 

2  |  An die »Vorrede Zarathustras« halten sich bei ihrem Versuch, aus Nietzsches 

Werk eine Anthropologie zu destillieren, Markus Meckel, »Der Weg Zarathustras als 

der Weg des Menschen. Zur Anthropologie Nietzsches im Kontext der Rede von Gott im 

Zarathustra«, in: Nietzsche-Studien 9 (1980), 174-208, und Michael Allen Gillespie, 

»Nietzsche and the Anthropology of Nihilism«, in: Nietzsche-Studien 28 (1999), 141-

155. Meckel bezieht im Weiteren den ganzen Zarathustra ein, Gillespie die Rede »Von den 

drei Verwandlungen«, mit der Teil I beginnt. Nach Meckels gründlichen Interpretationen 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Ber t ino und Werner Stegmaier66

und wollen lieber die ›letzten Menschen‹ bleiben, als die Zarathustra sie dar-
aufhin beschimpft. Aber auch im Folgenden wird Zarathustra nicht oder nicht 
in seinem Sinn verstanden, von seinen ›Jüngern‹ nicht und von den ›höheren 
Menschen‹ nicht, die er anzieht. Selbst seine märchenhaften Tiere, der Adler 
und die Schlange, die ihn wie gute Freunde zu verstehen glauben und ihn, 
als er vom Gedanken der ewigen Wiederkunft ›genest‹, zum »Lehrer« dieser 
Lehre bestimmen (»du bist der Lehrer der ewigen Wiederkunft«), einer Lehre, die 
sie selbst vorab ausformuliert haben, bescheidet er traurig damit, sie »schau-
te[n] dem allem zu« wie Theoretiker und machten aus seinem abgründlichen, 
abschreckenden Gedanken »ein Leier-Lied«, eine scheinbar von jedermann 
repetierbare Theorie.3 

Niemand, so stellt Nietzsche es in Also sprach Zarathustra dar, versteht Za-
rathustra so, wie er verstanden werden will. Ihn mit seinen Lehren scheitern 
zu lassen, hat sichtlich Methode, die Methode, in einer episch-dramatischen 
Lehrdichtung einen historisch-mythischen und europafernen Propheten ein-
zuführen und ihm Lehren in den Mund zu legen, die Nietzsche selbst nicht 
oder nicht in dieser Weise lehrt.4 Denn er ging davon aus, dass die Menschen 
zu ihrer Orientierung Lehren brauchen, und so bot er ihnen, durch seine Figur 
Zarathustra, Lehren an, doch Lehren, die sich, wenn sie durchdacht werden, 
als Anti-Lehren erweisen.5

Nietzsche wollte, wie er eindringlich betonte,6 mit seinem Zarathustra 
nicht verwechselt werden. Er ging davon aus, wie er anschließend, in Jenseits 
von Gut und Böse, erläuterte, dass Verstehen immer nur in einem »Spielraum«, 
auf einem »Tummelplatz des Missverständnisses« möglich ist (JGB 27), dass 
also kein allen Menschen gemeinsames ›Wesen‹ und noch weniger eine ihnen 

kreist die »Anthropologie Nietzsches« um den im Schaffen, im Lieben und im Kampf mit 

dem Geist der Schwere über sich hinausgehenden Menschen. 

3  |  Za III, Von der Genesung 2. 

4  |  Im auf Za folgenden veröffentlichten oder zur Veröffentlichung bestimmten Werk 

verwendet Nietzsche das Wort ›Übermensch‹ auffälligerweise gar nicht oder nur sehr 

zurückhaltend (»eine Art Übermensch«, GD, Streifzüge 37, AC 4), mit Ausnahme seines 

Rückblicks auf Za in EH). Wohl bedenkt er die Formel in seinen nachgelassenen Notaten 

weiter, die er jedoch nicht veröffentlichte, sei es, weil er die dort niedergeschriebenen 

Gedanken oder das Publikum dafür nicht für reif hielt.

5  |  Vgl. Werner Stegmaier, Nietzsche zur Einführung, Hamburg 2011, 105-107 u. 

160-170. 

6  |  An seine Schwester schrieb er: »Glaube ja nicht, daß mein Sohn Zarathustra 

meine Meinungen ausspricht. Er ist eine meiner Vorbereitungen und Zwischen-Akte. – 

Verzeihung!« (Brief an Elisabeth Nietzsche vom 7. Mai 1885, in: Friedrich Nietzsche. 

Sämtliche Briefe, Kritische Studienausgabe in 8 Bdn., hg. v. Giorgio Colli und Mazzino 

Montinari, München/Berlin/New York 1986, Bd. 7, 48).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Niet zsches Anthropologiekrit ik 67

allen gemeinsame ›Vernunft‹ ein einheitliches Verständnis einer einheitlichen 
Welt ermöglicht, worauf das europäische Philosophieren zweieinhalbtausend 
Jahre lang weithin bestanden hatte. Stattdessen unterschied er »das Exoteri-
sche« im Verstehen, das an Äußerlichem, an Oberflächen Haftende, und »das 
Esoterische«, das tiefer, ins Innere Dringende. Wer zum Verständnis der Welt 
und seiner selbst auf die Oberfläche der Annahme gleicher Menschen mit glei-
cher Vernunft angewiesen war, sollte dabei auch bleiben können. Nur die geis-
tig Kräftigeren sollten mit feineren Ohren heraushören, was er jenseits solcher 
Lehren zu sagen hatte: »Unsre höchsten Einsichten müssen – und sollen! – wie 
Thorheiten, unter Umständen wie Verbrechen klingen, wenn sie unerlaubter 
Weise Denen zu Ohren kommen, welche nicht dafür geartet und vorbestimmt 
sind.« (JGB 30)

So entwickelte Nietzsche den anthropologiekritischen Gedanken des Über-
menschen nicht in jedermann gleich verständlichen Begriffen und in einer sol-
che Begriffe zusammenführenden allgemeingültigen Theorie, in Also sprach 
Zarathustra nicht und auch später nicht, sondern in Metaphern, die vielen 
vieles besagen, ohne dass sie etwas Definitives sagten. Nietzsches Metaphern 
lassen bewusst Spielräume zu ihrer Weiterentwicklung, d.h. wörtlich zu ›Ver-
schiebungen‹ (metaphorá) ihrer Bedeutungen. Es sind vor allem Metaphern 
des Fließens und Strömens, der See und des Meeres,7 beginnend mit: »Alle 
Wesen bisher schufen Etwas über sich hinaus: und ihr wollt die Ebbe dieser 
grossen Fluth sein und lieber noch zum Thiere zurückgehn, als den Menschen 
überwinden?«8 Der Übermensch erscheint dann als Meer, das den schmutzi-
gen Strom des Menschen aufnehmen und in seinen Tiefenströmungen rei-
nigen kann: »Wahrlich, ein schmutziger Strom ist der Mensch. Man muss 
schon ein Meer sein, um einen schmutzigen Strom aufnehmen zu können, 
ohne unrein zu werden.«9 ›Der Mensch‹ hat sich, so Nietzsches (und Feuer-
bachs und anderer) bekannte Botschaft, in Jahrtausenden durch eine Religion 
verachten gelernt, die ihn erniedrigte, indem sie Gott erhöhte. Nachdem ›der 
Mensch‹ beides als »große Illusion« durchschaut hat,10 kann er sich nur noch 
verachten, fühlt sich nicht mit sich im Reinen, schmutzig. Und aus diesem 
Schmutz soll ihn das Bild vom Übermenschen herausführen. Es festigt sich in 
Also sprach Zarathustra nicht zu einem Begriff. Nietzsche hält in einem späten 
Notat noch einmal fest, dass es sich bei seiner Figur des Übermenschen um 

7  |  Vgl. Werner Stegmaier, »Der See des Menschen, das Meer des Übermenschen und 

der Brunnen des Geistes. Fluss und Fassung einer Metapher Friedrich Nietzsches«, in: 

Nietzsche-Studien 39 (2010), 145-179. 

8  |  Za, Vorrede 3, KSA 4, 14.

9  |  Za, Vorrede 3, KSA 4, 15.

10  |  Nachlass 1869/70, 3[95], KSA 7, 86.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Ber t ino und Werner Stegmaier68

ein »Gleichniß« handle.11 Zuletzt spricht er von »starken Gegen-Begriffe[n]«, 
deren »Leuchtkraft« er nötig habe, »um in jenen Abgrund von Leichtfertigkeit 
und Lüge hinabzuleuchten, der bisher Moral hieß.«12 

Der ›Übermensch‹ ist danach nicht wieder ein Gattungsbegriff, unter den 
Arten und Einzelne fallen könnten, sondern, wenn überhaupt Begriff, ein Be-
griff für die Auflösung der scheinbaren Gattung Mensch und die Befreiung 
der Individuen von ihr in ihrer Orientierung. Noch vor der Einführung der 
Formel hatte sich Nietzsche notiert:

»Sobald wir den Zweck des Menschen bestimmen wollen, stellen wir einen Begrif f vom 

Menschen voran. Aber es giebt nur Individuen, aus den bisher bekannten kann der Be-

grif f nur so gewonnen sein, daß man das Individuelle abstreift, – also den Zweck des 

Menschen aufstellen hieße die Individuen in ihrem Individuellwerden verhindern und sie 

heißen, allgemein zu werden. Sollte nicht umgekehrt jedes Individuum der Versuch sein, 

eine höhere Gattung als den Menschen zu erreichen, vermöge seiner individuellsten 

Dinge? Meine Moral wäre die, dem Menschen seinen Allgemeincharakter immer mehr zu 

nehmen und ihn zu spezialisiren, bis zu einem Grade unverständlicher für die Anderen 

zu machen (und damit zum Gegenstand der Erlebnisse, des Staunens, der Belehrung 

für sie)«.13

Wenn sich die Menschen einmal nicht mehr unter einem festen Begriff wie 
dem des animal rationale verstehen, sondern sich Spielräume offenhalten, sich 
anders zu verstehen, werden sie auch alles übrige ›freier‹ verstehen und sich 
dadurch neue Orientierungs- und Lebensmöglichkeiten schaffen können. 
Man weiß dann nicht und braucht nicht zu wissen, was ›der Mensch‹ und 
›der Übermensch‹, der über ihn hinausgeht, in Wahrheit ist, sieht aber Spiel-
räume, in denen sein Sinn sich bewegen kann. ›Der letzte Mensch‹ will eben 
diese Spielräume nicht sehen, sondern einen letzten, definitiven Begriff vom 
Menschen haben, um sich daran halten zu können, und dieser Begriff soll ihm 
natürlich so weit wie möglich entgegenkommen: 

»Jeder wünscht, daß keine andere Lehre und Schätzung der Dinge zur Geltung komme 

außer eine solche, bei der er selbst gut wegkommt. Grundtendenz folglich der Schwa-

chen und Mittelmäßigen aller Zeiten, die Stärkeren schwächer zu machen, herunterzu-

ziehen: Hauptmittel das moralische Urtheil.«14 

11  |  Nachlass 1887, 10[17], KSA 12, 462.

12  |  Nachlass 1888, 23[3](3), KSA 13, 603. So ist auch ihre starke rhetorische Über-

höhung zu verstehen, hinter der man ihren sachlich plausiblen Sinn nicht aus den Augen 

verlieren darf.

13  |  Nachlass 1880, 6[158], KSA 9, 237.

14  |  Nachlass 1885/86, 2[168], KSA 12, 152.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Niet zsches Anthropologiekrit ik 69

›Übermensch‹ ist also die Metapher des von einem definitiven Begriff befrei-
ten Menschen. Mit ihr verweigerte Nietzsche eine Anthropologie der Selbstver-
sicherung durch gemeinsame Festlegung aller auf einen Begriff.15 Als Gegen-
Begriff zum Begriff einer gemeinsamen Art oder Gattung Mensch ist ›der 
Übermensch‹ immer ein Einzelner. Es sind immer Einzelne, so Nietzsche, die 
die »Erhöhung der Species ›Mensch‹« (JGB 44) bzw. »des Typus ›Mensch‹« 
(JGB 257) vorantreiben, Einzelne, die wohl in vielfältigster Weise zusammen-
wirken können, dazu aber nicht zusammenarbeiten müssen. Mit der Formel 
›Übermensch‹ verband Nietzsche darum auch keinen Sozialdarwinismus, 
kein Programm zur Durchsetzung der ›Stärkeren‹, sei es eines Standes, einer 
Klasse oder einer Rasse; ihm war klar, dass sich jeweils erst zeigen muss, was 
wann und wo in der Evolution ›Stärke‹ ausmacht. Ein ›Übermensch‹ ist dann 
lediglich ein Mensch, der über jetzige Möglichkeiten der übrigen Menschen 
hinausgeht, ihnen etwa als Entdecker, Künstler, Ingenieur, Wissenschaftler, 
Politiker, Umwerter von Werten oder Religionsstifter überlegen ist und da-
durch die bisherige Menschheit über sich hinausführt. Er kann in anderen 
Hinsichten jedoch unterlegen sein und darum unter Menschen auch leicht 
untergehen, wie es Nietzsche an Zarathustra zeigt, als er ihn unter die ›letzten 
Menschen‹ gehen lässt.

2. Anthropologiekritik (fast) ohne Anthropologie

Bei Nietzsche ist überall vom ›Menschen‹, ›Menschlichen‹ und ›Allzumensch-
lichen‹, oft von ›anthropomorph‹ und ›Anthropomorphismen‹ die Rede, je-

15  |  Nachlass 1880, 6[158], KSA 9, 237. – Vgl. Gerard Visser, »Nietzsches Übermensch. 

Die Notwendigkeit einer Neubesinnung auf die Frage nach dem Menschen«, in: Nietzsche-

Studien 28 (1999), 100-124, hier 107: »Das Ende des Menschen ist für Nietzsche 

demnach das Ende des Begrif fs ›Mensch‹«. Visser fragt von der Formel ›Übermensch‹ 

aus zurück nach dem Sinn von ›Mensch‹ in ihr, mit dem (aus unserer Sicht richtigen) 

Ergebnis, »[d]ass es Nietzsche im Grunde nicht um den Menschen gehe« (103). Er 

verweist dazu auf Nachlass 1883/84, 24[16], KSA 10, 655f.: »Zuletzt handelt es sich 

gar nicht um den Menschen: er soll überwunden werden.« Vissers These, die Loslösung 

von der ›den Menschen‹ auf einen definitiven Begrif f festlegenden Anthropologie führe 

zum alleinigen Maßstab des Organischen und mit ihm in den Rassismus (105), können 

wir dagegen nicht folgen, auch nicht seinen weiteren Ausführungen vom »Geheimnis des 

Mensch-Seins« (117). – Zur weiterhin intensiv geführten Diskussion über den Sinn von 

Nietzsches Figur des ›Übermenschen‹ im Gegensatz zum ›letzten Menschen‹ vgl. zuletzt 

Michael Skowron, »Posthuman oder Übermensch. War Nietzsche ein Transhumanist?«, 

in: Nietzsche-Studien 42 (2013), 256-282, bes. 270-273.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Ber t ino und Werner Stegmaier70

doch kaum von ›anthropologisch‹ und ›Anthropologen‹16 und gar nicht von 
›Anthropologie‹. So etwas wie eine Anthropologie hat er, offenbar bewusst, 
nicht geschrieben;17 bei aller Schätzung Feuerbachs machte er dessen Trans-
formation der Theologie in Anthropologie nicht mit.

Über die Kritik von spezifischen anthropologischen Entwürfen hinaus geht 
es Nietzsche um die Kritik der Möglichkeit einer Anthropologie überhaupt, sei 
diese nun rein deskriptiv oder normativ gemeint. Die Evolution lasse schlicht 
keine letzte, weder biologische noch philosophische, vor allem keine normative 
Definition ›des Menschen‹ zu, mache sie illusorisch.18 

16  |  Es gibt nur eine sehr frühe und eine sehr späte Stelle, in denen Nietzsche von 

›Anthropologen‹ redet, und dies nicht im Feuerbachschen oder heutigen Sinn. Vgl. 

Nachlass 1872/73, 19[91], KSA 7, 449 (»Alle Naturwissenschaft ist nur ein Versuch, den 

Menschen, das Anthropologische zu verstehen: noch richtiger, auf den ungeheuersten 

Umwegen immer zum Menschen zurückzukommen. Das Aufschwellen des Menschen 

zum Makrokosmos, um am Ende zu sagen ›du bist am Ende, was du bist‹.«) und GD, Das 

Problem des Sokrates 3 (»Die Anthropologen unter den Criminalisten sagen uns, dass 

der typische Verbrecher hässlich ist: monstrum in fronte, monstrum in animo«). 

17  |  Eine »Anthropologie Friedrich Nietzsches« umriss dennoch, in der Blütezeit der 

Philosophischen Anthropologie und zugleich der Zeit des Nationalsozialismus, jedoch 

ohne sich auf beide zu beziehen, sondern allein auf Nietzsches Texte konzentriert, Heinz 

Heimsoeth, »Zur Anthropologie Friedrich Nietzsches«, in: Blätter für die deutsche Philo-

sophie 17 (1943), 205-239. – Achim Geisenhanslücke, »Der Mensch als Eintagswesen. 

Nietzsches kritische Anthropologie in der Zweiten Unzeitgemäßen Betrachtung«, in: Nietz-

sche-Studien 28 (1999), 125-140, zeigte dagegen anhand der Fabeln zu Beginn von WL 

und UB I, dass Nietzsche von vornherein jede auf einen bestimmten Begriff vom Menschen 

dringende Anthropologie unterläuft. – Richard Schacht, »Nietzsche and Philosophical An-

thropology«, in: Keith Ansell Pearson (Hg.), A Companion to Nietzsche, Malden, Mass., 

USA/Oxford, UK, 2006, 115-132, hat Nietzsche dennoch wieder für die Anthropologie zu 

gewinnen versucht, indem er dessen Werke chronologisch auf darin anthropologisch re-

levante Aussagen durchgeht. Er folgt dabei der These, Nietzsches Anthropologie sei strikt 

›naturalistisch‹, und setzt dabei die ›Natur‹ als gegeben voraus; sie müsse nur vorurteils-

los und methodisch erschlossen werden.

18  |  Marc Rölli hat, weitgehend unabhängig von der Nietzsche-Forschung, gezeigt, 

wie Nietzsche implizit die philosophische Anthropologie in ihrer ›ersten Diskursphase‹ 

von Kant bis Darwin in ihren Hauptausprägungen (1) naturphilosophisch-romantisch 

(Schelling u.a.), (2) positivistisch-psychologisch (Fries u.a.) und (3) geistphilosophisch 

(Hegel bis Feuerbach) kritisier t, ohne dass er selbst explizit von ›Anthropologiekritik‹ 

spricht (vgl. Marc Rölli, Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, Kap. Nietz-

sche als Kritiker der philosophischen Anthropologie und Menschenlehre des 19. Jahr-

hunderts, 437-455 (Text) u. 705-714 (Fußnoten), und zuvor: »Nietzsches Abkehr von 

der Tradition des anthropologischen Denkens«, in: Ralf Krause (Hg.), Nietzsche. Per-

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Niet zsches Anthropologiekrit ik 71

Dennoch kommt auch Nietzsche in seiner Anthropologiekritik nicht ganz 
ohne Anthropologie aus. Bestimmte Bilder, Lehren, Theorien ›des Menschen‹ 
überwinden zu wollen, setzt ein wenn auch minimales Vorverständnis dessen 
voraus, was ›der Mensch‹ überhaupt sein könnte. Dennoch muss damit nicht 
das Ziel einer neuen Anthropologie im Sinn einer systematischen Theorie des 
Menschen verbunden sein. Vieles, was bei Nietzsche als anthropologische We-
sensaussage erscheint, ist als heuristischer Gegen-Entwurf gegen die damals 
herrschende humanistische oder philanthropische Anthropologie zu verste-
hen, ist Alternative, um diese in Frage zu stellen. Sein Ziel ist die strategische 
Verunsicherung konsolidierter Menschenlehren durch den Entwurf alterna-
tiver Standpunkte. Die Verunsicherung soll das Selbstverständnis ›des Men-
schen‹ in Bewegung bringen, es über seine bisherigen Schranken hinaustrei-
ben, ohne dass neue Schranken aufgestellt, neue Grenzen gezogen werden. So 
stellt Nietzsche der traditionellen Bestimmung ›des Menschen‹ als vernünfti-
ges Tier die des trieb- und instinkthaften Tiers entgegen, das seinerseits in der 
Sicherheit dieser Triebe und Instinkte durch das, was es ›Vernunft‹ nenne, ver-
unsichert sei.19 Denn ergründen könne diese Vernunft die Triebe und Instink- 
te nicht. Was mit dem Wort ›Mensch‹ belegt werde, sei ebenso abgründig wie 
unergründlich in seinen komplexen Zusammenhängen, weit mehr noch als 
der schon überkomplexe Leib, der zunächst immerhin als Leitfaden der Er-
schließung dieser Komplexität dienen könne.20 So bleibe die Unsicherheit, 
Unbestimmtheit, Ungewissheit. Und das, so Nietzsche, sei gut so. Er verband 
seine Anti-Anthropologie mit einer neuen Stellung zur Gewissheit überhaupt: 

spektiven der Macht, Berlin 2009, 141-172). Rölli sieht mit Foucault die Gefahr der seit 

Kant philosophischen Idealismus und physiologische und psychologische Forschung 

verbindenden Anthropologie vor allem darin, dass sie unkritisch in normative und po-

litisch bzw. staatlich organisier te Eugenik abgleiten konnte und weiter abgleiten könn-

te, beginnend mit weiterhin aktuellen Normalitätsforderungen an ›den Menschen‹, mit 

Nietzsche gesprochen ›Feststellungen‹ des ›nicht festgestellten Tiers‹ Mensch (s.u., Ab-

schnitt 3). Der vorliegende Beitrag konzentrier t sich auf die philosophische Dimension 

dieser Nicht-Feststellung.

19  |  Vgl. João Constâncio/Maria João Mayer Branco (Hg.), Nietzsche on Instinct and 

Language (Nietzsche Today), Berlin/Boston 2011.

20  |  Vgl. Heinrich Schipperges, Am Leitfaden des Leibes. Zur Anthropologie und Thera-

peutik Friedrich Nietzsches, Stuttgart 1975; Johann Figl, Interpretation als philosophi-

sches Prinzip. Friedrich Nietzsches universale Theorie der Auslegung im späten Nach-

laß (Monographien und Texte zur Nietzsche-Forschung, Bd. 7), Berlin/New York 1982, 

124-139, und Vanessa Lemm, Nietzsche’s Animal Philosophy. Culture, Politics, and the 

Animality of the Human Being, New York 2009, deutsch: Nietzsches Philosophie des 

Tieres. Kultur, Politik und die Animalität des Menschen, aus dem Englischen von Nora 

Sieverding, Zürich 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Ber t ino und Werner Stegmaier72

»Wir stehen anders zur ›Gewißheit‹. Weil am längsten die Furcht dem Menschen an-

gezüchtet worden ist, und alles er trägliche Dasein mit dem ›Sicherheits-Gefühl‹ be-

gann, so wirkt das jetzt noch for t bei den Denkern. Aber sobald die äußere ›Gefährlich-

keit‹ der Existenz zurückgeht, entsteht eine  Lust an der Unsicherheit, Unbegrenztheit 

der Horizont-Linien. Das Glück der großen Entdecker im Streben nach Gewißheit 

könnte sich jetzt in das Glück verwandeln, überall die Ungewißheit und das Wagniß 

nachzuweisen.«21 

3.	E xperiment mit der Nicht-Feststellung				  
	 des Tiers Mensch

Nietzsches minimale anthropologische Grundannahmen sind: Der Mensch ist 
»das noch nicht festgestellte Thier« (JGB 62) und »er ist das kranke Thier« (GM 
III 13). Beides sind rein ›tierische‹ Bestimmungen, die traditionelle Auszeich-
nung des Menschen durch die ›Vernunft‹ taucht nicht mehr auf. Beides sind 
auch keine Bestimmungen des Seins des Menschen, sondern seines Werdens: 
Der Mensch ist »noch nicht festgestellt«, wird es vielleicht einmal sein, viel-
leicht nicht, und er ist krank, und wird vielleicht gesund werden oder nicht. Als 
weiter werdender ohne vorgegebenes Ziel aber ist er nicht definierbar: »definir-
bar ist nur Das, was keine Geschichte hat« (GM II 13).

Beide Bestimmungen klingen rein biologisch, sind es aber nicht. Sie stellen 
lediglich alle möglichen Bestimmungen des Menschen unter eine biologische 
Prämisse. ›Nicht festgestellt‹ ist das Tier Mensch gerade, weil es seine Natur 
selbst feststellen kann – durch Bewusstsein und die Kultur, die es sich dadurch 
schafft, und ›krank‹ ist es, weil es dadurch als Tier in seiner Instinktsicherheit 
gefährdet ist. Aber es kann nun nicht mehr anders sein, das Experiment mit 
diesem Tier, das auch das Experiment dieses Tiers ist, hat begonnen, ist nicht 
mehr rückgängig zu machen, und sein Ausgang ist nicht vorherzusagen. Sein 
Wesen ist nicht mehr eindeutig, er ist nun Natur- und Kulturwesen zugleich, 
Natur und Kultur ringen in ihm in einer offenen Auseinandersetzung, und 
eben das macht eine Anthropologie, eine allgemeingültige Lehre vom Men-
schen, problematisch, wenn nicht unmöglich. Anthropologie ist dann immer 
zugleich Anthropologiekritik. 

Dass der Mensch (als Kulturwesen) sein Wesen feststellen will, aber (als 
Naturwesen) damit scheitern muss, siedelt Nietzsches Anthropologie und 
Anthropologiekritik zwischen den Polen einer positivistischen Reduktion des 
Menschen auf ein empirisch beobachtbares Naturphänomen einerseits und 
seiner idealistischen Verklärung andererseits an. Beide Positionen sind für 
Nietzsche unhaltbar. Stattdessen setzt er mit einer »historischen Philosophie« 

21  |  Nachlass 1884, 26[280], KSA 11, 223f. Vgl. FW 355.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Niet zsches Anthropologiekrit ik 73

ein, der »allerjüngste[n] aller philosophischen Methoden «, »welche gar nicht 
mehr getrennt von der Naturwissenschaft zu denken ist« (MA I 1). Sie schließt 
jede überzeitliche Hypostasierung bestimmter menschlicher Eigenschaften 
und ihre Subsumtion unter den zeitlosen Begriff einer menschlicher Natur 
aus und beachtet zugleich, dass auch die Naturwissenschaften ein historisches 
Kulturprodukt sind. Nietzsche stellt dieses »historische Philosophiren« zu Be-
ginn von Menschliches, Allzumenschliches ausdrücklich der »metaphysische[n] 
Philosophie« gegenüber (MA I 1 und 2), dem »Erbfehler der Philosophen«, 
ihrem »Mangel an historischem Sinn«, der sie verleite, ›den Menschen‹ »als 
eine aeterna veritas, als ein Gleichbleibendes in allem Strudel, als ein sicheres 
Maas der Dinge« zu sehen, während doch »alles Wesentliche der menschli-
chen Entwickelung in Urzeiten vor sich gegangen [ist], lange vor jenen 4000 
Jahren, die wir ungefähr kennen; in diesen mag sich der Mensch nicht mehr 
viel verändert haben.« (MA I 2) Nicht historisch und nicht evolutionistisch den-
kende Philosophen, Metaphysiker also, halten die kurze Zeit des Kulturmen-
schen schon für eine Ewigkeit. 

Nun kann man gerade die Einsicht in die evolutionär bedingte Zeitlichkeit 
des Menschen, von der nicht erst Nietzsche, sondern schon Herder ausging,22 
als Anfang einer neuen Anthropologie betrachten, und die Philosophische An-
thropologie des 20. Jahrhunderts, insbesondere Arnold Gehlen, hat sich auf 
beide und ihre These vom ›Mängelwesen‹ Mensch berufen.23 Aber Nietzsche 
interessierte sich, anders als Gehlen, nicht so sehr für eine Definition des We-
sens des Menschen als für die kulturkritischen Implikationen der Unmöglich-
keit einer Ontologie des Menschlichen. Das »noch nicht festgestellte Thier« 
kündigt für ihn nicht den Anfang, sondern das Ende der Anthropologie an. 
Im Horizont des Todes Gottes, mit dem für ihn nicht nur der Glaube an tran-
szendente Wahrheiten, sondern auch an transzendentale Konstruktionen un-
glaubwürdig geworden und dem Nihilismus gewichen ist, der Einsicht, dass es 
mit den bisherigen obersten Werten nichts auf sich hat, wankt auch die Selbst-
gewissheit des Menschen: Die konstitutive Unsicherheit des Menschseins wird 

22  |  Vgl. Andrea Christian Bertino, »Vernatürlichung«. Ursprünge von Friedrich Nietz-

sches Entidealisierung des Menschen, seiner Sprache und seiner Geschichte bei Jo-

hann Gottfried Herder (Monographien und Texte zur Nietzsche-Forschung, Bd. 58), Ber-

lin/Boston 2011, 203-218.

23  |  Matthias Schloßberger, »Über Nietzsche und die Philosophische Anthropologie«, 

in: Nietzscheforschung 4 (1998), 147-167, zeigt aus historischer Distanz, wo Scheler, 

Plessner und Gehlen Nietzsche nahestehen und wo sie eigene Strategien einschlagen: 

Während die Philosophische Anthropologie, auch die Gehlens, erneut nach dem Wesen 

›des Menschen‹ frage, das ihn über ›das Tier‹ hinaushebe, verzichte Nietzsche so 

weit wie möglich auf solche Wesensbestimmungen und infolgedessen auch auf eine 

Anthropologie.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Ber t ino und Werner Stegmaier74

zur Grenze des Begreifens, die wir ihrerseits begrifflich nicht festziehen kön-
nen. Angesichts seiner Naturbedingtheit ist nicht mehr klar, was Begreifen 
seinerseits ist und wie weit es reicht. 

Damit kommt der Ansatz beim »kranken Thier« ins Spiel: 

»Denn der Mensch ist kränker, unsicherer, wechselnder, unfestgestellter als irgend ein 

Thier sonst, daran ist kein Zweifel, – er ist das kranke Thier: woher kommt das? Sicher-

lich hat er auch mehr gewagt, geneuert, getrotzt, das Schicksal herausgefordert als 

alle übrigen Thiere zusammen genommen: er, der grosse Experimentator mit sich, der 

Unbefriedigte, Ungesättigte, der um die letzte Herrschaft mit Thier, Natur und Göttern 

ringt, – er, der immer noch Unbezwungne, der ewig-Zukünftige, der vor seiner eignen 

drängenden Kraft keine Ruhe mehr findet, so dass ihm seine Zukunft unerbittlich wie ein 

Sporn im Fleische jeder Gegenwart wühlt: – wie sollte ein solches muthiges und reiches 

Thier nicht auch das am meisten gefährdete, das am Längsten und Tiefsten kranke unter 

allen kranken Thieren sein? …« (GM III 13)

Gefährdet ist dieses Tier gerade durch seine wechselnden und immer einseiti-
gen Versuche zu seiner Selbstbestimmung. Sie tragen einerseits dazu bei, es in 
schwerste, durch Moralen und Religionen befeuerte Auseinandersetzungen zu 
treiben, Kriege, gewaltsame Revolutionen, Völkermorde. Sie eröffnen anderer-
seits aber auch Spielräume der individuellen Selbstbestimmung. Diese gelingt 
zwar selten, bleibt meist unproduktiv: 

»Es giebt bei dem Menschen wie bei jeder anderen Thierart einen Überschuss von Miss-

rathenen, Kranken, Entartenden, Gebrechlichen, nothwendig Leidenden; die gelungenen 

Fälle sind auch beim Menschen immer die Ausnahme und sogar in Hinsicht darauf, dass 

der Mensch das noch nicht festgestellte Thier ist, die spärliche Ausnahme.« (JGB 62)

Dennoch gibt das, was biologisch Krankheit ist – die sich freilich ebensowe-
nig einfach feststellen lässt –, die Chance zur kulturellen Selbstschöpfung, zu 
kreativem Leben, und dies ist für Nietzsche der maßgebliche Gesichtspunkt. 
Selbst konkrete physiologische Krankheiten können – Nietzsche erlebte und 
bedachte das selbst unentwegt – Chance und Anreiz für schöpferische Arbeit 
sein. Hypostasiert und metaphysiziert man dann anthropologisch ein ›Wesen 
des Menschen‹, vergibt man genau diese Chance wieder, man beschränkt er-
neut den Spielraum der individuellen und kreativen Selbstbestimmung. So 
kann ›der Mensch‹ sein noch nicht festgestelltes Wesen nur dadurch realisie-
ren, dass er Feststellungen seines Wesens, die sich immer neu aufdrängen, 
immer neu negiert. Legt er sich fest, gewinnt er – vielleicht – die Lebensfestig-
keit eines Tiers, aber er wird dadurch, entgegen seiner erklärten Absicht, auch 
zu einem lebensfesten Tier, das auf seine menschlichen Spielräume verzichtet 
hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Niet zsches Anthropologiekrit ik 75

In diese Richtung wirkt nach Nietzsche alle verbindliche Moral, insbeson-
dere die des asketischen Ideals, die er in der III. Abhandlung von Zur Genea-
logie der Moral beschrieben hat. Sicher, die meisten Menschen werden solche 
metaphysisch und moralisch verstärkten Festlegungen eines Wesens ›des 
Menschen‹ brauchen, das heißt, moralsoziologisch betrachtet, die 

»Ausbildung aller der Tugenden, vermöge deren eine Heerde gedeiht, und [die] Zurück-

drängung jener andren und entgegengesetzten, welche einer neuen höheren stärkeren 

herrschaftlichen Art den Ursprung geben«, sie wollen »eben nur das Heerdenthier im 

Menschen entwickeln und vielleicht das Thier ›Mensch‹ damit feststellen – denn bisher 

war der Mensch das ›nicht festgestellte Thier‹«.24

In der Folge musste in den Augen Nietzsches – inzwischen wird man das, 
vielleicht aus moralischer Selbstbehauptung, anders sehen – die Demokrati-
sierung Europas zu einer Art »Verthierung« führen, einer »Verthierung des 
Menschen zum Zwergthiere der gleichen Rechte und Ansprüche« (JGB 203). 
Die Nivellierung der Individuen durch verengende Moralen, wie Nietzsche sie 
befürchtete, zeitigte die politische Gefahr, dass Menschen solchen Moralen, 
die sie scheinbar so sicher orientieren, gänzlich hörig werden, dass sie nach 
entsprechenden Führungspersönlichkeiten verlangen, die im Namen solcher 
Moralen regieren, dabei »des Herrn, des Befehlenden bedürfen wie des täg-
lichen Brodes« und dass sie schließlich schlicht einen Führer wollen. »Die De-
mokratisierung Europa’s«, prognostizierte Nietzsche, »ist zugleich eine unfrei-
willige Veranstaltung zur Züchtung von Tyrannen – das Wort in jedem Sinne 
verstanden, auch im geistigsten.« (JGB 242) 

Zwangsläufig ist das jedoch, auch für Nietzsche, nicht. Man kann moralische 
Bindungen für die Vielen und auch für die wenigen Reflektierteren, wenn sie in 
schweren Zeiten auf sie angewiesen sind, sehr wohl bejahen – und sie zugleich 
mit Fragezeichen versehen, um in besseren Zeiten auch die Beschränkungen 
zu sehen, die solche Bindungen dem Handeln und dem Denken überhaupt auf-
erlegen können. In diesem Sinn lassen sich moralische, an feste Normen ge-
bundene, und ethische Orientierung unterscheiden, in der solche Selbstbindun-
gen reflektiert und zur Disposition gestellt werden.25 Beide schließen einander 
nicht aus, sie kommen nur in verschiedenen Situationen oder, mit Nietzsches 

24  |  Nachlass 1885/86, 2[13], KSA 12, 72. Bei dem Notat handelt es sich um eine 

Vorstufe zu JGB 203. S.u.

25  |  Vgl. Werner Stegmaier, Philosophie der Orientierung, Berlin/New York 2008, 541-

626. Die Unterscheidung schließt an Nietzsche, aber auch an Levinas, Derrida und 

Luhmann an.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Ber t ino und Werner Stegmaier76

Begriff, unterschiedlichen »Nöthen« zum Zug.26 In der ethischen Orientierung 
erscheinen moralische Selbstverständlichkeiten nicht mehr selbstverständlich. 
Sie bringt die Moral ihrerseits in Bewegung, bewirkt, mit Nietzsches Formel, 
Umwertungen von Werten, nicht aller zugleich, weil man immer eine Moral 
zum Leben braucht, aber möglicherweise aller im Lauf der Zeit. 

4.	Die anthropologischen Notlügen der alteuropäischen		
	M or al und christlichen Religion

Wie in Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, Nietzsches frü-
hem, weit vorausweisenden Entwurf, die Wahrheit der Begriffe, so bleibt für 
ihn eine zeitlose, nicht zur Disposition stehende Moral der Handlungen eine 
Lüge, freilich eine »Nothlüge«, ohne die »der Mensch Thier geblieben« wäre 
(MA I 40). Wie der Intellekt durch Begriffe so lange die Komplexität der Welt 
reduziert, bis er an diese Begriffe glaubt, so die Moral die Komplexität der Trie-
be, bis sie an ihre Normen glaubt. Doch auch die Moral ist nach Nietzsche ein 
Trieb, ein Trieb zur Beherrschung der Triebe, nämlich der Herdentrieb, durch 
den ein Schaf das andere zur Einhaltung von Regeln nötigt, die keines von 
ihnen erstellt hat. Das macht das ›kranke Tier‹ Mensch fraglos stabiler und in-
sofern ›gesünder‹. Er wird aus einer »Bestie« zu einem »Ueber-Thier«:

»Die Bestie in uns will belogen werden; Moral ist Nothlüge, damit wir von ihr nicht zer-

rissen werden. Ohne die Irr thümer, welche in den Annahmen der Moral liegen, wäre der 

Mensch Thier geblieben. So aber hat er sich als etwas Höheres genommen und sich 

strengere Gesetze auferlegt. Er hat desshalb einen Hass gegen die der Thierheit näher 

gebliebenen Stufen: woraus die ehemalige Missachtung des Sclaven, als eines Nicht-

Menschen, als einer Sache zu erklären ist.« (MA I 40)

»Moralen« sind, wie Nietzsche sich später notierte, »Ausdruck lokal beschränk-
ter Rangordnungen in dieser vielfachen Welt der Triebe: so daß an ihren Wi-
dersprüchen der Mensch nicht zu Grunde geht. Also ein Trieb als Herr, sein 
Gegentrieb geschwächt, verfeinert, als Impuls, der den Reiz für die Thätigkeit 
des Haupttriebes abgiebt.« Dadurch dass der Mensch, »im Gegensatz zum 
Thier, eine Fülle gegensätzlicher Triebe und Impulse in sich groß gezüchtet« 
und jeweils einer den andern beherrschen gelernt hat, ist der Mensch »der Herr 
der Erde« geworden. »Der höchste Mensch« unter den jetzt existierenden Men-
schen »würde die größte Vielheit der Triebe haben, und auch in der relativ größ-

26  |  Zu Nietzsches »Heuristik der Not« vgl. Werner Stegmaier, Nietzsches Befreiung 

der Philosophie. Kontextuelle Interpretation des V. Buchs der Fröhlichen Wissenschaft, 

Berlin/Boston 2013, 145-148.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Niet zsches Anthropologiekrit ik 77

ten Stärke, die sich noch ertragen läßt.«27 Sofern Moral ihre Kraft aus Trieben 
bezieht, die einander beherrschen, ist sie selbst ein Trieb, was ihrem Selbstver-
ständnis widerspricht. Sie ist dennoch keine bewusste Lüge eines freien Sub-
jekts. Denn auch zum freien Subjekt wird der Mensch erst durch diese Moral, 
die dem ›Tier Mensch‹, wieder in massiver Reduktion von Hochkompliziertem, 
eine ›Seele‹ und ein ›Gewissen‹ zulegt: 

»Der Mensch, ein vielfaches, verlogenes, künstliches und undurchsichtiges Thier, den 

andern Thieren weniger durch Kraft als durch List und Klugheit unheimlich, hat das gute 

Gewissen er funden, um seine Seele einmal als einfach zu geniessen; und die ganze Mo-

ral ist eine beherzte lange Fälschung, vermöge deren überhaupt ein Genuss im Anblick 

der Seele möglich wird.« (JGB 291)

Ist der durchschnittliche, jeweils letzte Mensch ein ›Übertier‹, dann wird aus 
dem ›Übermenschen‹ so etwas wie ein ›Über-Übertier‹, ein ›Übertier‹, das sei-
ne notdürftige und befristete Festgestelltheit sehen und über sie hinaussehen 
und dann vielleicht zu einer neuen »Unschuld des Werdens« kommen kann. 
Mit ihr würde »Niemand mehr verantwortlich gemacht«, würden keine Entitä-
ten zur Begründung der Moral mehr postuliert, würde auf einen moralischen 
Gott verzichtet, der diese Entitäten garantieren soll – »dies erst ist die grosse 
Befreiung, – damit erst ist die Unschuld des Werdens wieder hergestellt…« 
(GD, Die vier grossen Irrthümer 8) Ein Zustand der Nicht-Festgestelltheit, ein 
Naturzustand des Menschen, bleibt dagegen völlig hypothetisch. Er ist, wie der 
›Übermensch‹ auf der andern Seite, lediglich Fluchtpunkt einer Genealogie, 
die der nicht festgestellte Mensch entwirft, wenn ihm der Sinn seiner morali-
schen Kultivierung fragwürdig wird.

Eine anthropologische Notlüge zur Feststellung des Menschen bietet auch 
die christliche Religion. Sie hat nach Nietzsche eine noch beengendere Rolle 
gespielt, eben weil sie die Notlüge der Moral zur Heilung des kranken Tiers 
Mensch als etwas Gottgewolltes darstellte. Dadurch hat sie ihn jedem autono-
men Versuch der Selbstgestaltung entzogen. Nietzsche schließt den Aphoris-
mus zum »noch nicht festgestellten Thier« so:

»das Christenthum war bisher die verhängnissvollste Ar t von Selbst-Überhebung. Men-

schen, nicht hoch und har t genug, um am Menschen als Künstler gestalten zu dür fen; 

Menschen, nicht stark und fernsichtig genug, um, mit einer erhabenen Selbst-Bezwin-

gung, das Vordergrund-Gesetz des tausendfältigen Missrathens und Zugrundegehns 

walten zu lassen; Menschen, nicht vornehm genug, um die abgründlich verschiedene 

Rangordnung und Rangkluft zwischen Mensch und Mensch zu sehen: – solche Men-

schen haben, mit ihrem ›Gleich vor Gott‹, bisher über dem Schicksale Europa’s gewal-

27  |  Nachlass 1884, 27[59], KSA 11, 289. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Ber t ino und Werner Stegmaier78

tet, bis endlich eine verkleiner te, fast lächerliche Ar t, ein Heerdenthier, etwas Gutwilli-

ges, Kränkliches und Mittelmässiges, herangezüchtet ist, der heutige Europäer…« (JGB 

62)

Zuvor wagt Nietzsche eine Prognose, die auch der Religion für das weitere 
Werden des Menschen eine Funktion geben würde, – in der Hand von Philo-
sophen oder, vielleicht besser, Überphilosophen: 

»Der Philosoph, wie wir ihn verstehen, wir freien Geister —, als der Mensch der um-

fänglichsten Verantwortlichkeit, der das Gewissen für die Gesammt-Entwicklung des 

Menschen hat: dieser Philosoph wird sich der Religionen zu seinem Züchtungs- und Er-

ziehungswerke bedienen, wie er sich der jeweiligen politischen und wir thschaftlichen 

Zustände bedienen wird.« (JGB 61)

Ein solcher Philosoph könnte Religion einsetzen, 

»um Widerstände zu überwinden, um herrschen zu können: als ein Band, das Herrscher 

und Unterthanen gemeinsam bindet und die Gewissen der Letzteren, ihr Verborgenes 

und Innerlichstes, das sich gerne dem Gehorsam entziehen möchte, den Ersteren ver-

räth und überantwortet.« (JGB 61)

Für »die langsam heraufkommenden Klassen und Stände« bietet Religion 
eine »Anleitung und Gelegenheit, sich auf einstmaliges Herrschen und Befeh-
len vorzubereiten«, während sie die weniger »freien Geister« beruhigen und 
glücklich und zufrieden machen kann:

»Den gewöhnlichen Menschen […], den Allermeisten, welche zum Dienen und zum all-

gemeinen Nutzen da sind und nur insofern dasein dürfen, giebt die Religion eine un-

schätzbare Genügsamkeit mit ihrer Lage und Art, vielfachen Frieden des Herzens, eine 

Veredelung des Gehorsams, ein Glück und Leid mehr mit Ihres-Gleichen und Etwas von 

Verklärung und Verschönerung, Etwas von Rechtfer tigung des ganzen Alltags, der gan-

zen Niedrigkeit, der ganzen Halbthier-Armuth ihrer Seele.« (JGB 61)

Nietzsche greift, unter Zustimmung vieler, die Gleichstellung aller Menschen 
vor Gott an, wie die christliche Religion sie wollte, sieht aber, schon ziemlich 
irritierend, dass die meisten Menschen, nach einer fast zweitausendjährigen 
christlichen ›Erziehung des Menschengeschlechts‹, diese Gleichstellung wei-
terhin wollen, weil sie sich im Schutz der Lehre von einem gleichen Wesen 
des Menschen weniger aneinander messen und den eigenen Rang ermitteln 
müssen. Wenn er dann aber vorschlägt, diese althergebrachte Erziehung durch 
Moral und Religion nach dem Tod Gottes gezielt zu neuen, alternativen Mög-
lichkeiten des Menschendaseins und damit auch zu ungewissen Experimen-

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Niet zsches Anthropologiekrit ik 79

ten einzusetzen, war das damals massiv provozierend und ist es heute noch 
mehr. Nach den Totalitarismen des 20. Jahrhunderts wollen wir heute keiner-
lei Menschenzüchtungsexperimente mehr. Aber Nietzsches Voraussicht war: 
Ohne neue Zielsetzungen, wie er sie am ehesten noch hyperverantwortlichen 
Philosophen zutrauen wollte, wenn es sie dereinst denn geben sollte, stehe 
in der Not des Nihilismus, der lähmenden Haltlosigkeit gerade in religiösen, 
moralischen und in der Folge auch politischen Fragen, eine »lange Fülle und 
Folge von Abbruch, Zerstörung, Untergang, Umsturz« bevor, eine »ungeheu-
re[] Logik von Schrecken«, »derengleichen es wahrscheinlich noch nicht auf 
Erden gegeben hat« (FW 343).28 Eben weil die Menschen keinen sicheren Halt 
mehr in Moralen, Religionen und aus ihnen begründeten Anthropologien fin-
den, müssen die Wenigen, die vielleicht dazu fähig sein werden, schloss Nietz-
sche, »mit schöpferischer Hand nach der Zukunft« greifen (JGB 211) und das, 
was bisher als Wesen des Menschen festgestellt schien, zu Funktionen neuer, 
selbst gewollter, selbst verantworteter und immer vorläufiger Feststellungen 
zu machen versuchen. Aus der essentiellen, zeitlosen Anthropologie sollte eine 
funktionale Anthropologie auf Zeit werden. 

5. Schlussfolgerung: Typologie stat t Anthropologie

Diese funktionale Anthropologie unterscheidet Typen. Typologien sind unter-
schiedlichen Erfahrungen abgewonnene versuchsweise ›Feststellungen‹; sie 
können jederzeit revidiert werden.29 Nietzsche hat sein ganzes Schrifttum hin-
durch typisiert und eine lange Galerie von Typen entworfen, beginnend mit 
dem »apollinischen« und dem »dionysischen« Künstler einerseits und dem 
»Typus des theoretischen Menschen », Sokrates, andererseits in der Geburt der 
Tragödie, endend mit dem »Typus Jesus« in Der Antichrist. Er schätzte treffend 
unterscheidende Typologien hoch, wo er sie fand, etwa bei Thukydides.30 Er sti-
lisierte historische Persönlichkeiten zu Typen, neben Sokrates und Jesus etwa 
Caesar (GD, Streifzüge 38), Napoleon (»ein vollkommen zu Ende gedachter 
und ausgearbeiteter Typus Eines Triebes«, M 245) oder den von ihm selbst ge-
schaffenen »Typus Zarathustra« (EH, Za 6), aber auch soziale Verhaltensmus-
ter wie den »Bildungsphilister« (UB I 2), den »Heiligen« (MA I 144) oder, in 
einer versuchsweise zusammengestellten langen Liste, »Führer und Heerde«, 
»Vollständige Menschen und Bruchstücke«, »Gerathene und Missrathene«, 
»Schaffende und ›Gebildete‹«, »Künstler« und »Philosophen«, »Heerden-Bild-

28  |  Vgl. das sog. Lenzer Heide-Notat vom 10. Juni 1887, Nachlass 1886/87, 5[71], 

KSA 12, 211-217.

29  |  Vgl. Stegmaier, Nietzsches Befreiung der Philosophie, 223. 

30  |  Vgl. M 168.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andrea Ber t ino und Werner Stegmaier80

ner (Gesetzgeber)«, »Werthe-Setzende (Religionsstifter)«. Und zum Schluss 
notierte er dort:

»Ein fehlender Typus: der Mensch, welcher am stärksten befiehlt, führt, neue Werthe 

setzt, am umfänglichsten über die ganze Menschheit ur theilt und Mittel zu ihrer Ge-

staltung weiß – unter Umständen sie opfernd für ein höheres Gebilde. Erst wenn es eine 

Regierung der Erde giebt, werden solche Wesen entstehen, wahrscheinlich lange im 

höchsten Maaße mißrathend.«31

Mit bewusst typisierten Typen stehen differenzierte und alternative Potentiale 
bereit, um die Menschen immer wieder über die Wesen hinauszudenken, in 
denen sie ›den Menschen‹ festzustellen versucht sind. Es sind dann die vom 
Typus Abweichenden, die helfen, ihn fortzuentwickeln, und sie sind, als Ab-
weichende, in der Regel die Schwächeren:

»Es sind die ungebundneren, viel unsichereren und moralisch schwächeren Individu-

en, an denen das geistige Fortschreiten in […] Gemeinwesen hängt: es sind die Men-

schen, welche Neues und überhaupt Vielerlei versuchen. Unzählige dieser Ar t gehen, 

ihrer Schwäche wegen, ohne sehr ersichtliche Wirkung zu Grunde; aber im Allgemei-

nen, zumal wenn sie Nachkommen haben, lockern sie auf und bringen von Zeit zu Zeit 

dem stabilen Elemente eines Gemeinwesens eine Wunde bei. Gerade an dieser wunden 

und schwach gewordenen Stelle wird dem gesammten Wesen etwas Neues gleichsam 

inoculir t; seine Kraft im Ganzen muss aber stark genug sein, um dieses Neue in sein 

Blut aufzunehmen und sich zu assimiliren. Die abartenden Naturen sind überall da von 

höchster Bedeutung, wo ein Fortschritt er folgen soll. Jedem Fortschritt im Grossen 

muss eine teilweise Schwächung vorhergehen. Die stärksten Naturen halten den Typus 

fest, die schwächeren helfen ihn fortbilden.« (MA I 224)

So wird zuletzt eine »Erhöhung des Typus ›Mensch‹« überhaupt denkbar, als 
eines Typus, der nicht festgestellt ist und es auch nie sein wird, durch eine 
»fortgesetzte ›Selbst-Überwindung des Menschen‹, um eine moralische For-
mel in einem übermoralischen Sinne zu nehmen.« (JGB 257)

31  |  Nachlass 1884, 26[243], KSA 11, 212f.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die amerikanische Alternative: John Dewey 
Überlegungen zur Anthropologiekritik				  

in pragmatischer Hinsicht 

Marc Rölli

Auf den ersten Blick erscheint es abwegig im Ausgang von John Dewey die an-
thropologiekritischen Grundzüge der Philosophie des Pragmatismus heraus-
zuarbeiten. Ist in Deweys umfangreichem Werk die Rede von ›Anthropologie‹, 
so wird auf die amerikanische Tradition der cultural anthropology verwiesen. 
Diese Referenz ist positiv, sofern sich Dewey an den ebenda entwickelten Kul-
turbegriff anschließt. Er folgt dabei in erster Linie den Arbeiten von Boas oder 
Malinowski – und damit einem Anthropologieverständnis, das sich von älteren 
evolutionistischen Ansätzen (etwa der sog. ›viktorianischen Anthropologie‹) 
mitsamt ihrer kolonialistischen Denkstruktur unterscheidet. In diesem Sin-
ne ließe sich Deweys Philosophie zugespitzt als eine Art ›anthropologischer 
Empirismus‹ bezeichnen, sofern eben der in ihrem Zentrum stehende Erfah-
rungsbegriff in kulturellen Kontexten qualitativ bestimmbar ist.1

Sollte diese These aber stimmen, so heißt das keineswegs, dass Dewey auf 
anthropologisches Denken rekurriert, das im Rahmen eines philosophischen 
Diskurses entwickelt wurde. Genau dies ist nicht der Fall. Vielmehr liefert sein 
pragmatischer Ansatz ein gutes Beispiel für die Diskrepanz, die zwischen der 
ethnographischen Methode einer aufgeklärten Kulturtheorie und den tradi-
tionellen Vorurteilen im Diskurs der philosophischen Anthropologie besteht. 
Sie lässt sich herausarbeiten, indem die impliziten Kritikpunkte rekonstruiert 
werden, die in Deweys Philosophie bezüglich philosophischer Anthropologie-
traditionen liegen. Diese Traditionslinien werden zwar von Dewey nicht eigens 

1  |  Vgl. Herbert S. Lewis, »Boas, Darwin, Science, and Anthropology«, in: Current An-

thropology, vol. 42:3, 2001, www.anthropology.wisc.edu/pdfs/Boas,_Darwin.pdf [zu-

letzt geöffnet am 20.02.2014] und Loren Goldman, »Dewey’s Pragmatism from an Anth-

ropological Point of View«, APSA 2010 Annual Meeting Paper, Social Science Research 

Network, http://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=1644649 [zuletzt ge- 

öffnet am 20.02.2014]. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli82

expliziert, sie lassen sich aber in verschiedenen Fragestellungen und Themen-
feldern leicht wiederfinden. 

Im Folgenden werden nacheinander einzelne Themen vorgestellt und dis-
kutiert, die für die konstatierte implizite Kritik exemplarisch sind. Das hier 
verfolgte Verfahren macht dabei philosophiehistorische Voraussetzungen, in-
dem es den Bestand einer anthropologischen Vernunft im philosophischen 
Diskurs (v.a. des neunzehnten Jahrhunderts) unterstellt. Es wird gezeigt, dass 
es in der Konsequenz des Deweyschen Pragmatismus liegt, zentrale Annah-
men der philosophischen Anthropologietradition nicht nur zurückzuweisen, 
sondern in einem anders ausgerichteten philosophischen Entwurf ›aufzuhe-
ben‹ bzw. zu destruieren, indem ihre Kritik im Zuge einer Verschiebung der 
anthropologischen Problemstellung durchgeführt wird. 

Die Bestimmung des Menschen

Mit dem Thema der Bestimmung des Menschen wähle ich einen Seiteneinstieg, 
sofern es einen deutlichen Bezug, aber auch ein Spannungsverhältnis zum 
Vorbegriff einer philosophischen Anthropologie aufweist. Aus begriffs- und 
diskursgeschichtlicher Sicht wäre es verfehlt, die Bestimmungsfrage generell 
als anthropologische Frage aufzufassen, obwohl sie eine fundamentale philo-
sophische Frage darstellt, die auf den Menschen zielt.2 In Kants Anthropologie 
in pragmatischer Hinsicht wird klargestellt, dass das Wesen des Menschen ein 
Thema der systematischen praktischen Philosophie ist, sofern sein intelligi-
bler Charakter mit der Idee der Vernunft oder der »moralischen Natur« der 
Person verschmilzt – und daher in der empirisch ausgerichteten Anthropo-
logie vorausgesetzt werden muss.3 Von einer möglichen Realisierung der Be-
stimmung des Menschen als animal rationale kann aber in einem geschichts-
philosophischen Zusammenhang die Rede sein, sofern dort eine kulturelle 
Entwicklung ins Auge gefasst wird, die von einer teleologischen Naturlehre 
der menschlichen Anlagen ihren Ausgang nimmt.4 Ebenso spricht Fichte von 
der Bestimmung des Menschen, »sittlich zu handeln« – die in der prakti-

2  |  Vgl. Reinhard Brandt, Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Hamburg 2007. In 

Fichtes im Jahr 1800 publizier ten Text findet sich der Begrif f des Anthropologischen an 

keiner Stelle. Johann Gottlieb Fichte, Die Bestimmung des Menschen, Hamburg 2000 

[1800].

3  |  Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akademie-Ausgabe, Bd. 

7, Berlin 1917 [1798], 117-333, hier 324-325.

4  |  Immanuel Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, 

in: Berlinische Monatsschrif t, 11/1784, 385-411, vgl. zur Bestimmung des Menschen 

Satz IX. Es lässt sich dennoch zeigen, dass die teleologische Naturlehre in der anthro-

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die amerikanische Alternative: John Dewey 83

schen Vernunft verwurzelt ist und somit das Niveau des Wissens in Richtung 
auf ein »Tun« überschreitet.5 In beiden Fällen wird der moralische Charakter 
der Person zum generischen Bestimmungsmerkmal des Menschen gemacht 
und die praktische Vernunft von den pragmatischen Lebensweltverhältnissen 
abgerückt. An diesem Punkt wird die Sympathie nachvollziehbar, die Charles 
S. Peirce für den Kantischen Begriff des Pragmatischen (im Unterschied zu 
dem der Praxis) empfindet.6 Die pragmatische Weltkenntnis steht für eine 
weder physiologisch-naturwissenschaftlich noch metaphysisch verfasste Er-
fahrungsweise, die mit dem dogmatischen Zugriff auf ein singuläres trans-
zendentales Menschenwesen bricht. Es ist wenig überraschend, dass Peirce 
im Unterschied zu Kant den Begriff des Pragmatischen ohne das Substantiv 
der Anthropologie gebraucht: erstens repräsentiert diese bei Kant ein unter-
geordnetes Wissen – und setzt damit die eigentliche Philosophie voraus – und 
zweitens bestimmt sich ihre weitere Geschichte nach Kant als eine der idea-
listischen Naturphilosophie. Der Pragmatismus aber konstituiert sich als ein 
eigenständiger philosophischer Entwurf, der die »Apriori-Methode« hinter 
sich lässt. 

Es gehört zu den Kernbedingungen des pragmatischen Philosophierens 
nach Dewey, einen Handlungsbegriff in die Mitte des Denkens zu rücken, mit 
welchem eine Ungewissheit behauptet wird, die sich nicht beseitigen lässt: 
Risiken und Gefahren, prekäre Situationen und Probleme. Ein grundsätzli-
ches Manko der traditionellen Philosophie liegt dagegen in einer (lediglich) 
theoretischen Überwindung der ungewissen pragmatischen Lebensverhältnis-
se, die sich auch in der begrifflichen Auszeichnung einer reinen Praxis (oder 
des reinen moralischen Charakters der Person im Sinne einer eingeborenen 
Menschheit) widerspiegelt.7 Für Dewey handelt es sich dabei um eine meta-
physische Hinterlassenschaft, die sich in dualistischen Konstruktionen und 
monistischen Spekulationen ebenso ausdrückt wie in den essentialistischen 
Grundzügen einer Bestimmung des Menschen und ihrer geschichtsphilosophi-
schen Konsequenzen. Im philosophischen Diskurs der Anthropologie nach 

pologischen Charakteristik bei Kant (entgegen seiner erklär ten Annahmen) eine wich-

tige Rolle spielt.

5  |  Vgl. Fichte, Bestimmung des Menschen, a.a.O.,  100, 102, 87. Fichte steht hier 

quasi zwischen Kant und Schelling, sofern er einerseits die Anthropologie als mögliche 

physiologische oder pragmatische Disziplin ignorier t, andererseits aber bereits auf den 

ganzen Menschen (als Einheit von Trieb und Geist) zielt und ihn als solchen auf den Bil-

dungsweg zur Er füllung seiner Bestimmung schickt. Vgl. ebd., 95, 105.

6  |  Vgl. Charles S. Peirce, Schrif ten zum Pragmatismus und Pragmatizismus, hg. v. K.-O. 

Apel, übers. v. G. Wartenberg, Frankfur t a.M. 1976, 315, 429.

7  |  Vgl. John Dewey, Die Suche nach Gewißheit. Eine Untersuchung des Verhältnisses 

von Erkenntnis und Handeln, übers. v. M. Suhr, Frankfur t a.M. 2001 [1929], 7-52. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli84

Kant ist dieser metaphysische Humanismus überall präsent: in der an Schel-
ling orientierten romantischen Anthropologie, die den Menschen als ganz-
heitliches Wesen wiederzufinden sucht, aber auch in Hegels Integration der 
Anthropologie in das größere Projekt einer Philosophie des Geistes oder in 
den stärker positivistisch angelegten anthropologischen Entwürfen und Men-
schenbildern, die auf Evolution, Fortschritt und Entwicklung – z.B. mittels 
eugenischer Maßnahmen – setzen.8 Wie sich allerdings dieses in der Regel 
geschichtsphilosophisch geltend gemachte idealistische Grundmotiv einer 
praktischen Philosophie im anthropologischen Diskursuniversum auswirkt –, 
das verlangt im Weiteren nach einer detaillierten Betrachtung der relevanten 
anthropologischen Problemstellungen.  

Es ist bezeichnend und stimmt mit dem bisher Gesagten überein, dass 
Deweys Aufnahme des Kulturbegriffs aus der angelsächsischen anthropology 
ein Erfahrungskonzept weitertradiert, das sowohl mit ungewissen Situatio-
nen rechnet als auch metaphysische Verallgemeinerungen der Festlegung 
einer Menschennatur zurückweist. In einer bekannten Passage aus der unvol-
lendet gebliebenen ›zweiten‹ Einleitung zu Experience and Nature wird dafür 
argumentiert, den Begriff der Erfahrung durch den der Kultur zu ersetzen.9 
Und bereits im Buch selbst wird die »anthropologische Kulturbetrachtung« 
als methodisches Vorbild für die Umsetzung der philosophischen Aufgabe 
»der analytischen Zergliederung und synthetischen Rekonstruktion der Er-
fahrung« interpretiert.10 »Anthropologen haben gezeigt, […] daß die Welt der 
empirischen Dinge das Unsichere, Unvoraussagbare, Unbeherrschbare und 
Zufällige einschließt.«11 Mit dem Gebrauch des Kulturbegriffs verbindet sich 
ein pluralistisches Verständnis historisch wandelbarer Auffassungen von Ver-
hältnissen, die jeweils spezifisch als menschlich angesehen werden.12 Von 
einer singulären Bestimmung, die Entwicklungsschritte auf einer Zivilisa-
tionsskala der Menschheit zu messen erlaubte, kann nicht länger die Rede 
sein. 

8  |  Vgl. Marc Rölli, Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011.

9  |  Vgl. John Dewey, Er fahrung und Natur, übers. v. M. Suhr, Frankfur t a.M. 2007 

[1925], 450. Das Buch enthält die unvollendete Einleitung auf 411ff. 

10  |  Dewey, Er fahrung und Natur, a.a.O., 55.

11  |  Ebd., 56-57.

12  |  Vgl. ebd., 240.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die amerikanische Alternative: John Dewey 85

Erfahrung und Natur

In der Erfahrungstheorie liegt ein Gravitationszentrum der Deweyschen Phi-
losophie. Sie setzt den pragmatischen Neuansatz philosophisch um, indem 
sie eine primäre, quasi ›lebensweltliche‹ Konkretion einführt, die einerseits 
die komplexen gesellschaftlich-technischen (oder kulturellen) Vermittlungen 
trägt und andererseits die im Pragmatischen selbst liegende Bruchlinie (einer 
traditionell überambitionierten philosophischen Theoriebildung) hervortreten 
lässt. Ihre Darstellung verlangt nach einer Rekonstruktion der Philosophie, 
die der traditionellen Suche nach Gewissheit eine Absage erteilt, indem sie 
nach dem Vorbild der experimentellen Methode naturwissenschaftlicher For-
schungspraxis von problematischen Situationen ihren Ausgang nimmt. Sie ist 
einigermaßen ›tief‹ angelegt, weil sie in geradezu spinozistischen Wendungen 
den cartesianischen Dualismus vermeidet – und doch immanent zu rekon-
struieren vermag. In diesem Sinne könnte man auch mit Dewey sagen, dass 
›wir nie modern gewesen sind‹. Wir waren es nie, da wir nie vollständig in dem 
künstlich hergestellten Dilemma einer in zwei Teile geteilten Welt gefangen 
waren: eine objektive Natur, die quantitativ messbar ist, und ihr entgegen eine 
subjektive Geisteswelt, die an uns moralische oder religiöse Anforderungen 
stellt. Wie Dewey historisch präzise analysiert, setzt die mit der frühneuzeit-
lichen Philosophie aufkommende Vorstellung der zwei Welten qualitativ be-
stimmte Erfahrungen voraus, d.h. Erfahrungen, die als »primäre« bezeichnet 
werden, sofern sie weder mechanistisch noch im Rahmen metaphysischer 
Strategien reduzierbar sind.13 In diesem dichotomischen Schema haben sie 
keinen Ort. Bei ihnen handelt es sich z.B. um affektive Qualitäten, die sich 
nicht physiologisch deuten oder mittels eines (imaginären) freien Willens kon-
trollieren lassen – und die in einen problematischen Handlungskontext gehö-
ren, der durch heterogene Zusammenhänge (z.B. technischer und politischer 
Entwicklungen) determiniert ist.

An diesem Punkt einer pragmatischen Umorientierung im Denken stellt 
sich die Frage nach den anthropologiekritischen Konsequenzen. Sie kommen 
in den Blick, wenn die anthropologische Differenz vor ihrem naturphilosophi-
schen Hintergrund problematisiert wird. Anders gesagt zeichnet es anthro-
pologisches Philosophierens nach Kant regelmäßig aus, den Menschen von 
anderen Lebewesen zu unterscheiden, indem er zunächst in eine Stufenfolge 
des Organischen eingereiht wird, die er aber (als Zielpunkt der Entwicklung) 
gleichzeitig überschreitet, da er als vernunftbegabtes Wesen – zur Freiheit ver-
urteilt – die festen Umweltbeziehungen verliert. Die Unterscheidung zwischen 
Mensch und Tier operiert mit einem Naturbegriff, der einen Bezug auf ande-

13  |  Vgl. den von Michael Hampe herausgegebenen Dewey-Schwerpunkt in der Allge-

meinen Zeitschrif t für Philosophie, 2009, Heft 3.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli86

res (Vernunft, Freiheit, Sprache) schafft, indem z.B. die Mängelnatur durch 
kreative Leistungen kompensiert wird. Die anthropologisch konzipierte Natur-
philosophie des Lebens denkt ihren Entwicklungsgedanken mit einer Rationa-
lität zusammen, die im Menschen zu sich selbst kommt. Damit wird eine iden-
titätsphilosophische Klammer gesetzt, die in unterschiedlichen Spielarten mit 
einem Gegensatz von Geist und Natur operiert. Die Folgen können differieren: 
in der Schelling-Schule ist die Tendenz mächtig, in der Natur eine spekulative 
›Vernunft‹ wahrzunehmen, die sich als Statthalterin des ›ganzen Menschen‹ 
von einseitigen (naturwissenschaftlich-technischen) Rationalitätsformen ab-
hebt. Als ihr Signum firmiert der animalische Magnetismus. Die natürlichen 
Bestimmungen des Menschen bekommen ein Übergewicht, z.B. im Kontext 
der romantischen Rassenanthropologie.14 Auch im Hegelianismus steht eine 
absolute ›Idee des Lebens‹ im Zentrum der Naturphilosophie, die dann aber 
im Übergang zur Philosophie des Geistes anthropologisch konkretisiert wird. 
Hier etabliert sich ein Spannungsverhältnis zwischen bestimmten Festlegun-
gen des natürlichen Charakters des Menschen einerseits und ihrer Auflösung 
in einem stärker auf die gesellschaftlichen (und allgemeiner: die geistigen) 
Verhältnisse fokussierenden Blick andererseits.15 In den positivistisch ausge-
richteten Strömungen der philosophischen Anthropologie wiederum werden 
biologische Annahmen über die menschliche Natur (mitsamt ihrer patholo-
gischen Formen und charakteristischen Unterscheidungen) z.B. in einem so-
zialdarwinistischen Zusammenhang verallgemeinert. 

In den genannten drei Fällen sind die pragmatistischen Kritikpunkte mit 
Händen zu greifen. Sie beziehen sich auf den in allen Spielarten enthaltenen 
Idealismus, Natur und Geist so voneinander abzurücken, dass auf beiden Sei-
ten aufgrund der (wenigstens methodisch durchgeführten) Bereichsisolation 
eine abstrakte und idealisierende Überhöhung ›rein‹ natürlicher und geistiger 
Inhalte stattfinden kann. Es greift daher zu kurz, wenn man Dewey im Rah-
men einer philosophischen Positionsbestimmung ›anthropologisch‹ einstuft, 
sofern er ein naturalistisches Emergenzmodell verschiedener Organisations-
formen des Lebendigen konzipiert.16 Denn »Organisation ist eine Tatsache, ob-
gleich sie keine ursprüngliche organisierende Kraft ist«.17 Die Bildungskraft, 
die in die von Kant in der Kritik der Urteilskraft entwickelte Konzeption des 
Organismus eingeht, ist nach einem von der causa efficiens (oder der in erster 
Linie physikalischen Kausalität) abweichenden Schema einer Kausalität der 

14  |  Vgl. Rölli, Kritik der anthropologischen Vernunft, a.a.O., 264-312.

15  |  Vgl. ebd., 186ff., 313-365 und den Beitrag von Christoph Bauer in diesem 

Band.

16  |  Vgl. John Dewey, Logik. Theorie der Forschung, übers. v. M. Suhr, Frankfur t a.M. 

2002 [1938], 38ff.

17  |  Dewey, Er fahrung und Natur, a.a.O., 245.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die amerikanische Alternative: John Dewey 87

Endursachen entworfen. Organisierte Produkte der Natur sind demnach Na-
turzwecke, deren empirische Erkenntnis einen nicht konstitutiven, sondern 
regulativen Begriff der Vernunft voraussetzt. Ihre teleologische Struktur ver-
schränkt rationale und natürliche Momente nach dem Muster einer reflektie-
renden Urteilskraft und stellt den um 1800 neu entstehenden Anthropologien 
im deutschsprachigen Raum eine naturphilosophische Grundlage bereit. Aus 
pragmatischer Sicht ist hier problematisch, wie der Organismusbegriff in 
einer abgetrennten naturphilosophisch-biologischen Sphäre bestimmt wird: 
in der Abgrenzung des individuellen Wachstums, der gattungsmäßigen Fort-
pflanzung und der teleologischen Relation von Ganzem und Teilen gegen eine 
Bewegung nach bloß mechanischen Gesetzen.18 Der organisationslogisch ab-
geschlossenen Innenwelt steht quasi eine Außenwelt entgegen, die entweder 
– als Milieu oder Umwelt – aus ihr abgeleitet werden kann oder aber bestim-
mungslos und abstrakt bleibt. Wird diese biologische Organisation zudem als 
spekulative Identität konstruiert, definiert sie ein für verschiedene Lebewesen 
charakteristisches Entwicklungspotential, das in der physischen Konstitution 
einer Rasse oder später im Erbgut festgeschrieben wird. Dewey entkommt 
solchen Festlegungen, weil er von vornherein das Verhältnis zwischen Orga-
nismus und Umwelt als eines begreift, das lediglich graduell unterschiedlich 
komplexe Verhaltensstrukturen aufweist. Für ihn verschiebt sich der philo-
sophische Ausgangspunkt grundlegend, sofern er nicht von individuellen 
Organismen und ihrer biologischen Klassifikation, sondern von heterogenen 
Interaktionsverhältnissen ausgeht, die mit zunehmender Komplexität auch 
rationale Qualitäten besitzen.19 Dabei ist ausgeschlossen, dass der Geist, frei 
nach Hegel, die Wahrheit der Natur ist, sofern die identitätsphilosophischen 
Voraussetzungen dieser dialektischen Relation bereits im Ansatz zurückge-
wiesen werden. Es gibt kein Wesen des Menschen, das die Kontinuität mit den 
Tieren durchbrechen würde. Zwar existieren auch bei Dewey organisationsva-
riable Implikations- und Explikationsverhältnisse zwischen den Ereignissen, 
denen Lebewesen ausgesetzt sind, und ihrer bewussten Artikulation. Die Un-
gewissheiten in den situierten Verhaltensweisen sind aber unaufhebbar. In 
diesem Sinne sind die Gewohnheiten, von denen Dewey in Human Nature and 
Conduct spricht, sowohl konkrete Erläuterungen von lebensweltlich oder kul-

18  |  Vgl. Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft [1790], Hamburg 1993, 232ff.

19  |  »Die Qualitäten waren niemals in dem Organismus; sie waren immer Qualitäten 

von Interaktionen, an denen sowohl außerorganische Dinge wie Organismen teilneh-

men. […] Die Qualitäten von Situationen, in denen Organismen und Umweltbedingun-

gen interagieren, ergeben Sinn, wenn sie unterschieden werden.« Damit kommen zu den 

psycho-physischen Aktivitäten von Organismen noch mentale hinzu. Vgl. Dewey, Er fah-

rung und Natur, a.a.O., 249, 251.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli88

turell bestimmten Erfahrungen als auch genauere Beschreibungen der Inter-
aktionsverhältnisse von Organismen und Umwelten, Körper und Geist.20

Körper und Geist

In stets erneuten Anläufen unternimmt es Dewey, den dogmatisch hyposta-
sierten Primärstatus sekundärer Reflexionsbegriffe zu unterwandern, indem 
er die Operationen rekonstruiert, die in die Begriffsbildungspraxis eingehen. 
›Körper‹ und ›Geist‹ sind Begriffe einer metaphysisch belasteten Fachsprache, 
deren Theoriekontexte in der Regel problematisch sind, weil sie eine radikale 
Trennung zwischen unterschiedlichen Seinssphären postulieren. Gleichwohl 
ist diese Trennung nicht ›bloß‹ theoretisch: sie hat ganz praktische Konse-
quenzen. In einem Text aus dem Jahr 1928, der in den Band Philosophy and 
Civilization aufgenommen wurde und einer dezidiert pragmatistischen Pro-
grammatik folgt, wird sie in ihren verhängnisvollen Auswirkungen dargestellt. 
Dies geschieht vor dem Hintergrund eines Verlusts der »Ganzheit«21, die sich 
quasi wiedergewinnen lässt, wenn man den »Standpunkt der Handlung« ein-
nimmt: »In genau dem Grad, in dem Handeln, Verhalten, zum Zentrum ge-
macht wird, brechen die traditionellen Schranken zwischen Geist und Körper 
zusammen und lösen sich auf.«22 Was genau aber bedeutet Deweys Rede von 
Auflösung und Zusammenbruch traditioneller Dichotomien? Auf den ersten 
Blick scheint sie mit der anthropologischen Forderung zu verschmelzen, den 
›ganzen Menschen‹ in der Einheit des Lebens philosophisch wiederzufin-
den.23 Und doch unterscheidet sie sich von den idealistischen und geisteswis-
senschaftlichen Ansätzen der philosophischen Anthropologie grundlegend. 
Selbst Gehlens Selbstverständnis, vom amerikanischen Pragmatismus beein-

20  |  Vgl. John Dewey, Human Natur and Conduct [1922], Mineola, New York 2002, 

14ff.

21  |  »Denn der auffälligste Charakterzug der [altgriechischen] Epoche, in der Wissen-

schaft, Philosophie und die Künste eng miteinander verbunden waren, war das Gefühl 

der Ganzheit, während eben das Problem von Geist und Körper die katastrophale Wir-

kung jener Trennungen heraufbeschwört, die seitdem entstanden sind.« John Dewey, 

»Körper und Geist«, in: ders., Philosophie und Zivilisation, übers. v. M. Suhr, Frankfur t 

a.M. 2003, 292-309, hier 294. Vgl. Bernd Janowski (Hg.), Der ganze Mensch. Zur An-

thropologie der Antike und ihrer europäischen Nachgeschichte, Berlin 2012, v.a. 155- 

221.

22  |  Dewey, Philosophie und Zivilisation, a.a.O., 295.

23  |  Vgl. Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos [1928], Bern 1975, 75. 

Zur anthropologiegeschichtlichen Relevanz des ganzen Menschen vgl. Stefan Borchers, 

Die Erzeugung des ganzen Menschen, Berlin 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die amerikanische Alternative: John Dewey 89

flusst zu sein, verbindet sich mit »zwei Hauptthesen Schelers«: die erste defi-
niert den anthropologischen Ausgangspunkt im »Vergleich zwischen Mensch 
und Tier« und die zweite bezieht sich auf »die Lehre von der Weltoffenheit«.24 
Die Offenheit steht zu den Instinkten in einem ›scharfen‹ Gegensatz – und die 
Handlung gehört wesensmäßig zum Menschen, der die Natur mittels kultu-
reller Leistungen verändert.25 

Im Unterschied zur einseitigen Privilegierung des Vernünftigen und Geis-
tigen, die sich noch in der strikten Trennung von Umwelt und Welt bzw. Natur 
und Kultur in Gehlens Anthropologie wiederfinden lässt, beharrt Dewey da-
rauf, die anthropologische Wesensdifferenz in eine graduelle zu transformie-
ren. Zwar stellt das Essen einen physiologisch beschreibbaren Vorgang dar, 
gleichzeitig jedoch ist es ein »sozialer Akt«. »Es ist ein Akt, in dem die an-
gewendeten Mittel physisch sind, während die Qualität des Aktes, die durch 
seine Konsequenzen bestimmt ist, auch geistig ist.«26 Dieses Beispiel bezeich-
net Dewey als »typisch«. Es ist typisch, weil es Bedeutung in Vorgänge legt, 
die aus Interaktionsverhältnissen resultieren, in denen »sowohl Umweltfakto-
ren wie organische Faktoren eingeschlossen sind«.27 Handlungen implizieren 
ungetrennt biologische und kulturelle Bedingungen, die nicht nur künstlich 
voneinander separiert, sondern die auch künstlich (oder lediglich rein theore-
tisch) miteinander versöhnt wurden. Dagegen entwickelt Dewey eine neuarti-
ge, nämlich demokratische Praxis des Philosophierens, die sich ganz wesentlich 
auf Problemstellungen des gesellschaftlichen Lebens bezieht. Nur in diesem 
Sinne ist das Problem von Körper und Geist von Belang: »Solange diese Inte-
gration nicht an der einzigen Stelle zustande kommt, wo sie ausgeführt wer-
den kann, in der Handlung selbst, werden wir weiterhin in einer Gesellschaft 
leben, in der ein seelen- und herzloser Materialismus durch einen seelenvol-
len, aber nichtigen und unnatürlichen Idealismus und Spiritualismus kom-
pensiert wird.«28 Der Materialismus ist keine bloße Theorie, sondern ein »Zu-
stand des Handelns« – und das gleiche gilt vom Spiritualismus. Auf der einen 
Seite hat man es mit tayloristischen Arbeitsverhältnissen in der Industrie zu 
tun, wo »beinahe ausschließlich mechanische« Arbeit verrichtet wird. Auf der 
anderen Seite etablieren sich in religiösen oder akademischen Institutionen 
intellektuelle Tätigkeiten, »in denen der physische Faktor auf ein Minimum 
reduziert ist und das wenige, was davon noch übrig ist, als beklagenswerte 

24  |  Vgl. Arnold Gehlen, »Zur Geschichte der Anthropologie« [1957], in: ders., Philo-

sophische Anthropologie und Handlungslehre, Frankfur t a.M. 1983, 143-164, hier 

155.

25  |  Vgl. ebd., 156.

26  |  Dewey, Philosophie und Zivilisation, a.a.O., 296.

27  |  Ebd., 304.

28  |  Ebd., 297-298.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli90

Notwendigkeit bedauert wird«.29 In beiden Fällen verhindert die traditionelle 
Aufspaltung, dass Ideen praktische Folgen haben, sofern sie auf geeignete ma-
terielle Mittel rekurrieren. »Wegen dieses Mangels wird Erziehung ein Tappen 
im Dunkeln sein, Geschäft ein Glücksspiel der Distribution und Zirkulation 
von Waren, und Politik eine Ränkespiel.«30 

Methodisch reflektiert Dewey auf den Sachverhalt, dass mit der traditionell 
eingeübten Fokussierung auf die (rein körperlichen oder rein geistigen) Extre-
me der ihnen doch vorgängige mittlere Bereich aus den Augen verloren wird. 
Dieser lässt sich ins Blickfeld zurückholen, wenn man von Handlungen aus-
geht, die in »sozialen Umwelten« situiert sind. Die Gewohnheit, »das Geistige 
und das Physische als getrennte Dinge« zu betrachten ist darin begründet, 
»sie als Substanzen […] statt als Funktionen […] der Handlung anzusehen«.31 
Mit ihrer Hypostasierung als ontologische Entitäten oder transzendentale In-
stanzen verblassen die primären Erfahrungsräume mit ihren heterogenen 
Konstellationen von Handlungsbedingungen. Dewey bewegt sich hier auf dem 
postnietzscheanischen Niveau der Metaphysikkritik, wenn er die bewusst-
seinsphilosophischen Voraussetzungen der traditionellen Theoriebildung kri-
tisiert: »Am besten wirft man das ›Bewusstsein‹ als Substanz oder als abgeson-
derten Prozess, der durch ein Substantiv bezeichnet wird, über Bord.«32 Stets 
kommt es darauf an, die konkreten Bezugspunkte des Handelns, seine kör-
perlichen wie seine gesellschaftlichen Dimensionen, sprachliche ebenso wie 
historische Zusammenhänge zu versammeln. Handlungen machen Sinn: we-
der wird Sinn in einem mysteriös abgehobenen Reich des Geistes hergestellt 
noch kann er aus dem Verhalten, z.B. durch seine behavioristische Reduktion 
auf ein Reiz-Reaktions-Schema, getilgt werden. »Dieser Begriff vom Verhalten 
in seiner Integrität, das eine Geschichte und Umwelt mit einschließt, ist die 
Alternative zu einer Theorie, die das Geistige eliminiert, weil sie nur das Ver-
halten des Mechanismus der Handlung betrachtet, wie auch zu der Theorie, 
die das Geistige dadurch zu adeln glaubt, dass sie es in ein isoliertes Reich ver-
setzt.«33 Gewohnheiten besitzen eine temporale Struktur, die sie von einer me-
chanischen Auffassung abgrenzen, welcher die Freiheit des Geistigen abstrakt 
entgegensteht. Dewey erneuert die empiristische Tradition, Gewohnheiten zu 
denken, und spielt sie gegen idealistische Vorstellungen aus, die – wie bei He-

29  |  Ebd., 297.

30  |  Ebd., 298.

31  |  Ebd., 295.

32  |  Ebd., 306. Vgl. zu dieser Kritik am Bewusstseinsbegrif f die Ausführungen Deweys 

zu William James Principles of Psychology und zu seinen späteren Essays of Radical 

Empiricism: John Dewey, »The Vanishing Subject in the Psychology of William James« 

[1940], in: LW 14, 155ff.

33  |  Dewey, Philosophie und Zivilisation, a.a.O., 306-307.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die amerikanische Alternative: John Dewey 91

gel zum Abschluss seiner Anthropologie – die Gewohnheit ins Bewusstsein 
übergehen lassen, weil ihre »wesentliche Bestimmung die Befreiung« von einer 
Naturexistenz sei.34

Theorie der Gew ohnheiten

Inmitten seiner Überlegungen zu einer primären Erfahrung, die alle mögli-
chen Weisen des Handelns und Leidens umfasst, entwickelt Dewey mit der 
Gewohnheit (habit) einen Begriff, der Organismen und Umwelten zusammen-
schließt. Gewohnheiten verkörpern dabei primär soziale Verhältnisse und 
setzen den biologischen Aspekt des Verhaltens zu einem sekundären herab. 
Dewey beginnt Human Nature and Conduct damit, Gewohnheiten als »sozia-
le Funktionen« einzuführen, die der Definition nach ebenso Funktionen der 
Umgebung wie biologische oder personale Funktionen sind.35 Materialien, 
Techniken und kollektive Relationen (ökonomischer, politischer, kultureller 
Art) sind neben den körperlichen Faktoren ihre konstitutiven Elemente. Sie 
lassen sich nur im Rahmen einer metaphysisch belasteten Operation aus der 
Menge der relevanten lebensweltlichen Bausteine entfernen. Bereits in der 
Einleitung richtet Dewey seine Aufmerksamkeit auf die moralischen Denktra-
ditionen, die auf ein höheres Selbst spekulieren, das als eigentlicher Ursprung 
des (tugendhaften, freien oder pflichtgemäßen) Handelns aufgefasst wird. Erst 
die voll und ganz personale Zuschreibung der Handlungsursache zerschneidet 
die komplexe Struktur von customs und habits und lässt die pragmatischen Un-
gewissheiten der sozialen Praktiken in einem dunklen Licht erscheinen. Wie 
Spinoza oder Nietzsche unterstreicht auch Dewey: »The separation of morals 
from human nature leads to a separation of human nature in its moral aspects 
from the rest of nature, and from ordinary social habits«.36 Diese Trennung 
hat zur Folge, dass Gewohnheiten einer identischen, mechanischen Wieder-
holungsform subsumiert werden, die aufgrund ihrer Nähe zu leidenschaft-
lich-suchtförmigen Verhalten als moralisch zweifelhaft gilt. Den »negativen 
Moralen« setzt Dewey deshalb einen »ethischen Wandel« entgegen, der im 
»positiven Respekt für die menschliche Natur« besteht.37 Diese menschliche 
Natur ist nicht abgetrennt für sich als normative Bezugsgröße – naturphilo-
sophisch, biologisch oder philosophisch-anthropologisch im Sinne Feuerbachs 

34  |  Vgl. Georg W.F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im 

Grundrisse 1830, Dritter Teil, Die Philosophie des Geistes, Werke Bd. 10, Frankfur t a.M. 

1986, 185. 

35  |  Vgl. Dewey, Human Nature and Conduct, a.a.O., 14ff.

36  |  Ebd., 8.

37  |  Vgl. ebd., 4 [übers. v. Vf.].

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli92

– zu bestimmen, sondern mit den ökonomischen, politischen, historischen 
und alltäglichen Begebenheiten habituell verbunden. »It is impossible to say 
how much of the unnecessary slavery of the world is due to the conception 
that moral issues can be settled within conscience or human sentiment apart 
from consistent study of facts and application of specific knowledge in industry, 
law and politics.«38 Einerseits folgt aus der (moralischen) Verurteilung der em-
pirischen Gegebenheiten, Gewohnheiten und Praktiken die Unfähigkeit, auf 
die Verhältnisse (ethisch) sinnvoll einzuwirken. Und andererseits hat die Fest-
legung moralischer Standards immer auch eine soziale Dimension, die von 
Dewey am Beispiel der gesellschaftlichen Klassen diskutiert wird. Prinzipien 
und Setzungen moralischer Herkunft sind Teil eines Kontrollsystems, das der 
Masse der Regierten von Seiten einer privilegierten Schicht auferlegt wird.39 

Gewohnheiten als gesellschaftliche Verkörperungen inmitten lebenswelt-
licher Verhältnisse sperren sich gegen die üblichen Dualismen von Individu-
um und Gesellschaft, Ich und Welt, Freiheit und Notwendigkeit, Subjekt und 
Objekt, Mittel und Zweck, Voraussetzung und Erwerb. »To talk about the prio-
rity of ›society‹ to the individual is to indulge in nonsensical metaphysics.«40 
Gleichwohl muss davon ausgegangen werden, dass Assoziationen oder »modes 
of interaction« Handlungsregeln etabliert haben, die im Vergleich mit akuten 
Einzelhandlungen vorgängig existieren. Sie formieren institutionelle Hand-
lungsbedingungen, die ihrerseits als Bedingungen nur fungieren, wenn sie 
in kollektiven Tätigkeiten reproduziert – und damit auch kontinuierlich (mehr 
oder weniger drastisch) verändert werden.41 Mit dem Begriff der Routinen wer-
den leicht Kontingenzen unterschlagen, ›Volksgeister‹ transformieren aktuell 
gegebene Regeln in substantielle Einheiten. Dabei sind Gewohnheiten stets 
viele: »no habit […] can incorporate the entire environment within itself«.42 Sie 
setzen als potentielle und widerstreitende Dynamiken unseren Charakter, 

38  |  Ebd., 11.

39  |  »Control has been vested in an oligarchy. […] Parents, priests, chiefs, social cen-

sors have supplied aims, aims which were foreign to those upon whom they were impo-

sed, to the young, laymen, ordinary folk […].« Ebd., 2. 

40  |  Ebd., 59.

41  |  »It seems putty to be molded according to current designs. That plasticity also 

means power to change prevailing custom is ignored.« Ebd., 64. Deweys Veränderungs-

vorschlag besteht darin, die in Gewohnheiten angelegte dogmatische Wiederholungs-

struktur (»regime of custom«) zu verändern, indem die starren Referenzpunkte zuguns-

ten eines problemorientier ten demokratischen Prozesses aufgegeben werden. Ebd., 

65.

42  |  Ebd., 51. »Collective minds, group-minds, national-minds, crowd-minds« hin-

gegen sind mysteriöse Gebilde, die die ›vorgängigen Assoziationen‹ zu einer histori-

schen Größe umdeuten, die quasi als ein singulärer empirischer Charakter tätig ist. Vgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die amerikanische Alternative: John Dewey 93

unser Selbst zusammen – und formen damit gleichzeitig unseren Willen.43 
»Character is the interpenetration of habits.«44 Wie bereits Hegel in der Phäno-
menologie des Geistes greift Dewey das anthropologische Thema des Charakters 
auf, indem er darauf besteht, dass die physiognomische Deutung eines wahren 
inneren Charakters problematisch ist, sofern die in den Gewohnheiten ver-
körperten Handlungsweisen ausgeblendet bleiben. Schwierigkeiten verursacht 
gerade die in moraltheoretischen Kontexten eingeübte Isolierung eines reinen 
Charakters, welcher über den pragmatischen Verhältnissen thront. »Reason 
pure of all influence from prior habit is a fiction.«45 Mit der von Kant ins Werk 
gesetzten Charakterlehre und ihrer folgenreichen Rezeption im anthropolo-
gischen Diskurs der Philosophie des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts 
wird in Deweys Augen ein Charaktertypus idealistisch überhöht, was sich in 
unterschiedlichen Spielarten von Entwicklungsmodellen und Charakterisie-
rungen bis hin zu Utopien des zukünftigen Menschen niederschlägt.46 Mit der 
Idealisierung des reinen Charakters verbindet sich das Postulat eines freien 
Willens, der aus der lebensweltlichen Verstrickung in Gewohnheiten heraus-
gehoben ist. »We feed our conceit by recalling that the habit was not deliberately 
formed.«47 Finden wir uns aber in einer Welt mitsamt ihren vorgängigen As-
soziationen wieder, in die wir uns einbinden und immer schon eingebunden 
haben, indem wir Gewohnheiten ausbilden, so wird deutlich, dass in ihre Aus-

ebd., 60. Wilhelm Wundts Völkerpsychologie steht in diesem Sinne in der Tradition der 

philosophischen Charakteranthropologie.

43  |  »All habits are demands for cer tain kinds of activity; and they constitute the self. 

In any intelligible sense of the word will, they are will.« Ebd., 25. 

44  |  Ebd., 38.

45  |  Ebd., 31. »Moral dispositions are thought of as belonging exclusively to a self. The 

self is thereby isolated from natural and social surroundings. A whole school of morals 

flourishes upon capital drawn from restricting morals to character and then separating 

character from conduct, motives from actual deeds.« Ebd., 15-16. 

46  |  Vgl. zu Kant ebd., 44-45. »Error comes into theories when the moral goods are 

separated from their consequences.« Ebd., 47. Dewey wendet sich gegen den impliziten 

Idealismus utopischer Entwürfe, die in der Geschichte der philosophischen Anthropo-

logie von Naturzustandsphantasien bis zu romantischen Ursprungsvorstellungen und 

Utopien der Menschenzüchtung reichen. Dabei hat er auch die von Schelling erneuerte 

Erzählung vom Verlust und der Wiedergewinnung eines ursprünglichen Zustands kritisch 

im Visier. Vgl. ebd., 50, 55.

47  |  Ebd., 24. »The act must come before the thought, and the habit before an ability 

to evoke the thought at will. Ordinary psychology reverses the actual state of affairs.« 

Ebd., 30.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli94

bildung stets Vorlieben und Abneigungen und eine spezifische Sensibilität für 
Außenwirkungen eingehen. Kurz: »Habit […] means will.«48 

Zivilisation und Völkerkunde

Mit dem Konzept der Gewohnheit macht Dewey klar, wie aus seiner Sicht die 
Nähe zwischen einem anthropologischen Verständnis der Kulturen und einem 
pragmatistischen Ansatz in der Philosophie aussieht – oder wie ein solches 
Verständnis rekonstruiert werden kann. In einem bestimmten Sinne könnte 
man von einer Kulturphilosophie Deweys sprechen. Er bezeichnet die Philoso-
phie als »ein Phänomen der menschlichen Kultur«, auch wenn sie nicht ledig-
lich »ein passiver Reflex der Zivilisation« sei.49 Damit wird sie auf historisch 
geprägte Praktiken bezogen, die nicht in einem reinen Begründungsakt fun-
damentalphilosophisch aufgehoben werden können, die aber auch nicht als 
ein festes Regelwerk vorgegeben sind, sofern sie sich im permanenten Wandel 
befinden und eine Vielzahl unterschiedlicher Ansichten und kultureller Ten-
denzen bezeugen. Wie Gewohnheiten Handlungen determinieren, aber auch 
umgekehrt von diesen determiniert werden, sind Philosophien »Selektionen 
aus einer bestehenden Kultur«, die gleichwohl auf diese kritisch zurückwir-
ken, sofern ihre Äußerungen performative Qualitäten haben, d.h. künftige 
Wissensformen und Praktiken vorwegnehmen.50 Mit dem Begriff der Kultur 
reflektiert Dewey auf die Bedingungen des Denkens, die z.B. philosophisch (in 
unterschiedlicher Weise) interpretiert werden können. Dabei ist zu beachten, 
dass ›Kultur‹ nicht als Gegenbegriff zu ›Natur‹ oder ›Gesellschaft‹ verwendet 
wird.51 Nicht die Abgrenzung von biologischen oder soziologischen Ansätzen 
macht für Dewey den ethno-anthropologischen Kulturbegriff attraktiv. Seine 
Anziehungskraft besteht eher darin, quasi fächerübergreifend auf eine An-
zahl heterogener Faktoren zu referieren, die allesamt von einiger Relevanz 
sind (und so auch die Gewohnheiten mitbestimmen). In Freedom and Culture 
(1938) zählt Dewey politische, ökonomische, wissenschaftliche, künstlerische, 

48  |  Ebd., 42.

49  |  Vgl. John Dewey, »Philosophie und Zivilisation« [1931], in: ders., Philosophie und 

Zivilisation, a.a.O., 7-15, hier 7, 11. 

50  |  Vgl. ebd., 12, 14-15.

51  |  Marc Rölli, »Natur und Kultur. Oder: Wie der Pragmatismus John Deweys einen 

traditionsreichen Gegensatz aufhebt«, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie, 34, 

3:2009, 305-330. Nicht zuletzt in diesem Punkt unterscheidet sich Dewey von Malin-

owski. Vgl. Bronislaw Malinowski, »Culture«, in: Encyclopaedia of the Social Sciences, 

eds. Edwin R.A. Seligman and Johnson, New York: MacMillan, 621-646, hier 633.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die amerikanische Alternative: John Dewey 95

religiöse und ethische Gesichtspunkte dazu.52 Er folgt Boas darin, die kolonia-
listisch gefärbte Ethnologie und Völkerkunde des 19. Jahrhunderts dadurch 
auszuhebeln, dass die immer wieder behaupteten Unterschiede mentaler und 
physischer Fähigkeiten (bei verschiedenen ›Rassen‹ – und gemäß den üblichen 
Rassenvorurteilen) auf die gesellschaftlich divergierenden Umweltbedingun-
gen – und damit auf die verschiedenen Wege, Gewohnheiten auszubilden – 
zurückgeführt (und korrigiert) werden.53 

In einem Essay mit dem Titel »Interpretation of Savage Mind«, der zuerst 
im Psychological Review (1902) erschien und später in den Band Philosophy 
and Civilization aufgenommen wurde (1931), legt Dewey die fehlerhafte Ver-
wendung der vergleichenden Methode in der älteren Interpretation des wilden 
Denkens dar.54 Er bezieht sich dabei exemplarisch auf Spencers Sociology, die 
drei methodische Schwächen aufweise: Erstens werden Tatsachen »aus dem 
Kontext ihrer sozialen und natürlichen Umwelt herausgerissen und wahllos 
aufeinandergehäuft«, so dass ein abstrakter Vorbegriff des »primitiven Den-
kens« mittels beliebiger Nachweise ganz unterschiedlicher Völker oder Kul-
turen gestützt wird.55 Zweitens ist das Ergebnis eines solchen Vorgehens die 
Darstellung eines Katalogs statischer (emotionaler und intellektueller) Eigen-
schaften, »die Spencer dem Primitiven zuschreibt«.56 Die Eigenschaften sind 
durch ihre animalischen, sinnlichen und wenig rationalen Merkmale charak-
terisiert. Sie ergeben drittens »kein kohärentes Schema«, da sie nicht struktu-
rell im Hinblick auf ihre kulturellen oder habituellen Bezüge bestimmt sind.57 
Das grundsätzliche Problem besteht darin, »dass der gegenwärtige zivilisierte 
Geist praktisch als Maßstab genommen wird und der Geist der Wilden an die-
ser festen Skala gemessen wird.«58 Es ist daher kaum verwunderlich, dass ›der 
Primitive‹ negativ qualifiziert wird, sofern er die Charaktereigenschaften ver-

52  |  John Dewey, »Freedom and Culture«, in: LW 13, 63-188, hier 67.

53  |  Vgl. Franz Boas, The Mind of Primitive Man. New York: MacMillan 1921. »For about 

thir ty-five years, Boas and Dewey were colleagues and intellectual and political allies 

at Columbia University […].« Charles Hobbs, Gabriel Torres, »The Inter twining of Culture 

and Nature: Boas, Dewey, and Deweyan Strains of American Anthropology«, www.ame 

r ican-philosophy.org /openconf-3_5/modules/request.php?module=oc_program& 

action=summary.php&id=60 [zuletzt geöffnet 17.03.2014]. Vgl. Deweys »Address to 

the National Association for the Advancement of Colored People«, in LW 6, 224-230.

54  |  Vgl. John Dewey, »Die Interpretation des wilden Denkens«, in: ders., Philosophie 

und Zivilisation, a.a.O., 171-185.

55  |  Vgl. ebd., 171.

56  |  Ebd., 172.

57  |  Vgl. ebd., 173ff.

58  |  Ebd., 172. An diesem Punkt konvergieren pragmatistische und strukturalistische 

Positionen der Kritik traditioneller philosophisch-anthropologischer Annahmen. Vgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli96

missen lässt, die den gesunden, erwachsenen, weißen Mann auszeichnen sol-
len – und die mit Wachstum, Fortschritt und Entwicklung verbunden werden. 
Damit erscheint er geeignet, »als Werkzeug durch ›höhere Rassen‹ ausgebeu-
tet zu werden«.59 All dies steht einer »genetisch-psychologischen Methode für 
die Soziologie« im Weg, die in der über traditionelle Vorurteile aufgeklärten 
ethnographischen Feld- und Kulturforschung eingesetzt werden sollte.60 De-
wey erläutert sie am Beispiel der nomadischen Jäger australischer Aborigenes, 
indem er ihre Jagdgewohnheiten beschreibt, die strukturell mit ihrer gesam-
ten kulturellen Organisation zusammenhängen. Es sind diese Gewohnheiten, 
die erklären, warum sich die nomadischen Jägerkulturen nicht zu ›höheren‹ 
agrikulturellen Lebensformen ›weiterentwickeln‹. Nicht »Dummheit oder 
Stumpfheit oder Apathie« sind für diesen ›Widerwillen‹ verantwortlich, son-
dern die Positivität einer andersartigen Gesellschaftsstruktur mitsamt ihren 
besonders intensiven Lebensverhältnissen.61 

Darwin und die deutsche Philosophie

Die mit Charles Darwins On the Origin of Species (1859) verbundene »geistige 
Revolution« prägt den amerikanischen Pragmatismus im Allgemeinen und 
Deweys Philosophie im Besonderen.62 Allerdings bedeutet sie im Unterschied 
zu den europäischen Spielarten des sog. ›Sozialdarwinismus‹ nicht, dass ein 

Claude Lévi-Strauss, Das wilde Denken [1962], übers. v. H. Naumann, Frankfur t a.M. 

1973, 11ff. 

59  |  Dewey, Interpretation des wilden Denkens, a.a.O., 177.

60  |  Vgl. ebd., 174.

61  |  »Die Abneigung des Nomaden beruht auf der Tatsache, dass er in den neuen Be-

rufen weder eine so klare noch so intensive Sphäre findet, um intellektuelle und prak-

tische Geschicklichkeit zu zeigen, oder eine solche Gelegenheit für ein dramatisches 

Spiel von Emotionen.« Ebd., 177. Dewey beruft sich auf Clement Hodgkinson, Australia, 

from Port Macquarie to Moreton Bay, London 1845, und auf George Grey, Journals of two 

expeditions of discovery in North-West and Western Australia during the years 1837-39, 

vol. II, London: T. and W. Boone 1843. Gegen das ›evolutionistische Postulat‹ der politi-

schen Anthropologie wendet sich dann später ausführlich Pierre Clastres, Staatsfeinde. 

Studien der politischen Anthropologie, übers. v. E. Moldenhauer, Frankfur t a.M. 1976. 

Diese Überlegungen greifen auch Deleuze und Guattari in ihrer Nomadologie wieder auf. 

Vgl. Gilles Deleuze, Félix Guattari, Tausend Plateaus [1980], übers. v. G. Ricke u. R. 

Voullié, Berlin 1992, 490ff. 

62  |  Vgl. John Dewey, »Der Einfluss des Darwinismus auf die Philosophie« [1909], in: 

ders., Er fahrung, Erkenntnis und Wert, hg. u. übers. v. M. Suhr, Frankfur t a.M. 2004, 

31-43, hier 31.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die amerikanische Alternative: John Dewey 97

eingeschränktes Verständnis der Darwin’schen Evolutions- und Selektions-
theorie unmittelbar in sozialwissenschaftlichen Kontexten geltend gemacht 
wird. ›Naturalismus‹ heißt bei Dewey keineswegs, dass für alle Belange na-
turwissenschaftliche Erkenntnisse maßgeblich sind. Vielmehr bezeichnet der 
Begriff den Stellenwert des experimentellen wissenschaftlichen Verfahrens in 
der Forschung überhaupt. Das schließt nicht aus, dass die Ausgestaltung der 
experimentellen Methode in der Sozialforschung eigenen Gesetzen folgt. Und 
es schließt nur ein, »dass die Sozialforschung als Forschung die Notwendigkeit 
von Operationen beinhaltet, die real die wirklichen Bedingungen modifizie-
ren, die so, wie sie existieren, den Anlass der wirklichen Forschung bilden«.63 
Diese »Lektion« ist »die logische Bedeutung der experimentellen Methode«.64 
Sie impliziert gerade keine schlichte Übernahme quantitativer Verfahren. De-
weys Naturalismus steht zu seinem Kulturalismus nicht in Opposition. Viel-
mehr ist sein Naturalismus ein kulturalistischer – oder sein Kulturalismus 
naturalistisch bestimmt. Was kann das heißen?

Es bedeutet im Kern, dass sich die allgemeine Geltung der Logik als Theo-
rie der Forschung in den Naturwissenschaften anders manifestiert als in den 
Sozialwissenschaften. Darwin formuliert dabei einen Aspekt von allgemeiner 
Relevanz, wenn er den Begriff der Art – und mit ihm die wissenschaftliche 
Orientierung am Unwandelbaren, Stabilen, Ewigen und Gewissen – auf einen 
Prozess des Entstehens und Vergehens bezieht.65 Er bestreitet damit implizit 
den Wert der »reinen kontemplativen Vernunft«, die sich über die veränder-
liche Erfahrung erhebt, weil sie ein permanentes Ziel erfassen will, »das sich 
durch Veränderungen hindurch realisiert«.66 Ist die Natur im Wandel begrif-
fen, so genügt sie den Anforderungen der Erkenntnis nicht. Arten (›Wesen‹) 
selbst sind veränderlich, den zufälligen Ereignissen unterworfen. Im teleolo-
gischen Beweisgang manifestiert sich dagegen in der Natur (des Menschen) 
ein höherer Zweck der Vernunft. »Das Darwin’sche Prinzip der natürlichen 
Auslese untergrub diese Philosophie« und überträgt das experimentelle Prin-
zip aus der Physik Galileis und Newtons auf die »Phänomene des Lebens«.67 

63  |  Vgl. Dewey, Logik., a.a.O., 566. Vgl. dazu genauer ebd., 573ff. Wie für jede For-

schung ist auch für die Sozialforschung die Problemstellung entscheidend. Bei ihr ist sie 

auf »wirkliche soziale Spannungen [und] Bedürfnisse« bezogen und zielt auf eine Stra-

tegie »für die reale Auflösung der konfliktbelasteten sozialen Situation« ab. Ebd., 574.

64  |  Ebd. [Herv. Vf.]

65  |  »Die griechische Formulierung von Ziel und Maßstab der Erkenntnis [das aristote-

lische eidos; Vf.] schlug sich im Laufe der Zeit in dem Wort Spezies oder Ar t nieder und 

beherrschte die Philosophie zweitausend Jahre lang.« Dewey, Einfluss des Darwinis-

mus, a.a.O., 32.

66  |  Ebd., 34.

67  |  Vgl. ebd., 38, 36.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli98

Für Dewey ist die anthropologische Darwin-Rezeption problematisch, die 
traditionelle philosophische Denkweisen aufrecht erhält, indem sie die Evo-
lution als einen zielgerichteten Fortschritts- und Zivilisationsprozess begreift. 
Derartige »neuerliche Rückfälle in absolutistische Philosophien« finden sich 
in populärdarwinistischen Strömungen, in kulturgeschichtlichen Entwick-
lungsszenarien der Völkerkunde, Rassen- und Sozialanthropologie oder auch 
in sozialwissenschaftlich ausgreifenden biologistischen Anthropologien, die 
z.B. in der Eugenik oder der Rassenhygiene vorliegen.68 In all diesen Fällen 
wird an traditionellen anthropologischen Vorstellungen der Naturphilosophie 
festgehalten, auch wenn dies in einem neuartigen materialistischen, anthro-
pometrischen oder evolutionstheoretischen Rahmen geschieht. In den Begriff 
der ›natürlichen Selektion‹ schleichen sich ältere (rousseauistisch-romanti-
sche) Vorstellungen vom Naturzustand ein, der in depravierten Formen der 
›Entfremdung‹ aufgrund ›kontraselektorischer‹ Auswirkungen bestimmter 
moderner Einrichtungen (Technikentwicklung, Stadtleben, Alkoholismus, 
Hygiene) verloren geht – und mittels eugenischer, biopolitischer Maßnahmen 
wiederzugewinnen ist.69 Der Esoterik der Lebensreformbewegungen, aber 
auch dem sozialanthropologischen Ansatz, die Rasse (oder das Erbgut einer 
charakteristischen Population) zu einem Grundbegriff der Gesellschaftstheo-
rie zu machen, steht Dewey mit seinem ethnographisch und pädagogisch auf-
geklärten und experimentell ausgerichteten soziologischen und demokratie-
theoretischen Ansatz diametral entgegen. 

In seinen Arbeiten zu German Philosophy and Politics, die zunächst 1915 und 
dann 1942 ergänzt um eine Einleitung zu »Hitlers Nationalsozialismus« er-
schienen sind, führt Dewey die Tradition des philosophischen Idealismus mit 
politisch ambitionierten Vorstellungen von einer »besonderen Mission und 
Bestimmung der deutschen Geschichte« zusammen, die in beiden Weltkrie-

68  |  Vgl. ebd., 42. Auch im Darwinismus finden sich zahlreiche Identifikationsmerk-

male der älteren philosophischen Anthropologie wieder – und dies bezeichnenderweise 

häufig in Texten, die sich selbst als ›anthropologisch‹ verstehen. Im deutschsprachigen 

Raum kann hier auf eine Traditionslinie von der romantischen Anthropologie, Fries-

Schule, Feuerbach zu Ludwig Büchner, Ernst Haeckel, Ludwig Woltmann und der Ras-

senhygiene (Ploetz, Schallmayer) hingewiesen werden. Vgl. dazu Rölli, Kritik der anthro-

pologischen Vernunft, a.a.O., 390ff. Zur ›traditionellen Anthropologie‹ der darwinistisch 

inspirier ten Theoretiker einer ›kulturellen Evolution‹ der Spencer nahe stehenden Eth-

nologen des sog. X-Clubs (wie John Lubbock) vgl. Thomas Gondermann, Evolution und 

Rasse. Theoretischer und institutioneller Wandel in der viktorianischen Anthropologie, 

Bielefeld 2007 und schon George Stocking, Victorian Anthropology, New York 1987. 

69  |  Vgl. Peter Weingart, Jürgen Kroll, Kurt Bayertz, Rasse, Blut und Gene. Geschichte 

der Eugenik und Rassenhygiene in Deutschland, Frankfur t a.M. 1992, 27ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die amerikanische Alternative: John Dewey 99

gen eine wichtige Rolle spielten.70 Erst die Fortexistenz idealistischer Denk-
weisen macht die popularisierbare Annahme verständlich, »daß Deutschland 
mehr als jede andere Nation […] das wesentliche Prinzip der Humanität ver-
körpert.«71 In der Zweiweltenlehre Kants liegt aus seiner Sicht der eigentliche 
Kern des Idealismus, d.h. in der radikalen Unterscheidung des Reichs der Not-
wendigkeit oder der Wissenschaft von dem der Freiheit oder der Moral.72 Die 
damit verbundene Trennung von Vernunft und Verstand ist zutiefst problema-
tisch, sofern sie – entgegen den Restriktionen Kants – zu romantischen und 
geschichtsphilosophischen Bestimmungen des nach Kant inhaltlich eigentlich 
»leeren« idealen Bereichs führt.73 Freiheit verstanden als absolutes Prinzip der 
praktischen Autonomie scheint unangreifbar zu sein – und lässt sich daher 
als Idee der Bestimmung des Menschen deuten, die sich doch historisch zu 
realisieren hat. Während Dewey zunächst auf die humanistische Sonderstel-
lung hinweist, die im germanischen Volkscharakter oder Volksgeist durch 
einen besonderen Bezug auf die universalen Ideale der Vernunft konstatiert 
wird, diagnostiziert er in seinem späteren Text über die nationalsozialistische 
Weltanschauung eine »Verschiebung« des idealistischen Gehalts.74 Nicht das 
erhabene Geistige steht im Vordergrund, sondern das Vitale der konkreten 
Existenz. Vernunft und Idealität werden – in einigen Vorträgen Hitlers, die 
Dewey analysiert – mit dem Volk und zugleich mit Blut, Boden und Rasse 
identisch gesetzt. »Das besondere Merkmal der idealen Volksgemeinschaft be-
steht darin, daß ihre Einheit sich letztlich von Blut und Rasse herleitet.«75 Auf 
diese Weise bringt die Anthropologiedoktrin des NS im ›ganzen Menschen‹ 
das biologisch Reale und das kulturell Ideale in eine Einheit der Rasse – und 
lässt den ›kranken Dualismus‹ der zwei Welten hinter sich. »Kurzum, es war 
Hitlers Mission, die Spaltung zwischen dem ›Inneren‹ und dem ›Äußeren‹, 
zwischen dem Idealen und Tatsächlichen, zwischen einem geistigen Glauben 
und der harten Wirklichkeit des Handelns, die die ›zwei Welten Deutschlands‹ 
konstituiert hatte, zu überwinden.«76 Das idealistische Motiv wird dabei nicht 
aufgegeben oder pragmatisch relativiert, sondern im Volkscharakter quasi 
inkorporiert, weshalb sich die welthistorische Aufgabe der deutschen Nation 

70  |  John Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, übers. v. H. Kogge, hg. v. 

A. Honneth, Berlin 2000, 154. 

71  |  Dewey, Deutsche Philosophie, a.a.O., 99. Mit dieser Annahme kann der Kriegs-

eintritt Deutschlands gerechtfer tigt werden, wie Dewey mit einem Eucken-Zitat belegt. 

Vgl. ebd. 

72  |  Vgl. ebd., 88, 93.

73  |  Vgl. ebd., 68f., 154f.

74  |  Vgl. ebd., 64-66.

75  |  Ebd., 61.

76  |  Ebd., 53.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Marc Rölli100

mit ihrer angeblich ausgezeichneten Erbsubstanz begründen lässt. Vor dem 
pragmatistischen Hintergrund seines kultur- oder sozialphilosophischen An-
satzes entwickelt Dewey eine Möglichkeit, die anthropologiegeschichtlichen 
Hintergründe der NS-Ideologie kritisch zu rekonstruieren, indem er auf die 
kontinuierliche Relevanz des idealistischen Denkens auch im Kontext von Ma-
terialismus und Darwinismus hinweist.77 Das Motiv der ›Überwindung der 
zwei Welten‹ bleibt dabei dualistisch orientiert, sofern es eine Situation der 
Degeneration, des Verfalls, der Entfremdung und Entartung konstruiert, die 
durch den Einsatz der Eugenik und anderer gewalttätiger, militärischer Mittel 
verändert werden muss. Das Ziel der Veränderung ist der ›neue Mensch‹, der 
die Ideale eines ausgeglichenen und gesunden Lebens, der natürlichen Stärke 
und kulturellen Bildung, einer äußerlich und innerlich ›schönen Seele‹ ver-
körpert. 

77  |  »Erscheinungen, die eine aufgestörte Welt seit dem Beginn des Krieges durch den 

Einfluß eines Darwinschen ›Kampfes ums Dasein‹ und ein ›Überleben des Tüchtigsten‹ 

oder durch den Einfluß einer Nietzscheschen Machtphilosophie zu erklären gesucht hat, 

wurzeln in der klassisch idealistischen Philosophie […].« Ebd., 154.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Alle Anthropologie, auch die philosophische, 
hat den Menschen schon als Menschen gesetzt«1 
Die Anthropologiekritik Mar tin Heideggers

Christoph Hubig

Martin Heidegger zählt zu den radikalsten Kritikern philosophischer Anthro-
pologie überhaupt; seine Fundamentalontologie als »Metaphysik des Daseins« 
gilt als »Anti-Anthropologie«.2 Beginnend mit der Anthropologiekritik in sei-
nem frühen Hauptwerk Sein und Zeit (SuZ), zentral ausgearbeitet im Rahmen 
seiner Kant-Rezeption in Kant und das Problem der Metaphysik (KPM), weiter-
geführt in Auseinandersetzung mit Ernst Cassirer und Helmuth Plessner, im 
Brief Über den Humanismus bis hin zu den Spätschriften, in denen er an-
thropologische Deutungen insbesondere der Technik verwirft, durchzieht die 
Anthropologiekritik sein gesamtes Werk. 

1. Das Chamäleon »Philosophische Anthropologie«

Unabhängig von Heidegger stellt sich zunächst die Frage nach seinem Gegner, 
welche sogleich in Irritationen führt: Das Titelwort ›Philosophische Anthropo-
logie‹ erscheint auf den ersten Blick seltsam. Wir kennen aus dem Spektrum 
der Fachdisziplinen biologische Anthropologie, psychologische Anthropologie, 
ethnologische Anthropologie, Sozial- und Kulturanthropologie, die aus ihrer 
jeweiligen Fachperspektive die Verfasstheit ›des‹ Menschen in ontogenetischer 
und phylogenetischer Hinsicht untersuchen. Als erfahrende und deutende 
Wissenschaften gehen sie in registrierender, klassifizierender, bilanzierender, 
strukturierender, rekonstruierender, modellierender, erklärender, prognosti-
zierender etc. Absicht mit Erscheinungen des Menschen um. Nach gängiger 

1  |  Martin Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfur t a.M. 61998 

(seitengleich mit HGA 3, Frankfur t a.M. 1991), im Folgenden zitier t als KPM.

2  |  Vgl. Andreas Luckner, Heidegger und das Denken der Technik, Bielefeld 2008, Kap. 

4.1.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig102

Ansicht bliebe dann die Frage nach dem ›Wesen‹ des Menschen der Philoso-
phie vorbehalten. Würde aber eine entsprechende Philosophie hiermit zur phi-
losophischen Anthropologie? Dass eine solche Architektonik doch seltsam ist, 
mag im Vergleich mit analogen Konstellationen deutlich werden: Wir sprechen 
zwar durchaus von einer ›Philosophie der Natur‹, ›Philosophie der Geschich-
te/Geschichtsphilosophie‹, ›Philosophie der Gesellschaft/Sozialphilosophie‹, 
›Philosophie der Kunst/Ästhetik‹ etc., nicht aber von ›philosophischer Natur-
wissenschaft‹, ›philosophischer Geschichtswissenschaft‹, ›philosophischer So-
ziologie‹ oder ›philosophischer Kunstwissenschaft‹. Entsprechend ist eine Phi-
losophie des Menschen/des Menschlichen als solche in der philosophischen 
Tradition nicht bloß verankert, sondern auch und gerade hier von zentraler 
Bedeutung, wenngleich − wie auch in den anderen Konstellationen − nach der 
Ausgliederung und Ausdifferenzierung der Fachdisziplinen aus der Philoso-
phie die Frage nach der Beziehung einer wie auch immer gearteten ›Wesens-
philosophie‹ zu den Fachwissenschaften und ihren Erträgen virulent bleibt. 
Derartige Beziehungen als Generalisierung oder Abstraktion können in den 
Fachwissenschaften entsprechend der jeweiligen Modellierungsabsicht in 
unterschiedlichster Richtung vorgenommen und vorangetrieben werden. Die 
entsprechenden Kriterien und Standards resultieren aus der Pragmatik dieser 
Wissenschaften, ohne dass der Philosophie hier eine Schiedsrichterfunktion 
zufiele. Wenn diese jenseits der Fachwissenschaften über Natur, Geschichte, 
Gesellschaft, Kunst (oder Technik…) nachdenkt, bewegt sie sich − latent oder 
explizit − unversehens in den normativen Bereich: sie stellt die Frage nach dem 
›Sinn‹ von x, bewertet Vollzüge und Entwicklungen, entwirft Utopien oder 
Dystopien, kurz: sie reflektiert unser Verhältnis zu den entsprechenden Gegen-
standsbereichen sowie den diese erfassenden Fachwissenschaften im Raum 
rechtfertigender Gründe. So wenig Sozialphilosophie allgemeine Soziologie 
oder Technikphilosophie allgemeine Technologie ist, kann eine Philosophie 
des Menschen als allgemeine Anthropologie auftreten. Gleichwohl sprechen 
wir aber von philosophischer Anthropologie (auch wenn diese problematisiert 
werden soll). 

Sehen wir einmal von der problemgeschichtlichen Verfasstheit ab, in der 
die jetzt von den Fachwissenschaften verhandelten Fragen noch innerhalb der 
Philosophie aufgehoben und in diese eingebettet waren, und fragen mit Blick 
auf unser Thema, wie und als was ›philosophische Anthropologie‹ heute auf-
treten mag, so treffen wir auf ein unübersichtliches Feld unterschiedlichster 
Auffassungen, hinter denen keineswegs eine wie auch immer fundierende Ba-
sis für eine philosophische Teildisziplin ersichtlich wird, sehr wohl aber − wie 
mit Heidegger zu zeigen sein wird − Gründe für eben diese Divergenz. Ex-
emplarisch mag die Situation sein, in der etwa in den 60er Jahren des letzten 
Jahrhunderts ein an Erstorientierung Interessierter prominente Artikel zum 
Thema in philosophischen Lexika und Enzyklopädien durchmustert: Er oder 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 103

sie findet z.B. den frühen, viel beachteten Aufsatz von Jürgen Habermas im 
Fischer Lexikon Philosophie3, der dann in der Neuausgabe desselben Lexikons 
durch denjenigen des Herausgebers Alwin Diemer ersetzt wurde4, daneben den 
einschlägigen Artikel von Odo Marquard im Historischen Wörterbuch der Phi-
losophie.5 Habermas reflektiert die klassischen Positionen in deutlicher Orien-
tierung an Plessner, der die Anthropologie »aus der metaphysischen Klam-
mer«6 gelöst habe und der natürlichen Künstlichkeit des Menschen gerecht 
werde. Der »wirkliche Bruch der menschlichen Natur«7 dürfe jedoch nicht wie 
bei Gehlen nur als Mangel mit einem entsprechenden Bedarf nach Entlastung 
gesehen werden; vielmehr durchbrächen die Schöpfungen des Geistes »den 
Kreis der bloßen Reproduktion des Lebens«.8 Der abstrakten Rede von einer 
Weltoffenheit des Menschen indes sei mit der genaueren Frage zu begegnen, 
inwieweit der Mensch, der sein Leben führen muss, dies in konkreten sozialen 
Lebenswelten vollzieht, die nicht auf anthropologische Konstanten reduzierbar 
sind.9 So weit die Anthropologie eine philosophische ist, müsse sie die Ver-
schränkung von Umweltgebundenheit und Weltoffenheit auch auf sich selber 
anwenden: sie könne nicht als Grundlagenwissenschaft Maßstäbe vorgeben, 
z.B. in der Bemessung der gesellschaftlichen Verhältnisse nach dem Grade 
ihrer Stabilität. Vielmehr müsse sie in ein »Wechselgespräch« mit der Theorie 
der Gesellschaft treten, die den Menschen als handelndes und arbeitendes We-
sen begreift; indem die Anthropologie das »Material der Wissenschaften phi-
losophisch deutet«, sei nicht nur der »Zusammenhang« mit einer Theorie der 
Natur zu verfolgen, sondern die »kaum begonnene« Verbindung von Anthro-
pologie und Theorie der Gesellschaft zu entwickeln, von der sich »die Anthro-
pologie grundsätzlich ihren Begriff vom Menschen erläutern lassen [muß]«.10 
Ganz anders sieht Alwin Diemer die philosophische Anthropologie als syste-
matische Wissenschaft, die »Elemente, Strukturen und Gesetzlichkeiten« auf-
zeigt, »die den Menschen als Menschen auszeichnen«.11 Sie habe hierbei die 
Erträge des neuzeitlichen Philosophierens zum »theoretischen, emotionalen 

3  |  Jürgen Habermas, »Anthropologie, philosophische«, in: Alwin Diemer, Ivo Frenzel 

(Hg.), Philosophie. Frankfur t a.M. 1953, 18-35.

4  |  Alwin Diemer, »Anthropologie, philosophische«, in: Alwin Diemer, Ivo Frenzel (Hg.), 

Philosophie. Neuausgabe, Frankfur t a.M. 1967, 9-14.

5  |  Odo Marquard, »Anthropologie«, in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches Wörterbuch 

der Philosophie, Bd. 1, Basel/Stuttgart 1971, 362-374.

6  |  Habermas, Anthropologie, a.a.O., 24.

7  |  Ebd., 25.

8  |  Ebd., 27 (mit Theodor Litt).

9  |  Ebd., 32.

10  |  Ebd., 34.

11  |  Diemer, Anthropologie, a.a.O., 13.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig104

und praktischen Vermögen« zu integrieren, was in Kreuzklassifikation zu den 
»Bereichen« des Geistigen und der Sinnessphäre sechs »Funktionsbereiche« 
ergibt, deren Modell »implizit heute allgemein verbindlich ist«: im »Geisti-
gen« Denken, Gemüt, Wollen; im »Sinnlichen« Empfindung, Gefühl, Trieb. 
Deren Wesenszüge jeweils freizulegen, sei Aufgabe der philosophischen An-
thropologie. Diese erscheint mithin als Fundamentaldisziplin der Philosophie, 
die in »Sonderdiziplinen« diese Funktionsbereiche behandele, wobei jeweils 
»Prävalenzen« für die theoretische Seite, die emotionale oder die praktisch-
pragmatische die jeweiligen Ausprägungen charakterisiere.12 Odo Marquard 
hingegen sieht die anthropologische Gegenwartsphilosophie als Arbeit am Le-
bensweltproblem, wobei die »Konkurrenz«13 der Lebensweltphilosophien als 
Konkurrenz von Geschichtsphilosophie und Anthropologie gesehen wird. Als 
Geschichtsphilosophie werde sie Anthropologiekritik. Gegen diese Hegelsche 
Denkfigur, die in seiner Philosophie des Geistes die bloße Naturbestimmtheit 
als »Unmittelbarkeit«, »Naturgeist«, mithin als eine sieht, in der der Mensch 
sich als geschichtliche Wirklichkeit noch nicht gefasst hat14, wendet die An-
thropologie als »Lehre vom Menschen am Leitfaden seiner Bezweifelbarkeit« 
ein, dass im Gange der »Weltgeschichte des Verdachts gegen jede Autorität« 
die »natürliche Daseinsbasis am Ende allein übriggelassen« sei (so Marquard, 
Plessner zitierend).15 Mit Blick auf die »Ohnmacht« des Geistes und die »Un-
vernünftigkeit« der Geschichte, wie sie Scheler und Gehlen betonen und als 
»Instanz der Geschichte eine den Menschen zwingende Natur« bzw. Naturpro-
bleme reklamieren, attestiert Marquard der »anthropologischen Geschichts-
diskussion«, dass sie »bemerkenswert reduziert« sei. Sie schließe »Bündnisse« 
mit den Einzelwissenschaften, »verarbeite« deren Ergebnisse in ihrem »Trend 
zum Natürlichen«.16 Die Durchsicht der Ansätze von der Kulturanthropologie 
bis zur strukturalen Anthropologie führt ihn zum Fazit, dass »der Versuch zur 
Versöhnung von Anthropologie und Geschichtsphilosophie […] einstweilen ne-
gativ [endet].«17 Wir haben hier also den Kontrapost zur Synthese Alwin Die-
mers: Philosophische Anthropologie mit ihrer Gemengelage von Allianzen, 
Sezessionen und Konkurrenzen erscheint als philosophische Baustelle für die 
Suche nach anthropologischen Konstanten zwischen Naturwüchsigkeit und 
Kultürlichkeit.

12  |  Ebd., 14f.

13  |  Marquard, Anthropologie, a.a.O., 370.

14  |  Hegel, Encyclopädie (1817) §307, (1830) §§388-412, s. Marquard a.a.O., 368.

15  |  Ebd., 371.

16  |  Ebd., 372.

17  |  Ebd., 374.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 105

2. Im Ausgang von Sein und Zeit18

Dass der Zustand philosophischer Anthropologie, wie er die geistige Situation 
Heideggers prägte, sich in den gegenwärtigen Ausdifferenzierungen perpe-
tuiert, hätte Heidegger wohl kaum überrascht. Von seiner Warte aus hätte es 
für diesen Befund keiner besonderen Voraussicht bedurft − vielmehr ist diese 
Verfasstheit einem grundlegenden Mangel jeglicher philosophischer Anthro-
pologie geschuldet. Er besteht darin, dass die Theoriegebäude der unterschied-
lichen philosophischen Anthropologien wie alle Theorien auf basalen Setzun-
gen beruhen. Menschliches Dasein jedoch ist dem Menschen − so Heidegger 
− nicht im Modus der Vorhandenheit zugänglich bzw. wird verfehlt, wenn so 
etwas unterstellt wird. 

Die Frage »Was ist der Mensch?« sei von vornherein verfehlt, sofern sie 
eine »theoretisch sachhaft erfasste Gegenstandsart unterstellt« (SuZ, 41). Sol-
cherlei gelte für Dinge, nicht aber für den Menschen, der eben nicht so oder so 
»zu setzen« ist. Der Sinn des ›ist‹ ist also für den Menschen in anderer Weise 
freizulegen, und zwar in einer Weise, die seinem spezifischen Weltverhältnis 
gerecht wird. Die Frage ist entsprechend zu transformieren in ›Wie ist der 
Mensch?‹ oder ›Wer ist der Mensch?‹. Sie wird damit zu einer phänomeno-
logischen Frage, die untersucht, wie sich etwas als etwas ihm zeigt. Sie sucht 
nicht mehr »hinter« vorhandenen Erscheinungen nach einem »Wesen«, von 
dem eben die Erscheinungen Erscheinungen sind. Ansonsten würde ihr »We-
senskern« im Horizont einer Theorie bestimmt (»gesetzt«), ggf. würden sie 
als »bloße« oder »trügerische« Erscheinungen abgewertet. Phänomene hin-
gegen sind »selbstständig«; was sie offenbaren, ist das »Sich-an-ihnen-selbst-
zeigende« (SuZ, 28). Im Unterschied zu Phänomenen, die in dieser Hinsicht 
»selbstständig« sind, ist ein bloßes Erscheinen gerade ein »Sich-nicht-Zei-
gen« (SuZ, 29), weil ein »Wesen«, das hinter einer Erscheinung steht, sich 
eben nicht selbst zeigt. Erscheinungen zeigen transitiv (etwas), das Phäno-
men zeigt reflexiv (sich). Wenn nun alle philosophische Anthropologie dar-
auf beruht, dass Erscheinungen des Menschen in ihrer Zeigefunktion für ein 
Wesen des Menschen in Anspruch genommen werden (als Ausgangspunkt 
für Abstraktionen, Generalisierungen, Plausibilisierungen), dann wird deut-
lich, dass Heideggers Ontologie des (menschlichen) Daseins, weil sie phäno-
menologisch verfasst ist, als Alternative zur philosophischen Anthropologie 
auftreten muss. 

Die Notwendigkeit einer solchen Alternative begründet Heidegger in den 
einleitenden Passagen zu Sein und Zeit ex negativo aus einer ersten Kritik an 
der philosophischen Anthropologie. Anthropologie, Psychologie, Biologie und 

18  |  Martin Heidegger, Sein und Zeit [Sonderdruck aus dem Jahrbuch für phänomeno-

logische Forschung 1927], Tübingen 111967, im Folgenden zit. als SuZ.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig106

ethnologische Forschung (dies mit Blick auf Ernst Cassirers zweiten Band der 
Philosophie der symbolischen Formen19) »verfehlen« das »eigentliche, philosophi-
sche Problem« (SuZ, 45). So wie Descartes in seinem »cogito sum« das sum 
»völlig unerörtert« gelassen habe, so mache jede Idee vom »Subjekt« den »An-
satz des subjectum« mit, auch wenn man sich gegen eine »Verdinglichung 
des Bewußtseins« dabei »zur Wehr setzen mag«. Denn auch die Dinglichkeit 
bedarf erst einer Ausweisung ihrer ontologischen Herkunft, »damit gefragt 
werden kann, was positiv denn nun unter dem nichtverdinglichten Sein des 
Subjekts« zu verstehen sei. Gleiches gelte für Ausdrücke wie »Leben« und 
»Mensch« (SuZ, 46). Selbst bei Dilthey, Bergson, Husserl und Scheler sei 
bei aller Übereinstimmung »im Negativen« (SuZ, 47) – nach der Personsein 
nicht mehr als Ding oder eine Substanz gedacht werden kann – deren Dasein 
nicht hinreichend thematisiert. Positiv ontologisch sei die Seinsart der Person 
nicht bestimmt (SuZ, 48). Die Frage danach sei »verbaut oder missgeleitet« 
durch die Definition des Menschen als animal rationale, wobei die Seinsart 
des animal eben im Sinne des Vorhandenseins und Vorkommens verstanden 
sei. Alternativ finde sich der Leitfaden für die Bestimmung des Wesens des 
Menschen in der Theologie, deren Ontologie eines Seins Gottes sich in der-
jenigen des ens finitum des Menschen und seiner »Transzendenz« als etwas, 
was über sich »hinauslangt«, fortschreibt. Auch hier werde der Mensch im 
Sinne des Vorhandenseins der übrigen geschaffenen Dinge begriffen (SuZ, 
49). Auch in der Psychologie, die wie die Anthropologie in eine allgemeine 
Biologie eingebaut würde, gelte, dass sie als »Wissenschaft vom Leben« al-
lererst bezüglich ihrer Ordnung des möglichen Erfassens und Auslegens in 
einer Ontologie des Daseins zu fundieren wäre. Eine Ontologie des Lebens 
»vollzieht sich auf dem Wege einer privativen Interpretation; sie bestimmt 
das, was sein muß, daß so etwas wie Nur-noch-leben sein kann. Leben ist 
weder pures Vorhandensein, noch aber auch Dasein. Das Dasein wiederum 
ist ontologisch nie so zu bestimmen, daß man es ansetzt als Leben« (SuZ, 50). 
Die Alltäglichkeit des Daseins wiederum, an der die phänomenologische Ana-
lytik ansetzt, »deckt sich nicht mit Primitivität« (ebd.). Zwar seien die »primi-
tiven Phänomene« der ethnologischen Forschung oft weniger verdeckt und 
kompliziert. Ethnologie setze selbst aber schon eine zureichende Analytik des 
Daseins als Leitfaden voraus (SuZ, 51) Mit Blick auf Ernst Cassirers Ansatz, 
der die Architektonik von Kants Kritik der reinen Vernunft als möglichen Auf-
riss zur Bewältigung einer solchen Aufgabe erachtet, bezweifelt Heidegger, 
dass man hier ohne einen neuen und ursprünglicheren Ansatz auskomme. Er 
stellt sich dieser Aufgabe in Kant und das Problem der Metaphysik und pointiert 
vor diesem Hintergrund seine Kritik an Cassirer. Hier jedenfalls betont er 

19  |  Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 2, Das mythische Den-

ken, Berlin 1925.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 107

noch eine »Übereinstimmung in der Forderung einer existenzialen Analytik«, die 
einer Interpretation der ethnologischen Befunde vorauszugehen hätte (ebd.). 

Für das Dasein gilt, dass es sich selbst zu seinem Sein verhält (SuZ, 41), 
als Seiendes sei es diesem Sein (als Verhältnis zum Sein) »überantwortet«. 
Diese Verfasstheit bezeichnet Heidegger als Existenz, die als Seinsbestim-
mung allein dem Dasein zuzuweisen ist (im Unterschied zur klassischen 
Verwendung von »Existenz« als Vorhandensein). In dieser Existenz, deren 
Wesenszüge als »Existenzialien« freigelegt werden, liege sein Wesen, seine 
Essenz. Diese drücke eben nicht ein »Was« aus, sondern »mögliche Weisen 
zu sein« (SuZ, 42). Insofern kann sich das Dasein als Seiendes je aus einer 
Möglichkeit, die es ist, bestimmen; das Dasein sei je seine Möglichkeit, die 
es nicht etwa »hat«, »nur eigenschaftlich als ein Vorhandenes«. »Und weil 
Dasein wesenhaft je seine Möglichkeit ist, kann dieses Seiende in seinem 
Sein sich selbst ›wählen‹« (ebd.). Entsprechend lässt es sich nicht katego-
risieren wie Vorhandenes (wie es die Anthropologie versucht), sondern in 
seinen Existenzialien zeigt sich das Wie seines Sich-Wählens. Erst wenn 
dieses freigelegt ist, kann hieraus ein Leitfaden für die mit dem Menschen 
befassten Fachwissenschaften gewonnen werden. Die Erträge ihrer For-
schungen werden, so Heidegger, auf dieser Basis allererst »verständlich«. Es 
könne dann eine »ontologisch durchsichtigere Reinigung des ontisch Ent-
deckten« erfolgen (SuZ, 51). Diese Reinigung bezeichnet Heidegger (ebd.) 
als Wiederholung (im wörtlichen Sinne eines Wieder-Einholens – wie auch 
später in KPM) − eine Struktur, die nun in seinem Kant-Buch ausgearbeitet 
wird: Nach seiner (gegen die Neukantianer gerichteten) Deutung der Kritik 
der reinen Vernunft als Fundamentalontologie (nicht: Erkenntnistheorie) wird 
diese Grundlegung der Metaphysik in einer »Wiederholung« auf die Anth-
ropologie gerichtet. Diese bedürfe einer ursprünglichen Ausarbeitung der 
Seinsfrage als Weg zum Problem der Endlichkeit im Menschen, soll sie ihre 
strukturellen Defizite hinter sich lassen.

3.	Anti-Anthropologie und Anthropologiekritik			 
	 in Kant und das Problem der Metaphysik

Nachdem Heidegger Kants Kritik der reinen Vernunft als »Metaphysik der Meta-
physik« (Kant, zit. bei Heidegger, KPM, 230) in der Absicht, »dem Ungesagten 
nachzudenken« (KPM, 249), ausgelegt und als Aufweis der »Endlichkeit im 
Menschen« rekonstruiert hat, konturiert er dies in noch schärferer Weise zum 
Kontrapost der philosophischen Anthropologie. Heidegger begreift die Kan-
tische Kritik als Grundlegung der Metaphysik, als »Aufhellung des Wesens 
eines Verhaltens zum Seienden« (KPM, 10). Ontische Erkenntnis (Erfahrung) 
ist nur möglich, wenn deren »Seiendes« (Gegenstand) »zuvor schon offenbar, 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig108

d.h. in seiner Seinsverfassung erkannt ist« (KPM 13). »Quellgrund« und »Kern 
dieser Grundlegungsproblematik« ist die »Menschlichkeit der Vernunft, d.h. 
ihre Endlichkeit«, die hier »wesentlich wird« (KPM, 21). »Schärfster Index« der 
Endlichkeit des Verstandes ist, dass er beim Vor-stellen eines »Umweges« der 
»Hinblicknahme auf ein Allgemeines« bedarf, der »Form des Begriffes« (KPM, 
30). Aber über die Begrifflichkeit scheint er doch frei zu verfügen. Jedoch eig-
net ihm hier eine höherstufige Endlichkeit, die in seiner Angewiesenheit auf 
die Anschauung »am schärfsten ans Licht« kommt (ebd.). Nur als »Knecht der 
reinen Anschauung« mit ihrer inneren Temporalität kann er »Herr der empi-
rischen Anschauung« werden (KPM, 76). Entsprechend sucht Heidegger (auch 
und gerade mit Blick auf das Schematismus-Kapitel der Kritik der reinen Ver-
nunft) den privilegierten Status der Einbildungskraft (gegenüber Sinnlichkeit 
und Verstand) freizulegen, und zwar als inneren Sinn für Zeitlichkeit/»Tem-
poralität«. Als »unentbehrliche Funktion der Seele« (Kant KrV, A 78) muss sie, 
wenn sie »nach Kants eigenen Worten zur ›Natur des Menschen‹ gehört«, zum 
zentralen Thema seiner Anthropologie werden (KPM, 127f.). Allerdings blei-
be der Versuch, von der Kantischen Anthropologie Ursprünglicheres über die 
Einbildungskraft als den gelegten Grund der Ontologie zu erfahren, »in jeder 
Weise erfolglos« (KPM 132). Denn die Kantische Anthropologie ist empirisch 
und stellt »überhaupt nicht die Frage nach der Transzendenz« (KPM, 133). Die-
ses Merkmal teilt sie mit den Anthropologien, die Heidegger später behandelt. 
Freilich darf Kants Anthropologie nicht auf die gleichnamigen Abhandlungen 
und Vorlesungen reduziert werden. Denn seine eigentlich philosophische An-
thropologie zeigt sich in seiner Rückführung der drei Grundfragen der meta-
physica specialis (Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen?) 
auf die Frage »Was ist der Mensch?«, was Kant dahingehend kommentiert, 
dass »alles dieses zur Anthropologie [zu] rechnen [ist], weil sich die drei ersten 
Fragen auf die letzte beziehen« (von Heidegger zit. in KPM, 207). Das bedeutet 
für Heidegger: Eine Grundlegung philosophischer Anthropologie habe sich 
der Geworfenheit des Menschen in die Zeitlichkeit und der damit phänomenal 
gegebenen Existenzialien, insbesondere der Sorge, als Wesens- und Ordnungs-
grund für alle empirischen Befunde und die darauf aufruhenden Generali-
sierungen allererst zu vergewissern. Jenseits einer Systematisierung von »als 
vorhanden feststellbaren Eigenschaften des Menschen als dieser bestimmten 
Spezies im Unterschied von Tier und Pflanze, […] auch seine[r] verborgenen 
Anlagen, [der] Unterschiede nach Charakter, Rasse und Geschlecht« müsse 
die Anthropologie eben das zu erfassen suchen, »was der Mensch als Handeln-
der aus sich macht, machen kann und soll« (KPM, 208) − eben mit Blick auf 
die drei Grundfragen. Wenn hingegen die Anthropologie als Sammelsurium 
von Fachwissenschaften, als somatische, biologische, psychologische, ethno-
logische Betrachtung des Menschen, als Kulturmorphologie oder Typologie 
von Weltanschauungen auftritt und ihre Erträge »zusammenfließen«, sinke 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 109

ihre Idee »zur völligen Unbestimmtheit« herab. Deshalb gilt: »Keiner Zeit ist 
der Mensch so fragwürdig geworden wie der unsrigen.« (Scheler, zit. in KPM, 
209) Versuche der klassischen Anthropologien, die Heidegger vor Augen hat, 
erscheinen ihm als Verallgemeinerungen, die in »regionale Ontologien des 
Menschen« münden und die Frage offen lassen, bei welchem Grade der All-
gemeinheit die empirische Erkenntnis in eine philosophische übergeht (KPM, 
210f.). Denn sie blenden die grundlegende Frage nach dem ›Wesen‹ des Men-
schen aus, weil sie die drei Kantischen Fragen nicht hinreichend reflektieren – 
denn das hieße, sie als Fragen nach einem Verhältnis (Können, Sollen, Dürfen), 
nicht nach einem Gegenstand/»Was?« begreifen. Können, Sollen und Dürfen 
in ihrer gemeinsamen Fraglichkeit bekunden nämlich die Fraglichkeit eben 
der Endlichkeit des Menschen, die der menschlichen Vernunft nicht einfach 
nur »anhänge«, sondern in ihrer Fraglichkeit »Sorge« um das Endlich-sein-
können sei (KPM, 217). Wenn die Grundlegung der Metaphysik für Kant ein 
»Studium der inneren Natur« ist, kann ihm Heidegger hierin nur beipflichten 
− entsprechend seiner Lesart der Kritik der reinen Vernunft und dem damit ver-
bundenen Aufweis des privilegierten Status der Zeitlichkeit. Erst von dieser 
aus und in Ansehung des hiermit verbundenen Verhältnisses des Menschen 
zu seiner Endlichkeit »ist dergleichen wie Sein, und zwar mit dem ganzen 
Reichtum der in ihm beschlossenen Gliederungen und Bezüge, überhaupt zu 
begreifen« (KPM, 224). Diese Seinsart des Menschen nennt Heidegger eben 
»Existenz«, die nur »auf dem Grunde des Seinsverständnisses« als Verständ-
nis der Zeitlichkeit und ihrer Existenzialien »möglich ist« (KPM, 227). Als 
Seinsart in sich ist Existenz Endlichkeit, »ursprünglicher als der Mensch ist 
die Endlichkeit des Daseins in ihm« (KPM, 229). Entsprechend »kann die Fra-
ge nach dem, was ursprünglicher ist als der Mensch, grundsätzlich keine an-
thropologische sein« (KPM, 230). Die Grundlegung der »Metaphysik in einer 
Metaphysik« des Daseins ist somit Metaphysik von der Metaphysik (s.o.), sie 
geht allen philosophisch-anthropologischen Setzungen des Menschen voraus.

Heidegger liest nun Metaphysik des Daseins als genitivus subiectivus. Es 
handele sich um eine »als Dasein notwendig geschehende Metaphysik« (KPM, 
231). Dieses Geschehen kann im phänomenologischen Sinne nur »enthüllt« 
werden (KPM, 232): Sorge und Angst als phänomenale Grundbefindlichkei-
ten sind nicht Thema einer eigenen philosophischen Disziplin; vielmehr be-
kundet sich in einer Metaphysik des Daseins »der Wille zur Erweckung der 
Einsicht, daß das Philosophieren als ausdrückliche Transzendenz des Daseins 
geschieht« (KPM, 242).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig110

4. Heidegger versus Cassirer (und Plessner)

Es ist klar, dass diese Kant-Auslegung zur Kontroverse mit Ernst Cassirer 
führen musste, nicht nur, was die Kant-Auslegung betrifft, sondern auch be-
züglich der Positionierung philosophischer Anthropologie. In seiner Rezen-
sion des zweiten Bandes Das mythische Denken von Cassirers Philosophie der 
symbolischen Formen (1925)20 würdigt Heidegger zwar diese von Cassirer so 
konzipierte »Phänomenologie des mythischen Bewußtseins«, die die Einheit 
der Kultur als Denkform, Anschauungsform und Lebensform freilegen will, 
als wertvolle Leistung, die sich von naturalistischen und soziologischen Er-
klärungsversuchen anderer Anthropologien abhebe. Indem sie »ihrerseits auf 
die vorgreifende Bestimmung des Mythos als einer eigengesetzlichen Funk-
tionsform des Geistes« gründe, sei durchaus »ein sicherer Leitfaden« für die 
»verarbeitende Durchdringung der bisherigen Ergebnisse« gewonnen (KPM, 
264). Damit scheint Cassirers Ansatz zunächst dem Heideggerschen Verdikt 
gegenüber der Anthropologie zu entgehen, wird hier doch eine Grundlegung 
genuin philosophischer Natur vorgenommen, die nicht als philosophische 
Anthropologie auftritt, sondern für die Fachanthropologien die vorgreifende 
Bestimmung der Seinsform des für diese thematisch Seienden liefert. Aber: 
Sie liefert dies im Rahmen einer vorgreifenden Bestimmung, also letztlich 
doch einer Setzung. Heidegger sieht sie dahingehend gegeben, dass Cassirer 
die Begründung seiner leitenden Vorbestimmung des Mythos als bildender 
Kraft des Geistes von Kant in einer reduziert erkenntnistheoretischen Les-
art übernimmt, wonach alle »›Wirklichkeit‹ als Gebilde des gestaltenden 
Bewußtseins gelten soll« (KPM, 265). Denn: »Die Wesensinterpretation des 
Mythos als einer Möglichkeit des menschlichen Daseins bleibt so lange zu-
fällig und richtungslos, als sie nicht auf eine radikale Ontologie des Daseins 
im Lichte des Seinsproblems überhaupt gegründet werden kann.« (Ebd.) 
Wenn im Ausgang von einer erkenntnistheoretischen Lesart Kants und in 
Erweiterung dieser die Vorbestimmung des Mythos als Funktionsform des 
bildenden Bewusstseins von Cassirer »gesetzt« ist, so stellt Heidegger die 
»Förderlichkeit« einer solchen Orientierung an der neukantischen Bewusst-
seinsproblematik infrage, weil Cassirer mit einer Analyse des mythischen 
Gegenstandsbewusstseins beginne, statt mit einer zentralen Charakteristik 
der Seinsverfassung dieses Seienden als Lebensform. Zwar erfasse Cassirer 
das »Mana« nicht als ein Seiendes unter anderem Seienden, sondern sehe 
darin (phänomenologisch) das »Wie« alles mythisch Wirklichen (KPM, 266). 
Warum aber ist die Mana-Vorstellung das führende und erhellende Seinsver-
ständnis der mythischen Lebensform? Hier verweist Heidegger wieder auf 
seine Daseinsanalytik mit ihrem ontologischen Verständnis von »Sorge« und 

20  |  KPM, Anhang, 256-270.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 111

»Geworfenheit«. Ausgehend von einer solchen Daseinsanalytik hätte dem 
Mana als »Verklammerung« von Lebensform, Anschauungs- und Denkform 
ein anderer Status eingeräumt werden müssen. Ähnliches gelte für die im 
mythischen Dasein verortete Kraft des Wunsches, in der sich »die Transzen-
denz des Daseins zu seiner Welt enthüllt« (KPM, 268), ferner für die Phan-
tasie als Fundamentalvermögen, die bei Cassirer ungeklärt bleibe und mit 
der dem Neukantianismus »allerdings fernliegenden Orientierung an dem 
Phänomen der transzendentalen Einbildungskraft und seiner ontologischen 
Funktion« (KPM, 269) verständlich geworden wäre (jenseits der Einteilungen 
in Denkform und Anschauungsform, denen sie sich entzieht).

Im Rahmen der Davoser Vorträge und der Davoser Disputation zwischen 
Ernst Cassirer und Martin Heidegger wird diese Kritik wieder aufgenom-
men.21 Habe Kant sich selbst durch seinen Radikalismus in eine Position ge-
bracht, vor der er zurückschrecken musste, so verlange eine radikale erneute 
Enthüllung des Grundes der Möglichkeit der Metaphysik als Naturanlage des 
Menschen, d.h. eine auf die Möglichkeit der Metaphysik als solche gerichtete 
Metaphysik des Daseins die Beantwortung der Frage nach dem Wesen des 
Menschen »in einer Weise, die vor aller philosophischen Anthropologie und 
Kulturphilosophie liegt« (KPM, 273). Cassirer konzediert seinerseits durch-
aus, dass die Einbildungskraft als Beziehung alles Denkens auf die Anschau-
ung zentrale Bedeutung hat. Wenn sich aber Heidegger ganz auf das endliche 
Wesen des Menschen zurückziehe, wie gelinge ihm dann der »Durchbruch« 
zu einer »Sphäre« der Objektivität und Absolutheit, wie sie Kant an der Ma-
thematik exemplifiziert? (KPM, 278) Heidegger repliziert, dass für Kant die 
Natur als eine Region des Seienden nicht als Gegenstand der mathematischen 
Naturwissenschaft gedacht sei (KPM, 278). Die Frage, wie Naturwissenschaft 
möglich ist, sei nicht sein zentrales Motiv gewesen. In dem Konstitutivum der 
Endlichkeit komme der Charakter der Unendlichkeit selbst zum Vorschein, 
in gewisser Weise als ein schöpferisches Vermögen, freilich als eines der 
Darstellung, »worin eine Angewiesenheit auf ein Hinnehmen liegt« (KPM, 
280). Wenn »das ontologische Verständnis des Seins nur möglich ist in der 
inneren [zeitlichen] Erfahrung des Seienden, ist diese Unendlichkeit des On-
tologischen wesensmäßig gebunden an die ontische Erfahrung« − dies sei 
das schärfste Argument für die Endlichkeit (ebd.). Wahrheit selbst sei damit 
»einig«, dass »das Dasein ein Seiendes ist, das offen ist zu Anderem und zu 
sich selbst« (KPM, 281). Der Mensch sei ein »Seiendes, das sich in der Unver-
borgenheit von Seiendem hält« (ebd.). Insofern halte es sich in der Wahrheit 
(z.B. durch eine recht verstandene Technik, s.u.) und − aufgrund seiner End-
lichkeit − zugleich in der Unwahrheit, wofür Kant das Titelwort »metaphysi-
scher Schein« einsetze (ebd.). Wenn wir vom Ewigen sprechen, einem Aprio-

21  |  KPM, Anhang 271-296.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig112

ri, so sei dies nur dadurch möglich, dass im Wesen der Zeit selbst eine innere 
Transzendenz liege, in der »im Zukünftigen, erinnernden Verhalten« der 
Horizont aufgespannt sei, innerhalb dessen sich so etwas »wie die Beständig-
keit der Substanz« konstituiere (KPM, 282). Eine Untersuchung der Möglich-
keit des gestaltenden Verhaltens zum Seienden sei eben keine philosophische 
Anthropologie. Cassirer beharrt hingegen darauf, dass der Mensch den Weg 
zur Unendlichkeit »durch das Medium der Form« habe. Deren Funktion sei 
gerade, dass »der Mensch, indem er sein Dasein in Form verwandelt, […] die 
Endlichkeit in etwas Neues« hinausführe (KPM, 286). Indem die Philosophie 
den Menschen habe frei werden lassen, habe sie ihn auch in einem gewissen 
Sinne »radikal von der Angst als bloßer Befindlichkeit« befreit (KPM, 287). 
Heidegger verwahrt sich gegen diese Lösung, die »von einem Begriff des Lo-
gos« ausgehe und beharrt darauf, dass die Frage, »was der Mensch sei, nicht 
so sehr beantwortet werden muß im Sinne eines anthropologischen Systems, 
sondern […] hinsichtlich der Perspektive, in der sie gestellt sein will« (KPM, 
288). Der eigentliche Sinn der Befreiung liege nicht darin, frei zu werden »für 
das Reich der Form, sondern frei zu werden für die Endlichkeit des Daseins«, 
die Geworfenheit als »eigentliches Grundgeschehen«, welches sich darin ma-
nifestiert, dass der Mensch »in der Gefesseltheit in den Leib in einer eigenen 
Gebundenheit mit dem Seienden steht. Nur in ganz wenigen Augenblicken 
existiere er auf der Spitze seiner eigenen Möglichkeit [in Ansehung des To-
des], sofern sein Dasein als freies einen Einbruch in das Seiende vollzieht, 
der immer geschichtlich und in einem letzten Sinne zufällig ist« (KPM, 290). 
Dadurch, dass der Mensch in dieser Offenheit lebe, sei er durch diesen »ex-
zentrischen Charakter« zugleich auch hineingestellt in das Ganze des Seien-
den überhaupt − nur so habe die Frage und die Idee einer philosophischen 
Anthropologie Sinn (KPM, 291). Mit Blick auf Helmuth Plessner, dessen Titel-
worte Heidegger hier ausborgt, bemerkt er freilich, dass man den Menschen 
in dieser Hinsicht eben gerade nicht empirisch als gegebenes Objekt unter-
suchen könne, und er deshalb auf dieser Basis auch nicht eine Anthropologie 
des Menschen entwerfe. Plessner habe, so Heidegger an anderer Stelle22, sein 
Buch (SuZ) »recht vielfach in seiner oberflächlichen Art ausgeschrieben«, 
wogegen Plessner einwandte, dass bei Heidegger »freilich die Strukturen in 
einer Schicht« erscheinen, während nach seiner Auffassung »der Mensch 
(Dasein) die Schichten in sich enthält«, auf die »sich die verschiedenen Struk-
turen verteilen«. Dies sei Heidegger verborgen geblieben. Cassirer sieht zwar 
die Gemeinsamkeit in der Auffassung, dass die Stellung des Menschen »nicht 

22  |  Vgl. hierzu die vorzügliche Abhandlung von Joachim Fischer, »Exzentrische Posi-

tionalität. Plessners Grundkategorie der Philosophischen Anthropologie«, in: DZPhil, 

Berlin 48 (2000) 2, 265-288, in der Fischer auf das Verhältnis Heidegger – Plessner 

eingeht und die nachfolgenden Belegstellen (zit. ebd., 274-275) versammelt.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 113

anthropozentrisch sein« kann (KPM, 292). Er beharrt jedoch darauf, dass sich 
die Objektivität der symbolischen Formen überhaupt im Urmedium der Spra-
che manifestiere und erst durch diese Welt der Formen sich der »Weg von Da-
sein zu Dasein« ergebe. Im Ausgang von diesem »Faktum« ist dann nach der 
Möglichkeit dieses Faktums zu fragen. Auf diese Weise könne man sich den 
Zugang zu der Fragestellung Heideggers freimachen; hierauf hebt Heidegger 
in seinem versöhnlichen Schlusswort ab, in dem er betont, dass beide wieder 
»Ernst machen mit der zentralen Frage der Metaphysik« (KPM, 296). Wenn 
Heidegger später von der »Sprache« als »Haus des Seins« spricht, scheint er, 
wenn auch in anderer Fokussierung als Cassirer, grundsätzlich diesen Weg 
zu beschreiten.

Auch in seinem Brief Über den Humanismus23 werden in anti-anthropo-
logischer Absicht Humanitätskonzepte verworfen, die den Menschen als ge-
sellschaftlichen (Marx), Kind Gottes, animal rationale oder im Sinne des Sar-
treschen Existenzialismus begreifen. Hier werde ein Wesen des Menschen 
vorausgesetzt, entweder, indem der Humanismus in einer Metaphysik gründe 
oder sich selbst zum Grund einer solchen mache (PH, 13). Dabei verschließe 
man sich dem »einfachen Wesensbestand, daß der Mensch nur in seinem We-
sen west« (abgelauscht der aktivischen Konnotation, wie sie sich etwa in ›Haus-
verweser‹ findet), in dem er vom Sein »angesprochen wird« (PH, 15). Hier habe 
er »Sprache« als die Behausung, in der sich sein Sein »lichtet«. Daher dürfe 
der Mensch sich nicht (wie bei Sartre) aus seiner Subjektivität begreifen, son-
dern aus der Objektivität seiner Geworfenheit; ein Denken dieser Ek-sistenz 
lege »mit seinem Sagen unscheinbare Furchen in die Sprache« (PH, 54). Der 
Unterschied zu Cassirer wird hier vollends klar: Wo Cassirer die Formen als 
faktische Exemplifikationen der Sprache und geschichtlich basale Instanzen 
der Metaphysik erachtet, die als gegebene freizulegen sind, sieht Heidegger 
die Sprache, die der Dichter Hölderlin als Haus, als Möglichkeit des Wohnens 
vorstellt, als eine, in der das Denken die sich wiederholenden Akte des Woh-
nens in seiner Endlichkeit und Zufälligkeit vollzieht, somit das »Feld« (PH, 54) 
fruchtbar werden lässt, indem es seine Furchen zieht, und nicht etwa schöpfe-
risch ihm als »Herr« bestimmte Formen gibt. Insofern erscheint für Heideg-
ger der Mensch als Landwirt (der Sprache), als Hüter des Seins, dessen Haus 
diese Sprache ist.

23  |  Martin Heidegger, Über den Humanismus [1947], Frankfur t a.M. 1981, zit. als PH.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig114

5. Par adigma Technik 24

Diese gleichnishaft-dunklen Wendungen mögen sich erhellen am Beispiel der 
Heideggerschen Philosophie der Technik. Zunächst weist Heidegger − wie 
zu erwarten − jegliche »anthropologische Deutung« der Technik zurück.25 
Eine solche Deutung (er mag die Technikphilosophie Ernst Kapps oder Ar-
nold Gehlens vor Augen gehabt haben) setzt den Menschen als animal, als 
mängelbehaftetes (Gehlen) oder stärkstes (Kapp) Tier. Beide (konträren) 
Eigenschaftszuweisungen sind funktionalistisch bezogen auf die Fähigkeit 
des Menschen, zu überleben. Deshalb weist Heidegger in einem Atemzug mit 
der anthropologischen auch die instrumentalistische Deutung der Technik 
zurück. Diese instrumentalistische Deutung der Technik begreift Technik als 
Mittel zum Zweck. Zweck ist die technische Lösung des für den Menschen so 
gedachten technischen Problems seines Überlebens. Beide Setzungen sind 
insofern technomorph: Technik wird auf der Basis einer technischen Model-
lierung des Menschen »erklärt«. Erklärungskompetenz überhaupt hatte Hei-
degger der Anthropologie abgesprochen. Dass der Mensch das »stärkste Tier« 
sei, begründet Kapp mit Hinweis auf seine evolutionäre Selbstermächtigung 
und sein Überleben in der Konkurrenz mit den anderen Spezies. Dass der 
Mensch das schwächste Tier sei, begründet Gehlen mit dem Verweis auf die 
− relativ zu anderen Spezies − mangelhafte Ausstattung des Menschen mit 
organischen Fähigkeiten, die für sein Überleben erforderlich seien und durch 
technische Organentlastung, Organverstärkung und Organsubstitution zu 
kompensieren seien, was unter dem Titelwort ›Entlastung‹ dann weiter ver-
handelt wird. Beide fokussieren unterschiedliche Merkmale menschlicher 
Ausstattung und generalisieren im Ausgang von ihren empirischen Befun-
den, was Heidegger (in KPM, s.o.) nicht als seriöses Philosophieren gelten 
lassen will. Gleiches gilt für die »Setzung« des Menschen relativ zur Evo-
lution, sofern sie ihrerseits unter dem Vorbild eines technischen Subjektes 
modelliert wird: Mal erscheint der Mensch als »Krone der Evolution« (Kapp), 
weil sich hier die Evolution in ihrer höchsten Entwicklungsstufe und vollkom-
mensten technischen Ausprägung manifestiere; mal erscheint der Mensch 
mit Blick auf seinen Umgang mit Ressourcen und die selbstzerstörerischen 
Folgen seines technischen Agierens als »Katastrophe der Evolution« (Franz 
Wuketits), je nachdem, unter welches funktionale Erfordernis man die Evolu-
tion als technisches Über-Subjekt stellt − ebenfalls jene Setzungen, die Hei-

24  |  Der folgende Abschnitt resümiert Überlegungen, die ich in Christoph Hubig, Die 

Kunst des Möglichen I. Technikphilosophie als Reflexion der Medialität, Bielefeld 2006, 

Kap. 2.2-2.4 dargestellt habe. Dort finden sich auch die Belegstellen, auf die ich nach-

folgend Bezug nehme.

25  |  Martin Heidegger, Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1962, 5.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 115

degger verurteilt. Heidegger selbst hingegen sucht ein Technikverständnis zu 
gewinnen, welches in der Sprache (als Acker) die Furchen zieht, in denen 
Technik sich artikulieren können soll. Für die Technik des Handwerkers, in 
deren Wirkursache sich die gedachte Form, der Stoff und die Zweckursache 
entbergen, verwirklichte Gestalt annehmen, wird dann dieses Entbergen bzw. 
a-letheia als Wahrheit greifbar, weil diese eben nichts anderes sei als das Ent-
borgene. Ein Denken der Technik hebt mithin ihren Wesenszug als denjeni-
gen des Entbergens hervor (»Furche«) und denkt ihr Wesen eben nicht als 
»technisches« (im Sinne einer anthropologisch-instrumentellen Deutung als 
Setzung). In der modernen Technik erfahren wir − so Heidegger − ein ande-
res Kundtun des Wesens der Technik als Seinsgeschick: Sie tritt als Ge-stell, 
als das Versammelnde (analog zu Ge-birg oder Ge-müt) des Stellens auf, und 
zwar nicht nur im neutralen Sinne von Sys-tem, sondern in der Konnotation 
von Stellen als Erlegen oder Herausfordern. In diesem Gestell werden sowohl 
die Natur als auch der Mensch »gestellt«, indem sie als Ressourcen des Be-
standes für die »Sicherung« des Steuerns im Rahmen technischer Vollzüge 
herangezogen und eingesetzt werden. Insofern ist das Wesen (also die Art, 
wie die Technik »west« als Subjekt eines Vollzuges) der modernen Technik 
das Ge-stell. Hierin sieht Heidegger eine Gefahr, zugleich aber auch ein »Ret-
tendes« insofern, als die Er-fahrung dieses Seinsgeschicks uns auf die Wurzel 
dieser Entwicklung verweist, den »Willen zum Willen« einer (vergeblichen) 
Beherrschung unseres Daseins. Diesem Willen zum Willen sei nur zu begeg-
nen in der Haltung der »Gelassenheit«, in der der Mensch sich eben nicht 
mehr zum scheiternden Herrn seines Daseins aufschwingt, sondern als »Hü-
ter« dieses Seins mit der Verfasstheit seiner Endlichkeit versöhnt und sich auf 
diese Endlichkeit hin entwirft.

6.	Heideggers ›Se t zungen‹ beim Versuch,				  
	 konkre t zu werden

Die Anti-Anthropologie Heideggers muss sich daraufhin befragen lassen, ob 
sie ohne Setzungen auskommt. Genau dies ist zunächst mit Blick auf diejeni-
gen Passagen und Argumentationslinien zu bezweifeln, in denen Heidegger 
konkret wird. Sein Technikbild − dies ist hier polemisch gemeint, weil Heideg-
ger ein bildhaft-vorstellendes Denken immerfort als Denken des Vorhandenen 
verwirft26 − nimmt seinen Ausgang von exempla (Silberschale oder Kraftwerk 
im Rhein), die ihn zu Verallgemeinerungen veranlassen, die anders ausgefal-
len wären, hätte er andere Entwicklungslinien der Technik in ihren histori-

26  |  Martin Heidegger, »Die Zeit des Weltbildes«, in: ders., Holzwege, Frankfur t a.M. 

1950, 73-110.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig116

schen Kontexten reflektiert. Mit Blick auf die antike Maschinentechnik oder 
technische Infrastrukturen seit der neolithischen Revolution wäre sein Bild 
der Handwerkstechnik mit ihrer notwendigen Einbettung in technische Syste-
me anders zu akzentuieren. Sind Ackerbau und Viehzucht, Hafenanlagen oder 
die antike Wassermühle mit reguliertem Wasserzulauf aus einem Mühlteich 
nicht schon etwas ›Gestellhaftes‹? Ist die Ausbeutung von Bodenschätzen seit 
der Antike nicht eine Art »Herausforderung« der Natur, während die Spezifik 
moderner Technik eher wohl im Übergang von einer bloßen Umlenkung me-
chanischer Kräfte zur Wandlung von Kräften als Voraussetzung für die Spei-
cherung und den Transport von Kräften/Energien, Stoffen und Informationen 
liegt? Analoges gilt für bestimmte Setzungen der Bedeutung auf der Basis pro-
blematischer (deutscher) Etymologien, die jeweils auch anders zu fokussieren 
wären.

Abgesehen von solchen objektstufigen Setzungen finden sich aber auch 
und problematischer Setzungen dort, wo es um die phänomenologische Frei-
legung der Existenzialien des Dasein geht. Die unstrittige Fixierung auf die 
Endlichkeit in Ansehung des Todes als letzter und unüberbietbarer Möglich-
keit, die nicht über die Hilfsvorstellung zukünftiger Wirklichkeit zugänglich 
ist, mithin nicht vorgestellt werden kann, findet ihr Kontrapost im von Hannah 
Arendt vorgebrachten Verweis auf das Existenzial der Natalität als in gleicher 
Weise zu berücksichtigender Geworfenheit in eine gestaltbare Unbestimmt-
heit, die erst nach und nach in ihrer Ausfüllung Konturen der Endlichkeit 
erhält. Und zwar einer jeweils selbst geschaffenen Endlichkeit (wie sie etwa 
Søren Kierkegaard gedacht hat). Schließlich ist zu fragen, ob auf der höchs-
ten Stufe der Analytik des Daseins über die Leitdifferenz zwischen vorhan-
den-gegenständlichem Seienden und dem Sein des Menschen als Dasein nicht 
doch wieder eine differentia specifica eingezogen wird, wie sie Heidegger den 
Konzepten des animal sociale, des animal rationale, des alter deus vorhält: Die 
Grundsetzung ist diejenige von Seiendem (als Relatum einer Erfahrung im 
weitesten Sinne), von dem sich der seiende Mensch (durch die Spezifik seiner 
Geworfenheit in die Endlichkeit) in einer bestimmten Weise abhebt, welche 
Heidegger in einer Hinsicht durchaus zutreffend charakterisiert, aber eben 
nur in einer Hinsicht (s. Hannah Arendts Gegenposition).27 Wir scheinen also 
ohne Setzungen nicht auszukommen, und genau dies zu verfolgen war das 
Anliegen Ernst Cassirers in einer Reflexion solcher Setzungen und der Be-
dingungen ihrer Möglichkeit. Diese kantische Denkfigur im allgemeinsten 
Sinne ist also durch Heideggers Anti-Anthropologie offensichtlich keineswegs 
revidiert.

27  |  Hannah Arendt, Vita activa oder vom tätigen Leben [1958], München 1981, 243.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Anthropologiekrit ik Mar tin Heideggers 117

Ein weiteres kommt hinzu: In geradezu fataler Weise machen sich bei 
Heidegger anthropologische Setzungen bemerkbar, wo er in einem anderen 
Felde, demjenigen der Politik und dem Denken politischer Geschichtlichkeit, 
konkret zu werden versucht. Es zeichnet sich hier eine problematische Ana-
logie zu Kants Überlegungen im Rahmen einer empirischen Anthropologie 
ab. Kant lässt seine physiologische Anthropologie von dem handeln, was die 
Natur aus dem Menschen macht, im Unterschied zu einer pragmatischen, die 
sich mit dem befasst, was der Mensch als frei handelndes Wesen aus sich sel-
ber macht oder machen kann und soll.28 Für letztere dienen die drei Kritiken 
als Leitfaden für eine Kenntnis des Menschen und fundieren eine solche 
Anthropologie in einer Weise, die einer philosophischen Befragung standhält, 
ohne selbst Philosophie zu sein. Seine anthropologische Charakteristik, die 
persönliches Naturell und Temperament, Geschlecht, Volk und Rasse unter-
sucht und mit Bemerkungen zum »Charakter der Gattung« endet, weist Kate-
gorisierungen, Klassifizierungen und Werturteile auf, die äußerst fragwürdig 
sind, ihre Abhängigkeit vom Common Sense und dem empirischen Wissens-
stand der Zeit nicht verleugnen können und durchaus unter Heideggers Ver-
dikt der Anthropologie fallen. Hier scheint Kant seine Reflexion der Natur als 
»als-ob-Natur«, wie er sie u.a. in der ersten Einleitung zur Kritik der Urteils-
kraft bündig gefasst hat29, zugunsten eines quasi naturalistischen Naturver-
ständnisses in den Hintergrund treten zu lassen. Ähnliches nun widerfährt 
auch Heidegger, insbesondere im Rahmen der Schwarzen Hefte30, als letzter 
Edition seiner Gesamtausgabe. Was sich hier als Charakterisierung von Volk 
und Rasse, von Charakter und Geschick in concreto findet, sind willkürliche 
Vereinseitigungen, hilflose Verallgemeinerungen und fragwürdige Plausibili-
sierungen jenseits umfassender historischer oder politiktheoretischer Kennt-
nis. Unter der fatalen Denkfigur der Plausibilisierung wird etwa ein seins-
vergessenes, kalkulierendes, rechnend vorstellendes und auf der Steuerung 
und Regelung abzurechnendes Denken für das Judentum zum Spezifikum 
erhoben, während »das« Volk als »Behütung und Ausführung der Ermäch-
tigung des Seins« im Deutschen instanziiert wird (GA 94, 98). Eine solche 
pseudokonkrete »Philosophie des Dasein« (GA 94, 281), die er vom »unge-
schichtlichen« Denken »der Historiker« abgrenzt (GA 94, 407), bejubelt den 
»Untergang«, der als Augenblick der Seinsgeschichte nur den Starken gehöre 
(GA 94, 481). Er beschwört, dass der Mensch nicht als subjectum gedacht 

28  |  Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. AA Bd. 7, Berlin 1917, 

117-333, hierzu Marc Rölli, Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 60-107.

29  |  Immanuel Kant, »Erste Fassung in die Einleitung zur Kritik der Urteilskraft«, in: 

Werke in sechs Bänden, hg. von Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1964, 173-232.

30  |  Martin Heidegger, Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938), GA 94, Frank-

fur t a.M. 2014, im Folgenden zit. als GA 94.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Christoph Hubig118

werden dürfe (GA 94, 491), vollzieht aber genau dies, indem er aus seiner Da-
seinsanalytik eine »Metapolitik« gewinnen will (GA 94, 124), die als geistige 
Führerschaft der Politik soll auftreten können. 

Ein solch fataler Versuch, konkret zu werden, zeugt rückwirkend doch 
von einer schlechten Allgemeinheit und Abstraktheit eines Denkens, die weit 
entfernt ist vom Hegelschen Konzept »konkreter Allgemeinheit«, an welches 
auch und gerade mit Blick auf die Anthropologie zu erinnern ist: Eine un-
vermeidliche Auffassung des Menschen in seiner natürlichen Unmittelbarkeit 
ist nur der Ausgangspunkt eines An-sich, das in seiner Geschichtlichkeit als 
Gestaltung von Verhältnissen zur Natur seine konkrete Gestalt, sein Für-sich 
gewinnt und erst hierdurch Thema einer bestimmenden Reflexion in sich (jen-
seits einer »setzenden« oder »äußeren« Reflexion) werden kann.31

31  |  Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Wissenschaft der Logik II, Werke in 20 Bänden, 

Bd. 6, Frankfur t a.M. 2003, 24-34.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ursachen-Bär  
Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik 

Alfred Nordmann

»Man könnte den Menschen so den Ursachen-Bär, so wie 

den Ameisen-Bär nennen. Es ist etwas stark gesagt. Das 

Ursachen-Tier, wäre besser.«1 

Aus der Feder des Aufklärers Georg Christoph Lichtenberg spricht hier nicht 
etwa das Lob des selbstdenkenden, wissenssuchenden Menschen. Benannt 
wird vielmehr eine biologisch charakterisierte obsessive Neigung. Der Mensch 
sucht Ursachen auch dann, wenn er sich eines Wissens darüber nicht versi-
chern kann.

Etwa 150 Jahre später fragt sich Ludwig Wittgenstein, wie ein Buch über 
Anthropologie anfangen könnte, und notiert: »Man könnte fast sagen, der 
Mensch sei ein zeremonielles Tier.«2 

Wittgensteins und Lichtenbergs Bemerkungen liegen nahe beieinander. 
Das ergibt sich nicht aus dem philologischen Befund der vielfältigen Bezug-

1  |  Georg Christoph Lichtenberg, Sudelbücher 1 und 2, hg. von Wolfgang Promies, 

München 1968 und 1971, J 1826.

2  |  Ludwig Wittgenstein, »Bemerkungen über Frazers Golden Bough«, in James Klagge 

und Alfred Nordmann (Hg.), Ludwig Wittgenstein: Philosophical Occasions, Indianapo-

lis, 2010, 128. Diese zweisprachige Edition gilt als derzeitige Referenzausgabe. Eine 

textkritische Ausgabe nur des ersten Teils dieser Bemerkungen (118-138 der Referen-

zausgabe) in ihrem Entstehungszusammenhang findet sich im dritten Band der Wiener 

Ausgabe von Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen. Philosophische Bemerkungen, hg. 

von Michael Nedo, Wien 1994, 262-332 (datier t vom 19.6. bis 6.7.1931). Der zweite Teil 

der Bemerkungen (138 bis 154 der Referenzausgabe) entstand zumindest großenteils 

im Zusammenhang mit Wittgensteins Vorlesungen 1933, siehe hierzu Josef Rothhaupt, 

»Wittgensteins ›Bemerkungen über Frazers The Golden Bough‹: Veror tung im Gesamt-

nachlass – Editions- und Publikationsgeschichte«, erscheint in Lars Albinus u.a. (Hg.) 

Wittgenstein’s Remarks on Frazer: The Text and the Matter, Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Alfred Nordmann120

nahmen Wittgensteins auf Lichtenberg.3 Vielmehr erweist sich Lichtenbergs 
Ursachenbär bei näherem Hinsehen als ein zeremonielles Tier, und Wittgen-
steins zeremonielles Tier als vor allem ursachen- und bedeutungshungrig: 

»[…] keine Erscheinung ist an sich besonders geheimnisvoll, aber jede kann es uns werden, 

und das ist eben das Charakteristische am erwachenden Geist des Menschen, daß ihm 

eine Erscheinung bedeutend wird. Man könnte fast sagen, der Mensch sei ein zeremoniel-

les Tier. Das ist wohl teils falsch, teils unsinnig, aber es ist auch etwas Richtiges daran.«4

1. Zeremonien des Erkl ärens und Zusammenstellens

Teils falsch, teils unsinnig – das will bedacht sein. Aber zunächst einmal inte-
ressiert in diesem Zusammenhang, was richtig daran ist. Was für Zeremonien 
meint Wittgenstein, wenn er in seinen Bemerkungen zu James George Frazers 
ethnologischem Klassiker Der goldene Zweig (The Golden Bough) vom Men-
schen als einem zeremoniellen Tier spricht? Und warum bringt Wittgenstein 
in seiner Kritik an der Ethnologie Frazers eine anthropologische Auffassung 
zur Geltung? Eine Antwort auf beide Fragen ergibt sich aus der Zusammen-
stellung von drei Bemerkungen Wittgensteins, in denen er auf Frazers Ver-
such eingeht, die Tötung des Priesterkönigs von Nemi zu erklären.

»Schon die Idee, den Gebrauch – etwa die Tötung des Priesterkönigs – erklären zu wol-

len, erscheint mir ver fehlt. […] Wenn er uns z.B. erklär t, der König müsse in seiner Blüte 

getötet werden, weil nach den Anschauungen der Wilden sonst seine Seele nicht frisch 

erhalten würde, so kann man doch nur sagen: wo jener Gebrauch und diese Anschauung 

zusammengehn, dort entspringt nicht der Gebrauch der Anschauung, sondern sie sind 

eben beide da.«

»Wenn man mit jener Erzählung vom Priesterkönig von Nemi das Wort ›die Majestät des 

Todes‹ zusammenstellt, so sieht man, dass die beiden Eins sind.«

»Das Leben des Priesterkönigs stellt das dar, was mit jenem Wort gemeint ist.

Wer von der Majestät des Todes ergrif fen ist, kann dies durch so ein Leben zum Aus-

druck bringen. – Dies ist natürlich auch keine Erklärung, sondern setzt nur ein Symbol 

für ein anderes. Oder: eine Zeremonie für eine andere.«5

3  |  Alfred Nordmann, »Noch einmal zu Lichtenberg und Wittgenstein – die gegenwärtige 

Quellenlage«, Lichtenberg Jahrbuch 2001, Saarbrücken 2002, 163-170.

4  |  Wittgenstein, Frazer, a.a.O., 128, vgl. 138: »(Die Form des erwachenden Geistes 

ist die Verehrung.)«

5  |  Wittgenstein, Frazer, a.a.O., 118 und 122. Vgl. auch ebd., 120.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ursachen-Bär — Wit tgensteins anthropologische Anthropologiekrit ik 121

Hier stellt Wittgenstein auf zwei Ebenen nicht vor allem Frazers Erklärungs-
anspruch, sondern schon seine Erklärungssuche in Frage. Zunächst legt er 
etwas nahe oder schlägt etwas vor: Anstatt davon auszugehen, dass der Tö-
tung des Priesterkönigs eine Meinung oder Anschauung oder Idee zugrunde 
liegen müsse, die aufzusuchen ist, damit wir sehen können, wie sich die zu 
erklärende Handlung regelhaft daraus ergibt, könnten wir uns damit zufrie-
den geben, die Beschreibung der Handlung als Ausweis ihrer Bedeutung an-
zunehmen. Wir könnten also einfach die bedeutungsvolle Rede bedeutsam 
neben die bedeutungsvolle Tat stellen, damit das Symbol oder die zeremoniell 
ausgesprochene »Majestät des Todes« für das Tötungsritual stehen kann und 
umgekehrt. Auf dieser ersten Ebene soll Wittgensteins Leser anerkennen, dass 
der Ausdruck einer Ergriffenheit in der Sprache und der Ausdruck dieser Er-
griffenheit im Vollzug eines Lebens wie ein Symbol für ein anderes oder eine 
Zeremonie für eine andere stehen können. 

Auf der zweiten Ebene wird die Austauschbarkeit zweier Zeremonien be-
hauptet und zwar nicht, weil die eine für die andere stehen könne, sondern 
weil sie aufs Gleiche hinauslaufen, die gleiche Funktion erfüllen. Dies sind 
die Zeremonie des Erklärens und die Zeremonie des Zusammenstellens, die 
beide auf eine gewisse Art von Befriedigung zielen und sie auch erreichen, 
wodurch alles Erklären fragwürdig wird und sich nicht mehr von selbst ver-
steht. Während Frazers Zeremonie auf die Offenlegung von Verborgenem 
zielt, nämlich der Anschauungen, die die Tötung des Priesterkönigs erklären 
sollen, orientiert sich Wittgenstein an Goethes Zeremonie der Zusammenstel-
lung des Offenbaren, also dessen, was nur beobachtet und beschrieben, nicht 
erschlossen werden muss.6 Beide Zeremonien entsprechen dem Menschen als 
zeremoniellem Tier, dem Erscheinungen bedeutsam werden. So oder so stellt 
sich die animalische Befriedigung, die sich aus dem Bedeutung-Geben durch 
eine Frazer’sche Erklärung und aus dem Bedeutsam-Machen durch eine Goe-
the’sche Zusammenschau ergibt, stellt sich so oder so ein:

»Ich glaube, dass das Unternehmen einer Erklärung schon darum verfehlt ist, weil man 

nur richtig zusammenstellen muss, was man weiß, und nichts dazusetzen, und die Be-

friedigung, die durch die Erklärung angestrebt wird, ergibt sich von selbst.«

»In effigie verbrennen. Das Bild des Geliebten küssen. Das basier t natürlich nicht auf 

einem Glauben an eine bestimmte Wirkung auf den Gegenstand, den das Bild darstellt. 

6  |  »Und so deutet das Chor auf ein geheimes Gesetz« zitier t Wittgenstein Goethe in 

den Bemerkungen zu Frazer, 132 (siehe auch weitere Bemerkungen auf S.  132 und 

S. 148-150). Zu Goethe und Wittgenstein siehe Richard Raatzsch, Fritz Breithaupt, Bet-

tina Kremberg (Hg.), Goethe and Wittgenstein: Seeing the World’s Unity in its Variety, 

Frankfur t 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Alfred Nordmann122

Es bezweckt eine Befriedigung und erreicht sie auch. Oder vielmehr, es bezweckt gar 

nichts; wir handeln eben so und fühlen uns dann befriedigt.«7

2. Wir handeln eben so

Wittgensteins Bemerkungen über Frazer werden gewöhnlich als Vorboten 
oder Übergang zu den Philosophischen Untersuchungen gelesen.8 Die Kritik an 
Frazers Erklärungsbemühungen mit ihrem Bezug auf irgendwie ursächliche 
mentale Gegebenheiten, heißt es, schafft Raum für Wittgensteins Verfahren 
der übersichtlichen Darstellung.9 Oder zugespitzt: Wittgensteins Kritik an 
Frazers ethnologischem Ansatz verdanke sich seinem eigenen, nicht kausal 
aufgefassten ethnologischen Verfahren.10 Hiernach wird der Mensch als ze-
remonielles Tier vorausgesetzt und bezweckt Wittgenstein die Befriedigung, 
die eine Erklärung verschafft, allerdings ohne sich den metaphysischen Ballast 
aufzuladen, den sich ein Erklärungsanspruch unnötig einhandelt. Schon im 
Tractatus bietet sich diese Lesart an, in einer Bemerkung aus dem Jahr 1940 
wird sie deutlich ausgesprochen:

»Der ganzen modernen Weltanschauung liegt die Täuschung zugrunde, dass die soge-

nannten Naturgesetze die Erklärungen der Naturerscheinungen seien.

So bleiben sie bei den Naturgesetzen als etwas Unantastbarem stehen, wie die Älteren 

bei Gott und dem Schicksal.

7  |  Wittgenstein, Frazer, a.a.O., 120, 122, siehe auch 138.

8  |  Insbesondere bietet sich an, die Bemerkungen über Frazer zusammenzulesen mit 

dem Kapitel »Philosophie« aus dem Jahr 1933 in Ludwig Wittgenstein, Big Typescript, 

Wien 2000, 273-292. Dies wird gestützt durch die Aufnahme einer ganzen Reihe von 

Bemerkungen über Frazer in diesem Kapitel, beispielsweise die Bemerkungen zu Goe-

thes Methode der Zusammenschau und des Findens von Zwischengliedern, vgl. ebd., 

281, 291. Der gemeinsame Nenner ergibt sich insbesondere aus der von Wittgenstein 

1933 begonnenen Zusammenstellung seiner Bemerkungen zur ethnologischen Be-

trachtungsweise im sog. Kringel-Buch, siehe Josef Rothhaupt und Wilhelm Vossenkuhl 

(Hg.), Kulturen und Werte: Wittgensteins Kringel-Buch als Initialtext, Berlin 2013.

9  |  Vgl. zum Beispiel Richard Eldridge »Hypotheses, Criterial Claims, and Perspicuous 

Representations: Wittgenstein’s ›Remarks on Frazer’s The Golden Bough‹«, in: Philo-

sophical Investigations, 10 (1987), 226-245.

10  |  Christof Durt »Wittgenstein’s Ethnological Approach to Philosophy«, in: Cultures: 

Conflict –Analysis – Dialogue. Proceedings of the 29th International Ludwig Wittgenstein 

Symposium, 2007, 43-58; Marco Brusotti, Wittgenstein, Frazer und die »ethnologische 

Betrachtungsweise«, Berlin, Boston 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ursachen-Bär — Wit tgensteins anthropologische Anthropologiekrit ik 123

Und sie haben beide Recht und Unrecht. Die Alten sind allerdings insofern klarer, als sie 

einen klaren Abschluss anerkennen, während es bei dem neuen System scheinen soll, 

als sei alles erklär t.«11

»Wenn wir die ethnologische Betrachtungsweise verwenden, heißt das, dass wir die Phi-

losophie für Ethnologie erklären? Nein es heißt nur, dass wir unsern Standpunkt weit 

draußen einnehmen, um die Dinge objektiver sehen zu können.«12

Insbesondere aus dem Anspruch auf »Objektivität« ließe sich nun vielleicht 
so etwas wie eine nicht-dogmatische Doktrin des mittleren und späten Witt-
genstein herauslesen. Vorausgesetzt wird der Mensch als zeremonielles Tier, 
der so etwas wie Befriedung oder Befriedigung einer geistigen Unruhe sucht 
und sie im Bedeutsamwerden findet. Unter dieser Voraussetzung sei nun die 
»übersichtliche Darstellung« angemessen, weil sie ohne irreführende Ansprü-
che daherkommt, keine Täuschung beinhaltet, dafür von weit draußen auf die 
Dinge schaut. Die maßvolle Empfehlung Wittgensteins entspräche somit dem 
Geist eines Empirismus, der sich jeglichen Verweis auf eine erklärende Wirk-
lichkeit hinter den Erscheinungen verbietet und mit distanziertem Blick die 
Vielfalt der Erscheinungen nur ordnet.13

Diese Deutung unterschätzt Wittgensteins Verstörung angesichts eines 
bedeutungshungrigen Tiers, das sich so oder so Befriedigung verschafft, 
unterschätzt sein »wir handeln eben so«, sein »sie haben beide Recht« der 
modernen Weltanschauung und der der Älteren und vor allem sein wieder-
holtes Insistieren darauf, dass die Philosophie alles so lässt, wie es ist.14 Aus 
Wittgensteins Feststellung, die Zeremonie der Zusammenschau könne an die 
Stelle der Zeremonie des Erklärens treten, lässt sich nämlich nicht einfach eine 
Ablehnung von Frazer und eine Bevorzugung des eigenen Verfahrens heraus-
lesen: Wenn wir Frazer erst einmal auf die Zeremonien des Bedeutung-Ge-
bens hin verstehen lernen, ist es auch schon wieder egal – dann ist belanglos, 
ob wir so oder so vorgehen. Wir handeln eben so und was bleibt ist die Frage, 

11  |  Ludwig Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus, Tagebücher 1914-16, Phi-

losophische Untersuchungen, Werkausgabe Bd. 1, Frankfur t 1984, 6.371 und 6.372.

12  |  Ludwig Wittgenstein, »Vermischte Bemerkungen«, in ders., Über Gewissheit, Werk-

ausgabe Bd. 8, Frankfurt 1984, 502.

13  |  Siehe Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, a.a.O., 109.

14  |  Siehe Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus 4.112 oder 5.5563 und Philo-

sophische Untersuchungen, a.a.O., 124, 125-128, 599, und auch Vermischte Bemerkun-

gen, a.a.O., 7.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Alfred Nordmann124

wie uns Erscheinungen, die an sich nicht geheimnisvoll sind, geheimnisvoll 
und bedeutsam werden.15 

»Was wir Bedeutung nennen, muss mit der primitiven Gebärden-(Zeige-)Sprache zu- 

sammenhängen.«16 

3. Physiognomik

In der neueren, von Wittgenstein und dem logischen Empirismus beeinfluss-
ten Wissenschaftstheorie kann auch das Wort »Erklärung« als reiner Ord-
nungsbegriff fungieren, der sich nur auf die logische Beziehung zwischen 
Aussagen bezieht. Diese Verwendung grenzt sich bereits vom Verweis auf eine 
Wirklichkeit hinter den Erscheinungen ab, in der es so etwas wie Ursachen 
und Gründe, Bedeutungen und Regeln, Strukturen und Gesetze gibt, grenzt 
sich somit von Frazers Erklärungsanspruch ab und dem, was Wittgenstein an 
dem Wunsch nach Erklärungen problematisiert. 

Dagegen beharrt der erklärungssuchende Ursachenbär darauf, eine hypos-
tasierte Wirklichkeit aufzufinden, also ein Inneres, worüber das Äußere der 
bloßen Erscheinung Auskunft gibt. Dieses Innere wäre etwa das Innere oder 
Wesen der Welt, aber auch das Innere oder der Charakter des Menschen und 
das Innere oder das Bewusstsein des Geistigen.17 Die Erscheinungen sind so-
mit äußere Charaktere, Ausdrucksmerkmale, Zeichen und Spuren des Inne-
ren – erst wenn wir sie zu lesen verstehen geben uns diese Charaktere Auf-
schluss über das Wesen und den Charakter der Dinge, und sie tun dies darum, 
weil sie in einem irgendwie ursächlichen, sympathetischen, morphologischen 
Verhältnis zueinander stehen, weil sich außen zeigt, was innen wirkt. Die blo-
ße Erscheinung bezieht ihren Zeichencharakter und ihre Bedeutung aus dem 
Inneren, das nicht selbst unmittelbar in Erscheinung tritt und zu dem wir 
einen vermeintlichen Zugang nur über Zeremonien des Deutens, Zuschrei-
bens, Anrufens oder experimentellen Befragens finden.

15  |  Dies hat Heinrich Hertz für Wittgenstein vorbildhaft in seinen Prinzipien der Me-

chanik demonstrier t. Indem er zeigt, dass sich die klassische Mechanik ohne »Kraft« als 

Grundbegrif f konstruieren lässt, ist der Kraftbegrif f metaphysisch harmlos geworden 

und darf schadlos, weil prinzipiell eliminierbar, verwendet werden. Siehe hierzu etwa Al-

fred Nordmann, »Heinrich Hertz an den Grenzen seiner Wissenschaft«, in Astrid Schwarz 

und Alfred Nordmann (Hg.), Das bunte Gewand der Theorie, Freiburg 2009, 133-153. 

16  |  Wittgenstein, Bemerkungen. Philosophische Bemerkungen, a.a.O., 266.

17  |  Die Frage nach Innen und Außen, dem Inneren und dem Äußeren thematisiert Witt-

genstein besonders häufig in seinen Bemerkungen über die Philosophie der Pyschologie 

(Werkausgabe Band 7), Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1984. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ursachen-Bär — Wit tgensteins anthropologische Anthropologiekrit ik 125

Paradigmatisch für dieses Zeichenlesen und den Rückschluss vom Äuße-
ren auf das Innere als Grund und Ursache dieses Äußeren ist Physiognomik. 
Keineswegs eine verirrte Pseudowissenschaft repräsentiert die Physiognomik 
ein wissenschaftliches Erkenntnisstreben in Reinform gerade dort, wo sich 
dieses Streben auf ein Gebiet verirrt, auf dem es keine Erkenntnis geben kann. 
Dies bezeugt insbesondere der von Lichtenberg angezettelte Physiognomik-
streit mit Johann Caspar Lavater. Natürlich, so Lichtenberg, kann sich der 
Mensch als Ursachenbär nicht enthalten, Gesichter und Gestalten mit Bedeu-
tung zu versehen. »Die unterhaltendste Fläche auf der Erde für uns ist die vom 
menschlichen Gesicht« bemerkt er und geht davon aus, dass die ins Gesicht ge-
schriebenen Charaktere gelesen, dass die äußeren Merkmale als Ausdruck der 
inneren charakterlichen Natur gedeutet werden.18 Physiognomiekritik kann 
nicht heißen, den Menschen nicht als Naturprodukt anzuerkennen und sein 
Erkenntnisinteresse nicht als natürlichen Hang zum Bedeutsamen aufzufas-
sen. Wenn Lichtenberg »Über die Physiognomik« schreibt, dann nicht gegen 
die Physiognomik, sondern nur »Wider die Physiognomen« und die Missver-
ständnisse, denen sie aufsitzen.

»Niemand wird leugnen, dass in einer Welt, in welcher sich alles durch Ursache und Wir-

kung verwandt ist, und wo nichts durch Wunderwerke geschieht, jeder Teil ein Spiegel 

des Ganzen ist. Wenn eine Erbse in die Mittelländische See geschossen wird, so könnte 

ein schärferes Auge als das unsrige, aber noch unendlich stumpfer als das Auge dessen, 

der alles sieht, die Wirkung davon auf der Chinesischen Küste verspüren. Und was ist 

ein Lichtteilgen, das auf die Netzhaut des Auges stößt, verglichen mit der Masse des 

Gehirns und seiner Äste, anders? Dieses setzt uns oft in den Stand, aus dem Nahen 

auf das Ferne zu schließen, aus dem Sichtbaren auf das Unsichtbare, aus dem Gegen-

wärtigen auf das Vergangene und Zukünftige. So erzählen die Schnitte auf dem Boden 

eines zinnenen Tellers die Geschichte aller Mahlzeiten, denen er beigewohnt hat, und 

ebenso enthält die Form jedes Landstrichs, die Gestalt seiner Sandhügel und Felsen, mit 

natürlicher Schrif t die Geschichte der Erde […] Also wird ja wohl der innere Mensch auf 

dem äußeren abgedruckt sein? Auf dem Gesicht, von dem wir hier hauptsächlich reden 

wollen, werden Zeichen und Spuren unserer Gedanken, Neigungen und Fähigkeiten an-

zutreffen sein. Wie deutlich sind nicht die Zeichen, die Klima und Hantierung dem Körper 

eindrücken? und was ist Klima und Hantierung gegen eine immer würkende Seele die in 

jeder Fiber lebt und schafft? An dieser Lesbarkeit von allem in allem zweifelt niemand.«19

Auch Lichtenberg zweifelt hieran nicht, empfiehlt seinen Lesern schlussend-
lich die Pathognomik als »die ganze Semiotik der Affekten oder die Kenntnis 

18  |  Lichtenberg, Sudelbücher, a.a.O., F 88.

19  |  Georg Christoph Lichtenberg, »Über Physiognomik: Wider die Physiognomen«, in: 

ders., Schrif ten und Briefe, Bd. 3, hg. von Wolfgang Promies, München 1972, 264-265.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Alfred Nordmann126

der natürlichen Zeichen der Gemütsbewegungen, nach all ihren Gradationen 
und Mischungen«.20 Was die Physiognomik also allgemein auszeichnet, das 
ist wissenschaftlicher Beobachtungsgeist und wissenschaftliches Erkenntnis-
interesse, das ist die Kulturleistung des Ursachenbärs: »unsere Sinne zeigen 
uns nur Oberflächen, und alles andere sind Schlüsse daraus«.21 Angesichts 
ihrer besonderen Schwierigkeiten und Herausforderungen jedoch kann sich 
die Physiognomik nicht auf dieses Allgemeine berufen oder »Tröstliches« da-
rin finden. An diesen besonderen Schwierigkeiten erst setzt eine »wider die 
Physiognomen« gerichtete Physiognomiekritik an:

»Wenn das Innere auf dem Äußern abgedruckt ist, steht es deswegen für unsere Au-

gen da? und können nicht Spuren von Wirkungen, die wir nicht suchen, die bedecken 

und verwirren, die wir suchen? So wird nichtverstandene Ordnung endlich Unordnung, 

Wirkung nicht zu erkennender Ursachen Zufall, und wo zu viel zu sehen ist, sehen wir 

nichts.«22

Die Zeremonien des Bedeutungsgebens verlaufen sich dort, aber erkennen sich 
auch dort wieder, wo dem unersättlichen Ursachenbär zu viel geboten wird, al-
les auf alles bezogen werden kann, und es nur noch um die Befriedigung geht, 
die Erklärungen bieten, und gar nicht mehr darum, wie es wirklich ist. 

In einer frühen, außerordentlich dichten Passage in Wittgensteins Notizbü-
chern erscheint die Physiognomik als Paradigma, als Vor- und Urbild für den 
Ursachenbär, der auszieht, die Welt zu erfassen, hierin aber immer bei sich 
selbst, seiner Natur als zeremonielles Tier bleibt. Wer zunächst meint, die Phy-
siognomik leide daran, einen ungerechtfertigten Schluss von der äußeren Phy-
siognomie auf den inneren Geist ziehen zu wollen, überführt sich rasch dabei, 
dass jeder Versuch, den Dingen Bedeutung zu geben, der Welt so etwas wie 
einen alles verursachenden Geist unterstellt.

»›Bedeutung‹ bekommen die Dinge erst durch ihr Verhältnis zu meinem Willen.

Denn ›Jedes Ding ist, was es ist, und kein ander Ding‹.

Eine Auffassung: Wie ich aus meiner Physiognomie auf meinen Geist (Charakter, Willen) 

schließen kann, so aus der Physiognomie jedes Dinges auf seinen Geist (Willen).

Kann ich aber aus meiner Physiognomie auf meinen Geist schließen?

Ist dieses Verhältnis nicht rein empirisch?

Drückt mein Körper wirklich etwas aus?

[…]

20  |  Ebd., 264.

21  |  Ebd., 265.

22  |  Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ursachen-Bär — Wit tgensteins anthropologische Anthropologiekrit ik 127

Ist es denn wahr, daß sich mein Charakter nach der psychophysischen Auffassung nur 

im Bau meines Körpers oder meines Gehirns und nicht ebenso im Bau der ganzen übri-

gen Welt ausdrückt?

Hierin liegt ein springender Punkt.

Dieser Parallelismus besteht also eigentlich zwischen meinem Geist, i.e. dem Geist, 

und der Welt.«23 

Die physiognomische Auffassung wird hier nicht vertreten und erweist sich 
doch als unabweisbar. Ob im Sinne eines Kausalnexus oder Parallelismus ge-
dacht, scheint sie untrennbar verbunden mit der Unterstellung, »ein Geist sei 
der ganzen Welt gemein«, und dieser Geist ergibt sich aus der Beziehung der 
Dinge zu meiner Welt, weswegen die bedeutsame Welt meine Welt ist.24 Dem-
gemäß fährt Wittgenstein an dieser Stelle fort:

»Bedenke nur, daß der Geist der Schlange, des Löwen, dein Geist ist. Denn nur von dir 

her kennst du überhaupt den Geist.

Es ist nun freilich die Frage, warum habe ich der Schlange gerade diesen Geist gegeben.

Und die Antwort hierauf kann nur im psychophysischen Parallelismus liegen: Wenn ich 

so aussähe wie die Schlange und das täte, was sie tut, so wäre ich so und so.«25 

Da ich so aussehe, wie ich aussehe, und eben so handle, wie ich handle, bin 
ich so und so. So könnte Physiognomik betrieben werden oder Pathognomik 
oder auch Psychologie. Und das Beutunggeben oder Bedeutsamwerden hängt 
nicht davon ab, ob ein metaphysischer oder empiristischer Erklärungsbegriff 
zu Grunde gelegt wird, ob Ethnologie einer kausalen oder morphologischen 
Methode folgt, ob Physiognomik wie bei Lavater von individuellen Schattenris-
sen ausgeht oder wie bei Cesare Lombroso und Francis Galton von neben- und 
übereinandergelegten Fotos, die in der Zusammenschau bedeutsame Fami-
lienähnlichkeiten zum Vorschein bringen. 

23  |  Wittgenstein, Tagebücher 1914-16, a.a.O., 179-180 (Eintrag vom 15.10.16).

24  |  Vergleiche diese Bemerkung Wittgensteins über Frazers Darstellung verschiedener 

Rituale oder Zeremonien unterschiedlicher »primitiver« Völker: »Alle diese verschiedene 

Gebräuche zeigen, daß es sich hier nicht um die Abstammung des einen vom andern 

handelt, sondern um einen gemeinsamen Geist. Und man könnte alle diese Zeremonien 

selbst er finden (erdichten). Und der Geist aus dem man sie er fände wäre eben ihr 

gemeinsamer Geist.« Wittgenstein, Frazer, a.a.O., 150. 

25  |  Wittgenstein, Tagebücher 1914-16, a.a.O., 180. Vgl. Wittgenstein, Tractatus, 

a.a.O., 5.63, 5.64.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Alfred Nordmann128

4. Philosophie

»Das Gesicht ist die Seele des Körpers.«26 Bietet diese Formulierung oder das 
»ich bin so, wie ich aussehe und was ich tue« eine weitere Möglichkeit an, 
nämlich die, auf die Zuschreibung von Bedeutungen ganz zu verzichten und 
die Dinge in ihrem Verhältnis zueinander bei sich zu belassen? Dies würde der 
Abtretung des Willens entsprechen, also des Verzichts auf jegliche Forderung 
an die Welt. Bekanntlich ist dies ein von Schopenhauer beeinflusstes quietis-
tisches Ideal Wittgensteins, das seinem pilosophischen Anspruch entspricht, 
alles so zu belassen, wie es ist.27 Die Welt als Wille und Vorstellung weicht dem 
bloßen Zusammenhang der Dinge. Keine Erscheinung sei besonders geheim-
nisvoll, hieß es oben. Und an anderer Stelle »Als Ding unter Dingen ist jedes 
Ding gleich unbedeutend, als Welt jedes gleichbedeutend.«28

»Kein geringer Grund, d.h. überhaupt kein Grund kann es gewesen sein, was gewisse 

Menschenrassen den Eichbaum verehren ließe, sondern nur das, dass sie und die Eiche 

in einer Lebensgemeinschaft vereinigt waren, also nicht aus Wahl, sondern, wie der Floh 

und der Hund, miteinander entstanden. (Entwickelten die Flöhe einen Ritus, er würde 

sich auf den Hund beziehen.)«29 

In der bloßen Lebensgemeinschaft muss es keineswegs sein, dass der Geist 
erwacht, weswegen Wittgenstein sich lustig macht über eine Haltung, wonach 
nichts selbstverständlicher wäre, als nach den Erklärungen der großen Natur-
erscheinungen zu fragen »– besonders da wir ja wissen, daß sich jeder Bauer 
den Kopf darüber zerbricht, warum die Sonne auf- und untergeht, warum der 
Regen aus den Wolken fällt etc.«30 

Nicht nur der erwachende Geist im Sinne des kritisch fortschreitenden In-
tellekts spricht dagegen, dass sich der Mensch ganz anspruchslos in das bedeu-
tungslose Spiel der Dinge fügen würde. Der anthropologischen Bestimmung 
des zeremoniellen Tiers gemäß, gibt es zwar keinerlei Zwang, dies oder das so 
oder so bedeutungsvoll zu finden, wohl aber den Zwang, etwas bedeutungsvoll 
zu finden, auf Dauer nicht indifferent zu sein und in einem bloß lauen Verhält-
nis zu den Dingen zu verharren. 

26  |  Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, a.a.O., 481.

27  |  Joachim Schulte, »Wittgenstein’s Quietism«, in Uwe Meixner (Hg.), Metaphysik 

im postmetaphysischen Zeitalter, Wien: Schrif tenreihe der Wittgenstein Gesellschaft, 

2000, 37-50.

28  |  Wittgenstein, Tagebücher 1914-16, a.a.O., 178.

29  |  Wittgenstein, Frazer, a.a.O., 138.

30  |  Ludwig Wittgenstein, Wittgenstein’s Nachlass: The Bergen Electronic Edition, Ms 

117, 267 (18.3.1940). 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ursachen-Bär — Wit tgensteins anthropologische Anthropologiekrit ik 129

»Denken wir daran, dass nach Schuberts Tod sein Bruder Partituren Schuberts in kleine 

Stücke zerschnitt und seinen Lieblingsschülern solche Stücke von einigen Takten gab. 

Diese Handlung, als Zeichen der Pietät, ist uns ebenso verständlich, wie die andere, 

die Partituren unberührt, niemandem zugänglich, aufzubewahren. Und hätte Schuberts 

Bruder die Partituren verbrannt, so wäre auch das als Zeichen der Pietät verständlich.

Das Zeremonielle (heiße oder kalte) im Gegensatz zum Zufälligen (lauen) charakterisier t 

die Pietät.

Ja, Frazers Erklärungen wären überhaupt keine Erklärungen, wenn sie nicht letzten En-

des an eine Neigung in uns selbst appellier ten.«31

Wenn die Dinge an sich bedeutungslos sind und erst im Verhältnis zum Wil-
len Bedeutung annehmen, so liegt das nicht in den Dingen selbst und nicht 
an einer geistigen Qualität, die ihnen vom menschlichen Geis zugesprochen 
wird, sondern bereits an mangelnder Gleichgültigkeit, also einem Tempera-
mentzusatz oder der gefühlsmäßigen Bewertung der Welt nach heiß und kalt. 
Wittgenstein erläutert das an der scheinbaren Tiefe des Beltanefests mit sei-
nem möglicherweisen beunruhigenden Ursprung, der aber schon als bloß vor-
gestellter Ursprung zu beunruhigen vermag: 

»So wie das Beltanefest […] auf uns gekommen ist, ist es ja ein Schauspiel und ähnlich 

wie wenn Kinder Räuber spielen. Aber doch nicht so. Denn wenn es auch abgekartet ist, 

dass die Partei die das Opfer rettet gewinnt, so hat doch, was geschieht, noch immer 

einen Temperamentzusatz, den die bloße schauspielerische Darstellung nicht hat.«32 

Die Bewertung der Erscheinungen als heiß oder kalt, begehrenswert oder 
schrecklich macht den erwachenden Geist aus, der jegliche Erscheinung als 
ein geistiges Phänomen begreift, also als äußere Erscheinung einer durch-
gängig einheitlichen inneren Natur der Dinge. Dies ist in seiner libidinalen 
Struktur eine kindliche Auffassung, deren unreif infantiler Charakter sich 
insbesondere an der Physiognomik erweisen ließ. »Alle kindliche (infantile) 
Theorien finden wir in der heutigen Philosophie wieder; nur nicht mit dem 
Gewinnbringenden des Kindlichen.«33

Dem Problem des Innen und Außen begegnet Wittgenstein nicht nur in 
spezifischen Weisen der Zuschreibung von Bedeutung, sondern schon in 
Bezug auf die Bedeutung sprachlicher Zeichen und in der Frage danach, ob 
wir etwas meinen, wenn wir etwas sagen. Inwieweit ist die sprachliche Äu-
ßerung etwas Äußeres gegenüber dem Inneren eines geistigen Gehalts, einer 
zur Anwendung gebrachten Regel? Um etwas meinen zu können, so will es 

31  |  Wittgenstein, Frazer, a.a.O., 126.

32  |  Ebd., 148.

33  |  Ebd.,140.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Alfred Nordmann130

scheinen, muss es etwas Geistiges geben, das den Worten eingegeben wird, 
sei es in einem Akt der Taufe oder durch Zeremonien einer philosophischen 
Pneumatologie, über die sich Wittgenstein immer wieder mokiert – etwa über 
die Vorstellung, wie müssten nur immer an die Bedeutung denken, wenn wir 
ein Wort aussprechen, und uns sogar möglichst konzentriert darauf besinnen, 
um uns ganz sicher zu sein, dass wir mit dem gleichen Ausdruck auch immer 
das Gleiche meinen. Bisweilen spricht Wittgenstein hier ganz explizit von Ze-
remonien: Wenn wir etwas sprachlich benennen, ist das so, als ob wir einen 
Gegenstand in eine bestimmte Schublade legen? Und ergibt sich das, was wir 
mit einem Wort meinen, aus einer anstrengend gerichteten Aufmerksamkeit 
nach dem Vorbild des Zeigens?

Das Verhängnis des Philosophen, der sich als zeremonielles Tier überführt, 
verdeutlicht Saul Kripke, der in Wittgensteins so genanntem Regelfolgenprob-
lem eine neue Form des Skeptizimus aufzuspüren meint: 

»Manchmal, wenn ich über diese Situation nachdenke, überkommt mich ein unheim-

liches Gefühl. Sogar jetzt, während ich dies schreibe, bin ich mir sicher, daß es in mei-

nem Innern etwas gibt – die Bedeutung, die ich mit dem ›plus‹-Zeichen verbinde – das 

mir vorschreibt, was ich in allen künftigen Fällen zu tun habe. […] Doch wenn ich mich 

auf das konzentriere, was jetzt in meinem Innern vorgeht, welche Anweisungen kann 

ich dort finden? Wie kann man behaupten, dass ich meine spätere Handlungen auf der 

Grundlage dieser Anweisungen vollziehe? […] Es scheint, dass sich die ganze Idee des 

etwas Meinens in Luft auflöst.«34

Der Seltsamkeit dieses Paradoxons in seiner ganzen Unheimlichkeit geht aber 
eine andere Seltsamkeit voraus, nämlich der Versuch Kripkes, auf die Bedeu-
tung des »plus«-Zeichens in seinem Inneren zu zeigen. So, zum Beispiel, ver-
sucht ein zeremonielles Tier an Bedeutung und Bedeutsamkeit festzuhalten. 
Wie, fragt Wittgenstein, kann ich auf die mit einem Zeichen einhergehende 
Empfindung oder Bedeutung zeigen?

»Nicht im gewöhnlichen Sinne. Aber ich spreche, oder schreibe das Zeichen, und dabei 

konzentriere ich meine Aufmerksamkeit auf die Empfindung – zeige gleichsam im Innern 

auf sie. – Aber wozu diese Zeremonie? denn nur eine solche scheint es zu sein?«35

Würde das skeptische Problem des Regelfolgens entstehen, würde sich die Vor-
stellung des Meinens auflösen, würde es überhaupt Philosophie geben, wenn 
es die seltsame Konzentration der Aufmerksamkeit auf den inneren Sinn oder 

34  |  Saul Kripke, Wittgenstein über Regeln und Privatsprache, Frankfurt a.M. 1993, 34.

35  |  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, a.a.O., 258.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ursachen-Bär — Wit tgensteins anthropologische Anthropologiekrit ik 131

die Bedeutung hinter den Worten nicht gäbe? Muss es sein, dass mir die Ver-
wendung von Worten durch ihre Bedeutung vorgeschrieben ist, und muss es 
sein, dass sich verschiedene Verhaltensweisen immer verschiedener Ursäch-
lichkeiten verdanken?36

»Dies hängt mit der Auffassung des Benennens als eines, sozusagen, okkulten Vorgangs 

zusammen. Das Benennen erscheint als eine seltsame Verbindung eines Wortes zu 

einem Gegenstand. – Und so eine seltsame Verbindung hat wirklich statt, wenn nämlich 

der Philosoph, um herauszubringen, was die Beziehung zwischen Namen und Benannem 

ist, auf einen Gegenstand vor sich starr t und dabei unzählige Male einen Namen wie-

derholt, oder auch das Wort ›dieses‹. Denn die philosophischen Probleme entstehen, 

wenn die Sprache feiert. Und da können wir uns allerdings einbilden, das Benennen sei 

irgend ein merkwürdiger seelischer Akt, quasi eine Taufe eines Gegenstandes. Und so 

können wir auch das Wort ›dieses‹ gleichsam zu einem Gegenstand sagen, ihn damit 

ansprechen – ein seltsamer Gebrauch dieses Wortes, der wohl nur beim Philosophieren 

vorkommt.«37

5. Teils falsch, teils unsinnig

Wenn die Sprache feiert, macht sie nicht einfach Urlaub und hört nicht nur 
auf zu arbeiten. Sie befindet sich in einem zeremoniellen Zwiegespräch mit 
den Dingen, zelebriert den Ausdruck bedeutender Bedeutungen. Auch indem 
er die Sprache feiern lässt, erweist sich der Menschen als zeremonielles Tier. 
Paradigmatisch dafür, wie uns alles bedeutsam werden kann, ist Physiogno-
mik, aber auch Frazers Ethnologie, aber auch Philosophie. Was richtig ist an 
der Auffassung vom Menschen als zeremonielles Tier, das ist somit seine fak-
tische Unablässigkeit in der Zuschreibung von Bedeutung. In einem doppelten 
Zwang scheint er verfangen und kann sich allenfalls aus einem lösen. Seinem 

36  |  Vergleiche hierzu Ludwig Wittgenstein, »Cause and Effect: Intuitive Awareness« 

in James Klagge und Alfred Nordmann (Hg.), Ludwig Wittgenstein: Philosophical Occa-

sions, Indianapolis: Hackett, 2010, 368-426 und darin wiederum ein Beispiel aus dem 

Feld des Meinens und Benennens: »Russell’s classifying an appearance as ›cat‹. What 

would classifying consist of? He sees [something cat-like] and classifies it. This might 

mean just giving it the name ›cat‹. But it probably means putting it into a category table 

in one’s mind. Something like drawing a line from appearance to model. But why should 

he go through this ceremony?« Ebd., 409.

37  |  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, a.a.O., 38. In diesem Sinn kri-

tisier t auch Stanley Cavell Kripkes Diagnose eines skeptischen Problems in »The Ar-

gument of the Ordinary« in: Cavell, Conditions Handsome and Unhandsome, Chicago, 

1990, 64-100. Wertvolle Hinweise hierzu verdanke ich Danka Radjenovic.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Alfred Nordmann132

erwachenden Geist werden Erscheinungen bedeutsam, aber es ist Eines, dass 
ihm die Dinge bedeutsam erscheinen müssen, aber etwas Anderes, dass die 
Dinge das sein müssen, was sie ihm bedeuten. Schon das Beispiel von Schu-
berts Bruder unterläuft das zweite Muss – was uns tief und bedeutsam er-
scheint verdankt sich keiner besonderen Erklärung, keinem Grund, sondern 
nur dem gemeinsamen Geist, aus dem heraus wir Erklärungen erfinden kön-
nen oder aus dem heraus die Bedeutsamkeit konstruiert wird. Unberührt da-
von bleibt jedoch, dass dem zeremoniellen Tier die Dinge bedeutsam erschei-
nen müssen, dass es die Welt nach heiß und kalt bewertet, dass es der Welt 
einen Geist unterstellt, der sie im Inneren zusammenhält und aus dem sich 
der Mensch die Welt erst wieder herausliest. 

»[…] man könnte ein Buch über Anthropologie so anfangen: Wenn man das Leben und 

Benehmen der Menschen auf der Erde betrachtet, so sieht man, daß sie außer den 

Handlungen, die man tierische nennen könnte, der Nahrungsaufnahme etc. etc. etc., 

auch solche ausführen, die einen eigentümlichen Charakter tragen und die man rituelle 

Handlungen nennen könnte.«38 

Unsinnig ist allein die Annahme, dass das Bedeutung-Geben etwas mit Er-
kenntnis oder Irrtum zu tun habe, mit wahrer oder falscher Meinung. Wer 
Geister aufruft und von einer beseelten Natur ausgeht gibt den Erscheinungen 
eine Bedeutung, nicht anders als derjenige, der in ihnen ein Spiel von naturge-
setzlich beschriebenen Kräften sieht. Wo es keinen Irrtum gibt, kann es keine 
Erkenntnis geben – und darum kann auch die Behauptung, der Mensch sei 
ein zeremonielles Tier nicht als besondere Erkenntnis gelten, die etwas erklärt. 
Auch sie ist ein Bild, das neben ein anderes Bild gestellt wird und für es ein-
treten kann. Und durch die zeremonielle Substitution des einen Bildes für ein 
anderes, der einen Zeremonie für eine andere, erinnert Wittgenstein an die 
Möglichkeit, dass die Dinge bleiben könnten, wie sie sind, unberührt vom er-
wachenden Geist. Die Beruhigung des Geistes und des Willens ist schließlich 
eine Möglichkeit, vor der die Bezeichnung des Menschen als zeremonielles 
Tier falsch erscheint. Dass er erst in der Ausübung seines Willens und mit 
der Zuschreibung von Bedeutung zum Tier wird, ist in der Tat eine verkehrte 
Anthropologie.39

38  |  Wittgenstein, Frazer, a.a.O., 128.

39  |  Die bisherige Darstellung stimmt weitgehend überein mit Verena Mayer »Magie 

und Sprache – Zum Zusammenhang von Sprache und Ritus im Kringel-Buch« in Josef 

Rothhaupt und Wilhelm Vossenkuhl (Hg.), Kulturen und Werte: Wittgensteins Kringel-

Buch als Initialtext, Berlin 2013, 243-258. Ein wesentlicher Unterschied besteht darin, 

dass das Verhältnis von Sprache und Magie zwar gleichfalls im Bedeutsam-Werden und 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ursachen-Bär — Wit tgensteins anthropologische Anthropologiekrit ik 133

6. Das erlösende Wort

In der gleichen Zeit, in der Wittgenstein die ersten Bemerkungen zu Frazers 
Golden Bough verfasst, arbeitet er am Big Typescript, um das zwanghafte Bild 
der Sprache zu lockern, das den Tractatus Logico-Philosophicus gefangen hielt. 
Während die frühe Philosophie Wittgensteins ganz der Möglichkeit wahrer 
sprachlicher Abbildungen von Wirklichkeit gewidmet war, würde die spätere 
Philosophie Sprachspiele als Lebensformen begreifen, einschließlich der selt-
sam zeremoniell philosophischen Lebensform, der es um Fragen des Bedeu-
tens, Meinens, Verstehens geht. An diesem Übergang steht auch ein Kapitel, 
das ausdrücklich der Philosophie und dem Philosophiebegriff Wittgensteins 
gewidmet ist. Ausgangspunkt ist eine Bemerkung Lichtenbergs, in der Sprach-
kritik und Philosophiekritik aufeinander bezogen werden:

»Ich und mich. Ich fühle mich – sind zwei Gegenstände. Unsere falsche Philosophie ist 

der ganzen Sprache einverleibt; wir können so zu sagen nicht räsonnieren, ohne falsch 

zu räsonnieren. Man bedenkt nicht, daß Sprechen, ohne Rücksicht von was, eine Philo-

sophie ist. Jeder, der Deutsch spricht, ist ein Volksphilosoph, und unsere Universitäts-

philosophie besteht in Einschränkungen von jener. Unsere ganze Philosophie ist Be-

richtigung des Sprachgebrauchs, also, die Berichtigung einer Philosophie, und zwar der 

allgemeinsten. […] Es wird also immer von uns wahre Philosophie mit der Sprache der 

falschen gelehrt.«40

Die allgemeinste Philosophie, um die es Lichtenberg hier geht und die Gegen-
stand der Kritik ist, ist nicht falsch im Gegensatz zur wahren Philosophie, son-
dern Unphilosophie aus dem einfachen Grund, dass die Erfindung der Spra-
che vor der Philosophie hergegangen sei, und dies es ist, was die Philosophie 
erschwert: »Die Philosophie ist, wenn sie spricht, immer genötigt, die Sprache 
der Unphilosophie zu reden.«41 Jeder, der Deutsch spricht, sei Volksphilosoph, 
denn beim Gebrauch eines vertrauten Worts »geht es oft in dem Kanal nach 

Bedeutend-Machen veror tet wird, dass der kritische Ansatz Wittgensteins aber auf Er-

klärungssuche und Theoriebildung beschränkt bleibt.

40  |  Lichtenberg, Sudelbücher, a.a.O., H 146, vgl. Wittgenstein, Big Typescript, a.a.O., 

285: »Lichtenberg: ›Unsere ganze Philosophie ist Berichtigung des Sprachgebrauchs, 

also, die Berichtigung einer Philosophie, und zwar der allgemeinsten.‹ […] Warum die 

grammatischen Probleme so hart und anscheinend unausrottbar sind – weil sie mit 

den ältesten Denkgewohnheiten, d.h. mit den ältesten Bildern, die in unsere Sprache 

selbst geprägt sind, zusammenhängen. ((Lichtenberg)).« In den Bemerkungen zu Frazer, 

a.a.O., 132, und im Kapitel Philosophie des Big Typescript, a.a.O., 291, findet sich 

Wittgensteins Bemerkung »In unserer Sprache ist eine ganze Mythologie niedergelegt.«

41  |  Lichtenberg, Sudelbücher, a.a.O., H 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Alfred Nordmann134

dem Verstand den das ABC-Buch gegraben hat.«42 Und was sich da verfestigt 
und so etwas wie die allgemeinste Philosophie aller Denkenden und Spre-
chenden wird, ist somit »die Philosophie eines einzelnen gewissen Menschen 
durch die Philosophie der andern selbst der Narren korrigiert … Aberglaube 
selbst ist Lokal-Philosophie, er gibt seine Stimme auch.«43 

Sprachkritik im Sinne Lichtenbergs, aber auch im Sinne Wittgensteins 
zielt nicht auf Veränderung der Sprache und erschöpft sich auch nicht dar-
in, ein in der Sprache festgelegtes Denkmuster als falsch oder irreführend 
zu entlarven.44 Vielmehr weist sie auf, wie wir in den Weisen des alltäglichen 
Denkens und Sprechens aber auch des Philosophierens verfangen sind. »Ein 
Bild hielt uns gefangen,« schrieb Wittgenstein in den Philosophischen Unter-
suchungen angesichts seiner eigenen bildtheoretischen Ansichten im Tractatus 
Logico-Philosophicus: »Und heraus konnten wir nicht, denn es lag in unserer 
Sprache, und sie schien es uns nur unerbittlich zu wiederholen.«45 Die »wahre 
Philosophie« bestünde nun nicht darin, das Bild zu verwerfen, das uns ge-
fangen hält – als ob es eine falsche Meinung wäre – sondern seinem Zwang 
zu entgehen und der Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas zu zeigen.46 Und 
so kann Lichtenberg ganz gelassen den Aberglauben als Lokalphilosophie zu-
lassen, der natürlich auch seine Stimme gibt, wo und wenn sich menschliche 
Philosophie formuliert: »Ich bin sehr abergläubisch, allein ich schäme mich 
dessen gar nicht, so wenig als ich mich schäme zu glauben daß die Erde stille 
steht, es ist der Körper meiner Philosophie und ich danke nur Gott, daß er mir 
eine Seele gegeben hat [die] dieses korrigieren kann.«47

Sprachkritik ist Kritik der allgemeinsten Philosophie und der ganzen My-
thologie, die in der Sprache niedergelegt ist und uns unerbittlich immer wieder 
aufgesagt wird, aber keinen Zwang auf unser Denken soll ausüben können.48 

42  |  Ebd., F 116.

43  |  Ebd., A 136.

44  |  Ebd., K 19: »Das beste Wort ist das das jedermann gleich versteht. Also sei man ja 

behutsam mit der Wegwerfung allgemein verstandener Wörter, und man werfe sie nicht 

deswegen weg weil sie einen falschen Begrif f von der Sache gäben! Denn einmal ist es 

nicht wahr, daß es mir einen falschen Begrif f gibt, weil ich ja weiß und voraussetze, daß 

das Wort diene die Sache zu unterscheiden, und für das andere, so will ich aus dem Wort 

das Wesen der Sache nicht kennen lernen. … Man hoff t zu viel von guten und fürchtet 

zuviel von schlechten Wörtern.« 

45  |  Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, a.a.O., 115.

46  |  Ebd., 309.

47  |  Lichtenberg, Sudelbücher, a.a.O., J 249. Lichtenberg fährt mit der folgenden 

Bemerkung for t, ebd., J 250: »Die gewöhnliche populäre Philosophie ist eigentlich bloß 

der Körper der Kantischen.«

48  |  Siehe oben, Fußnote 8 und Wittgenstein, Frazer, a.a.O., 132.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Ursachen-Bär — Wit tgensteins anthropologische Anthropologiekrit ik 135

Um diesen Zwang zu lockern, kann sich das zeremonielle Tier zwar nicht die 
Abschaffung der Magie oder der Rituale vornehmen, wohl aber die Ersetzbar-
keit einer Zeremonie durch eine andere vor Augen führen, des Erklärens durch 
die Zusammenschau, der Physiognomik durch die Pathognomik, des Auffin-
dens der Regel durch das erlösende Wort. Auch der anthropologiekritische 
Blick auf den als zeremonielles Tier gedachten Menschen kann nur seinen 
Naturcharakter bestätigen. So lautet die Bemerkung, die den Bemerkungen 
über Frazers Golden Bough unmittelbar voranging:

»Ich glaube jetzt daß es richtig wäre mein Buch mit Bemerkungen über die Metaphysik 

als eine Art von Magie zu beginnen.

Worin ich aber weder der Magie das Wort reden, noch mich über sie lustig machen darf.

Von der Magie müßte die Tiefe behalten werden. – 

Ja, das Ausschalten der Magie hat hier den Charakter der Magie selbst.«49

Schon die Zeremonie der Zusammenschau zielte auf die gleiche Befriedigung 
wie die Zeremonie des Erklärens. Insofern sie die Dinge in einen bedeutsamen 
Zusammenhang stellt, entspricht sie ganz dem Bild des bedeutungshungri-
gen Tiers. Insofern sie der Bedeutung aber die Notwendigkeit nahm und zei-
gen konnte, dass die Erscheinungen so oder so, in einem Kausalnexus oder 
morphologisch Bedeutung erlangen können, wird hier etwas Magisches aus-
geschaltet mit den Mitteln der Magie, durch das entwaffnend erlösende Wort.

»Solange man sich unter der Seele ein Ding, einen Körper vorstellt, der in unserem Kop-

fe ist, solange ist diese Hypothese [die Annahme einer Seele, A.N.] nicht gefährlich. 

Nicht in der Unvollkommenheit und Rohheit unserer Modelle liegt die Gefahr, sondern in 

ihrer Unklarheit (Undeutlichkeit).

Die Gefahr beginnt, wenn wir merken, dass das alte Modell nicht genügt, es nun aber 

nicht ändern, sondern nur gleichsam sublimieren. Solange ich sage, der Gedanke ist in 

meinem Kopf, ist alles in Ordnung, gefährlich wird es, wenn wir sagen, der Gedanke ist 

nicht in meinem Kopfe, aber in meinem Geist.«50 

Oder, auf die Philosophie bezogen und ihre kritische Glanzleistung, die den 
Menschen in seinem Naturcharakter, die Sprache in ihrer Naturgeschichte 
nackt und bloß stehen lässt:

49  |  Wittgenstein, Bemerkungen. Philosophische Bemerkungen, a.a.O., 262.

50  |  Ebd., 292.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Alfred Nordmann136

»Die Lösung philosophischer Probleme verglichen mit dem Geschenk im Märchen, das 

im Zauberschloss zauberisch erscheint und wenn man es draußen beim Tag betrachtet, 

nichts ist als ein gewöhnliches Stück Eisen (oder dergleichen).«51

Nirgendwo verwirft Wittgenstein also die anthropologischen Auffassungen 
Frazers, sondern weist nur ihrer Willkür nach. Und obwohl er einen anderen 
ethnologischen Ansatz verfolgt als Frazer, geht es ihm auch nicht darum, die 
Naturgeschichte des Menschen besser zu schreiben als Frazer dies tut – die An-
sätze relativieren und verharmlosen einander. Doch weil es ihm nicht gelingt, 
seinen Willen und seinen Intellekt auszuschalten und die Dinge unberührt 
und unbedeutend sein zu lassen, was sie sind, kann er mit seinen entschieden 
magischen Zeremonien nur das ernüchternd erlösende Wort suchen, während 
die uneingestandenen Zeremonien seiner philosophischen Zeitgenossen die 
Sorge beschwören, dass sie nicht meinen können, was sie sagen, und nicht 
sagen können, was sie meinen, und dass sie ihr Menschsein womöglich nicht 
in sich selbst begründen können.

51  |  Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, a.a.O., 466. Zum zauberischen Charak-

ter des erlösenden Worts in der Philosophie siehe Big Typescript, a.a.O., 276 und 281 

und Jim Klagge, »Das erlösende Wort«, in: V. Munz, K. Puhl, J. Wang (Hg.), Language and 

World, Wien: Ludwig-Wittgenstein-Gesellschaft, 2010, 245-255.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La condition humaine 
Über das kritische Interesse am Menschen — Th. W. Adorno

Gerhard Gamm

Das Bestehende kann einzig der begreifen, dem

es um ein Mögliches und Besseres zu tun ist.

(Th. W. Adorno)

Es gibt gute Gründe, philosophische Anthropologie nicht vorab zu definieren, 
allzu weit und vage ist das, was unter ihr befasst wird. Worauf der Terminus 
zielt, ergibt sich aus dem Zusammenhang, in den er jeweils gestellt wird. Was 
die Kritik der philosophischen Anthropologie bei Adorno betrifft, liegt sie nicht 
fein säuberlich, nach Autoren, Positionen, Sparten und Jahreszahlen getrennt, 
vor. Ein derartig akademisches Ansinnen entspränge auch eher einer Auffas-
sung, die, konträr zu seiner, vor allem den Geist eines verdinglichten, klassifika-
torischen Denkens spiegelte, dem es in erster Linie nicht auf die Sache, sondern 
auf Ordnung und Verwaltung ankäme. Anthropologiekritik ist keine für sein 
Denken relevante Kategorie. Sie ist eher das, was in seiner Disziplinengrenzen 
überschreitenden Analyse der condition humaine beiläufig, als Kritik en pas-
sant, abfällt. Nicht selten dient sie der Illustration problematisch gewordener 
ontologischer oder anthropologischer Annahmen, ohne passgenau die jewei-
lige Argumentation der philosophischen Widersacher ins Visier zu nehmen. 
Vom selbstgesetzten Maß einer immanent verfahrenden Kritik ist sein Denken 
meilenweit entfernt, um dennoch in der Kritik anthropologischer Denkfiguren, 
seien sie heroisch-existenziell, christlich-personalistisch oder wissenschaftlich-
anthropologisch, an einen wunden Punkt zu rühren. Es sind nicht selten, wie 
die Kritik an der Inhaltsleere eines nicht festgestellten menschlichen Wesens 
oder eines Denkens, das nach dem Freund-Feind-Schema operiert, eher Sei-
tenhiebe, ›Volten‹ anlässlich gesellschafts- oder erkenntniskritischer Analysen 
des Verhältnisses von Individuum und Gesellschaft, Persönlichkeit und Moral, 
Mensch und Metaphysik, ästhetischer Erfahrung und Kunstwerk.

Auf der einen Seite benutzt Adorno das Wort ›Mensch‹ gänzlich unbefan-
gen, in jener, dem Alltagsbewusstsein geläufigen und ausufernden Breite; in 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerhard Gamm138

jedem Fall unbefangener als eine Reihe von Wissenschaftlern und Philosophen 
nach Foucaults berühmt-berüchtigter Rede vom ›Verschwinden des Menschen‹ 
es tun. Auf der anderen Seite kann er keinen Augenblick davon absehen, dass zu 
(s)einer Zeit, in der Existenz- und Lebensphilosophie, aber auch der Positivismus 
den Ton angeben, »der Mensch« »die Ideologie für die Unmenschlichkeit«1 ist.

Kritik des integrierten Bew usstseins

Obgleich Adorno immer wieder anthropologische Anleihen macht, er im zwei-
ten Teil der Minima Moralia sogar »Erwägungen […] gesellschaftlichen und 
anthropologischen Umfangs«2 in Aussicht stellt, bleibt sein Nachdenken über 
die ›Bestimmung des Menschen‹ in der modernen Welt von grundsätzlich an-
deren denn fundamentalanthropologischen Erwägungen bestimmt. Es ist ge-
radezu ein Alleinstellungsmerkmal seiner negativen Dialektik, das Schicksal 
des modernen Menschen sowohl im Schnittpunkt zwischen Individuum und 
Gesellschaft, Natur und Kultur, Sprache und Denken, Vernunft und Geschich-
te, autonomer Subjektivität und sozialer Realität als auch zwischen Psycholo-
gie und Soziologie, Erkenntnis- und Gesellschaftstheorie, ästhetischer Theorie 
und Moralphilosophie anzusiedeln, d.h. als Reflexion im ›Niemandsland‹ an-
grenzender Gebiete, das in kritischer Distanz zu den etablierten Spielregeln der 
Einzelwissenschaften nicht selten Zündstoff und erhellende Einsichten bietet.

Sein Metier ist eindeutig die »Kritik des Gesamtsystems fugenlos integ-
rierten Bewusstseins«3, und zwar in jener gesellschafts- und moralkritischen 
Perspektive, die Max Horkheimer in seiner frühen Auseinandersetzung mit 
der philosophischen Anthropologie der 1920er und 30er-Jahre angestoßen hat, 
wenn er das Verhältnis einer kritischen, d.h. emanzipatorischen, Theorie zur 
Anthropologie dadurch kennzeichnet, dass es keinen »stichhaltigen Einwand 
der Anthropologie dagegen [gibt, G. G.] schlechte gesellschaftliche Verhältnis-
se zu überwinden« und dementsprechend die Forderung erhebt: Die »gegen 
notwendige historische Veränderungen seit je erhobene Rede, dass die Natur 
des Menschen dawider sei, soll endlich verstummen.«4 

1  |  So Adorno mit Nachdruck im Streitgespräch mit Gehlen. Vgl. Th. W. Adorno, A. Geh-

len: »Ist die Soziologie eine Wissenschaft vom Menschen?« In: F. Grenz, Adornos Philo-

sophie in Grundbegrif fen, Frankfur t a.M. 1975, 227.

2  |  Th. W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, Frankfur t 

a.M. 1970, 11.

3  |  Th. W. Adorno, Noten zur Literatur III, Frankfur t a.M. 1971, 97.

4  |  Vgl. M. Horkheimer, »Materialismus und Moral«, in: Ders., Kritische Theorie, Bd. I, 

hg. v. A. Schmidt, Frankfur t a.M. 1978, 85. Vgl. auch ebd.: »Bemerkungen zur philoso-

phischen Anthropologie«, 227.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La condit ion humaine — Über das kr it ische Interesse am Menschen 139

Wann immer wissenschaftliche Theorien, politische Überzeugungen, phi-
losophische Weltanschauungen oder die Vorurteile des gesunden Menschen-
verstandes die Möglichkeit einer gesellschaftlichen Veränderung dadurch in 
Abrede zu stellen versuchen, dass sie die menschliche Natur als an sich seiende 
oder unveränderliche ins Feld führen, d.h. als eine, die sich unter grundle-
gend veränderten gesellschaftlichen Bedingungen nicht ändern lässt, erregen 
sie den Verdacht der Kritischen Theorie, insbesondere dann, wenn diese phi-
losophischen oder wissenschaftlichen Versatzstücke auch politisch opportun 
genutzt werden können, um eine gesellschaftsverändernde Kritik zu unterdrü-
cken oder ganz aus dem Felde zu schlagen. Schon in einem Aufsatz aus dem 
Jahre 1930 heißt es: »Was unveränderlich ist an der Natur, mag für sich selber 
sorgen. An uns ist es, sie zu verändern. Einer Natur aber, die trübe und schwer 
in sich beharrt, ist füglich zu misstrauen.«5 Dazu schreibt Alfred Schmidt – der 
Kritischen Theorie um Horkheimer und Adorno eng verbunden: »Dieser frühe 
Einspruch gegen die gängige Rede von der nun einmal so seienden Natur, ins-
besondere des Menschen, die es verhindere, das Glück aller zu verwirklichen, 
nimmt die spätere, philosophisch durchgeführte Kritik an den verschiedenen 
Invariantenlehren offizieller Ontologie vorweg.«6 Ihre Lehre vom »Zeitkern der 
Wahrheit« legt darauf nachdrücklich Wert, nicht nach dem zu urteilen, »was 
über der Zeit ist, sondern nach dem, was an der Zeit ist.«7 Eine vergleichbare 
Kritik richtet sich gegen die scheinheilig kulturkonservativen Programme, die 
besagen, bestimmte gesellschaftliche, auf weitere Demokratisierung zielenden 
Experimente hätten deshalb keine realistische Chance auf eine Verbesserung 
der Lage, weil sie die Menschen, wie sie nun einmal seien, überforderten. 

Mit beinahe utopisch-blochischem Pathos bestehen Adorno und Horkhei-
mer darauf, dass nicht vorab entschieden werden kann, welche Möglichkeiten 
noch in der »endlichen vernünftigen Natur« der Menschen schlummern, die 
nach Fichtes schönem Wort »nur angedeutet« ist. »Zu sagen, was der Mensch 
sei, [ist] absolut unmöglich.«8 Erst in der Auseinandersetzung mit den je be-
stimmten Formationen des Gesellschaftlich-Geschichtlichen lässt sich über 
die Möglichkeiten seiner Einrichtung urteilen. Wir können nicht absehen, was 
aus dem Menschen wird, aber doch wissen, dass der bis ins Innerste seiner 

5  |  Th. W. Adorno, Moments musicaux, Frankfur t a.M., 160.

6  |  A. Schmidt, »Adorno – ein Philosoph des realen Humanismus«, in: Theodor W. Ador-

no zum Gedächtnis, hg. v. H. Schweppenhäuser, Frankfur t a.M. 1971, 56.

7  |  M. Horkheimer, Nachtrag (zu Traditionelle und kritische Theorie), in: Ders., Kriti-

sche Theorie Bd. II, hg.  v. A. Schmidt, Frankfur t a.M. 1968, 198. Vgl dazu: G. Gamm, 

»Vom ›Zeitkern der Wahrheit‹. Anmerkungen zur Geschichte und Wahrheit in der Kriti-

schen Theorie«, in: Angesichts objektiver Verblendung, hg. v. G. Gamm, Tübingen 1985, 

229-252.

8  |  Th. W. Adorno in: F. Grenz, Adornos Philosophie, a.a.O., 228.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerhard Gamm140

Psyche durch das Geschichtlich-Gesellschaftliche geprägt ist; und dass er nach 
beiden Seiten offen und veränderbar ist, »auch nach der negativen.«9 Was über 
ihn als Gegenstand der Anthropologie gesagt werden kann, hängt wesentlich 
vom Stand seiner Vergesellschaftung ab. Dieser wiederum verweist auf ge-
schichtsphilosophische Präsuppositionen, ohne die keine Gesellschaftstheorie 
auskommt.10

Conditio humana – mit einem Akzent auf conditio – ist daher der in jeder 
Hinsicht für Adornos Denken treffende Begriff. Er verweist auf den Menschen 
im Schnittpunkt psychischer und leiblicher, kognitiver und normativer, phy-
sischer und metaphysischer, fachlicher und außerfachlicher, verwaltungs-
technischer und gesellschaftskritischer Umstände (Ansprüche, Erwartungen, 
Definitionen usf.), d.h. differentieller Synthesen, die temporal wie situativ und 
sinnkritisch in ständiger Verschiebung begriffen sind: Wo allgemein vom 
Menschen die Rede ist, muss conditio posthumana gedacht werden.

Im Zentrum der Kritischen Theorie steht der Gedanke, dass sich der 
Mensch in tätiger Auseinandersetzung mit den materiellen und kulturellen, 
politischen und moralischen Bedingungen seiner Existenz verändere.

Adorno teilt mit der Kritischen Theorie die Überzeugung, dass in der spät-
kapitalistischen Industriegesellschaft das »aufgeschlagene Buch der menschli-
chen Wesenskräfte« (Marx) gründlicher studiert und verstanden werden kann 
als es Marx, an dem sie sich orientieren, nahelegt: Über das, was der Mensch 
ist, über seine Bedürfnisse und Habitualisierungen, seine Rollen und Sensibi-
litäten, seine Moral und sein Recht, seine Intelligenz und seine Träume, über 
sein Streben nach Individualität und Autorität, über Kultur und Kunst erhalten 
wir Aufschluss durch die gesellschaftlichen Produktionsverhältnisse und Pro-
duktivkräfte – selbst Gesellschaft und Lyrik, die fremden Welten anzugehören 
scheinen, sind nicht nur Anathema für einander. Die Annahme eines mensch-
lichen An-Sich-Seins, einer Wesensnatur des Menschen, ist unnötig; sie steht 
überdies in der Gefahr, den einen oder anderen Zug der menschlichen Natur 
zu hypostasieren. Aufschlussreicher ist es, psychische Erfahrungen und ge-
sellschaftliche Erwartungen, die individuellen Formen des Umgangs mit sich 
und die sozialen Verkehrsformen – Rollen, Rituale, Rechte und Pflichten der 
Gesellschaft usf. – in Beziehung zu setzen. Sie können zeigen, welche Paral-
lelen oder abweichende Veränderung zwischen den Strebens- und Affektlagen 
des Einzelnen und den Leistungsbilanzen der Gesellschaft stattgefunden, wel-
che Spuren der Ideologie eine von der Grammatik des Tauschwerts beherrsch-

9  |  Ebd., 228.

10  |  Zum Verhältnis von philosophischer Anthropologie und Gesellschaftstheorie bzw. 

Geschichtsphilosophie vgl. G. Gamm, »Zeit des Übergangs. Zur Sozialphilosophie der 

modernen Welt«, in: G. Gamm, A. Hetzel, M. Lilienthal, Hauptwerke der Sozialphiloso-

phie, Stuttgart 2001, 13-18.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La condit ion humaine — Über das kr it ische Interesse am Menschen 141

te Welt hinterlassen haben. Auch lassen sich im Wissen darum kollektive Lern-
prozesse organisieren, die, wie schwierig sie auch in die Realität umzusetzen 
sind, nicht ganz ohne Hoffnung auf Erfolg bleiben müssen. Nur sei nicht vorab 
zu entscheiden, wie dieser Weg auszusehen, welche gesellschaftliche Konkre-
tion das Ziel einer befreiten Menschheit zu erfahren hat.

Leitend bleibt in allem Marxens These: Das menschliche Wesen sei kein 
»dem einzelnen Individuum innewohnendes Abstraktum«, keine »die Indivi-
duen natürlich verbindende Allgemeinheit«, sondern »das ensemble der gesell-
schaftlichen Verhältnisse«, das es, wie es in den Thesen über Feuerbach heißt, 
in ihrer »Selbstzerrissenheit« zu erfassen gilt.11

Die Kritik richtet sich insgesamt gegen die fragwürdige Annahme einer 
einheitlichen »Grundstruktur des Menschseins« (M. Scheler), die als tragende 
Basis aller geschichtlich wirksamen Formationen von Kultur und Gesellschaft 
angesetzt wird.12 Dass alle Menschen denken, fühlen, wollen, dass sie essen 
und trinken müssen; dass sie zu vernünftigem Handeln und aufrechtem Gang 
befähigte Wesen sind, die von Geburt an auf andere angewiesen sind und bei 
Gelegenheit des Umstands, dass sie sterben müssen, eine Vielzahl von Mythen, 
Erzählungen und Begräbnisriten ausgebildet haben usf., all das muss in seiner 
abstrakten Allgemeingültigkeit nicht bestritten werden, es ist »müßig« (Ador-
no). Von Interesse ist, wie und in welchem Umfang die Denk- und Lebensfor-
men des Einzelnen, seine Bedürfnisse und Wünsche, seine wissenschaftlichen 
und ästhetischen Erfahrungen von dem in den Produktionsverhältnissen und 
Produktivkräften inkorporierten gesellschaftlichen Allgemeinen bestimmt 
sind: Welche Gründe und Ursachen könnten dafür ausschlaggebend sein, dass 
die Menschen spätkapitalistischer Gesellschaften – in einem Akt autoaggres-
siver Selbstverleugnung – selbst noch dahin gelangen, sich das Bewusstsein 
der Versagung (ihrer Wünsche, Interessen, Unrechtsempfindungen, Scham-
gefühle usf.) zu versagen? Warum setzen sich die Menschen nicht gegen ihre 
Unterdrücker zur Wehr? Warum akzeptieren sie Verhältnisse sozialer und 
materieller Ungleichheit, die ein wahrhaft freies und erfülltes Leben hinter-
treiben? Wie könnten die Menschen trotz aller Bedingtheiten durch das All-
gemeine, d.h. den gesellschaftlichen ›Verblendungszusammenhang‹ dennoch 

11  |  K. Marx, »Thesen über Feuerbach«, in: Marx, Engels, Werke, Bd. 3, Berlin 1962, 6. 

12  |  »Die Aufgabe, die Max Scheler der Anthropologie gestellt hat, genau zu zeigen, 

wie aus der ›Grundstruktur des Menschseins […] alle spezifischen Monopole, Leistun-

gen und Werke hervorgehen: so Sprache, Gewissen, Werkzeug, Waffe, Ideen von Recht 

und Unrecht, Staat, Führung, […] Künste, Mythos, Religion, Wissenschaftlichkeit und 

Gesellschaftlichkeit‹ – diese Aufgabe ist unmöglich.« M. Horkheimer, »Bemerkungen zur 

philosophischen Anthropologie«, in: Ders., Kritische Theorie, Bd. 1, a.a.O., 202. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerhard Gamm142

an den ›Trug‹ heranreichen, den es im Ganzen verbreitet und sich aus der 
selbst- wie fremdverschuldeten Unmündigkeit befreien?13

Entsubjek tivierte Subjek tivität: L a condition posthumaine

Adornos Ausgangspunkt ist seine allgemeine Diagnose von der »Abdankung 
des Subjekts«, vom zweiseitig reflektierten »Ende des Individuums«, die Ador-
no in einer gleichsam philosophisch-ideellen, also begrifflichen und histo-
risch-realen Parallelaktion zu bedenken gibt. Seine Analyse der »Auflösung 
des Subjekts«14 bezieht sich einerseits auf die traditionelle Formation philo-
sophischer Kategorien wie Person und Individualität, Subjekt und Existenz, 
Ich und Selbstbewusstsein, inklusive ihrer Kritik: als an sich seiende, substan-
tielle, d.h. die Wesensnatur des Menschen spiegelnde Größen. Sie richtet sich 
andererseits darauf, dass die u.a. im Subjektdenken angezielte Individualität 
unter den realen Bedingungen spätkapitalistischer Verhältnisse immer weiter 
an Bedeutung verliert. Die Menschen werden im Berufsalltag von Angestellten 
und Vorgesetzten zu »Masken tragenden Antagonismen« oder als Arbeiter zu 
»Anhängseln der Maschinerie«.15

Im Ausgang von Kant und Hegel, Marx und Kierkegaard gehört es zu den 
faszinierenden Seiten von Adornos Philosophie, ständig mit der Wahrneh-
mung beider Perspektiven zu spielen, die eine an der anderen zu spiegeln, 
um sie mal stärker, mal schwächer vermittelt ineinander aufgehen zu lassen. 
Die Arbeit am philosophischen Begriff des (menschlichen) ›Subjekts‹ geht mit 
Beobachtungen und Deutungen des gesellschaftlichen Schicksals des moder-
nen Individuums einher. Über beide Begriffe wird ständig in ihrer Vermittelt-
heit nachgedacht. Das Denken lässt sich davon leiten, dass sich Philosophie 

13  |  Jenseits des Rheins lautet die Standardfrage (des westlichen Marxismus’ in den 

1960er und 70er Jahren): »Weshalb kämpfen die Menschen für ihre Knechtschaft als 

ginge es um ihr Heil?« So Gilles Deleuze und Félix Guattari im Anti-Ödipus. »Das Prob-

lem, das wir [die Intellektuellen, G. G.] uns stellen«, heißt es bei Roland Barthes 1971, 

»lautet: Wie lässt es sich bewerkstelligen, daß die beiden großen Episteme der Mo-

derne, die materialistische und die freudsche Dialektik wieder zusammenkommen […] 

und ein neues menschliches Verhältnis produzieren […]?« Das Joch der Gesellschaft, 

schreibt der Soziologe Peter L. Berger, scheint für die meisten Menschen leicht zu tragen 

zu sein. Woher kommt das? »Weil wir meistens genau das begehren, was die Gesell-

schaft von uns erwartet.« So die beste und bestbeglaubigte Antwort der Gesellschafts-

wissenschaften in den frühen 60er Jahren.

14  |  Adorno, Minima Moralia. a.a.O., 8. 

15  |  Th. W. Adorno, Aufsätze zur Gesellschaftstheorie und Methodologie, Frankfur t 

a.M. 1970, 138.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La condit ion humaine — Über das kr it ische Interesse am Menschen 143

einzig »als Kritik, als Widerstand gegen die sich ausbreitende Heteronomie« 
rechtfertigen lasse: gegen politische und ökonomische Tendenzen, »die in der 
gesamten Welt von innen und außen Freiheit abdrosseln«; dass sich »deren 
Gewalt […] bis tief in die philosophischen Argumentationszusammenhänge 
hinein« fortsetzt: »Was im Innern des Begriffs sich vollzieht, darin erscheint 
stets auch etwas von der realen Bewegung.«16 Bestimmend ist die (marxsche) 
Idee kritischer Selbstverständigung im Horizont einer mit Vernunft und Frei-
heit verstrickten Gesellschafts- und Sozialgeschichte. »Freiheit und Vernunft 
sind nonsense ohne einander. Nur insoweit die Wirklichkeit transparent auf 
die Idee der Freiheit, also auf die reale Selbstbestimmung der Menschheit ist, 
kann es für vernünftig gelten.«17

Entsubjek tivierte Subjek tivität: I. Das Schicksal			
des Individuums unter spätk apitalistischen Bedingungen

Die Individualität, die sich die Menschen wünschen oder beanspruchen zu 
sein, ist angesichts eines objektiv vorgängigen Funktionszusammenhangs der 
Gesellschaft nicht mehr der Rede wert. Ihr Streben nach Authentizität und 
Einzigartigkeit vollzieht sich in den Bahnen kulturindustrieller Fertigung. Für 
das ausgezeichnet je Einzelne einer Person gibt es entsprechende, am Fließ-
band gefertigte Schablonen; nur – massenweise produzierte Individualität 
ist keine, sie ist Mainstream. Auch dort, wo der Einzelne verantwortlich ge-
macht wird, ist fraglich, inwieweit er es wirklich ist. Verantwortung ist ein 
gesellschaftlicher Mechanismus, sich ständig als eine durch soziale Verant-
wortungsübernahme individuierte Person präsentieren zu müssen. Die spät-
kapitalistische Gesellschaft wie eine formal bleibende Soziologie reduziert das 
Individuum tendenziell auf ein »bloßes Exemplar der Gattung […], auf das es 
nicht mehr so sehr ankommt.«18 Der Rede von ›Individualität‹ haftet selbst bei 
denen, die sie gegen die Übermacht des schlecht Allgemeinen zu verteidigen 
suchen, etwas Ideologisches an. Der »unteilbare«, einzigartige Mensch ist für 
Adorno weitgehend das Resultat von Vergesellschaftungsprozessen, die sich 
in ihrer medialen Natur ständig zum Verschwinden bringen; und darüber hi-
naus die penetrante Illusion erzeugen, man könne inmitten der Gesellschaft 

16  |  Th. W. Adorno, Eingrif fe. Neun kritische Modelle, Frankfur t a.M. 1970, 18.

17  |  Th. W. Adorno, Drei Studien zu Hegel, in: Ders., Gesammelte Schrif ten, Bd. 5, 

Frankfur t a.M. 1970, 288.

18  |  Th. W. Adorno, Soziologische Exkurse. Nach Vorträgen und Diskussionen, Frank-

fur t a.M. 1972, 45.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerhard Gamm144

»individuell« oder »authentisch« sein. Eher gilt: »Je weniger Individuen, desto 
mehr Individualismus.«19

In ihrem reaktionären Denken erreichen Existenzphilosophen oft genug die 
Einsicht in den Verfall der Individualität und die Krise der Gesellschaft: »Flach-
heit, Glaubenslosigkeit, Substanzlosigkeit«, »menschliche Leere«, »neurotische 
Schwäche« usf. sind beliebte Charakteristika ihrer Mensch- und Welt-Betrach-
tung. Es ist aber »der Sinn ihres Verdammungsurteils, lieber noch es [das In-
dividuum, G. G.] selber zu opfern als Kritik am gesellschaftlichen principium 
individuationis zu üben. Ihre Polemik ist als halbe Wahrheit schon die ganze 
Unwahrheit.«20

Adornos Augenmerk richtet sich ganz auf die Vermittlungsprozesse, auf 
die (durch Ausmerzung bedrohte) Differenz von Individuellem und Allgemei-
nem, die aufeinander verweisen, ohne jemals miteinander identisch zu sein. 
Im Unterschied zu der ans Ende gelangten bürgerlichen Gesellschaft, welche 
die Differenz von Vernunft und Individualität in Recht und Moral, Wirtschaft 
und Unternehmertum, staatlicher und gesellschaftlicher Kontrolle auf pro-
duktive Weise auszutragen versuchte, verdunkelt sich, wie an vielen Zeichen 
der Zeit und ihren gesellschaftlichen Erscheinungsformen abzulesen ist, das 
Bild im 20. Jahrhundert, dem »Zeitalter der Extreme« (Eric Hobsbawm) dra-
matisch: Die faschistischen Vernichtungslager gehören ebenso dazu wie die 
Weltkriege und andere unvorstellbar große Verbrechen – von Hiroshima bis 
Kolyma. Die Kulturindustrie tut das ihre, die Bewusstseins- und Gefühlsla-
gen der Menschen so zu ›modeln‹, dass sie willfährig dem obrigkeitsstaatlich 
verordneten Rassenwahn, der Verfolgung von Minderheiten und den gleich-
geschalteten Medien folgen. Auch der in den Zeiten des ›Kalten Krieges‹ demo-
kratisch kaum gezügelte und zu zügelnde Kapitalismus zeigt sich stets auf dem 
Sprung, ein totaler Überwachungsstaat zu werden und – in Krisenzeiten – mit 
Notstandsgesetzen zu regieren. Er nimmt vor allem an der gesellschaftlich ver-
wertbaren Arbeits- wie Kaufkraft des Einzelnen ein Interesse und lässt ihm an-
sonsten die Illusion, mit seinem formaldemokratisch verbürgten Stimmrecht 
etwas bewirken zu können. In letzter Instanz ist es die Rationalität des Tausch-
werts, die in Form des Kaufs und Verkaufs von Waren – inklusive der mensch-
lichen Arbeitskraft – verstärkt in die menschlichen Beziehungen Einzug hält, 
die Menschen einander wie Dinge behandeln lässt und weiter die »bürgerliche 
Kälte« einzurichten hilft, die schon in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
mit in die politische und moralische Katastrophe des Faschismus geführt hat.21 

19  |  Ebd., 48.

20  |  Adorno, Minima Moralia, a.a.O., 196.

21  |  »Man hätte geglaubt, dass die humanistischen Ideale, dass Museen und Theater 

ein Schutz wären gegen das Unmenschliche. Aber es hat nicht nur nicht geschützt, 

sondern die Barbarei kam aus dem Boden der höchsten Kultur selbst. Während man in 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La condit ion humaine — Über das kr it ische Interesse am Menschen 145

In all dem wird das Individuum entweder wortwörtlich abgeschafft oder der 
trügerische Schein verbreitet, andere als betriebsbedingte Ursachen der Sys-
temerhaltung seien für seine Fortexistenz verantwortlich.

Die ›integrierte‹ oder ›funktionale‹ Gesellschaft bemächtigt sich der Men-
schen derart, dass sie ihr nur wenig Widerstand entgegensetzen können: »Es 
bedürfte der lebendigen Menschen, um die verhärteten Zustände zu verän-
dern, aber diese haben sich so tief in die lebendigen Menschen hinein auf Kos-
ten ihres Lebens und ihrer Individualität, fortgesetzt, dass sie jener Spontanei-
tät kaum mehr fähig scheinen, von der alles abhinge.«22 

Diese Diagnose über den prekären Zustand des menschlichen Subjekts 
unter spätkapitalistischen Bedingungen stellt Adorno ein ums andere Mal. 
Dabei ist das Subjekt »das einzige Potential, durch das diese Gesellschaft sich 
ändern kann und in dem zwar alle Negativität des Systems sich speichert, zu-
gleich aber durch das, was über das System, so wie es heute nun mal ist, hin-
ausweist.« Die Ambivalenz dieser Situation rührt u.a. daher, dass die »innere 
Vergesellschaftung« nicht bruchlos gelingt. Sie brütet psychosoziale und psy-
chosomatische Konflikte aus, »die sowohl das erreichte zivilisatorische Niveau 
bedrohen wie positiv darüber hinausweisen.«23 Entsprechend lautet die wieder-
kehrende Formel: »Individualität ist sowohl Produkt des Drucks wie das Kraft-
zentrum, das ihm widersteht.«24

Aufschlussreich ist diese Denkform mit Blick auf Freud. Das Modell, das 
beide verwenden, lässt sich am besten dadurch kennzeichnen, dass sie das 
Subjekt (das Ich, Individuum usf.) als Teil (des psychischen und gesellschaft-
lichen Systems) und als mehrfach determinierte Grenze betrachten.

Als Teil ist das Ich die Resultante der lebensgeschichtlichen Auseinander-
setzungen innerhalb des psychischen Apparats bzw. der durch die Erwartun-
gen und Zwänge des gesellschaftlichen Systems hervorgebrachten Ordnung. 
Das Ich dient, wie es bei Freud heißt, zum »Behuf der Regelung der Dinge mit 
der Außenwelt«, es verkörpert den Realitätssinn, den es gegenüber den An-
sprüchen des Über-Ichs wie den Triebwünschen zu behaupten sucht; auch in 
dem Sinn, dass es sich innerhalb der Grenzen des gesellschaftlichen Systems, 
in dem es lebt, zurechtfinden muss. Es muss sich anpassen, sich in seinen In-
teressen und Wünschen von einem Sinn für die Realität(en) leiten lassen. Als 
Teil des psychischen wie gesellschaftlichen Systems, ist es das »angepasste«, 
»gut integrierte« usf., auf seine psychischen wie sozioökonomischen Funk-

München Debussy gespielt hat, konnte man nebenan das Schreien hören aus den Zügen 

nach Dachau.« George Steiner, in: Die Zeit, Interview mit G. Steiner, 16.04.2014, 45.

22  |  Th. W. Adorno, Soziologische Schrif ten 1, Gesammelte Schrif ten, Bd. 8, Frankfur t 

a.M. 1972, 18.

23  |  Adorno, Soziologische Exkurse, a.a.O., 36.

24  |  Th. W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfur t a.M. 1966, 279.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerhard Gamm146

tionen (der Selbsterhaltung) abgestellte Individuum. Es ist das Sub-jekt, das 
Unterworfene.

Das Individuum ist auch die Grenze sowohl für den Ableitungszusammen-
hang, d.h. die wissenschaftliche Erklärung, mit der sein Verhalten als Aus-
fluss gesellschaftlicher Determinanten wie institutionalisierter Zwänge und 
Erwartungen betrachtet werden kann, als auch im Blick auf jene Widerstands-
potentiale, die es – wie neurotisch auch immer – unter dem Druck der Ver-
hältnisse ausbildet. Die Grenze artikuliert sich im Widerstand, psychisch wie 
gesellschaftlich, im Denken wie in der Realität, im neurotischen Symptom wie 
im sozialen Protest.

Die Pointe der freudschen Konzeption des Ichs (als Repräsentant der Reali-
tät) ist die, es ebenso als Ort der Selbstreflexion wie als Sitz des Widerstandes (qua 
Verdrängung) anzusetzen. Im Unterschied zu einer langen philosophischen 
und kulturellen Tradition, die das Ich als autonomes Vernunftsubjekt, als Ins-
tanz der Befreiung und des Wissens betrachtet hat, ist es für Freud gleichzeitig 
der Ort der Kritik und der (unbewussten) Selbstzensur: der Ort der Aufklä-
rung, des Diskursiven, des Wissens und der Verdrängung. Das Ich kann etwas 
nicht wissen wollen und bleibt dennoch einzig die Instanz, durch die dasjeni-
ge, was verdrängt wurde, bewusst werden kann. Ich ist ein Ort der Mischung, 
an dem das, was auf dem Schirm des Bewusstseins transparent wird, mit dem 
verquickt bleibt, was vom Ich verdrängt wurde.

Diese Logik von Teil und Grenze ist ein Modell des Denkens, das Adorno 
immer wieder in Anschlag bringt, um die prekäre Stellung des Individuums 
im Verhältnis zur Gesellschaft zu denken: das am »herrschende[n] Unwesen 
der Kultur […] selber genug teilhat, um […] aus dieser Teilhabe Kräfte« zu zie-
hen, »sie zu kündigen«.25

Entsubjek tivierte Subjek tivität: II. Das z wiespältige Ende 
des Subjek ts, philosophisch

Mit dem geschichtlichen Ende des Individuums oder der Auflösung der Sub-
jektformation(en) der bürgerlichen Gesellschaft zerfallen für Adorno auch die 
philosophisch relevanten Begriffe wie Subjekt, Person, Individualität, Selbst 
usf., die im Aufstieg der bürgerlichen Gesellschaft von der Philosophie auf-
genommen und – in einem teils emanzipatorischen Sinn – zur Explikation des 
Verhältnisses von Mensch und Welt genutzt worden sind. Sie haben geholfen, 

25  |  Adorno, Minima Moralia, a.a.O., 27. »Nur dadurch, dass der Einzelne die 

Objektivität in sich hineinnimmt und […] bewußt, ihr sich anpasst, vermag er den 

Widerstand gegen sie auszubilden.« Th. W. Adorno, Stichworte. Kritische Modelle 2, 

Frankfur t a.M. 1969, 56.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La condit ion humaine — Über das kr it ische Interesse am Menschen 147

den Weg der Menschheit aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit zu ebnen. 
Angesichts der Krisen und Katastrophen im 20. Jahrhundert erweisen sie sich 
als immer weniger tragfähig. 

Die Rede vom ›Ende des Individuums‹ zielt also auf zweierlei, zunächst auf 
die Annahme (Diagnose), das Subjekt bzw. das Individuum als Träger der Re-
flexion habe als philosophische Kategorie ausgedient, auch, weil sich kein ge-
sellschaftliches Subjekt, keine Klasse, mehr angeben lasse, das Menschheits-
projekt eines von Angst und Arbeitslosigkeit, Klassenschranken und sozialer 
Ungleichheit befreiten Lebens voranzubringen, es aus den Fängen des entfes-
selten Industriekapitalismus zu befreien. Sein philosophischer Gebrauch sei 
auch deshalb prekär, weil er mehr verspreche als zuletzt mit diesem Begriff 
eingelöst werden kann. Dafür werden von Adorno unterschiedliche Gründe ins 
Feld geführt. So sei die philosophische Vorstellung vom vernünftigen Subjekt 
– gerade im Denken der Neuzeit – selbst derart von Macht- und Herrschafts-
ansprüchen, von abstrakten Gleichheits- und Identitätsforderungen durch-
setzt, dass sich seine Verwendung fast von selbst verbiete. Aufs Ganze gesehen 
läuft die Kritik am Subjekt auf die Beobachtung einer radikalen Entmachtung 
des selbständigen und selbstverantwortlichen Subjekts bzw. Ichs hinaus, das 
schon zuvor durch Marx (Charaktermaske), Nietzsche und Freud (Grammatik/
Triebökonomie) empfindliche Einbußen an Freiheit erlitten hatte.

›Subjekt‹ als philosophische Kategorie erscheine deshalb verdächtig, weil 
sich in seine kulturelle Verwendung – denotativ wie konnotativ – ideologische 
Bedeutungen eingeschlichen hätten; am Begriff der »Person« und der »Per-
sönlichkeit« lasse sich das ebenso gut ablesen26 wie am Begriff der Autonomie, 
dessen positiv annoncierter Gebrauch auch dann noch auf Selbstbestimmung, 
Selbständigkeit und die freie Entfaltung der Persönlichkeit deute, wenn der »Be-
griff des autonomen Subjekts […] von der Realität längst kassiert«27 worden sei.

Überhaupt vereinseitige der Idealismus den Blick auf die menschlichen 
Subjekte. So nah Adorno zeitlebens Kant und dem Deutschen Idealismus ge-
standen und sie als kritische Autoritäten akzeptiert hat –, in dieser Form eines 
Denkens in den Kategorien von Identität und Herrschaft, könne man nicht 
mehr über die Bestimmung, »was ich selbst bin«, urteilen: Ich »selbst will 
selbständig – nicht an einem anderen und durch ein anderes, sondern für mich 
selbst etwas sein, und will als solches selbst der letzte Grund meiner Bestim-
mungen sein […]. Ich will der Herr der Natur sein, und sie soll mein Diener 
sein; ich will einen meiner Kraft gemäßen Einfluss auf sie haben, sie aber soll 

26  |  Vgl. ebd. die »Glosse über Persönlichkeit«, 51ff. 

27  |  Th. W. Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit, Vorlesungen, hg. v. 

R. Tiedemann, Frankfur t a.M., 2001, 14.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerhard Gamm148

keinen haben auf mich.«28 Fichtes vom Pathos des Aufbruchs zu einer neuen 
Zeit zehrende Subjektvorstellung hat sich anderthalb Jahrhunderte später fast 
ins Gegenteil verkehrt: »Was dem Subjekt als ein eigenes Wesen erscheint, 
und worin es gegenüber den entfremdeten gesellschaftlichen Notwendigkeiten 
sich selbst zu besitzen meint, ist gemessen an jenen Notwendigkeiten bloße 
Illusion.«29. Auch vereinseitige der unbedingte, restlos egozentrische und ver-
fügungswütige Wille, über sich selbst und die anderen, über die innere wie 
äußere Natur zu herrschen, die Freiheit in einer Form, die sie nur in verding-
lichter Gestalt als ›Kontrolle über‹ akzeptiere.

Die Lebensgeschichte jedes Einzelnen ist eine einzige Kette endloser Ver-
mittlungs- und Anpassungsleistungen, in die, wer überleben will, sich schi-
cken muss. In freier Übersetzung könnte man sagen, liegt Adornos Unbeha-
gen gegenüber dem Idealismus darin begründet, dass die Aufklärung, die 
Hegel mit dem Begriff der Vermittlung verspricht, in einem wichtigen Punkt 
eine Täuschung, mindestens keine der Realität entsprechende Beschreibung 
moderner Gesellschaften ist. Diese kennen vor allem eine Form von Vermitt-
lung, und das ist die der Anpassung, während (der marxistisch eingefärbte) 
Hegel und die Folgen sie – geradezu utopisch – als ein auf allen Ebenen oder 
Lebensplattformen wirksames Prinzip, d.h. als vernünftige Verhältnisse 
schaffendes Durcharbeiten (selbst-bewusst machende Arbeit, Bildung, Kultur 
usf.) konzipiert haben.

Die interne Kritik des philosophischen Begriffs steht im engen Zusam-
menhang mit der auf die gesellschaftlichen Verhältnisse zielenden Zeitdiag-
nose, nach der die Entscheidungsspielräume des Einzelnen enger, die sozialen 
und ökonomischen Partizipationen aufs Äußerste beschränkt würden. Alles 
in allem sei das Individuum eine bloße Nummer der verwalteten Welt. Adorno 
folgert entsprechend: »Die gegenwärtige Ohmacht des Individuums – aller In-
dividuen« müsse daher zum Ausgangspunkt sowohl der Philosophie wie der 
Gesellschaftswissenschaften gemacht werden.30

Für Adorno laufen Begriffsexplikation und gesellschaftliche Wandlungs-
prozesse – trotz gewisser Ungleichzeitigkeiten und unterschiedlicher Exis-
tenz- bzw. Betriebsmodi – parallel, mit gewaltigem Überhang auf der Seite des 
Systems, das dem Denken und Handeln der Individuen, den Alltagsakteuren 
wie der Wissenschaft und der Philosophie, nur wenig Chancen bietet, ihr zu 
entkommen.

28  |  J. G. Fichte, Die Bestimmung des Menschen, in: Fichtes Werke, Bd. II, hg. v. I. H. 

Fichte, Berlin 1971, 191ff.

29  |  Th. W. Adorno, Aufsätze zur Gesellschaftstheorie und Methodologie, Frankfur t 

a.M. 1970, 36.

30  |  Ebd., 55.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La condit ion humaine — Über das kr it ische Interesse am Menschen 149

Aber: Nichts liefe seinem Denken des »realen Humanismus« so sehr zu-
wider, wie das Individuum kurzerhand abzuschaffen oder Humanität pau-
schal zu verwerfen, nur weil sie sich ohnehin nicht mehr retten ließen: »Kritik 
am Individuum meint nicht dessen Abschaffung.«31 Die reale Abschaffung – 
wissenschaftlich (durch entsprechende Konzepte) wie gesellschaftlich (durch 
radikale Funktionalisierung) – zu befördern, wäre zynisch, sie beglaubigte 
nur nachträglich Hegels gegen das Glück des Einzelnen gerichteten Satz: 
die Weltgeschichte sei das Weltgericht. Gekettet an »das blinde Prinzip der 
Selbsterhaltung« ist die »Liquidation des Ichs das, was am meisten zu fürch-
ten ist.«32

Die gegenwärtig über das Individuum verhängte Ohnmacht lässt sich Ador-
no zufolge weder als eine gesellschaftlich hinzunehmende Tatsache auffassen, 
noch sollte man aus ihr eine anthropologische Invariante, z.B. die einer uni-
versellen Schutz- und Hilfsbedürftigkeit, machen, die aufgrund einer generel-
len Ungesichertheit der menschlichen Existenz »oberste Führungssysteme« 
oder »Institutionen«, wie A. Gehlen später sagt, bräuchte, um den Menschen – 
diese Schwäche kompensierend – den notwendigen sozialen und moralischen 
Gegenhalt zu verschaffen.33

31  |  Ebd., 60.

32  |  Th. W. Adorno, Metaphysik. Begrif f und Probleme, Vorlesungen, hg.  v. R. Tiede-

mann, Frankfur t a.M. 1998, 169. In einem weiteren Sinn gehören für Adorno die Exis-

tenzphilosophie (J.-P. Sartre, K. Jaspers u.a.) und die Existentialontologie M. Heideg-

gers auch in den Kontext einer philosophisch-anthropologischen (heroisch-existentiel-

len) Bemühung um den Menschen – wie überhaupt alle Philosophie, die öffentlich den 

Anspruch erhebt, Bedeutendes über den Sinn des Menschseins sagen zu können – auch 

dort, wo schiere Sinnlosigkeit herrscht. Ihre Kritik bedürfte einer eigenen, gründlichen 

Auseinandersetzung.

33  |  Die Institutionen (Recht, Eigentum, Ehe und Familie), die Gehlen durchweg als 

das Leben erleichternd und entlastend ansieht, sind für Adorno – mindestens in der 

real existierenden Form – eine »entsetzlich drückende Last«. Sie stehen »den Menschen 

als fremde und bedrohliche Macht entgegen; als eine Art Fatalität, deren sie sich kaum 

erwehren können.« Vgl. dazu die Diskussion zwischen Adorno und Gehlen, in: F. Grenz, 

Adornos Philosophie in Grundbegrif fen, a.a.O., insb. 240-251. Beide halten eine Ge-

sellschaftsanalyse im Ausgang vom Individuum für Ideologie, beide teilen ein gewisse 

(elitäre) Abscheu gegenüber der modernen Massengesellschaft, der »Industriekultur« 

(Gehlen) in dem einen, der »Kulturindustrie« (Adorno, Horkheimer) in dem anderen Fall. 

Aber Gehlens Funktionsanalyse überindividueller Handlungssysteme verteidigt die be-

stehende Ordnung, sie leistet der Unfreiheit und Verknechtung Vorschub, weil sie im 

Namen der »Entlastung« realexistierende Institutionen unterschiedslos bejaht.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerhard Gamm150

Negative Anthropologie

Unter den Bedingungen spätkapitalistischer Industriegesellschaften zeige 
sich das Individuum in nahezu jeder Hinsicht als »unfrei«, »regrediert«, als 
»bloße Funktion«, dem die führenden Organe seines Verhaltens: Reflexion, 
Spontaneität und selbstbestimmte Erfahrung, immer weiter ausgetrieben wür-
den. Aus den gegenwärtigen Zügen könne man nie und nimmer das entzif-
fern, was den Menschen im Stande der Freiheit zu werden möglich sei.

Nicht ideologischer Natur sind allein Äußerungen, die es als negativ cha-
rakterisieren: »Jedes Menschenbild ist Ideologie außer dem negativen.«34 Dies 
heißt in einer ersten Annäherung, dass nur eine Betrachtung des mensch-
lichen Individuums, seines Seins und Verhaltens, angemessen ist, die es in 
seiner negativen, d.h. entfremdeten und unfreien Realität zeigt, darin, ein »un-
beschränkt anpassungsfähiges Subjekt« zu sein.

Dabei erstreckt sich die Bestimmung des Negativen nicht nur auf das Nicht-
seinsollende, das mit Begriffen wie Entfremdung, Verdinglichung, Repression 
und strukturelle Gewalt in eine den gesellschaftlichen Phänomenen nähere 
Sprache übersetzt wird, sondern auch auf jene Bedeutungsfacetten, die mit 
dem Nichtidentischen, genauer der »Nicht-Identität des Menschen mit sich«, 
in Beziehung stehen. Diese beziehen sich sowohl auf das »Bewusstsein von 
dem, was fehlt«, wie Adorno sagt, als auch auf das appellative ›existiert noch 
nicht‹, unter dem alles Nachdenken über die »real entmächtigte und inwendig 
geschwächte Subjektivität« steht.35

Wie sich an anderen Stellen zeigt, entkommt auch Adornos negative Dia-
lektik nicht der im Gestus bestimmter Negation angestellten Reflexion: der 
Positivierung eines Unbestimmten, die eine mindestens indirekte oder un-
deutliche Vorzeichnung des Richtigen enthält.

Im Gegenzug zur vorherrschenden »Entsubjektivierung des Subjekts« ist, 
durchaus positiv eingefärbt, von »Ich-Stärke«, »Selbständigkeit«, »Autono-
mie«, »Mündigkeit« usf. die Rede, freilich ohne dass ihr Verständnis anders 
denn über die in ihnen liegenden Antagonismen ausgetragen werden könnte. 
Allein auf indirektem Wege erfahren wir etwas über den Begriff eines richti-
gen Menschen: »Zumindest Negatives lässt über den Begriff eines richtigen 
Menschen sich sagen. Er wäre weder bloße Funktion eines Ganzen, das ihm 
so gründlich angetan wird, dass er davon nicht mehr sich zu unterscheiden 
vermag, noch befestigte er sich in purer Selbstheit […]. Wäre er ein richtiger 
Mensch, so wäre er nicht länger Persönlichkeit, aber auch nicht unter ihr, kein 
bloßes Reflexbündel, sondern ein Drittes. Es blitzt auf in der Hölderlinschen 

34  |  Adorno, Aufsätze zur Gesellschaftstheorie, a.a.O., 34.

35  |  Vgl. Adorno, Negative Dialektik, a.a.O., 127 sowie Adorno, Probleme der Moral-

philosophie, Vorlesungen, hg. v. T. Schröder, Frankfur t a.M. 1996, 261.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La condit ion humaine — Über das kr it ische Interesse am Menschen 151

Version des Dichters: ›Drum, so wandle nur wehrlos/Fort durchs Leben, und 
fürchte nichts!‹«36

In einem längeren Abschnitt der Negativen Dialektik zielt Adorno dann 
doch polemisch gegen Auffassungen, die ein Herzstück der neueren philo-
sophischen Anthropologie bilden:

»Was der Mensch sei, lässt sich nicht angeben. Der heute ist Funktion, unfrei, regre-

dier t hinter alles, was als invariant ihm zugeschlagen wird, es sei denn, die schutz-

lose Bedürftigkeit, an der manche Anthropologien sich weiden. […] Würde aus seiner 

gegenwärtigen Beschaffenheit das Menschenwesen entzif fer t, so sabotier te das seine 

Möglichkeit. […] Zwar begrif fe sie [die historische Anthropologie, G. G.] Gewordensein 

und Bedingtheit ein, aber rechnete sie den Subjekten zu, unter Abstraktion von der Ent-

menschlichung, die sie zu dem machte, was sie sind, und die im Namen einer qualitas 

humana tolerier t bleibt. Je konkreter Anthropologie auftritt, desto trügerischer wird sie, 

gleichgültig gegen das am Menschen, was gar nicht in ihm als dem Subjekt gegründet, 

sondern in dem Prozess der Entsubjektivierung, der seit unvordenklichen Zeiten parallel 

lief mit der geschichtlichen Formation des Subjekts. Die These arrivier ter Anthropolo-

gie, der Mensch sei offen – selten fehlt ihr der hämische Seitenhieb aufs Tier –, ist leer; 

sie gaukelt ihre eigene Unbestimmtheit, ihr Fallissement, als Bestimmtes und Positives 

vor. Existenz ist ein Moment, nicht das Ganze […]. Dass nicht sich sagen lässt, was 

der Mensch sei, ist keine besonders erhabene Anthropologie, sondern ein Veto gegen 

jegliche.«37

Adornos ›Einwand‹, sollte er denn gegen die philosophische Anthropologie 
Plessners gemünzt sein, ist selbst kein besonders erhabener. Eine Dialektik, 
die aufs Nichtidentische, auf die »Nicht-Identität des Menschen mit sich«, 
abhebt, bedarf notwendig jenes Moments der »Unbestimmtheitsrelation des 
Menschen zu sich«, von der Plessner spricht.38 Adorno selbst ist unaufhörlich 
dabei, auf diese Unbestimmtheit oder darauf, dass sich das, was der Mensch 
sei, nicht sagen lasse, Bezug zu nehmen – auch im normativen Sinn. Über 
weite Strecken meinen das Nicht-Identische und das Unbestimmte (und Unbe-
stimmbare) schlicht dasselbe. Negative Dialektik, ihre Bindung ans individu-
elle Bewusstsein, das dem unwahren Ganzen widersteht, steht geradezu unter 
der Annahme einer unbestimmbar-bestimmten, sich in ihrer Performativität 
spiegelnden Subjektivität. »Nicht-Identität des Menschen mit sich« kann bei-

36  |  Adorno, Stichworte, a.a.O., 56.

37  |  Adorno, Negative Dialektik, a.a.O., 128.

38  |  Vgl. dazu: G. Gamm, »›Abgerissenes Bruchstück eines ganzen Geschlechts‹. Phi-

losophische Anthropologie in der Leere des zukünftigen Menschen«, in: Philosophische 

Anthropologie im 20. Jahrhundert, hg. von H.-P. Krüger und G. Lindemann, Berlin 2006, 

103-125.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerhard Gamm152

des bedeuten: der unbestimmte und unverfügbare Fluchtpunkt des Ich, seine 
Offenheit wie die dem Druck der Verhältnisse geschuldete »Dissoziation der 
Bewusstseinseinheit«.39

Auch in ihrer Kritik an der bestehenden Gesellschaft ist sie auf die norma-
tiven Gehalte dessen, was nicht bestimmt, d.h. offen nach vorne wie nach seit- 
und rückwärts verweist, angewiesen. Adornos Denken speist sich ganz we-
sentlich aus jener Offenheit und Unbestimmtheit, die es überheblich als »leer« 
und »nichtssagend« abtut. »Ohne allen Gedanken an Freiheit wäre organisier-
te Gesellschaft theoretisch kaum zu begründen.«40 Normative wie deskriptive 
Implikationen des Nichtidentischen enthüllen sich erst unter Prämissen, die 
ihre auf die conditio posthumana bezogene (historische und gesellschaftliche) 
Reflexion nicht abstreifen können: einer Unbestimmtheit der Subjektivität, die 
auf den Menschen in seiner möglichen, wenngleich real entmächtigten Frei-
heit, nach Recht und Unrecht unterscheiden zu können, zurückweist.41

Dem ständigen Rückgriff auf das Nicht-Identische sind Motive und Argu-
mente einer, wie man sagen könnte, negativen Anthropologie eingeschrieben, 
ohne die das ganze Unternehmen einer negativen Dialektik nicht funktionier-
te (zusammenbräche). Diese reichen von negativen Definitionen: Der Mensch 
»ist […] nicht, was er war und ist, sondern ebenso was er werden kann; keine 
Bestimmung reicht hin, das zu antezipieren«42 – über die vagen Vorstellungen 
eines gelingenden Lebens, das ein »gewaltloses Miteinander des Verschiede-
nen«43 oder einen gesellschaftlichen Zustand, indem man »ohne Angst ver-
schieden sein« dürfte, ins Auge fassten, bis zu dem »versöhnte(n) Zustand«, 
der »sein Glück darin [hätte], dass es [das Fremde, G. G.] in der gewährten 
Nähe das Ferne und Verschiedene bleibt«.44 

39  |  Adorno, Noten zur Literatur II, a.a.O., 213.

40  |  Adorno, Negative Dialektik, a.a.O., 217.

41  |  Adorno hält trotz vollmundiger Kritik der Leit- und Abziehbilder des Menschen an 

der Vorstellung des »richtigen Menschen« fest. Er registrier t, wie zu seiner Zeit auf die 

Welt der Planung die des Zwangs zur ständigen Anpassung folgt. Er trägt diese Er fah-

rung aber in ein (wesenslogisches) Modell des Denkens und des menschlichen Sub-

jekts ein, das nicht (mehr) auf der Höhe der Zeit ist. Seine Kritik stützt sich konzeptuell 

wie normativ auf das Autonomie-Ideal des bürgerlichen Subjekts. Es bildet die einzige 

Richtschnur, seine Lage zu entschlüsseln. Vgl. dazu G. Gamm, »Sur-realität und Ver-

nunft. Zum Verhältnis von System und Kritik bei Th. W. Adorno«, in: Angesichts objek-

tiver Verblendung. Über die Paradoxien Kritischer Theorie, hg.  v. G. Gamm, Tübingen 

1985, 150-157.

42  |  Adorno, Negative Dialektik, a.a.O., 59.

43  |  Ebd., 16, 151, 162.

44  |  Ebd., 190.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La condit ion humaine — Über das kr it ische Interesse am Menschen 153

Keines dieser Bilder ließe sich ohne Rekurs auf eine in die Konjunktive der 
Versöhnung gesetzte menschliche Erfahrung auch nur denken. Sie erstrecken 
sich von der individuellen Erfahrung – »geliebt wirst du einzig, wo du schwach 
dich zeigen darfst, ohne Stärke zu provozieren« – bis zu jenem Fluchtpunkt, 
den Adorno explizit die »befreite, versöhnte Menschheit« nennt.45 Wollte 
man grundsätzlich argumentieren, müsste man daran erinnern, dass selbst 
noch die Rede über Vernunft und ihre nach Kant unhintergehbare Aufgabe 
der Selbstkritik, d.h. der Vernunftkritik, nicht ohne anthropologische Bezüge 
auskommt. Das sieht auch der französische Philosoph J. Derrida, der nicht 
gerade im Verdacht steht, ein Freund philosophischer Anthropologie zu sein. 
Die Anthropologiekritik stößt nämlich dort, so schreibt er, auf eine unüber-
windliche Grenze, wo die Ableitung der Prinzipien der Moralität aus bloßer 
Naturerkenntnis des Menschen (als eines partikularen Wesens) nicht geleistet 
werden kann:

Die »Besonderheit des Menschen tut sich ihr selbst (der Philosophie) nur vom Gedanken 

des Zwecks an sich her kund; sie tut sich ihr selbst als Zweck an ihr kund […] als unendli-

cher Selbstzweck […], so erklär t sich, daß, trotz der Kritik am Anthropologismus […], der 

Mensch das einzige Beispiel, der einzige Fall eines vernünftigen Wesens ist, der zitier t 

werden kann, wenn rechtmäßig der Universalbegrif f des vernünftigen Wesens vom Be-

grif f des menschlichen Wesens unterschieden wird. Am Punkt dieser Tatsache erwirbt 

die Anthropologie all ihre Autorität zurück, die ihr bestritten worden war.«46

Ein letztes Beispiel für die unabweisbare Präsenz unbestimmt-bestimmender 
anthropologischer Größen (einer negativen Anthropologie) entstammt der Mo-
ralphilosophie, die Adorno einerseits verstärkt in die Frage nach der richtigen 
Politik übersetzt sehen möchte, andererseits – unter (selbstkritischem) Vor-
behalt – auch an den Einzelnen adressiert: »Wir mögen nicht wissen, was das 
absolut Gute […], ja nur […], was das Menschliche und die Humanität sei, aber 
was das Unmenschliche ist, das wissen wir sehr genau.«47

45  |  Vgl. Adorno, Minima Moralia, a.a.O., 255. Zu den Konjunktiven der Versöhnung 

vgl. G. Gamm, Philosophie als Schauplatz geistiger Er fahrung, Ringvorlesung: Kritische 

Theorie, Darmstadt 2003, unveröffentlicht.

46  |  J. Derrida, Fines hominis, in: Ders., Randgänge der Philosophie, Frankfur t a.M., 

Berlin, Wien 1976, 104.

47  |  Adorno, Probleme der Moralphilosophie, a.a.O., 261. Negative Anthropologie 

meint also nicht, die problematischen Seiten des Menschen als seine menschliche Na-

tur festzuschreiben: Sich aus Verträgen und Abkommen klammheimlich herauszuzie-

hen, mit Gesetzen illegale Machenschaften zu legalisieren, mehr Gewinn zu erzielen als 

investier t wurde, eher bei sich selbst als bei anderen fünf gerade sein lassen, sich durch 

Täuschung in vor teilhafte Positionen zu hieven oder ein Wolf unter Wölfen zu sein usf.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerhard Gamm154

Entsubjek tivierung positiv

Unter dem Stichwort einer Entsubjektivierung des Subjekts wurde bislang 
die Kritik zusammengefasst, die Adorno (und die Kritische Theorie) an den 
übermächtigen Tendenzen spätkapitalistischer Gesellschaften üben, sie ma-
chen die Individuen tendenziell zu einem irrelevanten Faktor. In ästhetischen 
wie in moralphilosophischen Kontexten, aber auch in den Meditationen zur 
Metaphysik macht sein Denken von Entsubjektivierung noch einen anderen, 
in gewisser Weise entgegengesetzten Gebrauch. Der Entzug des Subjektiven 
gilt ihm hier als Bedingung der Möglichkeit, um in einem emphatischen Sinn 
überhaupt von ästhetischer Erfahrung oder moralischer Verpflichtung spre-
chen zu können. Es sind (ganz) andere, nicht subjektive Kräfte am Werk, die 
den Künstler produktiv und seine Kunst groß machen; die auch den, der sich 
moralisch verhält, bewegen, das Richtige zu tun.

In der Kunst geht es um die Produktivkraft »Selbstauslöschung«48, in der 
Moral um vorreflexive oder nicht-ichliche Impulse, ohne die die Freiheit eines 
Willens eine Chimäre bliebe. Selbst das philosophische Denken, das mehr 
sein will als bloße Begriffsklauberei, ist ohne ein das intentionale Subjekt ent-
mächtigendes Moment: eine »Determination« durch die Sache, nicht zu den-
ken. Spontanität ist nicht »einfach mit bewusster Tätigkeit« gleichzusetzen.49 
›Metaphysische Erfahrungen‹ wie einschießende Augenblicke unbeschreibli-
chen Glücks bedeuten nichts, wenn sie nicht in einem Nicht-Subjektiven, d.h. 
in einem Materiellen fundiert wären, wenn sie sich nicht an einem Ding- oder 
Sachhaften, dem unverwechselbar Besonderen einer Landschaft oder eines 
Geschmacks, eines Ortes oder Bildes entzündeten: »Keine Hoffnung ist ohne 
Stillung der Begierde…«, kein Glück ohne Momente der Befreiung von sich 
selbst, ohne die »Suspension des Ichs« als einer durch das (gesellschaftliche) 
Individuationsprinzip konstituierten Person.50 »Ich« oder »Person« sind in 
den Augen Adornos auch und vornehmlich Narrative eines Zwangs- und Zen-
surzusammenhangs, dessen Auflösung erst Offenheit ermöglicht.51 Adorno 
unterzieht das Subjekt einer radikalen Kritik, besteht aber darauf, dass nicht 
auf es verzichtet werden: seine »Rettung« nicht ohne seine »Befreiung« aus 
den überholten, angst- und notdurchwirkten Lagen kapitalistischer Selbst- und 

48  |  Adorno, Noten zur Literatur II, a.a.O., 76. Der »Gehalt eines Kunstwerks [beginnt] 

genau dort, wo die Intention des Autors aufhört.« Adorno, Noten zur Literatur III, a.a.O., 

20.

49  |  Vgl. Adorno, Eingrif fe, a.a.O., 12.

50  |  Vgl. Adorno, Noten zur Literatur I, a.a.O., 121.

51  |  »In der Welt des selbstherrlichen und sich in sich selbst befestigenden Menschen 

wäre das Bessere allein, die Klammer der Identität zu lockern und nicht sich zu verhär-

ten.« Adorno, Noten zur Literatur III, a.a.O., 29.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La condit ion humaine — Über das kr it ische Interesse am Menschen 155

Gesellschaftsverhältnisse vonstatten gehen kann. In Eichendorffs Lyrik findet 
er diesbezüglich Andeutungen. Sie erhebt »als Preisgabe an die Impulse der 
Sprache, stummen Einspruch gegen das dichterische Subjekt.«52

Ohne näher auf die positive Bedeutung, die die »Suspension des Ichs« für 
metaphysische Erfahrung und künstlerische Schaffen hat, eingehen zu kön-
nen, soll ihr abschließend auf dem Feld der Moralphilosophie und der politi-
schen Philosophie nachgegangen werden: »Vielleicht wären freie Menschen 
auch vom Willen befreit.«53

Vor-ichlicher Impuls und gesellschaf tliche Pr a xis,		
die Idee der Freiheit

In seinen Überlegungen zu Kants Moralbegriff vertritt Adorno die Auffassung, 
ein Verständnis von Moral bleibe unvollständig, wenn der »somatisch-mime-
tische Impuls« keine Berücksichtigung fände. Ohne dieses, auf Geist nicht 
reduzierbare, natürlich-leibhaftige Moment, bei Adorno »das Hinzutretende«, 
kann es keine Willenshandlung geben.54 Im Bewusstsein der Schwierigkeit 
einer widerspruchsfreien Begründung der Moral geht es ihm um Spurenele-
mente einer Erfahrung, die von einer kognitivistisch beschränkten Moralphi-
losophie leichtfertig übergangen bzw. auf eine rational bedenkliche Weise auf-
gelöst werden.

Dieses Moment repräsentiert einen vor-ichlichen Impuls, der gleichwohl 
zu einem umfassenden Verständnis von Willensfreiheit und Autonomie dazu-
gehört. Mit ihm ragt ein impulsives, äußeres, ja »vorrationales« Moment in die 
Willenshandlung hinein. Adorno will jenen Impuls nicht gegen die Rationali-
tät des Normativen ausspielen, sondern in seinem prekären Zusammenhang 
mit dem »Intramentalen« durchsichtig machen – ein Moment vielleicht, bei 
dem man an ein ›Mitempfinden‹ denken kann, ohne darauf wie Schopenhauer 
gleich eine Moral zu gründen, das ein Moment des ›Naturhaften‹ enthält, wel-
ches weder ganz ›blind‹, noch ›bloß unterdrückte‹ Natur ist. Dieses vorreflexi-
ve Moment ist weder bloß naturdeterminiert, noch rein durch die Intentionen 
des Bewusstseins gesteuert, es erlaubt dem Subjekt, obwohl es in die Objekt-
sphäre hineinreicht, die Erfahrung von Freiheit. Die moralischen Impulse tre-
ten angesichts konkreter Herausforderungen an das moralische Gefühl und 
die Vernunft zutage.

52  |  Adorno, Noten zur Literatur I, a.a.O., 121. Ein weiteres, tragendes Motiv, das an 

dieser Stelle zu nennen wäre, ist das »Eingedenken der Natur im Subjekt«, das Adorno 

zur Basis jeglicher »Humanität« erhebt. Vgl. Adorno, Noten zur Literatur III, a.a.O., 29. 

53  |  Adorno, Negative Dialektik, a.a.O., 259.

54  |  Adorno, Negative Dialektik, a.a.O., 224, 219ff., 356.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerhard Gamm156

»Moralische Fragen stellen sich […] bündig in Sätzen wie: Es soll nicht gefolter t werden; 

es sollen keine Konzentrationslager sein. […] Bemächtigte sich aber ein Moralphilosoph 

jener Sätze und jubelte, nun hätte er die Kritiker der Moral erwischt: auch sie zitier-

ten die von Moralphilosophen verkündeten Werte, so wäre der bündige Schluss falsch. 

Wahr sind die Sätze als Impuls, wenn gemeldet wird, irgendwo sei gefolter t worden. Sie 

dürfen sich nicht rationalisieren; als abstrakte Prinzipien gerieten sie sogleich in die 

schlechte Unendlichkeit ihrer Ableitung und Gültigkeit.«55

Wahr – wenn überhaupt ein richtiges Leben im falschen möglich sein sollte 
– sind Handlungen als »Impuls«, die in einem Moment an die Selbstlosigkeit 
erinnern, in dem man beinahe bewusstlos tut, was die Not des Anderen mora-
lisch zu tun gebietet.56 Darauf zielt Adorno ab, wenn er schreibt: »Human sind 
die Menschen nur dort, wo sie nicht als Person agieren.«57

Das Freiheitsproblem freilich stellt sich in vollem Umfang nicht auf der 
Ebene der Willensfreiheit des Einzelnen, dort ist es »nicht einmal möglich 
zu denken«58; es findet seine Grundlegung erst im Rahmen einer kritischen 
Theorie des sozialen Systems, die fragt, ob die Strukturen und Prozesse auf 
dem gesellschaftlichen Niveau, worin die Institutionen eingebettet sind, die 
Autonomie der Subjekte befördern, ihre Freiheitsrechte und -spielräume si-
chern, Partizipationschancen und Optionen auf Glück mehren sowie solida-
rische und wechselseitig anerkennende Beziehungen unterstützen: »Freiheit, 
die allein in der Einrichtung einer freien Gesellschaft aufginge.«59

Es ist nach Ansicht Adornos grundsätzlich falsch, Freiheit individualistisch 
»lediglich als eine Qualität der Subjektivität« zu betrachten. Entscheidend ist, 
»wie weit wir überhaupt fähig sind, durch das, was wir selbst als subjektiv 
formal Freie tun, die übermächtig strukturierte institutionelle Wirklichkeit zu 
bestimmen.«60

Die Einrichtung einer Gesellschaft verdient das Prädikat ›frei‹ nur inso-
weit, wie sie die Willensfreiheit der einzelnen Individuen fördert. Ist es in den 
sozialen Strukturen, den Institutionen und Interaktionsformen, in denen es 
lebt, nicht frei, kann man die Gesellschaft unmöglich eine freie nennen: »Das 
Individuum ist gewissermaßen der Prüfstein der Freiheit.«61 Umgekehrt kann 
dem Einzelnen nur insoweit Verantwortung für den allgemeinen Lebenszu-

55  |  Ebd., 279. Vgl. dazu: G. Gamm, Philosophie im Zeitalter der Extreme. Eine 

Geschichte philosophischen Denkens im 20. Jahrhundert, Darmstadt 2009, 270-277.

56  |  Vgl. Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit, a.a.O., 333.

57  |  Adorno, Negative Dialektik, a.a.O., 272.

58  |  Adorno, Probleme der Moralphilosophie, a.a.O., 262.

59  |  Adorno, Negative Dialektik, a.a.O., 270.

60  |  Adorno, Zur Lehre von der Geschichte und der Freiheit, a.a.O., 282.

61  |  Ebd., 247.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


La condit ion humaine — Über das kr it ische Interesse am Menschen 157

sammenhang aufgebürdet werden, als er in der Lage ist, »die Verhältnisse, die 
in [seinen] Bereich der Verantwortung fallen, tatsächlich zu bestimmen.«62 Die 
Kritik der verwalteten Welt ist eine unabdingbare Voraussetzung der Ethik.

Zuletzt hängt es auch in der Demokratie und ihren auf dem Prinzip der 
Gewaltenteilung beruhenden Institutionen vom hochgeschätzten Selbst eines 
jeden in der ersten Person Singular ab: einem selbstbewussten Individuum, 
das für seine Freiheit und Unabhängigkeit selbst Sorge zu tragen hat. ›Demo-
kratie‹ fordert geradezu die zur Mündigkeit veranlagte Person, insbesondere 
dann, wenn entgegen der übermächtigen Tendenz, sich in fast allen Lebens-
bereichen vertreten und von Verantwortung absolvieren zu lassen bzw. lassen 
zu müssen, der Wille zur Fortdauer dieser überaus komplizierten und von Er-
müdungsbrüchen bedrohten Gesellschaftsform ständig neu befeuert werden 
muss. Erziehung und Bildung können in Grenzen der »Liquidation des Ichs« 
entgegenwirken; nicht nur durch das Bewusstmachen jener Mechanismen, die 
zu Rassevorurteilen und totalitärer Herrschaft geführt haben. »Aufarbeitung 
der Vergangenheit als Aufklärung ist wesentlich solche Wendung aufs Sub-
jekt, Verstärkung von dessen Selbstbewusstsein und damit auch von dessen 
Selbst.«63

Diese, zum Schluss angestellten Überlegungen zeigen, dass die eminent 
praktischen Fragen nach der Organisation und Legitimation sozialer Ordnun-
gen selbst noch den Rahmen der Gesellschaftstheorie und der politischen Phi-
losophie sprengen. Sie haben eine unverkennbar metaphysische Dimension. 
Sobald nämlich Fragen nach Vernunft und Geschichte, nach Freiheit und Ge-
rechtigkeit aufgeworfen werden, kommen Gesichtspunkte ins Spiel, die über 
das, was wir definitiv wissen/sagen können, deutlich hinausgehen. Keine phi-
losophische Betrachtung kann das verdrängen. Nur konsequent beendet Ador-
no sein Hauptwerk, die Negative Dialektik, mit »Meditationen zur Metaphysik«.

Ihr Charakteristikum ist es, eine Metaphysik von unten zu sein. Adorno ver-
sucht sie (im Augenblick ihres Sturzes) dort zu retten, wo sie nach Auskunft 
der Tradition überhaupt kein Daseinsrecht hatte: in der Erfahrung. Metaphysik 
geht danach nicht über Erfahrung hinaus, sondern eröffnet nur das richtige 
Verständnis der in ihr liegenden Welt.

Die philosophisch-literarische Textsorte ist daher wie bei »Glück und ver-
geblichem Warten«, bei »Sterben heute« und vergleichbaren, durch »Fehlbar-
keit und Relativität« ausgezeichneten Gegenständen nicht, wie das zeitgenös-
sisch verluderte Bewusstsein glaubt, die »Theorie«, sonden die »Meditation«.

62  |  Ebd., 281.

63  |  Th. W. Adorno, Erziehung zur Mündigkeit. Vorträge und Gespräche mit Hellmut 

Becker, Frankfur t a.M. 1970, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vom Verschwinden des Menschen 
Günther Anders’ negative Anthropologie

Rüdiger Zill

Kritik der tr aditionellen Philosophischen Anthropologie

Das Vorwort des zweiten Bands seiner Antiquiertheit des Menschen beginnt 
Günther Anders 1980 mit der programmatischen Erklärung, er sei: »ebenso 
wie der erste, eine Philosophie der Technik. Genauer: eine philosophische Anth-
ropologie im Zeitalter der Technokratie.«1 Wie kann es dann sein, dass eines der 
darin enthaltenen Essays den Titel »Die Antiquiertheit der philosophischen 
Anthropologie« trägt? Ironisiert Anders sein eigenes Unternehmen, oder geht 
es hier um zwei verschiedene Arten der Anthropologie?

In dem vom Autor auf 1979 datierten Essay wendet Anders sich gleicherma-
ßen gegen die Philosophie Martin Heideggers und die philosophische Anthro-
pologie. Was Heidegger, obwohl er die philosophische Anthropologie eigent-
lich modisch verspottet habe, mit ihr teile, sei die Frage »Was ist der Mensch?« 
oder auch »Wer ist der Mensch?«, also die Frage nach dessen Wesen.2 Hier nun 

1  |  Günther Anders, Die Antiquier theit des Menschen II. Über die Zerstörung des Lebens 

im Zeitalter der dritten industriellen Revolution, München 1980, 9 (im Folgenden zitier t 

als AM II).

2  |  Dass Anders die Gemeinsamkeiten zwischen Heidegger und der philosophischen 

Anthropologie schon seit längerem im Blick hat, kommt auch in einem ausführlicheren, 

von ihm nie publizier ten Manuskript zum Ausdruck. Es trägt den Titel »Trotz-Philoso-

phie: ›Sein und Zeit‹. Heidegger und die Geschichte des Nihilismus. Zu Heidegger und 

Philosophische Anthropologie« und ist zwischen 1936 und 1950 im Exil geschrieben 

worden ( jetzt postum publizier t in: Günther Anders, Über Heidegger, hg.  v. Gerhard 

Oberschlick, in Verbindung mit Werner Reimann als Übersetzer, mit einem Nachwort von 

Dieter Thomä, München 2001, 116-277, im Folgenden zitier t als ÜH). In einem ande-

ren Manuskript, komponier t aus Notizen, die Ende der zwanziger Jahre entstanden und 

Mitte der fünfziger Jahre überarbeitet worden sind, heißt es deutlicher noch, dass in die 

Philosophische Anthropologie »auch Heidegger hineingehört.« Günther Anders, Die Kir-

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Zill160

setzt auch gleich Anders’ zentrale Kritik an der traditionellen Anthropologie 
an. Denn, so wendet er ein, diese Frage mit der Benennung einer einfachen 
differentia specifica zu beantworten, durch das, was den Menschen von anderen 
Wesen, »deren Vorkommen ganz kontingent ist«, unterscheide, sei »philoso-
phisch infantil«. Es gehe denen, die so fragen, wohl eher um die »spezifische 
Mission im Universum«. Diese Frage unterstelle immer auch einen Schöpfer-
gott, der den Menschen auf diese Mission geschickt habe, der Atheist könne sie 
nicht stellen. (AM II, 128) 

Darüber hinaus sei die Frage danach, was oder wer der Mensch sei, von un-
überbietbarer Selbstgefälligkeit, denn keine andere Spezies konfrontiere man 
mit solch einem Ansinnen: »Würde man fragen: ›was ist das Pferd?‹, also ›philo-
sophische Hippologie‹ treiben? Oder gar’ kierkegaardisch: ›Wer bist du, Pferd?‹ 
Hätte Scheler, der bekanntlich ein Buch ›Die Stellung des Menschen im Kos-
mos‹ geschrieben hat, auch eines unter dem Titel ›Die Stellung des Pferdes im 
Kosmos‹ geschrieben?« (AM II 129, vgl. in diesem Sinne auch AM I 33)

Im Grunde, so meint Anders schon in einigen frühen Notizen aus den 
zwanziger Jahren, sei das ein Rückfall in vorkopernikanisches Denken, denn 
es setze immer noch voraus, dass dem Menschen im Universum eine Son-
derstellung zukomme, eine Position, die längst nicht nur durch Kopernikus, 
sondern in seiner Nachfolge auch durch Darwin, Marx und Freud widerlegt 
worden sei. Eine solche Philosophie sei natürlich verführerisch, nicht zuletzt 
weil auch diejenigen, denen diese Dezentrierungen durchaus bewusst sind, 
sie dennoch in gewisser Hinsicht nicht verinnerlicht haben: Wir wissen von 
ihnen, fühlen sie aber nicht. Damit sind die Theoreme der Philosophischen 
Anthropologie und der Heidegger’schen Daseinsanalytik letztlich Symptome 
einer allgemeineren Insuffizienz. »Und zwar«, so behauptet Anders mit einer 
selbst wieder anthropologisch klingenden Sentenz, »ganz deutliche und ganz 
üble Symptome dafür, daß wir der Tatsache unserer eigenen kosmischen Irrele-
vanz nicht gewachsen sind; daß wir, die im Infiniten ganz Unauffindbaren, zu feige 
sind, zu wenig Zivilcourage besitzen, um die, seit Kopernikus eigentlich gebotene 
Bescheidenheit zu erlernen.« (KS 37)

Was Anders dagegen setzt, ist »negative Anthropologie«. Bereits 1929 habe 
er den Menschen in einem Vortrag als das »nichtfestgelegte, das indefinite Wesen 
gesehen« (AM II 129).3 Dieser Gedanke war sicher nicht neu, in nuce steckt er 

schenschlacht. Dialoge mit Hannah Arendt und ein akademisches Nachwort. Mit einem 

Essay von Christian Dries, hg. v. Gerhard Oberschlick, München 2011, 35 (zit. als KS).

3  |  »Die Weltfremdheit des Menschen«: Das Manuskript zu Lebzeiten wie veröffent-

licht worden, eine französische Übersetzung erschien aber – damals noch unter Anders’ 

ursprünglichem Namen »Günther Stern« – in zwei Teilen in der Zeitschrif t Recherches 

Philosophiques, vgl. Günther Stern, »Une Interprétation de l’Aposteriori« (1934), ders., 

»Pathologie de la liberté« (1936). 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vom Verschwinden des Menschen – Günther Anders’ negative Anthropologie 161

schon in dem Mythos, den Protagoras bei Platon von der Entstehung der Kultur 
erzählt (Prot. 320cff.). Und Sartre hat sich wohl nicht zuletzt durch Anders zu 
einem vergleichbaren Grundgedanken anregen lassen.4 Zum Markenzeichen 
ist die Definition des Menschen als nicht festgelegten Wesens aber ausgerech-
net durch die Philosophische Anthropologie Arnold Gehlens geworden. An-
ders hat das mit einiger Verärgerung bemerkt und für sich das Prioritätsrecht 
proklamiert.5

Dass die menschliche Natur im Gegensatz zu der von Tieren indefinit, also 
nicht instinktgeleitet sei, ist nun zwar eine Definition, die der junge Stern ver-
tritt – für den älteren Anders ist sie zwar nicht falsch, aber auch nicht mehr 
hinreichend, denn gerade eine Definition des Menschen in Abgrenzung zum 
Tier scheint ihm verfehlt (AM I 327). Denn sie ist nicht nur Hybris; »negative 
Anthropologie« meint auch gerade etwas, das über die Opposition zum Ani-
malischen hinausgeht und das spezifisch für seine geschichtlich gewordene 
Situation ist. Heute muss der Mensch nämlich in Abgrenzung nicht zu ande-
rem Organischen, sondern zu seinen Produkten definiert werden, jenen Din-
gen und Maschinen, die ihn nicht nur be-, sondern am Ende auch verdrängen 
– zum Verschwinden bringen. Philosophische Anthropologie ist damit voll-
ends unzeitgemäß, eben »antiquiert«:

»Die Frage der philosophischen Anthropologie nach dem ›Wesen des Menschen‹, mit 

der wir heute Achtzig jährigen aufgewachsen waren (Scheler), und die auch ich noch 

aufgenommen hatte, freilich bereits, um sie radikal mit der Antwort: ›Das Wesen des 

Menschen besteht darin, daß er kein Wesen hat‹ zu verwerfen, diese Frage könnte ein-

mal, wenn der Mensch als Rohstoff ad libitum benutzt werden würde, vollends sinnlos 

werden.« (AM II, 24f.) 

Und folgerichtig ist die Anders’sche negative Anthropologie nur zusammen 
mit einer Technikphilosophie denkbar. Auch in dieser engen Verknüpfung von 

4  |  Vgl. Christophe David, »Falsche Zwillingsbrüder. Günther Anders und Jean Paul 

Sartre«, in: Dirk Röpke, Raimund Bahr (Hgg.), Geheimagent des Masseneremiten: Gün-

ther Anders, St. Wolfgang 2002, 89-111.

5  |  Implizit schon in Günther Anders, Die Antiquier theit des Menschen I. Über die Seele 

im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution (1956), München 1980, 327, Anm. zu 

S.  33, explizit in der Einleitung zu Günther Anders, Mensch ohne Welt. Schrif ten zur 

Kunst und Literatur, München 1984, XV (im Weiteren: MW). Anders hat es nach seiner 

Remigration aus den USA explizit abgelehnt mit Gehlen in Kontakt zu kommen und wir f t 

sogar Adorno vor, er habe mit ihm, der »als Erwachsene(r) den Nazismus lauthals mit-

gemacht« habe, einen »Burgfrieden« geschlossen. Günther Anders, Brief an Theodor W. 

Adorno vom 27.8.1963, in: Adorno. Eine Bildmonographie, hg.  v. Theodor W. Adorno 

Archiv, Frankfur t a.M. 2003, 276-280, hier 278.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Zill162

Technik und Anthropologie scheint eine Parallele zu Gehlen zu bestehen, doch 
ist die Konstellation eine ganz andere. Bei Anders besteht die Technikphiloso-
phie im Kern aus einer Verdinglichungskritik, das heißt: Die Anthropologie 
wird nicht durch die Technikphilosophie ergänzt, sondern genau genommen 
von ihr ersetzt. Aus einer Philosophie der Freiheit wird eine der Unfreiheit.

Auf dem Weg zur negativen Anthropologie 

Den ersten Band seines Hauptwerks, der Antiquiertheit des Menschen, hat Gün-
ther Anders seinem Vater, dem Psychologen William Stern, gewidmet. Dort 
heißt es zur Begründung:

»Vor genau einem halben Jahrhundert, im Jahre Neunzehnhundertsechs, veröffentlichte 

mein Vater William Stern, damals um zwanzig Jahre jünger und um Generationen zuver-

sichtlicher als heute sein Sohn, den ersten Band seines Werkes ›Person und Sache‹. 

Seine Hoffnung, durch den Kampf gegen eine impersonalistische Psychologie die ›Per-

son‹ rehabilitieren zu können, hat er sich nur schwer rauben lassen. Seine persönliche 

Güte und der Optimismus der Zeit, der er angehörte, verhinderten ihn lange Jahre, ein-

zusehen, daß, was die ›Person‹ zur ›Sache‹ mache, nicht deren wissenschaftliche Be-

handlung ist; sondern die faktische Behandlung des Menschen durch den Menschen.« 

(AM I, V)

Dieser Verweis auf den Vater bedeutet mehr, als auf den ersten Blick erscheint. 
Auch wenn der biographische Hintergrund nichts über die Erklärungskraft 
einer Theorie verrät, so macht er doch auf Sensibilitäten des Autors aufmerk-
sam, die helfen, die Theorie zu verstehen.6 Günter Stern, so der eigentliche 
Name von Anders – das Pseudonym, unter dem er berühmt geworden ist, be-
ginnt er erst seit den dreißiger Jahren zu benutzen –, hatte einen lang zurück-
reichenden bildungsbürgerlich-humanistischen Familienhintergrund. Schon 
sein Urgroßvater Sigismund Stern war ein zu seiner Zeit durchaus beachteter 
Autor. Er studierte bei Schleiermacher und wurde über die Vorläufige Grund-
legung zu einer Sprachphilosophie (1835) promoviert. 1840 folgte ein Lehrbuch 
der allgemeinen Grammatik. Später verfasste er vor allem Bücher über deutsche 
Geschichte und zur Situation des Judentums. Anders’ Eltern waren die Psy-
chologen William und Clara Stern. Eine ihrer ersten gemeinsamen Arbeiten 
war eine Studie zur Kindersprache, deren empirisches Material vor allem aus 

6  |  Zum Biographischen vgl. Elke Schubert, Günther Anders in Selbstzeugnissen und 

Bilddokumenten, Reinbek bei Hamburg 1992, Konrad Paul Liessmann, Günther Anders. 

Philosophieren im Zeitalter der technologischen Revolutionen, München 2002, 14-29, 

Christian Dries, Günther Anders, München 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vom Verschwinden des Menschen – Günther Anders’ negative Anthropologie 163

privaten Langzeitbeobachtungen bestand, aus täglichen Protokollen, die das 
Ehepaar von den Fortschritten ihrer drei Kinder Hilde, Eva und Günther mach-
te.7 Günther Anders selbst hat dann neben Ernst Cassirer auch seinen Vater 
unter seine ersten Lehrer gezählt, später kamen Martin Heidegger und Max 
Scheler hinzu, vor allem aber Edmund Husserl, der ihn schließlich 1923 pro-
moviert hat.

Günther Stern begann durchaus als traditioneller Philosoph, als ein Den-
ker, der auf eine große, in sich zusammenhängende Theorie zielte. So bemerkt 
er noch Jahrzehnte später, dass er in den dreißiger Jahren, als er an seinen ers-
ten längeren Texten wie der Pathologie de la liberté schrieb, eine »systematische 
philosophische Anthropologie«, die ihrerseits wieder in eine Naturphilosophie 
eingebettet war, im Auge hatte.8 

Systemische Philosophie und Philosophie als Ak tion 

Noch in seinen späteren Büchern betont Günther Anders immer wieder gern 
»den strengen systematischen Zusammenhang«9 seiner Arbeiten. Dieser 
Anspruch schlägt sich jedoch nicht im Stil seiner Texte nieder. Alle Bücher, 
die nach seiner Remigration aus den USA in den frühen fünfziger Jahren (er 
ließ sich allerdings nicht in einem der beiden Deutschland, sondern in Wien 
nieder) entstanden sind, haben einen deutlich essayistischen, zuweilen sogar 
aphoristischen Charakter. Sie entfalten bei allem ernsten politischen und zeit-
diagnostischen Anspruch immer auch etwas Spielerisches. Sprache war für 
Anders nicht nur ein Informationsmittel, sondern mindestens ebenso sehr das 
Material, mit dem er arbeitete, aus dem gedankliche Pointen zu entwickeln 
waren.10 So sind seine Texte gegen den ersten Anschein oft experimentell, ein 
Systemaufbau scheint ihnen fremd.

7  |  Vgl. Clara und William Stern, Die Kindersprache. Eine psychologische und sprach-

theoretische Untersuchung, Leipzig 1908, 19284, vgl. dazu auch Heike Behrens, Werner 

Deutsch, »Die Tagebücher von Clara und William Stern«, in: Werner Deutsch (Hg.), Über die 

verborgene Aktualität von William Stern, Frankfurt a.M. u.a. 1991, 19-37. Besonders der 

sich durch die Familiengeschichte ziehende Fokus auf Sprachtheorie ist für Anders, der 

immer auch aus der Sprache heraus philosophiert hat, bedeutsam und wenig beachtet. 

8  |  Günther Anders antwortet. Interviews und Erklärungen, hg.  v. Elke Schubert; mit 

einem einleitenden Essay von Hans-Martin Lohmann, Berlin 1987, 27.

9  |  Günther Anders, Der Blick vom Mond. Reflexionen über Weltraumflüge, München 

1970, 15 (im Folgenden zitier t als BM), vgl. a. AM II.

10  |  Vgl. dazu Rüdiger Zill, »Ein Laboratorium der Sprache. Philosophie zwischen Alltag 

und Jargon«, in: ders. (Hg.), Ganz Anders? Philosophie zwischen akademischem Jargon 

und Alltagssprache, Berlin 2007, 169-193, hier 185-191.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Zill164

Und auch dafür finden sich bei Anders durchaus gute Gründe. Zunächst 
einmal praktische: Die politischen Ereignisse hätten ihn, so bemerkt er rück-
blickend in einem späten Interview, davon abgebracht, und »die Forderung 
des Tages, die zu einer ›Forderung der Jahre‹ wurde, nahm mich von mor-
gens bis abends in Anspruch.«11 Anders fühlt sich als Autor in gefährlicher 
Zeit, bedrängt von den Schrecken einer Gegenwart, die Auschwitz und Hi-
roshima hervorgebracht hat. Wer dagegen anarbeiten will, dem bleibt keine 
Muße, seine Gedanken der fast ästhetischen Disziplin eines Systembaus zu 
unterziehen. Mehr noch: Es ist überflüssig sich überlegen zu wollen, ob die 
Welt ein Ganzes darstellt, etwas das die Voraussetzung wäre für eine syste-
mische Theorie der Welt. Es geht heute

»nämlich im Vulgärsinne der Redensart, ›ums Ganze‹ […]: nämlich um das Sein oder 

Nichtsein, um den Weiterbestand der Welt, gleich ob diese nun ein Ganzes ist oder ein 

›Unganzes‹. Wenn es heute einen Sinn hat, die Welt ›eine ganze‹ zu nennen, so nicht aus 

dem positiven Grunde, weil alle ihre Teile zusammen einen er freulich geordneten und 

schmucken ›Kosmos‹ darstellten, sondern allein aus dem negativen, nämlich deshalb, 

weil sie von uns im ganzen zerstör t werden kann und weil sie als ganze durch den Unter-

gang jeder ihrer Teile untergehen kann.« (BM 16)

Dieses Zitat verweist nicht zuletzt auf die klassische Systemvorstellung, nach 
der eine Theorie vor allem deshalb systematisch sein kann und muss, weil 
sie eine Wirklichkeit abbildet, die ihrerseits als Einheit – und zwar eine in 
sich geordnete Einheit, einen Kosmos – konstituiert ist. Diesem traditionel-
len Systembegriff misstraut Anders aber ebenfalls, denn ob die Welt je solch 
ein Kosmos war, hält er keinesfalls für ausgemacht. Damit gibt es neben dem 
pragmatischen auch einen theoretisch-ontologischen Grund für sein essay-
istisch-fragmentarisches Schreiben. Wenn es nämlich völlig offen ist, ob der 
detailreiche Schatz des Empirischen in ein System passt, dann ist solch ein 
Theoriebau eigentlich »eine Art von Vergewaltigung der Fülle des Wirklichen; 
da es sein[e] Kraft grundsätzlich aus einem Minimum von Prinzipien zieht, 
sperrt es systemfremde Inhalte ab« (BM 15).

Glaubt man den frühen Dialogen mit seiner damaligen Ehefrau Hannah 
Arendt, Gespräche, die Anders in den achtziger Jahren aus alten Notizen re-
komponiert hat, dann hat er diese radikale Vorstellung von der Zerfallenheit 
der Welt schon als junger Autor verfochten. Arendt gegenüber bezeichnet er 
sich nicht nur als Atheisten, sondern auch als Akosmisten, als einen nomina-
listischen Denker, für den »Welt« nur ein Dachwort sei, unter dem monaden-
hafte Dinge gefasst werden, die nichts voneinander wissen, für die es aber auch 
keine prästabilierte Harmonie gebe (KS 13-19, vgl a. ÜH 126f.).

11  |  Günther Anders antwortet, a.a.O., S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vom Verschwinden des Menschen – Günther Anders’ negative Anthropologie 165

Anders ist im Herzen ein Verdinglichungs- und Entfremdungstheoretiker; 
und dazu passt seine grundsätzliche Abneigung gegen das System. Er unter-
schreibt, dass die Form hier durchaus die Botschaft sei, die Verwendung der 
Kategorie »System« also eine ebenso ungedeckte wie problematische Vorent-
scheidung treffe:

»Letztlich ist ›System‹ vermutlich eine Kategorie der praktischen Vernunft, die heimlich 

in die ›theoretische Vernunft‹ herübergeschmuggelt worden ist; nein, noch nicht einmal 

eine der ›praktischen Vernunft‹, sondern eine der Praxis. Denn diese ist insofern ›syste-

matisch‹, als sie versucht, sich die jeweilige Umwelt unter tan zu machen und über diese 

so total zu ver fügen, daß sie sich von jeder Stelle mit jeder anderen in Verbindung setzen 

kann, kurz: diese so zu beherrschen, als wäre sie, was das griechische Wort systema 

bedeutet, etwas Hergestelltes, bzw. Zusammengestelltes.« (BM 15)

Diese Skepsis gegenüber dem System eint Anders übrigens mit Zeitgenossen 
wie Theodor W. Adorno.

Wenn Anders nun doch von einem systematischen Zusammenhang seiner 
Arbeiten spricht, dann nicht in dem Sinne, dass das System einen vorgängigen 
Rahmen bilde, in den die empirischen Tatsachen hineingepresst würden. Viel-
mehr betont er, dass er immer von den konkreten Erscheinungen ausgehe, »sei 
es von der Erfahrung der Arbeit am laufenden Band, sei es von der in Auto-
mationsbetrieben, sei es von denen auf Sportplätzen«; seine Texte zeichneten 
sich durch einen »aller Konstruktion abholde[n] ›plein air‹-Charakter« seines 
Theoretisierens aus, sie seien »Gelegenheitsphilosophie« (AM II, 10).

Der Systemzusammenhang dieser »Funde« ergebe sich aber hinter dem 
Rücken des Autors, sie bilden eine »Systematik après coup«, die dem Autor 
selbst erst nachträglich bewusst geworden sei. Diese erscheinende Systema-
tik beruht nun aber nicht auf der kosmosartigen Struktur der Welt, über die 
er schreibt, sondern darauf, dass die von ihm untersuchten Phänomene alles 
»Teile und Varianten eines einzigen Zusammenbruchs sind«, sie sind, wie er 
es auch nennt, negativ systematisch (BM 16).12

Dennoch wäre es sicher übertrieben, hier nun doch einen Systemwillen am 
Werk zu sehen. Selbst das von Anders so betonte negativ Systematische – oder 
sagen wir vielleicht treffender: dies Systematische in der Negativität – ist in 
gewisser Hinsicht noch ein Selbstmissverständnis. Eher schon trifft auf ihn 
selbst zu, was er Heidegger zugeschrieben hat, dass für diesen »Philosophie 
kein Lehrgebäude darstellt, sondern eine Aktion«.13 Und in der Tat bezeichnet 

12  |  Diese Formulierung erinnert nicht nur stark an Adorno, Anders macht hier auch 

ausdrücklich eine Referenz an seinen Rivalen, der sich seinerseits in seinem Jargon der 

Eigentlichkeit positiv auf Anders Heidegger-Kritik bezogen hat.

13  |  Günther Anders, »Nihilismus und Existenz« (1946), in: ÜH 39-71, hier 43.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Zill166

Anders auch selbst seine eigene Arbeitsweise gelegentlich als »Aktion des Phi-
losophierens« (BM I, 11).

Die Einheitlichkeit, die ex post darin erscheint, ist dann eine, die aus dem 
Stil dieser Aktion, der Art und Weise zu denken und mit Sprache umzugehen, 
entsteht. In dieser Philosophie als Aktion erweist sich Anders bisweilen sogar 
als ausgesprochen idiosynkratischer Denker, der selbst seine Minimalanforde-
rung für das System – »Nichtwidersprüchlichkeit genügt durchaus« (AM II, 
11) –, bewusst oder unbewusst, ignoriert. Und das meint nicht nur die »Über-
treibung als Methode« (AM I, 15), von der er selbst spricht.

Das Widersprüchliche an Anders’ Thesen ist dabei keineswegs Resultat 
einer Denkentwicklung. Sicher finden wir in seinen Schriften auch Verschie-
bungen, die auf einer Entwicklung seiner Gedanken beruhen. Das Idiosynkra-
tische des Stils ist aber ein wesentlicher Zug seines Schreibens, und das auch 
innerhalb einzelner Phasen.

Ent wicklungszusammenhang:					   
Vom Menschen ohne Welt zur Welt ohne Menschen

Dennoch ist es sinnvoll, die Anders’schen Texte nicht als einheitliches Werk 
zu lesen, sondern ein Stück weit auch in ihrer Entwicklung zu betrachten. An-
ders hat sein eigenes Denken selbst historisiert, indem er rückschauend einen 
Bruch diagnostiziert: Der Bruch sei durch ein historisches Ereignis markiert – 
den Abwurf der Atombomben über Hiroshima und Nagasaki – und zeige sich 
in seinen Schriften zum ersten Mal deutlich in den fünfziger Jahren mit der 
Antiquiertheit des Menschen. Gehe es darin und in allen Büchern, die darauf 
folgen, vor allem um die Bedrohung der Welt, die in einer Welt ohne Men-
schen resultieren würde, resümiert Anders alle seine vorhergehenden Schrif-
ten unter dem Stichwort »Mensch ohne Welt«.14

Diese Formel eines »Menschen ohne Welt« wird im Weiteren spielerisch 
entwickelt, um ihre verschiedenen Bedeutungsmöglichkeiten auszuloten und 
in ihrer Vernetzung ex post einen (systematischen) Bezug zwischen seinen 
früheren Schriften herzustellen. Anders identifiziert dabei vier verschiedene 
Bedeutungsvarianten dieses Menschen ohne Welt. Das Modell für die erste 
ist der Arbeiter. Hier benutzt er die klassische Marx’sche Formulierung, dass 
der Arbeiter im kapitalistischen Produktionsprozess von seinen Arbeitsmitteln 
und vor allem den Arbeitsprodukten getrennt sei. Der Arbeiter verkaufe seine 
Arbeitskraft; alles, was durch sie entstehe, entfremde sich von ihm, weil es 

14  |  Günther Anders, Mensch ohne Welt. Schrif ten zur Kunst und Literatur, München 

1984, XI (im Weiteren MW), an diese Selbstbeschreibung knüpft auch Ludger Lütkehaus, 

Schwarze Ontologie. Über Günther Anders, Lüneburg 2002, an.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vom Verschwinden des Menschen – Günther Anders’ negative Anthropologie 167

nicht ihm gehöre, sondern von dem Kapitalisten in den Warenkreislauf einge-
bracht werde. Arbeiter sind Menschen, die in einer Welt leben müssen, »für die 
sie zwar gemeint, verwendet und ›da‹ sind, deren Standards, Abzweckungen, 
Sprache und Geschmack aber nicht die ihrigen, ihnen nicht vergönnt sind.« 
(MW XI)

Dieser Weltverlust steigert sich noch einmal, wenn der Arbeiter nun auch 
noch die Möglichkeit verliert, seine Arbeitskraft zu betätigen. Modell für den 
Menschen ohne Welt in der zweiten Variante ist somit der Arbeitslose. Natür-
lich ist in beiden Varianten nicht der Mensch schlechthin weltlos, sondern es 
sind bestimmte Menschen. Anders misstraut ohnehin jenen Pauschalurteilen, 
die meinen, sie könnten von dem Menschen Aussagen treffen. In der Regel sind 
es haltlose Verallgemeinerungen, die sich selbst zum Vorbild nehmen. Und da 
solche Aussagen meist von Philosophen kommen, sind es deren deformations 
professionelles, die hier zu Charakteristika der Menschheit schlechthin werden:

»Zahnärzte oder Matrosen oder Gewerkschaftsangestellte brauchen wahrhaftig nicht 

zu ›cogitare‹, um sich der Realität ihrer selbst und der Welt zu vergewissern; und keine 

Wäscherin oder Soubrette, von Müttern zu schweigen. Sie hat es ja nicht nötig gehabt, 

nach Fichteschem Rezept ihr ›Ich‹ oder ›Nicht- ich‹ zu setzen. In der Tat sind wir, wenn 

wir ›philosophische Anthropologie‹ treiben, nicht weniger komisch, als es Wäscherinnen 

wären, wenn sie den Menschen als ›animal lavans‹ definieren würden.«15

In dieser Selbstvergessenheit der Philosophen zeigt sich aber nicht nur dum-
me Egomanie, sondern auch eine Naivität, die missbraucht wird. Was die pro-
fessionellen Denker im Zeichen des Singulars »der Mensch« behaupten, ist 
»praktisch für die Inhaber der Macht, für die klassenmäßig Überlegenen« (KS 38), 
denn damit wird den Entrechteten und Erniedrigten vorgegaukelt, »daß sich 
irgendwie doch alles ›um sie drehe‹« (KS 39). Es ist dieser »platonische Singular«, 
den die Herrschenden benutzen, um die Unterdrückten zu betrügen. Denn: 
»›Der Mensch‹ ist, seinem Wesen nach, nicht arbeitslos, im Gegenteil: per defini-
tionem ist er ja ein ›homo faber‹, der unfähig wäre, den ihm durch den Macht-
anspruch der Definition in die Faust gedrückten Hammer aus der Hand zu 
legen.« (KS 40). Platonismus sei schon im Moment seiner Entstehung konser-
vativ gewesen, er sei es heute immer noch – oder wieder.

Eine dritte Variante der Formel »Mensch ohne Welt«, für Anders sogar 
seine heutige Hauptbedeutung, bezeichnet den Menschen, der nicht nur von 
seinen Produkten, nicht nur von seinen Arbeitsmöglichkeiten, sondern von 
seiner ganzen ursprünglichen Umgebung entfremdet ist: den Heimatlosen.16 

15  |  Günther Anders, Ketzereien, München 1996, 93 (im Weiteren: K).

16  |  Hier ließen sich starke Parallelen zum Denken anderer jüdischer Emigranten her-

ausarbeiten, die durchaus eine Art Philosophie der Emigration ergeben, siehe dazu Zill: 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Zill168

Exilant zu sein, ist ein Schicksal, das Anders nicht nur zwischen 1933 und 
1950 intensiv selbst erfahren musste – zunächst in Frankreich, dann aber vor 
allem in den USA –, sondern das er in seinen Tagebüchern und in den daraus 
extrahierten Aufsätzen und Monographien immer wieder auch thematisiert 
hat.17 

Was das Leben des Emigranten auszeichne, seien nicht nur eine Reihe von 
Brüchen, die das Leben nicht mehr als ganzes erfahrbar und damit partiell 
auch nicht mehr erinnerbar sein lassen, sondern sei vor allem ein Mangel an 
Anerkennung, dem ein Mangel an Dasein folge: »Als unbezweifelbar da er-
fährt sich jeder von uns allein dann, wenn er von anderen als daseiend in An-
spruch genommen wird. Im Unterschiede zum Cartesischen Cogito ergo sum 
müßte der im Leben faktisch geltende Seinsbeweis lauten: Cogitor ergo sum 
– ›man denkt an mich, also bin ich‹.« (TG 70) 

Wenn die Exilanten diesem Status nicht durch vorschnelle Überidentifika-
tion mit dem neuen Heimatland zu entgehen suchten, dann führe die existen-
tielle Bindungslosigkeit zu einer »posthumen Pubertät«, einem nachträglichen 
Verlust des Erwachsenseins, der sich durch eine Weigerung, in seinem neuen 
Umfeld Verantwortung zu übernehmen, auszeichne. Auch sprachlich regredie-
re der Emigrant, denn in der neuen Sprache könne man vorerst nur stammeln, 
während aber gleichzeitig die Muttersprache abzubröckeln beginne.

Schließlich spielt Anders mit der Formel Mensch ohne Welt viertens auf den 
Menschen in seiner ontologischen Bedeutung an, das biologisch nicht fest-
gelegte Wesen.

Vom Individuum zum Divisum

Der Paradigmawechsel vom Menschen ohne Welt zur Welt ohne Menschen 
wird zum ersten Mal in seinen Studien zur Antiquiertheit des Menschen deut-
lich sichtbar. Das 1956 publizierte Buch fällt in eine Zeit, in der die Philosophie 
der Technik zu einem zentralen Thema der Gegenwartsdiagnose wird. Im glei-
chen Jahr erscheinen Friedrich Dessauers Der Streit um die Technik (übrigens 
eine der wenigen noch ungebrochen technikoptimistischen Schriften) und 
Arnold Gehlens Urmensch und Spätkultur, dem er ein Jahr darauf als Über-

»Ein Laboratorium der Sprache«, 172-185; und ders., »Nomadentum als konkrete Utopie. 

Unterwegs zu einer Philosophie der Migration«, in: Susanne Klengel, Holger Sievers (Hg.), 

A terceira margem. Vilém Flusser und Brasilien, Würzburg 2008, 231-243.

17  |  Vgl. das »Post festum« betitelte Kapitel der Tagebücher und Gedichte, das ur-

sprünglich im Juli 1962 im Merkur erschienen ist und dort die Überschrift »Der Emigrant« 

trug (Merkur XVI 7, 601–622). Vgl. auch Günther Anders, Lieben gestern. Notizen zur Ge-

schichte des Fühlens, München 1986 (im Weiteren LG).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vom Verschwinden des Menschen – Günther Anders’ negative Anthropologie 169

arbeitung eines 1949 erstmals publizierten Buchs sein Die Seele im technischen 
Zeitalter folgen lässt. Zuvor schon waren Martin Heideggers immens einfluss-
reicher Aufsatz »Die Frage nach der Technik« (1954) und Hans Freyers Theo-
rie des gegenwärtigen Zeitalters (1956) veröffentlicht worden.18 Auch Hannah 
Arendts The Human Condition von 1958 (deutsch 1960 als Vita activa) kann 
man in gewisser Hinsicht dazu rechnen. 

Obwohl die meisten dieser Texte von einer der Technik gegenüber abweh-
renden Haltung durchzogen sind, war doch kaum einer in seiner Kritik so 
radikal wie Anders. Von der Ausbeutung des Menschen durch den Menschen 
wandert nun der Fokus der Aufmerksamkeit zur Dehumanisierung durch die 
Technik. Dadurch wird es aber zum ersten Mal doch sinnvoll von dem Men-
schen zu sprechen. Nachdem Anders diesen Singular fünfzig Jahre lang ab-
gelehnt hat, weil er die Klassenunterschiede einebne, so beginnt er ihn nun 
doch zu verwenden,

»weil wir selbst – nostra culpa – uns in Wesen verwandelt haben, die, gleich aus welcher 

Vergangenheit sie stammen oder welchen gesellschaftlichen Status sie einnehmen, 

durchweg Kreaturen der Technik sind, Wesen, die unter ein und demselben Verhängnis, 

als prospektive Opfer der Technik leben, die also noch leben. Nicht auf Grund einer 

gemeinsamen natürlichen Herkunft sind wir nun eine Menschheit, sondern auf Grund 

einer gemeinsamen, in Zukunftslosigkeit bestehenden Zukunft, auf Grund des uns ge-

meinsam bevorstehenden unnatürlichen Endes.« (K 146)

Dieses Ende droht natürlich vor allem von einer speziellen Technologie: von der 
Atombombe, die zum ersten Mal nicht mehr nur einzelne Individuen töten, 
sondern die Menschheit als Ganze auslöschen kann (AM I 242f.) und es auch 
eines Tages tun wird, weil eine Erfindung, die einmal in die Welt gekommen 
ist, nicht wieder rückgängig zu machen ist und weil alles, was man anwenden 
kann, auch irgendwann einmal angewendet werden wird: »Das Gekonnte ist das 
Gesollte« (AM II 17). Dennoch ist die Atombombe kein einmaliger Sündenfall. 
Sie ist nur die äußerste Konsequenz einer Technologie, die insgesamt dahin 
tendiert, den Menschen zum Verschwinden zu bringen.

Vor allem zerstört sie die überkommene Form humaner Individualität, 
die man sich als eine je einmalige, um ein Zentrum organisierte Vielheit vor-
stellen kann. Auch vor Anders schon hat die Kulturkritik die Zerstörung des 
Menschen beklagt, dabei aber vor allem seine Vermassung, seine Reduzierung 
auf ein bloßes Serienwesen im Blick gehabt. Anders fügt dem nun aber hinzu, 

18  |  Vgl. dazu Rüdiger Zill, »Im Wendekreis des Sputnik. Technikdiskurse in der Bun-

desrepublik Deutschland der 50er Jahre«, in: Irmela Schneider, Peter M. Spangenberg 

(Hg.), Medienkultur der 50er Jahre. Diskursgeschichte der Medien nach 1945, Bd. 1, 

Wiesbaden 2002, 25-49.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Zill170

dass selbst dieser humane Rest inzwischen zerstört wird: »Selbst diese nume-
rische Individualität ist nun also verspielt; der numerische Rest ist selbst noch 
einmal ›dividiert‹, das Individuum in ein ›Divisum‹ verwandelt, in eine Mehrzahl 
von Funktionen zerlegt.« (AM I 141) Was mit der Arbeit des Industriearbeiters 
und des Angestellten beginnt, hört bei deren Freizeit nicht auf: Sie werden 
durch das Fernsehen und die Vergnügungsindustrie in eine Vielzahl von Welt-
stellen und eine Pluralität von unverbundenen Einzelfunktionen zerstreut. Es 
gibt kein Selbst mehr, kein organisierendes Zentrum, das Abstraktions- und 
Konzentrationsfähigkeit besäße. Die verbleibenden Einzelfunktionen sind da-
ran gewohnt, beschäftigt zu werden, wobei jedes Organ separat nach seiner 
Beschäftigung verlangt, nach einem Genussmittel eigenen Rechts hungert. 
Anders nennt das die »Figur des passiven Simultanspielers und vieltätigen Nichts-
tuers« (AM I 138). 

Theorie der Scham

Einer der zentralen Begriffe in Anders’ negativer Anthropologie ist der der 
»prometheischen Scham«, dem der erste Teil der Antiquiertheit des Menschen 
gewidmet ist. Diese neue Variante des alten Gefühls entsteht durch die von 
uns geschaffene Apparatewelt, die inzwischen so perfekt geworden ist, dass 
wir uns ihr gegenüber als unterlegen empfinden. Man schämt sich seiner eige-
nen Unvollkommenheit, betrachtet die Maschinen als Vertreter einer höheren 
Seinsklasse, die man verehrt wie früher die Ahnen. Wir schämen uns aber 
nicht nur unserer Unvollkommenheit als einer graduellen Differenz, sondern 
vor allem als einer ontologischen: dass wir nicht wie die Maschinen gemachte 
Wesen sind, sondern gewordene, d.h. geborene. Man schämt sich nicht dessen, 
was man tut, sondern dessen, was man ist. 

Den Einwand, dass die Technik doch unser eigenes Produkt sei, lässt 
Anders nicht gelten. Denn die allermeisten Menschen haben die moderne 
Technologie weder erfunden noch beherrschen sie sie. Sie begegnen ihr nur 
als partikulare Wesen, vor allem im Arbeitsprozess, in dem sie zu Teilen 
einer ihnen fremden Maschinerie werden, einer Macht, deren Wirkungswei-
se sie selbst nicht durchschauen. In dieser Hinsicht verbindet Anders die 
Diagnose eines Menschen ohne Welt mit der einer Welt ohne Menschen: Der 
Arbeiter wird zu einer verschwindenden Größe, gerade weil er nur noch ein 
enteignetes Anhängsel der Maschinerie ist, ein »Werkstück innerhalb be-
reits gebauter Maschinerien oder innerhalb bereits festgelegter technischer 
Entwürfe.« (AM I 32). 

Paradigmatisch für das Schicksal des Menschen als Maschinenteil ist das 
Schicksal der Astronauten, die als ehemalige Militärpiloten glaubten, die Ra-
keten wären eine leistungsfähigere Fortsetzung ihrer Düsenjets, in denen sie 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vom Verschwinden des Menschen – Günther Anders’ negative Anthropologie 171

ihren menschlichen Wagemut beweisen könnten. Sie fanden sich aber nur als 
passive Passagiere in hochkomplexen, entweder vollautomatischen oder von 
der Bodenstation gesteuerten Raumkapseln wieder, die sie zu weitestgehender 
Untätigkeit verdammten.19 Die ersten Astronauten versuchten noch – im We-
sentlichen vergeblich – dagegen zu protestieren, den meisten anderen Nutzern 
heutiger Technik bleibt gar keine Möglichkeit zum Widerstand.

Als Reaktion auf die Vereinnahmung durch die Technik versuchen die 
Menschen des Maschinenzeitalters sich ihrer Scham zu entledigen, indem sie 
sich der sie beschämenden Instanz anähneln, sich selbst zu einem glatt polier-
ten Ding machen, sei es durch Make up, sei es durch Human engineering. Der 
Mensch »desertiert« ins Lager der Geräte.

Damit wird die traditionelle Verdinglichungstheorie noch einmal überbo-
ten, denn der Mensch ist nicht nur Opfer der Verdinglichung, er wehrt sich 
nicht einmal mehr gegen sie, bejaht sie vielmehr – oder noch schlimmer: Sie 
ist ihm so sehr zur zweiten Natur geworden, dass ihm diese Verdinglichung 
nicht einmal mehr auffällt (AM I 30). 

Die Mängel des Menschen sind so zahlreich wie seine Maschinen, die ihm 
zeigen, in welcher Hinsicht er fehlen kann. Am schwersten wiegt vielleicht sei-
ne »Malaise der Einzigkeit«, denn anders als die Dinge, die inzwischen indus-
triell in identischer Form und Funktion seriell hergestellt werden können und 
daher in ihren einzelnen Exemplaren jeder Zeit durch ein je anderes ersetzt 
werden können, ist der Mensch in seiner Einzigkeit unersetzbar. Statt als Vor-
zug empfindet der gegenwärtige Mensch das aber als Makel. Während Dinge 
in gewisser Hinsicht unsterblich, weil re-inkarnierbar sind, ist jeder einzelne 
Mensch ein leicht verderbliches, kurzlebiges, mortales Wesen, das sich nicht 
in einem neuen Exemplar selbst zu überleben vermag (AM I 50ff., vgl. »Die 
Antiquiertheit der Produkte« in AM II 38-57).

Um dieser Scham wenigstens ein Stück weit zu entgehen, stellen wir Ab-
bilder von uns her. In unseren Photographien können wir immerhin in effigie 
überleben, und nur im Bild kann der Mensch auch in Serienproduktion gehen: 
»Und lebt er selbst auch ›nur‹ als das Modell, irgendwie existiert ›er‹ eben doch 
auch in seinen Kopien.« (AM I 57) Die Sucht, sich zu vervielfältigen, nimmt 
heute eine historisch einmalige Dimension an. »In der Tat ist sie ein Schlüssel-
phänomen, ohne dessen Verwendung keine Theorie unseres Zeitalters mög-
lich wäre. Und da allein ein neuer Ausdruck sichtbar machen kann, daß es sich 
um einen Begriff von philosophischer Tragweite handelt, prägen wir eben den 
Terminus ›Ikonomanie‹.« (AM I 56)

19  |  Das untersucht Anders ausführlich in BM 21ff. Siehe dazu auch Rüdiger Zill, »Der 

Untergang des Übermenschen. Technikphilosophische Wahrnehmungen der ersten Astro-

nauten«, in: Martin Sabrow (Hg.), ZeitRäume. Potsdamer Almanach des Zentrums für 

Zeithistorische Forschung 2007, Göttingen 2008, 201-211.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Zill172

Gestalt und Auswirkungen dieser Ikonomanie analysiert Anders ausführ-
lich in einem seiner berühmtesten Texte, dem zweiten Kapitel der Antiquiert-
heit des Menschen, der den Titel »Die Welt als Phantom und Matrize. Philo-
sophische Betrachtungen über Rundfunk und Fernsehen« trägt. Ist Anders 
dem Bild gegenüber insgesamt skeptisch eingestellt, so geht es ihm hier um 
dessen Status im Zeitalter der Reproduzierbarkeit und damit um eine frühe 
medienphilosophische Diagnose, wie es mit einer Welt beschaffen sei, in der 
der Mensch von Bildern, die ihm durch das Fernsehen pausenlos ins Haus 
geliefert werden, geradezu überflutet wird: »Die Hauptkategorie, das Haupt-
verhängnis, unseres heutigen Daseins heißt: Bild. Unter ›Bild‹ verstehe ich 
jede Darstellung von Welt und Weltstücken, gleich, ob diese aus Photos, Plaka
ten, Fernsehbildern oder Filmen besteht. ›Bild‹ ist Hauptkategorie deshalb, weil 
heute Bilder nicht mehr als Ausnahmen auch in unserer Welt vorkommen, 
weil wir von Bildern vielmehr umstellt, weil wir einem Dauerregen von Bildern 
ausgesetzt sind.« (AM II 250) Am Ende wird das Wirkliche mehr und mehr 
zum Abbild seiner Abbildungen (AM I 204ff.). Auch das ist eine Reaktion auf 
die prometheische Scham, die den Menschen angesichts seiner Bilder ebenso 
überfällt wie vis-à-vis seiner anderen Produkte.

Seine Konzeption von der prometheischen Scham entwickelt Anders nun 
(AM I 65-76) vor dem Hintergrund einer allgemeineren Schamtheorie, deren 
Anklänge bereits in den dreißiger Jahren bei ihm zu finden sind.20 

Scham ist danach der Ausdruck einer Identifikationsstörung, und zwar 
angesichts dessen, was man ist, nicht, was man getan hat. Sie ist ein nicht 
nur temporär, sondern grundsätzlich gescheiterter Selbstbezug eines Indi-
viduums, das sich gleichzeitig mit sich identisch wie auch nicht identisch 
empfindet. Sie resultiert in einem oszillierenden Zustand der Irritation, der 
Desorientiertheit, der Verstörung. Scham ist ein Bezug mit Doppelintentio-
nalität: Sie ist bezogen auf etwas an einem selbst und auf ein Publikum, eine 
Instanz, von der man sich beurteilt fühlt. Diese Publikumsbezogenheit ist 
etwas, das alle sozialen Akte auszeichnet, nur hat sich Husserls Phänomeno-
logie, die häufig für Anders die Folie seiner Überlegungen ist, in der Regel 
auf solche bezogen, die gerade diese Sozialität nicht hatten. »Diese Instanz ist 
eine unerwünschte Instanz, oft sogar eine verwünschte; also nicht eigentlich 
eine ›intendierte‹, sondern eine geflohene. Die intentionale Zuwendung ist 
Abwendung; der intentionale Hinweis Abweisung: also ›negativ intentional‹.« 
(AM I 66) Scham ist »ein in einem Zustand der Verstörtheit ausartender reflexi-
ver Akt, der dadurch scheitert, daß der Mensch sich in ihm, vor einer Instanz, von 
der er sich abwendet, als etwas erfährt, was er ›nicht ist‹, aber auf unentrinnbare 
Weise ›doch ist‹.« (AM I 68)

20  |  Vgl. Pathologie de la liberté, Abschnitt 5 »La honte comme réalité de la conscience 

du contingent, et comme forme classique de la dissimulation de celle-ci«, 31-33. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vom Verschwinden des Menschen – Günther Anders’ negative Anthropologie 173

Entscheidend ist dabei, dass die Person sich der Ungerechtigkeit dieses 
Urteils durchaus bewusst ist: Sie weiß, dass sie nichts für ihren Makel kann, 
und schämt sich dennoch – sie schämt sich gerade auch dessen, dass sie nichts 
dafür kann. Denn der Freiheitsanspruch eines Individuums ist grenzenlos; 
Scham entsteht, wenn es merkt, dass es durch etwas bedingt, d.h. durch Vor-
gegebenes unfrei gemacht ist. Es ist diese »ontischen Mitgift«, derer es sich 
schämt, seines Es. »Unter ›Es‹ verstehe ich dabei nicht allein, was Freud damit 
bezeichnet hat, sondern, sehr viel allgemeiner, alles Nicht-Ichhafte überhaupt, 
alles Vor-Individuelle, welcher Art auch immer, an dem das Ich, ohne etwas 
dafür zu können, ohne etwas dagegen tun zu können, teilhat; dasjenige, was 
es, sofern es i s t , auch-sein, was ihm ›mitgegeben‹ sein muß. Darum nennen 
wir es auch die ›ontische Mitgift‹.« (AM I 69)

Anders unterscheidet nun zwei Fälle scheiternder Selbstidentifizierung 
einer Person. In dem einen schämt sich das Ich seines Es (wie im Fall einer 
Behinderung, einer Deformation, aber auch bei der Geschlechtsscham). Fast 
noch wichtiger aber ist der andere Fall, bei dem sich das Es dafür schämt, 
dass ihm ein Ich zugemutet wird, wie etwa bei dem Kleinkind, das sich, nach 
seinem Namen gefragt, verschämt in den Rockfalten der Mutter zu verstecken 
sucht. Diese Art der Scham befällt aber alle, die gezwungen sind, ungewollt 
von der Norm abzuweichen: ein Redner, der sich den Blicken der Menge preis-
geben muss, ein ungewöhnlich Gekleideter und auch – hier kommt wieder 
eine der für Anders zentralen Figuren der Weltlosigkeit ins Spiel – »der Frem-
de in der Fremde« (AM I 75). »Laufen sie nicht deshalb Spießruten, weil sie 
es sich ›herausnehmen‹, ›Ausnahmen‹ zu sein, weil sie als sie selbst auffallen, 
also herausfallen und abstechen? Und spricht nicht sogar alles dafür, daß diese 
Scham, die Norm zu durchbrechen, sogar der Prototyp der moralischen Scham 
ist?« (AM I 75)

In beiden Fällen gilt also, dass die, die sich schämen, sich deshalb schä-
men, weil sie ihr Selbstsein als Makel empfinden – und dies trifft nun in ho-
hem Maße auch für die prometheische Scham zu. 

Historizität der Gefühle

Was sich im Fall der Scham schon zeigt, gilt für die Emotionalität des Men-
schen generell. Dass er ein nicht festgelegtes Wesen ist, bedeutet auch, dass 
seine Gefühle nicht rein biologisch präformiert sind. Die Gefühle der Men-
schen sind wandelbar, gestaltbar, haben ihre eigene Geschichtlichkeit. Des-
halb forderte Anders schon früh, was sich heute erst zu institutionalisieren 
beginnt: eine Geschichtsschreibung der Gefühle (AM II 311). Er selbst hat erste 
Versuche dazu in seinem schmalen Band Lieben gestern zusammengestellt. Sie 
erscheinen allerdings stets als eine Art Verlustgeschichte. Das mag paradox 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rüdiger Zill174

erscheinen, denn wenn es keine Norm gibt, worin bestünde dann die Abwei-
chung? Die Erfahrung des Verlusts lässt sich offensichtlich nur immanent auf-
zeigen.

Emotionen sind Teil eines übergreifenden Gesellschafts- und Weltsche-
mas, das sich die Menschen als soziale in jeder Phase ihrer Entwicklung im-
mer selbst herstellen müssen. Das jeweilige Resultat bleibt kontingent: Es gibt 
keins, das »natürlich« oder »unnatürlich« wäre oder besser: Jedes ist auf seine 
Weise unnatürlich.

»Da […] dieses Kontingente aber, wenn es auch nur einigermaßen haltbar werden soll, 

verbindlich gemacht werden muß, hat bis heute jede Stif tung und Durchsetzung eines 

Gesellschaftsschemas Rigorosität und Gewaltsamkeit er fordert. Vor allem natürlich 

Gewaltsamkeit gegen diejenigen, die bei dieser Stif tung als Klasse überwältigt, den 

Kürzeren ziehen mußten; aber in gewissem Sinne Gewaltsamkeit auch gegen die Natur 

des Menschen überhaupt, da diese eben immer nur auf ›Sozialität als solche‹ zuge-

schnitten ist; niemals auf ›gerade dieses‹ Gesellschaftsschema.« (AM I 310)

Diese Gewaltsamkeit merkt der Mensch nur dann nicht mehr, wenn er als gan-
zer gestaltet ist, das heißt: wenn sich auch seine Gefühle an die neue Situation 
gewöhnt haben. Gefühle aber verändern sich langsamer als die sie umgebende 
Welt. Der Mensch bleibt als fühlender hinter sich zurück. Das trifft auch auf 
seine anderen Vermögen zu, vor allem auf seine Vorstellungskraft: Eine der 
derzeit wichtigsten Verzögerungen ist die der Wahrnehmung, denn unsere 
technischen Geräte sind heute mehr, als sie scheinen. Wir können inzwischen 
mehr herstellen, als wir uns vorstellen können (AM I 16f., II 18f.). Wir unter-
schätzen unsere Produkte pausenlos und wissen nicht, was wir getan haben, 
als wir sie erfunden haben: welche Folgen sie haben – am deutlichsten natür-
lich im Fall der Kernspaltung. Nur mit einer neuen Form der Wahr-Nehmung 
ist dieser Mangel an Vorstellungskraft zu beheben – und das ist die Phantasie. 
Um wieder auf die Höhe unserer Produkte zu kommen, müssen wir ein neues 
Sensorium entwickeln, die Anstrengung der Imagination sei damit an die Stel-
le der Hegel’schen »Anstrengung des Begriffs« getreten (AM II 35). 

Am Ende: Tod und Unsterblichkeit

Angesichts der historisch völlig neuen Situation, dass wir heute nicht nur ein-
zelne Menschen töten können, sondern die Menschheit als ganze auszurotten 
imstande sind, stellt sich die Frage des Todes umso dringender. Zwar war uns 
auch früher bewusst, dass wir sterben müssen, aber selbst wenn wir nicht re-
ligiös waren, so haben wir doch an eine Form der Unsterblichkeit innerhalb 
der menschlichen Welt denken können: in der Form des Nachruhms, so be-

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vom Verschwinden des Menschen – Günther Anders’ negative Anthropologie 175

schränkt der auch immer sein mag (AM I 244), oder in Gestalt von Mahnma-
len (vgl. den Abschnitt »Ruinen heute« in TG 214-260). Selbst das ist uns nun 
genommen. 

Den Wunsch nach Unsterblichkeit thematisiert Anders indes eher in einer 
Nebenbemerkung. Dass jeder Einzelne nicht sterben will, scheint gewiss, aber 
will er deshalb auf ewig weiter leben? Will man in einem ewigen Und-so-weiter 
existieren? Auch das können wir uns nicht vorstellen. Dem negativen Gedan-
ken, nicht tot sein zu wollen, entspricht keine positive Vorstellung von Unsterb-
lichkeit. »Warum das so ist, warum unserem fundamentalsten Abwehrwunsch 
keine positive Vorstellung korrespondiert, diese vielmehr blind bleibt; ob wir 
gewissermaßen ›zu sterblich‹ sind, um das Nichtsterben auch nur ›meinen‹ 
zu können, dem können wir hier nicht nachgehen. Aber es ist so.« (AM I 59)

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»Retournons à la nature« 
Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen

Heike Kämpf

Claude Lévi-Strauss hat in seinen Schriften die zentrale Stellung des Men-
schen in philosophischen, wissenschaftlichen und ethischen Diskursen ve-
hement kritisiert. Er versucht nicht nur, den Menschen vom Zentrum dieser 
Diskurse in die Peripherie zu drängen, sondern er möchte zum Verschwinden 
des Menschen beitragen. Dies gelingt ihm in dreifacher Hinsicht: Indem er 
eine große anonyme Rationalität sichtbar macht, die alles Seiende organisiert, 
ist der Mensch als Erkenntnisgegenstand der strukturalistischen Ethnologie 
verschwunden. Dieses Verschwinden des Menschen aus der Ethnologie zieht 
auch das Verschwinden der Vorstellung eines souveränen, freien, schöpferi-
schen Subjekts (der Kultur) nach sich, sowie die Auflösung der Idee eines Ich, 
einer personalen Identität, wie insbesondere in Lévi-Strauss’ Auseinanderset-
zung mit Sartre deutlich wird.

Während Lévi-Strauss’ Strukturalismus vielfacher Kritik ausgesetzt war 
und vor allem häufig mit dem Intellektualismusvorwurf konfrontiert wurde 
– so wehrt sich Lévi-Strauss gegen die Versuche, die strukturale Analyse auf 
die Ebene eines »zweckfreien, dekadenten Spiels« herabzuziehen1 – soll im 
Folgenden eine Rechtfertigung der strukturalen Anthropologiekritik vorge-
nommen werden, die sich auf die praktischen, ethischen Konsequenzen des 
strukturalen Denkens bezieht und dabei die Anklänge an den Buddhismus 
und die Bezüge auf Rousseau in den Vordergrund stellt. Aus diese Perspektive 
erscheint auch Lévi-Strauss’ Werk in einem anderen Licht: Das Verschwinden 
des Menschen wird als eine an Rousseau angelehnte Versöhnung mit der Na-
tur lesbar, und seine Kritik des Ich kommt als eine an den Buddhismus ange-
lehnte Form der Selbstbefreiung in den Blick. 

Diese Perspektive nimmt Lévi-Strauss in Bezug auf sein Werk gelegentlich 
selbst ein: So vergleicht er in den Traurigen Tropen seine Reflexionen mit den 

1  |  Claude Lévi-Strauss [1971], Mythologica IV, 2: Der nackte Mensch, übers. von Eva 

Moldenhauer, Frankfur t a.M.1976, 814.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Heike Kämpf178

»Meditationen des Weisen am Fuße des Baumes«,2 und die besondere Leis-
tung seiner strukturalen Analysen sieht er am Ende seiner Mythologica dar-
in, dass sie den Menschen in die Natur reintegriert haben.3 Mit seiner Kritik 
des dichotomischen Denkens (in Dualismen wie Kultur-Natur, Körper-Geist, 
Sinnliches-Intelligibles etc.), die vor allem seine Philosophiekritik trägt, sieht 
er sich in Übereinstimmung mit dem Buddhismus, der, wie Lévi-Strauss 
schreibt, »alle Formen des Dualismus verwirft«.4 Und schließlich verschafft 
das strukturale Denken nicht nur intellektuelle Befriedigung, sondern auch 
»jenen Eindruck von Erfülltheit, […] durch den der Geist spürt, daß er wirklich 
mit dem Körper eins ist.«5 

›Natur‹ erscheint bei Lévi-Strauss in mehrfacher Weise als Fluchtpunkt 
seiner Überlegungen: Sie ist – wie das Zitat verdeutlicht – der Ort, an dem 
Reflexionen möglich werden. Hier sind nicht nur Gedanken des Buddhismus 
zu geeigneten Orten der Meditation –wie etwa am Fuße des Baumes- leitend. 
Lévi-Strauss bezieht sich auch auf Rousseau, der – laut Lévi-Strauss – erkann-
te, dass man die Natur aufsuchen muss, um über die Natur der Gesellschaft 
nachzudenken.6 Die Natur bietet darüber hinaus nach Lévi-Strauss nicht nur 
Zuflucht und Schönheit, sondern auch Weisheit. So erscheint ihm der Duft 
der Lilie »weiser […] als unsere Bücher«.7 Zuletzt bezeichnet ›Natur‹ gewisser-
maßen das Umgreifende, worin der Mensch verschwindet. 

Die Rückkehr zur Natur und die Besinnung auf die Natur erscheinen bei 
Lévi-Strauss im Gewand wissenschaftlicher Erkenntnisse, die dazu beitragen, 
natürliche und kulturelle Prozesse einander anzugleichen. Dennoch bleibt 
diese Rückkehr zur Natur auch der Romantik verpflichtet und die Weisheit des 
Strukturalismus an buddhistische Motive angelehnt, wie in den anschließen-
den Ausführungen deutlich werden soll. 

Im Folgenden wird zunächst das Verschwinden des Menschen im Struktu-
ralismus von Lévi-Strauss nachgezeichnet und seine daran anschließende Kri-
tik an der persönlichen Identität und am Humanismus vorgestellt. Schließlich 
möchte ich auf Lévi-Strauss praktische Rechtfertigung des Verschwindens des 
Menschen und des ›Ich‹ eingehen, die nicht nur in der oben angesprochenen 

2  |  Claude Lévi-Strauss [1955], Traurige Tropen, übers. von Eva Moldenhauer, Frank-

fur t a.M. 1982, 408.

3  |  Claude Lévi-Strauss [1971], Mythologica IV, 2, a.a.O., 808.

4  |  Claude Lévi-Strauss [2011], Die andere Seite des Mondes. Schrif ten über Japan. 

Aus dem Französischen von Eva Moldenhauer, Frankfur t a.M. 2012, 104.

5  |  Claude Lévi-Strauss [1971], Mythologica IV,2 a.a.O., 815.

6  |  Claude Lévi-Strauss [1962], Jean-Jacques Rousseau. Begründer der Wissenschaft 

vom Menschen. In: Strukturale Anthropologie II, übers. von Eva Moldenhauer, Frankfur t 

a.M. 1992, 45-56, 53.

7  |  Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen, a.a.O., 412.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen 179

Erfahrung der inneren Erfülltheit während der strukturalen Analyse besteht, 
sondern darüber hinaus – im Sinne Rousseaus und im Geiste des Buddhismus 
– auf eine Ethik des Respekts und des Mitleidens verweist. 

Diese Richtung seines Denkens wird besonders 1993 in seinem Gespräch 
mit Junzo Kawada deutlich, wo Lévi-Strauss die Frage beantwortet, in welcher 
Epoche er gerne gelebt hätte: 

»Ich würde sagen: eine Epoche, in der zwischen Mensch und Natur, zwischen den Men-

schen und den natürlichen Arten noch ein gewisses Gleichgewicht bestand; in der sich 

der Mensch nicht als Herr und Meister der Schöpfung betrachten konnte, sondern wuss-

te, dass er Teil dieser Schöpfung war wie gleichzeitig auch andere Lebewesen, die er zu 

respektieren hatte. Für welche Zeit traf das am ehesten zu? Es traf in unterschiedlichen 

Zeiten auf unterschiedliche Weise zu; das einzige, was ich sagen kann: bestimmt nicht 

in der Gegenwart.«8

Das Verschwinden des Menschen als Gegenstand			
der Ethnologie und seine Reintegr ation in die Natur

In seiner wissenschaftlichen Arbeit geht es Lévi-Strauss nicht darum, einen 
Beitrag zur Erkenntnis des Menschen zu leisten, sondern darum, universale 
Strukturen und Regeln diesseits des Menschen zu entbergen. Damit verbannt 
er den Menschen aus dem Zentrum des Forschungsinteresses und verliert ihn 
als Erkenntnisgegenstand aus dem Blick.

Anders als Sartre hat Foucault diese Konsequenz des Strukturalismus in 
der Ethnologie früh erkannt und thematisiert: Während Sartre den Human-
wissenschaften und insbesondere der Ethnologie vorgeworfen hat, den Men-
schen zu objektivieren, wohingegen die Philosophie den Menschen als Sub-
jekt-Objekt verstehe, weist Foucault darauf hin, dass der Mensch aus dem 
Zentrum des Wissens in der Ethnologie verschwindet. Foucault bezeichnete 
die Ethnologie (zusammen mit der Psychoanalyse) nicht als Humanwissen-
schaft sondern als Gegenwissenschaft. Denn anders als die Humanwissenschaf-
ten hören Ethnologie und Psychoanalyse nach Foucault nicht auf, »den Men-
schen ›kaputt‹ zu machen, der in den Humanwissenschaften seine Positivität 
bildet und erneut bildet.«9 

8  |  Claude Lévi-Strauss [2011], Die andere Seite des Mondes, a.a.O., 159.

9  |  Michel Foucault [1966], Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwis-

senschaften, übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1974, 454.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Heike Kämpf180

Während die Humanwissenschaften an der Formierung ›des Menschen‹ 
arbeiten – ohne dass der Mensch je »sich selbst begegnet ist«10, wie Foucault 
später feststellt, – etablieren die Erkenntnisse der Ethnologie (wie die der Psy-
choanalyse) eine Ebene diesseits des Gegenstandes ›Mensch‹: Das Unbewusste. 
Das Unbewusste verortet Foucault diesseits des Menschen: Es bedroht zum 
einen die Kohärenz des Erkenntnisgegenstandes ›Mensch‹ und es gefährdet 
zum anderen die Vorstellung von der Souveränität des Menschen. In Bezug 
auf die Ethnologie spricht Foucault vom »kulturellen Unbewussten«, das in 
einer Gesamtheit von formalen Strukturen besteht. Damit ist laut Foucault 
ein neuer Gegenstand der Ethnologie entstanden: »Man ahnt die Geltung und 
Bedeutung einer Ethnologie, die – statt sich, wie sie es bisher getan hat, durch 
die Untersuchung schriftloser Gesellschaften zu definieren – eindeutig ihren 
Gegenstand bei den unbewussten Prozessen suchen würde, die das System 
einer gegebenen Kultur charakterisieren.«11 

Während sich Foucault nicht explizit auf die Schriften von Lévi-Strauss be-
zieht, obwohl sein Verständnis der Ethnologie hier deutlich von diesen geprägt 
ist, hat schon Ricœur 1963 die Ebene der Struktur, die Lévi-Strauss erschlie-
ßen will, als Unbewusstes bezeichnet und hervorgehoben, dass es sich weniger 
um ein Freudsches Unbewusstes handelt, sondern eher um ein »Kantisches«, 
ein »kategoriales« und » kombinatorisches« Unbewusstes.12 Darauf hat Lévi-
Strauss sich bezogen, als er sein eigenes Denken in Anlehnung an Ricœur als 
»Kantianismus ohne Subjekt« bezeichnet.13

Auch der mexikanische Schriftsteller Octavio Paz betont in einer Einfüh-
rung zu Claude Lévi-Strauss (1967), dass es in der strukturalen Analyse um die 
Entbergung des Unbewussten geht. Dabei hebt er besonders hervor, dass es sich 
um die Entdeckung eines rationalen Unbewussten handelt. 

Paz war auch einer der ersten Autoren, die Lévi-Strauss’ Affinität zum 
Buddhismus thematisiert haben. Paz war während seiner Indienaufenthalte 
in den 50er Jahren mit dem Buddhismus in Berührung gekommen und be-
zog sich vor allem auf ihn, um Kritik an der westlichen Kultur zu üben. Bei 
Lévi-Strauss, der zur selben Zeit während seines Forschungsaufenthaltes in 
Burma mit dem Buddhismus in Kontakt kam, findet Paz insbesondere drei 
Gemeinsamkeiten mit dem Buddhismus: Die Zurückweisung metaphysi-
scher Positionen, die Kritik des Substanzialismus und die Kritik des trans-

10  |  Michel Foucault [1980], Der Mensch ist ein Er fahrungstier. Gespräche, übers. von 

Horst Brühmann, Frankfur t a.M. 1996, 84f. 

11 | Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge, a.a.O., 454. 

12  |  Paul Ricœur [1969], Hermeneutik und Strukturalismus. Der Konflikt der Interpre-

tationen Bd.1, übers. von Johannes Rütsche. München 1973, 59ff.

13  |  Claude Lévi-Strauss [1964], Mythologica I: Das Rohe und das Gekochte, übers. 

von Eva Moldenhauer, Frankfur t a.M. 1976, 25.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen 181

zendentalen Ego.14 Zu diesen drei Kritikpunkten lässt sich noch die Kritik an 
der Vorstellung eines mit sich identischen ›Ich‹, einer personalen Identität, 
hinzufügen, die Lévi-Strauss’ Denken mit buddhistischen Motiven verbindet. 
Auf diesen Aspekt wird weiter unten eingegangen werden.

Lévi-Strauss strukturale Analysen bewegen sich, wie oben angesprochen, 
von Beginn an diesseits des Menschen. Für seine ethnologischen Unter-
suchungen boten sich insbesondere die vielfältigen Heiratsregeln in den 
verschiedenen Kulturen an, die er in seinem ersten Werk Die elementaren 
Strukturen der Verwandtschaft thematisiert. In der Fülle der teilweise absurd 
anmutenden Heiratsregeln und Inzestverbote entdeckt Lévi-Strauss schließ-
lich eine gemeinsame Logik, indem er sie in Analogie zur Sprache unter-
sucht und so als ›symbolischen Tausch‹ begreift: Die verwirrenden Regeln, 
die vielen Zeitgenossen sinnlos erschienen, deutet Lévi-Strauss als Kommuni-
kationsformen, die einer universalen Grammatik folgen. Die Heirat erscheint 
als Tauschprozess, in welchem die Frauen wie Zeichen zirkulieren. In seinen 
späteren Schriften widmet er auch anderen kulturellen Praktiken – vor allem 
den Mythen – seine Aufmerksamkeit und unterzieht sie einer strukturalen 
Analyse.

Lévi-Strauss geht es mit seinen Analysen nicht um eine partikulare, für jede 
Kultur spezifische Erklärung, sondern um die Entdeckung einer universalen 
Logik, eines universalen Codes, der allen Kulturen zugrundeliegt. Er verdeut-
licht sein Anliegen rückblickend mit folgender Frage, die er verneint: »Sollen 
wir, angesichts eines Chaos von sozialen Praktiken oder religiösen Vorstellun-
gen, damit fortfahren, nach partiellen für jeden ins Auge gefassten Fall ver-
schiedenen Erklärungen zu fahnden?«15 Für Lévi-Strauss wird eine Erklärung 
erst dann wirklich ihrer Aufgabe gerecht, wenn sie nicht nur partikular ist und 
damit nur die Vielfalt der Erscheinungen wiederholt. 

Während Lévi-Strauss zunächst von einem Durchbruch der Kultur in der 
Natur ausgeht, die mit der Regulierung, der Einführung der Regeln beginnt, 
unterminiert er diese Trennung schließlich. Damit wird eine Sonderstellung 
des Menschen gänzlich geleugnet und er verschwindet gewissermaßen in der 
Natur. In seinem Vorwort zur zweiten Auflage von Die elementaren Strukturen 
von 1967 hebt er die Unterscheidung zwischen Natur und Kultur mit dem 
Hinweis auf die Entdeckung von Kommunikationsformen in der Natur auf: 

14  |  Octavio Paz [1967], Claude Lévi-Strauss. An Introduction. Translated by J.S. Ber-

nstein and M. Bernstein. New York 1970, 140. Zu Motiven von Lévi-Strauss’ Denken im 

Kontext des Buddhismus s. auch: Ivan Strensky, Religion in Relation. Columbia 1993, 

110-131.

15  |  Claude Lévi-Strauss/Didier Eribon [1988], Das Nahe und das Ferne, übers. von 

Hans-Horst Henschen, München 1989, 205.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Heike Kämpf182

»Bei Insekten, Fischen und Säugetieren sind komplexe Kommunikationsverfahren ent-

deckt worden, die zuweilen wirkliche Symbole ins Spiel bringen.«16 Der symbolische 

Tausch kann somit nicht länger als Kriterium der Dif ferenzierung zwischen Mensch und 

Natur gelten. Der Gegensatz zwischen Natur und Kultur ist nach Lévi-Strauss »weder 

eine ursprüngliche Gegebenheit noch ein objektiver Aspekt der Weltordnung«. Vielmehr 

versteht er diesen Gegensatz nunmehr als »künstliche Schöpfung«.17

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass sich Lévi-Strauss’ Denken jenseits 
der naturalistischen Sichtweise und jenseits der kulturalistischen Sichtweise 
des Menschen bewegt. Ihn interessieren die universalen Strukturen der Kultu-
ren, die nicht länger ›den Menschen‹ als Zurechnungssubjekt entbergen son-
dern schließlich eine »anonyme Rationalität« sichtbar machen. So lässt sich 
auch davon sprechen, dass die Mythen im Menschen von einer anonymen Ra-
tionalität und nicht vom Menschen gedacht werden: »Wir behaupten also nicht, 
zeigen zu können, wie die Menschen in Mythen denken, sondern wie sich die 
Mythen in den Menschen ohne deren Wissen denken.«18 Demnach muss man 
von jedem Subjekt abstrahieren, um zu erkennen, »dass sich die Mythen in 
gewisser Weise untereinander denken«.19

Den Menschen löst Lévi-Strauss auf, wenn er die Unterscheidung zwischen 
Kultur und Natur aufhebt, indem er Regeln und Kommunikationsformen in 
der Natur findet, so dass auch keine zu regulierende Natur des Menschen (sei-
ne Sexualität) mehr angenommen werden kann. Man könnte sagen, dass der 
Mensch in der Mythologica in dreifacher Weise verschwindet: als Erkenntnis-
gegenstand, als souveräner Schöpfer und als Zuschreibungssubjekt der Kultur. 
Vielmehr durchwirkt dieselbe logische Operation Kultur wie Natur: die binäre 
Opposition strukturiert das gesamte Universum. Gegen den Funktionalismus 
hatte Lévi-Strauss in seinem Buch Das Ende des Totemismus die Reduktion der 
Kultur auf Bedürfnisse kritisiert, indem er das Denken des Menschen – nicht 
seine Bedürfnisse – an den Ursprung der totemistischen Organisation der Kul-
tur stellte. In seiner Mythologica wird klar: Zwar denkt der Mensch, aber letzt-
endlich in derselben Logik, die das Zirpen der Grille organisiert: man findet 
die binäre Unterscheidung auch »in der Art und Weise, wie bestimmte Tiere 

16  |  Claude Lévi-Strauss [1949 und 1967], Die elementaren Strukturen der Verwandt-

schaft, übers. von Eva Moldenhauer. Frankfur t a.M. 1993, 24.

17  |  Ebd.

18  |  Claude Lévi-Strauss [1964], Mythologica I: Das Rohe und das Gekochte, übers. 

von Eva Moldenhauer, Frankfur t a.M. 1976, 26. 

19  |  Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen 183

untereinander kommunizieren, so die Grillen, bei denen eine bloße Umkeh-
rung des Rhythmus (x,y/y,x) die Natur der Botschaft verändert.«20

Die Universalisierung der durch den binären Code organisierten Kommu-
nikation, ihre Ausdehnung auf die Natur, hebt nicht nur die Unterscheidung 
zwischen Natur und Kultur auf, sondern auch die zwischen Natur- und Hu-
manwissenschaften. Aber als eigentliche Errungenschaft seines Vorgehens 
führt Lévi-Strauss etwas anderes an: Im Finale der Mythologica rechnet Lé-
vi-Strauss es sich als Verdienst an, etwas für den Menschen getan zu haben, 
nämlich ihn in die Natur reintegriert zu haben.21 Eine Vision der Romantik 
wird gewissermaßen durch die Entdeckung der anonymen Rationalität des 
universellen binären Codes erfüllt. 

Diese Vision wurde von Rousseau vorbereitet: Schon Cassirer hat darauf 
hingewiesen, dass Rousseau den Menschen nicht der Natur gegenüberstellt, 
sondern ihn in das innere Leben der Natur eintaucht und dort »mit ihrem 
eigenen Rhythmus« schwingen lässt.22 

Der Satz aus Rousseaus Träumereien könnte auch Lévi-Strauss zugeschrieben 
werden: »Ich fühle unaussprechliche Verzückungen und Ekstasen, sobald ich ge-
wissermaßen eins werde mit der gesamten Natur und aufgehe im großen Welt-
system, das alle Wesen verbindet.«23 Dieses Zitat leitet über zur Thematik der Auf-
lösung der personalen Identität, die Lévi-Strauss in Anlehnung an das Denken 
Rousseaus und unter Berücksichtigung von buddhistischen Motiven vollzieht. 

Das Verschwinden des Subjekts und die Kritik 
der persönlichen Identität

»Das Ich ist nicht allein hassenswert;

Es hat auch keinen Platz zwischen einem

Wir und einem Nichts.«

(Lévi-Strauss)

Lévi-Strauss versteht Rousseau als Begründer der Wissenschaft vom Menschen 
und vor allem als Begründer der Ethnologie. Damit konfrontiert er Rousseau 

20  |  Claude Lévi-Strauss [1971], Mythologica IV, 2: Der nackte Mensch, übers. von Eva 

Moldenhauer, Frankfur t a.M. 1976, 811.

21  |  Vergl. Anm. 3.

22  |  Ernst Cassirer [1932], Das Problem Jean-Jacques Rousseau. In: Drei Vorschläge 

Rousseau zu lesen. Frankfur t a.M. 1989, 46.

23  |  Jean-Jacques Rousseau [1787/88], Träumereien eines einsamen Spaziergängers, 

übers. von Ulrich Bossier. Stuttgart 2003, 124.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Heike Kämpf184

mit Descartes, insofern dieser als Begründer der neuzeitlichen Philosophie 
gilt. Anders als Descartes geht Rousseau nicht vom Subjekt, vom »Ich denke« 
aus, sondern vom Anderen. Der Ausgang vom Subjekt sowie seine besondere 
Rolle in der Philosophie waren Lévi-Strauss, wie er selbst ausführt, »unerträg-
lich« geworden.24 Rousseaus Denken vom Anderen her erschien Lévi-Strauss 
wie eine Befreiung von seiner ursprünglichen philosophischen Ausbildung 
und Orientierung. Die Philosophie erschien ihm immer hermetischer, als 
»eine Art ästhetischer Kontemplation des Bewußtseins über sich selbst«.25 Die 
Ethnologie, die für Lévi-Strauss mit Rousseau das Ende des Cogito einläutet, 
bezeichnet er vor diesem Hintergrund als seine »Rettungsplanke«26. Denn 
er will seine Reflexionen nicht selbstbezogen beginnen und zum Cogito als 
sicherer Grundlage des Denkens gelangen. Vielmehr strebt Lévi-Strauss die 
Verweigerung des Ich und die Identifikation mit dem Anderen an. Er kritisiert 
die Fortführung der philosophischen Tradition, die vom Subjekt ausgeht und 
die persönliche Identität begründet, am Beispiel von Sartres Denken. Er wirft 
Sartre vor, dieser sei allein damit beschäftigt, »ein Refugium anzulegen, in 
dem die persönliche Identität, ein armseliger Schatz, geschützt sei.«27 

Seine Kritik am Subjektbegriff verbindet Lévi-Strauss mit einer Kritik der 
Idee einer persönlichen Identität. Der Mensch verschwindet als Zurechnungs-
subjekt nicht nur seiner Taten, sondern auch seiner Wahrnehmungen, Gedan-
ken etc. und damit verschwindet der Aspekt der Jemeinigkeit – wie man mit 
Heidegger oder Ricœur (mienneté) sagen könnte. Ricœur betont die jemeinige 
Zugehörigkeit von Erlebnissen und Erfahrungen zusammen mit der Unhin-
tergehbarkeit der Frage nach dem »Wer?« (Wer spricht, denkt, handelt, fühlt? 
etc.) Diese Jemeinigkeit wendet er auch gegen die Möglichkeit unpersönlicher 
Beschreibungen von Erlebnissen und Erfahrungen.28 Anders Lévi-Strauss: 
Ihm zufolge handelt sich eben nicht um ›mein‹ Denken sondern um eine 
anonyme Rationalität, die durch mich hindurchgeht: So betont Lévi-Strauss 
wiederholt, dass er nie das Gefühl der persönlichen Identität gehabt habe, so 
dass er beispielsweise das Gefühl habe, seine Bücher würden nicht von ihm, 
sondern durch ihn hindurch geschrieben. »Eher habe ich das Gefühl, dass ich 

24  |  Claude Lévi-Strauss/Eribon, a.a.O., 238.

25  |  Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen, a.a.O., 44f.

26  |  Ebd.

27  |  Claude Lévi-Strauss, Mythologica IV, 2 a.a.O., 807.

28  |  Paul Ricœur [1990], Das Selbst als ein Anderer, übers. von Jean Greisch, Mün-

chen 1996, 163. Auch bei Heidegger beantwortet der Begrif f der »Jemeinigkeit« die Fra-

ge nach Zugehörigkeit und dem »Wer«: »Dasein ist Seiendes, das je ich selbst bin, das 

Sein, das je meines ist.« Martin Heidegger [1927], Sein und Zeit, Tübingen 1993, 114.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen 185

eine Durchgangsstelle für meine Bücher bin.«29 In eine ähnliche Richtung 
weisen seine späteren Ausführungen zur Kunst des Zen-Mönchs Sengai: Ihm 
spricht er das Bedürfnis zu, der »nicht-substantielle Ort« sein zu wollen, »an 
dem durch ihn etwas von der Welt zum Ausdruck kommt«.30 Dieses Bedürfnis 
scheint auch die Schriften von Lévi-Strauss zu prägen.

Darüber hinaus erinnern diese Ausführungen an den buddhistischen Ge-
danken des »Nicht-Selbst« (anatta). Dieser Idee nach gibt es weder eine un-
veränderliche Substanz oder stabile Wesenskerne, noch gibt es eine unver-
änderliche geistige und körperliche Kontinuität. Die Vorstellung »von einem 
unveränderlichen Selbst bzw. Ich oder einer stabilen Person« erweist sich im 
frühen Buddhismus nach Rutz als »bloße Illusion bzw. metaphysische Konst-
ruktion«.31 Dieser Gedanke faszinierte auch Paz, der die Aussage, dass das Ich 
eine Illusion sei, als zentrale Lehre des Buddhismus bezeichnet hat.

Im Buddhismus ist die Erkenntnis leitend, dass alle Phänomene Nicht-
Selbst sind. Es lässt sich sagen, dass Gefühle, Wahrnehmungen, Bewusstsein 
etc. nicht als ›meine‹ zu verstehen sind. Vielmehr gilt es, das Begehren nach 
jemeiniger Zugehörigkeit von Phänomenen zu überwinden, und sich nicht 
länger mit der Frage »Wer bin ich?« zu quälen. Denn so wie das Begehren 
nach Identität mit sich, nach Selbstsein, Leiden verursacht, erzeugt auch das 
Begehren nach Jemeinigkeit Leid, das es zu überwinden gilt. 

Während Ricœur den an den Buddhismus angelehnten Gedanken von De-
rek Parfit32, dass Identität nicht von Bedeutung sei und dass es möglich sei, 
das Leben unpersönlich zu beschreiben, mit dem Hinweis auf den damit ein-
hergehenden Verlust des Anderen kritisiert,33 findet sich bei Lévi-Strauss die 
Verweigerung des Selbst gerade im Dienst des Anderen. Lévi-Strauss stellt die 
Identifikation mit dem Anderen allen Selbsterkenntnisversuchen voran und 
sieht in der Verweigerung der Identifikation mit sich (dem Bemühen um ›Sel-
bigkeit‹ wie man mit Ricœur sagen könnte) und der Verweigerung der Jemei-
nigkeit die Möglichkeit des Mitleidens mit allem was lebt. Erst die Befreiung 
aus der Enge der Versuche, Identität mit sich herzustellen und sich zu identi-

29  |  Claude Lévi-Strauss, [1978], Mythos und Bedeutung. Vorträge, übers. von Brigit-

te Luchesi, Frankfur t a.M. 1980, 11.

30  |  Claude Lévi-Strauss [2011], Die andere Seite des Mondes.a.a.O., 108.

31  |  Charlie Rutz, Rolle und Bedeutung des Nicht-Selbst im frühen Buddhismus. Ham-

burg 2010, 71.

32  |  Derek Parfit, Reasons and Persons. Oxford 1984. Zur Diskussion der Position s.: 

Dancy, Jonathan (ed.): Reading Parfit. Oxford 1997.

33  |  Paul Ricœur [1990], Das Selbst als ein Anderer, a.a.O., 160-171. So stellt Ricœur 

zum Abschluss seiner Auseinandersetzung mit Parfit die Frage: »Wenn meine Identität 

in jeder Hinsicht alle Relevanz verlöre, würde dann die Frage des Anderen nicht ihrer-

seits unwichtig werden?« Ebd. 171.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Heike Kämpf186

fizieren, erschließt demnach den Zugang zum Anderen und bietet insofern 
eine Grundlage der Ethik.

Die Überwindung des Selbst und die Identifikation mit dem Anderen ver-
steht Lévi-Strauss auch als Prinzip der Ethnologie. Es besteht in dem Ziel, »sich 
selbst in den Anderen zu akzeptieren«34 – wozu man sich zuerst selbst ver-
weigern muss. Als die besondere Entdeckung der Bekenntnisse von Rousseau 
bezeichnet Lévi-Strauss die Erkenntnis, dass das Ich der schwächste und nied-
rigste der Anderen ist.35 Er wendet Rousseaus Denken gegen den cartesischen 
Begriff des Cogito, denn Rousseau zielt nicht auf die Selbstvergewisserung son-
dern – im Gegenteil – auf den Verlust des Selbst zugunsten der Identifikation 
mit dem Anderen: Lévi-Strauss interessiert Rousseaus »Wille einer Identifika-
tion mit dem Anderen, zusammen mit der hartnäckigen Verweigerung einer 
Identifikation mit sich selbst.«36 Dies macht Rousseau für Lévi-Strauss zum 
Begründer der Ethnologie. Den notwendigen Verlust der Identität zugunsten 
der Identifikation mit dem Anderen wendet Lévi-Strauss, wie oben angespro-
chen, auch gegen Sartres Konzeption von Identität. Dagegen macht er eine 
»Rationalität ohne Subjekt« geltend, d.h. die Universalität des binären Codes, 
der den Menschen mit allem, was lebt, verbindet. Es geht hier also nicht nur 
um die Identifikation mit anderen Menschen sondern um eine Identifikation 
»mit allem, was lebt« und einer daraus resultierenden Verbundenheit mit dem 
Anderen durch das Mitleid, ein Gedanke der, wie Lévi-Strauss erwähnt, auch 
den Buddhismus prägt. 

Diese Mitleidsethik wendet Lévi-Strauss auch gegen den Humanismus. 
Dieser geht demnach von der alleinigen Würde des Menschen aus, was Lévi-
Strauss heftig kritisiert. Die Humanismuskritik ist also durch eine ethische 
Haltung des Mitleidens mit allem Lebendigen motiviert, die die Sonderstel-
lung des Menschen in Abrede stellt. Der »Mythos von der alleinigen Würde des 
Menschen« ließ die Natur nach Lévi-Strauss ihre erste »Verstümmelung erlei-
den.«37 Diesen Mythos bekämpfte auch Rousseau. Der Mensch sollte nicht län-
ger von der Natur abgeschnitten sein. Vielmehr verwirklicht sich die Mensch-
lichkeit in einer freien Identifikation »mit allem, was lebt und also leidet«.38 
In einem Interview von 1971 bringt Lévi-Strauss seine Humanismuskritik auf 
den Punkt: 

34  |  Claude Lévi-Strauss, Jean-Jacques Rousseau, a.a.O., 45-56, 48.	

35  |  Ebd. 52.

36  |  Ebd. 47.

37  |  Claude Lévi-Strauss [1962], Jean-Jacques Rousseau, a.a.O., 53.

38  |  Ebd. 52. Zur Humanismuskritik nach Lévi-Strauss s. auch: Marc Rölli, Kritik der 

anthropologischen Vernunft, Berlin 2011, 491-494.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen 187

»Ein recht verstandener Humanismus müsste die gegenwärtige Menschheit paradoxer-

weise auffordern, ihren Humanismus zu mäßigen und von den großen Religionen des 

Fernen Ostens – zum Beispiel dem Buddhismus – zu lernen, dass der Mensch letzten 

Endes nur ein Lebewesen unter anderen ist, das nur unter der Voraussetzung weiter-

leben kann, dass er diese anderen respektier t.«39

Die Erkenntnis, dass der Mensch ein lebendes und leidendes Wesen unter 
anderen ist, begreift Lévi-Strauss als Grundlage der Moral und der Human-
wissenschaften. Dies untergräbt nicht nur die Differenzierung zwischen mir 
und Anderem, sondern auch den Unterschied zwischen Natur und Kultur, 
zwischen Menschheit und Leben. An ihre Stelle treten Strukturen, die dem 
gesamten Universum zugrunde liegen. Wenn Lévi-Strauss die buddhistische 
Kritik als Vollendung der marxistischen Kritik begreift,40 so nicht zuletzt des-
halb, weil sie zur Befreiung des Menschen beiträgt, indem sie ihn aus der Enge 
der persönlichen Identität entlässt und so die Identifikation mit allem Lebendi-
gen und die Reintegration in die Natur ermöglicht.

Das Chaos nach dem endgültigen Verschwinden			 
der Menschheit 

Da der Mensch nicht mehr im Zentrum des strukturalen Denkens steht, tau-
chen bei Lévi-Strauss auch immer wieder Gedanken zum tatsächlichen Aus-
sterben der Menschheit auf. Der Gedanke, dass der Mensch nicht immer schon 
existiert hat und eines Tages nicht mehr existieren wird, scheint jedoch nicht 
nur die Bedeutungslosigkeit des Menschen zu offenbaren, wie Lévi-Strauss 
rückblickend sagt.41 Vielmehr erschließt sich vom Standpunkt der Endlichkeit 
aus auch die Bedeutung des Menschen für die Entdeckung von Sinn: In den 
Traurigen Tropen wird betont, dass der Sinn der Schöpfungen des menschli-
chen Geistes nur in Bezug auf ihn selbst existiert: »Sie werden im Chaos ver-
sinken, sobald er erloschen sein wird.«42 

Zwar verschwindet mit dem Aussterben der Menschheit nicht die binäre 
Logik, aber das Bewusstsein dieser Logik des Universums und all das, was 
durch sie strukturiert ist. So wird der Mensch im Finale der Mythologica an-

39  |  Interview mit Claude Lévi-Strauss. Der Spiegel 53, 1971, 93-97. 

40  |  Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen, a.a.O., 409. Derrida hat in Bezug auf die-

se Ausführungen von Lévi-Strauss bekanntlich bezweifelt, dass sich buddhistische 

und marxistische Kritik vergleichen lassen. Derrida, Jacques [1967], Grammatologie, 

übers. von Hans-Jörg Rheinberger und Hanns Zischler. Frankfur t a.M. 1983, 209f.

41  |  Claude Lévi-Strauss/Eribon, Das Nahe und das Ferne a.a.O., 236.

42  |  Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen a.a.O., 411.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Heike Kämpf188

gesichts seines tatsächlichen Verschwindens bei Lévi-Strauss einen Moment 
lang sichtbar: 

»Da es dem Menschen zufällt zu leben und zu kämpfen, zu denken und zu glauben, vor 

allem Mut zu bewahren, ohne dass ihn die gegenteilige Gewissheit je verlässt, dass 

er früher nicht auf der Erde war und es nicht immer sein wird und dass mit seinem un-

vermeidlichen Verschwinden von der Oberfläche des Planeten, der ebenfalls dem Tode 

geweiht ist, auch seine Mühen, seine Schmerzen, seine Freuden, seine Hoffnungen und 

seine Werke verschwinden, als hätten sie nie existier t, da kein Bewusstsein mehr da ist, 

um auch nur die Erinnerung an jene ephemere Bewegung zu bewahren […].«43 

43  |  Claude Lévi-Strauss, Mythologica IV,2, a.a.O., 817.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? 
Foucaults Anthropologiekritik — ein Retraktandum

Petra Gehring

L’homme s’étant constitué quand le langage était voué à la disper-

sion, ne va-t-il pas être dispersé quand le langage se rassemble?1 

In den Schlusskapiteln seiner Wissenschaftsgeschichte Les mots et les choses 
formuliert Michel Foucault eine irritierende Analyse. Die Moderne insgesamt  
wird als Epoche der Anthropologie charakterisiert, als epistemischer Komplex, 
der auf vertrackte Weise unter menschenwissenschaftlichen Synkretismen 
leidet. Ein Zeitalter, das wir stets im Licht historischen Fortschritts sahen, er-
scheint als Zone instabiler Wissensformen und voller Verdunklung. Foucaults 
Diagnose mündete in eine Spekulation über die mögliche Auflösung (disper-
sion), das mögliche Verschwinden (disparition), das mögliche baldige Ende (fin 
prochaine) des Menschen. Die These darin traf. Ein Blitz ohne Blitzableiter.

Solche wurden dann freilich hastig montiert – und was wurde nicht alles 
gesagt: Von ›Antihumanismus‹ war die Rede, obwohl Foucaults Buch ethische 
Kontexte erkennbar nicht adressiert. Man sah Nietzscheanismus oder Heideg-
gerianismus am Werk, obgleich Les mots et les choses vor allem vom Material 
ausgewählter Einzeldisziplinen her argumentiert. Das Schlagwort vom ›Tod 
des Subjekts‹ zirkulierte, wiewohl es im Text in der Frage der Anthropologie 
um das erkenntnistheoretische Subjekt (hypokeímenon, cogito, also vormoderne 

1  |  Michel Foucault: Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 

Paris: Gallimard 1966, 397; dt. Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwis-

senschaften, Frankfur t a.M.: Suhrkamp 1971, 461; die Übertragung von Ulrich Köppen 

verzichtet auf die Frageform: »Der Mensch hat sich gebildet, als die Sprache zur Ver-

streuung bestimmt war, und wird sich deshalb wohl auflösen, wenn die Sprache sich 

wieder sammelt.« Die Wirkungsgeschichte dieser Übersetzerentscheidung ist nicht 

mein Thema. Nachfolgend ergänze ich aber zuweilen die Zitate aus deutschen Ausga-

ben (in Klammern) um französische Wendungen und weise zu Foucault jeweils auch die 

frz. Angaben nach.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring190

Größen) kaum geht, sondern in einem zeitgenössischen und daher näher zu 
klärenden Sinn um den ›empirischen‹ Menschen der Moderne: um die Ziel-
scheibe der Demographie, das Objekt von Biomedizin und psychologischer 
Therapie, den Akteur der Sozialwissenschaften, das ›Ich‹ für Psychoanalyse 
und Existentialismus, den homo sapiens der biologischen Anthropologie. Ob-
sessiv wiederholt wurde Foucaults markanter Schlusssatz im Buch, man könne 
wetten, der Mensch werde verschwinden comme à la limite de la mer un visage de 
sable, also »wie am Meeresufer ein Gesicht aus Sand«.2 Und auch politisch wur-
de Foucault verdächtig, obwohl seine Anthropologiekritik, ganz anders als die 
deutsche Nachkriegs-Kritik an der philosophischen Anthropologie Gehlens 
oder Plessners, auf Rechts-Links-Bekenntnisse gar nicht abzielt. Schließlich 
das gute alte Klischee von der französischen Leichtfertigkeit: Muss es nicht 
schlichtweg eine irrlichternde These sein, der Mensch löse sich auf?

Viel von all dem klang ab. Foucaults Anthropologiekritik ist inventarisiert 
und ging in den Grundbestand der Kulturwissenschaften ein: als vielleicht 
ein wenig drastische Modernekritik, als heilsamer Vorbehalt gegen subjek-
tivistischen Tiefsinn, als Ruf zu epistemologisch angeratener Distanz in Sa-
chen Mensch.3 Subtilere Botschaften, etwa diejenige, dass anthropologische 
Reflexe mit historistischen Reflexen untergründig zusammenhängen, trieben 
die Wissens- und Diskursforschung ebenfalls voran. Eine der Einsichten von 
Les mots et les choses lautet ja: ›Der‹ Mensch und ›die‹ Geschichte verfestigten 
sich im 19. Jahrhundert als Letzterklärungen zwar alternativer, aber doch auch 
äquivalenter Art. Beide Kollektivsingulare bleiben also wie die Begriffe Arbeit, 
Leben und Sprache, die Foucault »Quasi-Transzendentalien« nennt4, fraglich 
und zeitgebunden. Ebenso reproduzieren Termini wie Natur, Kultur, Evolution 
oder Wert eine für das 19. Jahrhundert typische szientifische Realität, eine Art 
schielend holistischer Wissenschaftlichkeit. Denn die Moderne ist auf perfek-
te Evidenzen ebenso versessen wie aufs schlechterdings Geheimnisvolle, auf 
Oberflächen wie auf Tiefen, auf partikulare Daten wie aufs große Ganze.

Foucaults Arbeiten der 1970er Jahre zu Disziplinierung und Strafe, Pa-
thologisierung und Forensik haben eine gewisse Selbstkritik der Sozialwis-
senschaften ausgelöst, weniger der Begründungsmuster als in angewandten 
Feldern: Psychiatrie, Klinik, Pflege, soziale Arbeit, Gender, Überwachung, Bio-
techniken, Sport. Über Anthropologie jedoch diskutierte man in diesen poli-
tisierten Feldern allenfalls ansatzweise —mit Ausnahme heute vielleicht von 
Peter Sloterdijk und Bruno Latour, die je mit ihren Mitteln eine Foucault ent-

2  |  Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 462, dort allerdings »im Sand« (frz. 398).

3  |  Eine Zwischenbilanz, die für den deutschsprachigen Raum disziplinäre Rezeptions-

linien aufgliedert, zogen vor einigen Jahren Clemens Kammler, Rolf Parr (Hg.): Foucault 

in den Kulturwissenschaften. Eine Bestandsaufnahme, Heidelberg: Synchron 2007.

4  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 307ff. (frz. 262ff.)

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 191

lehnte Provokation kultivieren.5 Generell blieb am ehesten die Wissenschafts-
forschung ein Residuum von Distanzgesten Foucaultschen Typs. Abseits einfa-
cher Natur-Kultur-Gegensätze ist hier ein Experimentierfeld für neue Formen 
der Science Studies und der Wissenschaftskritik entstanden. Überall sonst gilt: 
Gemeinsam mit der Moral hat sich die Anthropologie in allen Spielarten der 
Modernekritik gehalten — ebenso wie in den Sozialwissenschaften der empiri-
sche Mensch ›genannt Akteur‹. Verschwunden scheint also erst einmal wenig. 
Flexibel, aber hartnäckig richtet sich nicht nur das von Foucault kaum unter-
suchte 20. Jahrhundert, sondern auch das beginnende 21. Jahrhundert in anth-
ropologischen Denkfiguren ein.6

Der nachfolgende Beitrag spricht Punkte an, die in Sachen Anthropologiekri-
tik ein neuerliches Nachlesen bei Foucault lohnen. Ich stelle zunächst (1.) die 
schon kurz geschilderte Diagnose rund um das ›Ende‹ des Menschen vor, um 
daran zu erinnern, dass sie tatsächlich eine wissenschaftshistorische ist. Fou-
caults Anthropologiekritik richtet sich nicht gegen Individuen, die auf zwei 
Beinen laufen, sondern legt typische Methodendefizite eines sich auf den Men-
schen gründenden modernen Szientismus frei. Im Zusammenhang mit der 
Prognose vom Verschwinden weise ich (2.) auf die zentrale, freilich auch omi-
nöse Rolle der ›Sprache‹ hin. Die Auflösung des anthropologischen Syndroms 
soll sich, so Les mots et les choses, als Wiederkehr oder sich wieder Sammeln (se 
rassembler) der Sprache (langage) vollziehen — beziehungsweise als Wiederkehr 
der aussagekräftigen, wirklichkeitsstiftenden Rede (discours). Was mag das 
meinen? Ich rufe hier (3.) in Erinnerung, dass Foucaults Analyse moderner 
Anthropologismen mit der berühmt-allzu berühmten, auf Kant gemünzten 
Wendung von der ›empirisch-transzendentalen Dublette‹ keineswegs endet. 
Foucault skizziert vielmehr in Les mots et les choses, dass — und auf welche 
Weise — vor allem Spielarten des Vitalismus oder Varianten von Lebens- und 
Biophilosophien für das anthropologische Denken des ausgehenden 19. und 
des 20. Jahrhunderts kennzeichnend sind. Anthropologiekritik ist so weniger 
Kantkritik als eine Kritik holistischer Paradigmen wie ›Sinn‹ oder (um 1900) 
›Wert‹ oder ›Leben‹. Anthropologiekritik hängt somit eng zusammen mit Pro-
blemen, die das Buch La volonté de savoir 1976 in den Kontexten Sexualität und 
›Bio-Macht‹ weiter vertieft.

Ich tue (4.) historisch und in der Werkfolge einen Sprung, um Foucaults 
Arbeiten zur antiken Moral mit dem modernen Problem der Anthropologie zu 

5  |  Peter Sloterdijk: Du mußt dein Leben ändern. Über Anthropotechnik. Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 2009; Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetri-

schen Anthropologie (1991). Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008.

6  |  Vgl. Marc Rölli: Kritik der anthropologischen Vernunft. Berlin: Matthes und Seitz 

2011.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring192

kontrastieren (mit der Moderne kurzschließen will ich sie nicht). Die antiken 
Paradigmen eines »Selbst« oder besser »Sich« (soi) sowie praktisch-übungsför-
miger, aber eben auch wesentlich sprachlicher »Selbsttechniken« (techniques 
de soi)7 entwerfen ein, begriffsscharf gesprochen, ›menschenfreies‹ und auch 
›lebensfreies‹ Konzept des Individuums. Und auch Foucaults Überlegungen 
zu Formen der veridiction, zu den Bedingungen der Möglichkeit einer poli-
tisch-provokativen Wortergreifung im Namen der ›Wahrheit‹, tragen zur Dis-
tanzierung von Anthropologie und Anthropologismen bei. Zum Abschluss 
sage ich (5.) etwas zur unvermeidlichen Frage, ob Foucaults Prognose vom 
Ende des Menschen für heute noch etwas besagt oder inzwischen inaktuell 
geworden ist. 

1.

»Vor dem Ende des 18. Jahrhunderts existierte der Mensch nicht.«8 Diese Aus-
sage wird in Les mots et les choses historisch-rückblickend entfaltet und mit-
tels exemplarischer Textanalysen zu drei Einzelwissenschaften — Sprachfor-
schung, Biologie, Ökonomie — eingehend belegt. Schöne Literatur, Philosophie 
und Malerei werden nicht abgetrennt. Auch sie bezieht der Argumentations-
gang, ein vier Jahrhunderte umgreifende Vergleich disziplinärer Ordnungs-, 
Begriffs- und Argumentationssysteme, mit ein.

Um 1800 formt sich, folgen wir Foucault, die europäische Wissensland-
schaft auf dramatische Weise um. Der Rationalitätstyp des 17. und 18. Jahr-
hunderts (der sog. ›Klassik‹) gleicht nicht dem Denken der vorausgehenden 
zwei Jahrhunderte (›Renaissance‹) und auch die wissenschaftliche Ratio, die 
an der Schwelle zum 19. Jahrhundert entsteht (›Moderne‹), bedeutet einen ho-
rizontalen Bruch, der die Kontinuität der inhaltlichen Linien gleichermaßen 
durchschneidet. Die Ökonomie, die um 1800 entsteht, Analyse einer tieflie-
genden Dynamik von Kapitalisierung und Produktivität, steht der parallel ent-
stehenden Biologie und Sprachforschung näher als ihrem Vorgänger in der-
selben Domäne, der Wirtschaftslehre der vormodernen Zeit. Gleiches gilt für 
die Biologie und die historische Sprachwissenschaft. Als Aussageordnungen 
(discours) genau genug betrachtet, haben diese Fächer mit ihren Vorläufern – 

7  |  Vgl. Michel Foucault: Histoire de la sexualité II: L’usage des plaisirs, Paris: Gallimard 

1984; dt. Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2, Frankfur t a.M. 1986, 18ff. 

(frz. 18ff.). Foucault fasst hier die in der Ratgeberliteratur der griechischen Klassik sich 

spiegelnden Anstrengungen in Sachen Diätetik, Ökonomik und Erotik als »große Selbst-

führungskünste« oder eben »Selbsttechniken« (S. 315, frz. 324) zusammen.

8  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 373 (frz. 319).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 193

vormoderne Naturgeschichte und allgemeine Grammatik – deutlich weniger 
gemein als mit den modernen Fächern ihrer Zeit.

Der Mensch nun aber, das machen die Schlussteile von Les mots et les choses 
deutlich, gehört nur auf die eine, auf die jüngere Seite des so umschriebenen 
Umbruchs. Für ›den‹ Menschen — wohlgemerkt: als wissenschaftlich fundie-
rende Instanz, nicht als wortbegabtes Wesen unter Wesen oder Kreatur unter 
Kreaturen — gibt es kein vormodernes Äquivalent. Dabei hat der moderne 
Mensch, eine Mischung aus Objekt, Norm und universaler Seinsgröße, ver-
wirrend widersprüchliche Konturen: Ein stofflich dichtes Ding, das gleichwohl 
eine Innenwelt besitzt? Naturhaft festgelegt, zugleich sozial offene Entität? 
Souveränes Sein, in welchem alle Erfahrung und auch alles welterschließen-
de Handeln privilegiert zuhause sind? Bei allem letztlich niemals universal, 
sondern auf fatale Weise endlich? Sich selbst stets reflexiv auf seltsame Weise 
verborgen?

Das, was wir uns im Zweifel gern als unser rätselhaftes gemeinsames gro-
ßes Sein, als tiefgründige lange Linie vorstellen, erweist sich als Konstrukt 
und Verlegenheit. Der Mensch, jenes Über-Objekt, ist vor allem das Korrelat 
einer spezifischen epistemischen Erwartungslandschaft: der nachromanti-
schen Epoche der sciences humaines, der Sozial- und Kulturwissenschaften 
also — oder der ›Menschenwissenschaften‹.9 »Das erkenntnistheoretische Feld 
(champ épistémologique), das die Humanwissenschaften (sciences humaines) 
durchlaufen, ist nicht im voraus vorgeschrieben gewesen: keine Philosophie, 
keine politische oder moralische Option, keine empirische Wissenschaft gleich 
welcher Art, keine Beobachtung des menschlichen Körpers, keine Analyse der 
Sinneswahrnehmung, der Vorstellungskraft oder der Leidenschaft ist jemals 
im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert auf etwas wie den Menschen 
gestoßen.«10

Was für Foucault hier zählt, ist zum einen die Breite des Grabens, der 
die Typik moderner Disziplinen von der Wissenschaftlichkeit damaligen Zu-

9  |  Sciences humaines wird im Blick auf Foucault meist mit dem deutschen Terminus 

›Humanwissenschaften‹ übersetzt. Les mots et les choses hebt aber ausdrücklich auch 

auf Soziologie und Ethnologie, also auf Sozialwissenschaften ab – und meint anderer-

seits nicht alle hermeneutischen Disziplinen, sondern solche, die auf Soziologismen 

oder Psychologismen (etwa ›Mentalitäten‹) abstellen. Im Text wird aufgelistet: »Psycho-

logie, Soziologie, Kulturgeschichte, Ideengeschichte oder Wissenschaftsgeschichte« 

(Foucault, Ordnung der Dinge, 425; frz. 366). Es war das Verdienst von Walter Seitter, 

hier die pointier te Wendung »Menschenwissenschaften« vorzuschlagen, vgl. Walter 

Seitter: Menschenfassungen. Studien zur Erkenntnispolitikwissenschaft (1985). Neu-

ausgabe mit einem Vorwort des Autors und einem Essay von Friedrich Balke. Weilers-

wist: Velbrück 22012.

10  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 413 (frz. 355).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring194

schnitts trennt: »[A]lle jene Themen, die uns vertraut und mit der Existenz 
der ›Humanwissenschaften‹ (sciences humaines) verbunden sind, werden durch 
das klassische Denken ausgeschlossen.«11 Zum anderen hebt er darauf ab, dass 
die moderne Formation in keine stabile Gesamtlage zu kommen scheint, und 
dies aus immanenten Gründen: Die neuen Wissenschaften vom Menschen 
können sich als Wissenschaften schlecht festigen – jedenfalls nicht als Diszi-
plinen, die methodisch-formalen Standards gehorchen sollen. Die neue Tiefe 
und paradoxe Allpräsenz des Humanen ist nicht präzisierbar. So müssen sich 
die sciences humaines an stärker formalisierte Fächer anlehnen und bleiben 
quasi sekundär.

Foucault spricht von »Empfindlichkeit« (précarité) und »Unsicherheit« (in-
certitude) der sciences humaines, sofern sie beanspruchen, Wissenschaften zu 
sein. Dazu spricht er von »ihrer gefährlichen Vertrautheit mit der Philosophie« 
(was wohl heißen soll: von einem gewissen Hang zur eklektischen Begriffs-
wahl) und von ihrem »schlecht definierten Sichstützen auf andere Gebiete des 
Wissens«.12 Er konstatiert fehlende mathematische oder überhaupt ernsthaft 
formale Ansprüche der Menschenwissenschaften, das bloße Duplizieren von 
Abstrakta auf der Ebene beobachtbaren Verhaltens sowie Synkretismus und 
eine bleibende Verschwommenheit.

Es ist nicht der Gegenstand Mensch ursächlich, nicht einfach die Tücke 
eines Objekts. Die Diskurskonstellation ist es, sie erschafft ein Passepartout, 
ein verwackeltes Bild. Gemessen an den strengen Schemata der Klassik voll-
zieht die epistemische Konfiguration der Moderne gleichsam eine Drehung 
in ihren eigenen Angeln. Foucault zufolge zerreißt dabei im Hinblick auf die 
logisch-formalen Erfordernisse des Wissenschaftlichen die bis dato geforder-
te Kohärenz. Er wertet daher klar: »Die ›Anthropologisierung‹ ist heutzutage 
die große innere Gefahr der Wissenschaften (du savoir).«13 Anders gesagt: Die 
fachlichen Methoden werden beliebig, wo der Gegenstand allzu diverse Zu-
gänge auf sich vereint und zu rechtfertigen hat.

Die Menschenwissenschaften sind so teils Epochensignatur, teils Symp-
tom. Im historischen Vergleich zeigen sie eine modernetypisch prekäre Lage 
des Wissenschaftlichen an. Das letzte Kapitel von Les mots et les choses spricht 
dies als Ruf nach Rückkehr zu formaler Strenge deutlich aus — ein Punkt, 
den die Rezeption kaum aufgegriffen hat. Auch die betroffenen Disziplinen 
verteidigten ihre beispielsweise verhaltens- oder sozialwissenschaftlichen Me-
thoden nicht. Sie schwiegen. Stattdessen wurde um die Existenz des Menschen 
gerungen, um den Humanismus und um die Grenzen der Relativierung von 

11  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 375 (frz. 321).

12  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 418 (frz. 359).

13  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 417 (frz. 359).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 195

Subjektpositionen — um später dann Foucaults Methodenbegriffe unkommen-
tiert zu übernehmen.14

Eine frühe Ausnahme waren Einwände des Philosophen Rudi Visker gegen 
Foucaults Sicht auf die sciences humaines. Für einen Konstruktivismus, demzu-
folge ›der‹ Mensch sich mit dem anthropologischen Unterbau bestimmter Dis-
ziplinen ab 1800 erst herausformt, ist der Hinweis auf eine fehlenden Strenge 
der neuen Fächer, so Visker, ein problematisches Argument. Denn gemessen 
woran ergibt sich aus der Neuheit der humanwissenschaftlichen Konstellation 
sowie ihres großen Objekts, und sei es auch bei verringerter formaler Strenge, 
ein Mangel? In welchem Sinne beanstandet Foucault Instabilität, wo doch das 
menschenwissenschaftliche Paradigma sich über beachtlich lange Zeit hält? 
Wenn die Wissenschaften einer Zeit mit ihren Konstrukten zusammenfallen, 
dann »bleibt unklar, wieso man Foucaults Analyse nicht als Beschreibung 
der spezifischen Wissenschaftlichkeit der Humanwissenschaften – mitsamt all 
ihren Problemen – sehen kann.«15 Entweder also hält Foucaults Kritik der Anth-
ropologie eine epochenübergreifende Norm des Wissenschaftlichen entgegen 
(eine Deutung, die zu Foucaults Analytik in keiner Weise passen kann) oder 
aber sie führt eine von der Epochenbindung gelöste These auf der Ebene des 
Gegenstandes ein, rekurriert etwa auf eine grundsätzlich mischungsartige, 
verteilte Verfasstheit der Individuen, welche das abstrakte Konstrukt ›Mensch‹ 
dann gleichsam auf objektstufiger Ebene verfehlt. In beiden Fällen nähme, fol-
gen wir Visker, Foucaults kritische Wertung der Humanwissenschaften selbst 
etwas von dem in Anspruch, was sie kritisiert: ein Wissenschaftlichkeitsideal, 
ein Menschenbild. Oder aber sie hinge in der Luft.

Der so umrissene Widerspruch mag sich nicht völlig erübrigen, wird aber 
gemildert, nimmt man Foucaults Diagnose nicht ganz so abstrakt, sondern liest 
sie als Aufforderung, die jeweils geschilderten Epochenbrüche tatsächlich auch 
bilanzierend zu betrachten und dabei möglichst konkret abzutragen, was sich 
mit ihnen ändert — etwa in puncto Formalisierung und formale Strenge. Auf 
eine alternative Ontologie zu derjenigen des Menschen (oder der Geschichte 

14  |  Die deutschsprachigen Sozialwissenschaften machten sich Foucault ab Ende der 

1980er Jahre zu Eigen, anthropologie- und soziologiekritische Impulse ignorierend. Auch 

das ansonsten verdienstvolle Nachschlagewerk von Clemens Kammler/Rolf Parr (Hg.): 

Handbuch Foucault. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: Metzler 2008, verfügt über Lem-

mata wie ›Mensch‹, ›Anthropologie‹ oder ›Humanwissenschaften‹ bezeichnender Weise 

nicht. Zur Kritik sozialwissenschaftlicher Adaptionen von Grundbegriffen wie discours 

und dispositif vgl. Petra Gehring: »Foucaults Verfahren«, in: Michel Foucault: Geometrie 

des Verfahrens. Schriften zur Methode. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, 371-393.

15  |  Rudi Visker: »Foucaults Anführungszeichen. Eine Gegenwissenschaft?«, in: Fran-

çois Ewald/Bernhard Waldenfels (Hg.): Spiele der Wahrheit: Michel Foucaults Denken. 

Frankfur t a.M.: Suhrkamp 1991, 298-319, 305 [Herv. i. Orig.].

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring196

oder der Sprache) ist Foucault erkennbar nicht aus. Aber auch eine geschichts-
enthobene Apologie von Mathematik oder anderer Kriterien einer Wissen-
schaftlichkeit im Sinne von strukturaler Strenge, Differenzierung, zeitstabilen 
Ergebnissen, trennender Methodik — wird man Foucault nicht nachsagen kön-
nen. Nicht nur die in Les mots et les choses geradezu liebevoll ausgefallene Schil-
derung des Zeitalters der Ähnlichkeiten, also der Renaissance, einer fremden 
Epoche des Denkens in Analogien, sondern auch Foucaults grundsätzliche Dis-
tanz zur wissenschaftlichen Produktion von Wahrheit stehen dagegen.16

Inzwischen scheinen Anschlussforschungen die kritischen Intuitionen 
Foucaults zu bestätigen. Was Les mots et les choses als mit dem 19. Jahrhun-
dert einsetzendes Wegbrechen formaler Strenge beschreiben, als instabile und 
vornehmlich auf pragmatisch-technischen Wegen sich plausibilisierende Mit-
telposition der Wissenschaften vom Menschen in einem »Triëder« des klassi-
schen Wissens17, umschreiben wahlverwandte Diagnosen für das ausgehende 
20. und beginnende 21. Jahrhundert als »technowissenschaftlichen« Zustand18 
der empirischen Disziplinen, als disziplinäre Amalgamierung und politisch 
gewollte Fusion von Grundlagenwissenschaften und Gesellschaft zugunsten 
einer »Emergenz«19 oder auch »Konvergenz«20 zukunftsorientierter Forschung.

Sind Methodendefizite ein stichhaltiger Grund, den Humanwissenschaf-
ten die Zukunftsfähigkeit abzusprechen? Was den Menschen angeht bleiben 
sie zwar Foucaults ausdrücklichstes, aber nicht sein einziges Argument. Die 
in den 1970er Jahren entstandenen Arbeiten zur Disziplinierung, namentlich 
Surveiller et punir (1975) und La volonté de savoir (1976), setzen die bereits mit 
der frühen Psychiatriekritik und der Histoire de la folie (1961) begonnene Er-

16  |  Neben den frühen Büchern über den Wahnsinn sind insbesondere Foucaults Über-

legungen zur Abtrennung juridischer Fragen von solchen des im wissenschaftlichen 

Sinne neutralisier ten Wahren einschlägig, vgl. Michel Foucault: Die Wahrheit und die 

juristischen Formen (1974). In: Schrif ten 2 (1994). Frankfur t a.M.: Suhrkamp 2002, 

669-792.

17  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 413ff. (frz. 355ff.).

18  |  Gilbert Hottois: Le signe et la technique. La philosophie à l’épreuve de la techni-

que. Paris: Aubier 1984; Technosience et sagesse? Paris: Plein 2000; Donna Haraway: 

Monströse Versprechen. Coyote-Geschichten zu Feminismus und Technowissenschaft. 

Hamburg: Argument 1995, 9f.

19  |  Edna F. Einsiedel (Hg.): Emerging Technologies: From Hindsight to Foresight, Van-

couver: UBC Press 2008.

20  |  Mihail C. Roco, William S. Bainbridge (Hg.): Converging Technologies for Improving 

Human Performance, NSF/DOC 2002, www.wtec.org/ConvergingTechnologies/Report/

NBIC_report.pdf [20. Mai 2014]; Mihail C. Roco, William S. Bainbridge, Bruce Tonn, 

George Whitesides (Hg.): Convergence of Knowledge, Technology, and Society, Heidel-

berg/New York: Springer 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 197

zählung von den politischen Folgen der Genese ›des Menschen‹ im modernen 
Wortsinn fort. Menschenwissenschaftliche Empirien sind an Manipulations-
interessen gebundene, zutiefst technische sowie auf unersättliche Weise er-
zieherische Empirien. Sie produzieren einen Typ von Wissen, der mit neuen 
Zugriffsformen auf den Menschen- und den Sozialkörper nicht bloß einher-
geht, sondern identisch ist. Die so sich herausformenden Machtverhältnisse 
— das Konzept der Wohlfahrt, der Hygiene, den modernen Sozialstaat — sind 
soziotechnisch und politisch adaptiv. ›Der Mensch‹ mag akademisch traktiert 
werden, er wird vor allem aber realisiert: als wirtschaftlich produktiver Arbeits-
körper, als biologischer Reproduktionskörper, als sexualisierter Paarkörper, als 
biomedizinisch zu optimierender Körper. Foucault richtet hier den Blick auf 
›gouvernementale‹ Formen der Verschränkung von Wissen und Regieren. 
Und er entdeckt das Thema der ›Techniken‹, die sich am Individuum fest-
machen, die dieses aber auch als Weg zur Selbstentfaltung internalisiert. Wie 
auf diese Weise im christlichen Mittelalter gläubige Seelen und in der Klassik 
Untertanen entstehen, bringt die Moderne psychologisch formatierte Geständ-
nismenschen hervor.

Welches sind die Alternativen zum Menschen der Anthropologie? Mit die-
ser Frage wird die historisch fernliegende Antike interessant, denn deren mo-
ralgeschichtliche Quellen lassen ganz andere »Selbsttechniken« (techniques de 
soi)21 ahnen als solche, die mit den in Les mots et les choses behandelten Jahrhun-
derten korrespondieren. Die These vom Epochenbruch um 1800, vor dem es 
keinen Menschen und keine Anthropologie gab, leitet zu einer noch weiterge-
henden These über: Die Infrastruktur des Individuums unterliegt überhaupt 
einem radikalen geschichtlichen Wandel. 

2.

Schwer ist es, den Nexus zwischen ›Mensch‹ und ›Sprache‹ (langage) ins Bild zu 
bringen, den Foucault in Les mots et les choses herstellt und der in der berühm-
ten Prognose geradezu den Charakter einer wechselseitigen Voraussetzung 
annimmt: die disparate Verfasstheit des einen bedingt das kompakte Sein des 
anderen und umgekehrt. Die Sprache werde ›sich sammeln‹ (se rassembler) lau-
tet eine zentrale Metapher, und eben dies stelle dann eine Bedingung für das 
Ende des Menschen dar. Im historischen Großmaßstab kehrte demnach etwas 
wieder, was mit dem Ende der klassischen Epoche auseinandertrat. Auf den 
Zustand von Wissenschaften bezogen, wäre wohl gemeint: Nachdem durch die 
Heraufkunft der Anthropologie das Sprachmedium seine Eindeutigkeit und 
seine epistemische Garantenstellung verlor, würde nun eine neuerlich fundie-

21  |  Vgl. Anm. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring198

rende Rolle des Sprachlichen, ein Äquivalent zum fraglosen Funktionieren der 
Zeichen im Zeitalter der Repräsentation bevorstehen — jedenfalls, sobald sich 
abzeichnet, dass ›der‹ Mensch zu Sand zerfällt.

Entweder also ›Sprache‹ oder aber ›Mensch‹? Les mots et les choses hält Diagno-
se und Prognose kaum auseinander. Tatsächlich schildert Foucault die Wissens-
ordnungen der Aufklärungszeit als ›Repräsentationsordnungen‹ in dem Sinne, 
dass als Klammer zwischen Ding und Bedeutung die repräsentativen Zeichen 
selber einen kompakten Seinswert hatten. Zwar besaßen die klassischen Diskur-
se ein scharfes Bewusstsein für die Ordnungsprobleme von Symbolsystemen. 
Aber Sprache funktionierte unproblematisch als wahrheitsfähig. Darstellungs-
medien besaßen eine Art selbsterklärendes Sein. Mit ihrer Hilfe koppelte sich 
eine Vernunftordnung mehr oder weniger direkt an die Ordnung der Dinge.

Vor diesem Hintergrund taucht um 1800 nicht nur der Mensch auf, son-
dern parallel werden die Möglichkeiten des Verstehens in Frage gestellt, und 
zwar auf grundsätzliche Weise, in der Sprachforschung, in den interpretieren-
den Wissenschaften, in der schönen Literatur – und auch in der Philosophie für 
das Erkennen überhaupt. Erreichen sprachliche Werkzeuge ihre Gegenstände? 
Entzieht sich die Welt nicht dem Begriff und dem Denken? Dass Sturm, Drang, 
Romantik und dann das 19. Jahrhundert die Sprachphilosophie entdeckten, ist 
für sich genommen kein neuer Befund. Zur Moderne gehört ein Problemsinn 
in Sachen Vermittlung, den das rationalistische Zeitalter schlicht nicht besaß. 
Foucault bringt diese Beobachtung jedoch mit dem Auftauchen des Menschen 
zusammen und er verändert die Wertung: Es ist nicht selbstverständlich, den 
Dingen eine unergründliche Tiefe zu unterstellen und zugleich im Namen des 
in einem anderen Sinne unergründlichen Menschen den Medien der Vermitt-
lung zu misstrauen. Die Krise der Repräsentation funktioniert so womöglich 
gar nicht als Durchbruch zu einer modernen, tief gegründeten Realität der 
Dinge, sondern sie vollzieht sich gewissermaßen flach: als elementares Fremd-
werden der Zeichen, als Auseinandertreten der Darstellungsformen und als 
Zerfall ihrer Gültigkeitswerte – wobei auch die neue, zwittrige Instanz ›des‹ 
Menschen hier nicht wirklich für Konsistenz sorgen kann.

Soweit die Diagnose. Die Prognose enthält erstens Generalisierungen über 
die Konstellation um 1800 und über die Singularität zweier Epochen hinaus. 
Foucault postuliert zweitens eine Art Interdependenzverhältnis der Seinswerte 
von Sprache und Mensch und legt drittens mit dem zweiten Teilsatz der be-
rühmten Formel — wenngleich fragend — eine Art Folgerung nahe: Löst der 
Mensch sich nicht also auf, wird er aufgelöst werden?22 Viertens legitimiert sie 
ein Gedankenspiel, das einem Aufruf gleicht: »Müßte man nicht eher darauf 

22  |  Es sei angemerkt, dass die deutsche Übertragung hier neben dem Verzicht auf die 

Frageform (siehe Anmerkung 1) auch natürlich durch die Suggestion eines Kausalver-

hältnisses die Anstößigkeit des Satzes forcier t: »Der Mensch […] wird sich deshalb wohl 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 199

verzichten, den Menschen zu denken oder, um strenger zu sein, möglichst 
nahe jenes Verschwinden des Menschen — und den Boden der Möglichkeit 
aller Wissenschaften vom Menschen — in seiner Korrelation mit unserer Sor-
ge um die Sprache zu denken?«23 Das Verhältnis von Sprache und Mensch 
würde demzufolge einer Kippfigur gleichen, einer negativen Kopplung, die 
Vorhersagen erlaubt, weswegen sich aus einem sich abzeichnenden neuen 
ontologischen Gewicht des Sprachlichen die Prognose vom Verschwinden der 
Anthropologie ableiten lässt. Und womöglich sogar eine Interventionschan-
ce: Vielleicht treibt eine bestimmte, hier in kritischer Absicht geforderte Ver-
zichtshaltung verbunden mit einer Hinwendung zur Sprache sogar das Ende 
des Menschen voran.

Sollen wir also – gegen Anthropologie – auf neue Weise der Sprachlich-
keit vertrauen? Die Kommentarliteratur weicht der Problemstellung mittels 
Verlegenheitsformeln aus. Es bekunde sich hier eben ein gewisser »Struktu-
ralismus«24 Foucaults, heißt es vage, und wohl auch eine »Illusion der Dis-
kursautonomie«.25 Man habe hier einen »sehr seltsamen Hinweis« vor sich, 
eine »eigenartige« Privilegierung der Sprache26 oder auch ein erstaunliches, 
weil »einzig systematische[s], ja ›philosophische[s]‹, jeder historischen Rela-
tivierung ein Stück weit enthobene[s]«27 Argument. Dazu wird vermutet, in 
der anthropologiekritischen Hinwendung zu einem ›Sein‹ der Sprache greife 
Foucault Motive Heideggers auf.28

auflösen, wenn die Sprache sich wieder sammelt«, vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 

461 (meine Hervorhebung, pgg).

23  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 461 (frz. 397).

24  |  So die vielgelesene Einführung von Hubert L. Dreyfus/Paul Rabinow: Beyond 

Structuralism and Hermeneutics. Chicago 1982; dt. Jenseits von Strukturalismus und 

Hermeneutik. Frankfur t a.M.: Athenäum 1987. Den Autoren gelingt das Kunststück, Les 

mots et les choses zu referieren (S. 66ff.), ohne Foucaults Prognose vom Ende des Men-

schen wirklich zu erwähnen.

25  |  Vgl. Maurice Blanchot: Michel Foucault tel que je l’imagine. Paris: Fata Morgana 

1986; dt. Michel Foucault, vorgestellt von Maurice Blanchot. Tübingen: Diskord 1987, 

30; auch der erste Teil des Buches von Dreyfus/Rabinow heißt »Die Illusion des auto-

nomen Diskurses«.

26  |  Gilles Deleuze: Foucault. Paris: Minuit 1986; dt. Foucault. Frankfur t a.M.: Suhr-

kamp 1987, 186f.

27  |  Vgl. Dreyfus, Rabinow, Beyond Structuralism, a.a.O., 69; Philipp Sarasin: Michel 

Foucault. Zur Einführung. Hamburg: Junius 22006, 89.

28  |  Vgl. Ulrich Johannes Schneider: »Foucault und Heidegger«, in: Markus S. Kleiner 

(Hg.): Foucault. Frankfurt a.M.: Campus 2001, 224-238, 231. Zur Alternative Mensch/

Humanwissenschaften oder aber Sprache/Repräsentation bleibt Schneiders Deutung 

allerdings kryptisch: Foucault verorte »die Möglichkeit der Humanwissenschaften in der 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring200

Verstreut sich das zuvor hypostasierte eine, wird (stets wieder) das ande-
re hypostasiert – als historische These ist das gewagt, als Prognose oder gar 
epochenpolitische Forderung bleibt es dunkel.29 Der Rahmen einer Kritik der 
Menschenwissenschaften wird jedenfalls deutlich gesprengt. Denn worauf 
sollte man mittels wiedergewonnener Seinswerte des Sprachlichen hinauswol-
len? Auf erneuerte, vielleicht zurückhaltend-fragmentierte, dafür aber solidere 
Erforschung des Sozialen? Auf eine Restabilisierung des insgesamt in Schräg-
lage geratenen europäischen Wissenschaftsgefüges durch veränderte Formen 
des szientifischen Zeichengebrauchs? Oder auf ganze neue Disziplinen, die 
der Bedeutung einer formalen Strenge wissenschaftlicher Weltbezüge dann in 
wahrhaft moderner Weise gerecht werden würden? Sollte man gar eine — wie 
immer pragmatische — Überhöhung der Sprache fordern, um dem Essentialis-
mus des Menschen zu entrinnen?

Tatsächlich liefert Les mots et les choses einige historische Hinweise, welche 
die Kombination von Anthropologiekritik und Kritik moderner Sprachskepsis 
verankern sollen. Foucault vermerkt eine Sondersituation der Sprache im mo-
dernen Wissenschaftsgefüge: Das Themendreieck Arbeit – Leben – Sprache 
besitzt nur zwei stabile Spitzen, die Größen ›Arbeit‹ und ›Leben‹; rund um 
die Sprache hingegen streben unter dem den Druck einerseits empirischer, 
andererseits tiefenwissenschaftlicher Erwartungen die Forschungswelten aus-
einander: »Sprache« existiert nur mehr – wiederholt der Text seine zentrale 
Metapher – in einer »verstreuten« Weise.30 Gemeint ist ein Auseinanderfallen 
nicht nur der Sprachmodelle, sondern auch der jeweils korrespondierenden 
›verstehenden‹ Methoden. Man arbeitet aneinander vorbei: Für die philologi-
sche Exegese zählt nur das Wort, für die Hermeneutik ist Sprache der aufzu-
schließende Text, für die Literatur zählt der sich in die eigene Performanz ver-
senkende Vollzug. Ende des 19. Jahrhunderts, so Foucault weiter, hätten dann 
erstmals Mallarmé und Nietzsche, jeder auf seine Weise, wieder ein Denken 
eingefordert, das Einheit und auch Unbedingtheit der Sprache praktiziert — 
als »großes Spiel« in »einem einzigen Raum (espace unique)«.31 Mallarmé und 
Nietzsche läuten freilich keine neue Epoche ein, sie bleiben Ausnahmeerschei-
nungen. Ist hier gemeint: nur vorerst? Die Textdramaturgie legt es nahe. Wie 
es diskurshistorisch zu solchen ›Ausnahmen‹ kommen kann, bleibt offen, 

Wiedererrichtung des Repräsentationsverhältnisses«, kündige »geschichtsphilosophisch 

ein neues Stadium an«, gebe aber auch »die Kluft am Anfang« an, »auf die man nur verwei-

sen kann, die man niemals überbrückt«.

29  |  Philipp Sarasin gibt einen Stoßseufzer zu Protokoll: »Was heißt denn eigentlich 

›Sprache‹? Was bewirkt ›Sprache‹? Wie dezentrier t sie den Menschen, wie macht sie 

diesen ›kaputt‹…?« (Michel Foucault, 89).

30  |  Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 368f. (frz. 315).

31  |  Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 371 (frz. 315).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 201

stattdessen wechselt Foucault ins prophetisch-spekulative Register: »Muß man 
darin die Entstehung oder noch früher das erste Leuchten eines sich kaum an-
kündigenden Tages in der Tiefe des Himmels ahnen, in dem wir aber bereits 
vermuten, daß das Denken [�] sich in seiner Ganzheit erfaßt und sich erneut in 
der Helle des Seins beleuchtet?«32

Unabhängig davon rückt Foucault den Vergleich mit der Klassik nach vorn. 
Er fragt selbst, ob in seiner Anthropologieanalyse die Seinsweise des Men-
schen nicht einiges von der alten Viergliedrigkeit des Seins repräsentativer 
Sprachlichkeit durchschlagen lässt: Die Abschnitte zu »Endlichkeit«, »empi-
risch-transzendentaler Wiederholung«, »Ungedachtes« und »Ursprung« des 
Kapitels IX L’homme et ses doubles legen Analogien, wenn nicht gar eine »Sym-
metrie« von allgemeiner Grammatik und Anthropologie doch mindestens 
nahe.33 Foucault diskutiert die Lesart, weist sie aber zurück. In der Epoche 
des Menschen werde nicht einfach die ältere, vierpolige Logik sprachlichen 
Seins durch ein menschenwissenschaftliches logisches Viereck ersetzt. Es 
handele sich vielmehr um eine umgekehrte »Modifizierung« (modification): 
Wo der klassische Diskurs seine Anstrengungen darauf richtet, das Verhältnis 
der Erkenntnis zu den Dingen (choses) »in einem der Sprache inneren Raum 
(dans un espace intérieur du langage)« aufzuklären, drehen sich moderne For-
schungsanstrengungen darum, dieses Verhältnis wie auch die Dinge selbst 
»in jener Dimension der Exteriorität spielen zu lassen, in der der Mensch als 
begrenzt, bestimmt (déterminé), in die Mächtigkeit dessen einbezogen, was er 
nicht denkt, und in seinem Sein selbst der Dispersion der Zeit unterworfen 
erscheint.«34 Ein Innenraum unbegrenzter und zumindest virtuell konsisten-
ter Ordnungen im Plural in der Klassik — in der Moderne aber auf humane 
Endlichkeit wie auch potentiell deterministische Erklärungsmodelle angelegte 
Selbstpositionierung: Situierung in einer abgründigen Exteriorität, in welcher 
empirische Momente und Latenzphänomene stets so auseinanderfallen, wie 
beim ›Menschen‹ selbst – so wie er sich variabel objektivierbar in den Spiegeln 
der Humanwissenschaften findet.

Die Moderne wäre demnach nicht Spiegelbild, sondern Inversion der Klas-
sik. Sprache und Mensch tauschen nicht einfach die Plätze, sondern mit der 
Zentrierung auf den Menschen verstülpt sich das Sein. Foucault spricht auch 
von »Funktionsumkehr« (inversion totale du fonctionnement)35. Die Rede von 
Innenraum und Äußerlichkeit durchkreuzt dabei die philosophisch nahe-
liegende, aber eben nicht passende Differenz von Immanenz und Transzen-
denz. ›Tranzendent‹ ist in der Epoche des Menschen nichts mehr. Allerdings 

32  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 371 (frz. 317).

33  |  Foucault, Ordnung der Dinge, 404 (frz. 346).

34  |  Vgl. im Zusammenhang: Foucault, Die Ordnung der Dinge, 407 (frz. 349).

35  |  Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 407 (frz. 349).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring202

lösen zwei Formen der Immanenz einander ab: Eine Immanenz des variablen 
Darstellens wird durch eine Immanenz der ins Leere führenden Be- und Ent-
Gründungen ersetzt, entsprechend wiederkehrender Vorfragen und (szienti-
fisch heterogener) Wechselkritik. Wie immer man Foucaults Rede von einer 
›Dimension der Exteriorität‹ rund um den Menschen und seine Wissenschaf-
ten näher deuten will: Die grundlegende Unvereinbarkeit von Mensch und 
Sprache hat weniger mit Existenzdefiziten als mit fehlgehenden Existenzbe-
hauptungen zu tun — im Rahmen eines (onto-)logischen Zugzwanges, den nur 
die anthropologische Epoche, nicht aber die Klassik kennt. Foucault bilanziert 
das als »Inkompatibilität«, die herrsche »zwischen der Existenz des klassi-
schen Diskurses (der sich auf die nicht befragte Evidenz der Repräsentation 
stützt) und der Existenz des Menschen …, so wie sie dem modernen Menschen 
gegeben wird (mit der anthropologischen Reflexion, die es gestattet).«36

Die Prognose setzt hier auf, indem sie einen unvermeidlichen Konflikt der 
Formen behauptet: Das eine und das andere Vergewisserungsmuster können 
historisch nicht koexistieren – nicht mit dem Maß an Selbstverständlichkeit 
jedenfalls, dessen sie bedürften, um epochenprägend, um »apriorisch«37 zu 
fungieren. Gemünzt ist das in Les mots et les choses auf die Lage der Wissen-
schaften: Es geht um widerstreitende Forschungsstile. Foucaults Psychoanaly-
sekritik legt hier auch weitergehende Deutungen nahe. Zwischen den Aporien 
des Menschen und unserem tiefsitzenden Hadern mit der ›eigenen‹ Sprache 
besteht auch ein alltäglicher, ein gegenwartspolitischer Zusammenhang.

So behauptet Foucault das Ende des Menschen denn auch nicht, sondern 
stilisiert die Situation einer historischen Alternative. Die Formen könnten ver-
söhnbar sein, es könne, heißt es im Text, eine künftige Aufgabe darin liegen, 
ein »Denken« (une mode de pensée) zu entwickeln, das es zulässt, das Sein der 
Sprache und das Sein des Menschen »gleichzeitig (à la fois), ohne Diskonti-
nuität oder Widerspruch« zu reflektieren.38 Eine solche, bis dato unmögliche 
Brücke hätte dann allerdings eine unserer Kultur noch unbekannte Form. Die 
andere, wahrscheinlichere Möglichkeit laufe aber auf eine »unauslöschliche 
Kluft« der epochenbildenden Seinsweisen hinaus. In diesem Fall bliebe für 
unsere Gegenwartsperspektive nur eine existentielle Wahl, die Probe auf eine 
Zukunft – die »vielleicht wichtigste philosophische Wahl (choix philosophique) 

36  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 407 (frz. 349).

37  |  Den Begrif f »historisches Apriori« verwendet Les mots et les choses zur Kenn-

zeichnung solcher Er fahrungsformen, die an den Rändern wissenschaftlicher Diszi-

plinen für Letztgewissheit sorgen, vgl. Die Ordnung der Dinge, 24f. (frz. 13). Den dem 

späten Husserl entlehnten Ausdruck wird L’Archéologie du savoir dann ein wenig anders 

definieren.

38  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 408 (frz. 349).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 203

unserer Epoche«39, wie es im Text vollmundig heißt. Immerhin markiert Fou-
cault den Punkt dieser Wahl sehr deutlich als einen, an dem die historische 
Diagnose ihre Genauigkeit verliert: »[N]ichts kann uns im Voraus sagen, nach 
welcher Seite der Weg offensteht. Das Einzige, was wir im Augenblick mit 
voller Sicherheit wissen, ist, daß niemals in der abendländischen Kultur das 
Sein des Menschen und das Sein der Sprache zusammen existieren (coexister) 
und sich nacheinander (l’un sur l’autre) haben gliedern können. Ihre Inkompa-
tibilität ist einer der fundamentalen Züge unseres Denkens gewesen.«40 Die 
Prognose ist also noch kurz vor der provokativen Schlusspassage noch vor-
sichtig gehalten. Wo vom Ende des Menschen dann die Rede ist, geht es nicht 
um eine Vorhersage, sondern um ein Plädoyer. Und zwar eben nicht nur eines 
gegen die Anthropologie, sondern eines für eine Konzentration der Wissen-
schaften auf die (und ›in‹ der) Sprache. Die Rezeption konnte damit wenig 
anfangen. Dennoch verbindet Foucault mit seiner Anthropologiekritik ein, 
wenn auch vage umrissenes positives Projekt, sagen wir: so etwas wie eine 
neue Methodologie.

3.

Mensch oder Sprache? Ehe man eine solche Zuspitzung als Flause Foucaults 
abtut, lohnt sich ein weiterer Blick auf seine wissenschaftshistorische Diagnos-
tik. Auch Les mots et les choses bleibt nämlich bei der Zeit um 1800 nicht stehen. 
In der Philosophie hat man sich in den letzten Jahren an Foucaults Kant-Ana-
lyse festgehalten. Die einprägsame Wendung von der »seltsame[n], empirisch-
transzendentalen Dublette« (un étrange doublet empirico-transcendental)41, die 
der Mensch sei, steht geradezu für die philosophische Seite von Foucaults An-
thropologiekritik, zumal eine frühe, nachträglich publizierte Arbeit Foucaults 
zu Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht42 unter Foucault-Philologen 
Aufmerksamkeit weckte.43 Die ›Dublette‹ wird jedoch in Les mots et les choses 

39  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 408 (frz. 350).

40  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 408 (frz. 350).

41  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 384 (frz. 329).

42  |  Michel Foucault: Introduction à l’Anthropologie de Kant (Genèse et structure de 

l’Anthropologie de Kant, 1961). Paris: Vrin 2008; dt. Einführung in Kants Anthropologie. 

Berlin: Suhrkamp 2010.

43  |  Der Text dokumentier t eine erste, zurückhaltende Auseinandersetzung Foucaults 

mit der Stellung Kants, die dessen Anthropologie allerdings bereits als ein Monument 

des Übergangs zur Moderne einordnet. Vgl. als Zwischenbilanz zur deutschen Rezep-

tion: Hans-Dieter Gondek: »Vom Weltbürger zum Übermenschen. Michel Foucault über 

Kants Anthropologie.« In: Zeitschrif t für Kulturphilosophie 5 (2011), 245-253. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring204

keineswegs als eine Art letzte Auskunft in Sachen Anthropologie präsentiert. 
Foucault präsentiert Kant als für das beginnende 19. Jahrhundert prägnante 
Gestalt — aber auch als Philosophie des Übergangs, die in der Folgezeit vielfach 
überschrieben wird. Allenfalls eine Schwankungsrichtung bleibt, wohingegen 
sich das Blatt im Laufe des 19. Jahrhundert zugunsten solcher Empirien wen-
det, die versuchen, sich auf ganzheitliche Weise der Kantischen Spannung zu 
entledigen. Was das Jahrhundert prägt, sind die nicht enden wollenden Versu-
che, ein noch ungedachtes, tiefgründiges ›Sein‹ aufzufinden – eines das unser 
naturales und rationales Universum ein für alle Mal begründet und gleichwohl 
mit dem Faktum menschlicher Endlichkeit zusammenzudenken ist.

Das moderne — also das nachkantische — transzendentale Denken fin-
det, so Foucault, »den Punkt seiner Notwendigkeit nicht wie bei Kant in der 
Existenz einer Wissenschaft der Natur, (gegen die sich der ständige Kampf 
und die Unsicherheit der Philosophen sträuben), sondern in der stummen, 
dennoch sprachbereiten und gewissermaßen insgeheim von einem virtuel-
len Diskurs durchlaufenen Existenz jenes Nichtbekannten, von dem aus der 
Mensch unaufhörlich zur Erkenntnis seiner selbst aufgerufen ist.«44 Hier ist 
von einem anderen, von einem spät- und nachromantischen Transzendenta-
lismus die Rede: Denn just im Dunkelsten, sofern wir selbst eben auch alles 
noch Unbekannte unserer selbst sind, wollen die Menschenwissenschaften 
das anthropologisch Eigentliche finden: »Wie kann«, so fasst Foucault die-
se Erkenntnisinteressen zusammen, »der Mensch dieses Leben sein, dessen 
Netz, dessen Pulsieren, dessen verborgene Kraft unendlich die Erfahrung 
überschreiten, die ihm davon unmittelbar gegeben ist (est immédiatement 
donnée)? Wie kann er jene Arbeit sein, deren Erfordernisse und Gesetze sich 
ihm als ein fremder Zwang auferlegen? Wie kann er das Subjekt einer Spra-
che sein, die seit Jahrtausenden ohne ihn gebildet worden ist, deren System 
ihm entgeht […]?«45

In der bei Kant lediglich umrissenen anthropologischen Zone, jener Zone 
in der wir zu hybriden, in ihrer Empirizität ungegründeten Urteilen gezwun-
gen sind46, erwachsen im Laufe des 19. Jahrhunderts also ganz andere Forma-
te, und diese machen eigentlich die Menschenwissenschaften aus: holistische 
Anthropologien, Eschatologien eines letztlich Menschlichen und ein Denkstil, 
der in der Urtiefe eines anthropologischen Kontinuums das zu finden sucht, 
was Sein und Denken fundieren soll, um ein zusammengehöriges Ganzes zu 
schmieden. Foucault drückt das umwunden so aus: »Eine Form der Reflexion 

44  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 389f. (frz. 334).

45  |  Foucault, Ordnung der Dinge, 390 (frz. 334).

46  |  Vgl. Michel Foucault: Introduction à l’Anthropologie de Kant (Genèse et structure 

de l’Anthropologie de Kant). Paris: Vrin 2008; dt. Einführung in Kants Anthropologie. 

Berlin: Suhrkamp 2010, 112ff.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 205

errichtet sich, die weit vom Cartesianismus und von der kantischen Analyse 
entfernt ist, in der es zum ersten Mal um das Sein des Menschen in einer Di-
mension geht, gemäß der das Denken sich an das Ungedachte wendet und sich 
nach ihm gliedert (s’articule sur lui).«47

Leider verankert Les mots et les choses das, wovon hier die Rede ist, kaum im 
deutschsprachigen Kanon. Im Text erwähnt werden Hegel, Marx und Freud. 
Gemeint sind aber romantische Psychologien und überhaupt romantisieren-
de Theorien eines Ungewussten als vitales Unbewusstes. Dazu Materialismen 
und Naturalismen, die das späte 19. Jahrhundert im Fahrwasser Darwins anla-
gert.48 Hinzu kommen der vitalistisch grundierte Historismus eines Spengler 
und die Husserlsche Phänomenologie.49 Zu ergänzen wären ebenso aber sozio-
logische Theorien eines Sozialen (das ›empirisch‹ und ›human‹ zugleich sein 
soll) sowie ganz sicher das deutschsprachige Phänomen der sog. Lebensphilo-
sophien, die sich biologiekritisch geben, sich aber umso mehr dem ›Leben‹ des 
Menschen verschreiben.

Foucault fokussiert in Les Mots et les choses all dies — und nicht Kant. Die 
moderne Persistenz des Menschen hängt weniger an der Zwieschlächtigkeit 
der kantischen ›Dublette‹ als an der Beliebigkeit, in welche die bloßen Negativ-
bestimmungen des Menschen abgleiten, sofern diese bis heute lediglich durch 
eine Überfülle schwacher Selbstbeschreibungen kompensiert worden sind. Es 
ist dieser Aspekt einer endlosen Offenheit und auch Unverbindlichkeit der Be-
stimmungen, für welchen Foucault die Metapher vom Sand erstmals verwen-
det. Der ›Sand‹ korrespondiert mit jener ›Exteriorität‹, in welche das anthropo-
logische Denken alles gestellt sieht, womit sich die epistemische Formation 
der Moderne ändert: »Der Mensch ist eine solche Seinsweise, dass sich in ihm 
jene stets offene, nie ein für allemal begrenzte, sondern unendlich durchlau-
fende Dimension begründet, die von einem Teil seiner selbst, den er nicht in 
einem Cogito reflektiert, zum Denkakt verläuft, durch den er sie erfaßt: und 
die umgekehrt von jenem reinen Erfassen zur empirischen Überfülle, zum 
ungeordneten Hinaufsteigen der Inhalte, zum Überhang der Erfahrungen, die 
sich selbst entgehen, also zum ganzen stummen Horizont dessen verläuft, was 
sich in der sandigen Weite des Nicht-Denkens (l’étendue sablonneuse de la non-
pensée) ergibt.«50

Damit muss Foucaults Anthropologiekritik vor allem als Holismuskritik 
gelesen werden sowie als Kritik einer Beliebigkeit, zu welcher es in den Denk-

47  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 392 (frz. 336).

48  |  Siehe hierzu neben Rölli, Kritik der anthropologischen Vernunft (siehe Anmerkung 

6), Odo Marquard: Transzendentaler Idealismus. Romantische Naturphilosophie. Psy-

choanalyse. Köln: Dinter 1987. 

49  |  Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 392f. (frz. 336f.).

50  |  Foucault, Die Ordnung der Dinge, 389 (frz. 333).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring206

schleifen anthropologischer Vereinbarkeitspostulate kommt. Auch Foucaults 
Kritik des Sozialen und der Sozialwissenschaften wohnt diese Stoßrichtung 
inne. Seine politische Parteinahme gilt — mit dem Blick auf Psychiatrie, De-
linquenz, sexuelle Therapiebedürftigkeit sowie zwischen Allianz und Eugenik 
aufgespannte Paarpolitik – ja gerade dem menschenwissenschaftlich unterleg-
ten social und biomedical engineering des ausgehenden, nicht nur des beginnen-
den 19. Jahrhunderts.

4.

Liest man Les mots et les choses in der hier vorgeschlagenen Weise, dann legt es 
sich nahe, die späten Arbeiten Foucaults nicht zuletzt als eine Wiederaufnah-
me der Doppelfrage nach Mensch und Sprache zu lesen. Es fällt ja auf, dass 
die Sprache (langage, écriture, énoncé, discours) — nachdem L’archéologie du savoir 
(1969), das Methodenbuch, eine Art Letztauskunft anzubieten scheint — in 
Foucaults Arbeiten der 1970er Jahre kaum noch Thema ist. Surveiller et Punir 
(1975) und La volonté de savoir (1976) schreiben allerdings die Kritik des Men-
schen konsequent fort: Der ›Humanismus‹ des modernen Strafvollzugs, die 
Konstrukte der empirischen Populationsforschung, der Hygiene, der Sexual-
forschung, die Eugenik mit ihrem Gegenstand, dem humanen Gattungskör-
per, werden genauso aufs Korn genommen wie das ›Ich‹ der Pädagogik und der 
Psychoanalyse. Foucaults Arbeiten zur antiken Moralität – und hier insbeson-
dere die drei späten Vorlesungen L’Herméneutique du sujet (1981/82) sowie Le 
Gouvernement de soi et des autres (1982/83) und Le courage de la vérité (1983/84) 
— kommen freilich auf das Thema Sprache zurück. Und zwar auf noch einmal 
instruktiv veränderte Weise.

Auch in Foucaults Studien zu klassisch griechischen und römischen Ethi-
ken geht es (mit Walter Seitter gesprochen) um »Menschenfassungen« — nun 
aber eben um Fassungen ganz ohne ›Mensch‹. Antike Schilderungen eines gu-
ten, nämlich: angenehmen, gesunden, aber auch im Sinne ethischer Selbstbil-
dung vorbildlichen Gebrauchs der körperlichen Lüste zeichnen das Bild einer 
der modernen Welt sehr fremden Praxis wie auch Form von Moralität. Antike 
Ethiken sind keine »›zum Code orientieren‹ Moralen« (morales ›orienteés vers 
le code‹)51, so bilanziert das Foucault. Sie rücken »Subjektivierungsformen und 
Selbstpraktiken« ( formes de subjectivation et des pratiques de soi)52 ins Zentrum 
der moralischen Anstrengung. Diese kommen in der klassischen Antike ohne 

51  |  Michel Foucault: Histoire de la sexualité 2: L’usage des plaisirs. Paris: Gallimard 

1984; dt. Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2. Frankfur t a.M.: Suhrkamp 

1986, 42 (frz. 42 f).

52  |  Ebd., (frz. 42).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 207

einen generalisierten Pflichtgedanken und ohne generelle Verbote aus. Mit 
dem Übergang zum spätantiken, individualisierten und individuell auch deut-
lich angstbesetzten ethischen Beratungswesen ändert sich das: Es entsteht, 
glaubt man der überlieferten Literatur, eine regelrechte »Kultur seiner selber« 
(culture de soi)53, bestehend aus Übungen und gedanklichen Routinen, aber 
auch einer zunehmend rezeptförmigen und damit vorschriftshaften Literatur.

Durch Foucaults (zum Obertitel einer Geschichte der Sexualität schon al-
lein wegen des ganz in die Epoche der Menschenwissenschaften gehörigen 
Terminus ›Sexualität‹ kaum mehr passende) Analysen der offenen, kom-
petitiven Muster und Spielarten antiker Selbstsorge wird einerseits die Ge-
schichte der abendländischen Moralsysteme bereichert. Anderseits werden 
aber eben auch ›dem Menschen‹ Kontrastbilder gegenübergestellt. In brüs-
ker Abwendung von naturalistisch oder idealistisch unterlegten Konzepten 
eines Menschen mit Vernunftbegabung und daher auch ›zentriertem‹ Ich-
bewusstsein führt Foucault den nüchternen Begriff der ›Technik‹ ein, bzw. 
genauer: der zeitgebundenem Wandel unterliegenden Techniken im Plural, 
für jenes fremde Äquivalent dessen, was in der europäischen Neuzeit als Sub-
jekt oder Cogito konstruiert wurde, im 18. Jahrhundert als ›Bewusstsein‹ und 
in romantisch-nachromantischen Zeiten dann als ›Subjektivität‹. In den Va-
rianten antiker Selbstsorge lassen sich Techniken des Selbstbezuges und der 
Selbstfindung ausmachen, die fragile Formen — zeitgebunden — gelungener 
Individualität sehr wohl begründen konnten. Solche aber sind von modernen 
Subjektbegriffen himmelweit entfernt. Wie auch vom ›Menschen‹ der ›An-
thropologie‹.

Im Zusammenhang der vor-subjektiven, vor-anthropologischen Formen 
des Selbstseins kommt Foucault auf das Thema der Sprache zurück. Die zu-
nächst speziell klingende Frage nach der Funktion der parrhesía, einer in den 
Quellen dokumentierten, mit einem eigenen Namen belegten informellen 
Form der Wortergreifung und der politischen (Protest-)Rede in der griechi-
schen Antike, legt dabei ein neues Thema, eine ganze neue Forschungslinie 
frei. »Veridiktion« (veridiction) und »Wahrsprechen« (dire-vrai) lauten die Stich-
worte, die Foucault hierfür eigens prägt; genauer geht es um die »alethurgi-
schen Formen«, die nun im historischen Epochenvergleich zu untersuchen 
wären. »Alethurgie« bezeichnet dabei »die Schöpfung (production) der Wahr-
heit, der Akt, durch den sich die Wahrheit offenbart (se manifeste)«.54 Abseits 
des erkenntnistheoretischen Subjekts und auch abseits aller objektivierenden 

53  |  Michel Foucault: Histoire de la sexualité 3: Le souci de soi. Paris: Gallimard: 1984; 

dt. Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3. Frankfur t a.M.: Suhrkamp 1984, 53 

(frz. 53).

54  |  Michel Foucault: Le courage de la vérité. Le Gouvernement de soi et des autres II. 

Cours au Collège de France. 1983-1984. Paris: Gallimard 2009; dt. Der Mut zur Wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring208

Feststellungsformen einer faktischen oder bürgerlich-legitimen Existenz eines 
Individuums geht es um sprachliche Bekundung zugleich einer Wahrheit wie 
auch um den Auftritt eines — fragilen, im Prinzip illegitimen — Ich, das diese 
Wahrheit gleichsam blind verbürgen wird, und zwar allein und koste es was es 
wolle. Es geht also um Formen einer Sprache, die einem (erst virtuellen) Sub-
jekt vorausläuft, um einen »Handlungstyps«, »durch den das Subjekt, das die 
Wahrheit sagt, sich manifestiert (se manifeste).«55

Foucault interessiert sich für beides: für die Subjektform, die sich in die-
ser Art des gewidmeten Sprechens und ganz an die Sprache gebunden findet, 
wie auch für die Gelingensbedingungen parrhesiastischen Sprechens. Denn 
aus dem Ineinander von freier verbaler Aussprache einer ›Wahrheit‹ und einer 
sich darin (nicht demonstrativ, sondern exemplarisch) realisierenden Anerken-
nung für die unabgesicherte Selbstbehauptung eines Sprechers entstehen die 
in der Geschichte Europas so bemerkenswerten Institutionalisierungsformen 
von Pfaden der politischen und wissenschaftlichen ›Kritik‹ — philosophieren-
de Politikberatung, akademischer Disput, parlamentarische Auseinanderset-
zung, öffentlich-argumentativer Streit.56

Steht die antike parrhesia für eine Praxis, welche die »eigene Freiheit eines 
sprechenden Individuums« (sa propre liberté d’individu qui parle)57 geltend 
macht, so kann man einerseits, rückprojiziert auf L’archéologie du savoir und 
Foucaults frühe Konzeption der Aussage, einen Akt der parrhesia, sofern er 
in Archiven Spuren hinterlässt, als Neustiftung einer Form der »Äußerungs-
modalität« (modalité énonciative)58 ansehen: Andere Formen des dire-vrai und 
gerade auch die kanonische Wahrheitsliebe der Philosophie und der Wissen-
schaften vermögen diese in späteren Zeiten zu zitieren. Aber auch der Epo-
chenbruch zwischen den Diskursformationen der Klassik und der Moderne 
und die Frage nach dem Menschen aus Les mots et les choses ist berührt. Steht 
die parrhesia für die Dimension einer – nicht Diskurspragmatik, sondern »Dra-

heit. Die Regierung des Selbst und der anderen II. Vorlesungen am Collège de France 

1983/84. Berlin: Suhrkamp 2010, 15 (frz. 5). 

55  |  Foucault, Der Mut zur Wahrheit, a.a.O., 15 (frz. 4).

56  |  Zu Implikationen der von Foucault skizzier ten Geschichte der Veridiktionsformen 

als Geschichte (auch) der Freiheit: Petra Gehring/Andreas Gelhard (Hg.): Parrhesia. 

Foucault und Der Mut zur Wahrheit: philosophisch, philologisch, politisch. Berlin, Zü-

rich: diaphanes 2012.

57  |  Michel Foucault:  Le Gouvernement de soi et des autres. Cours au Collège de 

France. 1982-1983. Paris: Gallimard 2008; dt. Die Regierung des Selbst und der an-

deren. Vorlesungen am Collège de France 1982/83. Frankfur t a.M.: Suhrkamp 2009, 

93 (frz. 63).

58  |  Vgl. Michel Foucault: L’Archéologie du savoir. Paris: Gallimard 1969; dt. Archäo-

logie des Wissens (1969). Frankfur t a.M.: Suhrkamp 1973, 75ff. (frz. 68ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 209

matik« von Diskursen59, so ist damit auch ein neues wissensgeschichtliches 
Suchbild vorgeschlagen: eine andere Form des epochalen sowie Epochen dann 
auch fundierenden Potentials der Sprache. Mit der Entdeckung der Formen 
möglicher zur Veridiktion gehöriger Subjekt-Haltungen (sowie der Ordnun-
gen, die solche Formen festlegen) legt Foucault frei, dass Sprache den Men-
schen nicht nur als fundierende Instanz nicht benötigt, sondern (auch gerade: 
wahrheitsfähige) Aussage- und Subjektpositionen in einer enorm tragfähigen 
Weise stiften und stabilisieren kann: in einem Raum von Diskursen und als 
Raum von Diskursen, in welchen jemand gerade nicht von sich, sondern nur 
›als‹ jemand von der Wahrheit zu sprechen sucht. Was Anerkennung findet.

Damit ist die anthropologische Perspektive noch ein Stück weiter auf Ab-
stand gerückt. Die Sprache aber, hier: als Performanz, als Beglaubigungsakt, 
ist als Vermittlerin von Formen einer auch institutionell tragfähigen Weltge-
wissheit erkannt, einer kollektiven Gewissheit, welche, was ihren Wirklich-
keitswert angeht, materialen Ontologien mindestens ebenbürtig ist. So kann 
es in Die Regierung des Selbst und der anderen heißen, die Geschichte des Den-
kens müsse »als Geschichte der Ontologien verstanden werden, die auf ein 
Prinzip der Freiheit bezogen wäre, wobei die Freiheit nicht als Recht zu sein 
(un droit à être), sondern als Fähigkeit des Handelns (une capacité de faire) be-
stimmt wird.«60 Der Standpunkt der Freiheit ist daher ein Sprechpunkt – und 
zwar einer. Einen solchen ›wahren‹ Punkt gewährte und gewährt die Berufung 
auf ›den Menschen‹, jedenfalls der wissenschaftlichen Erkenntnispraxis nicht. 
Ob die Epoche der Klassik ihn besaß, kann letztlich offen bleiben. Jedenfalls 
aber gewinnt der Gedanke, dass man vom ›Menschen‹ ablassen muss, um sich 
auf die Sprache als Medium wirklicher Wahrheit neu zu konzentrieren, im 
Zuge von Foucaults Antike-Lektüren weiter an Plausibilität. 

59  |  Foucault, Die Regierung des Selbst und der anderen, 97 (frz. 66).

60  |  Foucault, Die Regierung des Selbst und der anderen, 390 (frz. 286).

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Petra Gehring210

5.

Zum Abschluss der unvermeidliche Rückblick auf Foucaults Prognose. Lag sie 
falsch? Ihre gleißende Provokationswirkung ist dem matten Glanz einer klassi-
schen These gewichen und mindestens die methodische Perspektive, radikale 
Historisierung des wissenschaftlichen Wissens einschließlich der Realitäten 
und Realia für die es steht, scheint in der Forschung wie im öffentlichen Be-
wusstsein angekommen. Auch in den Sozialwissenschaften und Cultural Stu-
dies findet man das, was aus Les mots et les choses zu lernen zu sein schien, unter 
dem großen Obertitel Sozialkonstruktivismus verbucht. Heißt dies aber, dass 
es heute anachronistisch ist, Anthropologie erstens derart scharf als begrenz-
tes, temporäres Epochenanliegen aufzufassen, und zweitens, sie derart grund-
sätzlich zu attackieren, wie Foucault es tat? Und kann drittens die wissen-
schaftskritische Stoßrichtung — Stichwort hier nicht nur ›Mensch‹, sondern 
zugleich eben auch ›Sprache‹ (und letztlich: ›Methoden‹) — tatsächlich als er-
ledigt betrachtet werden? Zwar haben inzwischen Wissenschaftsphilosophie, 
Wissensgeschichte, Science and Technology Studies sowie überhaupt historisie-
rende Kritikstile relativierende Gesten nach Foucaultschem Vorbild geradezu 
zum Stilideal erhoben. Kaum jemand aber wird nach wie vor, wie Foucault in 
Les mots et les choses es tat, eine die westlichen Wissenschaften dauerhaft in 
eine Schräglage versetzende Fehlentwicklung konstatieren. So setzen die Wis-
senschaften in ihrer modernen Formation ihren Siegeszug ungehindert fort. 
Gerade die Bio- und Technikwissenschaften können mit schwachen, nurmehr 
pragmatisch eingeführten Anthropologismen sowie mit neuen, offeneren An-
thropologien (durchlässige Mensch-Tiergrenze, Mensch-Maschine-Schnitt-
stellen) augenscheinlich bestens leben.

Nimmt man die inhaltliche Botschaft von Foucault – was den Prognose-
wert der bewusst riskanten, in der Sache ja aber durchaus vorsichtigen Ana-
lyse angeht — ernst, dann wäre freilich gerade die vermeintliche Persistenz der 
modernen Wissenschaftsformation genauer zu betrachten. Der abgeschaffte 
Mensch scheint geradezu der stabilere zu sein. Wohin trieb in den inzwischen 
verstrichenen Jahrzehnten jedoch das menschenwissenschaftliche Gefüge und 
ist es nicht vor allem die Tatsache, dass, bildlich gesprochen, die Welt sich wei-
terdreht, welche sowohl die Verteidiger ›des Menschen‹ als auch jene, die im 
Namen Foucaults naiven Anthropologismen (zu Recht) entgegentreten, derart 
sicher sein lässt, dass das Gesicht aus Sand nicht bereits verschwunden ist?

Foucaults Anthropologiekritik lädt zur Neudiskussion ein, denn das starke 
Schlussbild, das ihr so viel Aufmerksamkeit bescherte, überlagert das Sachpro-
blem. Die Breite der Diagnose wurde verkannt, die Frage, wie die historischen 
Alternativen — und sei es nur gedanklich — aussehen, auf welche jenes Entwe-
der-Oder in Sachen Mensch und Sprache seinerzeit abzielte, hat die Forschung 
nicht ernstlich weiterverfolgt. Ebenso fehlt bis heute eine die Mikrologien der 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik 211

sozialwissenschaftlichen, akteursorientierten Laborforschung übersteigende 
Zeitgeschichte, die unter der Verwendung der Werkzeuge, die Foucault erprobt 
hat, das 20. Jahrhundert in Angriff nimmt. Auf welcher Ebene also der Analyse 
aktuell zu begegnen wäre bleibt unklar. Womöglich hat sich das Schicksal der 
Humanwissenschaften längst entschieden, auch wenn die Vokabel ›Mensch‹ 
in Hochglanzmagazinen weiterlebt, wie ja auch von ›Natur‹ und ›Gott‹ immer 
einmal wieder neu zu lesen ist.

Könnte es also sein, dass eine epochale Verschiebung stattfand, dass der 
Mensch inzwischen verschwand? Wir würden es nicht wissen, selbst wenn es 
so wäre. Denn danach fragen wir nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wider besseren Wissens? 
Anthropologiekritik und Anthropologiebedar f			 

bei Jürgen Habermas

Dirk Jörke

Eine kritische Theorie der Gesellschaft wendet sich gegen als konservativ 
apostrophierte Versuche, aus der vermeintlichen Natur des Menschen norma-
tive Fundamente zu gewinnen. Denn damit würden sozial und geschichtlich 
bedingte Institutionen und Herrschaftsverhältnisse naturalisiert. Zugleich 
kann sie aber selbst auf anthropologische Annahmen nicht völlig verzichten, 
bieten diese doch die Aussicht auf eine Fundierung kritischer Maßstäbe. Das 
daraus resultierende Hin- und Hergerissensein zwischen Anthropologiekritik 
und anthropologischen Fundierungsversuchen ist im Werk von Jürgen Haber-
mas besonders augenfällig. Habermas’ Verhältnis zu anthropologischen Be-
gründungsprogrammen soll hier in vier Etappen und einem Vorspiel skizziert 
werden. Zunächst werde ich auf den Gründungsvater der Kritischen Theorie, 
Max Horkheimer, eingehen. Bei Horkheimer lässt sich nicht nur eine über-
zeugende Kritik einer idealistischen Wesensphilosophie finden, sondern auch 
eine zumindest in den frühen Schriften nicht weiter ausgearbeitete implizite 
Anthropologie, die ihm als normatives Fundament seiner Gesellschafts- und 
Zivilisationskritik dient (1). Habermas folgt in seiner Kritik der Anthropologie 
in einem berühmten Lexikonaufsatz aus dem Jahr 1958 zunächst der materia-
listischen Argumentationsweise von Horkheimer (2), entwickelt dann in der 
zweiten Hälfte der 60er Jahre jedoch eine eigene Erkenntnisanthropologie, 
die die begründungstheoretischen Lücken und argumentativen Sackgassen 
der frühen Kritischen Theorie zu überwinden trachtet (3). Von diesem Pro-
gramm verabschiedet Habermas sich jedoch im Rahmen seiner Universal-
pragmatik, die er in den 70er Jahren entwickelt hat. Auch wenn es Habermas 
während dieser Schaffensperiode gerade um den Verzicht auf substantielle 
Annahmen über die Natur des Menschen ging, so sind auch hier durchaus 
nicht gänzlich unproblematische anthropologische Verallgemeinerungen vor-
handen (4.). Anfang des 21. Jahrhunderts kommt es dann erneut zu einer 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dirk Jörke214

expliziten Hinwendung zur Anthropologie im Rahmen einer Gattungsethik, 
mit der Habermas der gentechnologischen Herausforderung zu begegnen 
versucht (5).

1.	Materialistische Anthropologiekritik und implizite		
	 Erkenntnisanthropologie beim frühen Horkheimer

Bereits vor der Veröffentlichung der ersten grundlegenden Werke zur philo-
sophischen Anthropologie von Max Scheler und Helmuth Plessner hat George 
Lukács in Geschichte und Klassenbewußtsein (1922) einen für neomarxistische 
Denkansätze grundlegenden Einwand gegen jeglichen Versuch formuliert, 
den Menschen spezifische unveränderliche Eigenschaften zuzuschreiben. Ein 
derartiges Unterfangen würde den grundlegend geschichtlich-gesellschaftli-
chen Charakter des Menschen verneinen und ihn zu einer »fixen Gegenständ-
lichkeit erstarren lassen.«1 Es ist dieser Vorwurf, den ein gutes Jahrzehnt spä-
ter Max Horkheimer wieder aufnimmt.

Der Aufsatz Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie (1935) fällt in 
die frühe, materialistische Phase von Horkheimer.2 In dieser ging er in enger 
Anlehnung an die Analysen des jungen Marx noch von einer Einheit von so-
zialphilosophischer Theorie und politischer Praxis aus. Es war das von Hegel 
inaugurierte und von Marx materialistisch reformulierte Projekt einer Ver-
wirklichung der Vernunft, dem sich Horkheimer Anfang der 30er Jahre ver-
pflichtet fühlte. Diesem Projekt, so die Kernaussage des Aufsatzes, stünde das 
Unterfangen von Scheler, eine »einheitliche Idee vom Menschen«3 zu formu-
lieren, indes entgegen.

Horkheimer verortet das Werk von Scheler und seinem Schüler Paul Lands-
berg in der Tradition der idealistischen Philosophie. Wie diese seien beide be-
strebt, »neue absolute Prinzipien aufzustellen, aus denen das Handeln seine 
Rechtfertigung gewinnen soll.«4 Philosophische Anthropologie fungiere als 
eine »metaphysische Sinngebung« und verkläre die Gegenwart, anstatt durch 
die Aufklärung gesellschaftlicher Widersprüche zu deren praktischer Über-
windung beizutragen. Horkheimer kritisiert nicht nur die Verschleierung der 

1  |  G. Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein, Neuwied 1968, 204.

2  |  Zur Entwicklung des Horkheimerschen Denkens vgl. Helmut Dubiel, Wissenschafts-

organisation und politische Er fahrung. Studien zur frühen Kritischen Theorie, Frankfur t 

a.M. 1978 und Alfons Söllner, Geschichte und Herrschaft – Studien zur materialisti-

schen Sozialwissenschaft 1929-1945, Frankfur t a.M. 1979.

3  |  Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos (6. Aufl.), Bern 1962, 9.

4  |  Max Horkheimer, »Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie«, in: ders. Ge-

sammelte Schrif ten Band 3, Frankfur t a.M. 1988, 249-276, hier 252.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf 215

gesellschaftlichen Beziehungen, sondern auch den konservativen Grundzug 
anthropologischen Denkens. Sofern nämlich der Mensch als unveränderlich 
charakterisiert wird, sei auch die Überzeugung nicht fern, dass es eben seine 
unveränderlichen Eigenschaften sind, die einer politischen Veränderung ent-
gegenstünden. Für Horkheimer gilt jedoch: »Die gegen notwendige historische 
Veränderungen seit je erhobene Rede, dass die Natur des Menschen dawider 
sei, soll endlich verstummen.«5 Doch ist mit diesem Hinweis, dass Aussagen 
über die menschliche Natur unerwünschte politische Implikationen aufwei-
sen können und damit immer auch dem Ideologieverdacht ausgesetzt sind, 
noch nicht allzu viel gewonnen. Horkheimer muss zudem zeigen, dass deren 
wissenschaftlicher Anspruch nicht haltbar ist. Entsprechend ist er bestrebt, die 
erkenntnistheoretischen Grundlagen der Philosophischen Anthropologie zu 
zersetzen. Dies geschieht in einer Art Zangenbewegung, zum einem mit dem 
Nachweis der geschichtlich-gesellschaftlichen Variabilität des Menschen: »Die 
menschlichen Eigenschaften sind in den Gang der Geschichte verschlungen, 
und sie selbst ist bis in die Gegenwart keineswegs durch einen einheitlichen 
Willen geprägt.«6 Zwar gäbe es durchaus eine menschliche Natur, doch da-
raus könne man keine praktischen Imperative gewinnen und der »Versuch, 
den Menschen als feste oder werdende Einheit zu begreifen, ist eitel.«7 Eitel ist 
das Unterfangen der Philosophischen Anthropologie zum anderen aber auch 
deshalb, weil es uns als Menschen gar nicht vergönnt ist, uns selbst gleich-
sam in objektivistischer Manier zu betrachten. Unsere Erkenntnisinteressen 
sind laut Horkheimer vielmehr ebenfalls Ausdruck der jeweiligen gesellschaft-
lichen Situation: »Ebensowenig wie das Objekt der Anthropologie stellt auch 
sie eine selbständige Größe dar. Unser eigenes Bild von der Geschichte ist mit 
durch die theoretischen und praktischen Interessen der gegenwärtigen Situa-
tion strukturiert.«8

Nicht nur ist unsere Deutung der menschlichen Eigenschaften und ihrer 
jeweiligen Relevanz geschichtlich bedingt, sondern dies gilt gleichermaßen 
für das Programm einer Bestimmung der Natur des Menschen selbst. Der 
Philosophischen Anthropologie ist mithin bereits aus epistemologischen 
Gründen versagt, eine letztgültige Bestimmung des Menschen zu formulie-
ren. Dennoch verwirft Horkheimer die anthropologische Fragestellung nicht 
gänzlich und skizziert das Programm, die »Anthropologie in eine dialektische 
Theorie der Geschichte einzubeziehen.«9 Das bedeutet für ihn, sich der anth-
ropologischen Erkenntnisse zwar zu bedienen, diese aber nicht als Konstanten 

5  |  Ebd., 275.

6  |  Ebd.

7  |  Ebd.

8  |  Ebd.

9  |  Ebd., 258.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dirk Jörke216

der menschlichen Natur überhaupt, sondern lediglich als jene »historisch be-
stimmte[r] Menschen und Menschengruppen« zu begreifen.10

2. Ein einflussreicher Le xikonaufsat z

In einem Lexikonaufsatz aus dem Jahr 1958 knüpft Habermas an Horkheimers 
Anthropologiekritik an. Folgt man Otfried Höffe, ist es zu einem guten Teil 
diesem Lexikonaufsatz zur Philosophischen Anthropologie zuzuschreiben, 
dass es bis in die 1990er Jahre zu einer Hegemonie »nachanthropologischen 
Denkens« in den Humanwissenschaften gekommen ist.11 Vergleicht man 
diesen Beitrag mit Horkheimers Bemerkungen zur philosophischen Anthropo-
logie, so entdeckt man viele inhaltliche wie methodische Überschneidungen. 
Auch für Habermas lässt sich das Wesen des Menschen nicht feststellen, da 
der Mensch in die Geschichte verwoben ist. Es sei schlichtweg eine »Tatsa-
che, daß der Mensch Geschichte hat und geschichtlich erst wird, was er ist. 
Eine beunruhigende Tatsache für eine Anthropologie, die es mit der »Natur« 
des Menschen, mit dem, was allen Menschen jederzeit gemeinsam ist, zu tun 
hat.«12 Ein Wesen des Menschen lässt sich daher nicht auffinden, höchstens 
kann mit Herder und Nietzsche festgestellt werden, dass es zu seinem Wesen 
gehört, dieses immer wieder aufs Neue zu kreieren. Doch es ist – wie schon bei 
Horkheimer – nicht allein das Insistieren auf dem geschichtlich-gesellschaft-
lichen Charakter des Menschen, womit sich Habermas gegen die Program-
matik einer philosophischen Anthropologie wendet. Daneben findet sich auch 
bei ihm der Verweis auf die Perspektivität des jeweiligen anthropologischen 
Blicks: »Wer Anthropologie treibt, kann nicht für sich die Position der Engel, 
des ›Bewußtseins überhaupt‹ beanspruchen, die er allen anderen abspricht, 
auch er lebt in einer konkreten Gesellschaft.«13 Geschichtlich ist also nicht nur 
der Gegenstand, sondern ebenso die Methode einer jedweden Anthropologie. 
Es sind immer auch gesellschaftlich bestimmte Erkenntnisinteressen, die den 
Blick auf den Menschen in eine spezifische Richtung lenken. Entsprechend 
gelte es, eine soziologische Aufklärung der Anthropologie zu liefern. Oder, 
in den Worten von Habermas: Die philosophische Anthropologie »wird nur 

10  |  Ebd., 260.

11  |  Otfried Höffe, »Wiederbelebung im Seiteneinstieg«, in: ders. (Hg.), Der Mensch – 

ein politisches Tier? Essays zur politischen Anthropologie. Stuttgart 1992, 5-13, hier 7.

12  |  Jürgen Habermas, »Philosophische Anthropologie. Ein Lexikonartikel« in: ders., 

Kultur und Kritik, Frankfur t a.M. 1973 [1958], 89-111, hier 107.

13  |  Ebd., 110.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf 217

in dem Maße kritisch, wie sie sich im Wechselgespräch mit einer Theorie der 
Gesellschaft begreift.«14 

Trotz dieser großen Übereinstimmung in der grundlegenden Kritik anth-
ropologischen Denkens besitzt der Lexikonartikel von Habermas im Vergleich 
mit dem Aufsatz von Horkheimer eine andere Qualität. Waren nämlich die 
Einwände des Gründungsvaters der Kritischen Theorie nahezu ausschließ-
lich gegen Scheler gerichtet, so bietet der Beitrag von Habermas der Form ent-
sprechend auch einen einführenden Überblick in Geschichte und wesentliche 
Konzeptionen anthropologischen Denkens. Das ist insofern bemerkenswert, 
als Habermas damit nicht nur das Material für die Skizzierung der Entwick-
lung der philosophischen Anthropologie entfalten kann, sondern darüber hi-
naus auch erhebliche Unterschiede in den jeweiligen Anthropologien zu be-
stimmen vermag. 

Dabei sind es vor allem zwei Ansätze der Philosophischen Anthropologie, 
die Habermas gegenüberstellt. Auf der einen Seite befindet sich mit Erich 
Rothacker einer seiner akademischen Lehrer. Auf der anderen Seite des Spek-
trums befindet sich mit Arnold Gehlen, der nicht nur wie Rothacker ein intel-
lektueller Mitläufer des Nationalsozialismus gewesen ist, sondern auch einer 
der einflussreichsten konservativen Intellektuellen Nachkriegsdeutschlands. 
Rothacker hat in Auseinandersetzung mit Scheler und Plessner eine »Kultur-
anthropologie« entwickelt, der zufolge der Mensch nur in spezifischen Kul-
turen oder dem, was er »Lebensstil« nennt, existieren kann. Das heißt, auch 
wenn der Mensch an sich durch »Weltoffenheit« gekennzeichnet ist, flieht 
er aus dieser doch in seine jeweilige Umwelt.15 »An Stelle der ›angeborenen 
Lebensweise‹ tierischer Arten treten die geschichtlich erworbenen ›Lebens-
stile‹ menschlicher Gesellschaften.«16 Habermas radikalisiert diese Einsicht  
der Kulturalität des Menschen zu der These, dass es zwar Gesellschaften und 
Kulturen gäbe, aber nicht ›den‹ Menschen, unabhängig von seiner jeweiligen 
Einbettung. Das führt zum einen zur Ethnologie, die den Menschen in seiner 
Verschiedenheit zeigt. Zum anderen verweist es laut Habermas auf die Not-
wendigkeit einer Theorie der Gesellschaft als kritische Ergänzung zur philo-
sophischen Anthropologie.

Dass ein derartiges Unterfangen für Habermas dringend geboten ist, 
demonstriert er in Auseinandersetzung mit der philosophischen Anthropolo-
gie Gehlens. Bereits in seinem Hauptwerk Der Mensch (1940) hatte sich Gehlen 
nicht gescheut, ganz konkrete institutionelle Forderungen aus seiner natur-

14  |  Ebd.

15  |  Zu Rothackers Beitrag zur philosophischen Anthropologie vgl. Joachim Fischer, 

Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20. Jahrhunderts. Freiburg/Mün-

chen 2008, 134-152 u. 254-259.

16  |  Habermas, Philosophische Anthropologie, a.a.O., 106.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dirk Jörke218

wissenschaftlichen Fundierung der Instinktentbundenheit und der daraus 
resultierenden Mängelnatur des Menschen abzuleiten. Dieses Programm hat 
er dann in Urmensch und Spätkultur (1956) weiter verfolgt und dort eine anthro-
pologisch hergeleitete Ethik entworfen. Problematisch an der Vorgehensweise 
ist jedoch laut Habermas, dass Gehlen seine Erkenntnisse aus dem Studium 
primitiver Kulturen gewinne und dies dann in unzulässiger Weise verallge-
meinere. »Unversehens wird das, was für primitive Kulturen sehr wohl gel-
ten mag, der menschlichen Natur schlechthin zugerechnet, so entsteht der 
Anschein, als sei der Mensch auf Natur angewiesen, ein für allemal.«17 Das, 
was vielleicht noch mit Blick auf archaische Sozialverbände gelten mag, lasse 
sich aber nicht auf moderne Gesellschaften übertragen. Gerade indem Gehlen 
aber diesen geschichtlichen Charakter seiner Annahmen zu eskamotieren ver-
suche, werden die dort gewonnenen praktischen Forderungen – »die Zucht 
und Härte archaischer Institutionen« – zu etwas scheinbar »Natürlichem« und 
damit moralisch Gefordertem. Die anthropologische Methode stelle sich somit 
nicht nur der Form nach, sondern auch hinsichtlich ihrer inhaltlichen Impli-
kationen als konservativ-restauratives Unterfangen dar. Die Gefahr derartiger 
Begründungsfiguren besteht für Habermas in der Verdeckung politischer Ab-
sichten. Und spätestens bei Gehlen führe die Philosophische Anthropologie zu 
einer »Dogmatik mit politischen Konsequenzen, die um so gefährlicher ist, wo 
sie mit dem Anspruch wertfreier Wissenschaft auftritt.«18

Habermas zeigt sich also in diesem Lexikonartikel überaus skeptisch 
gegenüber einer philosophischen Anthropologie, die sowohl versucht, ein We-
sen des Menschen festzustellen, als sich darüber hinaus auch zutraut, aus Er-
kenntnissen über dessen vermeintliches Wesen, normative Konsequenzen zu 
ziehen. Dem stellt er im Anschluss an Rothacker und in Übereinstimmung 
mit Horkheimer das Programm einer vergleichenden Ethnologie sowie einer 
kritischen Theorie der Gesellschaft gegenüber. Ist es Aufgabe der Ersteren, 
den Menschen über seine kulturelle Verschiedenheit aufzuklären, so soll Letz-
tere dazu dienen, der »Anthropologie grundsätzlich ihren Begriff vo[m] Men-
schen«19 zu erläutern.

Vor dem Hintergrund dieser fundamentalen Kritik anthropologischer 
Fundierungsversuche mag es erstaunen, dass Habermas nur wenige Jahre 
später einen eigenständigen Versuch der Normfundierung unter Rückgriff 
auf menschliche Universalien unternommen hat. Er nimmt dabei einen Fa-

17  |  Ebd., 108.

18  |  Habermas, Philosophische Anthropologie, a.a.O., 108; zu Habermas’ Kritik an 

Gehlen vgl. auch Richard Saage, »Anthropologischer Revisionismus?«, in: Zeitschrif t für 

Politik 60 (2013), 123-143.

19  |  Habermas, Philosophische Anthropologie, a.a.O., 110.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf 219

den wieder auf, der bei Horkheimer zwar schon angedacht, aber noch nicht 
so recht greifbar gewesen ist: das Programm einer Erkenntnisanthropologie.20 

3. Die gescheiterte Erkenntnisanthropologie

Habermas’ Ausführungen zu drei anthropologisch verankerten Erkenntnisin-
teressen in seiner Frankfurter Antrittsvorlesung über Erkenntnis und Interesse 
aus dem Jahr 1965 und deren Fortführung im gleichnamigen Buch können auf 
eine ganze Reihe von Vorarbeiten zurückgreifen. Neben der bereits erwähn-
ten Auseinandersetzung mit der philosophischen Anthropologie Gehlens sind 
hier seine Stellungnahmen zum Positivismusstreit und seine Rekonstruktion 
des Marx’schen Konzepts der Gattungsgeschichte zu nennen. In all diesen 
Arbeiten hat er sich der Idee anthropologisch verwurzelter Handlungsweisen 
und der mit diesen verbundenen Erkenntnisinteressen angenähert.21

Ausgangspunkt seiner Frankfurter Antrittsvorlesung ist das begrifflich-
konzeptionelle Problem des Nachweises eines Interesses an Mündigkeit. Der 
entscheidende Schachzug dieses programmatischen Vortrages liegt – und da-
ran lässt sich der anthropologische Gehalt der Ausführungen von Habermas 
fest machen – in der Annahme, dass grundlegende Handlungsweisen und 
das mit diesen korrespondierende Erkenntnisinteresse in einem kulturüber-
greifenden Sinne existieren. Entsprechend heißt es bei Habermas: »Die Leis-
tungen des transzendentalen Subjekts haben ihre Basis in der Naturgeschichte der 
Menschengattung.«22 Habermas versucht nun zu zeigen, dass sich genau drei 
dieser anthropologisch verankerten Erkenntnisinteressen nachweisen lassen. 
Neben den gattungsgeschichtlichen Prinzipien der Arbeit und der Interaktion 
einerseits und den mit diesen korrespondierenden empirisch-analytischen so-
wie hermeneutischen Wissenschaften andererseits nennt er das Interesse an 
Kritik und die damit verbundenen kritischen Wissenschaften: »Für drei Kate-
gorien von Forschungsprozessen läßt sich ein spezifischer Zusammenhang 

20  |  Vgl. hierzu den kurzen Überblick bei Axel Honneth, »Halbier te Rationalität. Er-

kenntnisanthropologische Motive der Frankfur ter Schule« in: J. Fischer u. H. Joas (Hg.), 

Kunst, Macht und Institutionen. Studien zur Philosophischen Anthropologie, soziolo-

gischen Theorie und Kultursoziologie der Moderne. Frankfur t a.M. u. New York 2003, 

58-74.

21  |  Vgl. hierzu Axel Honneth, Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Ge-

sellschaftstheorie, Frankfur t a.M. 1986 und Thomas McCarthy, Kritik der Verständi-

gungsverhältnisse, Frankfur t a.M. 1989.

22  |  Jürgen Habermas, »Erkenntnis und Interesse« (Frankfur ter Antrittsvorlesung), in: 

ders., Technik und Wissenschaft als »Ideologie«, Frankfur t a.M. 1968, 146-168, hier 

161, Herv.i.O.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dirk Jörke220

von logisch-methodischen Regeln und erkenntnisleitenden Interessen nach-
weisen […]. In den Ansatz der empirisch-analytischen Wissenschaften geht ein 
technisches, in den Ansatz der historisch-hermeneutischen Wissenschaften ein 
praktisches und in den Ansatz kritisch orientierter Wissenschaften jenes eman-
zipatorische Erkenntnisinteresse ein.«23

Mit anderen Worten: Es gibt unter gattungsgeschichtlichen Gesichtspunk-
ten nicht nur die Notwendigkeit des instrumentellen Handelns und der sym-
bolischen Interaktion, sondern darüber hinaus auch das Interesse an Mün-
digkeit. Mit dieser These hat sich Habermas freilich erhebliche Beweislasten 
aufgeladen, und dies in doppelter Hinsicht. So muss er diejenigen Wissen-
schaften benennen, denen eine kritische Funktion essentiell zukommt, die-
se also nicht nur beiläufig erfüllen. Als paradigmatisches Vorbild für eine 
derartige kritische Wissenschaft sieht Habermas die Psychoanalyse an, deren 
Vorgehensweise er in Erkenntnis und Interesse auf die Pathologien komplexer 
Gesellschaften zu übertragen versucht. Mag man sich mit dieser Zuordnung 
vielleicht noch anfreunden können, so wird die zweite Frage, wie denn die-
ses Interesse an Mündigkeit nun anthropologisch hergeleitet werden könne, 
letztlich nicht beantwortet.24 Insbesondere bleibt Habermas den Nachweis 
schuldig, dass das Interesse an Emanzipation den gleichen fundamentalen 
Stellenwert besitzt wie instrumentelles und kommunikatives Handeln. Dass 
der Mensch seine natürliche Umwelt mittels Arbeit bewältigen muss und er 
auf die Koordinierung seines Sozialgefüges mittels Sprache angewiesen ist, ist 
schwerlich zu bestreiten. Inwieweit er aber darüber hinaus von Natur aus auf 
Mündigkeit oder gar Herrschaftsfreiheit angelegt ist, kann Habermas nicht 
demonstrieren.25

Zunächst ist es überhaupt bemerkenswert, dass Habermas glaubt, auf 
so etwas wie anthropologische Konstanten zurückgreifen zu müssen. Hier 
scheint er hinter die eigene Einsicht zurückzufallen, dass derartige Aussa-
gen immer auch ein Spiegel der jeweiligen geschichtlich-kulturellen Epoche 
des Wissenschaftlers sind und insofern gerade keine universelle Fundierung 
zu liefern vermögen.26 Zugespitzt gesagt, formuliert Habermas lediglich das 
Spiegelbild der konservativ-restaurativen Konzeption Gehlens, gewissermaßen 
eine Anthropologie von links, die sich aber auf der methodischen Ebene vor 

23  |  Jürgen Habermas, Erkenntnis und Interesse (Frankfur ter Antrittsvorlesung), 

a.a.O., 155, Herv.i.O.

24  |  So auch Axel Honneth, Halbier te Rationalität, a.a.O., 73.

25  |  Vgl. zu diesem Einwand auch Thomas McCarthy, Kritik der Verständigungsverhält-

nisse, a.a.O., 111.

26  |  Vgl. hierzu auch die Kritik von Wolf Lepenies, »Anthropologie und Gesellschafts-

kritik. Zur Kontroverse Gehlen – Habermas« in: ders./Nolte, Helmut, Kritik der Anthropo-

logie. München 1971, 77-102.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf 221

die gleichen Probleme gestellt sieht. In einem Rückblick auf Erkenntnis und 
Interesse schreibt er dann auch selbst: »Ich war damals auf den starken Insti-
tutionalismus, überhaupt auf die Sozialpsychologie von Arnold Gehlen nega-
tiv fixiert; auch deshalb habe ich mich zu einer abstrakt entgegengesetzten 
Theoriestrategie verleiten lassen.«27 Sodann verbleibt die Annahme einer Gat-
tungsgeschichte in den Bahnen der Bewusstseinsphilosophie. Insbesondere 
die Annahme eines Kollektivsubjektes der Geschichte lässt sich nicht halten.28 
Mit dem Verzicht auf die Analogisierung von Individuum und Gesellschaft 
fällt auch die Übertragung des Freudschen Neurosenmodells auf die Analy-
se von Gesellschaftspathologien als paradigmatisches Modell einer kritischen 
Wissenschaft.29 Wenn dies aber der Fall ist, bleibt die Frage weiterhin offen, 
wie die Verzerrungen gesellschaftlicher Interaktionsmuster analysiert werden 
können.

Im Nachwort zu Erkenntnis und Interesse meldet Habermas erneut grund-
sätzliche Bedenken gegen eine anthropologische Fundierung der kritischen 
Theorie an: »Anthropologien stehen allemal vor der Schwierigkeit, daß em-
pirische Verallgemeinerungen von Verhaltensmerkmalen zu schwach, onto-
logische Aussagen über das Wesen des Menschen zu stark sind.«30 Allerdings 
kommt es an dieser Stelle noch zu keiner Kritik des Programms eines ge-
schichtlichen Nachweises universaler Strukturen; im Gegenteil, dieses wird 
geradezu als eine Art Königsweg beschrieben, der den Fallstricken einer meta-
physischen Ontologie einerseits und eines kontingenten Empirismus anderer-
seits entgeht. Und zwar soll dies weiterhin durch eine »Theorie der Gattungs-
geschichte oder der sozialen Evolution«31 geschehen. Das Programm einer 
gattungsgeschichtlichen Grundlegung hat Habermas jedoch in den folgenden 
Jahren aufgegeben, in das Zentrum rückt die Ausbuchstabierung einer Uni-
versalpragmatik, welche wiederum den Rahmen für die Entwicklung einer 
Theorie der sozialen Evolution zur Verfügung stellt. Es hat eine Art Renovie-

27  |  Jürgen Habermas, »Nach dreißig Jahren. Bemerkungen zu Erkenntnis und Inter-

esse«, in: Stefan Müller-Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft, Frankfur t a.M. 2000, 

12-20, hier 14.

28  |  Auch dies hat Habermas rückblickend eingeräumt; vgl. hierzu die Stellungnahme 

von Jürgen Habermas zu Erkenntnis und Interesse, in: Nach dreißig Jahren, a.a.O., 13f. 

Eine frühe Formulierung dieses Einwandes findet sich bei Michael Theunissen, Gesell-

schaft und Geschichte. Zur Kritik der kritischen Theorie, Berlin 1969, 24.

29  |  Sie wird jedoch von Habermas in seiner Rekonstruktion des historischen Mate-

rialismus in modifizier ter Form beibehalten; vgl. Dirk Jörke, »Anthropologische Motive 

im Werk von Jürgen Habermas« in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 92 (2006), 

304-321.

30  |  Jürgen Habermas, Erkenntnis und Interesse, a.a.O., 373.

31  |  Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dirk Jörke222

rung des Theoriedesigns stattgefunden, an dessen vorläufigem Ende die Theo-
rie des kommunikativen Handelns steht. Im Verlauf dieses Prozesses kommt 
es zwar zu einer Abschwächung anthropologischer Motive, jedoch nicht zu 
einem völligen Verzicht auf diese. 

4. Eine implizite Anthropologie

Seit Anfang der 70er Jahre rückt im Anschluss an den linguistic turn der Phi-
losophie die Beschäftigung mit der menschlichen Sprachverwendung in das 
Zentrum von Habermas’ Schaffen. Seine Grundintention ist dabei, jenen lin-
guistischen Analysen, die die universalistischen Strukturen der menschlichen 
Grammatik herausgestellt haben, um den Bereich der konkreten Sprechhand-
lungen zu erweitern. Diesen Überlegungen zur Universalpragmatik kommt 
nun neben dem quasitranszendentalen insofern zumindest auch ein quasi-
anthropologischer Status zu, als damit ja eine ausschließlich dem Menschen 
innewohnende Kompetenz aufgezeigt werden soll. Zwar finden wir auch bei 
anderen Primaten symbolisch vermittelte Interaktionen, doch die Erhebung 
von spezifischen Geltungsansprüchen und deren etwaige Problematisierung 
in einem Diskurs stellt gewiss eine rein menschliche Errungenschaft dar. An-
thropologisch ist die Universalpragmatik aber auch aus einem zweiten Grund, 
und zwar ist es der im Titel erhobene Universalitätsanspruch. Die kommuni-
kativen Kompetenzen sollen nämlich allen (erwachsenen) Menschen zukom-
men, sie besitzen somit einen kulturübergreifenden Status. »Es wird ferner 
angenommen, daß die kommunikative Kompetenz einen ebenso universalen 
Kern hat wie die linguistische.«32

Als eine zweite anthropologische, und zwar sozialanthropologische Säu-
le des Habermasschen Theoriegebäudes zur Zeit der Ausbuchstabierung der 
Universalpragmatik können seine Ausführungen zur Theorie der Ich-Ent-
wicklung angesehen werden.33 In den entsprechenden Arbeiten stützt er sich 
auf entwicklungspsychologische Überlegungen von Piaget und Kohlberg, wo-
bei er sich insbesondere die Unterscheidung von sechs Stufen der Entwick-
lung kognitiver (Piaget) sowie moralischer Kompetenzen (Kohlberg) zu eigen 
macht. Damit stützen sich Universalpragmatik und Theorie der Ich-Entwick-
lung wechselseitig, beide kulminieren in dem Nachweis der höherstufigen Ra-

32  |  Jürgen Habermas, »Was heißt Universalpragmatik?«, in: ders., Vorstudien und Er-

gänzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfur t a.M. 1984, 353-440, 

hier 387, Herv.i.O.

33  |  Vgl. Jürgen Habermas, »Notizen zum Begrif f der Rollenkompetenz«, in: ders., Kul-

tur und Kritik, 1973, 195-231 und ders. »Moralentwicklung und Ich-Identität«, in: ders., 

Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt a.M. 1976, 9-47.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf 223

tionalität kommunikativen Handelns. Und wie schon bei der Ausübung von 
Sprechhandlungen geht Habermas auch bei der Ontogenese von kulturinva-
rianten Strukturen aus: »Der Begriff der Ich-Identität hat offensichtlich nicht 
nur einen deskriptiven Sinn. Er beschreibt eine symbolische Organisation des 
Ich, die […] universale Vorbildlichkeit beansprucht, weil sie in den Struktu-
ren von Bildungsprozessen überhaupt angelegt ist und optimale Lösungen für 
kulturinvariant wiederkehrende Handlungsprobleme ermöglicht.«34 Derarti-
ge universelle Strukturen werden schließlich auch mit der dritten Säule des 
Theoriegebäudes, der Theorie der sozialen Evolution, verknüpft. Diese soll der 
Rekonstruktion des Historischen Materialismus dienen und ersetzt das Modell 
einer erkenntnisanthropologisch fundierten Gattungsgeschichte, das Haber-
mas noch in den 60er Jahren verfolgt hat.

Soziale Evolution als solche ist für Habermas zunächst einmal ein anth-
ropologisches Faktum, das heißt, erst mit dem Menschen eröffnet sich ein 
Spielraum für die Entwicklung von Gesellschaftsformationen. Damit gelangt 
zugleich auch der natürliche Evolutionsmechanismus zum Stillstand. »An der 
Schwelle zum homo sapiens«, so schreibt Habermas in dem Titelaufsatz Zur 
Rekonstruktion des Historischen Materialismus, »weicht diese organisch-kultu-
relle Mischform einer ausschließlich sozialen Evolution.«35 Grund hierfür ist 
die Notwendigkeit, den sozialen Zusammenhalt mittels symbolischer Interak-
tionsformen immer wieder aufs Neue zu reproduzieren, da der Rückgriff auf 
natürliche Statusunterschiede nicht länger gegeben sei. Und dies ist für Ha-
bermas dann der Grund, weswegen ein alleiniger Rückgriff auf das Konzept 
der Arbeit, wie dies bei Marx der Fall ist, für die Theoretisierung der Mensch-
heitsentwicklung nicht hinreichend ist:

»Das Marxsche Konzept der gesellschaftlichen Arbeit eignet sich zur Abgrenzung der 

Lebensweise der Hominiden gegenüber der der Primaten; aber es trif f t nicht die spezi-

fisch menschliche Reproduktion des Lebens. Denn nicht die Hominiden, sondern erst 

die Menschen sprengen jene gesellschaftliche Struktur, die in der Wirbeltierreihe ent-

standen ist: die eindimensionale Rangordnung, in der transitiv jedem Tier ein und nur 

ein Status zugeordnet wird.«36

Die Theorien der Universalpragmatik, der Ich-Entwicklung und der sozialen 
Evolution bilden ein magisches Dreieck der Fundierung einer kritischen Ge-
sellschaftstheorie, wie Habermas sie dann mit der Theorie des kommunikativen 

34  |  Jürgen Habermas, Moralentwicklung und Ich-Identität, a.a.O., 64, Herv. D.J.

35  |  Jürgen Habermas, »Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus«, in: ders., 

Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfur t a.M. 1976, 144-199, hier 

147, Herv.i.O.

36  |  Ebd., 149.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dirk Jörke224

Handelns in zusammenhängender und leicht modifizierter Form vorgelegt 
hat.37 Aussagen über den Menschen finden wir dabei auf allen drei Ebenen, 
wenn es sich dabei auch nur um eine Anthropologie in einem schwachen 
Sinne handelt. Denn von einer starken, biologisch fundierten Anthropologie, 
etwa im Sinne der von Herbert Marcuse im Anschluss an Freud entwickelten 
Triebtheorie, grenzt er sich zu dieser Zeit ab, denn diese würde laut Habermas 
auf eine »naturalistische Begründung der Vernunft«38 hinauslaufen. Auch der 
menschliche Körper findet in dieser Phase keine Berücksichtigung und »die 
Untersuchung von Grundstrukturen der Intersubjektivität wird auf eine Ana-
lyse von Sprachregeln hin vereinseitigt.«39

Zeigt sich Habermas somit bemüht, auf naturalistische Annahmen zu ver-
zichten, so ist der Rückgriff auf die menschliche Sprachkompetenz und die 
Strukturen der als universal unterstellten Moralentwicklung als Ergebnisse 
einer transzendentalen Analyse des Menschseins überhaupt seinerseits nicht 
unproblematisch. Denn auch mit diesen schwachen sozialanthropologischen 
Annahmen steht er in der Tradition einer philosophischen Anthropologie, die 
durch den Rückgriff auf die vermeintliche Natur des Menschen zu allgemein-
gültigen normativen Prinzipien zu gelangen trachtet. Das ist nirgends so deut-
lich geworden wie bei der Diskussion um die angeblich kulturübergreifenden 
Forschungen Kohlbergs. Vor allem der Verdacht, dass es sich bei der postkon-
ventionellen Stufe der Moralentwicklung lediglich um eine spezifisch europäi-
sche und noch dazu männliche Errungenschaft handeln könnte, ist nicht von 
der Hand zu weisen.40 Hinzu kommt, dass selbst in westlichen Gesellschaften 

37  |  Hinzugetreten sind dabei insbesondere das Konzept der Lebenswelt sowie die 

weitere Integration systemtheoretischer Grundannahmen. Diese Ergänzungen sind 

m.E. vornehmlich unter gesellschaftstheoretischem Blickwinkel, nicht jedoch für das 

Programm einer Fundierung der kritischen Theorie, bedeutsam. Eine signifikante Ver-

schiebung des Habermasschen Theoriedesigns ergibt sich dagegen Mitte der 80er Jah-

re infolge einer Kantianischen Wende. Diese ist Gegenstand des folgenden Abschnitts.

38  |  Jürgen Habermas, »Gespräch mit Herbert Marcuse«, in: ders., Philosophisch-poli-

tische Profile, Frankfur t a.M. 1981, 265-319, hier 287.

39  |  Axel Honneth, Kritik der Macht, a.a.O., 310. Vgl. zu dieser Vernachlässigung des 

Körpers in der Habermasschen Universalpragmatik auch Ulf Matthiesen, Das Dickicht 

der Lebenswelt und die Theorie des kommunikativen Handelns, München 1983 und Hel-

mut Nolte, »Kommunikative Kompetenz und Leibapriori. Zur philosophischen Anthropo-

logie von Jürgen Habermas und Karl-Otto Apel«, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilo-

sophie 70 (1984), 518-539.

40  |  Zu dieser Kritik vgl. Carol Gilligan, Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral 

der Frau, Frankfur t a.M. 1984; zur Diskussion vgl. Herta Nagl-Docekal/Herlinde Pauer-

Studer (Hg.), Jenseits der Geschlechtermoral. Beiträge zur feministischen Ethik, Frank-

fur t a.M. 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf 225

nur ein Bruchteil der Bevölkerung die Moralstufe sechs erreicht, deren empiri-
sche Verankerung also alles andere als gegeben ist.41

In den folgenden Jahren sind diese anthropologischen Annahmen mehr 
und mehr verblasst, ohne freilich gänzlich zu verschwinden.42 Anfang des 
neuen Jahrhunderts ist es dann zu einer bemerkenswerten Wiederaufnahme 
anthropologischer Motive gekommen.

5.	Habermas’ Wiederentdeckung					   
	 der Philosophischen Anthropologie

Habermas’ Beitrag über Die Zukunft der menschlichen Natur ist der Versuch 
einer Antwort auf die durch die Entwicklungen im Bereich der humanen Gen-
technologie aufgeworfene Frage nach den Grenzen der Manipulierbarkeit der 
menschlichen Natur. Doch die Möglichkeit einer gentechnologischen Ein-
wirkung auf den menschlichen Phänotyp sprengt ihm zufolge nicht nur die 
Grenzen der konventionellen Vorstellungen über die menschliche Natur, sie 
verweist auch auf bisher unthematisierte Voraussetzungen deontologischer 
Moralkonzeptionen. Es ist insbesondere dieses Eingeständnis von Habermas, 
welches den Text so bemerkenswert erscheinen lässt. Aufschlussreich ist vor 
allem die Antwort, die er auf diese neuartige Herausforderung zu geben ver-
sucht, nämlich das Konzept einer anthropologisch fundierten Gattungsethik, 
die einer – deontologisch verstandenen – Moral erst ihren weltlichen Halt gibt. 
So heißt es am Ende: »An dieser Stelle kommt das lang vorbereitete Argument 
zum Zug, dass die gentechnische Entwicklung im Hinblick auf die mensch-
liche Natur anthropologisch tief sitzende kategoriale Unterscheidungen zwi-
schen Subjektivem und Objektivem, Gewachsenem und Gemachtem unscharf 
werden lässt. Deshalb steht mit der Instrumentalisierung des vorpersonalen 
Lebens ein gattungsethisches Selbstverständnis auf dem Spiel, das darüber 
entscheidet, ob wir uns auch weiterhin als moralisch urteilende und handelnde 
Wesen verstehen können. Wo uns zwingende moralische Gründe fehlen, müs-
sen wir uns an den gattungsethischen Wegweiser halten.«43

Es sind vor allem zwei anthropologisch gehaltvolle Annahmen, die den 
Text durchziehen. Die erste drückt sich in der Rede von der Gattungsethik aus, 
welche »intuitive Selbstbeschreibungen, unter denen wir uns als Menschen 
identifizieren und von anderen Lebewesen unterscheiden« enthält.44 Ein Bild 
vom Menschen also, das kulturübergreifende Geltung besitzt. In diesem »von 

41  |  Vgl. Thomas McCarthy, Kritik der Verständigungsverhältnisse, a.a.O., 557.

42  |  Vgl. Dirk Jörke, Anthropologische Motive, a.a.O.

43  |  Jürgen Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur, Frankfur t a.M. 2001, 121.

44  |  Ebd., 72, Herv.i.O.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dirk Jörke226

allen moralischen Personen geteilten ethischen Selbstverständnis der Gat-
tung«45 findet Habermas zufolge eine deontologische Moral ihren Halt. Damit 
ist jedoch erst der Rahmen formuliert. Zwar wissen wir bereits, dass es etwas 
gibt, was alle Menschen teilen und vor dessen Hintergrund die Manipulation 
des humanen Genoms als obszön erscheint, doch dessen Inhalt ist an dieser 
Stelle der Argumentation noch offen. Erwartet man nun, dass es die Sprach-
fähigkeit des Menschen ist, die diesen Rahmen füllen soll, so wird man indes 
enttäuscht. Dieser für Habermas zunächst einmal nahe liegende Weg stellt 
nämlich insofern eine Sackgasse dar, als es nicht primär die kommunikative 
Kompetenz ist, die durch die neuen Technologien bedroht ist. Wäre dies der 
Fall, dann könnte man sich mit den begrifflichen Mitteln der Sprachphiloso-
phie begnügen und der deontologische Pfad der Tugend bräuchte nicht verlas-
sen zu werden. Ihm zufolge wird jedoch eine grundlegendere Dimension des 
Menschseins in Frage gestellt, und zwar ist es das Verhältnis des Menschen 
zu seinem Leib als die fundamentale Bedingung des Selbstseinkönnens, die 
durch die positive Eugenik negiert wird: »Und damit sich die Person mit ihrem 
Leib eins fühlen kann, scheint er als naturwüchsig erfahren werden zu müs-
sen – als die Fortsetzung des organischen, sich selbst regenerierenden Lebens, 
aus dem heraus die Person geboren worden ist.«46

Um zu zeigen, dass der Mensch sich selbst als »naturwüchsig erfahren« 
muss, greift Habermas auf Helmuth Plessner zurück und stellt sich in die Tra-
dition der Philosophischen Anthropologie. Plessner unterscheidet zwischen 
Leibsein und Körperhaben; das ist die zentrale Differenz, innerhalb derer sich 
die exzentrische Daseinsweise des Menschen vollzieht. Wir erfahren den Leib 
in präreflexiver Weise gleichsam unmittelbar. Gleichzeitig können wir uns zu 
ihm als Körper verhalten, etwa wenn wir einem Schmerz nachgehen oder uns 
einer Schönheitsoperation unterziehen. »Ihren Körper ›hat‹ oder ›besitzt‹ eine 
Person nur, indem sie diesen Körper als Leib – im Vollzug ihres Lebens ›ist‹«, 
wobei der »Erfahrungsmodus des Leibseins« gegenüber dem des Körperha-
bens primär ist.47 Genau dieses Verhältnis wird jedoch durch die Biotechno-
logien in Frage gestellt, die Person erfährt sich als ›gemacht‹, als ein mani-
pulierbares Ding, die Relation von Leib und Körper wird Habermas zufolge 
gleichsam auf den Kopf gestellt, die prekäre Balance zwischen diesen beiden 
Aspekten und mithin der Prozess der Identitätsbildung als Ganzes zerstört.

Allerdings deutet Habermas den Zusammenhang zwischen der Integrität 
des Leibes und gelingender Identitätsbildung einerseits und deren Bedeutung 
für Reziprozitätsbeziehungen andererseits lediglich an, und auch das Verhält-
nis zwischen der physisch bestimmten Gattungsethik und der sprachphilo-

45  |  Ebd., 74.

46  |  Ebd., 101.

47  |  Ebd., 89.

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf 227

sophisch hergeleiteten Diskursethik bleibt merkwürdig in der Schwebe. Hier 
scheint er dann doch vor den Konsequenzen einer anthropologischen Fundie-
rung der Moral zurückzuschrecken.48

48  |  Vgl. hierzu auch Kai Haucke, »Das Unverfügbare und die Unantastbarkeit der Wür-

de. Habermas, die Bioethik und Plessners philosophische Anthropologie«, in: Philoso-

phische Rundschau 49 (2002) Heft 2, 165-177. Diese Ambivalenz wird auch in jüngeren 

Veröffentlichungen zum naturalistischen Reduktionismus nicht gelöst. Insbesondere 

die Rede von einem »weichen Naturalismus« bleibt hier unbefriedigend. Vgl. Jürgen Ha-

bermas, »Freiheit und Determinismus«, Deutsche Zeitschrif t für Philosophie 52 (2004), 

871-890 und ders., »›Ich bin ja selbst ein Stück Natur‹ Adorno über die Naturver floch-

tenheit der Vernunft«, in: Axel Honneth (Hg.), Dialektik der Freiheit. Frankfur ter Adorno-

Konferenz 2003, Frankfur t a.M. 2005, 13-40. Eine Wiederaufnahme der Frage nach 

den anthropologischen Quellen der Normativität liefer t Habermas in »Eine Hypothese 

zum gattungsgeschichtlichen Sinn des Ritus«, in: ders., Nachmetaphysisches Denken 

II, Berlin 2012, 77-95. Im Vergleich zu »Die Zukunft der menschlichen Natur« ist die 

Verschiebung von »gattungsethisch« zu »gattungsgeschichtlich« bemerkenswert. Die 

Voraussetzungen der Moralität werden von ihm nicht länger im Anschluss an Plessners 

Anthropologie aufgezeigt, sondern in kultischen Praktiken veror tet. 

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zu den Autorinnen und Autoren

Christoph J. Bauer, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Hegel-Archiv der Ruhr-
Universität Bochum, christoph.j.bauer@rub.de

Andrea C. Bertino, wissenschaftlicher Mitarbeiter (DFG-Forschungsstelle), 
Universität Regensburg, andrea.bertino80@ur.de

Antonio Falduto, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Seminar für Philosophie 
der MLU Halle-Wittenberg, antonio.falduto@phil.uni-halle.de

Gerhard Gamm, Professor für Philosophie an der Technischen Universität 
Darmstadt, gamm@phil.tu-darmstadt.de

Petra Gehring, Professorin für Philosophie an der Technischen Universität 
Darmstadt, gehring@phil.tu-darmstadt.de

Christoph Hubig, Professor für Praktische Philosophie sowie Philosophie der 
wissenschaftlich-technischen Kultur an der Technischen Universität Darm-
stadt, hubig@phil.tu-darmstadt.de

Dirk Jörke, Professor für Politische Theorie und Ideengeschichte an der Tech-
nischen Universität Darmstadt, joerke@pg.tu-darmstadt.de

Heike Kämpf, apl. Professorin für Philosophie an der Technischen Universität 
Darmstadt, kaempf@phil.tu-darmstadt.de

Heiner F. Klemme ist Professor für Geschichte der Philosophie am Seminar 
für Philosophie der MLU Halle-Wittenberg, heiner.klemme@phil.uni-halle.de

Roberto Nigro, Programmdirektor am Collège International de Philosophie Pa-
ris und Dozent an der Zürcher Hochschule der Künste (ZHdK), roberto.nigro 
@zhdk.ch

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fines Hominis? — Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekrit ik230

Alfred Nordmann, Professor für Philosophie an der Technischen Universi-
tät Darmstadt und Adjunct Professor an der University of South Carolina, 
nordmann@phil.tu-darmstadt.de

Marc Rölli, Professor für Philosophie an der Fatih University Istanbul und 
Leiter des Forschungsschwerpunkts »Theorie und Methoden« an der Zürcher 
Hochschule der Künste (ZHdK), marc.roelli@zhdk.ch

Werner Stegmaier, em. Professor für Philosophie mit Schwerpunkt Praktische 
Philosophie an der Universität Greifswald, stegmai@uni-greifswald.de

Rüdiger Zill, wissenschaftlicher Referent am Einstein Forum in Potsdam, 
ruediger.zill@einsteinforum.de

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Stefan Deines
Situierte Kritik
Modelle kritischer Praxis in Hermeneutik,
Poststrukturalismus und Pragmatismus

Juni 2015, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Für eine Philosophie der Verdauung

August 2015, ca. 450 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik – wozu und wie weiter?

April 2015, ca. 320 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

2015-01-27 11-09-09 --- Projekt: transcript.anzeigen / Dokument: FAX ID 03e2388756229718|(S.   1-  3) ANZ2956.p 388756229726

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Steffi Hobuß, Nicola Tams (Hg.)
Lassen und Tun
Kulturphilosophische Debatten zum Verhältnis
von Gabe und kulturellen Praktiken

2014, 264 Seiten, kart., 27,99 €,
ISBN 978-3-8376-2475-5

Angelo Maiolino
Politische Kultur in Zeiten des Neoliberalismus
Eine Hegemonieanalyse

2014, 448 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-2760-2

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivität
Wittgenstein und die moderne Kultur

September 2015, ca. 300 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

2015-01-27 11-09-09 --- Projekt: transcript.anzeigen / Dokument: FAX ID 03e2388756229718|(S.   1-  3) ANZ2956.p 388756229726

https://doi.org/10.14361/9783839429563 - am 14.02.2026, 09:34:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839429563
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Fines Hominis?
	Inhalt
	Fines Hominis? Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik
	Die Anthropologie im Kontext von Kants kritischer Philosophie
	Selbsterzeugung des Menschen? Hegels Integration der Anthropologie in sein Konzept einer Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften
	Philosophie und Anthropologiekritik bei Marx
	Nietzsches Anthropologiekritik
	Die amerikanische Alternative: John Dewey. Überlegungen zur Anthropologiekritik in pragmatischer Hinsicht
	»Alle Anthropologie, auch die philosophische, hat den Menschen schon als Menschen gesetzt«. Die Anthropologiekritik Martin Heideggers
	Der Ursachen-Bär. Wittgensteins anthropologische Anthropologiekritik
	La condition humaine. Über das kritische Interesse am Menschen — Th. W. Adorno
	Vom Verschwinden des Menschen. Günther Anders’ negative Anthropologie
	»Retournons à la nature«. Claude Lévi-Strauss und das Verschwinden des Menschen
	Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik — ein Retraktandum
	Wider besseren Wissens? Anthropologiekritik und Anthropologiebedarf bei Jürgen Habermas
	Zu den Autorinnen und Autoren

