KAPITEL II: DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE
BOURDIEU

1. Der wissenschaftsgeschichtliche Hintergrund der
Theorie der Praxis

Pierre Bourdieus intellektuelle Entwicklung ist natiirlich in einen anderen in-
stitutionellen Kontext eingebettet als die von Clifford Geertz. 1951 bis 1954
studiert Bourdieu an der Ecole Normale Supérieure Philosophie und schreibt
seine Abschlussarbeit iiber Leibniz. Die intellektuelle Welt Frankreichs der
frithen 1950er Jahre wird in erster Linie von der existentialistischen Philoso-
phie Jean-Paul Sartres dominiert. Bourdieu interessiert sich aber eher fiir eine
davon abweichende Position, die mit den Namen Georges Canguilhem, Alex-
andre Koyré und Gaston Bachelard verkniipft ist und sich mit epistemologi-
schen und wissenschaftsgeschichtlichen Fragestellungen befasst. »Wihrend
der phidnomenologisch-existentialistischen Epoche nur wenigen bekannt,
schienen sie neue Wege zu weisen, wie das intellektuelle Leben zu gestalten,
die Rolle des Philosophen zu verwirklichen sei — abseits der eingefahrenen
Topoi tiber allgemeine Menschheitsfragen« (Bourdieu 1987: 17). Bourdieu ist
dabei insbesondere fasziniert von der wissenschaftlichen Ernsthaftigkeit und
Strenge Canguilhems. Dariiber hinaus empfindet Bourdieu eine zunehmende
Unzufriedenheit hinsichtlich der etablierten Machtinstanzen innerhalb Frank-
reichs, zumal der Bildungsinstitutionen: »Letzten Endes ging es mir um Kritik
der gesellschaftlichen Ordnung« (Bourdieu 1987: 18).

Nachdem Bourdieu seine agrégation in Philosophie erhilt, lehrt er an ei-
nem Gymnasium in der Provinz, bevor er 1955 zum Militdrdienst nach Alge-
rien eingezogen wird. Auch nach Ende des Militdrdienstes bleibt Bourdieu in
Algerien als Assistent fiir Philosophie an der Universitidt von Algier. Diese
Zeit ist fiir die intellektuelle Entwicklung Bourdieus kaum zu iiberschétzen,
denn »in Algerien konnte Bourdieu vor allem wiéhrend der Hochschulferien
seine ethnologischen und spiter auch soziologischen Feldforschungen durch-
fiihren« (Jurt 2004: 207). In Algerien ist Bourdieu nach eigener Aussage be-
troffen liber die Kluft zwischen der Sicht der franzosischen Intellektuellen
vom Krieg und den tatsdchlichen Verhiltnissen, wie Bourdieu sie vor Ort er-
fahrt. In seiner Hinwendung zur Ethnologie lehnt sich Bourdieu nicht nur ge-
gen eine empirielose Philosophie auf, wie sie Bourdieu in seinem Studium
kennen gelernt hat, sondern auch gegen ein Selbstverstidndnis des eher passi-
ven Intellektuellen. »Ich meinte, mich nicht damit zufriedengeben zu kénnen,

49

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

linke Zeitungen zu lesen oder Petitionen zu unterschreiben; dass ich vielmehr
[...] etwas Reales tun miisse — und zwar als Wissenschaftler« (Bourdieu 1987:
24). Dabei steht im Mittelpunkt von Bourdieus Untersuchungen zunichst die
Frage nach der Logik vorkapitalistischer Okonomien, die fiir Bourdieu nicht
auf einen Widerstand gegeniiber kapitalistischer Modernisierung reduziert
werden kann.

Hilfreich fiir die >ethnologische Wende« Bourdieus ist auch der Lévi-
Strauss’sche Strukturalismus, der der Ethnologie zu einer zunehmend gréf3e-
ren Bedeutung in Frankreich verhilft. 1949 verdffentlicht Lévi-Strauss seine
grofle Studie Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, die ein Pro-
gramm begriindet, das nicht auf die Ethnologie beschrinkt bleibt, sondern ge-
radezu eine wissenschaftliche Revolution der Humanwissenschaften in Frank-
reich und dariiber hinaus auslost (vgl. Dosse 1991). Lévi-Strauss gibt zunichst
der Ethnologie eine neue konzeptionelle Grundlage, und sein Einfluss ist in
der Folge auch in der britischen social anthropology und der nordamerikani-
schen cultural anthropology spiirbar. Wissenschaftsgeschichtlich noch be-
deutsamer ist die >(post)strukturalistische Revolution< in Frankreich, die eng
mit den Namen Althusser, Foucault oder Barthes verbunden ist — sowie mit
der Theorie der Praxis von Bourdieu. Der Strukturalismus wird in Frankreich
weithin als Alternative zum subjektphilosophischen Existentialismus Sartres
empfunden, ein Aspekt, der beispielsweise in der britischen Rezeption des
Strukturalismus keine grofe Rolle spielt.

Bourdieu besucht nach seiner Riickkehr nach Frankreich Lévi-Strauss’
Seminare am Collége de France (Bourdieu 1987: 23), bewegt sich jedoch
zugleich im institutionellen Kontext der Pariser Ecole Pratique des Hautes
Etudes; dort ist er zundchst Assistent am Centre de Sociologie Européenne,
1964 wird er zum Direktor ernannt (Bohn/Hahn 1999: 252). Seit Anfang der
1960er Jahre widmet sich Bourdieu zunehmend der Erforschung der franzosi-
schen Gegenwartsgesellschaft. Dabei inspirieren ihn seine skeptische Sicht
der Philosophie sowie seine Erfahrungen in Algerien zu einem zugleich kri-
tisch-distanzierten wie >ethnologischen< Blick auf die franzosische Gesell-
schaft. Im Mittelpunkt seiner Untersuchungen stehen gesellschaftliche Repro-
duktionsmechanismen beispielsweise des Bildungssystems, die letztlich ge-
sellschaftliche Ungleichheit eher bestitigen als aufheben. Dieses Erkenntnis-
interesse steht auch im Mittelpunkt von Bourdieus grofer Studie zum Kultur-
konsum in Frankreich, Die feinen Unterschiede (1979), in der Bourdieu Kon-
zepte anwendet, die er schon im Rahmen seiner Feldforschungen in Algerien
ausgearbeitet hat. Nach dem groBen Erfolg dieser Studie wird Bourdieu 1982
ans College de France berufen; in der Folge entstehen unter Bourdieus Lei-
tung eine Vielzahl empirischer Studien, in denen seine Konzepte angewendet
und verfeinert werden.

Bourdieu ist davon iiberzeugt, dass wissenschaftliche Konzepte und Theo-
rien nicht allein >am Schreibtisch< entworfen werden konnen, sondern flexible
Analyseinstrumente sind, die sich in der empirischen Forschung bewihren
miissen. Begriffe wie Habitus, Kapital und Strategie entwickelt Bourdieu in

50

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

seinen Feldforschungen in Algerien, um bestimmte konzeptionelle binédre Op-
positionen der Philosophie sowie der Sozial- und Humanwissenschaften zu
iiberwinden — sei es die von Phinomenologie und Strukturalismus oder die
von abstrakter Theoriebildung und empirischer Forschung. Dariiber hinaus
verliert er das >kritische< und aufkldrerische Element der Wissenschaft nie aus
den Augen. Beispielsweise veroffentlicht er 1993 Das Elend der Welt, einen
umfangreichen Band, der den Verlierern der franzdsischen Gegenwartsgesell-
schaft gewidmet ist (Bourdieu et.al. 1993); in seinen letzten Lebensjahren un-
tersucht er gemeinsam mit Loic Wacquant die Griinde fiir die zunehmende
Legitimation neoliberalen Gedankenguts (Bourdieu/Wacquant 1999). Am 23.
Januar 2002 stirbt Pierre Bourdieu und hinterldsst eines der beindruckendsten
und vielfiltigsten Werke der zeitgenossischen Sozial- und Kulturwissenschaf-
ten.

2. Grundkategorien der Theorie der Praxis
Der Habitus

Mit der Theorie der Praxis versucht Bourdieu den Gegensatz zwischen »objek-
tivistischen< und >subjektivistischen< Theorien des Sozialen auf der empiri-
schen Grundlage seiner Feldforschungserfahrungen in der kabylischen Gesell-
schaft Algeriens praxistheoretisch zu iiberwinden. »Von allen Gegensitzen,
die die Sozialwissenschaften kiinstlich spalten, ist der grundlegendste und
verderblichste der zwischen Subjektivismus und Objektivismus« (bSI: 49).
Als >subjektivistisch« bezeichnet Bourdieu die verschiedenen Spielarten der
Phinomenologie, aber auch die verschiedenen Formen des methodologischen
Individualismus, beispielsweise die Theorien rationaler Wahl sowie die exis-
tentialistische Philosophie Jean-Paul Sartres. Der Gegenstand der subjekti-
vistischen Erkenntnisweise, so Bourdieu, ist die Reflexion einer Erfahrung,
die definitionsgemaf nicht reflektiert wird: das erste Vertrautwerden mit der
vertrauten Umwelt. Die phanomenologische Erkenntnisweise »begreift die so-
ziale Welt als eine natiirliche und selbstverstindlich vorgegebene Welt, sie re-
flektiert ihrer Definition nach nicht auf sich selbst und schlieft im weiteren
die Frage nach den Bedingungen ihrer eigenen Moglichkeit aus« (bTP: 147).
Doch die Phinomenologie kann fiir Bourdieu nicht iiber eine Beschreibung
der Welt als einer fraglos gegebenen hinausgelangen, weil sie die Frage nach
den Bedingungen der Moglichkeit solcher Erfahrungen ausschliefit, ndmlich
»nach der Deckungsgleichheit der objektiven Strukturen mit den einverleib-
ten, welche die fiir das praktische Erfahren der vertrauten Welt typische Illu-
sion unmittelbaren Verstehens verschafft und zugleich jede Frage nach ihren
eigenen Bedingungen der Moglichkeit ausschlieBSt« (bSI: 50).

Eine Kulturtheorie, die an den Interpretationen, die die Akteure selbst bie-
ten, ausgerichtet bleibt, lduft fiir Bourdieu Gefahr, einer naiven Philosophie
des Handelns und Verhaltens aufzusitzen, mit der die Individuen ihre Hand-

51

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

lungen deuten, um ihr soziales Handeln so zu rechtfertigen, wie sie es erleben.
Die phidnomenologische Erkenntnisweise — so Bourdieu — suggeriert gleich
einer situationistischen Spontansoziologie, dass die Situationsdefinitionen der
Akteure kreative Produkte des Einzelnen oder der Gruppe in der jeweiligen
Situation selbst sind, ohne die iibersubjektiven und die iibersituativen kulturel-
len Bedingungen zu beriicksichtigen (Bourdieu 1970: 18; bTP: 146-153). Da
die Akteure nie ganz genau wissen, was sie tun — so Bourdieu —, hat ihr Han-
deln mehr Sinn, als ihnen klar ist (bSI: 127). Allerdings glaubt Bourdieu, dass
der >Subjektivismus< gegeniiber »objektivistischen< Theorien des Sozialen den
Vorteil hat, das Augenmerk auf das Akteurswissen als erlebten Sinn zu rich-
ten, an den Anschein der Unmittelbarkeit zu erinnern, in der sich die Wahr-
nehmung der Welt erschlie3t (bSI: 52). An diese phdnomenologische Einsicht
will Bourdieu mit seinem Habitus-Konzept anschlielen, ohne die >objektivenc<
kulturellen Bedingungen der Sinnproduktion aus den Augen zu verlieren.

Bourdieu mochte die >subjektivistische< Phdnomenologie deshalb nicht
durch einen »objektivistischen< Strukturalismus ersetzen. Zwar schreibt Bour-
dieu noch 1963 eine strukturalistische Analyse des kabylischen Hauses (bSI:
468-489), berichtet jedoch spiter von Problemen, die sich aus der Anwendung
der strukturellen Methode ergaben (bSI: 24). Das Heiratsverhalten in der von
Bourdieu studierten kabylischen Gesellschaft in Algerien lédsst sich nicht als
das blofie Befolgen bewusster oder unbewusster Regeln begreifen, sondern
verdankt sich — so Bourdieu — einer gegenseitigen Einschitzung der materiel-
len Potentiale der jeweiligen Familiengruppen (bM: 71). Auch jede die jewei-
lige Heiratsform begleitende Ritualform ist, so Bourdieu, »nicht eine aus einer
Art semiologischen Spiel hervorgegangene simple Variante«, sondern »eine
Dimension einer Strategie, die ihren Sinn aus dem Rahmen der insgesamt
moglichen Strategien bezieht« (bSI: 34). Verwandtschaftsstrukturen lassen
sich fiir Bourdieu nicht mit Hilfe vorgefertigter Schemata analysieren, sondern
variieren in ihrer Intensitdt danach, ob symbolische oder materielle Interessen
die Verwandten aneinander binden oder voneinander entfernen.

Die strukturalistische Methode ist Bourdieu zufolge falsch, sobald man die
postulierten Strukturen als die realen Grundlagen der sozialen Praktiken an-
sieht, die man untersucht. Die intellektualistische Schwiche des Strukturalis-
mus liegt fiir Bourdieu darin, dass der Strukturalismus an die Stelle des prakti-
schen Verhiltnisses zur Praxis das Verhiltnis des Beobachters zum Objekt
setzt. Bourdieu wirft Lévi-Strauss vor, dass dieser in seinen Analysen die Re-
gelmiBigkeit beobachtbarer Praktiken als statistische Korrelation mit einem
unbewussten Modell des Geistes verwechselt, das die beobachtete Regelmi-
Bigkeit erkldren soll. Bourdieu kritisiert an Lévi-Strauss, dass logische Model-
le des Beobachters kurzerhand zu unbewusst wirkenden symbolischen Ord-
nungen erklidrt werden (bTP: 153-164). Wie auch der Normativismus, der, so
Bourdieu, die immanente Regelmifigkeit von Praktiken durch die Existenz
bewusster Normen erklirt, verwechselt Lévi-Strauss ein »Modell der Realitét«
mit der »Realitit des Modells« (bSI: 75). Demgegeniiber mochte Bourdieu ei-
ne Theorie sozialer Praxis entwickeln, die einerseits die objektivistische Ver-

52

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

kiirzung des Strukturalismus iiberwindet, die also das phidnomenologische
Postulat der subjektiven Weltwahrnehmung in das Theoriedesign einbaut, da-
bei jedoch gleichzeitig die Existenz objektiver Strukturen anerkennt. Bourdieu
richtet sein Augenmerk darauf, dass Wahrnehmungs- und Handlungsfahigkeit
erst ermoglicht werden auf der Grundlage von »strukturierten und strukturie-
renden Dispositionen, innerhalb deren Denkschemata gebildet und veridndert
werden« (bSI: 77).

Zentrales Problem einer Theorie der Praxis ist fiir Bourdieu zum einen die
Frage, wie Akteure ihre Wissensschemata in der Praxis anwenden und zum
anderen, warum diese Praxis gleichformig und geregelt erscheint. Gleichfor-
mige soziale Praxis, so Bourdieu, kann man weder als Aggregation individuel-
ler Handlungen auffassen noch als regelgeleitete Praxis. Akteure, so Bourdieu,
bringen in der Zeit gleichférmige Praktiken hervor, weil sie iiber kognitive
Schemata verfiigen, auf deren Grundlage eine gleichférmige Klassifikation
der Handlungsumwelt erfolgt. Diese Schemata stellen Habitusformen bereit,

»Systeme dauerhafter und iibertragbarer Dispositionen, [...] strukturierte Strukturen,
die wie geschaffen sind, als strukturierende Strukturen zu fungieren, d.h. als Erzeu-
gungs- und Ordnungsgrundlagen fiir Praktiken und Vorstellungen, die objektiv an
ihr Ziel angepasst sein konnen, ohne jedoch bewusstes Anstreben von Zwecken und
ausdriickliche Beherrschung der zu deren Erreichung erforderlichen Operationen
vorauszusetzen« (bSI: 98-99).

Der Habitus ist im Akteur mental verankert und korperlich inkorporiert, er lei-
tet als >Know-How« des Korpers dessen Verhaltensweisen an. Routinisierte
Praxis ist fiir Bourdieu nicht nur geistige Aktivitit, sondern auch korperliches
Verhalten, das im und durch den Korper hervorgebracht wird — mit dem Aus-
druck Hexis bezeichnet Bourdieu die spezifisch korperliche Ausdrucksform
des Habitus (bSI: 129). Dem Habitus entspringen Handlungen, Wahrnehmun-
gen und Beurteilungen, er etabliert die Ordnungsgrundlagen fiir soziale Prak-
tiken und fiir Vorstellungen, die objektiv an ihr Ziel angepasst sein konnen,
ohne dass dies dem Akteur immer bewusst wire oder als Ergebnis bewusster
Zielsetzung verstanden werden konne (bM: 177). Der Habitus bezieht seine
Wirkungsmacht daraus, dass er jenseits bewusster Wahrnehmung existiert und
unabhiéngig von einzelnen und bewussten Ideen der Akteure handlungskonsti-
tuierend wirkt. Praktiken, so Bourdieu, sind im Normalfall kollektiv aufeinan-
der abgestimmt, ohne dass dies aus der Befolgung von Regeln abgeleitet wer-
den kann. Die Grundlage dieser allgemein beobachtbaren Gleichférmigkeit
sozialer Praxis bildet der Habitus als allgemein geteilte Grundlage der Welt-
wahrnehmung und Handlungspraxis. Der Habitus

»gewihrleistet die aktive Pridsenz fritherer Erfahrungen, die sich in jedem Organis-
mus in Gestalt von Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata niederschlagen
und die Ubereinstimmung und Konstantheit der Praktiken im Zeitverlauf viel siche-
rer als alle formalen Regeln und expliziten Normen zu gewihrleisten suchen« (bSI:
101).

53

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

Da der Habitus, so Bourdieu, ein erworbenes System von Erzeugungsmecha-
nismen ist, konnen fiir Bourdieu mit dem Habitus alle Gedanken, Wahrneh-
mungen und Handlungen, »und nur diese« (bSI: 102), frei hervorgebracht
werden, die innerhalb der Grenzen seiner eigenen Hervorbringung liegen. Der
Habitus bietet eine kausale Grundlage des Denkens, Wahrnehmens und Han-
delns. Er determiniert den Akteur zwar nicht zu einer spezifischen Handlung
oder Denkweise in einer bestimmten Situation, doch er ermdoglicht in seiner
Eigenschaft als System von strukturierten Dispositionen einen Horizont an
Denkbarem, Wahrnehmbarem und Handelbarem: Die durch soziale Praxis
strukturierte Struktur des Habitus wirkt strukturierend auf fortgesetzte soziale
Praxis ein. Dariiber hinaus wirkt der Habitus als Grundlage der Weltwahr-
nehmung und Handlungsfihigkeit handlungsermoglichend, doch zugleich
setzt er dem Akteur enge Grenzen.

Der Habitus produziert nicht nur soziale Praktiken, sondern ist se/bst ein
Produkt dieser Praktiken. Der Habitus befindet sich mit sozialer Praxis in ei-
nem Verhiltnis der Dialektik, verstanden als beidseitiger Wirkungszusam-
menhang. Er ermoglicht dadurch eine spontane unproblematische Kommuni-
kation zumindest zwischen denen, die dhnliche Lebensbedingungen erfahren
haben und damit vergleichbare Dispositionen besitzen:

»Weil sie das Resultat von Dispositionen sind, die, dank der Verinnerlichung der
gleichen objektiven Strukturen, objektiv iibereinstimmen, weisen die Handlungen
der Mitglieder ein und derselben Gruppe oder, im Rahmen differenzierter Gesell-
schaften, ein und derselben Klasse eine unitdre und systematische objektive Bedeu-
tung auf, die die subjektiven Absichten und die individuellen oder kollektiven be-
wussten Entwiirfe transzendiert« (bTP: 179).

Die Handlungsweisen von Akteuren, die mit dhnlichen Dispositionen ausge-
stattet sind, sind nicht durch ein gegenseitiges Einfiihlen und bewusstes Ab-
stimmen seitens der Akteure aufeinander bezogen. Den Akteuren sind Teile
ihres Dispositionscodes gemein; diese weisen &hnliche Denk-, Wahrneh-
mungs- und Handlungsweisen auf. Damit reproduziert sich in einer bestimm-
ten Gruppe oder Klasse ein begrenztes Reservoir an Handlungsmoglichkeiten,
die fiir alle Mitglieder der Gruppe @hnlich sind. Die Art der Interaktion ist auf
objektive Strukturen zuriickzufiihren, die die Dispositionen der interagieren-
den Akteure erzeugt haben und ihnen damit ihren Platz in der Interaktion zu-
weisen (bSI: 109). Teil dieser objektiven Strukturen sind laut Bourdieu >sozia-
le Felder«.

Soziale Felder, Kapital und Strategien

Die Bedeutung des Feldbegriffs in der Theorie der Praxis liegt darin, dass so-
ziale Praxis nicht allein durch den Habitus, sondern erst durch das Zusammen-
spiel zwischen Habitus und sozialen Feldern erklidrt werden kann. Habitus und
Felder sind, so Bourdieu, die »beiden Existenzweisen des Sozialen«, gleich-
sam »Leib gewordene und Ding gewordene Geschichte« (Bourdieu 1985: 69).

54

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

Dies bedeutet zunichst, dass sich der Habitus durch die Einverleibung exter-
ner Strukturen (beispielsweise Klassengegensitzen) bildet. Dariiber hinaus
sind diese undenkbar ohne die soziale Praxis der Akteure. Soziale Strukturen
existieren fiir Bourdieu nicht jenseits der handelnden Akteure; vielmehr pro-
duzieren Akteure durch ihr Handeln soziale Strukturen, genauer: Akteure re-
produzieren soziale Strukturen. Dies ist zumindest der Normalfall der von
Bourdieu postulierten Dialektik von Habitus und objektiven Strukturen, die
drei Elemente enthilt: die externen Strukturen sozialer Felder, die internen
Dispositionen des Habitus, sowie das Aufeinandertreffen von Habitus und
Feld. Dabei vermittelt der Habitus zwischen Struktur und Praxis (Bourdieu
1970: 125): Die objektiven Strukturen strukturieren den Habitus, und der Ha-
bitus strukturiert wiederum die soziale Praxis, welche objektive Strukturen re-
produziert.

»In Feldbegriffen denken heilit relational denken« (Bourdieu/Wacquant
1992b: 126) — damit unterstreicht Bourdieu noch einmal seine Nihe zum
Strukturalismus. Das Wirkliche, so Bourdieu, ist relational; was in der sozia-
len Welt existiert, sind fiir Bourdieu Relationen und nicht Interaktionen oder
subjektive Beziehungen zwischen Akteuren. Dies bedeutet fiir eine Definition
des Feldes folgendes: Es ist »ein Netz oder eine Konfiguration von objektiven
Relationen zwischen Positionen« (Bourdieu/Wacquant 1992b: 127). Felder
sind strukturierte Riume dominanter und subdominanter Positionen, die defi-
niert sind durch den Besitz von Kapital. Diese Bestimmungen machen deut-
lich, dass es — wie Bourdieu selbst erkldrt — »allgemeine Gesetze von Feldern«
gibt (Bourdieu 1980a: 107). Felder als »Spiel-Raume« (Bourdieu 1985: 27)
sind — so Bourdieu — »autonome Sphéren, in denen nach jeweils besonderen
Regeln >gespielt< wird« (Bourdieu 1987: 187). Diese Regeln legen fest, was
im Rahmen des Spiels moglich, was erlaubt und was verboten ist.

Bourdieu untersucht auf dieser Grundlage eine Vielzahl von Feldern — das
religidse, wissenschaftliche, literarische, dkonomische oder politische Feld —,
die sich durch ihre jeweils eigenen Spielregeln und dem, was auf dem Spiel
steht, unterscheiden. Die Regeln des Feldes werden im Rahmen sozialer Pra-
xis befolgt, ohne explizit kodifiziert zu sein. Zudem determinieren sie die Ak-
teure nicht zu bestimmten Praktiken, sondern legen allein einen Moglichkeits-
horizont von Praxisformen fest, in dem die Akteure strategisch handeln kon-
nen. Dies setzt natiirlich voraus, dass es Akteure gibt, die zum Mitspielen be-
reit sind und iiber einen Habitus verfiigen, mit dem die Kenntnis und die An-
erkennung der immanenten Gesetze des Spiels impliziert ist (Bourdieu 1980a:
108). Akteure, die in einem sozialen Feld >mitspielenc, verfiigen, so Bourdieu,
iiber spezifische Interessen und Interessenobjekte, die allein fiir ein bestimm-
tes Feld typisch sind.

Neben den Regeln des Spiels sind soziale Felder charakterisiert durch die
Verteilung von Kapitalsorten. Bourdieu unterscheidet hier zwischen 6konomi-
schem, sozialem, kulturellem und symbolischem Kapital, wobei 6konomi-
sches, soziales und kulturelles Kapital dazu tendieren, als symbolisches Kapi-
tal zu funktionieren. »Das symbolische Kapital [...] ist nicht eine besondere

55

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

Art Kapital, sondern das, was aus jeder Art von Kapital wird, das als Kapital,
das heif3t als [...] Kraft, Macht oder Fihigkeit zur Ausbeutung verkannt, also
als legitim anerkannt wird« (bM: 311). Diese Kapitalsorten sind die »>Einsét-
ze<, um die es in den spezifischen Spielen sozialer Felder geht. Soziale Praxis
innerhalb von >Feldern« ist, so Bourdieu, eine Auseinandersetzung um Kapi-
tal. »Das Objekt der Kdmpfe, die im Feld stattfinden, ist das Monopol auf die
fiir das betreffende Feld charakteristische legitime Gewalt [...], das heif3t letz-
ten Endes der Erhalt bzw. die Umwélzung der Verteilungsstruktur des spezifi-
schen Kapitals« (Bourdieu 1980a: 108).

Dabei haben, wie Bourdieu betont, alle Akteure, die sich an diesem Spiel
beteiligen, gewisse Grundinteressen gemein — alles, was die Existenz des Fel-
des selbst betrifft. Der Kampf um Kapital setzt die Ubereinkunft der Antago-
nisten iiber das voraus, was das Feld selbst charakterisiert: das Spiel und seine
konstitutiven Regeln. Dies fiihrt dazu, dass die Spieler durch die blofe Betei-
ligung an den Kampfen um Kapital zur Reproduktion des Spiels beitragen,
weil nicht nur das Spiel, sondern auch der Glaube »an den Wert dessen, was
in diesem Feld auf dem Spiel steht, je nach Feld mehr oder weniger vollstdn-
dig« reproduziert wird (Bourdieu 1980a: 109). Dies muss die Spieler jedoch in
Einzelfillen nicht daran hindern, eine Strategie mit dem Ziel zu wihlen, die
Regeln des Spiels ganz oder teilweise durch Strategien zu verdndern, die da-
hingehend angelegt sind, die Kapitalsorten, auf denen die Macht ihrer Gegner
beruht, zu entwerten und diejenige Kapitalsorte aufzuwerten, mit der sie sel-
ber besonders gut ausgestattet sind. Die Strategien der Spieler leitet sich aus
den Spielregeln eines Feldes und den Positionen, die die Spieler dort einneh-
men, ab. Weil sich Positionen durch Umfang und Struktur von Kapital defi-
nieren, hingen Strategien im Wesentlichen von der Kapitalausstattung ab so-
wie von der Wahrnehmung des Feldes seitens der einzelnen Spieler (Bour-
dieu/Wacquant 1992b: 132).

Mit der These, soziale Praxis im Allgemeinen sei als Kampf um verschie-
dene Kapitalsorten aufzufassen, setzt sich Bourdieu von der Wirtschaftstheo-
rie ab, die — so Bourdieu — die Gesamtheit der gesellschaftlichen Austausch-
verhiltnisse auf den bloBen Warentausch reduziert; damit erklart die Wirt-
schaftstheorie implizit alle anderen Formen des sozialen Austausches zu
nicht-6konomischen, uneigenniitzigen Beziehungen (bMM: 50-51). Mit der
Einfiilhrung von zusitzlichen Kapitalsorten neben oSkonomischem Kapital
mochte Bourdieu Praxisformen, die mit dem wirtschaftswissenschaftlichen In-
strumentarium nicht zu beschreiben sind, als Handlungsformen analysieren,
die sich fiir Bourdieu prinzipiell nicht von Handlungstypen im 6konomischen
Feld unterscheiden. Damit kritisiert Bourdieu zugleich Theorien, die von einer
Uneigenniitzigkeit symbolischer Praxisformen ausgehen.

»Kapital«, bemerkt Bourdieu, »ist akkumulierte Arbeit, entweder in Form
von Material oder in verinnerlichter, »inkorporierter< Form« (bMM: 49). Oko-
nomisches Kapital, so Bourdieu, kann die Form reinen Vermogensbestandes
in frei verfiigbarer oder investierter Gestalt annehmen und lisst sich an der
Hohe des Einkommens ablesen. Zwar begriindet 6konomisches Kapital eine

56

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

»tendenzielle Dominanz des Okonomischen Feldes« (Bourdieu 1985: 11),
doch bedeutet diese Dominanz keineswegs, dass alle anderen Kapitalsorten
nur Ausdruck okonomischen Kapitals sind. Kulturelles Kapital, so Bourdieu,
kann in drei Formen auftreten: als verinnerlichtes, inkorporiertes Kapital, in
Form dauerhafter Dispositionen; als objektivierter Zustand, in der Form kultu-
reller Giiter wie Bilder, Biicher oder Lexika; sowie als institutionalisiertes
Kapital in Form von Bildungstiteln und anderen Anerkennung und Prestige
vermittelnden Nachweisen formaler Bildung (bMM: 53-63). Als soziales Ka-
pital bezeichnet Bourdieu »die Gesamtheit der aktuellen und potentiellen Res-
sourcen, die mit dem Besitz eines dauerhaften Netzes von mehr oder weniger
institutionalisierten Beziehungen gegenseitigen Kennens oder Anerkennung
verbunden sind« (bMM: 63). Dabei hingt der Umfang des Sozialkapitals nicht
nur von der Ausdehnung des Netzes von Beziehungen ab, sondern auch vom
Sozialkapital, das diejenigen besitzen, mit denen man soziale Beziehungen
eingeht. SchlieBlich nennt Bourdieu das symbolische Kapital, die Fiahigkeit,
das besessene Kapital und die sich daraus ableitenden Handlungsmoglichkei-
ten zu einem besonderen Lebensstil zu systematisieren und diesen gegeniiber
anderen Akteuren einzusetzen.

Den Zusammenhang zwischen Habitus, Feld und Kapital hat Bourdieu in
folgender Formel systematisiert: [(Habitus) (Kapital)]+Feld=Praxis (bFU:
175). Soziales Handeln wird nicht allein durch den Habitus bestimmt; viel-
mehr leitet sich soziale Praxis ab aus dem Verhiltnis zwischen den subjekti-
ven Faktoren der inkorporierten Dispositionen sowie der Kapitalausstattung
und den objektiven Verhiltnissen, in denen sich der Akteur bewegt. Dieses
Schema ist die Grundlage fiir Bourdieus Konzept einer »allgemeinen Wissen-
schaft von der Okonomie der Praxis«. Dabei geht es Bourdieu nicht um eine
Ubertragung 6konomischer Handlungsformen auf alle Formen sozialer Praxis,
sondern um die Entwicklung eines Handlungsmodells, das sich vom 6kono-
mischen Utilitarismus absetzt und zugleich den Warenaustausch lediglich als
Spezialfall unter verschiedenen Formen von sozialem Austausch analysiert
(PMM: 51).

Den Kern der Wissenschaft von der Okonomie der Praxis stellt Bourdieus
Konzept der Strategie dar. Routinisierte soziale Praxis ist fiir Bourdieu kein
Ergebnis bewusster, rationaler Handlungsweise; an Stelle dieser Logik der
Logik, die — so Bourdieu — der Praxis mehr abverlangt, als sie zu bieten hat
(bSI: 157), setzt Bourdieu sein Konzept der praktischen Logik. Die Theorie
der Praxis »will die Intentionalitit ohne Intention erfassen, jene prireflexive,
unterbewusste Beherrschung der sozialen Welt, die von den Akteuren durch
ihr dauerhaftes Eintauchen in diese Welt erworben wird« (Wacquant 1992:
41). Der Habitus soll nicht nur eine Briicke schlagen zwischen >Subjektivis-
mus< und >Objektivismus¢, sondern auch zwischen Freiheit und Determiniert-
heit sowie Konditioniertheit und Kreativitdt. Der Habitus — so Bourdieu —
steht mit seiner Eigenschaft, Dispositionen zu erzeugen, die stets in den histo-
rischen und sozialen Grenzen seiner eigenen Erzeugung liegen, der spontanen

57

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

Neuschopfung genauso fern wie einer einfachen mechanischen Reproduktion
urspriinglicher Konditionierungen (bSI: 103).

Die Theorie rationaler Wahl postuliert fiir Bourdieu eine universale Ratio-
nalitit, die allein darauthin ausgerichtet ist, den 6konomischen Nutzen zu ma-
ximieren; die Rational-Choice-Theorie verallgemeinert fiir Bourdieu jene
Form des Interesses, »die von der kapitalistischen Wirtschaftsform erzeugt
und vorausgesetzt wird« und begeht somit den gleichen intellektualistischen
Fehler wie der Strukturalismus, das Modell der Realitidt mit der Realitét des
Modells zu verwechseln (Bourdieu/Wacquant 1992b: 148-149). Zudem igno-
riert die Theorie rationaler Wahl, so Bourdieu, durch ihre ausschlieBliche Be-
riicksichtigung bewusster Ziel-Mittel-Abwédgung von Akteuren die geschicht-
lich entstandenen unbewusst wirkenden Dispositionen, auf deren Grundlage
soziale Praxis erst verstidndlich wird. Die weitgehend unbewussten, inkorpo-
rierten Denk- und Verhaltensschemata liefern dem Akteur die Anleitung fiir
eine unbewusst regelhafte Praxis, die scheinbar genau abgestimmt ist auf die
Bewiltigung typischer, hiufig auftauchender Situationen. Die Einfiihrung ver-
schiedener Kapitalsorten soll eine Analyse sozialer Praktiken auBerhalb des
o6konomischen Feldes moglich machen, in denen um Kapital gerungen wird.
Dieser Kampf um Kapital wird jedoch, so Bourdieu, nicht als solcher erkannt.
Eine Okonomie der Praxisformen untersucht die Praxisformen, die zwar einen
objektiv 6konomischen Charakter haben, aber als solche im gesellschaftlichen
Leben nicht erkannt werden und dariiber hinaus nicht erkennbar sind (bMM:
52). Die Logik der Praxis ist nicht identisch mit indigenen Diskursen; das Un-
sagbare kann nicht gesagt, nicht einmal bewusst gedacht werden. Noch der
Diskurs unterliegt der praktischen Logik der unbewusst wirkenden Dispositi-
onen.

3. Das konfliktreiche Spiel sozialer Integration
Soziale Integration in vormodernen Gesellschaften

Im Folgenden geht es mir darum, zu zeigen, wie Bourdieu auf der Grundlage
seiner Okonomie der Praxis soziale Integration erklirt. Gerade die Analyse
von Austauschprozessen in vormodernen Gesellschaften — in erster Linie der
Gabentausch — ist ein wichtiger Baustein fiir die Begriindung einer allgemei-
nen Okonomie der Praxis. Bourdieus expliziter Anschluss an die Arbeiten von
Mauss und Lévi-Strauss iiber die Gabe ist nicht nur theoretisch kohirent —
denn die Theorie der Praxis sucht phinomenologische wie strukturalistische
Verkiirzungen ethnologischer Analysemodelle zu iiberwinden —, sondern be-
wegt sich auch thematisch im Zentrum ethnologischer Reflexionen. Die Gabe
ist fiir eine Okonomie der Praxis, die selbst in scheinbar selbstlosen Aktiviti-
ten noch ein unbewusst wirkendes Nutzenkalkiil entdeckt, sowohl ein Testfall
fiir Plausibilitit als auch ein Ansatzpunkt fiir die Entwicklung eines Modells
sozialer Integration in Gesellschaften, die traditionellerweise von der Ethno-

58

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

logie untersucht werden. In vormodernen Gesellschaften bildet der Gaben-
tausch, so Marcel Mauss in seinem Essai sur le don, eine totale gesellschaftli-
che Tatsache, eine Verbindung des Ausdrucks religioser, moralischer, rechtli-
cher sowie dkonomischer Institutionen. Das fiir Mauss zentrale Problem, wa-
rum in vielen Kulturen »Austausch und Vertrige in Form von Geschenken
statt[finden], die theoretisch freiwillig sind, in Wirklichkeit jedoch immer ge-
geben und erwidert werden miissen« (Mauss 1924: 12), hat zwei Aspekte:
»Welches ist der Grundsatz des Rechts und Interesses, der bewirkt, dass in
den riickstidndigen oder archaischen Gesellschaften das empfangene Geschenk
obligatorisch erwidert wird? Was liegt in der gegebenen Sache fiir eine Kraft,
die bewirkt, dass der Empfianger sie erwidert?« (Mauss 1924: 13; Hervorhe-
bung weggelassen).

Mauss versucht diese Fragen im Rahmen eines vergleichenden universal-
historischen Ansatzes zu beantworten. Er wertet nicht nur ethnologisches Ma-
terial aus — neben dem kula-Ring analysiert er Austauschprozesse in Polyne-
sien sowie den so genannten potlatch an der amerikanischen Nordwestkiiste —,
sondern auch Material iiber das antike Rom, Germanien und das klassische
Indien; schlieBlich analysiert er auch die Situation des zeitgendssischen Euro-
pas. Mauss stellt in seiner Einleitung zunichst fest, dass man in vergangenen
Wirtschafts- und Rechtsordnungen so gut wie nie auf einen Handel im Sinne
des einfachen Austauschs von Giitern oder Reichtiimern trifft. Die Ausdiffe-
renzierung eines okonomischen oder auch rechtlichen Subsystems ist deshalb
offensichtlich ein zentrales Kennzeichen allein moderner Gesellschaften. Die
von Mauss untersuchten Handlungsformen bilden demgegeniiber ein System
totaler Leistungen, weil in ihnen religiose, rechtliche, moralische sowie 6ko-
nomische Aspekte der Gesellschaft gewissermallen ungeschieden sind und
sich das Ganze der Gesellschaft mit und in der Gabe reprisentiert und repro-
duziert. Was sind nun die Kennzeichen des von Mauss analysierten Vor-
gangs? »Zundchst einmal sind es nicht Individuen, sondern Kollektive, die
sich gegenseitig verpflichten, die austauschen und kontrahieren« (Mauss
1924: 15), also beispielsweise Familien oder Stimme. Dariiber hinaus, so
Mauss, handelt es sich bei den getauschten Dingen nicht nur um Dinge, die
einen wirtschaftlichen Wert besitzen: »Es sind vor allem Hoflichkeiten, Fest-
essen, Rituale, Militirdienste, Frauen, Kinder, Tanz, Feste, Mirkte, bei denen
der Handel nur ein Moment und der Umlauf der Reichtiimer nur eine Seite ei-
nes weit allgemeineren und weit bestdndigeren Vertrags ist« (Mauss 1924:
16).

Ein drittes Kennzeichen der von Mauss analysierten Austauschformen ist
deren Freiwilligkeit, obgleich die Geschenke und Gaben — so Mauss — eigent-
lich streng obligatorisch sind. Dem System totaler Leistungen liegen Mauss
zufolge drei Verpflichtungen zu Grunde: das Geben, das Annehmen sowie das
Erwidern der Gabe. Was Mauss bei der Gabe offensichtlich am meisten inte-
ressiert, ist nicht die Frage, warum iiberhaupt gegeben wird, sondern warum
Gaben erwidert werden miissen. Die Begriindung, die Mauss fiir die Existenz
dieses Phianomens gegeben hat, ist selbst zum Gegenstand einer wissenschaft-

59

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

lichen Kontroverse geworden. Im Fall der Maori argumentiert Mauss, dass es
der hau ist — der Geist der Sachen und besonders des Waldes und des darin le-
benden Wildes (Mauss 1924: 24) —, der zu dem Ort seines Ursprungs, also
hier: zum Eigentiimer zuriickkehren will. Daraus folgert Mauss, »dass im Ma-
ori-Recht die durch die Sache geschaffene Bindung eine Seelen-Bindung ist,
denn die Sache selbst hat eine Seele, ist Seele. Woraus folgt, dass etwas geben
soviel heilt, wie etwas von sich selbst geben« (Mauss 1924: 26).

Es ist logisch, so Mauss, dass man in einem solchen Ideensystem dem an-
deren zuriickgeben muss, was tatsidchlich ein Teil seiner Natur ist; denn etwas
von jemanden anzunehmen heifit, etwas von seinem geistigen Wesen, »von
seiner Seele« (Mauss 1924: 27), anzunehmen. Natiirlich behauptet Mauss
nicht, dass einer Gabe tatsdchlich ein Geist innewohnt; vielmehr sollte seine
Erklidrung sozialphdnomenologisch interpretiert werden. Gerade die Frage, ob
der Zwang, eine Gabe erwidern zu miissen, durch eine indigene Kosmologie
erkliart werden kann, ist jedoch in Zweifel gezogen worden. Raymond Firth
hat schon friihzeitig das Modell von Mauss zuriickgewiesen; stattdessen sieht
er die Existenz der Gabe in einem spezifischen Interesse grundiert, ndmlich in
der Angst vor Hexerei und moglichen sozialen Kosten beim Zusammenbre-
chen des Tausches (Firth 1929). Marshall Sahlins hingegen weist nicht nur die
Interpretation von Mauss zuriick, sondern auch die von Firth. Die Existenz des
Zwangs, eine Gabe zu erwidern, liegt, so Sahlins, weder an einer indigenen
Kosmologie, die im hau einen Geist sieht, der zu seinem Ursprungsort zu-
riickkehren will, noch an der Angst vor Hexerei, sondern in einer spezifischen
Moral der Maori: »We have to deal with a society in which freedom to gain at
others’ expense is not envisioned by the relations and forms of exchange«
(Sahlins 1972: 162). Den hau der Dinge interpretiert Sahlins nicht als den
Geist des Waldes, sondern als einen materiellen Ertrag, den man nicht behal-
ten darf. Lévi-Strauss’ Erkldrung beruft sich natiirlich weder auf Interessen
noch auf die Existenz einer gesellschaftlichen Moral, geschweige denn auf ei-
ne indigene Kosmologie. Vielmehr sieht Lévi-Strauss nicht die den Gaben-
tausch scheinbar definierenden Elemente des Gebens, Nehmens und Erwi-
derns als konstitutiv, sondern stellt das Tauschverhéltnis selbst in den Mittel-
punkt, das — so Lévi-Strauss — den ausgetauschten Dingen vorausgeht und
deshalb von ihnen unabhingig ist. Gemil des allgemeinen Modells des Struk-
turalismus sollen die unbewusst bleibenden Grundstrukturen des menschli-
chen Geistes erkliaren, warum auf die Gabe notwendigerweise eine Gegengabe
folgt. Gabe wie Gegengabe reproduzieren dadurch die Grundstruktur sozialer
Reziprozitit (Lévi-Strauss 1950).

Deutlich wird an dieser Stelle, dass es zumindest zwei Ebenen der Ausei-
nandersetzung gibt, die sich zuweilen gegenseitig durchdringen. Zum einen ist
diese Debatte ethnographischer Natur und deshalb vielleicht eher ein Thema
fiir Historiker und Ethnographen, die sich mit dieser Region beschiftigen.
Zum anderen jedoch geht es um die Grundstrukturen sozialer Realitit; und
erst auf dieser Ebene gewinnt die Debatte um den hau ihre Bedeutung iiber
die Ethnologie hinaus. Tatsédchlich lasst sich Bourdieus Beitrag zu diesem

60

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

Thema als Versuch interpretieren, sowohl die phdnomenologische Erkldrung
von Mauss als auch die strukturalistischen Modelle von Lévi-Strauss, aber
auch die Interpretationen von Firth und Sahlins praxistheoretisch zu transzen-
dieren. Bourdieu zufolge ist Lévi-Strauss’ Modell wenig realistisch, denn eine
Gegengabe kann (aus strategischen Griinden) auch ausbleiben. Bourdieu zu-
folge konzeptualisiert der Strukturalismus den Gabentausch als umkehrbaren
Prozess, obwohl er von den Akteuren als »unumkehrbare und gerichtete Ab-
folgen relativ unvorhersehbarer Handlungen definiert« ist (bSI: 180). Bour-
dieu sieht im Gabentausch eine praktische Logik am Werk, die sich nicht auf
die starren Reziprozititsregeln des strukturalistischen Gabentauschmodells re-
duzieren lédsst, dennoch aber Zwingen gehorcht, die jenseits der bewussten Er-
fahrung der beteiligten Akteure liegen. Strukturalismus und Mauss’sche Phi-
nomenologie beachten fiir Bourdieu nicht, wie die Bedeutung des Gabentau-
sches sich erst durch die Antwort konstituiert, die durch die Gabe erzeugt
wird. Denn die Modelle von Lévi-Strauss und Mauss iibersehen, so Bourdieu,
zwei wichtige Faktoren der Gabe: zum einen die Zeitlichkeit des Gabentau-
sches, zum anderen die Problematik einer identischen Gegengabe. Man kann,
so Bourdieu, in fast jeder Gesellschaft beobachten, dass die Gegengabe, wenn
sie nicht zur Beleidigung werden soll, zeitlich verschoben und verschieden
von der urspriinglichen Gabe sein muss, weil die sofortige Riickgabe der Gabe
einer Ablehnung gleichkommt; ebenso wenig ist der Gabentausch mit einer
Leihgabe vergleichbar, die fiir Bourdieu darauf basiert, dass ein Vertrag die
Riickgabe garantiert und damit Vorhersehbarkeit und Berechenbarkeit der In-
teraktion ermoglicht. Bourdieu folgert daraus, dass der Gabentausch nur dann
funktioniert, »wenn die Wahrheit des objektiven Tausch>mechanismus«< indi-
viduell und kollektiv verkannt wird, die Wahrheit also, der die sofortige
Riickgabe brutal den Schleier wegreilen wiirde, und auBlerdem die individuel-
le und kollektive Arbeit verkannt wird, die dafiir aufgewendet wird« (bSI:
193).

Erst durch die Wahrnehmung der Zeitspanne zwischen Gabe und Gegen-
gabe kann ein Tauschverhiltnis, das stets Gefahr lduft, sich selbst und nach
auflen als umkehrbar, also als pflichtschuldig und eigenniitzig zugleich zu er-
scheinen, als unumkehrbar wahrgenommen werden (bSI: 193). Die Zeitlich-
keit des Gabentausches verweist auf seine Strategisierung durch die Akteure,
denn erst die Zeit ermdglicht es den Akteuren, ganz verschiedene Effekte
durch dieselbe Aktion zu verschiedenen Zeitpunkten zu erzielen — der >ge-
wiinschte< Effekt ist die Vermehrung symbolischen Kapitals:

»Der grofziigigen Handlung, der Gabe, die (anscheinend) eine Reihe von Tauschak-
ten einleitet, liegt nicht die bewusste Absicht (ob berechnend oder nicht) eines ein-
zelnen Individuums zu Grunde, sondern jene Disposition des Habitus, die Grof3zii-
gigkeit, die, ohne es explizit und ausdriicklich darauf abgesehen zu haben, zur Erhal-
tung oder Vermehrung des symbolischen Kapitals tendiert« (bM: 248).

Die Verwendung der Zeit als strategische Ressource funktioniert nur, wenn
diese Strategie durch die dem Gabentausch scheinbar intrinsische Form tiber-

61

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

deckt wird. Wiiren sich die Akteure iiber die dem Gabentausch zu Grunde lie-
genden Strategien bewusst, wiirde es, so Bourdieu, den Gabentausch gar nicht
geben. Den Gabentausch hilt Bourdieu fiir eines jener sozialen Spiele, die nur
gespielt werden konnen, wenn die Spieler sich weigern, die objektive Wahr-
heit des Spiels zu erkennen. Strategien, die unmittelbar auf personliche Ge-
winne ausgerichtet sind, etwa durch die Anhdufung symbolischen Kapitals
durch eine Heirat, werden, so Bourdieu, durch eine Strategisierung zweiter
Ordnung verstérkt und gleichzeitig verdeckt, indem sie darauf abzielen, den
Anforderungen der offiziellen Regeln dem Scheine nach zu geniigen. Dadurch
erreicht der Akteur nicht nur seine Ziele, sondern steigert zugleich sein Anse-
hen, weil seine Handlungen scheinbar nichts anderem gedient haben als der
Einhaltung von offiziell anerkannten Regeln der Gemeinschaft, in der sich der
Akteur befindet. Diese Strategisierung zweiter Ordnung verwandelt, so Bour-
dieu, private Interessen in selbstlose kollektiv legitimierte Interessen, ohne
dass dies den Akteuren bewusst wire (bSI: 200-201).

In vormodernen Gesellschaften wie der von Bourdieu untersuchten Kaby-
lei Algeriens nimmt der Gabentausch einen zentralen Stellenwert ein. Weil die
kabylische Gesellschaft noch keine objektiven Strukturen eines sozialen Fel-
des der Wirtschaft kennt, ist wirtschaftliche Praxis in die alltdglichen sozialen
Beziehungen »>eingebettet<. Doch Bourdieu setzt sich nicht nur gegen die
>formalistische< Schule der Wirtschaftsethnologie ab, die das mikrookonomi-
sche Instrumentarium des homo oeconomicus auf alle Gesellschaften glei-
chermalen iibertragen will. Der von Bourdieu beschriebene >Einbettungsme-
chanismus< wirtschaftlicher Praxis weicht auch von Polanyis bekanntem Mo-
dell in signifikanter Weise ab (Polanyi 1944). Bourdieu glaubt, dass sowohl in
vormodernen als auch in modernen Gesellschaften eine Okonomie der Praxis
zu beobachten ist, die sich in erster Linie im Institutionalisierungsgrad akku-
mulierbaren Kapitals unterscheidet. Die durch Kapitalbesitz im wahrsten Sin-
ne des Wortes >erworbene< Macht muss durch eine systematische Verschleie-
rung der Quellen dieser Macht intersubjektiv anerkannt werden. Die Gegen-
wartskritik Polanyis, der im >entbetteten< Markt einen fundamentalen Desin-
tegrationsprozess moderner Gesellschaften walten sieht und ein wenig sehn-
stichtig die von Ethnologen untersuchten Gesellschaften beschreibt, in der ei-
ne andere Logik sozialer Integration walten soll, ersetzt Bourdieu durch ein
Modell, das in allen Gesellschaften systematische, den Reziprozititsmecha-
nismen intrinsische Formen symbolisch verkannter Herrschaftsformen zu er-
kennen glaubt.

Auch hinter dem Streben nach Ehre verbergen sich, so Bourdieu, materiel-
le Interessen. Das kabylische Prinzip der Ehre ist das Agens des Gabentau-
sches; materielle und objektiv eigenniitzige Interessen verbergen sich hinter
dem Schein von Uneigenniitzigkeit. Wer am effektivsten den symbolischen
Eigennutz verschleiert, kann das meiste symbolische Kapital akkumulieren
(bSI: 215). Die Verschleierung objektiver Eigenniitzigkeit wirtschaftlichen
Handelns in der Kabylei hat die Konsequenz, dass der Charakter der Praxis
des Gabentausches, von den Akteuren als uneigenniitzig zu erscheinen, tat-

62

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

sdchlich jedoch objektiv eigenniitzig zu sein, dauerhaft reproduziert wird. Der
Unterschied zwischen den Reproduktionsmechanismen vormoderner und mo-
derner Gesellschaften ist, so Bourdieu, dass wirtschaftliche Macht in vormo-
dernen Gesellschaften fast ausschlieBlich symbolische Macht ist, deren Wirk-
samkeit auf der Anerkennung durch die Akteure beruht. Anerkennungsme-
chanismen werden in vormodernen Gesellschaften nur in ihrer Elementarform
ausgelibt, von Person zu Person (bSI: 230).

Personliche Autoritdt kann, so Bourdieu, nicht durch offiziell verkiindete
und institutionell gewihrleistete Ubertragung abgesichert werden, sondern
kann auf Dauer nur durch Handlungen gewéhrleistet werden, die sich nach
den in der Gruppe anerkannten Werten richten (bSI: 236). In der Kabylei ist
>Reichtum« noch kein 6konomisches Kapital, sondern eine Akkumulation
symbolischen Kapitals, eine intersubjektiv anerkannte Form von >Ehre< und
zugleich systematisch und intersubjektiv verkannte objektive Verfiigungsge-
walt. Und genauso wenig wie Herrschaftsweisen in vormodernen Gesellschaf-
ten eine institutionalisierte Anerkennung durch 6konomisches Kapital erhal-
ten, werden, so Bourdieu, kulturelle Fahigkeiten in all ihren Formen zu kultu-
rellem Kapital erst mit dem Aufkommen eines Bildungssystems, das Titel
vergibt, mit denen die jeweilige Position in der Verteilungsstruktur des kultu-
rellen Kapitals festgelegt wird. Die Auseinandersetzungen um symbolisches
Kapital, die »hier wie anderswo untrennbarer Bestandteil der Bedingungen der
Reproduktion von Gesellschaftsordnung und Produktionsapparat selbst sind«
(bSI: 237), sind nur moglich, weil sie ungewollt verschleiert werden. Soziale
Integration beruht im Wesentlichen auf diesem symbolischen Verschleie-
rungsmechanismus, weil ansonsten die verkannten Auseinandersetzungen of-
fen ausgetragen wiirden und ungeahnte Konsequenzen fiir die Stabilitit der
kabylischen Gesellschaft (und andere vergleichbare vormoderne Gesellschaf-
ten) hitten.

Soziale Integration in modernen Klassengesellschaften

Wihrend sich die Verschleierung 6konomischen Eigennutzes in vorkapitalis-
tischen Gesellschaften wie der Kabylei auf dem Boden der 6konomischen Ak-
tivitdten abspielt, findet sie in modernen Klassengesellschaften ihre »Zu-
flucht« auf dem Gebiet von Kunst und Kultur (bSI: 245). Bourdieus Untersu-
chungen iiber die franzosische Gesellschaft stehen dennoch in bemerkenswer-
ter Kontinuitét zu seinen ethnologischen Untersuchungen der kabylischen Ge-
sellschaft, weil Bourdieu zeigen will, dass soziale Integrationsmechanismen in
beiden Gesellschaftstypen bei allen sonstigen Unterschieden vergleichbare
Muster aufweisen. Um dies nachzuweisen, ist Bourdieu dazu gezwungen, die
so genannte Hochkultur mittels einer antikantianischen Asthetik umzudeuten,
der Analyse >feiner Unterschiede« in Geschmacksurteilen und Lebensstilen ei-
nen empirischen, von allen normativen Bestimmungen befreiten Kulturbegriff
zu Grunde zu legen sowie alltidgliche Distinktionskdmpfe auf dem Feld von
Kunst, Geschmack und Konsum als verschleierte Kdmpfe um symbolische

63

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

Macht auszuweisen, die in einer dialektischen Beziehung zu objektiven Ver-
hiltnissen institutionalisierter Macht stehen. Die Pointe des Unternehmens,
die hier interessiert, ist, dass gerade die Verschleierung dieser Kidmpfe um
symbolische Macht und die Anerkennung bestehender Herrschaftsverhiltnisse
durch die Verkennung objektiver Machtstrukturen Voraussetzung sozialer
Reproduktion und Integration sind. Damit soll nicht behauptet werden, fiir
Bourdieu sei die Basis der Integration moderner Gesellschaften allein der Kul-
turkonsum. Vielmehr verlagert sich fiir Bourdieu »unter modernen Bedingun-
gen ausdifferenzierter Felder [...] der Schwerpunkt symbolischer Machtaus-
ibung vom Gebiet der Wirtschaft auf das der Kultur« (Schwingel 1993: 124;
Hervorhebung weggelassen).

Dabei hat Bourdieu das Problem zu losen, auf welcher theoretischen
Grundlage eine moderne Klassengesellschaft untersucht werden soll. Ist es im
Kontext der kabylischen Gesellschaft der Gegensatz zwischen Phinomenolo-
gie und Strukturalismus, den Bourdieu praxistheoretisch zu transzendieren
sucht, ergibt sich bei der Analyse der franzosischen Klassengesellschaft der
1960er Jahre fiir Bourdieu ein neuer zu iiberwindender Gegensatz: die Klas-
sen- bzw. Schichtungstheorien Karl Marx’ und Max Webers. Wihrend Marx
Klassen an die Produktionssphire ankoppelt, versteht Bourdieu unter Klassen
soziale Gruppierungen, die sich nicht in erster Linie durch die Kontrolle von
Produktionsfaktoren definieren. Bourdieu schlie3t, wie etwa Rogers Brubaker
argumentiert, zumindest genauso sehr an das theoretische Instrumentarium
Webers an wie an die Klassentheorie von Marx (Brubaker 1985: 101). Weber
sieht, anders als Marx, keine Notwendigkeit, dass sich aus 6konomischen La-
gen auch soziale Gemeinschaften und aus diesen wiederum politische Akti-
onsformen ergeben miissten und bezeichnet Klasse als dkonomische Gruppie-
rung, als eine Mehrzahl von Menschen, die eine »spezifische ursdchliche
Komponente ihrer Lebenschancen gemeinsam« haben, welche sich lediglich
durch 6konomische Giiter- und Erwerbsinteressen unter den Bedingungen des
Giiter- oder Arbeitsmarktes definiert (Weber 1922: 531). Klassen sind damit
letztlich Berufsgruppen, die die gleiche Ressourcenausstattung besitzen und
miteinander um die Maximierung ihrer Ressourcen konkurrieren (Joppke
1986: 23). Weber stellt fest, dass sich »Klassenc< [...] nach den Beziehungen
zur Produktion und zum Erwerb der Giiter, >Stinde«< nach den Prinzipien ihres
Giiterkonsums in Gestalt spezifischer Arten von >Lebensfiihrung«« gliedern
(Weber 1922: 538).

Bourdieu betont dagegen, dass der Klassencharakter moderner Gesell-
schaften erst dann sichtbar wird, wenn 6konomische Ungleichheiten symbo-
lisch tibersetzt werden in soziale Klassifikationen und unterschiedliche Le-
bensstile. In den Feinen Unterschieden untersucht Bourdieu, wie im Rahmen
eines symbolischen Klassifikationsprozesses aus sozio-okonomischen Unter-
schieden soziokulturell ausdifferenzierte Lebensstile werden. Allerdings ver-
fiigen die von Bourdieu untersuchten Klassen iiber kein Klassenbewusstsein
und sind deshalb auch keine politisch organisierten Gruppen. Klassen sind —
so Bourdieu — Ensembles von Akteuren, die dhnliche Konditionen und des-

64

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

halb auch vergleichbare Konditionierungen aufweisen. Ahnliche Dispositio-
nen haben auch dhnliche Praktiken sowie vergleichbare ideologische Positio-
nen zur Folge; dies impliziert jedoch noch nicht ein geteiltes Klassenbewusst-
sein (Bourdieu 1985: 12).

Bourdieu verkniipft die bei Weber systematisch getrennten Begriffe Klas-
se und Stand, um die Marx’sche Einseitigkeit 6konomisch determinierter
Klassenkdmpfe zu iiberwinden. Sieht Weber in Klassenlage und stindischer
Lage zwei unterschiedliche Gruppenbildungsprinzipien, die sich zwar empi-
risch tiberlappen konnen, jedoch keine systematische Verkniipfung aufweisen,
konzeptualisiert Bourdieu Differenzierungsprozesse in modernen Klassenge-
sellschaften als stindigen Klassifikations- und Distinktionsprozess, also nicht
nur als 6konomischen, sondern als symbolischen Klassenkampf. Bourdieu be-
zeichnet symbolische Auseinandersetzungen deshalb — in Abgrenzung zu
Marx — als »eine vergessene Dimension der Klassenkdmpfe« (bFU: 755).
Nicht nur die Verteilung von 6konomischem Kapital s>steht auf dem Spiels,
sondern legitime Standards, >richtige< Werte und distinktive Lebensstile. Der
Unterschied zwischen Stammesgesellschaften und modernen Klassengesell-
schaften ist, dass in jenen Herrschaft nur iiber permanente individuelle Strate-
gien ausgeiibt wird, weil die Voraussetzungen fehlen, Herrschaftsausiibung
institutionell zu vermitteln und damit auf Dauer zu stellen.

Bourdieu entwirft ein dreigliedriges Modell, um materielle wie symboli-
sche Auseinandersetzungen gemeinsam analysieren zu kdnnen: erstens einen
sozialen Raum objektiver sozialer Positionen; zweitens einen sozialen Raum
distinktiver Lebensstile; drittens die Vermittlungsinstanz des Habitus, der ob-
jektive soziale Positionen und Lebensstile miteinander verkniipft. Die Kon-
struktion des sozialen Raums objektiver sozialer Positionen erfolgt gemdf der
Kriterien Kapitalvolumen, Kapitalstruktur sowie soziale Laufbahn (bFU: 195-
96). Der soziale Raum besteht aus Positionen, die sich relational zueinander
definieren (bM: 172-173). Die Kategorie Kapitalvolumen bezeichnet dabei
den Umfang an 6konomischem, kulturellem und sozialem Kapital, das eine
Klasse auszeichnet, die Kapitalstruktur das Verhéltnis zwischen kulturellem
und okonomischem Kapital. Die soziale Laufbahn fiihrt eine historische
Komponente in das Modell ein: Bourdieu will durch ihre Analyse erfassen, ob
sich die relative Position einer sozialen Klasse oder Fraktion im sozialen
Raum in einem bestimmten Zeitraum verdndert hat.

Auf der Grundlage der Kategorien Kapitalvolumen und Kapitalstruktur
entwickelt Bourdieu das mehrdimensionale Modell des Raums der sozialen
Lebenslagen (bFU: 211). Als Prinzip der »primiren, die Hauptklassen der Le-
bensbedingungen konstituierenden Unterschiede« bezeichnet Bourdieu den
Gesamtumfang des Kapitals »als Summe aller effektiv aufwendbaren Res-
sourcen und Machtpotentiale, also konomisches, kulturelles und soziales Ka-
pital« (bFU: 196). Auf der vertikalen Achse verortet Bourdieu drei Klassen,
die sich durch ihren Gesamtumfang an Kapital unterscheiden. Auf der hori-
zontalen Achse unterscheidet Bourdieu nach dem Prinzip der »sekundiren
Unterschiede« innerhalb der einzelnen Klassen zwischen Klassenfraktionen,

65

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

die sich durch ihren unterschiedlichen »Umfang der einzelnen Kapitalsorten
innerhalb des Gesamtkaptals« unterscheiden (bFU: 197).

In welchem Zusammenhang steht fiir Bourdieu der Raum der sozialen Po-
sitionen mit dem Raum der Lebensstile? Tatsédchlich sieht Bourdieu zwischen
den objektiven Klassenpositionen, die durch die unterschiedliche Verteilung
an Kapital charakterisiert sind, und den symbolischen Formen der Lebensstile
systematische Wechselbeziehungen (bFU: 11). Diese Homologie des Raums
der Lebensstile und des Raums der sozialen Positionen erklirt Bourdieu durch
den Habitus, der durch die in ihm angelegten Klassifikations- und Handlungs-
schemata die Grundlage der distinktiven Lebensstile ist: Lebensstile sind da-
mit »systematische Produkte des Habitus« (bFU: 281). Diese Schemata sind
letztlich die Basis fiir den Geschmack, also fiir iiberindividuelle #sthetische
Beurteilungskriterien. Im Rahmen dieser anti-kantianischen Asthetik beruht
Geschmack weder auf universalen oder transhistorischen Bewertungskatego-
rien noch auf dem kontingenten Urteil des einzelnen Akteurs; Geschmack ist
sozialstrukturell, also fiir den Fall Frankreichs letztlich klassenspezifisch ver-
ankert. Dabei definieren sich klassenspezifische Arten von Lebensfiihrung re-
lational, also durch ihre Unterschiede zu Lebensfiihrungen jeweils anderer
Klassen und Klassenfraktionen (bFU: 279). Entscheidend fiir den Geschmack
im Besonderen und fiir die Wahrnehmungs- und Beurteilungsschemata des
Habitus im Allgemeinen ist deren soziale Entstehung. Objektive Verhiltnisse
werden in klassenspezifische Dispositionen libersetzt, die als Klassifikations-
schemata die Grundlage fiir wiederum klassenspezifische Wahrnehmungen
der objektiven Realitit sind:

»Insofern unterschiedliche Existenzbedingungen unterschiedliche Formen des Habi-
tus hervorbringen, d.h. Systeme von Erzeugungsmustern, die kraft einfacher Uber-
tragungen auf die unterschiedlichsten Bereiche der Praxis anwendbar sind, erweisen
sich die von den jeweiligen Habitus erzeugten Praxisformen als systematische Kon-
figurationen von Eigenschaften und Merkmalen und darin als Ausdruck der Unter-
schiede, die, den Existenzbedingungen in Form von Systemen differenzieller Ab-
stinde eingegraben [...], als Lebensstile fungieren« (bFU: 278-279).

Dieses Verkennen der Realitit bedeutet, dass die wahrgenommenen symboli-
schen Unterschiede, obgleich klassenspezifisch, als natiirliche Unterschiede
erscheinen (bSI: 249). Bourdieu zufolge gehort die Wahrnehmung der objek-
tiven Verhiltnisse zur Objektivitit dieser Verhiltnisse, da — letztlich kontin-
gente — Klassenunterschiede als natiirliche Verhiltnisse erscheinen und da-
durch die Reproduktion der bestehenden Ordnung gewihrleistet ist; das »Ver-
kennen wie Anerkennen einer auch in den Kopfen festsitzenden Ordnung«
(PFU: 281) ist untrennbar verkniipft mit der »Wabhrheit der Klassenverhéltnis-
se« (bSI: 249).

In den alltdglichen Distinktionsbeziehungen zeigt sich, wie Bourdieu be-
tont, eine symbolische Macht, »die in der Lage ist, sich Anerkennung zu ver-
schaffen; das heifit die in ihrer Wahrheit als Macht, als willkiirliche Gewalt
verkannt werden kann« (Bourdieu 1989a: 42). Die legitime Kultur einer Klas-

66

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

sengesellschaft versteht Bourdieu als ein Herrschaftsprodukt, »dazu bestimmt,
Herrschaft auszudriicken und zu legitimieren« (bFU: 359). Mechanismen der
Macht gibt es fiir Bourdieu also nicht nur im 6konomischen oder im politi-
schen Feld. Vielmehr ist — so Bourdieu — der Konsum von Kulturgiitern ein
Beispiel par excellence, in dem sich die Mechanismen der symbolischen
Macht zeigen. Aus Bourdieus Analyse geht nicht nur hervor, dass das kultu-
relle Kapital zwischen den Klassen ungleich verteilt ist, sondern dass diese
ungleiche Verteilung an kulturellem Kapital eng verkniipft ist mit materiellen
Ungleichheitsrelationen. In den Lebensstilen driickt sich, so Bourdieu, eine
mit dem kulturellen Kapital verbundene symbolische Macht aus, die zur An-
erkennung und Legitimierung objektiver Ungleichheitsrelationen beitrédgt. Die
Anerkennung symbolischer Macht impliziert eine praktische Rechtfertigung
der bestehenden Ordnung, ohne auf einen »auf explizitem Nachdenken beru-
henden Akt der freiwilligen Zustimmung« angewiesen zu sein (Bourdieu
1989b: 402). Im Allgemeinen besteht die Eigenwirkung symbolischer Macht
darin, einer objektiven Macht eine Anerkennung zu verschaffen, indem sie die
gesellschaftlichen Verhiltnisse als natiirliche >verklért< und damit deren Kon-
tingenz verschleiert.

Bourdieu lehnt damit natiirlich das Modell der kommunikativen Rationali-
tit von Jiirgen Habermas ab, das davon ausgeht, dass gesellschaftliche Legi-
timationsprozesse auf expliziter diskursiver Aushandlung beruhen (Habermas
1981). Vielmehr wird eine Macht nur dann anerkannt, wenn es gelingt, die mit
ihr verbundenen kulturellen Modelle als legitim erscheinen zu lassen. Symbo-
lische Macht vollzieht sich dabei nicht auf einer im engeren Sinne physischen
Ebene, »sondern auf der des Sinns und der Erkenntnis« (Bourdieu 1989a: 42).
Da sich die Wahrnehmungskategorien im Wesentlichen aus der Inkorporie-
rung der objektiven Strukturen des sozialen Raums ableiten, bringen sie die
Akteure dazu, die soziale Welt so wie sie ist hinzunehmen, statt sich gegen sie
aufzulehnen. Bourdieu stellt fest, dass die Kdmpfe um Distinktionsgewinne
selbst die Effekte ihrer eigenen Verschleierung mitproduzieren und damit zur
Reproduktion der symbolischen und materiellen Abstiande beitragen; zugleich
sind sich die symbolischen Auseinandersetzungen selbst nicht bewusst.

In den symbolischen Auseinandersetzungen um die Aneignung der dis-
tinktiven Eigenschaften, die den verschiedenen Lebensstilen ein besonderes
Profil verleihen, besonders aber in den Auseinandersetzungen um die Defini-
tion der Eigenschaften, deren Aneignung als wertvoll angesehen wird, sind die
beherrschten Klassen lediglich als negative Kontrastfolie vertreten. In diesen
symbolischen Auseinandersetzungen »um Sein und Schein« ist laut Bourdieu
die durch die Logik der symbolischen AuBerung vermittelte Freiheit gegen-
tiber der jeweiligen Soziallage entscheidend (bFU: 392). Das »Spiel mit der
relativen Autonomie des Symbolischen« (bFU: 393) beherrschen nur die herr-
schenden Klassen zur Geniige, wihrend die beherrschten Klassen gefangen
sind in einer Asthetik der Notwendigkeit, einem Primat der Funktion anstatt
der Form, was auch daran liegt, dass ihnen viel weniger kulturelles Kapital zur
Verfiigung steht als den herrschenden Klassen.

67

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

Je groBer die objektive Distanz gegeniiber der Sphire des Notwendigen
wird, desto stirker wird der Lebensstil zu einer systematischen Konzeption
einer allgemeinen Disposition des Zweckfreien und Interesselosen. Allerdings
ist dies nur die Oberfliche von symbolischen Kdmpfen um den legitimen Ge-
schmack, deren eigentlicher Schauplatz die herrschende Klasse selbst ist
(bFU: 395). Neben dem Geschmack der herrschenden Klasse am Zweckfrei-
en, an der reinen Asthetik, der vollig losgelost scheint von materiellen Be-
schriankungen und Einfliissen, identifiziert Bourdieu bei den unteren Klassen
einen Geschmack der Notwendigkeit, der determiniert ist durch die geringe
Kapitalausstattung. Die materiellen Bedingungen, so Bourdieu, werden in der
Form eines >proletarischen< Habitus internalisiert, die dann zur Grundlage ei-
ner spezifisch >proletarischen< Weltsicht werden, wodurch der Geschmack der
Notwendigkeit nicht als direkte Konsequenz materieller Zwiénge erscheint.
Der Habitus der herrschenden Klasse und der Habitus der beherrschten Klasse
stehen in einem dialektischen Verhiltnis zueinander; klassenspezifische Le-
bensstile beziehen ihre Identitit jeweils durch Abgrenzung zur anderen Ge-
schmacks>kultur<.

Insofern sich in modernen Klassengesellschaften Kimpfe um Macht nicht
allein im 0konomischen Feld, sondern auch in Feldern des Konsums oder der
Kunst abspielen, spielt Kultur nicht nur eine wichtige Rolle fiir die klassen-
spezifische Verteilung von Macht, sondern auch fiir soziale Integration. Aus-
einandersetzungen um symbolische Macht werden, wie in der kabylischen
Gesellschaft, nicht offen gefiihrt, sondern verschleiert. Diese Verkennung von
Lebensstilen als potentiellen Trdgern und Instrumenten zur Aneignung sym-
bolischer Macht ist zugleich die Grundlage der Anerkennung der Legitimitit
der bestehenden Klassenverhiltnisse. Da Kultur in Form von distinktiven Le-
bensstilen in einer dialektischen Beziehung zu den materiellen Verhiltnissen
der Gesellschaft steht, vermittelt durch den klassenspezifischen Habitus, re-
produzieren Lebensstile als Ausdruck klassen- und klassenfraktionenspezifi-
scher Kapitalausstattung die objektiven Verhiltnisse in doppelter Weise.
Kidmpfe um symbolisches Kapital reproduzieren nicht nur soziale Ungleich-
heit zwischen Klassen; diese symbolischen Reproduktionsmechanismen sozia-
ler Ungleichheit werden auch systematisch verkannt und erhalten erst dadurch
ihre Wirksamkeit.

4. Das »overstructuralized concept of manc<

Bourdieu hat ein beeindruckendes Theoriegebidude errichtet, das verschiedene,
scheinbar unvereinbare Elemente der soziologischen Theorien von Marx, We-
ber und Durkheim, der Sozialphdinomenologie und des Strukturalismus — um
nur einige Ansétze zu nennen — miteinander verbindet. Doch nicht nur genea-
logisch betritt Bourdieu Neuland in seiner Verkniipfung scheinbar sich wider-
sprechender Ansitze. Auch theoriesystematisch verbindet er auf verbliiffende
Weise zwei Gegensitze der Sozialtheorie: eine sozialintegrative Perspektive,

68

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

die kldren soll, wie sich gesellschaftliche Reproduktion vollzieht, sowie eine
konflikttheoretische Perspektive, nach der die Sozialwelt in erster Linie ein
>Ort< des >Kampfes< um Macht ist. Nicht nur aus empirischer, sondern auch
aus systematischer Perspektive ist die Theorie der Praxis deshalb ein enormer
Gewinn fiir die Sozial- und Kulturwissenschaften, weil es im Rahmen dieses
Konzeptes moglich erscheint, vormals disparate Fragestellungen und Theorie-
systeme miteinander zu verkniipfen. Wie auch die symbolische Ethnologie
weist die Theorie der Praxis aber drei Schwichen auf, die direkte Folge des
Handlungsmodells sind, das die Grundlage der Theorie der Praxis ist: (1) Die
Theorie der Praxis vernachldssigt rationales Kalkiil und >selbstreflexive« As-
pekte sozialer Praxis; (2) Die Theorie der Praxis greift auf zweifelhafte An-
nahmen kultureller Homogenitét zuriick; (3) Bourdieu entwirft ein einseitiges
Bild der sozialen Welt, das den Konflikt in den Mittelpunkt riickt und Kultur
als bedeutungs- und identitétsstiftende Entitédt unterschitzt.

Der Habitus und das >overstructuralized concept of man<

Das von Bourdieu entwickelte praxeologische Modell, das »sozialstrukturell
beeinflusste und klassenspezifische Verhaltensformen mit der Vorstellung
nutzenorientierter Strategien miihelos verbindet« (Miiller 1992: 256), ist im-
mer wieder als deterministisch kritisiert worden.! Wenn der Habitus das aus
der Inkorporierung der objektiven Strukturen der Welt hervorgegangene, Stra-
tegien generierende Prinzip ist, das die Akteure in die Lage versetzt, sich un-
vorhergesehenen und stindig wechselnden Situationen zu stellen, wenn also
die Improvisationen, die die Dispositionen regeln, selber wiederum von diesen
Strukturen geregelt werden, scheint es keinen Handlungsspielraum fiir die Ak-
teure zu geben (Jenkins 1982). Nick Crossley argumentiert dagegen, dass Jen-
kins’ Kritik dem Bourdieu’schen Konzept nicht vollig gerecht wird. Es werde
niemand bestreiten, dass alle Akteure hineingeboren wiirden in eine bereits
vorstrukturierte Welt, die es ihnen liberhaupt erst ermdgliche, handlungsfihig
zu sein (beispielsweise durch das Erlernen von Sprache). Dariiber hinaus wei-
se Bourdieu darauf hin, dass nicht nur die individuelle Handlungsfihigkeit
durch tibersubjektive Strukturen hergestellt, sondern letztere durch individuel-
le soziale Praxis erst produziert werde (Crossley 2001: 91). In diesem Produk-
tionsprozess kann sich der Habitus offensichtlich wandeln. Tatsichlich betont
Bourdieu zwar die »relative Geschlossenheit des fiir den Habitus konstitutiven
Dispositionensystems«, doch gleichzeitig hélt er den Habitus nicht fiir unver-
anderlich. Den meisten Menschen, so Bourdieu, ist es bestimmt, auf Umstidn-
de zu treffen, die in Einklang mit denjenigen Umstédnden stehen, die ihren Ha-
bitus urspriinglich geformt haben, also Erfahrungen zu machen, die wiederum
ihre Dispositionen verstiarken (Bourdieu/Wacquant 1992b: 168). Wie Bour-
dieu betont, ist die Theorie der Praxis in erster Linie darauf ausgerichtet, ge-

1 Alexander 1995; Bohman 1999; Jenkins 1982, 2002; King 2000; Miller 1989;
Miiller 1992; Noble/Watkins 2003; Schatzki 1987.

69

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

sellschaftliche Reproduktion zu erkldren: »Wenn mir vorgeworfen wird, de-
terministisch oder fatalistisch zu sein, weil ich den Mechanismus der kulturel-
len Reproduktion nachzeichne, dann erscheint mir das ein wenig, wie wenn
man Galilei vorhalten wollte, das Gesetz der Schwerkraft entdeckt zu haben«
(PMM: 46).

Zudem warnt Bourdieu »vor der Verallgemeinerung des Modells des fast
geschlossenen Kreislaufs einer fast perfekten Reproduktion«, weil auch Effek-
te der »Hysteresis« auftreten konnen, also Situationen, die sich von den friiher
inkorporierten Strukturen des Habitus so sehr unterscheiden, »dass die Akteu-
re [...] sozusagen iiberholt werden und unzeitgemdB und unsinnig handeln«
(Bourdieu/Wacquant 1992b: 164). Der Habitus, so Bourdieu, operiert nur in
Beziehung zu einem Feld; deshalb kann der gleiche Habitus in verschiedenen
Feldern unterschiedliche soziale Praktiken generieren. Dariiber hinaus kann
der Habitus durch verinderte objektive Strukturen in fortlaufender sozialer
Praxis transformiert werden. Schlieflich ist der Habitus, so Bourdieu, zwar
ein System von Grenzen, aber innerhalb dieser Grenzen ist er »durchaus er-
finderisch, sind seine Reaktionen keineswegs immer schon im voraus be-
kannt« (bMM: 33). Egon Flaig glaubt deshalb, es lohne kaum mehr, sich mit
dem »frither hiufiger anzutreffenden Einwand gegen Bourdieu« auseinander-
zusetzen, »sein Habitusbegriff 6ffne einem sozialen Determinismus alle Bah-
nen. Der Habitus ist situationell kreativ« (Flaig 2000: 379-380). Unter diesen
Bedingungen erscheint die Determinismuskritik an Bourdieu unbegriindet.

Und dennoch: Obgleich Bourdieu den Determinismusvorwurf zuriick-
weist, glaube ich, dass er letztlich einem overstructuralized concept of man
(Miiller 1992: 348) verhaftet bleibt. Ein Grund dafiir, den ich im Folgenden
betrachten mochte, liegt in der eigenwilligen Rolle, die selbstreflexive und
nutzenmaximierende Aspekte sozialer Praxis in Bourdieus Ansatz spielen.”
Bekanntlich argumentiert Bourdieu gegen voluntaristische Theorien sozialen
Handelns und betont, dass soziale Praxis nicht als Ergebnis bewusster menta-
ler Prozesse verstanden werden kann. Dies bedeutet nicht, dass es im Rahmen
der Theorie der Praxis kein strategisches Handeln gibt — allerdings sind Stra-
tegien in Bourdieus Ansatz kein Ausdruck nutzenmaximierenden Handelns,
sondern Verhaltensweisen auf der Grundlage habitueller Dispositionen. In
welcher Relation der Habitus zu bewusstem und selbstreflexivem Handeln
steht, bleibt aber unklar. Bourdieus Konzept des Habitus scheint zunéchst na-
he zu legen, dass es solche Formen sozialer Paxis gar nicht gibt — dies geht
insbesondere aus seiner wiederholt formulierten Kritik an Theorien rationaler
Wahl hervor. Wenn Bourdieus Kritik an Rational-Choice-Theorien — also An-
sdtzen, die soziales Handeln allein als Ergebnis bewusster Strategien konzep-
tualisieren — auf diese Weise interpretiert wird, schiittet Bourdieu allerdings
das Kind mit dem Bade aus. Dass es die von Bourdieu beschriebenen Formen

2 Ein weiterer Aspekt, der mit meiner Kritik eng zusammenhingt, ist der, dass
Bourdieus Argumentation zeitweise den Anschein erweckt, es seien tatsédchlich
nicht die Akteure, die handeln, sondern der Habitus selbst (Crossley 2001: 94-96).

70

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

sozialer Praxis gibt, wird niemand bestreiten wollen; seine These, dass es
weitgehend unbewusste Strategien gibt, die, um sozial wirksam zu sein, ver-
schleiert werden miissen, ist sowohl kulturtheoretisch als auch empirisch wei-
terfilhrend. Doch warum sollten scheinbar selbstlose Strategien (fast) immer
unbewusst verschleiert werden? Warum sollte dies der Normalfall sozialer
Praxis sein? Warum sollte es nicht auch bewusste Strategisierungen geben, al-
so Handlungsweisen, die nicht auf die Dispositionen des Habitus zuriickzu-
fiihren sind?

Tatsdchlich argumentiert Bourdieu, dass es bewusstes, selbstreflexives
Handeln geben kann. Das Konzept des Habitus — so Bourdieu — hat in erster
Linie das Ziel, »daran zu gemahnen, dass es neben der ausdriicklichen Norm
oder dem rationalen Kalkiil noch andere Erzeugungsprinzipien von Praktiken
gibt« (Bourdieu 1987: 99). In dieser Formulierung scheint der Habitus >nur<
eine Form sozialer Praxis neben anderen zu sein. Doch natiirlich hat der Habi-
tus im Rahmen der Theorie der Praxis eine viel grofere Bedeutung — seine
Operationen sind der Normalfall sozialer Praxis. Immerhin scheinen sich die
Akteure in bestimmten Situationen iiber ihre habituellen Dispositionen be-
wusst hinwegsetzen zu konnen: »Die vom Habitus suggerierten Orientierun-
gen konnen mit strategischen Kosten-Nutzen-Rechnungen einhergehen, die
die Operationen, die der Habitus nach seiner eigenen Logik vollzieht, tenden-
ziell bewusst werden lassen« (Bourdieu/Wacquant 1992b: 165).

An einer anderen Stelle schreibt Bourdieu von einer intentionalen Ver-
dopplung der habituellen Strategien durch bewusstes Handeln (bFU: 382). Mit
anderen Worten: Selbstreflexivitit und bewusstes Kalkiil sind kein generie-
rendes Prinzip sozialer Praxis, sondern machen allein die Operationen des
Habitus bewusst. Selbst wenn man diese Aussagen Bourdieus nicht zu wort-
lich interpretiert und zugesteht, dass Selbstreflexivitit handlungsgenerierend
sein kann, bleiben einige Fragen offen. Denn wie kommt es iiberhaupt zu
»strategischen Kosten-Nutzen-Rechnungen«? Unter welchen Umstdnden kann
sich der Akteur selbstreflexiv seines Habitus bewusst werden? Bourdieu ar-
gumentiert, dass es zu selbstreflexivem Handeln in erster Linie in Krisensitua-
tionen kommt, wenn die Homologie zwischen Habitus und Feld auseinander
fallt (Bourdieu/Wacquant 1992b: 165-166; vgl. auch Adkins 2003: 27). Zu-
dem kann der Wissenschaftler durch seine aufklédrerische Praxis Reflexivitit
in der sozialen Welt fordern. Die Argumentation, es gebe kein bewusstes
Denken und selbstreflexives Handeln in der Theorie der Praxis, wird der Ar-
gumentation Bourdieus also nicht gerecht.

Allerdings ist es zumindest erstaunlich, dass Bourdieu zunichst vehement
gegen Theorien rationaler Wahl argumentiert, an einer entscheidenden Stelle
seines Ansatzes — ndmlich dem Moment des >Auseinanderfallens< von Habitus
und Feld — dem Voluntarismus eine grofle Bedeutung fiir soziale Praxis einzu-
rdaumen scheint: »why, when it comes to social change, does Bourdieu tend to
disembody actors and understand action as a matter of thinking conscious-
ness?« (Adkins 2003: 35) Dariiber hinaus ist nicht einzusehen, warum in all-
taglicher sozialer Praxis Selbstreflexivitit keine Rolle spielen sollte. Bourdieu

71

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

unterschitzt die Bedeutung von bewusstem, nutzenmaximierendem Kalkiil
und selbstreflexiv fundierter sozialer Praxis in seiner Konzeption des Habitus.
Dies ist iibrigens auch erkennbar an Bourdieus Verstindnis von Reflexivitit,
die der Wissenschaftler hat und die er in der sozialen Welt durch seine aufkla-
rerische Praxis fordern kann. Bohman argumentiert, dass Reflexivitit in der
Theorie der Praxis in erster Linie eine Eigenschaft wissenschaftlicher Praxis
ist und dadurch ein einseitiges Bild alltdglicher, routinisierter sozialer Praxis
gezeichnet wird: »reflexivity in the critical sense refers to a constitutive pro-
perty of agency and thus of practical reason, and not to the self-referential, e-
pistemological conditions of sociological theory. Reflexivity is not primarily
an >effect< of theory, as Bourdieu often argues, but a component of public,
practical reason« (Bohman 1999: 136). Bourdieus Unterscheidung zwischen
habitusbasierter sozialer Praxis und bewusster, selbstreflexiver und rationaler
Kalkulation erscheint mir deshalb iibertrieben (vgl. auch Crossley 2001: 97-
98; Myles 2004).

Meine Kritik ist iibrigens nicht deckungsgleich mit der Argumentation von
Alexander (1995), der die These aufgestellt hat, dass sich bei Bourdieu zwei
Handlungstheorien finden, die sich nicht in Einklang bringen lassen: »There is
a theoretical contradiction [...] between two different versions of Bourdieu’s
practical action theory. One stresses the role of nonrational action and objec-
tively constructed habitus, the other the role of rational motivation having an
objective result« (Alexander 1995: 153). Alexander argumentiert hier gegen
Bourdieus Strategie-Begriff. Fiir Alexander sind Strategien in der Theorie der
Praxis unabhingig von den Operationen des Habitus: Bourdieu, so Alexander,
steht vor dem Problem, dass seine Aussagen iiber die Strategisierung sozialer
Praxis zunéchst in einem Widerspruch zu seinem Konzept des Habitus stehen.
Bourdieus Losung sei die Entwicklung eines neuen Konzepts: der >unbewuss-
ten Strategie«. Diese Interpretation der Theorie der Praxis halte ich aber fiir
unplausibel. Crossley merkt zu Alexanders Kritik folgendes an: »strategic ra-
tionality of action is always relative to specific fields [...] and the habitus is
absolutely necessary in this context qua >feel< for those fields« (Crossley
2001: 89). Die Uberlegung, dass Strategien und der Habitus in der Theorie der
Praxis konzeptionell miteinander verkniipft sind, hat Alexander zuriickgewie-
sen (Alexander 1995: 156). Allerdings ist das Konzept der Strategie in meiner
Interpretation ein integraler Bestandteil der Habitustheorie: Strategien sind ein
notwendiges Element sozialer Praxis und werden vom Habitus erzeugt (vgl.
auch Schwingel 1993: 51). Das eigentliche Problem der Theorie der Praxis,
das hier interessiert, ist in meinen Augen, dass bewusstes Handeln und Selbst-
reflexivitdt nur in Ausnahmesituationen von Bedeutung fiir soziale Praxis
sind.

Ist Bourdieus strikte Unterscheidung zwischen Habitus und rationalem
Kalkiil nur eine programmatische Bestimmung, oder hat sie sozialtheoretische
Griinde? Ist eine Konzeptualisierung von selbstreflexiver, bewusster Strategi-
sierung mit den Dispositionen des Habitus vereinbar, ohne die Theorie der
Praxis entscheidend zu modifizieren? Mir scheint, Bourdieus Analyse des Ga-

72

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

bentausches impliziert, dass dies nicht der Fall ist. Bourdieu stellt die These
auf, dass der Gabentausch nur scheinbar uneigenniitzig, tatsdchlich aber Er-
gebnis einer Strategisierung sozialer Praxis ist. Damit soziale Praxis vorder-
griindig Prinzipien wie dem der Ehre geniigt, muss die Strategisierung ver-
schleiert werden; das die Kultur der Kabylei dominierende Prinzip der Ehre
beruht auf einer strategischen Verdeckung von Strategien. Soziale Ordnung
scheint genau auf diesem Prinzip der Verdeckung des eigentlichen Motors so-
zialer Praxis zu beruhen:

»this claim [die Verkennung der sozialen Realitit] raises as many explanatory prob-
lems as it solves: it simply makes the cultural reproduction of domination inevitable.
Either agents’ reflection on their own conditions is structurally determined, or agents
are inevitably duped by their culture into misrecognizing its culturally arbitrary and
dominating character. In either case, the possibility of innovation and transformation
becomes improbable and dependent on external social conditions« (Bohman 1999:
141).

Bourdieu argumentiert, dass es viele Praktiken gar nicht gibe, wenn sie als
durch Selbstinteresse motiviert wahrgenommen wiirden (Swartz 1997: 90).
Dieses Modell sozialer Integration impliziert einen praxistheoretischen De-
terminismus: Selbstreflexives und intentionales Handeln darf nicht der Nor-
malfall sozialer Praxis sein, da nur durch die Verschleierung der Strategisie-
rung sozialer Praxis Reziprozititsmechanismen, die zur sozialen Integration
wesentlich beitragen, aufrecht erhalten werden konnen. Wiirde Bourdieu
Selbstreflexivitit als wichtige Kategorie sozialer Praxis in seinen Ansatz in-
tegrieren, miissten auch seine Aussagen iiber soziale Reproduktion iiberdacht
werden. Ich stimme deshalb Schatzkis Einschitzung zu, dass sich im Rahmen
der Theorie der Praxis bewusstes Denken als Handlungserkldrung nicht kon-
zeptualisieren ldsst, ohne dabei der Theorie des Habitus zu widersprechen
(Schatzki 1987: 315).

Kulturelle Homogenitit

Neben der unbefriedigenden Rolle, die Selbstreflexivitit in der Theorie der
Praxis spielt, féllt auf, dass Bourdieu von Annahmen kultureller Homogenitt
ausgeht. Zunichst scheint dies zwar nicht zuzutreffen; zumindest ist der An-
satz Bourdieus nicht vergleichbar mit Clifford Geertz’ >Kultur-als-Text<-
Theorie. Bourdieu betont, dass zumindest die franzosische Gesellschaft der
1960er Jahre keineswegs kulturell homogen ist; vielmehr gibt es unterschied-
liche, klassenspezifische Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsweisen, die
durch einen jeweils anderen (klassenspezifischen) Habitus bereit gestellt wer-
den. Die Welt wird in unterschiedlichen Klassen jeweils anders wahrgenom-
men; es gibt keinen die gesamte Gesellschaft iiberspannenden kulturellen
Text. Dariiber hinaus lésst sich soziale Praxis nicht analysieren als die simple
Anwendung eines homogenen kulturellen Textes. Vielmehr gibt es — so Bour-
dieu — einen erheblichen Interpretationsspielraum fiir den Akteur in einzelnen

73

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

Situationen. Soziale Praxis entsteht erst durch das Zusammentreffen von Ha-
bitus und Feld — und da es eine Vielzahl unterschiedlicher sozialer Felder gibt,
gibt es auch eine Vielzahl grundsitzlich unterschiedlicher Umgebungen, in
denen der Habitus situativ kreativ ist. Damit scheint auch auf individueller
Ebene die Moglichkeit der kreativen Umdeutung iibersubjektiv geteilter Wis-
sensordnungen gegeben. Sowohl auf der kollektiven Ebene — in Bourdieus
Annahme unterschiedlicher sozialer Felder und Klassen — als auch auf der in-
dividuellen Ebene — in der Annahme, dass der Habitus keine konkreten Hand-
lungen und Sinndeutungen vorgibt, sondern allein einen Mo6glichkeitshorizont
von Handlungen und Deutungsmustern — scheint damit die Moglichkeit kultu-
reller Vielschichtigkeit und Dynamik »eingebautc.

Tatsdchlich ist Bourdieus Theorie der Praxis aber eher darauthin konzi-
piert, soziale Reproduktion zu erklidren als sozialen und kulturellen Wandel.
Das Problem ist, dass es zwar unterschiedliche kollektive Sinnmuster gibt,
dass diese Sinnmuster aber normalerweise in sich homogen zu sein scheinen
und vor allem in Abgrenzung voneinander reproduziert werden. Zwar gibt es
auf der Grundlage von Bourdieus Ansatz in Frankreich keinen homogenen
kulturellen Text, der fiir die gesamte Gesellschaft gleichermallen weltgenerie-
rend und handlungsleitend ist; allerdings sind die einzelnen Klassen kulturell
in sich homogen. Die Dispositionen einzelner Akteure sind klassenspezifisch
und innerhalb einer Klasse weitgehend gleichgerichtet. Nur vereinzelt unter-
sucht Bourdieu den Fall der Uberlagerung urspriinglich voneinander getrenn-
ter kollektiver kultureller Schemata, beispielsweise in seiner Analyse der Her-
ausbildung des >neuen Kleinbiirgertumss, das aus den Habitusformen der biir-
gerlichen Oberschicht sowie des élteren >Kleinbiirgertums< hervorgegangen
ist (bFU: 561-584).

Allerdings fehlt in Bourdieus Theorie der Praxis »eine theoretische Refle-
xion der Bedingungen kulturellen Wandels im Verhiltnis zu denen kultureller
Reproduktion« (Reckwitz 2000: 344). Reckwitz argumentiert, dass dies letzt-
lich systematische Griinde hat. Bourdieu erscheint noch zu stark dem Struktu-
ralismus verhaftet, weil er Kollektiven und Individuen jeweils einen symboli-
schen Code bzw. ein System an Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungssche-
mata zuordnet, anstatt von der Uberlagerung unterschiedlicher Sinnsysteme
sowohl auf der individuellen als auch auf der kollektiven Ebene auszugehen.
Anders als Lévi-Strauss konzeptualisiert Bourdieu den Habitus zwar nicht als
eine universale Struktur des menschlichen Geistes; vielmehr ist der Habitus
ein historisch spezifisches Dispositionssystem. Allerdings verlagert Bourdieu
die Lévi-Strauss’sche Homogenitdtsannahme, so Reckwitz, nur auf eine ande-
re Ebene: Zwischen den Dispositionsordnungen unterschiedlicher Kollektive
gibt es tiefgreifende kulturelle Differenzen; innerhalb einer Klasse sind die
Dispositionen aber weitgehend homogen. Bourdieu verkniipft kollektiv geteil-
te kulturelle Schemata mit individuellen Habitusformen. Deshalb sind die In-
terpretationsfihigkeiten einzelner Akteure letztlich doch nur von untergeord-
neter Bedeutung, weil die Akteure in erster Linie Teil einer kulturell homoge-
nen Klasse sind, deren Mitglieder iiber eine jeweils gleiche, inkorporierte

74

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

>Ressource« an Dispositionen verfiigen. »Damit sind Sinngrenzen mit den
Grenzen zwischen ganzen >Menschen< bzw. >minds<, und zwar sowohl auf der
Ebene von Individuen als auch auf der von Kollektiven, identisch« (Reckwitz
2000: 344). Ich stimme Reckwitz zu, dass hier ein systematisches Hindernis
zur Analyse kultureller Wandlungsprozesse besteht, da gerade die Uberlage-
rung unterschiedlicher Sinnsysteme (auf {ibersubjektiver wie subjektiver Ebe-
ne) eine Quelle kultureller Dynamik sein kann.

Kultur als Arena der Kampfe

Welche Uberlegung liegt den Annahmen Bourdieus iiber Kultur, rationales
Kalkiil und Selbstreflexivitit zu Grunde? Fundamental fiir Bourdieus Ansatz
ist die zundchst an Hobbes erinnernde These, dass das soziale Leben ein race
of all against all ist. Allerdings geht Bourdieu iiber Hobbes hinaus, denn die-
ser Kampf ist nicht nur eine Auseinandersetzung, in der es um das nackte Le-
ben und personliche Sicherheit geht, sondern um symbolische Vorteile (Drey-
fus/Rabinow 1993). Wie Bourdieus Analyse des Gabentausches zeigt, ist den
Menschen offensichtlich nicht bewusst, dass das soziale Leben ein stindiger
Kampf um Kapital ist. In der Theorie der Praxis sind damit die Annahmen,
dass voluntaristisches Handeln nur in Ausnahmefillen vorkommt und dass
Kultur eine Arena des Kampfes ist (die dariiber hinaus die Mechanismen und
tiberhaupt die Existenz des Kampfes gleichsam mystifiziert) und nicht in erster
Linie eine bedeutungsstiftende Ressource sozialer Praxis, systematisch mit-
einander verkniipft. Als fundamental erweist sich Bourdieus — so Dreyfus und
Rabinow — metaphysische Annahme, der Mensch sei in erster Linie ein We-
sen, das um den eigenen Vorteil kdmpft. Die wahre Natur des Menschen darf
kein konstitutiver Bestandteil kollektiver Selbstbilder werden. An einer sol-
chen Position prallt auch der common sense scheinbar wirkungslos ab, nach
dem nicht alle Handlungen allein durch den Versuch motiviert sind, »to use
the structure of the social field to increase symbolic capital« (Drey-
fus/Rabinow 1993: 41).

Damit spielt Kultur in der Theorie der Praxis offensichtlich eine ganz an-
dere Rolle als in der symbolischen Ethnologie von Clifford Geertz. Zunéchst
fallt auf, dass Bourdieu Schwierigkeiten hat, Phdnomene klasseniibergreifen-
der Identititsbildungsprozesse zu analysieren. Dass es Unterschiede in den
Wahrnehmungs- und Beurteilungsschemata zwischen verschiedenen Klassen
gibt, erscheint mir zwar plausibel (wenn man am Begriff der Klasse festhalten
will). Allerdings dhneln Klassen in Bourdieus Modell kleinen Kulturen, denen
eine klasseniibergreifende Identititsgrundlage zu fehlen scheint. Bourdieu
rdumt Phinomenen wie Nationalismus und Ethnizitét einen erstaunlich gerin-
gen Raum in seiner Theorie ein, weil sie durch sein Modell klassenspezifi-
scher Kulturen nicht erkldrt werden konnen. Dagegen scheint die Theorie der
Praxis auf den ersten Blick ein robustes Modell klassenspezifischer Identitits-
bildungen anzubieten. Gerade dies ist aber von Axel Honneth bezweifelt wor-
den, der zeigt, dass die mit dem Modell klassenspezifischer Wahrnehmungs-

75

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

und Klassifikationsschemata verbundene Theorie der >Distinktion< eine be-
merkenswerte Ambiguitit aufweist. Zum einen — so Honneth — iiben klassen-
spezifische Lebensstile und Geschmackseinstellungen instrumentelle Funktio-
nen aus, weil die Akteure durch ihre Anpassung an ihre spezifische Klassen-
lage die strategisch angemessenen Handlungen ausfiihren, die zur Verbesse-
rung ihrer sozialen Position beitragen. Zum anderen liege dem Begriff der
Distinktion ein gruppenspezifisches Abgrenzungsbediirfnis zu Grunde; der
Kampf um Distinktion sei zugleich ein Kampf um die Authentizitét einer Le-
bensform. Wihrend Kultur im ersten Fall nur das Ergebnis unbewusster
Handlungsstrategien sei, der symbolische Ausdruck von gesellschaftlichen
Kéampfen um Macht, sei Kultur im zweiten Fall Ausdruck kollektiver Identité-
ten, deren Existenz nicht alleine durch Distinktionsstrategien erklidrt werden
konne, die nur dazu dienten, die soziale Position zu verbessern. Die Versuche
der Akteure, die jeweils eigenen Wertmafistibe als allgemein verbindliche
auszuweisen, so Honneth, ldsst sich in einem Modell, das Distinktion allein
als symbolisches Ergebnis strategischen Kalkiils begreift, nicht konzeptuali-
sieren, da im Rahmen dieses Modells eine soziale Klasse die eigene Alltags-
kultur an die gesellschaftlich dominanten Lebensstile anzupassen versuche.
Deshalb miisse Bourdieu einen Zusammenhang zwischen symbolischen Aus-
drucksformen und kollektiver Identititsbildung postulieren, um zu erkléren,
warum soziale Gruppen iiber lingere Zeitraume an ihren Geschmacksvorstel-
lungen und Lebensstilen festhalten. Diese Kategorie bleibe jedoch unbegriffen
in einer Theorie, die alle sozialen Beziehungen als Kdmpfe um Kapital be-
trachte (Honneth 1984: 177-179).

Honneths Kritik ist ihrerseits von Markus Schwingel kritisiert worden we-
gen ihrer Nihe zu Jiirgen Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns
(Schwingel 1993: 172). Tatsédchlich unterscheidet Honneth einen 6konomi-
schen Verteilungskampf als eine Auseinandersetzung zwischen allein auf ih-
ren Nutzen bedachter Gegner von einem moralisch-praktischen Kampf als ei-
ne Auseinandersetzung, in der die jeweiligen Kontrahenten um die normative
Zustimmung der anderen Seite ringen wiirden und die mit Kimpfen um Kapi-
tal nicht vergleichbar seien. Doch man muss den Annahmen von Habermas
nicht folgen, um Honneths Kritik zuzustimmen, dass Bourdieu Prozesse kol-
lektiver Identitétsbildung nur unzureichend beriicksichtigt. Honneth geht es
zumindest auch um Lebensstile als Ausdruck miteinander konkurrierender
Kulturmodelle (Honneth 1984: 179), und diese Kritik an Bourdieu erscheint
mir berechtigt: Im Rahmen der Theorie der Praxis spielt Kultur als bedeu-
tungsstiftende Ressource nur eine untergeordnete Rolle. Fiir Bourdieu ist die
Interpretationsfahigkeit der Akteure nur ein Nebenaspekt; die Erkldrung sozia-
ler Praxis ergibt sich fiir Bourdieu in erster Linie iiber die Einsicht in die Stra-
tegiefdhigkeit der Akteure (Reckwitz 1997; LiPuma 1993; Dreyfus/Rabinow
1993). Dem native point of view miissen die tatsidchlichen Mechanismen so-
zialer Praxis unbewusst bleiben, damit sich diese Mechanismen reproduzieren
konnen. Zwar ist das bedeutungsstiftende Element von Kultur fiir Bourdieu
damit von zentraler >Bedeutung« fiir sein Modell sozialer Integration, weil nur

76

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE THEORIE DER PRAXIS VON PIERRE BOURDIEU

dadurch die »Analytik der Kampfe< (Schwingel) verschleiert werden kann. Al-
lerdings besteht das bedeutungsstiftende Element von Kultur in erster Linie
darin, die Grundkategorie sozialer Praxis — den Konflikt — zu verschleiern und
nicht, dem Leben einen Sinn zu geben und identitédtsbildend zu wirken, auch
unabhiéngig von Distinktion und Konflikt.

77

am 14.02.2026, 21:34:46.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 21:34:48.


https://doi.org/10.14361/9783839402894-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

