Hans Richard Brittnacher

Der traumatisierte Heros
Das Desaster des Ersten Weltkriegs in Hofmannsthals
»Der Turm« (1924/25/26)

Hofmannsthals Trauerspiel »Der Turms, das kein geringerer als Hans
Mayer noch 1962 als missgliickt bezeichnete, zadhlt mittlerweile zu den
hochst kontrovers diskutierten Texten der Hofmannsthal-Forschung.
Nach Jahren der Konzentration auf den preziosen Dichter der Prie-
xistenz und einer von Beriihrungsscheu geprigten Abneigung gegen-
iiber dem konservativen Spitwerk ist zwischenzeitlich auch der Autor
der Schrifttumsrede, der Exponent der sog. konservativen Revolution
und der Dichter von volkstiimlichen Fest-, katholischen Mysterien-
und barocken Trauerspielen Gegenstand akademischer Faszination ge-
worden. Gerade seine »Turm«Dichtung diente in den letzten Jahren
dank der kulturwissenschaftlichen Perspektivierung der Germanistik
diskursgeschichtlichen sowie politik- und mythentheoretischen Ansit-
zen zu teilweise extravaganten Deutungen.! Mein eigener Beitrag steht
durchaus in dieser Tradition, wenn er Hofmannsthals Trauerspiel vor
dem Hintergrund der Erfahrung des Ersten Weltkriegs? und unter

1 So hat Uwe Hebekus in der ersten Fassung des Dramas die Formulierung entschei-
dender Stichworte fiir den Totalitarismus erkannt und zuletzt sogar die Affinitdt von
Avantgarde und Faschismus behauptet. Vgl. Uwe Hebekus, Woher - so viel Gewalt? Hof-
mannsthals Poetologie des Politischen in der ersten Fassung im Zurm. In: Dazwischen.
Zum transitorischen Denken in Literatur- und Kulturwissenschaft. Festschrift fiir Johan-
nes Anderegg zum 65. Geburtstag, hg. von Andreas Hérter u.a. Gottingen 2003, S. 139-
156; Ders., Asthetische Ermichtigung, Zum politischen Ort der Literatur im Zeitraum
der klassischen Moderne. Miinchen 2000; Ders. (Hg.): Die Souverinitit der Literatur.
Zum Totalitiren der Klassischen Moderne 1900-1933. Miinchen 2008. Ganz anders
glaubt Hans'Thies Lehmann gerade in der ersten Fassung des Turms wegen der dezidiert
a-dramatischen, zeremoniellen Form eine fundamentale Gesellschafts- und Zivilisations-
kritik freilegen zu konnen. Vgl. HansThies Lehmann, Der Turm als Tragodie auf dem
Theater. In: HJb 24, 2016, S. 179-195.

2 Vgl. auch Alexander Honold, Der Turm und der Krieg. In: HJb 24, 2016, S. 229-252;
Roland Innerhofer, Der Turm im Kontext der zeitgendssischen 6sterreichischen Dramatik.
In: Ebd., S.269-288, hier S.270: »Hofmannsthals Zurm ist nur vor der Folie der politi-
schen Situation in Osterreich nach 1918 zu verstehen.«

Der traumatisierte Heros 175

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickgriff auf die Figur des wohl beriihmtesten Findlings der deut-
schen Geschichte, Kaspar Hauser, als eine dramatische Variante von
Traumadichtung zu lesen versucht.

Hofmannsthals Beschiftigung mit seinem »Turm«Projekt, seinem
»Lebenswerk«, wie er Josef Nadler bekannte,® aber auch einer nach
eigener Auskunft »iiber die Begriffe schweren Arbeit«,* zog sich iiber
ein Vierteljahrhundert hin. Sie begann mit einer recht konventionellen,
in vierhebigen Trochien abgefassten Ubersetzung von Calderéns »La
vida es sueno« (1634/35), und fand schlieBlich Niederschlag in drei
Fassungen des Stoffs, die von der spanischen Vorlage nur »die nackte
kahle Anecdote«’ iibernommen haben, und sich wiederum unterein-
ander erheblich unterscheiden: Die erste — 1924 - endet mit dem
utopischen Ausblick auf die Herrschaft eines Kinderkonigs, die zweite,
1925, unter Berticksichtigung bithnen- und wirkungsisthetischer Uber-
legungen, zwar dhnlich, aber mit einer starken Revision der magischen
und mythischen Elemente, die dritte, im Juni 1926 begonnen, 1927
abgeschlossen, in blankem Pessimismus, nidmlich der Vision von der
Usurpation der Macht durch einen kalten Funktionir des Totalitaris-
mus, der Sigismund, den Helden des Dramas, kurzerhand liquidieren
lasst: Einer, in dem noch »Geist« lebt, muss in der kalten Welt brutaler
Funktionalitit »kassiert, annulliert, ausgeloscht werden.«® Trotz der
Differenzen der Schlussakte ist das Thema der drei Fassungen gleich,
wie Hofmannsthal selbst konstatiert hat:

In dem Trauerspiel Der Turm geht es um das Problem der Herrschaft, der
Fiihrerschaft, das in fiinf Gestalten abgewandelt wird, dem Monarchen,
dem zur Nachfolge berufenen Sohn, dem Kardinal Minister, dem welt-
lichen Politiker, dem Revolutionsfiihrer. Es konnte hier daran erinnert
werden, daB3 Schillers Dramen, vom »Wallenstein« bis zum »Demetrius«,
sdmtlich das Problem des legitimen Kénigtums zum Zentrum haben.”

Das freilich ist so niichtern formuliert, dass sich die turbulente In-
terpretationsgeschichte, die das Drama erfahren hat, kaum nachvoll-

An Josef Nadler, 28. Mirz 1926. In: JDSG XVII, 1974, S. 82.

An Rudolf Alexander Schréder, 25. Oktober 1923. SW XVI.1 Dramen 14.1, S. 494.
An Max Pirker, 30. Juni 1921. SW XVL1 Dramen 14.1, S. 481.

SW XVI.2 Dramen 14.2, S. 218.

Ebd,, S. 471.

N o ook w

176 Hans Richard Brittnacher

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ziehen ldsst. Daher sei das zuriickhaltende Resiimee des Autors um
die wichtigsten inhaltlichen Pointierungen ergéinzt: der Monarch, Ba-
sileus, ist der Inbegriff eines degenerierten, moralisch ausgehohlten
Aristokraten, der zur Nachfolge berufene Sohn Sigismund ein dem
Hamlet Shakespeares oder dem Fiirsten Myschkin aus Dostojevskijs
»Idiot« nachempfundener Tor reinen Herzens, der zunichst zu charis-
matischer Fithrung berufen erscheint, aber dann dem Rinkespiel der
Macht nicht gewachsen ist; der Kardinal Minister — in den ersten
beiden Fassungen noch der GroBalmosenier genannt —, agiert als eine
zwischen Bettelménch und GroBinquisitor chargierende Figur, Julian
dann, der vierte Exponent des politischen Krifteparallelogramms,
der weltliche Politiker, erscheint mal als ein intrigant kalkulierender
Hofling, mal als Erzieher, in dem sich die ganzheitliche Naturphiloso-
phie des Paracelsus mit dem philanthropischen Pathos eines aufkléreri-
schen Erziehers vereinigt; Olivier schlieBlich, der Revolutionsfiihrer,
verkorpert das unverwiistliche »ewige ochlokratische Element«? vor
dem Hofmannsthal seit jeher zuriickschauderte, mal als Grobian mit
Landknechtsmanieren, mal als seelenloser Techniker der Macht, in
dem der Faschismus der Piazza Gestalt gewinnt: »ganz in Eisen und
Leder, Pistolen im Giirtel, einen Sturmhelm auf.«? Aber auch eine
solche einldsslichere Charakteristik des Personals verfehlt das Eigen-
tiimliche des Stiicks, indem sie immer noch wie in Hofmannsthals
Selbstauskunft insinuiert, hier werde im dramatischen Experiment an
fiinf politischen Herrschaftsmodellen — wie in Schillers politischen
Tragodien und Geschichtsdramen — die Frage nach der Legitimitit der
Macht durchgespielt und beantwortet.

Die fiir Hofmannsthal ja keineswegs naheliegende Konzentration
auf die Sphire des Politischen hat wohl mit den grundstiirzenden
Erfahrungen des Ersten Weltkriegs zu tun, der keinen Stein auf dem
anderen und keine Gewissheit intakt gelassen hat. Zwar sind Schau-
platz und Zeitraum des Dramas einer vergangenen Zeit und einer
entriickten Welt zugeordnet, einer »in der Atmosphire dem siebzehn-

8 An Fritz Setz, Dezember 1925. In: Hugo von Hofmannsthal, Der Turm. Hg. von
Werner Bellmann. Stuttgart 2000, S. 196.

9 SW XVI.2 Dramen 14.2, S. 212. Es ist bemerkenswert, mit welchem Scharfblick der
Dichter den plebejischen Charakter faschistischer Herrschaft durchschaut.

Der traumatisierte Heros 177

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten [Jahrhundert] ahnlichen« Zeit in einem »Konigreich Polen, aber
mehr der Sage als der Geschichte«,!0 aber doch sind die beiden so
unterschiedlichen Zeiten von vergleichbaren kriegsbedingten Verhee-
rungen gezeichnet: Hofmannsthal weicht auf das Barockzeitalter aus,
weil »eine Not wie im 30-jahrigen Krieg« dem Chaos der eigenen
Welt entspricht.!! Walter Benjamin hat den kriegsbedingten Zerfall
moralischer, sozialer und 6konomischer Gewissheiten in seinem Essay
Erfahrung und Armut als prigende Generationserfahrung eindrucksvoll
bilanziert:

Denn nie sind Erfahrungen griindlicher Liigen gestraft worden als die
strategischen durch den Stellungskrieg, die wirtschaftlichen durch die
Inflation, die korperlichen durch den Hunger, die sittlichen durch die
Machthaber. Eine Generation, die noch mit der Pferdebahn zur Schule
gefahren war, stand unter freiem Himmel in einer Landschaft, in der
nichts unverdndert geblieben war als die Wolken, und in der Mitte,
in einem Kraftfeld zerstérender Strome und Explosionen, der winzige
gebrechliche Menschenkérper.!?

Der Orientierung in einer dynastischen Ordnung war nach dem Krieg,
der immerhin drei europiische Kaiserreiche amorphisiert hatte, buch-
stablich der Grund unter den Fiien entzogen worden. Die Jahre nach
dem Krieg vermehrten noch die Ratlosigkeit, die unbeholfene Uber-
fithrung der Monarchie in ein republikanisches System, Inflationen,
Attentate, Desertionen und Meutereien prigten einen gelegentlich an
Biirgerkrieg erinnernden Zustand politischer Desorientierung und so-
zialer Desintegration: Das Land ist aus den Fugen. Neue Triebkrifte
des historischen Geschehens bringen sich zur Geltung, die mit der
Vektorrechnung der traditionellen politischen Analyse nicht zu greifen
sind. Julian, vielleicht der klarste politischste Kopf des Stiicks, auf
jeden Fall ein versierter Intrigant,'® begreift die Masse als eine Hydra

10 SW XVI.1 Dramen 14.1, S. 42.

11 Charles Andrew Weeks, Hofmannsthal, Pannwitz und Der Turm. In: Jahrbuch des
Freien Deutschen Hochstifts, 1987, S. 336-359, hier S. 350.

12 Walter Benjamin, Erfahrung und Armut, in: Ders., Gesammelte Schriften. Hg. von
Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhiuser. Bd. II: Aufsitze, Essays, Vortrige.
Frankfurt a.M. 1980, S. 213-219, hier. S. 214.

13 Ausfiihrlich geht auf die bislang in der Interpretationsgeschichte des »Turm« unter-
belichtete Figur des Julian der Beitrag von Nicola Gess ein: Choreographie der Intrige.

178 Hans Richard Brittnacher

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und glaubt in jener Uberheblichkeit, der schon der legendire Rabbi
Léw in Prag zum Opfer fiel, dem Bauer, einem »Klo8 aus Lehm«,!*
politischen Verstand einhauchen zu kénnen, aber produziert doch nur
einen Golem, der seinem Schopfer an die Kehle gehen will.!>

Dem aufgebrachten politischen Zustand entspricht eine aus der
Ordnung geratene Natur: »Finsternis, erleuchtet von brennenden Dor-
fern [...], der Bauer, der [...] seine Sense umnagelt zur blutigen Pike«.16
Im Chaos der Zeit finden apokalyptische Phantasien Beifall, die aus
unerhorten Vorfillen Zeichen des Untergangs herauslesen: »Ein drei-
beiniger Has hat sich sehen lassen, ein hageres Schwein ist daherge-
kommen, ein glithiugiges Kalb rennt durch die Gassen.«!” In dieser
apokalyptischen Stimmung gedeihen millenarische Phantasien, die auf
Erlsser hoffen, einen Armeleute- oder einen Kinderkonig.

Unmissverstidndlich duBert sich Hofmannsthal im Juni 1918 brieflich
gegeniiber Hermann Bahr, der Stoff von Calderéns Drama, an dessen
literarischer Aktualisierung er nun schon so lange arbeite, sei ihm
»erst durch die Erkenntnisse des Krieges [...] ganz faBlich geworden.«!8
Dabei sieht er, so markant der Unterschied zwischen der geplanten po-
litischen Parabel zu den lyrischen Einaktern und Kunstmérchen seines
Frithwerks auch ist, in der ihm gestellten politischen Aufgabe keinen
Bruch zum Asthetizismus der Jahrhundertwende, sondern dessen Fort-
setzung und Herausforderung. In »Ad me ipsum« notiert er: »Der

Zum dramatischen Rhythmus in Hofmannsthals »Der Turm«. In: HJb 24, 2016, S. 197-
228. Gess zeigt iiberzeugend die Ambivalenz des Julian, der einerseits als Meister der
Machination agiert, der geschickt sein Affektwissen nutzt, die Revolte des Olivier insze-
niert und zuletzt gar als Schattenkonig titig ist, aber auch als »Leidensgenosse |[...| der
gekronten Unschuld« (Benjamin) eine andere Seite als die des Tyrannen, ndmlich die des
Heiligen zeigt. Vgl. v.a. S. 202 u. S. 207.

14 SW XVI.2 Dramen 14.2, S. 95.

15 Vgl. dazu auch Sabine Schneider, Hofmannsthals Zirm-Dramen. Politik, Wissen-
schaft und Kunst in der Zwischenkriegszeit. Eine Einfithrung. In: HJb 24, 2016, S. 169-
178.

16 SW XVI.2 Dramen 14.2, S. 152.

17 SW XVLI Dramen 14.1, S. 10.

18 Zit. nach Werner Bellmann: Nachwort. In: Hugo von Hofmannsthal, Der Turm
(wie Anm. 8), S. 220-246, hier S.222. Honold verweist auf die Diskrepanz, mit der Hof-
mannsthals BriefiuBlerung zwar von den meisten Interpreten erwihnt wird, aber in der
Exegese eigentiimlich resonanzlos bleibt. Honold, Der Turm und der Krieg (wie Anm. 2),

S. 250.

Der traumatisierte Heros 179

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Turm« Darzustellen das eigentlich Erbarmungslose unserer Wirklich-
keit, in welche die Seele aus einem dunklen mythischen Bereich hinein-
gerit. Anzukniipfen: jener Begriff der Praeexistenz.«!9

Die Nihe der »Turm«Dichtung zur Realgeschichte des Untergangs
der Donau-Monarchie wird durch viele Einzelheiten nahegelegt:

Ein vierjahriger Krieg unter Basileus hat das Reich verwiistet. Das Kénig-
reich zerfillt, Kriegsgewinnler gedeihen im Chaos. Kredit erhalten die
Falschen. Das Volk hat sein Vertrauen in das Geld verloren. Aufruhr und
Meuterei unterminieren die alte Ordnung.?’

Selbst die in den Wildern lebenden Deserteure, die sog. »griinen Ka-
der«, finden in den als »Griinen« bezeichneten »Versprengten von der
koniglichen Armee«?! Aufnahme in Hofmannsthals »Turm«.?? Dieser
Zustand politischer Dissoziation und sozialer Desintegration war fiir
Hofmannsthal, der wihrend des Krieges als Leiter des Pressebiiros
im Kriegsfiirsorgeamt eine wichtige publizistische Funktion wahrge-
nommen hatte,? der schon vor dem Krieg mit seinem »Jedermann«
(1911) und nach dem Krieg immer noch mit dem »Salzburger groBen
Welttheater« (1922) deutlich fiir eine katholisch fundierte, pro-tster-
reichische, pan-europidische und feudale Ordnung plddiert hatte, der
wihrend und nach dem Krieg mit den namhaftesten konservativen
Denkern seiner Zeit intensiven miindlichen oder brieflichen Gedan-
kenaustausch pflegte,* kaum ertriglich. In einem Brief an Henri

19 Aufzeichnungen zu Ad me ipsum 1927/28. In: GW RAIII, S. 625.

20 Weeks, Pannwitz und Der Turm (wie Anm. 11), S. 347. (Weeks belegt seine Beobach-
tungen mit Zitaten aus dem Bd. III der Gesammelten Werke, Frankfurt a.M. 1979)

21 SW XVI.2 Dramen 14.2, S. 105.

22 Karl Bednarik, Stephan Horvath: Osterreich 1918. Wien, Jugend und Volk. Wien/
Miinchen 1968, S.27. Vgl. Weeks, Hofmannsthal, Pannwitz und »Der Turm« (wie
Anm. 11), S. 347.

23 Vgl. dazu Hans Richard Brittnacher, Hofmannsthals Kriegspublizistik. In:
Kriegstaumel und Pazifismus: Jiidische Intellektuelle im Ersten Weltkrieg. Hg. von Hans
Richard Brittnacher und Irmela von der Liihe. Frankfurt a.M. 2016, S. 97 — 111; Sabine
Schneider, Orientierung der Geister im Bergsturz Europas. Hofmannsthals Hermeneutik
des Krieges. In: Der Held im Schiitzengraben. Fithrer, Massen und Medientechnik im
Ersten Weltkrieg. Hg. von Stephan Baumgartner u.a. Ziirich 2014, S. 85-96.

24 Die Zahl der Lesespuren und Eindriicke, die Rudolf Pannwitz mit seiner »Die
Krise der europidischen Kultur« (1917), Oswald Spengler mit seinem »Der Untergang
des Abendlandes« (1918) und Carl Schmitt mit seiner »Politischen Theologie« und »Die

180 Hans Richard Brittnacher

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Barbusse und seine Freunde in Frankreich resiimiert Hofmannsthal
seine ratlose Situation in der Nachkriegszeit: »Wir sind, als geistige, in
Frage gestellt in einer Welt, die Chaos werden will.<?> Wie viele um
jede Gewissheit gebrachte Intellektuelle deutet er sich schlieBlich in
seinen Aufzeichnungen »Ad me ipsum« das Desaster des Weltkriegs
um zur Voraussetzung eines lidngst filligen, aber archaisch fundierten
Neubeginns: »[d]aher bedurfte es der Vorginge seit 1914, damit die
Michte sich zum Mythos gestalten.«?6 Hofmannsthal ist, wie er Rudolf
Pannwitz, mit dem er sich lange in der Diagnose der européischen Kri-
se einig weil}, im ersten Nachkriegsjahr brieflich mitteilt, auf der Suche
nach einem »Element der Tat, das wirkliche Hineingreifen in die Epo-
che,«?” um durch ein Modell geistiger Fiihrerschaft den Vorgang der
allgemeinen Dissoziation aufzuhalten. Unschwer also lisst sich daher
das »Turm«Projekt als dramatischer Versuch lesen, eine in die Krise
geratene autoritire Herrschaftsform wieder flott zu machen. Allerdings
kann dabei nicht einfach der auch von Hofmannsthal nicht geleugnete
marode Zustand der Vorkriegsmonarchie restituiert werden, vielmehr
muss die Herrschaft eine neue Legitimation finden, um gelten zu kon-
nen. Worauf die neue Legitimation sich griinden kann, nachdem die
metaphysische Berufung der dynastischen Herrschaftsidee — der oster-
reichische Doppelmonarch war immerhin apostolischer Kénig von Un-
garn - anachronistisch wurde, steht in Frage. Fiir Hofmannsthal —
in Uberzeugungsgemeinschaft mit wohl allen konservativen Intellektu-
ellen des ersten Jahrhundertdrittels — besteht ihre zentrale Aufgabe
darin, den beklagten Materialismus des Lebens durch ein neues Pri-
mat des Geistigen zu ersetzen. Eine nichtmaterialistische Fundierung
von Gesellschaft und Kultur, in der eben keine materiellen, sondern
»geistige Krifte, tiefere Bediirfnisse«?® den geschichtlichen Ablauf be-
stimmen, scheint das von Max Weber charismatisch genannte Modell

Diktatur« (beide 1922) in Hofmannsthals »Turm« hinterlassen haben, sind nicht zu
tibersehen.

25 GW RATI, S. 464.

26 GW RATIL S. 617.

27 An Pannwitz, 21. Juli 1991, nach Weeks, Hofmannsthal, Pannwitz und »Der Turm«
(wie Anm. 11), S. 341.

28 Ebd,, S. 346.

Der traumatisierte Heros 181

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Herrschaft zu gewihren, also jene besondere Autoritit, die auch
Sigismund im Drama (zumindest zeitweilig) zuwachsen kann, weil
er aus dem Adel seiner Herzensbildung heraus uneigenniitzig, seelen-
voll, mit Verzicht auf materialistisches Niitzlichkeitsdenken handelt:
»Immer aber - das ist das entscheidende - lehnt das Charisma [...]
alles rationale Wirtschaften als wiirdelos ab.«** So hat Max Weber
das Wirtschaftsfremde des Charismatikers begriindet. Aber auch die
energische Abkehr von der Tradition — im Sinne des Christuswortes
»Ich aber sage euch« — gehoért zum Charismatiker. Die letzten Worte
Sigismunds, »Gebet Zeugnis, ich war da, wenngleich mich niemand ge-
kannt hat«,30 weist ihn explizit »als Postfiguration Christi« aus.?! Selbst
in der Perspektive der den eigenen Sohn dahingebenden viterlichen
Macht riickt Sigismund in die Nihe Jesu, wenn Basileus im Gesprich
Joh 3,16 aufgreift: »Ich habe meinen einzigen Sohn von mir getan, —
dahin, wo ihn die Sonne nicht bescheint.«32

Uberhaupt ist die Nihe Sigismunds zur Figur Christi auffallig, nicht
nur in beider Passion, sondern auch beim Vergleich energischerer Zii-
ge der beiden Charaktere. Wenn Sigismund den alten Fithrungskréiften
zuruft »Halt! Ich will nicht Herr sein in den Formen, die euch gewohnt
und genehm sind, sondern in denen, die Euch erstaunen. Es ist noch
die Zeit nicht, dafl ihr mein sanftes Gesicht sehet, sondern das kommt
spiter«,33 erinnert dies an den Matthdus-Vers 10, 34-35: »Wihnet
nicht, daB ich gekommen bin, Frieden auf die Erde zu bringen. Ich
bin nicht gekommen, Frieden zu bringen, sondern das Schwert.« Dem
Typus des von seinen Jiingern verehrten Charismatikers entspricht
Sigismund auch, wenn seine Gefolgsleute hingerissen dem intransigen-
ten Glanz seines personlichen Zaubers huldigen. »Du hast uns gezeigt:
Gewalt, unwiderstehliche, und iiber der Gewalt ein Hoheres, davon wir

29 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie.
Tiibingen 1976, S. 655.

30 SW XVI.2 Dramen 14.2, S. 220.

31 Vgl. Innerhofer, Der Turm im Kontext, (wie Anm. 2), S. 274.

32 SW XVL.2 Dramen 14.2, S. 43.

33 Ebd, S. 118.

182 Hans Richard Brittnacher

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Namen nicht wissen. Und so bist du unser Herr geworden, der
Eine, der Einzige, ein Heiligtum, zugénglich.«3*

Dennoch muss sich jede Lektiire des »Turms«, die das Trauerspiel
vor dem Hintergrund des Ersten Weltkriegs als hilfreichen Beitrag
zur Legitimititskrise moderner Herrschaft deutet, einen gewissen Stra-
bismus nachsagen lassen.?> Die Schieflage ergibt sich aus der dem
politischen Interesse naheliegenden und nahe gelegten strukturellen
Gleichwertigkeit der fiinf Herrschaftsmodelle und ihrer personalen
Vertreter: Der moralisch korrumpierte Basileus, der weltfliichtige Kir-
chenfiirst, der intrigante Julian, der plebejische Rebell Olivier und
der charismatische Sigismund agieren demzufolge als Exponenten un-
terschiedlicher Positionen von prinzipiell gleicher Berechtigung bzw.
Obsoletheit. Von einer solchen Gleichheit aber kann gar nicht die Re-
de sein: Zwar hat Hofmannsthal, ein so effektsicher wie psychologisch
nuanciert argumentierender Dramatiker, es sich nicht nehmen lassen,
seinen wichtigsten Figuren zumindest Rudimente einer ihr Handeln
plausibilisierenden Biographie mitzugeben, aber bei keiner hat die
Vorgeschichte eine so tiefgreifende Bedeutung und eine so dramatische
Wucht wie bei Sigismund, dem Dreh- und Angelpunkt des Dramas.
Hier ist es auch, wo im Inhaltlichen die deutlichsten Korrekturen an
der Vorlage Calderons vorgenommen wurden: Das Stiick handelt von
Basileus, dem Konig von Polen, dem geweissagt wurde, durch den
eigenen Sohn vom Thron verstoBen zu werden und von dessen Hand
zu sterben - eine jedem mit Mythen, Sagen, Legenden Vertrauten
bekannte Geschichte, deren Bausteine sich auch bei den Erzihlungen
von Odipus, dem alttestamentarischen Joseph, der Legende von Judas,
in Wolframs »Parzival«, sogar im Mirchen von Schneewittchen etc.
finden. Dem mythischen Modell folgend ldsst Basileus seinen Sohn
fortschaffen und von einem seiner Handlanger in einem Verlies be-
wachen, um ihn dann, herangewachsen, auf die Probe zu stellen -
was im spanischen Versdrama, nachdem ein erster Versuch scheiterte,

34 Ebd., S. 116.

35 Dennoch lesenswert und vielfach aufschlussreich die Interpretation von Katharina
Maria Herrmann, Hugo von Hofmannsthals spites Drama Der Turm. Ringen um Erls-
sung von der »bosartigen Unwirklichkeit« Moderne. In: New German Review 23, 2008,

S.7-25.

Der traumatisierte Heros 183

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schlieBlich im zweiten Anlauf gelingt: Segismundo ziigelt seine Wut,
erweist sich als beherrschter Hofmann und verzeiht dem Vater die
widerrechtliche Inhaftierung.

Bei Hofmannsthal hingegen ist diese Inhaftierung ein unverzeihli-
ches Verbrechen, fiir sein Opfer ein Martyrium, das unheilbare see-
lische Wunden geschlagen hat. Der Sigismund, dem der Zuschauer
schon im ersten Akt begegnet, ist eine ganz aufs Kreatiirliche herun-
tergebrachte, geschundene Figur, »ein ungeheurer Frevel«¢ dessen
erbdarmliche Situation die Zuschauer des Dramas unweigerlich an den
berithmtesten Findling der deutschen Kultur denken lieB, ndmlich an
Kaspar Hauser. Da er nach meiner Einschitzung fiir das Verstidndnis
der »Turm«Dichtung von zentraler Bedeutung ist, kurz einige biogra-
phische Hinweise: Ein etwa 16-Jdhriger, der sich nur torkelnd zu be-
wegen vermag, nur stammelnd und lallend spricht, taucht am Pfingst-
montag des Jahres 1828 in Niirnberg auf. Einem Zettel, den er bei sich
tragt, lasst sich entnehmen, er sei ein unehelich geborenes Kind und
von seiner verzweifelten Mutter einem bitterarmen Tagel6hner unter-
geschoben worden. Aber allzu offensichtlich sind die Anzeichen der
sozialen Verwahrlosung und der kognitiven und emotionalen Retardie-
rung, als dass man wirklich glauben kénne, das Geschépf habe lingere
Zeit unter Menschen zugebracht. Sein ritselhafter Zustand und seine
merkwiirdigen Gewohnheiten erregen das Interesse der berithmtesten
zeitgenossischen Gelehrten: Kaspar hat das geistige Alter eines dreijdh-
rigen Kindes, fillt bei Einbruch der Dunkelheit in Tiefschlaf, trinkt
nur Wasser, isst nur Brot, alles andere, sogar Milch, speit er mit Ab-
scheu aus. Er reagiert tiberempfindlich auf Licht, weil seine Hénde
kaum zu gebrauchen, seine Muskulatur ist dramatisch unterentwickelt,
die FuBlsohlen haben keine Hornhaut, beim Anblick schwarzer Tiere
schreit er auf. Der Findling wird, wie Zeitgenossen berichten, zur
Kuriositit: »Jedermann wurde zu ihm gelassen, der ihn zu besehen
Lust hatte.«3” Angesichts der unterentwickelten physischen Konstituti-

36 SW XVI1.2 Dramen 14.2, S. 17.

37 Anselm von Feuerbach, Kaspar Hauser. Beispiele eines Verbrechens am Seelenle-
ben eines Menschen (1832). In: Georg Friedrich Daumer, Anselm von Feuerbach: Kaspar
Hauser. Mit einem Bericht von Johannes Meyer und einem Essay von Jeffrey M. Masson.
Frankfurt a.M. 1995, S. 7-96, hier S. 44.

184 Hans Richard Brittnacher

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

on und der offensichtlichen Sprachinkompetenz setzt sich bald die
Uberzeugung durch, Kaspar habe in einer frithen Phase seines Lebens
sprechen gelernt, sei dann aber als Kleinkind seiner Familie entrissen
und fernab jeder menschlichen Gesellschaft, in einer halbliegenden
Stellung angekettet, wohl an die 12 Jahre in einem fensterlosen Kerker
gefangen gehalten worden, wo ihm bei der allmédhlichen Vertierung
seines Wesens das rudimentire Sprechen und der sinnvolle Gebrauch
seiner GliedmaBen fast vollstindig abhanden gekommen seien. Diese
rasch aufgegriffene und spiter auch von Kaspar Hauser selbst weitge-
hend bestitigte Geschichte rekonstruiert ein monstroses Verbrechen:
den Raub der Kindheit, die systematische Depravierung eines mensch-
lichen Wesens durch den vollstindigen Entzug von Nihe und Wirme,
von Licht, Liebe und Zuversicht. Anselm von Feuerbach, der wohl
bertihmteste Jurist seiner Zeit, nimmt groBen Anteil am Schicksal des
Findlings, verfasst fiir Hitzigs »Pitaval«-Geschichten einen engagierten
Text iiber das in seiner Grausamkeit unvergleichliche Verbrechen an
Leib und Seele eines arglosen jungen Menschen. Der einflussreiche
Fiirsprecher des Findlings steigert das Interesse an dessen Schicksal
durch die Uberlegung, es handele sich bei ihm um ein geraubtes
Kind aus besseren Kreisen, einen Erbfolger aus dem Hause Baden,
den gegen ein sterbendes Kind ausgetauschten Nachfolger der Zihrin-
ger Linie; durch das Beiseiteschaffen des Erbfolgers und durch den
Tod des Knaben, den man der GroBherzogin Stéphanie Beauharnais,
der Nichte Napoleons, untergeschoben habe, sei die notorisch ruhm-
und titelsiichtige Grifin Luise Karoline von Hochberg in die Lage
gesetzt worden, ihre nur morganatisch begriindeten Anspriiche auf die
Erbfolge zu legalisieren. Einige Jahre spiter, als der mittlerweile alpha-
betisierte Kaspar seine allmihlich wiederkehrenden Erinnerungen zu
Papier bringen will, wird er wiederholt von Unbekannten attackiert.
Beim zweiten Attentat stirbt er, was der These von der Vertuschung ei-
nes aristokratischen Verbrechens erheblich Auftrieb verschaffte und zu
einigem literarischen Erfolg verhalf — unter anderem auch im Roman

Der traumatisierte Heros 185

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Caspar Hauser oder Die Trigheit des Herzens« (1908) aus der Feder
von Jakob Wassermann, einem engem Freund Hofmannsthals.38

Auch an anderen Stellen von Hofmannsthals Werk finden sich
Hinweise, sogar direkte Erwihnungen des Kaspar-Hauser-Motivs,?”
was mit dessen dreifacher Eignung fiir literarische Adaptionen zu
tun haben mag: Kaspar Hauser ist erstens, spitestens seit Verlaines
programmatischem Gedicht »Gaspard Hauser chante«, Abbild des in
einer feindseligen Welt ausgesetzten Menschen, des Fremdlings, der
sein Leid klagt, insofern ein Prototyp des Kiinstlers. Er ist zweitens
Inbegriff der geschundenen Kreatur, die rohe, unbehauene Anthropo-
logie des Menschen vor aller zivilisatorischen Formung - und auch in
dieser Hinsicht dem Kiinstler vergleichbar, der eine unverfilschte, nur
aus dem eigenen Inneren aufsteigende Sprache zu artikulieren sucht.
Und schlieBlich, drittens, dienen die um seine Gestalt gesponnenen
Erzihlungen von Verlies und Prinzenraub - in den meisten Varian-
ten der Geschichte mit bereitwilliger klerikaler Unterstiitzung — der
Kolportageliteratur als Vorlage fiir Verschwérungsphantasien iiber die
ruchlosen Aktivititen von Kirche und Adel.

Schon Walter Benjamin hat in der zweiten seiner Rezensionen zur
Neufassung des »Turm« auf die Nahe zu diesem Stoff hingewiesen:

Der Prinz, auch in der neuen Gestalt, ist vom Schlage des Kaspar Hauser.
Auch in dem neu gestalteten Helden tauchen die Worte aus dem aufge-
wiithlten Lautmeer nur fliichtig hervor, mit erdfremdem Najadenblick
um sich schauend. Es ist der gleiche, welcher heute in der Sprache der
Kinder, der Visionire oder der Irren uns so tief betrifft.40

Auch hier also der Hinweis auf die Unverbildetheit eines gleichsam
chthonischen Sprechens, das sich bei beiden, bei Sigismund nicht an-
ders als bei Kaspar Hauser, in so langer Kerkerhaft und bei so langer
Entbehrung mitmenschlicher Zuwendung herausgebildet habe. Die

38 Ausfiihrlicher zum Kaspar Hauser-Stoff und seiner Karriere in der Literatur: Hans
Richard Brittnacher, Um die Kindheit betrogen — Kaspar Hauser und seine Geschwister
Mignon und Meret. In: Kindheiten. Hg. von Thomas Koebner. Miinchen 2013, S. 20-40.

39 Z.B. in Der Dichter und diese Zeit. GW RA I, S. 54; Vorspiel fiir ein Puppenthea-
ter. GW D 111, S. 489.

40 Walter Benjamin, Hugo von Hofmannsthals Zurm. In: Gesammelte Schriften III:
Kritiken und Rezensionen. Hg. von Hella Tiedemann-Bartels. Frankfurt a.M. 1980,
S.98-101, hier S. 99.

186 Hans Richard Brittnacher

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Forschung hat die Beziige des Sigismund zur Hauser-Figur in einigen
wichtigen Aufsidtzen niher herausgearbeitet,*! ich kann mich hier auf
die Widergabe der wichtigsten Ahnlichkeiten, iibrigens z.T. fast wort-
lichen Entlehnungen aus Feuerbachs Denkschrift, beschrinken: Hof-
mannsthal akzentuiert nicht so sehr das Motiv der widerrechtlichen,
sondern stirker das der unmenschlichen Kerkerhaft, beschwért die
Schmach eines an Ketten gelegten Koénigssohns, der in einem tiefen
Gewdlbe vegetiert, das zu klein ist, eine aufrechte Stellung zuzulassen;
zu Beginn der Handlung diirfte Sigismund etwa 20 Jahre alt sein, ein
Drittel seines Lebens hat er in Gefangenschaft zugebracht, »vier Jah-
re[|«*2— mehrfach wird die Zeit der Haft, die kaum zufillig der Dauer
des Ersten Weltkriegs entspricht,*® im Drama erwihnt. Zuvor war
er, wie wohl auch Kaspar Hauser, »als Kind bei bdurischen Leuten,
recht guten Leuten«.** Hofmannsthal vergegenwiirtigt in der empérten
Reaktion des Arztes die seelische Folter und die physische Verkriippe-
lung; der Diener Anton ziirnt iiber eine Erndhrung, die eher einer
Fiitterung gleicht, noch »fiir einen rdudigen Hund zu gering«.*> Wie
Kaspar Hauser ist auch Sigismund in der Gefangenschaft vertiert. Er
faucht und briillt eher, als dass er spricht, wenn er um Ausdruck ringt,
skrampft sich ihm’s Wort im Mund und er bringts nicht heraus«;*
Sigismund, »[d]er Prinz, der nackig geht, mit einem alten Wolfsfell
um den Leib«,*” erinnert an die Wolfskinder, mit denen auch Kaspar
Hauser verglichen wurde, veringstigt und scheu, aber auch wild und
gefihrlich. Der Blick »dieses in Ketten liegenden Geschopfes geht

41 TIn erster Linie bei Horst Martin, Kaspar Hauser und Sigismund. Uber eine Quelle
zu Hofmannsthals Zurm. In: Seminar XII, 1976, S. 236-258, vgl. auch Marianne Kesting,
Sprachterror oder dichterische Sondersprache. Zur Verwandlung der Kaspar Hauser-Fi-
gur in Hofmannsthals Zirm-Dichtungen und in Peter Handkes Kaspar. In. Drama und
Theater im 20. Jahrhundert. Festschrift fiir Walter Hinck. Hg. von Hans Dietrich Irm-
scher und Werner Keller, Géttingen 1983, 365-380. Vgl. auch die Anm. zu 16,24 in SW
XVI.1 Dramen 14.1, S. 509.

42 SW XVI.2 Dramen 14.2, S. 15.

43 Vgl. Honold, Der Turm und der Krieg (wie Anm. 2), S. 247.

44 SW XVIL.2 Dramen 14.2, S. 17.

45 Ebd., S. 15.

46 Ebd., S. 16.

47 Ebd., S. 10.

Der traumatisierte Heros 187

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch die Seele stirker als der Schall der Posaune.«*® Der Begriff
>Vertierung« freilich unterstellt eine Metamorphose, einen Prozess, der
am Zauber der Verwandlung teilhat und zuletzt eine vollstindige Enti-
tit an die Stelle eines anderen setzt. Wenn aber Sigismund seine so
oft gestellte Frage »Wer ist das: Ich? Wo hats ein End?«* dndert zu
dem angedeuteten Syllogismus »Wo ist mein Ende und wo ist dem
Tier sein End?«®0 gewinnt er seine Frage aus dem Bewusstsein einer
unaufhebbaren, heillosen Differenz zwischen sich selbst und der Welt
der Kreaturen.

Zu den physischen Misshandlungen kommt die seelische Qual, die
beide Figuren teilen, das Gefiihl génzlicher Verlassenheit, aus dem
doch immer wieder der Adel einer héheren Abkunft leuchtet, der
sich trotz widriger Bedingungen und zum Erstaunen aller Beteiligten
zur Geltung bringt. Wie Kaspar Hauser sich mit Christus, dem am
Kreuz Gemarterten, vergleicht, so Sigismund mit dem abgestochenen
Schwein, das der Metzger am »Kreuzholz« zum Ausweiden aufgehingt
hat. Wie Kaspar Hauser wird Sigismund entfiihrt, mit Opium betédubt,
und verliert seine Erinnerung; bevor man ihn aussetzt, wird auch er
neu gekleidet, und so wie Kaspar nach seiner Haft neugeboren wird, so
erwacht auch Sigismund nach seiner Zeit im Turm im Palast zu einem
neuen Leben. Und wie Kaspar muss auch Sigismund, als er sich seines
Daseins und seines Schicksals bewusst wird, »aus der Welt geschafft
werden.«’!

Soweit nur einige, vielleicht nicht einmal die wichtigsten Analogien,
die fiir sich genommen freilich nur belegen, dass Hofmannsthal bei
der Gestaltung einer Figur, der er das fiir ein barockes Trauerspiel
notige Format eines Dulders und Mirtyrers, keines aktiven Helden wie
in der Tragodie, geben will, in einem historischen Kriminalfall fiindig
wurde. Dass er sich bei der dramatischen Bewiltigung einer eminent
politischen, fiir seine eigene Gegenwart brennend wichtigen Proble-
matik fiir das anachronistische Modell des barocken Trauerspiels ent-
schied, nicht fiir die modernere und seinem wihlerischen dsthetischen

48 SW XVI.1 Dramen 14.1, S. 49.

49 SW XVIL.2 Dramen 14.2, S. 56

50 Ebd.,, S.53.

51 Martin, Kaspar Hauser und Sigismund (wie Anm. 41), S. 257.

188 Hans Richard Brittnacher

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Empfinden eher entsprechende Tragodienform, mag daran liegen, dass
in Wahrheit deren Konzept eines hybriden Helden, angesichts der
turbulenten Zeitverhiltnisse, anachronistisch ist. Das Chaos der Nach-
kriegszeit hat die Tragddienkonvention eines handlungsmichtigen per-
sonlichen Akteurs disqualifiert. Die exzeptionelle Leibverfallenheit des
Barock, seine entschlossene Verachtung alles Weltlichen, lieferte Hof-
mannsthal die Konturen fiir ein dramatisches Experiment mit der
Figur des Dulders, des Mirtyrers, und demonstriert Hofmannsthals
Vertrauen in die Figur des Opfers als Berufungsinstanz gegen das
Morden der Zeit und den Zerfall der Ordnung. Vielleicht deshalb hat
er schon in der fritheren Fassung Benjamins Zustimmung gefunden:

Ein »Trauerspiel« heit nicht umsonst der »Turm« Und so entsagt es der
Chimire einer neuen »Iragik«. Was er im Prinzen Sigismund beschwort,
das ist vor allem der geschundene Leib des Mirtyrers, dem gerade Spra-
che — nicht umsonst - sich weigert. Damit nimmt dies letzte Drama des
Dichters die kostbare Tradition der deutschen Biihne so kithn wie sicher
an dem Punkte auf, wo sie der Klassizismus unterbrach. [...] Im Geist des
Trauerspiels hat der Dichter den Stoff des Romantischen entkleidet und
uns blicken die strengen Ziige des deutschen Dramas daraus entgegen.>?

Das Schicksal, das Sigismund erlitten hat, das Exemplarische seines
Martyriums, die Symptome, die er zeigt, die Unverfiigbarkeit tiber
seine korperlichen und erst recht iiber seine seelischen Reaktionen —
alles das zeigt eben auch die Figur eines Traumatisierten. Sigismund
ist eben nicht der Charismatiker, dem die Reorganisation der in chao-
tische Auflosung geratenen Verhiltnisse durch eine auf bezwingender
personlicher Autoritit gegriindete Herrschaft gelingen kann - er schei-
tert. Die politische Arithmetik des Dramas, die nach der absolutisti-
schen, vermeintlich gottgegriindeten Macht des Basileus das restaura-
tive, im Charisma der Person fundierte Interregnum des Sigismund
folgen ldsst, verweigert diesem den Erfolg: Sigismund kann nur ein
Ubergangskonig sein — erst das versohnliche Erscheinen des Kinderko-
nigs kann die Neuordnung begriinden.’® Mit einer bemerkenswerten
Formulierung in seinem 1923 veroffentlichten »Wiener Brief« deutet

52 Walter Benjamin: Hugo von Hofmannsthal, Der Turm. Ein Trauerspiel in finf
Aufziigen, In: Gesammelte Schriften III, S. 29-33, hier S. 32f.
53 Vgl. Weeks, Hofmannsthal, Pannwitz und »Der Turm« (wie Anm. 11), S. 348.

Der traumatisierte Heros 189

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthal auf den Ursprung dieses mythischen Bildes aus dem
Erleben des Krieges selbst: dass es »nach der Katastrophe des Krieges
und des den Krieg fortsetzenden Friedens« die Jugend sein miisse,
»auf die in solchen Wendepunkten alles ankommt.«** Nicht zufillig ist
der Kinderkonig immer wieder mit Fortinbras verglichen worden. Frei-
lich hat Martin Buber sich schon sehr frith an der Mirchenhaftigkeit
dieser Figur gestort, die jede tragische Fatalitit des Stiickes gefihrde.”®
Zu erginzen wire sein Vorbehalt noch durch das schauerromantische
Klischee der Zigeunerin, der vormaligen »Haupthur«®® Oliviers, die
Sigismund mit Messer und Gift heimtiickisch tétet - und damit dem
Numinosen auf die Rechnung setzt, was die trostlose Fatalitit der
Geschichte zu verantworten hat.

Bislang wurde in der Forschung die Nihe der Figur des Sigismund
zu Kaspar Hauser v.a. poetologisch gedeutet, als weitere Auseinander-
setzung Hofmannsthals mit seinem Kardinalthema der Sprachkrise,
die gerade angesichts einer defizitiren und ihrem kreatiirlichen Ur-
grund entfremdeten Erfahrung in der Nachkriegszeit eine besondere
Dringlichkeit gewinne. Die gleichsam zivilisatorische Unverbrauchtheit
Sigismunds, die in der Tortur seiner Einsamkeit und unter Abwesen-
heit jeder menschlichen Teilnahme, also auch ohne jede Bevormun-
dung, entwickelte Sprache sei ein Versuch, die Sprachnot der Zeit zu
beheben, sie ihrer existenziellen Aufgabe niher zu bringen.

Diese Lektiire, die durchaus produktiv fiir eine Interpretation des
Dramas eingesetzt wurde, verfehlt freilich die dezidiert politische Di-
mension des »Turms«, die in der Krise der Nachkriegszeit Position
beziehen will, mag diese auch aus Griinden dramatischer Anschau-
lichkeit in eine sagenhafte Vergangenheit entriickt sein. Sigismunds
Sprachkrise ist nicht die Luxuskrise eines Poeten, der angesichts der
Fiille sprachlicher Konventionen und rhetorischer Zwinge einer verlo-

54 Wiener Brief. GW RA II, S. 485 u. 486. Das Motiv des Kinderkonigs diirfte Hof-
mannsthal den Arbeiten Konrad Burdachs entnommen haben, der u.a. an die vierte
Ekloge des Vergil erinnert, »nach der ein Knabe iiber eine befriedete, zum Goldenen
Zeitalter paradiesischer Unschuld zuriickgekehrte Welt herrschen soll (..).« Zit. nach
Bellmann, Nachwort (wie Anm. 8), S. 230.

55 Martin Buber an Hofmannsthal, 14. Mai 1926. In: Martin Buber, Briefwechsel aus
sieben Jahrzehnten, Bd. IL. Giitersloh 1973, S. 255f.

56 SW XVI.2 Dramen 14.2, S. 102.

190 Hans Richard Brittnacher

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

renen Unschuld des poetischen Wortes nachtrauert, sondern das Un-
gentigen der Sprache angesichts extremer Verletzungen. Im Grunde
geht es in Hofmannsthals Drama um die Reprisentation des nicht
Reprisentierbaren: um das Trauma. D.h. in der Gestalt des Lallenden
und Stummen, unbeherrscht Gestikulierenden, rasend um sich Schla-
genden, in Briiten Versinkenden, jih Auffahrenden, Zitternden und
Aufschreienden bringt Hofmannsthal auf dem Theater eine Sozialfigur
zur Anschauung, die in den ersten Nachkriegsjahren sozial emergent
geworden war — seit den 1860er Jahren, als einige spektakulire Fille
von Eisenbahnungliicken bei den Uberlebenden zu psychischen Ex-
tremreaktionen gefiihrt hatten, hat es in der Literatur nie wieder eine
vergleichbar intensive, geschweige denn so hiufig auftretende neue
Form psychischen Leidens gegeben wie das der Kriegstraumatisierten
in den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts.’” Die beriihmtesten unter
ihnen waren die Kriegszitterer,’® aber auch das Schicksal der durch
Knall Ertaubten® oder durch Granatbeschuss Erblindeten, die immer
wieder durch dramatische flashbacks an die Urspriinge ihrer nicht nur
physischen Verstiimmelungen erinnert wurden, haben die zeitgendssi-
sche Psychiatrie, die noch wihrend des Krieges, gewissermallen unter
dem Druck des Militars, derartige Leiden gerne als Simulation oder
Feigheit vor dem Feind abgewertet hatte, dramatisch herausgefordert.
Hofmannsthal selbst hat das Schicksal eines Verschiitteten — auch
dies eine charakteristische, kriegsbedingte Trauma-Ursache — noch zu
Kriegszeiten, 1916, in der Gestalt des Kari Biihl in seiner Komdodie
»Der Schwierige« thematisiert — Inka Miilder-Bach hat dem eine klu-
ge Analyse gewidmet.®® Dem Verschiittetwerden verdankt Kari Biihl
gleichwohl mystische Einsichten - sie sorgen dafiir, dass er seiner

57 Vgl. die Einleitung von Inka Miilder-Bach zum Sammelband: Modernitit und
Trauma. Beitrige zum Zeitenumbruch des Ersten Weltkriegs. Hg. von Ders. Wien 2000,
S.7-18.

58 Ursula Link-Heer, Nervositit und Moderne. In: Konzepte der Moderne. Hg. von
Gerhard von Graevenitz. Stuttgart 1999, S. 102-119.

59 Helmut Lethen, »Knall an sich«. Das Ohr als Einbruchstelle des Traumas. In: Mo-
dernitit und Trauma, (wie Anm. 57), S. 210.

60 Inka Miilder-Bach, Herrenlose Hiuser. Das Trauma der Verschiittung und die Pas-
sage der Sprache in Hofmannsthals Komodie »Der Schwierige«. In: HJb 9, 2001, S. 137-
161.

Der traumatisierte Heros 191

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeit »fortan fremd, aber auch souverin gegeniibersteht.«®! Sigismund
hingegen hat Schaden an Leib und Seele genommen. Die Figur des
Kriegstraumatisierten findet in der Literatur der Zeit Eingang, aber
nicht nur mit spektakuldren Fillen psychischer und sozialer Dysfunk-
tionalitét, sondern auch in der elegischen Darstellung einer desorien-
tierten Generation von Heimkehrern, die sich als Tote unter Lebenden
fithlen und keinen Platz mehr im zivilen Leben finden, man denke nur
an die Heimkehrerromane von Joseph Roth, Hugo Bettauer oder Leo
Perutz.%2

Dass Sigismunds Leidenszustand dem Kaspar Hausers nachgebildet
ist, also nachgerade lehrbuchgerecht die Fallgeschichte eines Extrem-
traumatisierten reproduziert, erhilt vor dem Hintergrund der politi-
schen Orientierungskrise seine besondere Bedeutung. Das Trauma, so
hat vor allem Aleida Assmann unter Riickgriff auf historische Studien
von Reinhart Koselleck gezeigt, widersetzt sich jeder Form eines pro-
duktiven Erinnerns,

steht fiir die nicht tiberwindbare Gegenwart eines vergangenen Gesche-
hens, es besteht somit in der andauernden Gegenwirtigkeit einer be-
stimmten Vergangenheit. Mit dieser paradoxalen Figur des Traumas wird
die géingige Ordnung der Zeit und Erfahrung durchkreuzt.®

Gegen das fiir die Moderne verbindliche Konzept einer freien Kon-
struktivitit des Umgangs mit der Vergangenheit geht es im Trauma

um die Nachwirkungen einer schmerzhaften Extremerfahrung, die nicht
loszuwerden sind und Macht iiber das Individuum gewinnen. In schrof-
fem Gegensatz zur konstruktivistischen Vorstellung von der Verfiigungs-
macht, die die Gegenwart iiber die Vergangenheit hat, steht also das
Trauma, das die Macht bezeugt, die die Vergangenheit tiber die Gegen-
wart hat. Indem es das Extrem der Entmiéchtigung des Subjekts und

61 Innerhofer, Der Zurm im Kontext (wie Anm. 2), S. 278.

62 Vgl. Hans Richard Brittnacher, Heimkehr ins Nichts. Leo Perutz »Wohin rollst Du,
Apfelchen?« In: Europa im Schatten des Ersten Weltkriegs. Hg. von Marijan Bobinac u.a.
Tiibingen 2021, S, 285-296.

63 Aleida Assmann, Gedichtnis als Leitbegriff der Kulturwissenschaften. In: Kultur-
wissenschaften. Forschung — Praxis — Positionen. Hg. von Lutz Musner und Gotthart
Wunberg. Wien 2002, S. 27-45, hier S. 36.

192 Hans Richard Brittnacher

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Unverfiigbarkeit der Vergangenheit in den Mittelpunkt stellt, ist das
Traumakonzept (...) zu einem zentralen postsikularen Konzept avanciert*

und markiert in modernen Theorien der Erinnerung die Stelle, »an
der [die] These von der umfassenden Machbarkeit und Selbstkonstruk-
tion des Menschen ihr Vorzeichen wechselt und in ihr Gegenteil um-
schligt.«6

Wie sehr also Sigismund nicht als Dichter der Sprachnot zu begrei-
fen ist, sondern als Traumatisierter, der mit einer Sprache kdmpft, die
sich a apriori als ungeeignet erweisen muss, dem AusmaB einer totalen
psychischen Desorientierung geniigen zu konnen, zeigt sich an den
Regieanweisungen, mit denen Hofmannsthal einen seiner Sinne kaum
Michtigen, mit jedem Wort im Kampf Liegenden vorfiihrt, dessen
Agieren auf der Biithne einer Pantomime verzweifelter Verlassenheit
und seelischer Not gleicht: »Er tritt herein, sieht sich um«, »ein Schau-
er tiberfillt ihn«, »er erblickt sich im Spiegel, erschrickt etwas, verbirgt
seine Hinde unter den Armeln. Seine Miene driickt Misstrauen aus
und eine angespannte Wachsamkeit«, »... ein Schauder tiberfillt ihne,
er »redet, aber es dringt kein Laut tiber die Lippen«: Alptridume, sog.
flashbacks, aus der Erinnerung aufblitzende Situationen des Leids, der
Gewalt, der Demiitigung, Bilder von als vernichtend erlebten Ereignis-
sen wechseln sich mit Halluzinationen, Panikattacken, Schlafstorungen
und Uberwachheiten ab und markieren Sigismund als den von der
Last erlebter Torturen heimgesuchten Menschen, der wie jeder Trau-
matisierte gequilt wird von »prisentisch erlebten Neuauflagen der in
der Vergangenheit erlebten Situationen.«® Was ihm angetan wurde,
die Entfithrung und das Verschwindenlassen, sind haufig politisch
motivierte Verbrechen, die mittlerweile wegen ihrer ostentativen Un-
menschlichkeit Gegenstand einer eigenen UN-Konvention, der CPED,

64 Ebd., S. 36f.

65 Ebd., S. 37.

66 Vgl. Glinter H. Seidler, Art. »Gewaltfolgen - individuell. In: Gewalt. Ein interdiszi-
plindres Handbuch. Hg. von Christian Gudehus und Michaela Christ. Stuttgart/Weimar
2013, S. 243-250, hier S. 245.

Der traumatisierte Heros 193

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(International Convention for the Protection of All Persons from En-
forced Disappearence) sind.%

Es ist die »Tyrannei der Vergangenheit«,%8 die den Traumatisierten
bis an die Grenze der Identitéitsgewissheit beeintrichtigt. Die Diskon-
tinuitdt des zeitlichen Erlebens, die Unfihigkeit, Nahe und Intimitat
zuzulassen, Handlungsldhmung und Sprachnot fithren einen Zustand
herbei, den Jean-Francois Lyotard prignant als »einen Zustand des
Todes inmitten des Lebens des Geistes«%” beschrieben hat. Von diesem
Sigismund, der gleichsam fiir das Leiden der Kriegsteilnehmer steht,
kann schwerlich jene messianische Erneuerung ausgehen, die ihm die
dramatische Konstruktion abverlangt. Sein Unvermdgen, als charisma-
tischer Heilsbringer aus der Krise hervor- und seinen Zeitgenossen
voranzugehen, verdankt sich seiner doppelten und aporetischen Codie-
rung. Einerseits soll er wie seine Zeitgenossen, die Generation der
Kriegsteilnehmer, unséglich gelitten haben, weil nur so die Dringlich-
keit einer neu begriindeten Herrschaft anschaulich werden kann, ande-
rerseits soll diese Erfahrung, die ihn doch verstummen und ins Chaos
der Desorientierung versinken ldsst, gleichzeitig einen menschlichen,
einen moralischen und sprachlichen, Neustart erlauben.

Wihrend in Hofmannsthals frithen Texten, durchaus in Uberein-
stimmung mit Ritualtheoretikern wie Victor Turner, das Leiden einer
Generation ihr zugleich ihre Teilhabe an einem sinnstiftenden und ge-
meinschaftsverbiirgenden Erlebnis garantiert,’ macht es die trostlose
Einzigartigkeit des Traumas aus, zu nichts gut zu sein. Das Leiden
der Vélker dient eben doch keinem neuen Europa, wie Hofmannsthal
geglaubt haben mag.”! Fiir einen wie Sigismund ist »kein Platz in der

67 Vgl. Estela Schindel / Rosario Figari Layus, Art »Verschwindenlassen«. In: Ebd.,
S. 170-175.

68 Alexander C. McFarlane / Bessel A. van der Kolk, Trauma - ein schwarzes Loch.
In: Traumatic Stress. Grundlagen und Behandlungsansitze. Theorie, Praxis und For-
schungen zu posttraumatischem Stre} sowie Traumatherapie. Hg. von Bessel A. van der
Kolk, Alexander C. McFarlane und Lars Weisaeth. Paderborn 2000, S. 27-46, hier S. 27.

69 Jean-Frangois Lyotard, Heidegger und die Juden. Wien 1988, S. 20.

70 Vgl. dazu Hans Richard Brittnacher, Europédismus im Fin de siécle. In: Die Salzbur-
ger Festspiele. Ihre Bedeutung fiir die europiische Festspielkultur und ihr Publikum. Hg.
von Michael Fischer. Salzburg 2014. S. 25-29.

71 Vgl. Weeks, Hofmannsthal, Pannwitz und »Der Turm« (wie Anm. 11), S. 338.

194 Hans Richard Brittnacher

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeit«.”? Unmissverstdndlich hat Walter Benjamin die Figur des trau-
matisierten Sigismund als das leidende Geschopf des barocken Trauer-
spiels identifiziert: »Was er im Prinzen Sigismund beschwort, das ist
vor allem der geschundene Leib des Mirtyrers, dem gerade Sprache
- nicht umsonst - sich weigert.«<’> Wenn Sigismund am Ende des
IV. Aktes seine mystische Einsicht in eine héhere Wahrheit gewinnt,
so ist dies so voluntaristisch, dass Hofmannsthal wohl selbst am poli-
tischen Erfolg seines traumatisierten Charismatikers zweifeln musste
und diesen daher lieber in die Hinde seines Kinderkénigs legte und
damit in eine unverbindliche Utopie entriickte — von der »apparition«
des Kinderkoénigs spricht Hans-Thies Lehmann: »Eine Mirchenfigur
des Friedens, ein geheimnisvoller >Bruder« Sigismunds, begleitet von
Knaben, die wie er in wei} gekleidet sind: ein coup de théatre, eine ap-
parition, deren bewusst gesetzte Irrealitit und tendenziell opernhafte
Theatralitit nicht zu iibersehen ist.<”* Die Figur des Traumatisierten
wirft ihren Schatten zuletzt jedoch auch auf den Kinderkénig, der nach
dem Wunsch seines Autors ein »wiedergeborener Sigismund«,” als ille-
gitimer Spross des Basileus sogar sein Halbbruder, sein soll. Wie soll
dieser ein Vermdgen besitzen, das seinem Vorginger abhanden kam?
Das Trauma gibt sein Gift auch an die nachkommenden Generationen
weiter. In der letzten Fassung des »Turm«, dem Zugestindnis an die
Realitit, weicht der Kinderkonig der plebejischen Macht, die Vision
von der neuen Macht dem bitteren Eingestindnis der Ohnmacht,
die Utopie unschuldiger Herrschaft der Ahnung des Faschismus. Das
Trauerspiel findet seinen konsequenten Abschluss im Mirtyertod Sigis-
munds - ein »Endspiel« der Souverdnitdt im Zeichen der Entmichti-

gung des Ich.”

72 SW XVI.2 Dramen 14.2, S. 123.

73 Benjamin, Hugo von Hofmannsthal, Der Turm, S. 32f.

74 Lehmann, Der Turm als Tragddie auf dem Theater (wie Anm. 1), S. 189f.

75 An Fritz Setz, Dezember 1925. SW XVI1.2 Dramen 14.2, S. 504.

76 So die psychoanalytisch inspirierte These von Eric Santner: The Royal Remains,
The People’s Two Bodies and the Endgames of Sovereignty. Chicago 2012. Vgl. dazu
Schneider, Hofmannsthals Zurm-Dramen (wie Anm. 15), S. 175.

Der traumatisierte Heros 195

17.01.2028, 22:14:29. - [Ea—



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17.01.2028, 22:14:29.



https://doi.org/10.5771/9783968219257-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Das Desaster des Ersten Weltkriegs in Hofmannsthals »Der Turm« (1924/25/26)

