
88

11) R. Barthes:  
Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen

»Ich begann zu laufen, Proust lebte noch 
und beendete die Recherche.«

(Roland Barthes 2010b, 27)

Eine Wiedergewinnung des Ethischen von Roland Barthes her ist un-
gewöhnlich, denn im Werk von Barthes befindet sich keine Ethik. Bis 
auf die berühmte Fußnote in den Mythen des Alltags (Barthes 2010a, 
273) und eine Stelle in der Vorlesung Das Neutrum (Barthes 2005, 40) 
kommt das Wort Ethik und sein Umfeld im gesamten Werk fast nicht 
vor. Barthes ist Semiologe, Zeichentheoretiker und Kulturwissenschaft-
ler. Er untersuchte unter anderem den Eiffelturm als Objekt und Symbol 
(Der Eiffelturm, 1964), die Möglichkeiten einer pluralen Literaturkritik 
(Kritik und Wahrheit, 1966), Texte in Modezeitschriften (Die Sprache 
der Mode, 1967) und Kulturen als Zeichenordnungen (Das Reich der 
Zeichen, 1970). Diese Untersuchungen sind keine zufälligen Ansamm-
lungen, sie ergeben sich vielmehr aus seinem Verständnis von Semiolo-
gie als einer »alle Zeichensysteme umfassenden Wissenschaft« (Barthes 
1983, 67).

An dieser Stelle ist daher auch nicht von der Ethik als Ordnungssys-
tem von Regeln und Normen die Rede, sondern vom Ethischen. Das 
Ethische ist einem Element vergleichbar. Es ist damit kein identifiziertes 
Ding, kein zur Verfügung stehendes Zeug, sondern das, worin und wor-
aus wir leben. In diesem Sinne unterscheidet Levinas zwischen Element, 
Ding und Zeug (Levinas 1987, 184). Ein in dieser Weise verstandenes 
Ethisches findet sich im Werk von Roland Barthes vermehrt in seinem 
Spätwerk, das im Jahre 1977 mit der Berufung auf den Lehrstuhl am 
Collège de France Platz greift. Dieses Ethische ist im Zeugnis des Dage-
wesenen zu entziffern. Es ist auf seine Weise unausweichlich, weil es da-
gewesenes Leben immer gibt. Es kommt nur darauf an, eine Beziehung 
zu ihm aufleben zu lassen.

a. Befreiung durch Literatur

An der berühmten Stelle seiner Antrittsvorlesung spricht Barthes davon, 
dass die performative Rede den Zwang zum Sagen bedeutet und daher 
»faschistisch« sei. Diese Macht manifestiere sich nämlich in der »Autori-
tät der Behauptung« und im »Herdenhaften der Wiederholung« (Barthes 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

1980, 19). Damit seien bestimmte Redemasken konstituiert, die kein Au-
ßen zulassen. Ein solches Außen sei jedoch wichtig, weil es eine Freiheit 
von der Macht der behauptenden Rede verspreche. Das begehrte Außen 
kann nicht stummes Schweigen sein, sondern die Realisierung eines an-
deren Sprechens. Ihm gibt Barthes den Namen Literatur. Bekanntlich 
wollte er selbst einen Roman verfassen. In seinen Vorlesungen arbeitete 
Barthes bis zum Schluss Vorbereitungen des Romans aus. Es ist unklar, 
ob er je über sie hinausgekommen wäre.

In ausdrücklicher Abgrenzung von Sartre, für dessen engagierten Li-
teraten die Sprache ein Instrument des Prosaschriftsteller ist, betrachtet 
Barthes die Literatur primär als Text und als Spiel der Wörter in dem 
sich »Kräfte der Freiheit« zeigen. Diese hängen nicht vom »politischen 
Engagement des Schriftstellers ab«, da dieser nur eine »bürgerliche Per-
son« (ebd., 25) unter anderen sei.

An dieser Stelle ist eine gewisse Vorsicht geboten! Sicherlich hat die 
Diskussion um den Status des Textes, zu der neben Barthes auch die Her-
meneutik und Paul Ricœur einiges beigetragen haben, gezeigt, dass Tex-
te keine Instrumente des Subjekts sind. Aber damit ist der Autor noch 
nicht tot! Interessanterweise finden wir besonders bei Barthes im Spät-
werk eine Hinwendung zum Menschlichen und auch zum Ethischen. 
Die Hinwendung fängt damit an, dass ab Mitte der 70er Jahre die Kri-
tik am Autor differenziert und in Richtung der modularisierenden Auf-
fassung Foucaults gewendet wird (vgl. Barthes 1974, 12f). Sie ist darü-
ber hinaus wirklich greifbar, wenn Barthes in unvergleichlicher Art und 
Weise über die Individualität der Person reflektiert. Beim Klavierspielen 
hört sich der Spieler selbst. Barthes erläutert daraufhin, was mein Spiel 
bedeuten könne (vgl. Barthes 2010b, 63). In Restaurants sind die Tische 
für Rechtshänder gedeckt. Barthes erläutert daraufhin, was es für je-
manden bedeutet, Linkshänder in einer Rechtshänderwelt zu sein (ebd., 
115). Der aufrecht gehende Mensch erfindet die Sprache und die Lie-
be. Sein Mund eignet sich zum Küssen (ebd., 166). Diese und viele an-
dere Motive sprechen für die Auffassung Henning Ritters, dass Barthes 
zu jenen Personen gehört, die den Autor und damit auch das Mensch-
liche nicht missachtet, sondern im höchsten Maße ausgeschöpft haben. 
Selbst das »Flüchtigste der Selbstäußerung« (Ritter 2011, 332) gilt ihm 
noch als tradierenswert. Das Blümchen auf dem Schreibtisch, die Decke 
auf dem Klavier, …

b. Hinwendung zum Menschlichen und das Ethische

Eine Hinwendung zu Menschlichen können wir in den Fragmenten ei-
ner Sprache der Liebe entdecken. Durch alle Kulturmuster hindurch 
zeigen sich in dieser Sprache das Ich und der Andere. So ist etwa die 

HINWENDUNG ZUM MENSCHLICHEN UND DAS ETHISCHE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Liebeserklärung notwendig an die Form der Anrede gebunden (vgl. 
Barthes 1984, 162f).

Ich und Anderen wird das Element des Ethischen jedoch erst hinzu-
geführt, wenn zusätzlich ein Rekurs auf die Vergangenheit geschieht. Es 
sind zwei Motive quasi in einem, die Barthes veranlassen, über die Ver-
gangenheit zu sprechen: der Tod der Mutter und die Photographie. »In-
dem ich über eine bestimmte Photographie meiner Mutter nachdachte, 
konnte ich eine gewisse Philosophie der Photographie entwickeln …. 
Diese Philosophie … bringt die Photographie mit dem Tod in Zusam-
menhang.« (Barthes 2015, 226f) Den Tod der Mutter betrauert und be-
schreibt Roland Barthes in seinem Tagebuch der Trauer. Dieses hoch 
komplexe und sehr verdichtete Spätwerk artikuliert unter anderem das 
Motiv der Erfahrung der Abwesenheit des Anderen im Zwischenbereich 
von Trauer und Melancholie. Während die Durcharbeitung der Trauer 
das Ich in eine Freiheit entlässt, verharrt der Melancholiker in einer Nie-
dergeschlagenheit (vgl. Freud 1978, 117ff; Ricœur 1998, 105f). »Immer 
diese schmerzende Diskrepanz zwischen meiner Fähigkeit, mühelos Kon-
versation zu machen, …, zu leben wie vorher, und den Stichen des Kum-
mers.« (Barthes 2010c, 70)

c. Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen

Das Ethische im Spätwerk Roland Barthes’ finden wir in seinen, zeitlich 
parallel zum Tagebuch der Trauer verfassten, Bemerkungen über Photo-
graphie, weil die Photographie einen bestimmten Rekurs auf die Vergan-
genheit bedeutet. »Die Photographie bewirkt nicht mehr das Bewusst-
sein des Daseins der Sache (das jede Kopie hervorrufen könnte), sondern 
ein Bewußtsein des Dagewesenen.« (Barthes 2015, 105) Das Ethische bei 
Roland Barthes ist die Betonung der Relevanz des Zeugnisses des dage-
wesenen Lebens. - Nachfolgend sollen Barthes’ entsprechende Ausfüh-
rungen skizzenhaft ausgewertet und in allgemeine Aussagen zum Status 
der Photographie eingebettet werden. Die Ausführungen münden insge-
samt in Überlegungen zu einer Ethik der Erinnerung, die das Element 
des Ethischen in strategische Zwecke einbindet. 

d. Technik und Photographie

»Um neunzehnhundert hatte die technische Reproduzierbarkeit einen 
Standard erreicht, auf dem sie nicht nur die Gesamtheit der überkom-
menden Kunstwerke zu ihrem Objekt zu machen und deren Wirkung 
den tiefsten Veränderungen zu unterwerfen begann, sondern sich ei-
nen eigenen Platz unter den künstlerischen Verfahrensweisen eroberte.« 

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

(Benjamin 1983, 11) Walter Benjamin hat neben Reproduktionstechni-
ken aus dem Bereich des Buchdrucks und des Films, auch die Photogra-
phie vor Augen. Das Besondere an Film und Fotographie ist, dass sie im 
strengen Sinne gar keine Originale im Unterschied zu Reproduktionen 
herstellen, sondern eine Form darstellen, die in der Reproduziertheit auf-
geht und daher Stoffe liefert, die jedermann zugänglich sein können. An 
die Stelle des »einmaligen Vorkommens« eines Sujets tritt ein »massen-
weises« (ebd., 13). Die Handhabung von Reproduktionstechniken, wie 
das Photographieren, ist zudem von der Masse der Bürger erlernbar und 
nicht von genialen Fähigkeiten abhängig. Von diesen Effekten erhoffte 
sich Benjamin im Ausgang von Brecht bekanntlich eine aufklärerische 
Wirkung, wenngleich er als Zeitgenosse die Propaganda miterlebte, die 
ohne den Volksempfänger nicht möglich gewesen wäre. 

e. Wahrheit und Teilhabe

Das Eigentümliche der Photographie ist es, ein Zeugnis abzulegen, das 
sogar einen Wahrheitswert besitzen kann. In diesem Sinne versteht Ben-
jamin Arbeit und Werk des Photographen Eugène Atget (1857-1927). 
Atget dokumentierte um die Jahrhundertwende das alte Paris. Benja-
min hebt in seiner Kleinen Geschichte der Photographie hervor, dass 
Atgets Arbeit, ähnlich wie die »illustrierte Zeitung und Wochenschau« 
(Benjamin 1983, 58), dazu beigetragen hat, Gegenstände ihrer einzig-
artigen Aura zu entkleiden, um sie dem Publikum aus nächster Nähe 
präsentieren zu können. Darin erfüllt sich ein besonderer Zweck. »Die 
photographischen Aufnahmen beginnen bei Atget, Beweisstücke im his-
torischen Prozeß zu werden. Das macht ihre verborgene politische Be-
deutung aus.« (ebd., 21) 

Doch – was heißt hier Beweis? Ein Beweis ist ein für jeden nachvoll-
ziehbarer Gedankengang, der die Geltung einer Aussage belegt. In der 
Mathematik ist dieser Gang üblich, aber auch in der Photographie? Es ist 
sinnvoll, mit Pierre Bourdieu davon auszugehen, dass hier nicht nur das 
Foto als Objekt angesprochen ist, sondern eine ganze Praktik, die Bour-
dieu als »soziale Gebrauchsweise der Photographie« (Bourdieu 1983) 
bezeichnet.

Die Rede von einem Beweis bezieht sich nun auf ein Doppeltes. Sie be-
deutet, dass ein Wahrheitsanspruch (die Sache ist so, wie sie hier auf dem 
Foto zu sehen ist) und ein Teilhabeanspruch (jemand ist dabei gewesen 
als die Sache so war, wie sie hier zu sehen ist) zusammen auftreten. Ein 
Foto stellt diesen doppelten Anspruch. Das allerdings mit unterschiedli-
cher Gewichtung. Der Wahrheitsanspruch stellt nämlich ein unvermeid-
bares Problem dar. Ob das berühmte Foto Lenin wirklich so zeigt, wie 
es der Sache entspricht, ist nicht zu überprüfen, weil wir nur das Foto 

WAHRHEIT UND TEILHABE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

haben und es nicht mit dem Sachereignis vergleichen können, da dieses 
unwiderruflich vergangen ist. Wir kennen lediglich eine andere Version 
des Fotos auf der zusätzlich Trotzki zu sehen ist, der auf dem ersten Foto 
buchstäblich fehlt (vgl. zur politischen Ikonographie derartiger Retu-
schen: King 1996). Der Wahrheitsanspruch ist nun insofern ein Problem, 
da der beanspruchte Vergleich zwischen Sache und Foto nicht möglich 
ist und durch den Vergleich von Foto mit Foto, dem einzig möglichen 
Vergleich, ersetzt wird. Susan Sontag, die neben Kunst- auch Pressefotos 
im Sinn hat, zieht daraus die Konsequenz, dass ein Foto eine »Beglau-
bigung von Erfahrung« (Sontag 1980, 15) leisten könne. Das Vertrau-
en in die Glaubwürdigkeit der Teilhaberschaft ist somit die eigentliche, 
möglicherweise gar fragwürdige, Grundlage der Praktik des Beweises 
oder des Ausweisens, wie man vielleicht auch sagen könnte. Aus diesem 
Grunde wird die Fälschung von Fotos auch ›persönlich genommen‹. Es 
ist offenbar kein technisches Problem, das jemand anklagt, der eine Fäl-
schung entlarvt hat, sondern eine Lüge, da die Teilhaberschaft nur vor-
getäuscht worden ist.

f. Vergangenheit und Gewesenheit

Die Einbettung des Wahrheitsanspruchs in die Teilhaberschaft ergibt sich 
aus dem Umstand, dass sich jedes Fotos auf eine Vergangenheit bezieht, 
die vergangen ist. Das Foto bezeugt Teilhaberschaft und fungiert dabei 
als eine Art von Gedächtnis menschlicher Geschichte. »Unter der Foto-
graphie eines Menschen ist seine Geschichte wie unter einer Schneede-
cke vergraben.« (Kracauer 1992, 190) Geschichte meint Vergangenheit. 
Aber in welchem Sinn ist hier von Vergangenheit die Rede?

Die Historiographie unterscheidet zwischen zwei Modi von Vergan-
genheit. Wir sehen heute das Foto, welches Roland Barthes als kleines 
Kind zeigt. Roland Barthes ist 1980 gestorben. Zeigt das Foto nun, was 
nicht mehr ist oder etwas, das gewesen ist? Mit Paul Ricœur kann im 
Hinblick auf die Präsentation der Vergangenheit ein »negativer Cha-
rakter: ›nicht mehr‹« von einem »positiven Charakter: ›gewesen sein‹« 
(Ricœur 1998, 27) unterschieden werden. Die Vergangenheit ist somit 
durch die »Zweiheit von Nicht-mehr-sein und Gewesenheit« (ebd., 28) 
charakterisiert. 

Der dreijährige Roland Barthes steht neben dem kleinen Stühlchen in 
seinem Kinderzimmer. Es ist das Jahr 1918. Was bezeugt das Foto nun? 
Gewiss nicht oder nicht in erster Linie, dass Roland Barthes ›nicht mehr‹ 
lebt. In diesem Falle müssten seine sterblichen Überreste auf dem Foto 
zu sehen sein. So ist es aber nicht. Das Foto bezeugt vielmehr, dass er 
›gewesen ist‹, d.h., dass er damals in seinem Zimmer gestanden hat und 
stillhalten musste, damit der Photograph seine Arbeit verrichten konnte. 

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

Roland Barthes schreibt dazu in Le chambre claire, seinen eigenen Be-
trachtungen zur Photographie: »Die Photographie sagt (zwangsläufig) 
nichts über das, was nicht mehr ist, sondern nur und mit Sicherheit 
etwas über das, was gewesen ist. Diese feine Unterscheidung ist aus-
schlaggebend.« (Barthes 1989, 95) Sie ist ausschlaggebend, wie Roland 
Barthes betont, da die Bezeugung des Fotos die vergangene Zeit mit an-
zeigt. Durch das Foto werden wir der Gewesenheit endlicher Menschen 
teilhaftig und sind in eine Beziehung zu ihnen versetzt.

g. Zeugnis

Das Verständnis der Vergangenheit als das, was nicht mehr ist, besagt 
lediglich, dass das Vergangene keine Gegenwart ist. Sofern man aber 
wissen möchte, was die Vergangenheit als Vergangenheit und damit den 
Wirklichkeitscharakter einer Vergangenheit ausmacht, dann interessiert 
man sich für die Gewesenheit. Das Foto bezeugt, »daß ich da gewesen 
bin.« (ebd., 96) Es eignet sich insofern dafür, als etwas benutzt zu wer-
den, das von mir absichtlich hinterlassen worden ist, um überliefert zu 
werden. Wenn ein Foto lügt, wie im Falle der Retuschen Stalins, dann 
täuscht es über einen Sachverhalt hinweg, aber nicht über die Existenz. 
Das Was ist somit vom Dass des Daseins zu unterscheiden. 

Das Photographieren ist tendenziös. »Sobald ich … das Objekt auf 
mich gerichtet fühle, ist alles anders: ich nehme eine ›posierende‹ Hal-
tung ein, schaffe mir auf der Stelle einen anderen Körper, verwandle 
mich bereits im Voraus zum Bilde.«(18f) Es kann sein, dass der dreijäh-
rige Roland Barthes nur aufgrund der Gegenwart des Fotoapparats so 
posierte, wie er es 1918 tat. Nur in der Situation des Klickens des Aus-
lösers. Ansonsten war seine Kindheit vielleicht ganz anders als das Foto 
erahnen lässt. Auch wenn das Photographieren durch seine Konstituti-
onskraft das Präsentierte mitkonstituiert (so wie die Modefotographie 
den Habitus jugendlicher Jeansträger), kann es den Sachverhalt, dass 
nämlich überhaupt etwas gewesen ist und nicht vielmehr nichts, nicht 
allein aus eigener Kraft bewirken. Roland Barthes geht hier gar so weit 
zu sagen, dass »jegliche Photographie eine Beglaubigung von Präsenz 
ist.« (97) Eine Photographie ist somit keine gute oder schlechte Kopie 
einer Wirklichkeit, seine Leistung ist vielmehr die einer »Zeugenschaft« 
und zwar im Sinne einer »Emanation des vergangenen Wirklichen.« (99) 
Roland Barthes legt das Augenmerk auf das Zeugnis, dass der (auf dem 
Foto auftretende) Andere da gewesen ist. Es ist sogar die Rede von einer 
»Wiederkehr des Toten« (17) durch die Photographie. Dieser Andere ist 
daher ein sterblicher und damit vulnerabler Anderer. 

Das Sein-zum-Tode ist Heidegger zufolge der Ursprung der Zeit. Wäh-
rend der physikalische Zeitbegriff davon ausgeht, dass Zeit unendlich ist 

ZEUGNIS

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

und daher den Tod nicht recht erklären kann, haben wir es hier mit der 
menschlichen Zeit Sterblicher zu tun. 

h. Ethik der Erinnerung

Das Faktum der Gewesenheit des Anderen wäre folgenlos, wenn das 
Foto sein Zeugnis nicht an uns, die wir leben und es ansehen, weiter-
geben würde. Man könnte geradezu davon sprechen, dass das Zeugnis 
der Photographie an die (Über)Lebenden adressiert ist. Das Foto spricht 
uns an. Wir werden aufgefordert zu einer »Nicht-Indifferenz … ange-
sichts der Sterblichkeit des Anderen.« (Liebsch 1998, 320) Wenn diese, 
vielleicht ungewöhnliche Betrachtungsweise der Potographie, die besagt, 
dass der sterbliche Andere, der da-gewesen ist, uns, die wir jetzt sind, 
nicht gleichgültig ist, treffend sein sollte, dann müsste es ein ethisches 
Sehen geben. Levinas spricht wohl nicht umsonst davon, dass »die Ethik 
eine Optik ist.« (Levinas 1987, 23) Was sollte anderes als ein Ethisches 
das Sehen sonst sein? Vorgang der Physik oder Biochemie? Damit wä-
ren wir wieder bei der Unpersönlichkeit, die auch den physikalischen 
Zeitbegriff ausmacht.

Die Aufgabe, wenn man so sagen darf, eines Sehens, dass dem sterb-
lichen Anderen gegenüber nicht gleichgültig ist, ist es, die Beziehung zu 
Menschen der Vergangenheit ethisch relevant auszugestalten. Hier kom-
men wir in den Bereich des Politischen, den auch Benjamin schon ange-
sprochen hatte Die Erinnerung ist in gewisser Hinsicht eine Hüterin der 
Vergangenheit. Eine Ethik der Erinnerung ist Ausdruck unserer Haltung 
zur Vergangenheit (vgl. Schnell 2012). Wir, die wir in die Zukunft hinein-
leben, haben folgende drei Einstellungen gegenüber der Vergangenheit:

1.	 Erinnerung als Fortführung guter Beispiele: Ehrendes Gedächtnis 
für diejenigen, denen wir zu Dank verpflichtet sind. Die eigene Tra-
dition ist zu loben! 

2.	 Nichtvergessen als Unterbrechung: Erinnerung an Opfer der Ge-
schichte, denen etwas durch Gewalt widerfahren ist. Es ist zu ver-
hindern, dass die eigene Tradition zu stolz und fremdenfeindlich 
wird! 

3.	 Anknüpfung an Ungetanes der Vergangenheit: Vergessene Projek-
te von Menschen der Vergangenheit, die nicht zum Zuge gekom-
men sind, neu bewerten. Es gibt eine mögliche Bereicherung der ei-
genen Tradition durch andere! Eine Ethik der Erinnerung erinnert 
damit ihrerseits an die Bemühung um »eine revolutionäre Chance 
im Kampf für die unterdrückte Vergangenheit« (Benjamin, 17. Ge-
schichtsphilosophische These).

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

Eine Ethik der Erinnerung hat innerhalb einer Demokratie die Aufga-
be dafür einzutreten, dass nicht einseitig oder gewaltsam erinnert wird, 
nicht einseitig oder gewaltsam vergessen wird, dass Schweigen nicht das 
letzte Wort hat, dass Verzeihen das Verhältnis zur Vergangenheit leben-
dig hält.

i. Zur Verantwortung der Lebenden

Die Betrachtung der Potographie im Zeichen der Gewesenheit endlicher 
Menschen plädiert nicht für die allzu übliche, kontemplative Rezeption 
von Lichtbildern. Vielmehr geht es darum,
- 	 eine Beziehung zu Menschen herzustellen, die in der Vergangenheit 

gewesen sind,
-	 sich als Betrachter mit der Endlichkeit auseinanderzusetzen,
-	 die Auseinandersetzung mit der Endlichkeit weiterzutragen.

Der Zeugnischarakter der Potographie besagt, dass das Foto adressiert 
ist und zwar an uns, die Lebenden, die wir aufgefordert sind, das Zeugnis 
der Gewesenheit Anderer weiterzutragen. Dadurch bildet sich eine Tra-
dition, die wiederum zur Bearbeitung an diejenigen gegeben ist, die nach 
uns kommen werden. »Stets sind es freilich Menschen, die die stum-
me Materialität der Zeugnisse ›zum Reden bringen‹ müssen.« (Liebsch 
1998, 318) Von selbst, automatisch, erhalten sich Erinnerung und Tra-
ditionen nicht. Ohne den Einsatz der Lebenden verstummt die Vergan-
genheit. Wir, die Adressaten des Zeugnisses, sind in der Verantwortung, 
dem Verstummen entgegenzuwirken. Dadurch werden wir selbst sicht-
bar. Die sogenannte Aufarbeitung der Vergangenheit nach 1945 ist ein 
Lehrstück in dieser Sache.

j. Sich zeigen

Wir haben durch ein Foto eine Beziehung zu dem 1918 dreijährigen 
Roland Barthes, der 1980, im Alter von 65 Jahren, verstorben ist. Es ist 
uns zugänglich, dass Roland Barthes nicht mehr zugänglich ist, weil er 
gewesen ist und daher nicht mehr lebt. Abstrakter gesprochen: Wenn der 
Andere nicht als anwesende und lebendige, sondern als abwesende und 
vulnerable Person Teilhaber einer Beziehung aufgrund einer Photogra-
phie sein kann, dann muss diese mit dem Paradox einer Zugänglichkeit 
des Unzugänglichen vertraut sein. Eine solche Photographie hat Anzie-
hungskraft, weil der Blick an ihr haften bleibt. 

Wir, die Adressaten des Zeugnisses der Photographie haben die Aufga-
be, das Zeugnis weiterzugeben, ja geradezu für es einzustehen und sich 

SICH ZEIGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

zu zeigen. »Das Zeugnis drückt sich nicht in einem oder durch einen Dia
log aus, sondern im Wort Hier bin ich.«(Levinas 1996, 210)

Roland Barthes verdanken wir den Hinweis, dass das Zeugnis des Da-
gewesenen eine Aufgabe ist, deren Übernahme und Erfüllung zu einer 
heutigen Demokratie gehören. Wir wollen das Verbindliche des Ethi-
schen daher in Richtung des Politischen öffnen und zu diesem Zweck 
das Werk von Bernhard Waldenfels befragen.

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Befreiung durch Literatur
	b.  Hinwendung zum Menschlichen und das Ethische
	c.  Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen
	d.  Technik und Photographie
	e.  Wahrheit und Teilhabe
	f.  Vergangenheit und Gewesenheit
	g.  Zeugnis
	h.  Ethik der Erinnerung
	i.  Zur Verantwortung der Lebenden

	j.  Sich zeigen

