11) R. Barthes:
Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen

»Ich begann zu laufen, Proust lebte noch
und beendete die Recherche.«

(Roland Barthes 2010b, 27)

Eine Wiedergewinnung des Ethischen von Roland Barthes her ist un-
gewohnlich, denn im Werk von Barthes befindet sich keine Ethik. Bis
auf die berithmte FufSnote in den Mythen des Alltags (Barthes 207104,
273) und eine Stelle in der Vorlesung Das Neutrum (Barthes 2005, 40)
kommt das Wort Ethik und sein Umfeld im gesamten Werk fast nicht
vor. Barthes ist Semiologe, Zeichentheoretiker und Kulturwissenschaft-
ler. Er untersuchte unter anderem den Eiffelturm als Objekt und Symbol
(Der Eiffelturm, 1964), die Moglichkeiten einer pluralen Literaturkritik
(Kritik und Wahrbeit, 1966), Texte in Modezeitschriften (Die Sprache
der Mode, 1967) und Kulturen als Zeichenordnungen (Das Reich der
Zeichen, 1970). Diese Untersuchungen sind keine zufilligen Ansamm-
lungen, sie ergeben sich vielmehr aus seinem Verstindnis von Semiolo-
gie als einer »alle Zeichensysteme umfassenden Wissenschaft« (Barthes
1983, 67).

An dieser Stelle ist daher auch nicht von der Ethik als Ordnungssys-
tem von Regeln und Normen die Rede, sondern vom Ethischen. Das
Ethische ist einem Element vergleichbar. Es ist damit kein identifiziertes
Ding, kein zur Verfugung stehendes Zeug, sondern das, worin und wor-
aus wir leben. In diesem Sinne unterscheidet Levinas zwischen Element,
Ding und Zeug (Levinas 1987, 184). Ein in dieser Weise verstandenes
Ethisches findet sich im Werk von Roland Barthes vermehrt in seinem
Spatwerk, das im Jahre 1977 mit der Berufung auf den Lehrstuhl am
College de France Platz greift. Dieses Ethische ist im Zeugnis des Dage-
wesenen zu entziffern. Es ist auf seine Weise unausweichlich, weil es da-
gewesenes Leben immer gibt. Es kommt nur darauf an, eine Beziehung
zu ihm aufleben zu lassen.

a. Befreiung durch Literatur
An der berihmten Stelle seiner Antrittsvorlesung spricht Barthes davon,
dass die performative Rede den Zwang zum Sagen bedeutet und daher
»faschistisch« sei. Diese Macht manifestiere sich namlich in der » Autori-

tat der Behauptung« und im »Herdenhaften der Wiederholung« (Barthes

88

https://dol.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HINWENDUNG ZUM MENSCHLICHEN UND DAS ETHISCHE

1980, 19). Damit seien bestimmte Redemasken konstituiert, die kein Au-
8en zulassen. Ein solches AufSen sei jedoch wichtig, weil es eine Freiheit
von der Macht der behauptenden Rede verspreche. Das begehrte Aufsen
kann nicht stummes Schweigen sein, sondern die Realisierung eines an-
deren Sprechens. Thm gibt Barthes den Namen Literatur. Bekanntlich
wollte er selbst einen Roman verfassen. In seinen Vorlesungen arbeitete
Barthes bis zum Schluss Vorbereitungen des Romans aus. Es ist unklar,
ob er je iiber sie hinausgekommen ware.

In ausdriicklicher Abgrenzung von Sartre, fiir dessen engagierten Li-
teraten die Sprache ein Instrument des Prosaschriftsteller ist, betrachtet
Barthes die Literatur primar als Text und als Spiel der Worter in dem
sich »Krifte der Freiheit« zeigen. Diese hidngen nicht vom »politischen
Engagement des Schriftstellers ab«, da dieser nur eine »burgerliche Per-
son« (ebd., 25) unter anderen sei.

An dieser Stelle ist eine gewisse Vorsicht geboten! Sicherlich hat die
Diskussion um den Status des Textes, zu der neben Barthes auch die Her-
meneutik und Paul Ricceur einiges beigetragen haben, gezeigt, dass Tex-
te keine Instrumente des Subjekts sind. Aber damit ist der Autor noch
nicht tot! Interessanterweise finden wir besonders bei Barthes im Spat-
werk eine Hinwendung zum Menschlichen und auch zum Ethischen.
Die Hinwendung fingt damit an, dass ab Mitte der 7oer Jahre die Kri-
tik am Autor differenziert und in Richtung der modularisierenden Auf-
fassung Foucaults gewendet wird (vgl. Barthes 1974, 12f). Sie ist dari-
ber hinaus wirklich greifbar, wenn Barthes in unvergleichlicher Art und
Weise tiber die Individualitit der Person reflektiert. Beim Klavierspielen
hort sich der Spieler selbst. Barthes erldutert daraufthin, was mein Spiel
bedeuten konne (vgl. Barthes 2010b, 63). In Restaurants sind die Tische
fur Rechtshiander gedeckt. Barthes erldutert daraufhin, was es fur je-
manden bedeutet, Linkshiander in einer Rechtshinderwelt zu sein (ebd.,
115). Der aufrecht gehende Mensch erfindet die Sprache und die Lie-
be. Sein Mund eignet sich zum Kiissen (ebd., 166). Diese und viele an-
dere Motive sprechen fiir die Auffassung Henning Ritters, dass Barthes
zu jenen Personen gehort, die den Autor und damit auch das Mensch-
liche nicht missachtet, sondern im hochsten MafSe ausgeschopft haben.
Selbst das »Fluchtigste der Selbstauflerung« (Ritter 2011, 332) gilt ihm
noch als tradierenswert. Das Bliimchen auf dem Schreibtisch, die Decke
auf dem Klavier, ...

b. Hinwendung zum Menschlichen und das Ethische
Eine Hinwendung zu Menschlichen konnen wir in den Fragmenten ei-

ner Sprache der Liebe entdecken. Durch alle Kulturmuster hindurch
zeigen sich in dieser Sprache das Ich und der Andere. So ist etwa die

89

https://dol.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

Liebeserklarung notwendig an die Form der Anrede gebunden (vgl.
Barthes 1984, 162f).

Ich und Anderen wird das Element des Ethischen jedoch erst hinzu-
gefiihrt, wenn zusatzlich ein Rekurs auf die Vergangenheit geschieht. Es
sind zwei Motive quasi in einem, die Barthes veranlassen, iiber die Ver-
gangenheit zu sprechen: der Tod der Mutter und die Photographie. »In-
dem ich tiber eine bestimmte Photographie meiner Mutter nachdachte,
konnte ich eine gewisse Philosophie der Photographie entwickeln ....
Diese Philosophie ... bringt die Photographie mit dem Tod in Zusam-
menhang.« (Barthes 2015, 226f) Den Tod der Mutter betrauert und be-
schreibt Roland Barthes in seinem Tagebuch der Trauer. Dieses hoch
komplexe und sehr verdichtete Spatwerk artikuliert unter anderem das
Motiv der Erfahrung der Abwesenheit des Anderen im Zwischenbereich
von Trauer und Melancholie. Wihrend die Durcharbeitung der Trauer
das Ich in eine Freiheit entlisst, verharrt der Melancholiker in einer Nie-
dergeschlagenheit (vgl. Freud 1978, r17ff; Ricceur 1998, 105f). »Immer
diese schmerzende Diskrepanz zwischen meiner Fahigkeit, miithelos Kon-
versation zu machen, ..., zu leben wie vorher, und den Stichen des Kum-
mers.« (Barthes 2010¢, 70)

c. Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen

Das Ethische im Spatwerk Roland Barthes’ finden wir in seinen, zeitlich
parallel zum Tagebuch der Trauer verfassten, Bemerkungen tiber Photo-
graphie, weil die Photographie einen bestimmten Rekurs auf die Vergan-
genheit bedeutet. »Die Photographie bewirkt nicht mehr das Bewusst-
sein des Daseins der Sache (das jede Kopie hervorrufen konnte), sondern
ein BewufStsein des Dagewesenen.« (Barthes 2015, 105) Das Ethische bei
Roland Barthes ist die Betonung der Relevanz des Zeugnisses des dage-
wesenen Lebens. - Nachfolgend sollen Barthes’ entsprechende Ausfiih-
rungen skizzenhaft ausgewertet und in allgemeine Aussagen zum Status
der Photographie eingebettet werden. Die Ausfithrungen miinden insge-
samt in Uberlegungen zu einer Ethik der Erinnerung, die das Element
des Ethischen in strategische Zwecke einbindet.

d. Technik und Photographie
»Um neunzehnhundert hatte die technische Reproduzierbarkeit einen
Standard erreicht, auf dem sie nicht nur die Gesamtheit der iberkom-
menden Kunstwerke zu ihrem Objekt zu machen und deren Wirkung

den tiefsten Veranderungen zu unterwerfen begann, sondern sich ei-
nen eigenen Platz unter den kunstlerischen Verfahrensweisen eroberte. «

90

https://dol.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAHRHEIT UND TEILHABE

(Benjamin 1983, 11) Walter Benjamin hat neben Reproduktionstechni-
ken aus dem Bereich des Buchdrucks und des Films, auch die Photogra-
phie vor Augen. Das Besondere an Film und Fotographie ist, dass sie im
strengen Sinne gar keine Originale im Unterschied zu Reproduktionen
herstellen, sondern eine Form darstellen, die in der Reproduziertheit auf-
geht und daher Stoffe liefert, die jedermann zuginglich sein konnen. An
die Stelle des »einmaligen Vorkommens« eines Sujets tritt ein »massen-
weises« (ebd., 13). Die Handhabung von Reproduktionstechniken, wie
das Photographieren, ist zudem von der Masse der Biirger erlernbar und
nicht von genialen Fihigkeiten abhiangig. Von diesen Effekten erhoffte
sich Benjamin im Ausgang von Brecht bekanntlich eine aufklarerische
Wirkung, wenngleich er als Zeitgenosse die Propaganda miterlebte, die
ohne den Volksempfinger nicht moglich gewesen wire.

e. Wabrbeit und Teilhabe

Das Eigentumliche der Photographie ist es, ein Zeugnis abzulegen, das
sogar einen Wahrheitswert besitzen kann. In diesem Sinne versteht Ben-
jamin Arbeit und Werk des Photographen Eugene Atget (1857-1927).
Atget dokumentierte um die Jahrhundertwende das alte Paris. Benja-
min hebt in seiner Kleinen Geschichte der Photographie hervor, dass
Atgets Arbeit, dhnlich wie die »illustrierte Zeitung und Wochenschau«
(Benjamin 1983, 58), dazu beigetragen hat, Gegenstande ihrer einzig-
artigen Aura zu entkleiden, um sie dem Publikum aus niachster Nihe
prasentieren zu konnen. Darin erfiillt sich ein besonderer Zweck. »Die
photographischen Aufnahmen beginnen bei Atget, Beweisstiicke im his-
torischen Prozef§ zu werden. Das macht ihre verborgene politische Be-
deutung aus.« (ebd., 21)

Doch — was heifSt hier Beweis? Ein Beweis ist ein fir jeden nachvoll-
ziehbarer Gedankengang, der die Geltung einer Aussage belegt. In der
Mathematik ist dieser Gang tiblich, aber auch in der Photographie? Es ist
sinnvoll, mit Pierre Bourdieu davon auszugehen, dass hier nicht nur das
Foto als Objekt angesprochen ist, sondern eine ganze Praktik, die Bour-
dieu als »soziale Gebrauchsweise der Photographie« (Bourdieu 1983)
bezeichnet.

Die Rede von einem Beweis bezieht sich nun auf ein Doppeltes. Sie be-
deutet, dass ein Wahrheitsanspruch (die Sache ist so, wie sie hier auf dem
Foto zu sehen ist) und ein Teilhabeanspruch (jemand ist dabei gewesen
als die Sache so war, wie sie hier zu sehen ist) zusammen auftreten. Ein
Foto stellt diesen doppelten Anspruch. Das allerdings mit unterschiedli-
cher Gewichtung. Der Wahrheitsanspruch stellt namlich ein unvermeid-
bares Problem dar. Ob das berithmte Foto Lenin wirklich so zeigt, wie
es der Sache entspricht, ist nicht zu tberpriifen, weil wir nur das Foto

91

https://dol.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

haben und es nicht mit dem Sachereignis vergleichen konnen, da dieses
unwiderruflich vergangen ist. Wir kennen lediglich eine andere Version
des Fotos auf der zusitzlich Trotzki zu sehen ist, der auf dem ersten Foto
buchstablich fehlt (vgl. zur politischen Tkonographie derartiger Retu-
schen: King 1996). Der Wahrheitsanspruch ist nun insofern ein Problem,
da der beanspruchte Vergleich zwischen Sache und Foto nicht méglich
ist und durch den Vergleich von Foto mit Foto, dem einzig moglichen
Vergleich, ersetzt wird. Susan Sontag, die neben Kunst- auch Pressefotos
im Sinn hat, zieht daraus die Konsequenz, dass ein Foto eine »Beglau-
bigung von Erfahrung« (Sontag 1980, 15) leisten konne. Das Vertrau-
en in die Glaubwirdigkeit der Teilhaberschaft ist somit die eigentliche,
moglicherweise gar fragwiirdige, Grundlage der Praktik des Beweises
oder des Ausweisens, wie man vielleicht auch sagen konnte. Aus diesem
Grunde wird die Falschung von Fotos auch >personlich genommenc«. Es
ist offenbar kein technisches Problem, das jemand anklagt, der eine Fal-
schung entlarvt hat, sondern eine Liige, da die Teilhaberschaft nur vor-
getduscht worden ist.

f. Vergangenbeit und Gewesenbeit

Die Einbettung des Wahrheitsanspruchs in die Teilhaberschaft ergibt sich
aus dem Umstand, dass sich jedes Fotos auf eine Vergangenheit bezieht,
die vergangen ist. Das Foto bezeugt Teilhaberschaft und fungiert dabei
als eine Art von Gedichtnis menschlicher Geschichte. »Unter der Foto-
graphie eines Menschen ist seine Geschichte wie unter einer Schneede-
cke vergraben.« (Kracauer 1992, 190) Geschichte meint Vergangenheit.
Aber in welchem Sinn ist hier von Vergangenheit die Rede?

Die Historiographie unterscheidet zwischen zwei Modi von Vergan-
genheit. Wir sehen heute das Foto, welches Roland Barthes als kleines
Kind zeigt. Roland Barthes ist 1980 gestorben. Zeigt das Foto nun, was
nicht mehr ist oder etwas, das gewesen ist? Mit Paul Ricceur kann im
Hinblick auf die Prasentation der Vergangenheit ein »negativer Cha-
rakter: >nicht mehr«« von einem »positiven Charakter: >gewesen sein««
(Ricceur 1998, 27) unterschieden werden. Die Vergangenheit ist somit
durch die »Zweiheit von Nicht-mehr-sein und Gewesenheit« (ebd., 2.8)
charakterisiert.

Der dreijahrige Roland Barthes steht neben dem kleinen Stithlchen in
seinem Kinderzimmer. Es ist das Jahr 1918. Was bezeugt das Foto nun?
Gewiss nicht oder nicht in erster Linie, dass Roland Barthes >nicht mehr<
lebt. In diesem Falle miissten seine sterblichen Uberreste auf dem Foto
zu sehen sein. So ist es aber nicht. Das Foto bezeugt vielmehr, dass er
sgewesen ist¢, d.h., dass er damals in seinem Zimmer gestanden hat und
stillhalten musste, damit der Photograph seine Arbeit verrichten konnte.

92

https://dol.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZEUGNIS

Roland Barthes schreibt dazu in Le chambre claire, seinen eigenen Be-
trachtungen zur Photographie: »Die Photographie sagt (zwangslaufig)
nichts tiber das, was nicht mehr ist, sondern nur und mit Sicherheit
etwas Uber das, was gewesen ist. Diese feine Unterscheidung ist aus-
schlaggebend.« (Barthes 1989, 95) Sie ist ausschlaggebend, wie Roland
Barthes betont, da die Bezeugung des Fotos die vergangene Zeit mit an-
zeigt. Durch das Foto werden wir der Gewesenheit endlicher Menschen
teilhaftig und sind in eine Beziehung zu ihnen versetzt.

g. Zeugnis

Das Verstindnis der Vergangenheit als das, was nicht mehr ist, besagt
lediglich, dass das Vergangene keine Gegenwart ist. Sofern man aber
wissen mochte, was die Vergangenheit als Vergangenheit und damit den
Wirklichkeitscharakter einer Vergangenheit ausmacht, dann interessiert
man sich fur die Gewesenheit. Das Foto bezeugt, »daf ich da gewesen
bin.« (ebd., 96) Es eignet sich insofern dafiir, als etwas benutzt zu wer-
den, das von mir absichtlich hinterlassen worden ist, um tberliefert zu
werden. Wenn ein Foto liigt, wie im Falle der Retuschen Stalins, dann
tauscht es tiber einen Sachverhalt hinweg, aber nicht tiber die Existenz.
Das Was ist somit vom Dass des Daseins zu unterscheiden.

Das Photographieren ist tendenzios. »Sobald ich ... das Objekt auf
mich gerichtet fuhle, ist alles anders: ich nehme eine >posierende« Hal-
tung ein, schaffe mir auf der Stelle einen anderen Korper, verwandle
mich bereits im Voraus zum Bilde.«(18f) Es kann sein, dass der dreijah-
rige Roland Barthes nur aufgrund der Gegenwart des Fotoapparats so
posierte, wie er es 1918 tat. Nur in der Situation des Klickens des Aus-
l6sers. Ansonsten war seine Kindheit vielleicht ganz anders als das Foto
erahnen ldsst. Auch wenn das Photographieren durch seine Konstituti-
onskraft das Prasentierte mitkonstituiert (so wie die Modefotographie
den Habitus jugendlicher Jeanstrager), kann es den Sachverhalt, dass
namlich tiberhaupt etwas gewesen ist und nicht vielmehr nichts, nicht
allein aus eigener Kraft bewirken. Roland Barthes geht hier gar so weit
zu sagen, dass »jegliche Photographie eine Beglaubigung von Prisenz
ist.« (97) Eine Photographie ist somit keine gute oder schlechte Kopie
einer Wirklichkeit, seine Leistung ist vielmehr die einer » Zeugenschaft«
und zwar im Sinne einer » Emanation des vergangenen Wirklichen.« (99)
Roland Barthes legt das Augenmerk auf das Zeugnis, dass der (auf dem
Foto auftretende) Andere da gewesen ist. Es ist sogar die Rede von einer
»Wiederkehr des Toten« (17) durch die Photographie. Dieser Andere ist
daher ein sterblicher und damit vulnerabler Anderer.

Das Sein-zum-Tode ist Heidegger zufolge der Ursprung der Zeit. Wah-
rend der physikalische Zeitbegriff davon ausgeht, dass Zeit unendlich ist

93

https://dol.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

und daher den Tod nicht recht erkliren kann, haben wir es hier mit der
menschlichen Zeit Sterblicher zu tun.

h. Ethik der Erinnerung

Das Faktum der Gewesenheit des Anderen wire folgenlos, wenn das
Foto sein Zeugnis nicht an uns, die wir leben und es ansehen, weiter-
geben wiirde. Man konnte geradezu davon sprechen, dass das Zeugnis
der Photographie an die (Uber)Lebenden adressiert ist. Das Foto spricht
uns an. Wir werden aufgefordert zu einer »Nicht-Indifferenz ... ange-
sichts der Sterblichkeit des Anderen.« (Liebsch 1998, 320) Wenn diese,
vielleicht ungewohnliche Betrachtungsweise der Potographie, die besagt,
dass der sterbliche Andere, der da-gewesen ist, uns, die wir jetzt sind,
nicht gleichgiltig ist, treffend sein sollte, dann musste es ein ethisches
Sehen geben. Levinas spricht wohl nicht umsonst davon, dass »die Ethik
eine Optik ist.« (Levinas 1987, 23) Was sollte anderes als ein Ethisches
das Sehen sonst sein? Vorgang der Physik oder Biochemie? Damit wi-
ren wir wieder bei der Unpersonlichkeit, die auch den physikalischen
Zeitbegriff ausmacht.

Die Aufgabe, wenn man so sagen darf, eines Sehens, dass dem sterb-
lichen Anderen gegenuber nicht gleichgiiltig ist, ist es, die Beziehung zu
Menschen der Vergangenheit ethisch relevant auszugestalten. Hier kom-
men wir in den Bereich des Politischen, den auch Benjamin schon ange-
sprochen hatte Die Erinnerung ist in gewisser Hinsicht eine Hiiterin der
Vergangenheit. Eine Ethik der Erinnerung ist Ausdruck unserer Haltung
zur Vergangenheit (vgl. Schnell 2012). Wir, die wir in die Zukunft hinein-
leben, haben folgende drei Einstellungen gegeniiber der Vergangenheit:

1. Erinnerung als Fortfihrung guter Beispiele: Ehrendes Gedachtnis
fiir diejenigen, denen wir zu Dank verpflichtet sind. Die eigene Tra-
dition ist zu loben!

2. Nichtvergessen als Unterbrechung: Erinnerung an Opfer der Ge-
schichte, denen etwas durch Gewalt widerfahren ist. Es ist zu ver-
hindern, dass die eigene Tradition zu stolz und fremdenfeindlich
wird!

3. Anknipfung an Ungetanes der Vergangenheit: Vergessene Projek-
te von Menschen der Vergangenheit, die nicht zum Zuge gekom-
men sind, neu bewerten. Es gibt eine mogliche Bereicherung der ei-
genen Tradition durch andere! Eine Ethik der Erinnerung erinnert
damit ihrerseits an die Bemuhung um »eine revolutiondre Chance
im Kampf fiir die unterdriickte Vergangenheit« (Benjamin, r7. Ge-
schichtsphilosophische These).

94

https://dol.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SICH ZEIGEN

Eine Ethik der Erinnerung hat innerhalb einer Demokratie die Aufga-
be dafiir einzutreten, dass nicht einseitig oder gewaltsam erinnert wird,
nicht einseitig oder gewaltsam vergessen wird, dass Schweigen nicht das

letzte Wort hat, dass Verzeihen das Verhaltnis zur Vergangenheit leben-
dig halt.

i. Zur Verantwortung der Lebenden

Die Betrachtung der Potographie im Zeichen der Gewesenheit endlicher

Menschen pladiert nicht fur die allzu tibliche, kontemplative Rezeption

von Lichtbildern. Vielmehr geht es darum,

- eine Beziehung zu Menschen herzustellen, die in der Vergangenheit
gewesen sind,

- sich als Betrachter mit der Endlichkeit auseinanderzusetzen,

- die Auseinandersetzung mit der Endlichkeit weiterzutragen.

Der Zeugnischarakter der Potographie besagt, dass das Foto adressiert
ist und zwar an uns, die Lebenden, die wir aufgefordert sind, das Zeugnis
der Gewesenheit Anderer weiterzutragen. Dadurch bildet sich eine Tra-
dition, die wiederum zur Bearbeitung an diejenigen gegeben ist, die nach
uns kommen werden. »Stets sind es freilich Menschen, die die stum-
me Materialitdt der Zeugnisse >zum Reden bringen< miissen.« (Liebsch
1998, 318) Von selbst, automatisch, erhalten sich Erinnerung und Tra-
ditionen nicht. Ohne den Einsatz der Lebenden verstummt die Vergan-
genheit. Wir, die Adressaten des Zeugnisses, sind in der Verantwortung,
dem Verstummen entgegenzuwirken. Dadurch werden wir selbst sicht-
bar. Die sogenannte Aufarbeitung der Vergangenheit nach 1945 ist ein
Lehrstiick in dieser Sache.

j. Sich zeigen

Wir haben durch ein Foto eine Beziehung zu dem 1918 dreijahrigen
Roland Barthes, der 1980, im Alter von 65 Jahren, verstorben ist. Es ist
uns zuginglich, dass Roland Barthes nicht mehr zuginglich ist, weil er
gewesen ist und daher nicht mehr lebt. Abstrakter gesprochen: Wenn der
Andere nicht als anwesende und lebendige, sondern als abwesende und
vulnerable Person Teilhaber einer Beziehung aufgrund einer Photogra-
phie sein kann, dann muss diese mit dem Paradox einer Zuganglichkeit
des Unzuginglichen vertraut sein. Eine solche Photographie hat Anzie-
hungskraft, weil der Blick an ihr haften bleibt.

Wir, die Adressaten des Zeugnisses der Photographie haben die Aufga-
be, das Zeugnis weiterzugeben, ja geradezu fiir es einzustehen und sich

95

https://dol.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

R. BARTHES: DAS ETHISCHE ALS ZEUGNIS DES DAGEWESENEN

zu zeigen. » Das Zeugnis driickt sich nicht in einem oder durch einen Dia-
log aus, sondern im Wort Hier bin ich.«(Levinas 1996, 210)

Roland Barthes verdanken wir den Hinweis, dass das Zeugnis des Da-
gewesenen eine Aufgabe ist, deren Ubernahme und Erfiillung zu einer
heutigen Demokratie gehoren. Wir wollen das Verbindliche des Ethi-
schen daher in Richtung des Politischen 6ffnen und zu diesem Zweck

das Werk von Bernhard Waldenfels befragen.

96

https://dol.org/10.5771/9783748911654-88 - am 26.01.2026, 05:34:23. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748911654-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Befreiung durch Literatur
	b.  Hinwendung zum Menschlichen und das Ethische
	c.  Das Ethische als Zeugnis des Dagewesenen
	d.  Technik und Photographie
	e.  Wahrheit und Teilhabe
	f.  Vergangenheit und Gewesenheit
	g.  Zeugnis
	h.  Ethik der Erinnerung
	i.  Zur Verantwortung der Lebenden

	j.  Sich zeigen

