
Einleitung

Das moralische Bewußtsein 
verhält sich zum Leben 
wie das Leben zum Sein

Das Interesse an ethischen Fragen hat in den letzten Jahren stark 
zugenommen, vermutlich auch aufgrund der kritischen Betrach­
tung der derzeitigen Lebenssituation, der damit verbundenen Ver­
änderung der Gesellschaft und des Menschen. Nicht zuletzt hat 
auch der technologische Fortschritt mit seinen teils beängstigenden 
Ergebnissen ethische Fragen wieder ins Zentrum philosophischer 
Erörterungen gerückt, wobei vor allem die Frage der Autonomie, 
der Unverletzlichkeit des menschlichen Wesens sowie Ungerechtig­
keiten der Lebensbedingungen thematisiert wurden.

Der Titel dieser Abhandlung verweist in mm vielerlei Hinsicht 
schon durch seine Mehrdeutigkeit auf die Problematik einer ethi­
schen Theorie. Sie ist einerseits Utopie und daher im negativen 
Sinne ein Gedankenkonstrukt, das einer bestimmten Zeit sowohl 
deren moralische Defizite vor Augen fuhren und andererseits ein 
idealistisch geprägtes oder auch pragmatisches Programm zur 
Beseitigung dieser Mängel vorlegen will. Dies ist ihr kulturkriti­
scher Aspekt. Versuche dieser Art haben naturgemäß sogleich ihre 
Gegner oder Befürworter gefunden, selten aber einen allgemeinen 
Konsens, da immer auch Interessen verschiedenster Art einen 
solchen verhindern mußten. Und dennoch sind alle Konzepte als 
Vision zu verstehen, die zur Entfaltung einer humanen Gesellschaft 
ihren Beitrag liefern will, auch wenn ihre tatsächliche Realisierung 
utopisch ist. Utopisch deshalb, weil die Prinzipien der meisten 
Ethikauffassungen eine Begründung oder besser: die Annahme 

11

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Instanz für das Streben nach moralischem Denken und Han­
deln schuldig bleiben. In der Regel werden als Instanzen oder 
Motivationen für moralische Akte die dem Menschen innewoh­
nende Vernunft, sein Gefühl, die Zweckmäßigkeit oder Not­
wendigkeit, gar seine Bestimmung zum Guten oder natürliche An­
lagen genannt. Doch dies sind Kategorien, die keinerlei Bestand 
haben können, denn wie die Geschichte beweist, hat etwa weder die 
Vernunft, noch das Gefühl oder gar eine natürlich Bestimmung 
zum Guten Kriege, Morde oder sonstige Unrechtshandlungen 
verhindern können.1 Die Überzeugungskraft des in Anspruch 
genommenen Fundamentes einer ethisch zu rechtfertigenden und 
ethischen zu fordernden Handlung scheint also offensichtlich nicht 
ausreichend zu sein, um den Menschen auch innerlich auf das Gute 
zu konzentrieren.

Ein Weiteres und Wesentlicheres kommt aber noch hinzu. Wir 
leben, wie allseits geradezu euphorisch betont wird, im Zeitalter 
der Globalisierung, und diese Tatsache bringt nicht nur spezifische 
Probleme inbezug auf wirtschaftlich und politisch kollidierende 
Interessen mit sich, viel problematischer ist die durch das immer 
größere „geographische“ Zusammenwachsen der Völker entste­
hende Konfrontation der Zivilisationen, deren scheinbare 
Unvereinbarkeit dramatische Ausmaße angenommen hat. Nun geht 
es um Fundamentales, um die jeweilige Verteidigung eigener Vor­
stellungen hinsichtlich Religion, Moral und Lebensentwurf. Das 
Festhalten an alten und der Zeit nicht mehr angemessenen Tradi­
tionen, die größtenteils den Menschenrechten widersprechen, und 
die daraus resultierende Feindschaft zwischen Menschen und 1 

1 Daß die Vernunft kein hinreichendes Fundament moralischen Handelns ist, 
erläutert W. Weischedel überzeugend in seinem Aufsatz über Pascal, indem er 
dessen Bemerkung: „Der Mensch handelt nicht durch die Vernunft, die sein 
Sein ausmacht“ auf den im Menschen angelegten Widerspruch zurückftihrt 
(Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Philosophie. In: Beiträge zur 
geistigen Überlieferung. Godesberg 1947, S. 106).

12

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nationen belastet den Weltfrieden mehr als je zuvor, so daß man 
vom Nutzen der Globalisierung kaum mehr sprechen kann.

Ein „Dialog der Kulturen“ wird zwar einerseits immer wieder 
gefordert und als Allheilmittel zur Konfliktbewältigung aller Art 
genannt, andererseits aber hält man ihn inzwischen auch für naiv 
oder gar zynisch, wenn man die scheinbar unüberbrückbaren 
Differenzen der politischen, vor allem aber auch moralischen Vor­
stellungen ins Feld führt. Ein fruchtbarer Dialog setzt schließlich 
in irgendeiner Weise einen Konsens voraus, zumindest aber eine 
Annäherung an das Fremde. Damit aber - wie es kritisch heißt - 
relativiere man die Werte der eigenen Kultur und verzichte auf ihr 
Ureigenes, das beispielsweise in der westlichen Welt nach jahrhun­
dertelangem Kampf zu Demokratie und Anerkennung der Men­
schenwürde geführt habe, welches nicht hintergehbare Werte sind, 
die anderenorts allerdings keinerlei Bedeutung besitzen. Dieser 
Werterelativismus aber, von vielen recht weltfremden Idealisten als 
Verständnis des Fremden ausgelegte Haltung, mag wohl dem 
Selbstverständnis einer multikulturellen Einstellung dienen (deren 
Strukturen und Funktion im übrigen keineswegs geklärt sind). Ob 
er aber den von autoritären oder fundamentalistischen Regimen 
unteijochten Gesellschaften dient, darf wohl bezweifelt werden. 
Aus diesem Dilemma ergibt sich nun zum einen eine Weise der 
kritiklosen Anbiederung an Fremdes (dessen Welthaltung 
unreflektiert als diskussionswürdig erachtet wird), zum anderen 
aber ist eine Gegenhaltung zu erkennen, die eine Form von 
Universalismus glaubt vertreten zu können, welche sich aber 
lediglich als Selbstbehauptung des westlichen Denkens und des 
westlichen Lebensstils erweist, nämlich als Interessenpolitik oder 
als Interessenethik, die naturgemäß auf Widerstand in anderen 
kulturellen Lebensformen stoßen wird. Es ist wohl ignorant zu 
glauben, ein sogenannter Dialog der Kulturen könne ohne ein alle 
Menschen überzeugendes Fundament zum freiwilligen Verzicht auf 

13

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tradiertes, nicht mehr Zeitgemäßes und vor allem die elementaren 
moralischen Grundprinzipien außer acht lassendes Verhalten fuh­
ren. Ein Kulturdialog muß mithin weit mehr voraussetzen als das 
Gegenüberstellen und Verteidigen der je eigenen Position oder das 
Realivieren der Werte, wenn er nicht in die ausweglose Alternative 
völliger gegenseitiger Verständnis- und Sprachlosigkeit münden 
will. Nicht die bis zur Selbstaufgabe sich entwickelnde Skepsis 
gegenüber den Errungenschaften der eigenen Kultur kann daher 
Grundlage zur Überwindung des Trennenden sein, ebensowenig 
wie ein universaler Anspruch, der das Andere seiner Wurzeln be­
raubt. Vielmehr gilt es, ein Übergreifendes ins Spiel zu bringen, 
welches als fundamentales geistiges (intelligibles) Element keiner 
kulturspezifischen Eingrenzung unterliegt. Auf diesem Hintergrund 
läßt sich die hier unternommene kulturübergreifende ontologische 
Ethik beschreiben als theoretische Grundlage einer Haltung, die 
Universalismus nicht als Konformismus oder Uniformismus 
versteht, sondern als solche, die auf dem Fundament der ontolo­
gischen Erfahrung als gemeinsamer Erfahrung eine 
Außenperspektive nicht scheuen muß. Das bedeutet, daß die 
ontologische Ethik als erste und wesentlichste Zielsetzung die 
elementaren allgemein-menschlichen Grunderfahrungen und das 
darin Verbindende zum Ausgangspunkt ihrer Begründungsversu­
che heranzieht, um in ihnen die - durch keine kulturellen 
Bindungen eingeschränkten - erkennbaren und zu lebenden 
moralischen Vorstellungen zu entfalten. Das Andere und Fremde, 
das gewöhnlich mit den eigenen Kategorien bewertet und dadurch 
grundsätzlich auf Distanz gehalten wird, verliert auf diese Weise 
seinen antagonistischen Charakter, wenn es nämlich aufgrund einer 
gemeinsamen Basis betrachtet und zum Gegenüber wird.

Doch die bisher vorgelegten neueren Moraltheorien nehmen 
diese Problematik nicht zur Kenntnis, sondern verharren in euro­
zentrischen, weil die Welt zur Zeit noch beherrschenden, Denk­

14

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mechanismen und können daher kaum dazu beitragen, daß eine 
auch nur annähernd als „universal“ zu bezeichnende Ethik auch 
andere Kulturen erreichen und auf Zustimmung hoffen könnte. Das 
Desolate ist also, daß jedes Ethikkonzept aufgrund seiner kul­
turspezifischen Tendenz von außereuropäischen Völkern in Ver­
bindung mit neuerlichen kolonialen Bestrebungen gebracht wird. 
Es wird folglich auf keine Resonanz, sondern nur auf Ablehnung 
stoßen, weil es das Selbstverständnis des trotz der Vision „Glo­
balisierung“ bislang immer noch Fremden nicht reflektiert und von 
daher niemals kulturübergreifend erscheinen kann.

Das offenbar gewaltig ansteigende Interesse an Moraltheorien in 
der westlichen Welt wurde gewiß auch durch die von M.Riedel 
herausgegebenen Bände über „Rehabilitierung der praktischen 
Philosophie“ (1972/1974) unterstützt.2 Das Anliegen der beiden 
Bände besteht - wie es im Vorwort des ersten Bandes heißt - zu­
nächst in der Absicht, ganz allgemein der praktischen Philosophie 
(also nicht nur der Ethik und Ästhetik) in Einheit mit der Theorie 
wieder Aufmerksamkeit zu verschaffen. Dabei will der Band die 
seit den sechziger Jahren begonnene Diskussion inbezug auf unbe­
wältigte Probleme der praktischen Philosophie aufhehmen und 
dokumentieren: „außer den „innerphilosophischen Aporien unter 
anderem philosophiehistorische Ergebnisse der Aristoteles- und 
Hegelrenaissance nach 1945, die Rezeption der angelsächsischen 
Meta-Ethik, den ‘operativen’ Ansatz in der Wissenschaftstheorie 
und die von der ‘kritischen Theorie’ unbewältigt hinterlassene 
Theorie-Praxis-Problematik“.3 Die angezeigten Themenbereiche 
zeigen, daß die Autoren bemüht sind, die „spezifische Wissen­
schaft- und gesellschaftliche Situation“ in ein spezielles philoso­
phisches Programm aufzunehmen und damit unter dem Titel 

2 M. Riedel. Rehabilitierung der praktischen Philosophie. 2 Bde. Freiburg 1972 
und 1974.
3A.a.O„ S. 11.

15

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‘praktische Philosophie’ auf sozio-politische Tendenzen der Zeit zu 
reagieren. Die Weise des Fragens und Argumentierens wird indes 
auch verbunden mit Fragen nach Normen des Handelns und ihrer 
Begründung, wobei konkret auf die veränderten Bedingungen der 
modernen industriellen Gesellschaft rekurriert wird.

Unter den zahlreichen unter dem Stichwort „Ethik“ auftretenden 
Stellungnahmen seien wenigstens einige erwähnt. So gibt es 
einerseits eine erhebliche Anzahl von Ethikformen, die an die Mo­
ralphilosophie des 19.Jahrhunderts anknüpfen wie „Pflichtethik“, 
„Glücksethik“, „Tugendethik“ oder „Wertethik“, daneben dann 
aber neuere Ansätze wie „Diskursethik“, „hermeneutische Ethik“, 
„integrative Ethik“, „metaphysikfreie Ethik“, „Metaethik“. Welche 
Resonanz könnte also eine „ontologische Ethik“ erwarten, die 
zudem noch ein recht kritisches Verständnis dem Zeitgeist gegen­
über an den Tag legt? Und wie könnte sie sich von den zuvor 
genannten und den vielen ungenannten Sonderformen unter­
scheiden? Wir werden in den folgenden Kapiteln auf die damit 
zusammenhängenden Fragen eingehen.

Vorab muß jedoch im Auge behalten werden, daß die zuvor er­
wähnten Ethikkonzepte in der Regel eine „metaphysikfreie“ Be­
gründung zu liefern gedenken. Das bedeutet, daß sie ihre Kate­
gorien und Normen aus der Vielfalt des Seienden beziehen und in 
der Praxis auch auf diese anwenden wollen. Die Einheit des Seien­
den - so meint man in der technisierten Welt immer noch - sei als 
Instanz für Denken und Handeln undenkbar und schließe aufgrund 
des „metaphysischen Extemalismus“ Selbstbestimmung faktisch 
aus.4 Doch selbst der neueren naturwissenschaftlichen Forschung 
zufolge kann man in der Natur nicht mehr von einer Vielfeit 
schlechthin sprechen, sondern nur von einer ‘vorgetäuschten’ Viel­
falt, insofern daß die Forschungsergebnisse zeigen, daß alle 

4 Vgl. H. Krämer: Integrative Ethik. Frankfurt 1992, S. 15.

16

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vielfalt auf gemeinsamen Strukturen bzw. Elementen beruht (also 
einem Übergreifenden) und durch deren variablen Einsatz zustan- 
dekommt. Ordnungen entstehen auf diese Weise innerhalb jeder 
Einzelerscheinung, die in allen anderen Einzelerscheinungen mit 
denselben Elementen auftauchen. Schon dies macht deutlich, daß 
von Vielfalt auch im philosophischen Sinne nur dann gesprochen 
werden kann, wenn man ein übergreifendes Ganzes voraussetzt, an 
dem jedes Element teilhat.

Wenn nun im folgenden von der Utopie der Moral die Rede ist, 
so drückt dies aus den oben erwähnten Gründen auf den ersten 
Blick auch eine resignative Haltung gegenüber jedem Versuch aus, 
der sich als Konzept einer Ethik darstellt. In der Tat ist eine resi­
gnative Haltung durchaus auch angebracht, wenn man die Wir­
kungslosigkeit eines jeden dieser Versuche betrachtet. Dennoch 
aber muß ihnen - zumindest im theoretischen Raum - eine große 
Bedeutung zugemessen werden, als sie sich durchgängig um 
Klärung jener Kategorien bemühen, die als Grundwerte mensch­
lichen Lebens universalen Charakter besitzen und daher ganz 
andere Gründe für die Wirkungslosigkeit in der Praxis ethischer 
Modelle in Erwägung gezogen werden müssen. Das zentrale Pro­
blem - und dies fuhrt bereits zum Anliegen der folgenden Überle­
gungen - liegt ganz offensichtlich in den Grundvoraussetzungen 
der Begründung ethischer Forderungen, die - sind sie nicht bloß 
funktionaler Natur - den Menschen in seinem Wesen selbst betref­
fen. Es geht also um die Frage, ob und weshalb der Mensch auch 
ohne äußere Reglementierung moralisch handeln kann und vor 
allem handeln will, oder anders ausgedrückt: ob er aus wissentli­
chem Lebenwollen handelt. Es geht ferner um die Frage, auf 
welche Prinzipien eine zeitgemäße Ethik zurückgreifen muß, wenn 
sie den Anspruch auf eine kulturübergreifende Wirkung erhebt. 
Nur mit diesem Anspruch nämlich kann ein ethischer Versuch 
dazu beitragen, die realen Probleme unserer Welt in den Blick zu 

17

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rücken und - indem er den engen Horizont abendländischen Den­
kens überschreitet - auf intersubjektive Anerkennung zu hoffen. 
Die Grundlage und die Bedingungen für den Rekurs auf kultu­
rüberschreitende Prinzipien lassen sich - obwohl sie bisher unbe­
achtet geblieben sind - in allen Kulturen auffinden, wie wir weiter 
unten belegen können.

Damit kommen wir zu einem weiteren und grundlegenden 
Aspekt, wenn von der Utopie der Moral gesprochen wird. Es wird 
nämlich wiederum als Utopie verstanden werden können, wenn die 
Auffassung dargelegt wird, daß der Mensch aus seinem Inneren 
heraus moralisch handeln wird, weil dies ihm ein Bedürfnis ist, 
eine Notwendigkeit, ja sogar Selbstverständlichkeit. So gut ist der 
Mensch nun doch nicht, wird man meinen, daß er selbsttätig und 
ohne Pflicht oder Sollen das Gute und Sinnvolle verwirklicht. Was 
sollte ihn also dazu motivieren? Betrachten wir doch einmal die 
Situation unserer Gegenwart, in der die Konsum- bzw. Mas­
sengesellschaft kaum zu der Hoffnung verleiten kann, daß Werte 
bzw. eine ethische Haltung wieder zum Gemeingut gehören könn­
ten.

Daß wir im Zeitalter der Massenherrschaft leben, hat uns schon 
im Jahre 1929 Ortega eindrucksvoll vor Augen geführt.5 In der 

Zwischenzeit ist die Macht der Massen noch gewachsen und hat 
alle Bereiche des modernen Lebens erreicht. Die Massen halten 
sich nicht zurück, ihre Denkweise und ihren Geschmack überall 
durchzusetzen, so daß sie, nicht zuletzt durch ihre Kaufkraft, 
bestimmen, was in Literatur, Musik, bildender Kirnst und Unter­
haltung geschieht. Die Folge ist, daß sich überall das Primitive, 
Äußerliche, Oberflächliche, Ordinäre, Sexuelle, Sensationelle in 
den Vordergrund schiebt.

5 Der Aufstand der Massen. Wir zitieren Ortega nach der deutschen Ausgabe 
der Gesammelten Werke (GW) HI 7-155. Stuttgart 1978.

18

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das aber bedeutet, daß der Mensch vor seinem wahren Wesen 
flieht, weil er die „Unerträglichkeit seines je gegenwärtigen Da­
seins“, das „leere Selbst“ nicht aushält, wie Wilhelm Weischedel in 
seiner Auslegung der Pascalschen ‘Pensees’ betont.6 Dieses leere 
Selbst aber sei gekennzeichnet durch die Langeweile, welche er 
durch ständige oberflächliche Zerstreuung zu füllen hoffe. Dabei 
trachte er „in der Illusion des Glückes habhaft zu werden“, freilich 
nur eines scheinbaren Glücks, aus dem keine wahre Befriedigung 
erwachse.7 Und mit Pascal heißt es weiter (Fragment 172): „So 
leben wir nie, sondern wir hoffen zu leben; und während wir uns 
immer dazu bereiten, glücklich zu sein, ist es unvermeidlich, daß 
wir es niemals sind“.8

Auch in der Moral wirkt sich die Einstellung der Mas- 
sen(un)kultur aus, hier allerdings in der fast gänzlichen Indifferenz 
der Massen gegenüber dem, was bisher als moralisch galt. Es gibt 
offenbar keine moralischen Bedenken mehr. Jedes moralische Tabu 
wird bewußt gebrochen, und höchstens durch Tabubruch finden 
ehemals moralische Gesichtspunkte noch eine gewisse Beachtung 
und begeisterten Beifall, weil Grenzüberschreitungen die Sensa­
tionslust befriedigen. Moral scheint mithin in den Bereich der 
Utopie zu gehören, in den Bereich des zwar scheinbar Nicht-mehr- 
Möglichen, aber ursprünglich und ursächlich das Wesen des Men­
schen Konstituierenden.

Um diese Problematik im weiteren genauer untersuchen und 
schließlich einen Lösungsweg darstellen zu können, wollen wir 
zunächst einen Blick auf einige Denker lenken, die sich bereits mit 
der Seinsthematik auseinandergesetzt haben. Auf die unsere 

6 W. Weischedel: Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Philoso­
phie. Versuch einer philosophischen Auslegung der ‘Pensees’ des Blaise 
Pascal. In: Beiträge zur geistigen Überlieferung. Godesberg 1947, S. 86-166, 
hier S. 126,108.
7A.a.O.,S. 127.
8A.a.O.

19

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Überlegungen zur Ethik fundierende philosophische These von der 
ontologischen Erfahrung gehen wir indes erst ausführlich im 
zweiten Kapitel der Vorüberlegungen ein.

Zu Beginn des 2O.Jahrhunderts sind in der Philosophie eine 
Vielzahl von recht unterschiedlich akzentuierten Denkrichtungen 
zu erkennen. Lebensphilosophie und Historismus, der europäische, 
vor allem angelsächsische Pragmatismus, die Philosophie des 
Marxismus, die Phänomenologie, schließlich auch die Existenz­
philosophie, um nur einige zu nennen. Die philosophische Tendenz 
dieser Ansätze entfernte sich jedoch weit von der seit Parmenides 
und Platon immer auch wieder ausdrücklich verfolgten Auffassung 
vom Ursprung und Ziel philosophischen Denkens, indem man der 
Vorstellung verfiel, metaphysisches sei bloß spekulatives Denken 
und verhindere den Blick auf die empirische Welt, der man sich 
indes unter pragmatischem und soziologischen Gesichtspunkten 
ausschließlich zu widmen gedachte.

In dieser Zeit setzten Martin Heidegger in Deutschland und 
Louis Lavelle in Frankreich - wenn auch mit unterschiedlicher 
Akzentuierung - einen neuen philosophischen Anfang mit der 
Wiederbesinnung und Entfaltung der Seinsffage. Viele Über­
einstimmungen vor allem mit den Gedanken Lavelles haben schon 
1974 zu einer Weiterführung seiner philosophischen Überlegungen 
geführt,9 so daß die Seinsthematik im Anschluß daran zur 
Grundlage weiterer philosophischer Abhandlungen werden konnte, 
und zwar bezogen auf die Kunst, die Religion, das Soziale usw. Es 
sind dies Themenbereiche, die auch inbezug auf die ontologische 
Ethik einer erneuten und vertieften Betrachtung unterzogen werden 
müssen, weil sie den Menschen in seinem Lebensbezug ganz 
ausdrücklich betreffen.

9 K. Albert: Die ontologische Erfahrung. Ratingen 1974 (jetzt in: Philoso­
phische Studien Bd. I. Sankt Augustin 1988, S. 7-207).

20

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Will man nun die ontologische Ethik als eine kulturübergrei­
fende begreifen, so stellen sich zunächst zwei grundsätzliche Fra­
gen: 1. was kann diese Ethik leisten und 2. welche Forderungen 
muß sie erheben und welche Voraussetzungen sind erforderlich, 
um ihrem Konzept ein tragendes Fundament zu geben. Obwohl auf 
diese Fragen umfassend in den folgenden Kapiteln eingegangen 
wird, sei hier schon einmal ansatzweise eine Antwort gewagt: 1. 
die ontologische Ethik kann aufgrund ihres Rekurses auf die 
ontologische Erfahrung ursächlich immer schon vorhandene, aber 
durch tradierte und kulturell determinierte Einschränkungen ver­
hinderte Beziehungen zwischen den Menschen wiederherstellen. 
Auf diese Weise kann sie auf elementare humane Ansprüche 
aufmerksam machen, deren Erfüllung in der ontologischen Erfah­
rung selbst liegen, in ihr angelegt sind. Sie kann so zu einem Wer­
tekonsens beitragen, auf dessen Basis ein friedlichen Miteinander 
der Kulturen ermöglicht wird. 2. Die Voraussetzung für einen 
Wertekonsens und dem daraus resultierenden moralischen Denken 
und Handeln läßt sich mit folgenden Forderungen an das 
Individuum beschreiben: a) der Mensch muß erkennen, daß Hu­
manität seinem eigentlichen Wesen entspricht, wenn er sich als 
Teil des Seins erfahrt. Weil Humanität aber zunächst nur eine 
Anlage im Menschen ist, ist es seine Aufgabe und Leistung, sie 
herauszubilden, nicht aus einem „Sollen“ heraus, sondern aus ei­
nem „Wollen“, welches als ontologisches Postulat zu bezeichnen 
ist. Dies setzt b) voraus, daß jeder Mensch gleichweicher Kultur 
seine kulturspezifischen Grundlagen reflektiert und und diese da­
hingehend überprüft, ob sie im Einklang stehen mit seiner Seins- 
verfaßtheit, der selbst schon moralisches Verhalten immanent ist.10

10 Auf die Probleme, die sich beispielsweise fiir eine islamische oder sogar 
islamistische Gesellschaft ergeben, wird weiter unten eingegangen (vgl. den 
zweiten Teil).

21

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie der aufmerksame und kritische Leser schon bemerkt haben 
wird, steht oder fallt die Begründung und Beweisführung einer 
ontologischen Ethik mit der Anerkennung oder Ablehnung der 
Tatsache der ontologischen Erfahrung, die als Instanz bzw. Fun­
dament moralischen Handelns bestimmt wird. Da die Tatsache der 
ontologische Erfahrung aber weder eine Frage des Glaubens noch 
eine Frage der Möglichkeiten des auf empirisch Wahrnehmbares 
gerichteten Bewußtseins ist, sondern eine Tatsache, die auf einer 
expliziten inneren Erfahrung beruht, die grundsätzlich jedermann 
zugänglich ist, kommt es einzig darauf an, ob der Mensch sich 
dieser Erfahrung zu offnen bereit ist. Es geht also im letzten auch 
um die metaphysische Frage nach dem Wesen des Menschen. Zu 
diesem Gedanken jedoch Weiteres in den Vorüberlegungen des 
ersten Teils.

Unser in der Folge näher erläuterter Entwurf einer „ontologi­
schen Ethik“ versucht demzufolge auf der Grundlage der Erfah­
rung des Seins die Ebene des bloß Theoretischen in den Bereich 
des Praktischen hinein zu überschreiten. Dabei geht es vor allem 
um die Frage, wie das Sein dem Bewußtsein begegnet und welche 
Konsequenzen die Seinserfahrung für das Leben des Menschen, für 
sein Denken und Handeln besitzt. Ferner wird zu zeigen versucht, 
daß ethisches Handeln auf dem Hintergrund der ontologischen Er­
fahrung auf das Innere des Menschen, auf sein Selbst zurückführt, 
also im Gegensatz zu einer Sollens- oder Strebensethik keinen bloß 
zwecksetzenden und von außen geleiteten Normen folgt, sondern 
daß ethisches Handeln vielmehr mit einem Bedürfnis oder gar der 
Selbstverständlichkeit moralisch zu handeln erklärt werden kann. 
Denn weder die Vernunft noch das häufig vorausgesetzte Gute im 
Menschen kann als hinreichender und sicherer Grund für 
moralisches Handeln gelten, weil sie nicht selten von gegenläufigen 
Interessen außer Kraft gesetzt und mithin unverbindlich werden. 
Weil aber Seiendes am Sein partizipiert und der Mensch sich als 

22

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil des Seins erfährt, ergibt sich die Sinnfrage des Handelns 
unabdingbar aus der ontologischen Erfahrung selbst, wie weiter 
unten noch ausgeführt wird. Das Sein besitzt gleichsam einen 
evokativen Charakter, es enthält in sich ein ontologisches 
Postulat, was besagt, daß alles Denken und Handeln aus der 
bewußt erfahrenen Teilhabe am Sein seine Begründung und seinen 
Sinn erhält. Teilhabe am Sein aber bedeutet, in jedem Anderen - ob 
Mensch oder Natur - ein Gleichwertiges zu erkennen und es als 
solches zu behandeln. So ist die affirmative Haltung zum Sein und 
die darin liegende und dem Menschen übertragene Verantwortung 
der eigentliche und existentiell bedeutsame Grund allen Denkens 
und Handelns.

Auf diesem Hintergrund erläutern die ersten beiden Kapitel der 
Vorüberlegungen zunächst wesentliche Aspekte zum Begriff der 
Ethik, um dann die dieser Abhandlung zugrundeliegende These von 
der ontologischen Erfahrung zu erläutern (K.Albert). In diese 
Überlegungen werden unserem Anliegen entsprechend auch außer­
europäische philosophische Erkenntnisse einbezogen, insofern sie 
der Sache dienen und Aufschluß über mögliche gedankliche Ver­
bindungen zu einer kulturübergreifenden Ethik geben.

Die folgenden fünf Kapitel des zweiten Teils sind als ‘Kritik der 
Moral’ zu verstehen und fragen mit unterschiedlicher Thematik 
nach dem „Warum“ des Versuchs einer ontologisch gegründeten 
Ethik, d.h. nach ihrer Begründung als kulturübergreifende und 
damit als aktuelle Ethik (E.Jain). Diese Absicht erfordert zunächst 
einen kritischen Blick auf die Bedingungen unserer modernen Ge­
sellschaft, wobei die Gegenüberstellung verschiedener Auffas­
sungen zu moralischen Grundannahmen einbezogen wird. Demzu­
folge sind diese Kapitel zu verstehen als systematische Hinführung 
zu der Darlegung einer ontologischen Ethik (vgl. den dritten Teil), 
deren Argumentation unter der Frage „Wie“ den Blick auf ein von 
der ontologischen Ethik geleitetes Leben gerichtet ist, auch um zu 

23

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigen, daß das Besondere und Überzeugende dieser Ethik in ihrer 
kulturübergreifender Dimension liegt. Diesen Anspruch kann eine 
dieser Zeit angemessene Ethik jedoch nur dann vertreten, wenn sie 
das Kulturspezifische überschreitet und ein Fundament ethischen 
Denkens und Handelns vorweisen kann, das die trennenden Ele­
mente tradierter Moralvorstellungen oder religiöser Normen 
überwindet und ein Gemeinsames vor Augen fuhrt.

Obwohl es auf den ersten Blick verwunderlich erscheinen mag, 
daß der Ästhetik in einem Konzept zur Ethik ein eigenständiges 
Kapitel gewidmet wird (nicht aber beispielsweise soziopolitischen 
oder erziehungswissenschaftlichen Themen), liegt die Begründung 
für dieses Vorhaben jedoch auf der Hand. Die Ästhetik (sowohl als 
Kunsttheorie als auch als künstlerisches Produkt) vermag wie kein 
anderer menschlicher Ausdruck Einblick zu gewähren in allge­
mein-menschliche Grundbedingungen und die Problematik des 
Daseins. Ferner ist die Ästhetik aufgrund ihrer Eigenart, das Ver­
bindende der menschlichen Existenz zu visualisieren, ein Indikator 
für den in unseren Überlegungen wesentlichen Aspekt, ideologische 
oder weltanschauliche Differenzen zu überwinden und das 
menschlich Gemeinsame zu konkretisieren. Der zweite Teil beginnt 
demzufolge mit der Erörterung ethischer Implikate in der Ästhetik 
und nimmt Stellung zur bildenden Kunst, zur digitalen Ästhetik 
und Musik sowie zur ästhetischen Theorie. Vor allem die 
Diskrepanz zwischen ideologisch oder politisch motivierter Kirnst 
und einer Kunst, die Ausdruck einer inneren Haltung ist und diese 
dem Betrachter vermittelt, wird vorrangig thematisiert.

Das systematische Vorgehen des folgenden Kapitels des zweiten 
Teils folgt dem vorherigen, bewegt sich aber schon hinsichtlich der 
Argumentation und Engführung auf wesentliche Prinzipien der 
Philosophie der ontologischen Erfahrung zu. Das bedeutet, daß die 
distanziert vorgetragene Problematik des Humanismusgedankens 
bewußt dessen Divergenzen einbeziehen muß, um gerade durch 

24

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auftauchende Widersprüche oder offenkundige Ausweglosigkeit 
die Evidenz eines von der Ontologie getragenen und zu lebenden 
Humanismus nachweisen zu können. Exemplarisch wird dabei auf 
philosophische Stellungnahmen eingegangen (u.a. Heidegger, 
Nietzsche, Th. Lessing), um auf diesem Hintergrund schließlich 
auch auf wesentliche Probleme der technologisch bestimmten 
Gegenwart eingehen zu können.

Das Kapitel über die ‘'Fragwürdigkeit der Tugenden ’ versucht 
den Tugendbegriff auf seine Substanz hin zu untersuchen und zu 
zeigen, daß neben dem Wandel der Tugend auch ein zeitübergrei­
fender Tugendbegriff unabdingbar ist, der als Fundament ethischen 
Denkens und Handelns in einer Zeit der Auflösung aller Werte 
Lebensbedeutung erhält. Im vierten Kapitel Individualismus und 
Kollektivismus als Lebensentwürfe werden zwei gegensätzliche 
Lebensformen untersucht, deren kritische Betrachtung bereits auf 
eine dritte Lebensform ausgerichtet ist, die sich aus der onto­
logischen Erfahrung ergibt. Dieser Gedanke wird im folgenden 
fünften Kapitel durch die Konzentration auf Wertvorstellungen 
vertieft und fuhrt auf dem Hintergrund des kritisch betrachteten 
aktuellen weltpolitischen Geschehens zur These von der Möglich­
keit kulturübergreifender Wertvorstellungen. Die bisher sich immer 
weiter zuspitzende Zentrierung auf das Anliegen dieser Abhand­
lung mündet schließlich als Konkretion der hier vertretenden ethi­
schen Auffassung in die systematische Darlegung der ontologi­
schen Ethik, wobei im dritten Teil (K.Albert) zunächst die 

‘Seinsdimension des Lebens ’ einen im Sein und im Leben selbst 
angelegten Lebensentwurf deutlich macht. In dem Kapitel Der 
Seinsgehalt des Glücks geht es darum, die Existenz des Menschen 
unter dem Aspekt der Seinserfahrung zu betrachten, wobei sich 
herausstellen wird, daß es dem Individuum selbst als reflek­
tierendes geistiges Wesen gegeben ist, sein Leben sinnvoll zu ge­
stalten und als gelungen zu erleben, wenn es sein Inneres zur Ent­

25

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


faltung bringt, sich zu einem geistigen Menschen entwickelt, wenn 
es Wert und Unwert zu unterscheiden lernt, indem es sein ‘Selbst’- 
Bewußtsein auf das Sein richtet und aus ihm lebt. Daß die 
menschliche Erfahrung des Glücks auf diesem Hintergrund eine 
völlig neue Bedeutung erhält, wird anhand von Kunsterfahrungen, 
aber auch inbezug auf zwischenmenschliche Beziehungen zu 
belegen versucht.

Die Konsequenzen des bisher Gesagten fuhren schließlich zur 
Betrachtung der Ethik der Seinsgemeinschaft, in der das Indi­
viduum als Teil des Seins seine Erfahrungen realisieren, also leben 
kann. Besonders deutlich wird dabei, daß die ontologische Ethik 
weder durch kulturspezifische Sitten oder deren moralische 
Ansprüche eine Eingrenzung erfahrt, sondern vielmehr aufgrund 
ihres Fundaments universale Gültigkeit beanspruchen kann. Sie 
schließt gleichwohl keine religiösen Bindungen und Vorstellungen 
aus, nimmt aber kritisch Abstand von ihnen, wenn sie Grundwerte 
verletzten, die allgemeingültig sind oder wenn sie das Wesen und 
die Existenz des Menschen als Teils des Seins aus ideologischen, 
machtpolitischen o. ä. Erwägungen heraus seiner ursprünglichen 
Kraft und Freiheit berauben. Unter dieser Maßgabe ist die ontolo­
gische Ethik kulturübergreifend, ihr Fundament ist die Erfahrung 
des Seins, eine Erfahrung, die jedem Menschen möglich ist und die 
das Denken und Handeln des Menschen aufgrund der gemeinsamen 
Teilhabe am Sein auf eine daraus resultierende Humanitas richtet. 
Und weil das Sein selbst grenzüberschreitend und allgegenwärtig 
und gleichsam Fixpunkt der menschlichen Existenz, des 
menschlichen Bewußtseins ist, fließt aus ihm die Freiheit auf 
Selbstbestimmung für den Menschen, die aber Selbstbestimmung 
als inneres Wollen zu sinnvollem, zu moralischen Handeln be­
deutet. Denn das Sein ist keine Utopie, sondern als Allumfassendes 
und aufgrund seiner Evidenz der Lebensgrund aller Menschen, 
aller Kulturen - eines jeden Bewußtseins.

26

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

