Einleitung

Das moralische BewuBtsein
verhilt sich zum Leben
wie das Leben zum Sein

Das Interesse an ethischen Fragen hat in den letzten Jahren stark
zugenommen, vermutlich auch aufgrund der kritischen Betrach-
tung der derzeitigen Lebenssituation, der damit verbundenen Ver-
dnderung der Gesellschaft und des Menschen. Nicht zuletzt hat
auch der technologische Fortschritt mit seinen teils bedngstigenden
Ergebnissen ethische Fragen wieder ins Zentrum philosophischer
Erorterungen geriickt, wobei vor allem die Frage der Autonomie,
der Unverletzlichkeit des menschlichen Wesens sowie Ungerechtig-
keiten der Lebensbedingungen thematisiert wurden.

Der Titel dieser Abhandlung verweist in nun vielerlei Hinsicht
schon durch seine Mehrdeutigkeit auf die Problematik einer ethi-
schen Theorie. Sie ist einerseits Utopie und daher im negativen
Sinne ein Gedankenkonstrukt, das einer bestimmten Zeit sowohl
deren moralische Defizite vor Augen fithren und andererseits ein
idealistisch gepréigtes oder auch pragmatisches Programm zur
Beseitigung dieser Méngel vorlegen will. Dies ist ihr kulturkriti-
scher Aspekt. Versuche dieser Art haben naturgemiB sogleich ihre
Gegner oder Beflirworter gefunden, selten aber einen allgemeinen
Konsens, da immer auch Interessen verschiedenster Art einen
solchen verhindern muBten. Und dennoch sind alle Konzepte als
Vision zu verstehen, die zur Entfaltung einer humanen Gesellschaft
ihren Beitrag liefern will, auch wenn ihre tatsdchliche Realisierung
utopisch ist. Utopisch deshalb, weil die Prinzipien der meisten
Ethikauffassungen eine Begriindung oder besser: die Annahme

11

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer Instanz fiir das Streben nach moralischem Denken und Han-
deln schuldig bleiben. In der Regel werden als Instanzen oder
Motivationen fiir moralische Akte die dem Menschen innewoh-
nende Vermnunfi, sein Gefiihl, die ZweckmaBigkeit oder Not-
wendigkeit, gar seine Bestimmung zum Guten oder natiirliche An-
lagen genannt. Doch dies sind Kategorien, die keinerlei Bestand
haben koénnen, denn wie die Geschichte beweist, hat etwa weder die
Vemunft, noch das Gefiihl oder gar eine natiirlich Bestimmung
zum Guten Kriege, Morde oder sonstige Unrechtshandlungen
verhindern konnen.! Die Uberzeugungskraft des in Anspruch
genommenen Fundamentes einer ethisch zu rechtfertigenden und
ethischen zu fordernden Handlung scheint also offensichtlich nicht
ausreichend zu sein, um den Menschen auch innerlich auf das Gute
Zu konzentrieren.

Ein Weiteres und Wesentlicheres kommt aber noch hinzu. Wir
leben, wie allseits geradezu euphorisch betont wird, im Zeitalter
der Globalisierung, und diese Tatsache bringt nicht nur spezifische
Probleme inbezug auf wirtschaftlich und politisch kollidierende
Interessen mit sich, viel problematischer ist die durch das immer
groBere ,,geographische” Zusammenwachsen der Volker entste-
hende Konfrontation der Zivilisationen, deren scheinbare
Unvereinbarkeit dramatische AusmaBe angenommen hat. Nun geht
es um Fundamentales, um die jeweilige Verteidigung eigener Vor-
stellungen hinsichtlich Religion, Moral und Lebensentwurf. Das
Festhalten an alten und der Zeit nicht mehr angemessenen Tradi-
tionen, die groBtenteils den Menschenrechten widersprechen, und
die daraus resultierende Feindschaft zwischen Menschen und

! DaB die Vernunft kein hinreichendes Fundament moralischen Handelns ist,
erlautert W. Weischedel iiberzeugend in seinem Aufsatz tiber Pascal, indem er
dessen Bemerkung: ,Der Mensch handelt nicht durch die Vernunft, die sein
Sein ausmacht“ auf den im Menschen angelegten Widerspruch zuriickfiihrt
(Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Philosophie. In: Beitrige zur
geistigen Uberlieferung, Godesberg 1947, S. 106).

12

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nationen belastet den Weltfrieden mehr als je zuvor, so daB man
vom Nutzen der Globalisierung kaum mehr sprechen kann.

Ein ,Dialog der Kulturen“ wird zwar einerseits immer wieder
gefordert und als Allheilmittel zur Konfliktbewaltigung aller Art
genannt, andererseits aber hilt man ihn inzwischen auch fiir naiv
oder gar zynisch, wenn man die scheinbar uniiberbriickbaren
Differenzen der politischen, vor allem aber auch moralischen Vor-
stellungen ins Feld fithrt. Ein fruchtbarer Dialog setzt schlieSlich
in irgendeiner Weise einen Konsens voraus, zumindest aber eine
Anngherung an das Fremde. Damit aber - wie es kritisch heiit -
relativiere man die Werte der eigenen Kultur und verzichte auf ihr
Ureigenes, das beispielsweise in der westlichen Welt nach jahrhun-
dertelangem Kampf zu Demokratie und Anerkennung der Men-
schenwiirde gefiihrt habe, welches nicht hintergehbare Werte sind,
die anderenorts allerdings keinerlei Bedeutung besitzen. Dieser
Werterelativismus aber, von vielen recht weltfremden Idealisten als
Verstdndnis des Fremden ausgelegte Haltung, mag wohl dem
Selbstverstindnis einer multikulturellen Einstellung dienen (deren
Strukturen und Funktion im iibrigen keineswegs geklart sind). Ob
er aber den von autoritiren oder fundamentalistischen Regimen
unterjochten Gesellschaften dient, darf wohl bezweifelt werden.
Aus diesem Dilemma ergibt sich nun zum einen eine Weise der
kritiklosen Anbiederung an Fremdes (dessen Welthaltung
unreflektiert als diskussionswiirdig erachtet wird), zum anderen
aber ist eine Gegenhaltung zu erkennen, die eine Form von
Universalismus glaubt vertreten zu kénnen, welche sich aber
lediglich als Selbstbehauptung des westlichen Denkens und des
westlichen Lebensstils erweist, namlich als Interessenpolitik oder
als Interessenethik, die naturgemdB auf Widerstand in anderen
kulturellen Lebensformen stoBen wird. Es ist wohl ignorant zu
glauben, ein sogenannter Dialog der Kulturen kénne ohne ein alle
Menschen iiberzeugendes Fundament zum freiwilligen Verzicht auf

13

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tradiertes, nicht mehr ZeitgeméBes und vor allem die elementaren
moralischen Grundprinzipien auBler acht lassendes Verhalten fiih-
ren. Ein Kulturdialog muB mithin weit mehr voraussetzen als das
Gegeniiberstellen und Verteidigen der je eigenen Position oder das
Realivieren der Werte, wenn er nicht in die ausweglose Alternative
volliger gegenseitiger Verstindnis- und Sprachlosigkeit miinden
will. Nicht die bis zur Selbstaufgabe sich entwickelnde Skepsis
gegeniiber den Errungenschaften der eigenen Kultur kann daher
Grundlage zur Uberwindung des Trennenden sein, ebensowenig
wie ein universaler Anspruch, der das Andere seiner Wurzeln be-
raubt. Vielmehr gilt es, ein Ubergreifendes ins Spiel zu bringen,
welches als fundamentales geistiges (intelligibles) Element keiner
kulturspezifischen Eingrenzung unterliegt. Auf diesem Hintergrund
148t sich die hier unternommene kulturiibergreifende ontologische
Ethik beschreiben als theoretische Grundlage einer Haltung, die
Universalismus nicht als Konformismus oder Uniformismus
versteht, sondern als solche, die auf dem Fundament der ontolo-
gischen Erfahrung als gemeinsamer  Erfahrung eine
AuBenperspektive nicht scheuen muB. Das bedeutet, daB die
ontologische Ethik als erste und wesentlichste Zielsetzung die
elementaren allgemein-menschlichen Grunderfahrungen und das
darin Verbindende zum Ausgangspunkt ihrer Begriindungsversu-
che heranzieht, um in ihnen die - durch keine kulturellen
Bindungen eingeschriankten - erkennbaren und zu lebenden
moralischen Vorstellungen zu entfalten. Das Andere und Fremde,
das gewohnlich mit den eigenen Kategorien bewertet und dadurch
grundsitzlich auf Distanz gehalten wird, verliert auf diese Weise
seinen antagonistischen Charakter, wenn es namlich aufgrund einer
gemeinsamen Basis betrachtet und zum Gegeniiber wird.

Doch die bisher vorgelegten neueren Moraltheorien nehmen
diese Problematik nicht zur Kenntnis, sondern verharren in euro-
zentrischen, weil die Welt zur Zeit noch beherrschenden, Denk-

14

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mechanismen und kénnen daher kaum dazu beitragen, daB eine
auch nur anndhernd als ,,universal“ zu bezeichnende Ethik auch
andere Kulturen erreichen und auf Zustimmung hoffen kénnte. Das
Desolate ist also, daB jedes Ethikkonzept aufgrund seiner kul-
turspezifischen Tendenz von auBereuropdischen Volkern in Ver-
bindung mit neuerlichen kolonialen Bestrebungen gebracht wird.
Es wird folglich auf keine Resonanz, sondern nur auf Ablehnung
stoBen, weil es das Selbstverstindnis des trotz der Vision ,,Glo-
balisierung* bislang immer noch Fremden nicht reflektiert und von
daher niemals kulturiibergreifend erscheinen kann.

Das offenbar gewaltig ansteigende Interesse an Moraltheorien in
der westlichen Welt wurde gewiB auch durch die von M.Riedel
herausgegebenen Bénde iiber ,Rehabilitierung der praktischen
Philosophie® (1972/1974) unterstiitzt.”> Das Anliegen der beiden
Binde besteht - wie es im Vorwort des ersten Bandes heift - zu-
nichst in der Absicht, ganz allgemein der praktischen Philosophie
(also nicht nur der Ethik und Asthetik) in Einheit mit der Theorie
wieder Aufmerksamkeit zu verschaffen. Dabei will der Band die
seit den sechziger Jahren begonnene Diskussion inbezug auf unbe-
wiltigte Probleme der praktischen Philosophie aufnehmen und
dokumentieren: ,,aufler den ,,innerphilosophiséhen Aporien unter
anderem philosophiehistorische Ergebnisse der Aristoteles- und
Hegelrenaissance nach 1945, die Rezeption der angelsdchsischen
Meta-Ethik, den ‘operativen’ Ansatz in der Wissenschaftstheorie
und die von der ‘kritischen Theorie’ unbewiltigt hinterlassene
Theorie-Praxis-Problematik“? Die angezeigten Themenbereiche
zeigen, daB die Autoren bemiiht sind, die ,spezifische wissen-
schaft- und gesellschaftliche Situation™ in ein spezielles philoso-
phisches Programm aufzunchmen und damit unter dem Titel

M. Riedel. Rehabilitierung der praktischen Philosophie. 2 Bde. Freiburg 1972
und 1974,
*Aa0,8.11.

15

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘praktische Philosophie’ auf sozio-politische Tendenzen der Zeit zu
reagieren. Die Weise des Fragens und Argumentierens wird indes
auch verbunden mit Fragen nach Normen des Handelns und ihrer
Begriindung, wobei konkret auf die verdnderten Bedingungen der
modernen industriellen Gesellschaft rekurriert wird.

Unter den zahlreichen unter dem Stichwort ,,Ethik“ auftretenden
Stellungnahmen seien wenigstens einige erwéihnt. So gibt es
einerseits eine erhebliche Anzahl von Ethikformen, die an die Mo-
ralphilosophie des 19.Jahrhunderts ankniipfen wie ,,Pflichtethik®,
,.Gliicksethik®, , Tugendethik“ oder ,,Wertethik®, daneben dann
aber neuere Ansitze wie , Diskursethik®, , hermeneutische Ethik®,
nintegrative Ethik“, , metaphysikfreie Ethik®, ,,Metaethik®. Welche
Resonanz konnte also eine ,ontologische Ethik* erwarten, die
zudem noch ein recht kritisches Verstindnis dem Zeitgeist gegen-
iiber an den Tag legt? Und wie kénnte sie sich von den zuvor
genannten und den vielen ungenannten Sonderformen unter-
scheiden? Wir werden in den folgenden Kapiteln auf die damit
zusammenhéangenden Fragen eingehen.

Vorab muB jedoch im Auge behalten werden, daB die zuvor er-
wihnten Ethikkonzepte in der Regel eine ,metaphysikfreie Be-
grindung zu liefern gedenken. Das bedeutet, daB sie ihre Kate-
gorien und Normen aus der Vielfalt des Seienden beziehen und in
der Praxis auch auf diese anwenden wollen. Die Einheit des Seien-
den - so meint man in der technisierten Welt immer noch - sei als
Instanz fiir Denken und Handeln undenkbar und schlieBe aufgrund
des ,,metaphysischen Externalismus® Selbstbestimmung faktisch
aus.* Doch selbst der neueren naturwissenschaftlichen Forschung
zufolge kann man in der Natur nicht mehr von einer Vielfalt
schlechthin sprechen, sondern nur von einer ‘vorgetduschten’ Viel-
falt, insofern daB die Forschungsergebnisse zeigen, daB alle

4 Vgl. H. Krimer: Integrative Ethik. Frankfurt 1992, S. 15.

16

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vielfalt auf gemeinsamen Strukturen bzw. Elementen beruht (also
einem Ubergreifenden) und durch deren variablen Einsatz zustan-
dekommt. Ordnungen entstehen auf diese Weise innerhalb jeder
Einzelerscheinung, die in allen anderen Einzelerscheinungen mit
denselben Elementen auftauchen. Schon dies macht deutlich, daB
von Vielfalt auch im philosophischen Sinne nur dann gesprochen
werden kann, wenn man ein iibergreifendes Ganzes voraussetzt, an
dem jedes Element teilhat.

Wenn nun im folgenden von der Utopie der Moral die Rede ist,
so driickt dies aus den oben erwihnten Griinden auf den ersten
Blick auch eine resignative Haltung gegeniiber jedem Versuch aus,
der sich als Konzept einer Ethik darstellt. In der Tat ist eine resi-
gnative Haltung durchaus auch angebracht, wenn man die Wir-
kungslosigkeit eines jeden dieser Versuche betrachtet. Dennoch
aber muB ihnen - zumindest im theoretischen Raum - eine groBe
Bedeutung zugemessen werden, als sie sich durchgingig um
Klarung jener Kategorien bemiihen, die als Grundwerte mensch-
lichen Lebens universalen Charakter besitzen und daher ganz
andere Griinde fiir die Wirkungslosigkeit in der Praxis ethischer
Modelle in Erwdgung gezogen werden miissen. Das zentrale Pro-
blem - und dies fithrt bereits zum Anliegen der folgenden Uberle-
gungen - liegt ganz offensichtlich in den Grundvoraussetzungen
der Begriindung ethischer Forderungen, die - sind sie nicht bloB
funktionaler Natur - den Menschen in seinem Wesen selbst betref-
fen. Es geht also um die Frage, ob und weshalb der Mensch auch
ohne duBere Reglementierung moralisch handeln kann und vor
allem handeln will, oder anders ausgedriickt: ob er aus wissentli-
chem Lebenwollen handelt. Es geht ferner um die Frage, auf
welche Prinzipien eine zeitgeméBe Ethik zuriickgreifen mufB, wenn
sie den Anspruch auf eine kulturiibergreifende Wirkung erhebt.
Nur mit diesem Anspruch nimlich kann ein ethischer Versuch
dazu beitragen, die realen Probleme unserer Welt in den Blick zu

17

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

riicken und - indem er den engen Horizont abendlindischen Den-
kens iiberschreitet - auf intersubjektive Anerkennung zu hoffen.
Die Grundlage und die Bedingungen fiir den Rekurs auf kultu-
ritberschreitende Prinzipien lassen sich - obwohl sie bisher unbe-
achtet geblieben sind - in allen Kulturen auffinden, wie wir weiter
unten belegen kénnen.

Damit kommen wir zu einem weiteren und grundlegenden
Aspekt, wenn von der Utopie der Moral gesprochen wird. Es wird
namlich wiederum als Utopie verstanden werden konnen, wenn die
Auffassung dargelegt wird, daB der Mensch aus seinem Inneren
heraus moralisch handeln wird, weil dies ihm ein Bediirfnis ist,
eine Notwendigkeit, ja sogar Selbstverstindlichkeit. So gut ist der
Mensch nun doch nicht, wird man meinen, daB er selbsttétig und
ohne Pflicht oder Sollen das Gute und Sinnvolle verwirklicht. Was
sollte ihn also dazu motivieren? Betrachten wir doch einmal die
Situation unserer Gegenwart, in der die Konsum- bzw. Mas-
sengesellschaft kaum zu der Hoffnung verleiten kann, da Werte
bzw. eine ethische Haltung wieder zum Gemeingut gehéren konn-
ten.

DaB wir im Zeitalter der Massenherrschaft leben, hat uns schon
im Jahre 1929 Ortega eindrucksvoll vor Augen gefiihrt.’ In der
Zwischenzeit ist die Macht der Massen noch gewachsen und hat
alle Bereiche des modernen Lebens erreicht. Die Massen halten
sich nicht zuriick, ihre Denkweise und ihren Geschmack iiberall
durchzusetzen, so daB sie, nicht zuletzt durch ihre Kaufkraft,
bestimmen, was in Literatur, Musik, bildender Kunst und Unter-
haltung geschieht. Die Folge ist, daB sich iiberall das Primitive,
AuBerliche, Oberflichliche, Ordiniire, Sexuelle, Sensationelle in
den Vordergrund schiebt.

% Der Aufstand der Massen. Wir zitieren Ortega nach der deutschen Ausgabe
der Gesammelten Werke (GW) III 7-155. Stuttgart 1978.

18

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das aber bedeutet, dal der Mensch vor seinem wahren Wesen
flicht, weil er die ,,Unertraglichkeit seines je gegenwartigen Da-
seins“, das ,,leere Selbst“ nicht aushilt, wie Wilhelm Weischedel in
seiner Auslegung der Pascalschen ‘Pensées’ betont.® Dieses leere
Selbst aber sei gekennzeichnet durch die Langeweile, welche er
durch stindige oberflachliche Zerstreuung zu fiillen hoffe. Dabei
trachte er ,,in der Illusion des Gliickes habhaft zu werden®, freilich
nur eines scheinbaren Gliicks, aus dem keine wahre Befriedigung
erwachse.” Und mit Pascal heiBt es weiter (Fragment 172): ,,So
leben wir nie, sondern wir hoffen zu leben; und wihrend wir uns
immer dazu bereiten, gliicklich zu sein, ist es unvermeidlich, dal
wir es niemals sind* ®

Auch in der Moral wirkt sich die Einstellung der Mas-
sen(un)kultur aus, hier allerdings in der fast génzlichen Indifferenz
der Massen gegeniiber dem, was bisher als moralisch galt. Es gibt
offenbar keine moralischen Bedenken mehr. Jedes moralische Tabu
wird bewuBt gebrochen, und hochstens durch Tabubruch finden
ehemals moralische Gesichtspunkte noch eine gewisse Beachtung
und begeisterten Beifall, weil Grenziiberschreitungen die Sensa-
tionslust befriedigen. Moral scheint mithin in den Bereich der
Utopie zu gehoren, in den Bereich des zwar scheinbar Nicht-mehr-
Moglichen, aber urspriinglich und ursdchlich das Wesen des Men-
schen Konstituierenden.

Um diese Problematik im weiteren genauer untersuchen und
schlieBlich einen Losungsweg darstellen zu konnen, wollen wir
zundchst einen Blick auf einige Denker lenken, die sich bereits mit
der Seinsthematik auseinandergesetzt haben. Auf die unsere

¢ W. Weischedel: Der Abgrund der Endlichkeit und die Grenze der Philoso-
phie. Versuch einer philosophischen Auslegung der ‘Pensées’ des Blaise
Pascal. In: Beitrige zur geistigen Uberlieferung. Godesberg 1947, S. 86-166,
hier S. 126, 108.

7Aa0,8. 127.

$Aa0.

19

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberlegungen zur Ethik fundierende philosophische These von der
ontologischen Erfahrung gehen wir indes erst ausfiihrlich im
zweiten Kapitel der Voriiberlegungen ein.

Zu Beginn des 20.Jahrhunderts sind in der Philosophie eine
Vielzahl von recht unterschiedlich akzentuierten Denkrichtungen
zu erkennen. Lebensphilosophie und Historismus, der europiische,
vor allem angelsichsische Pragmatismus, die Philosophie des
Marxismus, die Phinomenologie, schlieBlich auch die Existenz-
philosophie, um nur einige zu nennen. Die philosophische Tendenz
dieser Ansitze entfernte sich jedoch weit von der seit Parmenides
und Platon immer auch wieder ausdriicklich verfolgten Auffassung
vom Ursprung und Ziel philosophischen Denkens, indem man der
Vorstellung verfiel, metaphysisches sei bloB spekulatives Denken
und verhindere den Blick auf die empirische Welt, der man sich
indes unter pragmatischem und soziologischen Gesichtspunkten
ausschlieBlich zu widmen gedachte.

In dieser Zeit setzten Martin Heidegger in Deutschland und
Louis Lavelle in Frankreich - wenn auch mit unterschiedlicher
Akzentuierung - einen neuen philosophischen Anfang mit der
Wiederbesinnung und Entfaltung der Seinsfrage. Viele Uber-
einstimmungen vor allem mit den Gedanken Lavelles haben schon
1974 zu einer Weiterfithrung seiner philosophischen Uberlegungen
gefiihrt,’ so daB die Seinsthematik im AnschluB daran zur
Grundlage weiterer philosophischer Abhandlungen werden konnte,
und zwar bezogen auf die Kunst, die Religion, das Soziale usw. Es
sind dies Themenbereiche, die auch inbezug auf die ontologische
Ethik einer erneuten und vertieften Betrachtung unterzogen werden
miissen, weil sie den Menschen in seinem Lebensbezug ganz
ausdriicklich betreffen.

® K. Albert: Die ontologische Erfahrung. Ratingen 1974 (jetzt in: Philoso-
phische Studien Bd. I. Sankt Augustin 1988, S. 7-207).

20

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Will man nun die ontologische Ethik als eine kulturiibergrei-
fende begreifen, so stellen sich zunéchst zwei grundsatzliche Fra-
gen: 1. was kann diese Ethik leisten und 2. welche Forderungen
muB sie erheben und welche Voraussetzungen sind erforderlich,
um ihrem Konzept ein tragendes Fundament zu geben. Obwohl auf
diese Fragen umfassend in den folgenden Kapiteln eingegangen
wird, sei hier schon einmal ansatzweise eine Antwort gewagt: 1.
die ontologische Ethik kann aufgrund ihres Rekurses auf die
ontologische Erfahrung ursachlich immer schon vorhandene, aber
durch tradierte und kulturell determinierte Einschrinkungen ver-
hinderte Bezichungen zwischen den Menschen wiederherstellen.
Auf diese Weise kann sie auf elementare humane Anspriiche
aufmerksam machen, deren Erfiillung in der ontologischen Erfah-
rung selbst liegen, in ihr angelegt sind. Sie kann so zu einem Wer-
tekonsens beitragen, auf dessen Basis ein friedlichen Miteinander
der Kulturen ermoglicht wird. 2. Die Voraussetzung fiir einen
Wertekonsens und dem daraus resultierenden moralischen Denken
und Handeln 14Bt sich mit folgenden Forderungen an das
Individuum beschreiben: a) der Mensch muB erkennen, daB Hu-
manitit seinem eigentlichen Wesen entspricht, wenn er sich als
Teil des Seins erfahrt. Weil Humanitit aber zunichst nur eine
Anlage im Menschen ist, ist es seine Aufgabe und Leistung, sie
herauszubilden, nicht aus einem ,,Sollen” heraus, sondern aus ei-
nem ,,Wollen“, welches als ontologisches Postulat zu bezeichnen
ist. Dies setzt b) voraus, daB jeder Mensch gleichwelcher Kultur
seine kulturspezifischen Grundlagen reflektiert und und diese da-
hingehend iiberpriift, ob sie im Einklang stehen mit seiner Seins-
verfaBtheit, der selbst schon moralisches Verhalten immanent ist."

10 Auf die Probleme, die sich beispielsweise fiir eine islamische oder sogar
islamistische Gesellschaft ergeben, wird weiter unten eingegangen (vgl. den
zweiten Teil).

21

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie der aufmerksame und kritische Leser schon bemerkt haben
wird, steht oder fallt die Begriindung und Beweisfithrung einer
ontologischen Ethik mit der Anerkennung oder Ablehnung der
Tatsache der ontologischen Erfahrung, die als Instanz bzw. Fun-
dament moralischen Handelns bestimmt wird. Da die Tatsache der
ontologische Erfahrung aber weder eine Frage des Glaubens noch
eine Frage der Moglichkeiten des auf empirisch Wahrnehmbares
gerichteten BewuBtseins ist, sondern eine Tatsache, die auf einer
expliziten inneren Erfahrung beruht, die grundsitzlich jedermann
zuganglich ist, kommt es einzig darauf an, ob der Mensch sich
dieser Erfahrung zu 6ffnen bereit ist. Es geht also im letzten auch
um die metaphysische Frage nach dem Wesen des Menschen. Zu
diesem Gedanken jedoch Weiteres in den Voriiberlegungen des
ersten Teils.

Unser in der Folge niher erlduterter Entwurf einer ,,ontologi-
schen Ethik™ versucht demzufolge auf der Grundlage der Erfah-
rung des Seins die Ebene des bloB Theoretischen in den Bereich
des Praktischen hinein zu iiberschreiten. Dabei geht es vor allem
um die Frage, wie das Sein dem BewuBtsein begegnet und welche
Konsequenzen die Seinserfahrung fiir das Leben des Menschen, fiir
sein Denken und Handeln besitzt. Ferner wird zu zeigen versucht,
daB ethisches Handeln auf dem Hintergrund der ontologischen Er-
fahrung auf das Innere des Menschen, auf sein Se/bst zuriickfiihrt,
also im Gegensatz zu einer Sollens- oder Strebensethik keinen blof
zwecksetzenden und von auBlen geleiteten Normen folgt, sondern
daBl ethisches Handeln vielmehr mit einem Bediirfnis oder gar der
Selbstverstindlichkeit moralisch zu handeln erkldrt werden kann.
Denn weder die Vernunft noch das haufig vorausgesetzte Gute im
Menschen kann als hinreichender und sicherer Grund fiir
moralisches Handeln gelten, weil sie nicht selten von gegenldufigen
Interessen auBer Kraft gesetzt und mithin unverbindlich werden.
Weil aber Seiendes am Sein partizipiert und der Mensch sich als

22

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil des Seins erfihrt, ergibt sich die Sinnfrage des Handelns
unabdingbar aus der ontologischen Erfahrung selbst, wic weiter
unten noch ausgefithrt wird. Das Sein besitzt gleichsam einen
evokativen Charakter, es enthdlt in sich ein onfologisches
Postulat, was besagt, daB alles Denken und Handeln aus der
bewuBt erfahrenen Teilhabe am Sein seine Begriindung und seinen
Sinn erhdlt. Teilhabe am Sein aber bedeutet, in jedem Anderen - ob
Mensch oder Natur - ein Gleichwertiges zu erkennen und es als
solches zu behandeln. So ist die affirmative Haltung zum Sein und
die darin liegende und dem Menschen iibertragene Verantwortung
der eigentliche und existentiell bedeutsame Grund allen Denkens
und Handelns.

Auf diesem Hintergrund erldutern die ersten beiden Kapitel der
Voriiberlegungen zunichst wesentliche Aspekte zum Begriff der
Ethik, um dann die dieser Abhandlung zugrundeliegende These von
der ontologischen Erfahrung zu erlautern (K.Albert). In diese
Uberlegungen werden unserem Anliegen entsprechend auch auBer-
europdische philosophische Erkenntnisse einbezogen, insofern sie
der Sache dienen und AufschluB iiber mogliche gedankliche Ver-
bindungen zu einer kulturiibergreifenden Ethik geben.

Die folgenden fiinf Kapitel des zweiten Teils sind als “Kritik der
Moral’ zu verstehen und fragen mit unterschiedlicher Thematik
nach dem ,,Warum® des Versuchs einer ontologisch gegriindeten
Ethik, d.h. nach ihrer Begriindung als kulturiibergreifende und
damit als aktuelle Ethik (E.Jain). Diese Absicht erfordert zunichst
einen kritischen Blick auf die Bedingungen unserer modernen Ge-
sellschaft, wobei die Gegeniiberstellung verschiedener Auffas-
sungen zu moralischen Grundannahmen einbezogen wird. Demzu-
folge sind diese Kapitel zu verstehen als systematische Hinfithrung
zu der Darlegung einer ontologischen Ethik (vgl. den dritten Teil),
deren Argumentation unter der Frage ,Wie“ den Blick auf ein von
der ontologischen Ethik geleitetes Leben gerichtet ist, auch um zu

23

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeigen, daB das Besondere und Uberzeugende dieser Ethik in ihrer
kulturiibergreifender Dimension liegt. Diesen Anspruch kann eine
dieser Zeit angemessene Ethik jedoch nur dann vertreten, wenn sie
das Kulturspezifische iiberschreitet und ein Fundament ethischen
Denkens und Handelns vorweisen kann, das die trennenden Ele-
mente tradierter Moralvorstellungen oder religidser Normen
iiberwindet und ein Gemeinsames vor Augen fiihrt.

Obwohl es auf den ersten Blick verwunderlich erscheinen mag,
daB der Asthetik in einem Konzept zur Ethik ein eigenstindiges
Kapitel gewidmet wird (nicht aber beispielsweise soziopolitischen
oder erziehungswissenschaftlichen Themen), liegt die Begriindung
fiir dieses Vorhaben jedoch auf der Hand. Die Asthetik (sowohl als
Kunsttheorie als auch als kiinstlerisches Produkt) vermag wie kein
anderer menschlicher Ausdruck Einblick zu gewihren in allge-
mein-menschliche Grundbedingungen und die Problematik des
Daseins. Ferner ist die Asthetik aufgrund ihrer Eigenart, das Ver-
bindende der menschlichen Existenz zu visualisieren, ein Indikator
fiir den in unseren Uberlegungen wesentlichen Aspekt, ideologische
oder weltanschauliche Differenzen zu iiberwinden und das
menschlich Gemeinsame zu konkretisieren. Der zweite Teil beginnt
demzufolge mit der Erorterung ethischer Implikate in der Asthetik
und nimmt Stellung zur bildenden Kunst, zur digitalen Asthetik
und Musik sowie zur &sthetischen Theorie. Vor allem die
Diskrepanz zwischen ideologisch oder politisch motivierter Kunst
und einer Kunst, die Ausdruck einer inneren Haltung ist und diese
dem Betrachter vermittelt, wird vorrangig thematisiert.

Das systematische Vorgehen des folgenden Kapitels des zweiten
Teils folgt dem vorherigen, bewegt sich aber schon hinsichtlich der
Argumentation und Engfithrung auf wesentliche Prinzipien der
Philosophie der ontologischen Erfahrung zu. Das bedeutet, daBl die
distanziert vorgetragene Problematik des Humanismusgedankens
bewubt dessen Divergenzen einbezichen muB, um gerade durch

24

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auftauchende Widerspriiche oder offenkundige Ausweglosigkeit
die Evidenz eines von der Ontologie getragenen und zu lebenden
Humanismus nachweisen zu kénnen. Exemplarisch wird dabei auf
philosophische Stellungnahmen eingegangen (u.a. Heidegger,
Nietzsche, Th. Lessing), um auf diesem Hintergrund schlieBlich
auch auf wesentliche Probleme der technologisch bestimmten
Gegenwart eingehen zu konnen.

Das Kapitel iiber die ‘Fragwiirdigkeit der Tugenden’ versucht
den Tugendbegriff auf seine Substanz hin zu untersuchen und zu
zeigen, daB neben dem Wandel der Tugend auch ein zeitiibergrei-
fender Tugendbegriff unabdingbar ist, der als Fundament ethischen
Denkens und Handelns in einer Zeit der Auflosung aller Werte
Lebensbedeutung erhilt. Im vierten Kapitel Individualismus und
Kollektivismus als Lebensentwiirfe werden zwei gegensitzliche
Lebensformen untersucht, deren kritische Betrachtung bereits auf
eine dritte Lebensform ausgerichtet ist, die sich aus der onto-
logischen Erfahrung ergibt. Dieser Gedanke wird im folgenden
funften Kapitel durch die Konzentration auf Wertvorstellungen
vertieft und fiihrt auf dem Hintergrund des kritisch betrachteten
aktuellen weltpolitischen Geschehens zur These von der Maoglich-
keit kulturiibergreifender Wertvorstellungen. Die bisher sich immer
weiter zuspitzende Zentrierung auf das Anliegen dieser Abhand-
lung miindet schlieBlich als Konkretion der hier vertretenden ethi-
schen Auffassung in die systematische Darlegung der ontologi-
schen Ethik, wobei im dritten Teil (K.Albert) zunichst die
‘Seinsdimension des Lebens’ einen im Sein und im Leben selbst
angelegten Lebensentwurf deutlich macht. In dem Kapitel Der
Seinsgehalt des Gliicks geht es darum, die Existenz des Menschen
unter dem Aspekt der Seinserfahrung zu betrachten, wobei sich
herausstellen wird, daB es dem Individuum selbst als reflek-
tierendes geistiges Wesen gegeben ist, sein Leben sinnvoll zu ge-
stalten und als gelungen zu erleben, wenn es sein Inneres zur Ent-

25

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

faltung bringt, sich zu einem geistigen Menschen entwickelt, wenn
es Wert und Unwert zu unterscheiden lernt, indem es sein ‘Selbst’-
BewuBtsein auf das Sein richtet und aus ihm lebt. DaB die
menschliche Erfahrung des Gliicks auf diesem Hintergrund eine
vollig neue Bedeutung erhilt, wird anhand von Kunsterfahrungen,
aber auch inbezug auf zwischenmenschliche Bezichungen zu
belegen versucht.

Die Konsequenzen des bisher Gesagten fithren schlieBlich zur
Betrachtung der Ethik der Seinsgemeinschaft, in der das Indi-
viduum als Teil des Seins seine Erfahrungen realisieren, also leben
kann. Besonders deutlich wird dabei, daB die ontologische Ethik
weder durch kulturspezifische Sitten oder deren moralische
Anspriiche eine Eingrenzung erfihrt, sondern vielmehr aufgrund
ihres Fundaments universale Giiltigkeit beanspruchen kann. Sie
schlieBt gleichwohl keine religiosen Bindungen und Vorstellungen
aus, nimmt aber kritisch Abstand von ihnen, wenn sie Grundwerte
verletzten, die allgemeingiiltig sind oder wenn sie das Wesen und
die Existenz des Menschen als Teils des Seins aus ideologischen,
machtpolitischen o. 4. Erwigungen heraus seiner urspriinglichen
Kraft und Freiheit berauben. Unter dieser MaBgabe ist die ontolo-
gische Ethik kulturiibergreifend, ihr Fundament ist die Erfahrung
des Seins, eine Erfahrung, die jedem Menschen méglich ist und die
das Denken und Handeln des Menschen aufgrund der gemeinsamen
Teilhabe am Sein auf eine daraus resultierende Humanitas richtet.
Und weil das Sein selbst grenziiberschreitend und allgegenwdrtig
und gleichsam Fixpunkt der menschlichen Existenz, des
menschlichen Bewuftseins ist, flieBt aus ihm die Freiheit auf
Selbstbestimmung fiir den Menschen, die aber Selbstbestimmung
als inneres Wollen zu sinnvollem, zu moralischen Handeln be-
deutet. Denn das Sein ist keine Utopie, sondern als Allumfassendes
und aufgrund seiner Evidenz der Lebensgrund aller Menschen,
aller Kulturen - eines jeden BewubBtseins.

26

https://dol.org/10.5771/9783495883580-11 - am 20.01.2026, 22:21:52. Vdel Acces



https://doi.org/10.5771/9783495993590-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

