
5 Zwischenfazit: Lemke und Saar

5.1 Zusammenfassung von Lemke und Saar:
Auf demWeg zur politischen Theorie

Lemke und Saar haben zwei unterschiedliche Lösungsstrategien für das Pro-
blem der Freiheit bei Foucault entwickelt, das in der sozialphilosophischen
Debatte um sein Werk diskutiert wird: Wenn Subjekte durch Macht konsti-
tuiert sind, wie können sie dann frei sein und der Macht gegenüber wider-
ständig handeln? Lemke rekonstruiert das Foucault’sche Gesamtwerk als ei-
ne Entwicklungsbewegung von einer defizitären hin zu einer immer besse-
ren Sozialtheorie, in der das Problem dann gelöst ist. Diese Strategie wurde
mit dem Leitspruch ‚Foucault korrigiert sich‘ bezeichnet. Saar rekonstruiert das
Foucault’sche Gesamtwerk nicht als ein sozialtheoretisches Unternehmen, son-
dern als eine bestimmte Art, historisch-philosophisch Kritik zu betreiben, deren
Kohärenz er aufzeigt. Er kann so zeigen, dass die Aussagen zur Machtdetermi-
nation von Subjekten, die Lemke und andere als ein Freiheitsproblem inter-
pretiert haben, rhetorische Mittel im Rahmen der genealogischen Kritik sind,
und gar keine Sozialtheorie – weshalb sie gar kein sozialtheoretisches Problem
sind. Diese Strategie wurde mit dem Schlagwort ‚Foucault kritisiert kohärent‘
bezeichnet.

Mit Hilfe der in der Besprechung der beiden Strategien entwickelten Diffe-
renzierung des Freiheitsproblems der Machtdetermination und des Freiheitpro-
blems der Subjektivierung konnte gezeigt werden, dass beide Strategien nur das
Freiheitsproblem der Machtdetermination lösen, nicht aber das Freiheitspro-
blem der Subjektivierung. Das Freiheitsproblem der Machtdetermination liegt
in einer sozialtheoretischen Beschreibung, die Menschen als von Macht deter-
miniert, also als vollständig von ihr bestimmt, ansieht und ihnen gar keine eige-
ne Handlungsfähigkeit zuschreibt, weshalb sie nicht frei sein können. Das Frei-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


252 Freiheit als Kritik

heitsproblem der Subjektivierung liegt in einer sozialtheoretischen Beschrei-
bung, die sowohl die Machtbestimmtheit von Subjekten durch ihre Machtkon-
stitution im Prozess der Subjektivierung als auch die daraus entstehende Frei-
heit beschreibt, dabei jedoch offen lässt, wie frei oder machtbestimmt Subjekte
unter welchen Umständen sind und deshalb zu dem begründeten Verdacht füh-
ren muss, dass sie viel unfreier sind, als üblicherweise angenommen.

In der Besprechung von Lemke wurde zunächst deutlich, dass das philoso-
phisch eigentlich problematische Freiheitsproblem dasjenige der Subjektivie-
rung ist, das auch als die Frage danach formuliert werden kann, wie wider-
ständige Subjektivität möglich ist, wenn auch die Fähigkeit zum Widerstand
schon im Prozess der Subjektivierung durchMacht konstituiert ist. Lemke diffe-
renziert dieses Freiheitsproblem der Subjektivierung allerdings nicht vom Frei-
heitsproblem der Machtdetermination. Weil er beide Probleme nicht differen-
ziert, gibt er seine Rekonstruktion der in Foucaults Spätwerk weiterentwickel-
ten Machttheorie, durch die das Freiheitsproblem der Machtdetermination ge-
löst werden kann, als eine Lösung des Freiheitproblems der Subjektivierung
aus.1 Im Kommentar zu Lemkewurdenwiederum verschiedene Freiheitsbegrif-
fe differenziert: der Freiheitsbegriff des Anders-handeln-Könnens ist derjenige,
der im Spätwerk sozialtheoretisch erläutert wird und der zur Lösung des Frei-
heitsproblems der Machtdetermination genügt – Subjekte können immer auch
anders handeln und sind mithin nicht von der Macht determiniert. Der Frei-
heitsbegriff der Kritik ist derjenige, durch dessen sozialtheoretische Erklärung
das Freiheitsproblem der Subjektivierung gelöst werden kann – wenn klar ist,
wie Subjekte die Fähigkeit haben können, ihre eigene Subjektivierung durch
Macht zu reflektieren, zu kritisieren und sich dadurch von ihr zu distanzie-
ren, wäre dadurch eine Art von Freiheit erläutert, die nicht im begründeten
Verdacht stehen würde, eigentlich durch Macht bestimmt zu sein. Diese sozi-
altheoretische Erklärung gelingt aber nicht durch Lemkes Rekonstruktion des
Spätwerks.

Dass Lemke den Freiheitsbegriff der Kritik in seiner Rekonstruktion des
Spätwerks nicht erklären kann liegt daran, dass er Foucaults „Regel der Im-
manenz“ (Foucault 1983b, S. 119) auf eine spezifische Weise interpretiert, die

1 | Diese Formulierung ist etwas ungenau, denn Lemke kann seine Rekonstruktion nicht als

Lösung für ein Problem ‚ausgeben‘, das er nicht benennt. Doch sie ist nicht widersprüch-

lich, weil die Differenzierung der beiden Freiheitsprobleme in einer internen Kritik an

Lemkes Text entwickelt wurde. Sie kommen also – auch ohne von Lemke so benannt zu

sein – tatsächlich in seinem Text vor.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischenfazit: Lemke und Saar 253

als regierungstranszendierend bezeichnet wurde. Ausgehend von Foucaults Un-
terscheidung von Macht und Herrschaft nimmt Lemke an, dass es regierungs-
und herrschaftsfreie Zustände geben kann, in denen dann Freiheit herrscht,
was wünschenswert sei. Weniger Regierung bzw. Herrschaft ist hier gleichbe-
deutend mit weniger Ordnung und Struktur, mit weniger Repression, und mit
mehr Freiheit. Das Ziel einer auf dieser Basis entwickelten politischen Theorie
ist es, den momentanen Status von Regierung und Herrschaft zu transzendie-
ren zugunsten einer Situation, in der es nur noch Macht und Freiheit, aber
keine Regierung und Herrschaft mehr gibt. Bei der so erhöhten Freiheit kann
es sich aber nach der vorgeschlagenen Differenzierung der Freiheitsbegriffe nur
um Freiheit als Anders-handeln-Können handeln.

Weil die hier angelegte Normativität ordnungsfeindlich und damit antiin-
stitutionell ist, versperrt diese Lesart die Frage nach der Differenzierung der
unterschiedlich subjektivierenden Wirkung verschiedener Ordnungen und In-
stitutionen. Nur über diese Wende hin zur Differenzierung von unterschiedlich
subjektivierenden Ordnungen, von Subjektivierungsregimen, lässt sich Freiheit
als Kritik erklären, weil seine Subjektivierung kritisch reflektieren zu können
eine voraussetzungsreiche Fähigkeit ist, deren Voraussetzungen nur in spezi-
fischen Prozessen der Subjektivierung liegen können. Diese Möglichkeit einer
Differenzierung von Regierung ist auch in Foucault angelegt, in einer anderen
Interpretation der „Regel der Immanenz“ (ebd., S. 119), die in der vorliegen-
den Studie vertreten und als radikale Immanenz bezeichnet wird: Weil es nicht
nur kein Außerhalb von Macht, sondern auch kein Außerhalb von Regierung
gibt, muss Kritik darauf ausgerichtet sein, nicht auf diese Weise regiert zu wer-
den – und nicht nicht (oder weniger) regiert zu werden. Kritik besteht also auch
darin, Regierung normativ zu differenzieren.

Der zweite Grund dafür, dass Lemke Freiheit als Kritik nicht erklären kann,
liegt in seiner Interpretation von Foucaults Verhältnis zur politischen Theorie.
Diese ist nach Lemkes Auffassung ein Teil der modernen Humanwissenschaft,
deren Subjektivierung und Normierung überhaupt erst unfrei macht, also re-
pressiv wirkt. Diese These hängt mit der These der Regierungstranszendenz
zusammen: Die moderne Humanwissenschaft, die die politische Theorie ein-
schließt, wird als ein Teil der modernen Regierung begriffen, die als Ganzes
überwunden werdenmuss, um politischen Fortschritt zu erreichen. Weil die ge-
samte Humanwissenschaft so immer schon als Teil von Regierung verstanden
wird, kann sie nicht dazu dienen, Regierung zu überwinden. Genauso wenig,
wie aus dieser Perspektive verschiedene Arten von Regierung differenziert wer-
den können, können verschiedene Arten von politischer Theorie differenziert

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


254 Freiheit als Kritik

werden, danach ob sie repressive und normierende oder freiheitliche Effekte
haben. Die einzige in diesem Rahmen noch ‚erlaubte‘ Aktivität ist Foucaults
antinormative Genealogie und die Bestrebung nach der Überwindung von Re-
gierung, die Lemke entsprechend radikal von Kritikansätzen der politischen
Theorie abgrenzt.

Auch Saar kann durch seine Rekonstruktion das Freiheitsproblem derMacht-
determination lösen, nicht aber das Freiheitsproblem der Subjektivierung. Al-
lerdings sind die Gründe dafür andere als bei Lemke. Während Lemke das Frei-
heitsproblem der Machtdetermination nur auf der sozialtheoretischen Ebene
löst, indem er zeigt, dass es in der Macht- und Subjekttheorie des Spätwerks
nicht mehr auftritt, wechselt Saar die Ebene und argumentiert von derjenigen
des Kritikmodus aus. Er zeigt erstens, dass die Genealogie als kritische Methode
nicht funktionieren kann, wenn Subjekte machtdeterminiert sind, weil sie dann
von der Genealogie gar nicht zur Selbsttransformation angeregt werden könn-
ten. Zweitens zeigt Saar, dass das Freiheitsproblem der Machtdetermination
gerade wegen seines sozialtheoretischen Problemgehalts ein konstitutiver Be-
standteil der Genealogie ist: Die Darstellung der Unfreiheit ist eine rhetorisch-
übertreibende Strategie, die nötig ist, um die Leser_innen existenziell anzu-
sprechen. Drittens argumentiert Saar auch auf der sozialtheoretischen Ebene
(wie Lemkes dies ausschließlich tut) und arbeitet heraus, welche Sozialtheo-
rie zum Kritikmodus der Genealogie passt. Diese Sozialtheorie rekonstruiert
er unter Einbeziehung des Spätwerks.2 Dies ist eine Position, die betont, dass
Menschen sowohl frei als auch machtbestimmt sind, aber niemals absolut frei
oder absolut machtbestimmt.3 Auch diese Lösung für das Freiheitsproblem der
Machtdetermination ist überzeugend.

Diese Lösung enthält aber gleichzeitig schon eine Erklärung dafür, wieso
das Freiheitsproblem der Subjektivierung nicht im Rahmen des Kritikmodus
der Genealogie gelöst werden kann: Die nach Saar zur Genealogie notwendig
gehörende Sozialtheorie beruht auf dem Freiheitsproblem der Subjektivierung.
Sie betont gerade die Zwischenposition bzw. den Graubereich zwischen Frei-
heit und Macht und ist so grundsätzlich gegen eine eindeutige theoretische

2 | Deshalb ist Saars Argument der Rhetorik auch keine Totalimmunisierung Foucaults, wie

es nach Biebricher in den Interpretationen von Schäfer und Hoy der Fall ist, vgl. Biebri-

cher 2005: Selbstkritik der Moderne, S. 127f. Schäfer 1995: Reflektierte Vernunft und Hoy

1986b: „Introduction“.

3 | Der Ausdruck ‚absolut machtbestimmt‘ ist synonym mit dem Ausdruck ‚machtdetermi-

niert‘.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischenfazit: Lemke und Saar 255

Abgrenzung der beiden Bereiche gerichtet. Sie beruht auf der Entgrenzung
dieser Begriffe, nicht auf deren Schließung – denn nur auf Grundlage einer
solchen entgrenzenden und verunsichernden Sozialtheorie kann die Genea-
logie ihren kritischen Effekt, das existenzielle Ansprechen ihrer Leser_innen,
erreichen. Diese Einsicht wirft rückblickend ein Licht auf die Schwierigkeiten,
im Rahmen des genealogischen Ansatzes sozialtheoretische Klarheit zu erlan-
gen, die an Lemkes Interpretation herausgearbeitet wurden. Dies ist nicht ohne
Weiteres möglich – und das heißt vor allem: nicht in einem orthodoxen Fou-
cault’schen Rahmen möglich –, weil der Kern der genealogischen Sozialtheorie
die Verunklarung ist.

Gleichzeitig hat die Besprechung von Saar geholfen, die Leitlinien für ei-
ne sozialtheoretische Bearbeitung des Freiheitsproblems der Subjektivierung
weiter zu präzisieren. Erstens hat sich auch in der internen Kritik von Saar be-
stätigt, dass die normative Differenzierung von Subjektivierungsregimen und
den sie stützenden Institutionen aus der Foucault’schen Sozialtheorie folgt –
wenn man sie anhand sozialtheoretischer Kohärenzkriterien betrachtet, und
nicht nur in den Dienst des genealogischen Kritikmodus stellt. Zentral dafür ist
Saars Argument, dass die Genealogie letztlich auf die Kritik und die Transfor-
mation von Institutionen abstellt (über den Zwischenschritt der Selbsttransfor-
mation des Subjekts). Dieses Argument entwickelt er auf der Grundlage der
sozialtheoretischen Einsicht, dass es für die Freiheit der Subjekte einen er-
heblichen Unterschied macht, wie sie durch Institutionen subjektiviert werden.
Wegen der Wechselwirkung von Institutionen und Subjekten zielt die erfolg-
reiche Selbsttransformation der Subjekte immer schon auf die subjektivieren-
den Institutionen, während die subjektivierenden Institutionen die Möglich-
keiten des Subjektseins – und damit auch die Möglichkeit der Fähigkeit zur
(Selbst-)Transformation, also der Freiheit – konstituieren.

Zweitens kann durch die Einsicht in dieWirkweise und die Bedingungen des
Kritikmodus der Genealogie genauer bestimmt werden, welche Modifikationen
am Foucault’schen Theoriegebäude dabei helfen würden, den sozialtheoreti-
schen Fragen gerecht zu werden. Wenn die Sozialtheorie vom Kritikmodus der
Genealogie befreit wird, ermöglicht dies, auf den normativen Kritikmodus der
politischen Theorie umzustellen.4 Nur dieser erlaubt eine Sozialtheorie, die

4 | Wobei die spezifische Art, mit Foucault politische Theorie zu betreiben, am ehesten als

‚immanente Kritik‘ bezeichnet werden kann, wie in Foucault ist nicht genug. Amy Allen

und die Möglichkeit freiheitlicher Institutionen (Kapitel 6) deutlich wird. Vgl. zum Be-

griff der immanenten Kritik auch Jaeggi 2009: „Was ist Ideologiekritik?“ Vgl. zu den

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


256 Freiheit als Kritik

auf begriffliche Schließung und Differenzierung abstellt und nicht auf Entgren-
zung und Entdifferenzierung. Mit Hilfe von Saars Erläuterung der Genealogie
kann genau identifiziert werden, wieso diese Umstellung auf den politiktheore-
tischen Kritikmodus sinnvoll ist, obwohl Lemke sie – Foucault folgend – ablehnt.
Lemke übernimmt ein Element des Foucault’schen Denkens als sozialtheoreti-
sche Wahrheit, das aber aus Saars Perspektive eine rhetorische Dramatisierung
im Rahmen der Genealogie ist: die Vorstellung eines totalen Zusammenhangs
zwischenmoderner Regierung und politischer Theorie, die nur als Ganzes über-
wunden werden könne. Aufgrund dieses totalen Zusammenhangs müsse poli-
tische Theorie notwendig zu Unfreiheit führen. Lemke baut seine Ablehnung
der politischen Theorie also auf einer unplausiblen Interpretation von Foucaults
Sozialtheorie auf.

5.2 Totalität und Regierungstranszendenz (Saar vs. Lemke)
Durch die Beschreibung der Wirkweise der genealogischen Kritik bei Saar lässt
sich rückblickend feststellen, wo genau Lemke Foucault missinterpretiert. Dass
hier ein tatsächlicher Interpretationsfehler vorzuliegen scheint, wirft ein neues
Licht auf das Verhältnis der beiden in der Besprechung von Lemke herausgear-
beiteten Lesarten Foucaults: die Lesart der Regierungstranszendenz (Lemke)
und die Lesart der radikalen Immanenz (die in dieser Studie vertreten wird).5

Wenn die Lesart der Regierungstranszendenz auf einer Missinterpretation be-

unterschiedlichen Kritikarten und zu einer Kritik der geläufigen Gegenüberstellung von

externer und interner Kritik auch Iser 2004: „Gesellschaftskritik“, wobei eine politische

Theorie nach Foucault in dem hier vorgeschlagenen Sinn in Isers Raster am ehesten

einen korrigierenden Beitrag zu „rekonstruktiver Kritik“ leisten würde, die mit Jaeggie

als immanente Kritik zu bezeichnen wäre. Isers eigener Vorschlag der rekonstruktiven

Kritik mit Habermas und Honneth, die darüber richten kann, welche Art von Empörung

angemessen ist und welche nicht, stellt aus Foucault’scher Perspektive allerdings einen

typischen sozialphilosophischen Paternalismus dar, wie ihn Lemke in der ganzen poli-

tischen Theorie vermutet, vgl. Iser 2008: Empörung und Fortschritt. Siehe zur aktuellen

Debbatte um sozialphilosophische Kritik auch die beiden Sammelbände Jaeggi und We-

sche (Hrsg.) 2009:Was ist Kritik? und Boer und Sonderegger (Hrsg.) 2012: Conceptions

of critique in modern and contemporary philosophy, deren Einleitungen jeweils gute sys-

tematische Differenzierung der verhandelten Probleme liefern.

5 | Siehe Regierungstranszendenz oder Regierungsimmanenz (Unterabschnitt 3.4.7).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischenfazit: Lemke und Saar 257

ruht, dann sind die beiden Lesart nicht mehr zwei gleich plausible, sondern die
Lesart der radikalen Immanenz zeichnet sich als plausiblere gegenüber Lemkes
Lesart der Regierungstranszendenz aus.

Durch Saars Analyse der genealogischen Kritik ist klar geworden, dass diese
auf der rhetorischen Übertreibung und Dramatisierung bei der Darstellung der
Machtabhängigkeit und der eingeschränkten Freiheit von Subjekten beruht. Zu
dieser Art der übertreibenden und dramatisierenden Darstellung von Machtab-
hängigkeit gehört die totalisierende Darstellung der Macht selbst. Nur dadurch,
dass die Macht einerseits als vollständig das Subjekt bestimmend und ande-
rerseits als intern geschlossen, einheitlich und alternativlos dargestellt wird,
entsteht die aufrüttelnde und erschreckende Vision einer totalen Vermachtung
und Gefangenschaft.6

Dass diese Position aber nicht als sozialtheoretische Aussage gemeint ist,
ist Saars zentrales Argument. Dieses stützt er erstens durch den Nachweis der
rhetorischen Funktion und zweitens, indem er eine plausiblere Sozialtheorie
rekonstruiert, in der die totale Vermachtung nur ein Extremfall ist, den Fou-
cault als Herrschaft bezeichnet und der tatsächlich nie7 eintritt: „Damit ist aber
auch im Nachhinein klar, dass Foucaults eigene Analyse der Disziplinargesell-
schaft, die ja zumindest rhetorisch von totalisierenden oder paranoiden Zügen
nicht frei ist, keine eindimensionale Beschreibung von ‚Herrschaft‘ (in diesem
engen Sinn) gewesen sein konnte“ (Saar 2007b, S. 283). Gleichzeitig arbeitet
Saar heraus, dass der Wunsch zur totalen Umwälzung, zur Revolution, mit die-
ser Rhetorik einhergeht – und deshalb auch ein Element der Rhetorik, nicht
aber ein sozialtheoretisches Argument ist: „Die Rhetorik [der Interventionen
der Genealogie, K.S.] suggeriert oft genug den radikalen Willen zur totalen

6 | Dies steht nicht imWiderspruch zur verunklarenden Funktion der genealogischen Kritik:

Es wurde gezeigt, dass die aufrüttelndeWirkung der Genealogie nicht von einer präzisen

Beschreibung bestimmter Unfreiheit rührt, weil man sich gegen diese dann einfach zur

Wehr setzen könnte. Vielmehr ist sie existenziell und aufrüttelnd wegen der Verunkla-

rung der Grenze zwischen Machtbestimmtheit und Freiheit – der Bereich der Macht ist

nicht eingegrenzt. Genau diese Entgrenzung wird aber auch durch die Darstellung der

totalen Vermachtung erreicht, die ja nur der ausformulierte Extremfall der Entgrenzung

ist.

7 | Saar stellt in Frage, ob überhaupt eine Situation mit dem als Extremfall definierten Herr-

schaftsbegriff beschrieben werden kann, insofern es auch in totalen Gesellschaften, in

denen das Leben komplett durchreglementiert ist, immer noch Spielräume gibt (Saar

2007b, S. 283).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


258 Freiheit als Kritik

Umwälzung, der sich um Kleinigkeiten nicht mehr zu kümmern scheint. Aber
die Beschwörung der totalen Umwertung aller Werte soll auf die Tiefenwirkung
der subjektbildenden Kraft der gelebten, alltäglichen Werte, der Routinen und
Habitualisierungen, hinweisen“ (Saar 2007b, S. 317).

Lemke hingegen interpretiert die Beschreibungen von Totalitäten bei Fou-
cault nicht als Rhetorik, sondern als Sozialtheorie. Dabei arbeitet er einerseits
heraus, wie die Position der totalen Vermachtung des Subjekts, die er in Über-
wachen und Strafen findet, im Verlauf von Foucaults Schaffen durch die Einfüh-
rung der Selbsttechnologien überwunden wird. Andererseits hält Lemke aber
an der Auffassung eines totalenMachtzusammenhangs in derModerne fest, der
sich aus einer unheilvollen Allianz der Humanwissenschaften und der Regie-
rungspraxis ergibt. Wegen dieser Auffassung schätzt Lemke „die wissenschaft-
liche Begründung“ (Lemke 1997, S. 299) von Protest und Kritik als genauso
normalisierend und repressiv wirkend ein, wie einige von Foucaults historisch-
konkreter Analysen es für spezifische Humanwissenschaften, wie die Psycho-
logie oder die Sexualitätswissenschaft, nahelegen.8 Es ist bei diesem Konzept
eines einheitlichen und totalen Wissen-Macht-Zusammenhangs keine interne
Differenzierung verschiedener Wissensarten und Machtarten möglich.9

8 | Vgl. Foucault 1973: Wahnsinn und Gesellschaft und Foucault 1983b: Der Wille zum Wis-

sen.

9 | Dabei ist auch Lemke klar, dass es eine Einheitlichkeit ‚der Macht‘ nicht gibt; er kri-

tisiert eine solche Auffassung ausdrücklich, um damit die Möglichkeit von Freiheit als

Anders-handeln-Können zu begründen. Dass die Macht nicht einheitlich, sondern brü-

chig ist, ist ein weit verbreiteter Teillösungsweg für das Freiheitsproblem der Machtde-

termination; prominent hat Judith Butler ihn in ihrem an Derrida angelegten Denken

der Iterabilität weiterentwickelt, vgl. Butler 2005: Psyche der Macht. Doch interessanter-

weise weichen sowohl Lemke als auch Butler von der Einsicht in die Brüchigkeit dann

ab, wenn es um die Humanwissenschaft und politische Theorie geht: Beide werden als

bruchfrei-repressiv und in Komplizenschaft mit der modernen Regierung stehend kon-

zipiert, weshalb normative politische Theorie notwendig repressiv sein müsse. Kritik ist

für Butler entsprechend nicht Reflexion und Rationalität, sondern ein Denken an der

Grenze, eine Grenzhaltung, vgl. Butler 2002: „Was ist Kritik“, S. 206. Diese Auffassung

ändert Butler in jüngeren Veröffentlichungen, wenn sie einen demokratietheoretischen

Begriff des guten Lebens entwickelt und Kritik mit der rationalen Überprüfung von Legi-

timitätsansprüchen politischer Institutionen identifiziert, vgl. Butler 2012b: „Kann man

ein gutes Leben im schlechten führen?“ und Butler 2012a: „Critique, Dissent, Discipli-

narity“. Amy Allen wird dem Bruchdenken gerechter, indem sie klarstellt, dass Foucault

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischenfazit: Lemke und Saar 259

Entsprechend der totalisierenden Konzeption des Bestehenden konzipiert
Lemke auch die politische Richtung der Kritik, die nach oder mit Foucault zu
leisten wäre: Sie müsse auf die vollständige Überwindung zielen, auf die Tran-
szendierung von Regierung überhaupt. Insofern weist Lemke dem Begriff der
Herrschaft bei Foucault auch einen ganz anderen Stellenwert zu, als Saar, der
ihn für ein Zugeständnis hält, zu dem Foucault durch das hartnäckige Insistie-
ren von seinen Gesprächspartnern in einem Interview10 genötigt wird (283).
Herrschaft drückt nach Lemke gerade den totalen Zusammenhang aus, in dem
es totale Vermachtung und keine Freiheit gibt, und der folglich als Ganzes
überwunden werden muss; Regierung ist in dieser Auffassung ein Mittel der
Herrschaft und muss deshalb auch überwunden werden. Deshalb wählt Lem-
ke die regierungstranszendierende Lesart und nicht die Lesart der radikalen
Immanenz. Er kritisiert Foucaults berühmte Aussage, dass Kritik in der Kunst
bestehe, nicht auf diese Weise, nicht um diesen Preis regiert zu werden, nicht
aber nicht regiert zu werden, als politisch stumpf.11 Das ist konsequent: Lem-
ke kritisiert Foucault so, weil er Regierung, immer im Zusammenhang mit der
modernen Humanwissenschaft, für grundsätzlich repressiv hält.

Mit Saar betrachtet sind die sozialtheoretischen Gründe, aus denen Lem-
ke die Lesart der Regierungstranszendenz wählt, gar keine sozialtheoretischen
Gründe, sondern aufrüttelnde Rhetorik. Sie so zur Basis von sozialtheoretisch
begründeter Kritik und Politik zu machen, wie Lemke dies tut, ist deshalb ein
Kategorienfehler. Er führt zu dem Ergebnis, dass Lemke in eine antinormati-
ve und antiinstitutionelle Position einstimmt, die in einem wenig plausiblen
Anarchismus endet, der nur die Forderung nach weniger Regierung begrün-
den kann. Lemke kann deshalb die während seiner Auseinandersetzung ent-
wickelte Frage nach einer Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung

nicht so interpretiert werden sollte, als würde er das normative Projekt der Moderne

und ihre Humanwissenschaften vollständig ablehnen; vielmehr kritisiere er sie imma-

nent, vgl. Allen 2008: The Politics of Our Selves, S. 22–44 und siehe die Rekonstruktion

in Foucault ist nicht genug. Amy Allen und die Möglichkeit freiheitlicher Institutionen (Ka-

pitel 6).

10 | Vgl. Foucault 2005c: „Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit“.

11 | Zwar lautet das entsprechende Zitat im Vortrag, Kritik sei „die Kunst, nicht regiert zu

werden, bzw. die Kunst, nicht auf diese Weise und um diesen Preis regiert zu werden,“

doch in der nachfolgenden Diskussion macht Foucault klar, dass er die anarchistische

Interpretation des Nicht-regiert-Werdens als Kritikziel ablehnt und es bei Kritik darum

geht, anders regiert zu werden, vgl. Foucault 1992: Was ist Kritik?, S. 12, 52f.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


260 Freiheit als Kritik

(mit Lemke ausgedrückt: Wie ist widerständige Subjektivität möglich?) nicht
beantworten.

5.3 Negative Freiheit, Freiheit als Kritik
und politische Theorie

Dass Lemke das Freiheitsproblem der Subjektivierung nicht lösen kann, liegt
daran, dass die regierungstranszendierende Lesart es nicht erlaubt, verschiede-
ne Modalitäten der unterschiedlichen Freiheitsbegriffe anzugeben. Es kann da-
mit nur eine Aussage über Freiheit als Anders-handeln-Können getroffen wer-
den: Diese gibt es grundsätzlich immer, weil sie sozialontologisch mit der all-
gegenwärtigen Macht verknüpft ist. Macht ist verfestigter und Freiheit deshalb
eingeschränkter, wenn es mehr Regierung gibt. Mehr Regierung heißt weniger
Freiheit. Der hier zugrunde gelegte Freiheitsbegriff ist also implizit ein klassisch
negativer: Freiheit als Nichteinschränkung.12 Und das, obwohl Lemke Foucault
gerade in seiner Abgrenzung zur juridischen Macht und dem dort verwende-
ten negativen Freiheitsbegriff rekonstruiert. Der in der regierungstranzendie-
renden Lesart verwendete negative Freiheitsbegriff erlaubt nur, zu sagen, dass
es Freiheit dann gibt, wenn es keine äußeren Freiheitseinschränkungen gibt.
Ansonsten ist diese Art von Freiheit nicht weiter spezifiziert. Dadurch, dass sie
als voraussetzungslose sozialontologische Tatsache angenommenwird, wird sie
sogar als prä-sozial essentialisiert. Weil diese Art von Freiheit aber bei Lemke
schon die voraussetzungsreiche Fähigkeit zu widerständigem Handeln erklä-
ren soll, widerspricht diese Essentialisierung den machttheoretischen Prämis-
sen von Lemkes Rekonstruktion.

Die Kritik eines solchen negativen Freiheitsbegriffes unter Hinweis auf das
Faktum der Subjektivierung geteiltes Anliegen von jeglicher poststrukturalis-
tisch inspirierter Kritik des klassischen Liberalismus und insbesondere von Fou-
caults Kritik an der Repressionshypothese.13 Wie im ersten Kapitel mit Paul

12 | Vgl. Berlin 2002: „Two Concepts of Liberty“ und kritisch dazu Pettit 2011: „The Instabi-

lity of Freedom as Noninterference: The Case of Isaiah Berlin“.

13 | Vgl. dazu Meißner (2010: Jenseits des autonomen Subjekts, S. 9–15), nach der die Ge-

meinsamkeit von Butler, Foucault und Marx ist, Handlungsfähigkeit als „immanente Ef-

fekte von Strukturen“ (11) zu begreifen und Brinkmann (1999: Das Verblassen des Sub-

jekts bei Foucault, S. 13–17), der sechs Erschütterungen des autonomen Subjekts durch

Foucault rekonstruiert. Vgl. auch Reckwitz 2008: Subjekt für einen Überblick zu unter-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischenfazit: Lemke und Saar 261

Patton gezeigt, muss ein gehaltvolles Sprechen über Freiheit die inneren, im
Subjekt verorteten Freiheitseinschränkungen thematisieren, weil das Subjekt
sozial konstituiert ist.14 Wegen seiner grundsätzlichen sozialen Konstituiert-
heit lässt die Abwesenheit von äußeren Einschränkungen keinen Kern der völ-
ligen Freiheit zutage treten, in der sich das Subjekt selbst transparent wäre
und autonom über seine Wünsche entscheiden könnte. Freiheit in einem an-
spruchsvollen Sinn (der nicht erreicht, sondern nur angesteuert werden kann)
ist deshalb von mehr Bedingungen als der bloßen Abwesenheit von äußeren
Einflüssen abhängig. Vielmehr ist Freiheit die Fähigkeit, mit dem Faktum der
sozialen Konstituiertheit und der dadurch bedingten Freiheitseinschränkung
umzugehen, und zwar durch die kritische Reflexion ebenjener Konstituiertheit,
die erst Selbsttransformation erlaubt. Und diese Fähigkeit ist selbst durch Sub-
jektivierung bedingt und kann nicht ontologisiert werden.

Dieser anspruchsvolle Freiheitsbegriff der Kritik der eigenen Subjektivie-
rung ist derjenige, den Lemke eigentlich erklären möchte. Lemke vermischt
aber beide Freiheitsbegriffe und hält den Freiheitsbegriff der Kritik schon durch
den Freiheitsbegriff des Anders-handeln-Könnens für erklärt. Bei diesem Ver-
mischen der Freiheitsbegriffe geht das sozialphilosophisch Entscheidende un-
ter: dass die Modalitäten der beiden Freiheitsbegriffe unterschiedlich sind, weil
Freiheit als Kritik bedingt ist, während Freiheit als Anders-handeln-Können ein
so schwacher Freiheitsbegriff ist, dass er ontologisiert werden kann. Anders ge-
sagt überträgt Lemke die Modalität des Freiheitsbegriffs des Anders-handeln-

schiedlichen Subjektivierungstheorien, die die Subjektphilosophie mit ihrer Annahme

einer „Autonomie des Subjekts“ (ebd., S. 11–14, hier S. 12) in Frage stellen. Nussbaum

entwickelt eine ähnliche Kritik am liberalen Subjekt aus einer neoaristotelischen Moral-

philosophie, vgl. Nussbaum 2003: „Langfristige Fürsorge und soziale Gerechtigkeit“, die

frühen Beiträge in Nussbaum 1999b: Gerechtigkeit oder Das gute Leben und den späten

Gesamtentwurf Nussbaum 2007: Frontiers of Justice. Für eine Genealogie des liberalen

politischen Subjekts nach Foucault vgl. Clifford (2001: Political genealogy after Foucault),

der damit auch zur Freiheit durch Kritik beitragen möchte (er spezifiert sie als Freiheit

durch „counter memory“, Clifford 2001, S. 144–146), allerdings damit zu einer Gene-

ralkritik der politischen Theorie und ihrer Grundkategorien anhebt, die es generell zu

überwinden gelte.

14 | Das Argument, das innere Freiheitseinschränkungen thematisiert werden müssen,

kommt von Taylor; Patton erweitert es dann mit Foucault um eine Problematisierung

der sozialen Konstitution, siehe Negative und positive Freiheit (Abschnitt 2.2).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


262 Freiheit als Kritik

Könnens (universell, bedingungslos) auf den Freiheitsbegriff der Kritik.15 Er tut
dies, weil er die Lesart der Regierungstranszendenz gewählt hat, die strukturell
auf dem negativen Freiheitsbegriff beruht und es deshalb verhindert, unter-
schiedliche soziale Bedingtheiten verschiedener Freiheitsbegriffe zu differen-
zieren. Ohne einen Begriff der Bedingtheit von Freiheit als Kritik kann Lemke
aber auch nicht nach deren spezifischen Bedingungen fragen und sie deshalb
nicht erklären.

Zwar gibt auch Saar keine Modalitäten der Freiheit an, doch ist dies in sei-
ner Rekonstruktion des Kritikmodus der Genealogie begründet: Die Genealogie
ist auf eine Sozialtheorie der Entgrenzung angewiesen, die keine Spezifizie-
rung des Freiheitsbegriffs in verschiedenen Modalitäten liefert. Saar gibt also
Aufschluss über den Grund dafür, dass Lemke durch seine Rekonstruktion sein
selbst gesetztes Ziel, widerständige Subjektivität sozialtheoretisch zu erklären,
nicht erreicht: Es ist in einem genealogischen Rahmen, den Lemke immer noch
voraussetzt, schlicht nicht möglich.

Gleichzeitig gibt es eine sozialtheoretisch plausiblere Interpretation der pro-
blematischen Effekte von wissenschaftlicher Kritik, als diejenige, die Lemke
vertritt. Diese Position basiert auf der gleichen Grundeinsicht und Grundbe-
fürchtung, wie Lemkes Ablehnung von wissenschaftlich begründeter Kritik:
Wissenschaftlich begründete Kritik hat oft normalisierende und paternalisti-
sche Wirkungen und kann in Verbindung mit Regierungspraxis sogar verhee-
rende – repressive, ausschließende, tötende – Effekte haben. Diese Einsicht ist
in Foucaults Diktum „Alles ist gefährlich“ ausgedrückt.16 Damit ist eine gene-
relle Skepsis und Wachsamkeit, die sich aus der sozialtheoretischen Erkenntnis

15 | Die strukturell gleiche Kritik an dem Versuch, einen voraussetzungsreichen Freiheitsbe-

griff durch die ontologische Feststellung eines allgemeinen Freiheitsbegriffs zu erklären,

wurde im ersten Kapitel an Pattons spinozistisch inspirierter Foucault-Rekonstruktion

geübt und als ontologischen Kurzschluss bezeichnet. Der ontologische Kurzschluss ist ge-

fährlich, weil eine zu schnelle Übertragung einer Ontologie der Freiheit auf die Ebene

der Sozialtheorie leicht in politischem Optimismus mündet, der dazu führt, politische

Probleme als eigentlich immer schon gelöst zu konzipieren und sie dadurch nicht ernst

genug zu nehmen.

16 | „Ich möchte gerne die Genealogie der Probleme, der Problematiken durchführen. Ich

suche nicht zu behaupten, alles sei schlecht, sondern, alles sei gefährlich – was nicht

genau dasselbe ist wie schlecht. Wenn alles gefährlich ist, dann haben wir eben stets

etwas zu tun. Folglich führt meine Position nicht zu Apathie, sondern im Gegenteil zu

einem pessimistischen Hyper-Aktivismus“ (Foucault 2005ab, S. 465, Herv. im Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischenfazit: Lemke und Saar 263

der Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit dieser kritikablen und manchmal ver-
heerenden Effekte ableitet, gemeint. Dass diese Effekte möglich und oft auch
wahrscheinlich sind, heißt aber nicht, dass sie allgegenwärtig und alternativlos
sind. Foucault sagt deshalb auch explizit nicht: „Alles ist schlecht.“ Jene ge-
neralisierte Skepsis ist das, was den Kern der genealogischen Kritik nach Saar
ausmacht. Sie wurde von Paul Ricœur mit dem Schlagwort einer „Hermeneu-
tik des Verdachts“ tituliert und Saar übernimmt diese Ricœur’sche Formel für
seine Beschreibung der Genealogie (Saar 2007b, S. 129).17 Diese theoretische
Optik, die immer mehr Vermachtung und Repression hinter unproblematisch
und unterstützenswert scheinenden Verhältnissen, Normen und Institutionen
vermutet und deshalb eine kritischere Reflexion erlaubt, ist der sozialtheoreti-
sche Kern der auf Freiheit ausgerichteten Methode Foucaults.18

17 | Vgl. Ricoeur 1969: Die Interpretation. Foucault selbst spricht nicht von einer Hermeneu-

tik des Verdachts, hat aber den systematischen Kern derselben im frühen Text Foucault

2005o: „Nietzsche, Freud, Marx“ analysiert. Foucault beschreibt hier als Gemeinsamkeit

von Nietzsche, Freud und Marx, dass sich ihre Interpretationen selbst immer schon auf

Interpretationen richten. Diese generealisierte Interpretation, die sich durch die „Ableh-

nung eines Anfangs“ (ebd., S. 732) auszeichnet – also eine grundsätzlich sozialkonstruk-

tivistische Position vertritt, die von der Existenz von sozialen Objekten ausgeht – stellt

nach Foucault den entscheidenden Bruch der mit der vorherigen Episteme der Ähn-

lichkeit und den Übergang zur Moderne dar. Was mit der neuen Episteme beginnt, ist

die Sensibilität dafür, dass die Zeichen nicht mehr nur bezeichnen, sondern „ein gan-

zes Wechselspiel von negativen Konzepten, Widersprüchen und Gegensätzen entfalten“

(ebd., S. 736). Diese Sensibilität geht einher mit der Einsicht in die Partikularität jedes

Sprechens über das Soziale, die Foucault später auch mit dem Machtbegriff beschreibt,

und die die Interpretation zur Unendlichkeit verpflichtet: „Die Interpretation sieht sich

gezwungen, sich selbst ins Unendliche zu interpretieren; sich selbst immer wieder neu

aufzunehmen. Das hat zwei wichtige Konsequenzen. Die erste liegt darin, dass Inter-

pretation nun immer Interpretation durch jemanden ist. Man intepretiert nicht, was im

Bezeichneten ist, sondern fragt letztlich, von wem die Interpretation stammt. [...] Die

zweite Konsequenz liegt in der Tatsache, dass die Interpretation stets sich selbst zu in-

terpretieren hat und immer wieder auf sich selbst zurückkommen muss“ (ebd., S. 736f.).

Diese Hermeneutik der unendlichen Interpretation bzw. Reflexion und Kritik ist der Kern

des hier konstruierten Freiheitsbegriffs.

18 | Vgl. für die Diskussion von Foucaults Hermeneutik des Verdachts im Frühwerk bezüglich

des Wahnsinns Dreyfus (1987: „Foreword to the California Edition“), der zeigt, dass sie

sich von einer marxistisch-essentialistischen (es gibt einen wahren Wahnsinn) zu einer

spätheideggerianisch-historistischen wandelt und dass Foucault auch in der Machtana-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


264 Freiheit als Kritik

„Alles ist gefährlich“ – dies ist der Kern einer plausiblen Interpretation der
Sozialtheorie Foucaults. Die darin ausgedrückte Befürchtung ist schwächer als
die Vision eines totalen Repressionszusammenhangs von Regierung und Hu-
manwissenschaft, die Lemkes Lesart der Regierungstranszendenz zugrunde
liegt und die der Aussage „Alles ist schlecht“ systematisch entspricht, die Fou-
cault abgelehnt.19 Doch wie sieht eine politische Kritik aus, die auf der Grund-
lage dieser Sozialtheorie operiert? Sie müsste politische Theorie nicht gene-
rell ablehnen – wie Lemke dies tut –, weil aus der Einsicht, dass die politische
Theorie gefährlich ist (einerseits, weil alles gefährlich ist, und andererseits, weil
die politische Theorie mit Universalismen und Normalisierungen arbeitet, die
in der Foucault’schen Perspektive als besonders gefährlich gelten) noch nicht
folgt, dass sie schlecht ist.

lytik eine systematische Wissenschaftsskepsis beibehält. Für eine Diskussion der Debatte

um die Hermeneutik des Verdachts mit einer Verteidigung der Psychoanalyse als ihrer

besten Form, als angemessene Genealogie des Subjekts, vgl. Whitebook 2010: „Her-

meneutics of Suspicion“. Zu einer generellen Kritik der Hermeneutik des Verdachts als

paranoid hebt Sedgwick (2003: „Paranoid Reading and Reparative Reading, or, You’re

So Paranoid, You Probably Think This Essay Is About You“) an, deren Argument jedoch

Schwachstellen aufweist. So ist Sedgwick der Auffassung, dass die Hermeneutik des Ver-

dachts heute hegemonial sei und deshalb zu einem ahistorischen Imperativ einer stän-

digen historisierenden Kritik verkomme, was paradox sei (Sedgwick 2003, S. 125, 144);

das hier bediente Paradox des Imperativs zur Kritik ist trivial, weil es durch Temporali-

sierung einfach aufhebbar ist; des Weiteren ist die Behauptung der Hegemonie der Her-

meneutik des Verdachts empirisch fragwürdig. Nach Sedgwick ist der „faith in exposure“

(ebd., S. 138), also die Überzeugung, dass die Sichtbarmachung von vorher unsichtbarer

Macht emanzipatorische Effekte haben kann, lächerlich in einer Zeit, in der Gewalt offen

sichtbar sei und befürwortet werde (als Bsp. führt Sedgwick u. a. die Einkerkerungsra-

te von 40 % bei jungen schwarzen Amerikanern an, ebd., S. 140); Sedgwick übersieht

aber, dass die aufdeckende Funktion der Hermeneutik des Verdachts gerade auch darin

besteht, das schon Sichtbare in ein anderes Licht zu rücken und dadurch andere Bewer-

tungen anzuregen – sie scheint im Gegenteil davon auszugehen, dass manches Unrecht

einfach so Unrecht sei und deshalb von allen als solches erkannt werden könne und

nicht der Interpretation bedürfe, was einem platten Essentialismus gleichkommt. Das

von ihr gegen die Paranoia vorgeschlagene „reparative reading“ bleibt unterbestimmt

und scheint nicht mehr zu meinen, als in einer gesellschaftstheoretischen Analyse auch

erfreuliche Aspekte zu betonen.

19 | Wobei dann mit „Alles“ hier Regierung (und Herrschaft) gemeint wären.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Zwischenfazit: Lemke und Saar 265

Vielmehr leitet die Einsicht, dass die politische Theorie gefährlich ist, da-
hin, genauer zu überprüfen, welche Art von politischer Theorie wie gefährlich
oder schlecht ist. Diese Überprüfung funktioniert aber nur durch den Einbau
der sozialtheoretischen Hermeneutik des Verdachts in die politische Theorie.20

Mit anderen Worten: die politische Theorie müsste auf einer machtsensiblen
Sozialtheorie basieren, die pessimistisch ist und überall – auch in der Theorie
selbst – problematische Vermachtung vermutet. Dieser sozialtheoretische Pes-
simismus ist der politisch angemessene Realismus.21

Es lassen sich nach der Analyse von Lemke und Saar nun zwei Entschei-
dungen klar artikulieren, die man treffen sollte, um das Freiheitsproblem bei
Foucault zu entfalten: Erstens die Entscheidung dafür, das Freiheitsproblem
der Subjektivierung überhaupt als ein sozialtheoretisches Problem zu bearbei-
ten, also Sozialtheorie zu betreiben, wie Lemke es tut, und es nicht als ein
sozialtheoretisches Problem stehen zu lassen, wie Saar dies tut. Zweitens eine
Entscheidung dafür, dies nicht auf der Grundlage der regierungstranzendieren-
den Lesart Lemkes zu tun, sondern auf Grundlage der Lesart der radikalen Im-
manenz. Diese Entscheidung ergibt sich daraus, dass unter Rückgriff auf Saar
gezeigt wurde, dass die Lesart der Regierungstranszendenz auf einer unplau-
siblen Interpretation von Foucaults Totalitarismusdenken beruht.

Die Lesart der radikalen Immanenz als sozialtheoretische Bearbeitung des
Freiheitsproblems der Subjektivierung spielt im Feld der politischen Theo-
rie. Die Problematik auf der Ebene der Sozialtheorie drängt hier zur politi-
schen Theorie als Projekt einer normativen Differenzierung von Institutionen.
Und zwar ohne, dass zuvor die Prämisse gesetzt wurde, dass Sozialphiloso-
phie immer normativistisch sein muss, wie Habermas und andere es anneh-
men. Der Übergang ins Raster der politischen Theorie erfolgt rein aus den
sozialtheoretisch-begrifflichen Anforderungen einer kohärenten Lösung des

20 | Das Argument zielt also darauf, von Foucaults Skeptizismus aus zu starten und von ihm

ausgehend ein politiktheoretisches System aufzubauen; dabei ist das Verhältnis zwi-

schen Skeptizismus und politischer Theorie dem von Markus Gabriel beschriebenen Ver-

hältnis zwischen Skeptizismus und Metaphysik in der theoretischen Philosophie ähnlich:

„Die Metaphysik [reagiert] bereits seit der Antike auf die sophistische und skeptische

Herausforderung. Die Schärfung des skeptischen Rüstzeugs hat über Jahrtausende als

Ferment der metaphysischen Reflexion gewirkt“ (Gabriel 2012c, S. 15).

21 | Um mit Foucault zu sprechen, müsste die politische Theorie also über die Institutiona-

lisierung eines „pessimistischen Hyper-Aktivismus“ (Foucault 2005ab, S. 465) nachden-

ken: die Institutionalisierung ständiger Kritik als Machtreflexion n-ter Ordnung.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


266 Freiheit als Kritik

Freiheitsproblems der Subjektivierung im Rahmen einer Theorie der Subjekti-
vierung.22

Durch diese Rückkehr zur politischen Theorie, die in der Auseinanderset-
zung mit Lemke als die Foucault-Lesart der radikalen Immanenz bezeichnet
wurde, könnte das Freiheitsproblem der Subjektivierung gelöst werden, weil sie
es ermöglicht, Subjektivierungsregime normativ nach ihrer subjektivierenden
Wirkung zu differenzieren und so derModalität der Bedingtheit von Freiheit als
Kritik gerecht zu werden. Um eine solche politische Theorie zu begründen, sind
zwei weitere Argumentationsschritte notwendig: Erstens zu zeigen, warum es
überhaupt angemessen ist, politische Theorie als die Untersuchung von politi-
schen Institutionen zu betreiben, und nicht nur – wie bis hierher – warum po-
litische Theorie nicht grundsätzlich abgelehnt werden sollte. Schließlich kann
Freiheit als Kritik auch der Effekt von ganz anderen Subjektivierungsregimen
sein, als von solchen, die in einem engen Zusammenhang mit politischen In-
stitutionen stehen, beispielsweise von Subjektivierungsregimen in kritischen
sozialen Bewegungen.

Zweitens muss gezeigt werden, wie eine politische Theorie aussehen könn-
te, die von der Hermeneutik des Verdachts ausgeht: Sie würde Freiheit als Kritik
institutionalisieren, also kontexttranszendierende Ansprüche mit einem antiu-
niversalistischen Leitprinzip formulieren. Doch diese Universalisierung des An-
tiuniversalismus scheint eine paradoxe Operation zu sein. Deshalbmuss gezeigt
werden, dass es sich nicht um eine Paradoxie, sondern um eine grundsätzliche
Spannung in der politischen Theorie handelt, mit der Freiheit als Kritik beson-
ders gut umgehen kann. Diese beiden Argumentationsschritte entwickelt die
Rekonstruktion und Kritik von Amy Allens Vermittlung zwischen Foucault und
Habermas. Allens Argument setzt mit der Prämisse ein, die bis hierhin in der
Auseinandersetzung mit Patton, Lemke und Saar begründet wurde: dass sich
mit Foucault alleine das Freiheitsproblem der Subjektivierung nicht lösen lässt.

22 | Selbstverständlich ist dies aber einer Interpretation der Sozialtheorie geschuldet, die

grundsätzlich kritisch ist und deshalb ein normatives Sprechen immer schon ermög-

licht. Mit einer rein deskriptiven, wertungsfreien Interpretation von Foucaults Theorie

könnte der Freiheitsbegriff gar nicht thematisiert werden. Der beschriebene Übergang

ist also der Übergang von der Normativität der Überschreitung und Unbestimmtheit zu

einer klassischen Normativität der politischen Theorie, der normativen Unterscheidung

verschiedener Regime und Institutionen.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006 - am 14.02.2026, 09:43:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

