
Rezensionen 631

por una mujer indı́gena en un contexto de oralidad:
“La guerra del Chaco estalló en 1931. Se enfrentaron
entre paı́ses hermanos. Los llevaron a este conflicto
los intereses internacionales puestos en las zonas de
frontera” (127). Serı́a incorrecto, sin embargo, que esta
objeción impidiera apreciar los valores de la obra. Luego
de los desatinos a los que el lector de antropologı́a
debió acostumbrarse a partir de los escribas postmo-
dernos, es saludable que las autoras de “El anuncio de
los pájaros” no intenten en ningún momento apropiarse
del protagonismo de las informantes indı́genas; por el
contrario, se inmiscuyen lo mı́nimo indispensable para
delinear algunos aspectos de la metodologı́a utilizada
en los talleres y luego dejan paso a la voz de las infor-
mantes. El estilo utilizado para reflejar estas voces es
liso y llano, despojado de jerga académica, y adecuado
en definitiva para transmitir al gran público la lucha
constante de las etnias indı́genas por preservar y recrear
de un modo activo – e incluso crı́tico – su identidad
cultural. Cuando clasifican la información recolectada
en los talleres, a la vez, las compiladoras no incurren en
ciertos errores que plagan la bibliografı́a antropológica,
como por ejemplo la confusión entre los chiriguano,
los tapiete, los chané y otros pueblos guaranı́-hablantes
de la zona. Además, nunca está de más dar espacio
al pensamiento de las mujeres, grandes olvidadas de
una etnografı́a chaqueña frecuentemente aquejada por un
sesgo – explı́cito o no – que invisibiliza la perspectiva
de género. Ası́, cuando se postula los “wichı́ piensan que
. . .”, la mayor parte de las veces debe entenderse como
“los varones wichı́ piensan que . . .”. Esto no significa,
en modo alguno, que haya que importar acrı́ticamente
los discursos de la antropologı́a del género – pocas
veces adaptables al contexto chaqueño –, sino tan sólo
reconocer la necesidad de preservar la voz de mujeres
concretas que viven en sociedades concretas, para luego
forjar a partir de las mismas las herramientas analı́ticas
que permitan contextualizarlas y comprenderlas de un
modo integral. La etnografı́a wichı́ más reciente, por
ejemplo, ha comprobado que la mayorı́a de las veces
las mujeres constituyen los reservorios privilegiados del
conocimiento cultural y la historia local, lo cual es com-
prensible dada la uxorilocalidad y su fuerte influencia en
la formación de las unidades domésticas.

Cuando uno se pregunta qué propósito puede tener un
libro que compila sólo testimonios nativos, la respuesta
radica simplemente en el valor – jamás demasiado enfa-
tizado – de las fuentes documentales. Siempre valdrá la
pena registrar y volver a registrar los hechos sociales que
prestan singularidad a la vida de una sociedad dada, ası́
como también las voces de aquellos individuos excep-
cionales capaces de enhebrar una reflexión lúcida sobre
su propia cultura. Dado que “El anuncio de los pájaros”
cumple con ambos objetivos, es una contribución que
apuntala nuestro conocimiento de los pueblos indı́genas
del norte argentino y echa luz sobre un área cultural
hasta hace poco negligida por la literatura etnográfica.

Diego Villar

Knab, Timothy J.: The Dialogue of Earth and
Sky. Dreams, Souls, Curing, and the Modern Aztec
Underworld. Tucson: The University of Arizona Press,
2004. 181 pp. ISBN 0-8165-2413-0. Price: $ 26.95

Der Autor, Professor für Antropologı́a an der Uni-
versidad de las Américas, Puebla, in Cholula, Mexiko,
bewegt sich mit seinen Publikationen auf einem Mittel-
weg zwischen Ethnographie und Ethnopoesie. Bei sei-
nem früheren Buch, “A War of Witches. A Journey into
the Underworld of the Contemporary Aztect” (1995),
handelt es sich um eine Fiktion, die auf ethnographi-
schen Details beruht, gewissermaßen um einen ethno-
poetischen Roman in der Tradition von Hubert Fichte
und Carlos Castañeda. Das vorliegende Buch, das er
noch vor der Veröffentlichung seines Romans begann,
aber nun erst fertig stellte, präsentiert eine religions-
ethnologische Fallstudie über die Bewohner der Sierra
de Puebla, wenngleich nicht in Form einer konventio-
nellen Monographie. Knab schreibt vielmehr im Stil
der dialogischen Ethnographie: ausgehend von seinen
persönlichen Erfahrungen beschreibt er auf sehr flüssige
Weise eine religiöse Tradition, die seiner Einschätzung
nach Kolonisation, Missionierung und den Einfluss der
modernen Welt überdauerte.

Ausgangspunkt ist sein Besuch in dem Dorf San
Martı́n 1991, einige Jahre nach seiner ursprünglichen
Forschung dort. Inzwischen waren seine beiden Leh-
rer, Doña Rubia und Don Inocente, verstorben. Beim
Abschluss seiner langjährigen Forschung hatte er den
Eindruck gewonnen, er sei der letzte, der die Tradition
lernte und sich in dem Weg ausbilden ließ. Nun musste
er aber erkennen, dass es eine Form von geheimer Bewe-
gung gibt, die das Wissen um talocan und die Unterwelt
kannte und eine Tradition praktizierte, die sie Jahrhun-
derte zurücktradierte. Auf seine Frage, warum sie davon
nicht bereits früher jemandem berichtet hatten, erhielt
er die lakonische Antwort “Keiner hat gefragt”. Nach
Knab kommt es dabei auf die korrekte Art zu fragen an,
die zwischen Insidern und Outsidern unterscheidet. Nur
wenn eine Frage in der korrekten Sprache und mit den
korrekten Wörtern gestellt werde, kann Wissen an einen
Außenseiter weitergegeben werden.

Knab bezeichnet die Lehre von Doña Rubia als
ihre eigene Synthese aus essentialistischen Elementen
von Tradition und Werten. Es ist, wie er schreibt,
ein mesoamerikanisches System und eine Synthese aus
der natürlichen und der übernatürlichen Welt, typische
für die Region “seit Jahrhunderten, wenn nicht sogar
Jahrtausenden” (6). Natürlich handelt es sich dabei, wie
er anfangs schreibt, um eine rekonstruierte Erinnerung,
die allerdings heute praktiziert wird, wie er betont,
unter anderem von ihm selbst. Von dieser Einordnung
zu Beginn seines Buches abgesehen, präsentiert der
Autor auf den folgenden 179 Seiten seine Ausführungen
auf eher essentialistische Weise und malt ein sehr
homogenes Bild von der Religion der Bewohner von
San Martı́n Zinacapan, ohne es zu hinterfragen. Wie
er anfangs betont, schreibt er Ethnographie als Fiktion
(1995) und Analyse als Fakt. D. h. er präsentiert seine
Interpretation dessen, was ihm berichtet wurde und was

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-631 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:02:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-631


632 Rezensionen

er erlebt hat, als wissenschaftliche Realität – auch eine
Form der Ethnopoesie.

Das Buch ist in fünf Kapitel unterteilt. Im ersten
Kapitel werden die religiösen Hintergründe präsentiert,
z. B. das Konzept des Kosmos (Unterteilung in ilhuicac,
taltipac und talocan) und die entsprechende Dreiteilung
der menschlichen Seele (notonal, noyollo und nona-
gual). Wenngleich Knab schreibt, dass die derzeitigen
religiösen Grundlagen der Menschen aus San Martı́n
Zinacapan natürlich keinen direkten Bezug zu “ihren
Vorfahren, den Tolteken” oder gar den Azteken haben
(12), basierten die Konzepte dennoch auf gemeinsamen
mesoamerikanischen Prinzipien. Für diese sehr essen-
tialistische Sichtweise präsentiert der Autor so gut wie
keine Belege. Er behauptet einfach: “The similarity of
these systems should be quite obvious to anyone fa-
miliar with ethnohistorical sources concerned with cos-
movision” (12). Danach verweist er erstens auf eine
fundamentale Homologie der Grundprinzipien, die die
Menschheit mit der natürlichen und sozialen Welt in
Mesoamerika verbinde und die seit Jahrhunderten, oder
gar Jahrtausenden, konstant sei, sowie zweitens darauf,
dass das Glaubenssystem nicht nur in einem Dorf prakti-
ziert werde, sondern in der gesamten Region. Diese doch
sehr an Tedlock erinnernde, simplifizierende Sichtweise
auf indianische Religionen angesichts der Vielfalt und
Dynamik menschlicher Kulturen ist etwas abschreckend,
vor allem da der Autor sie als wissenschaftlich abgesi-
chert präsentiert. Allerdings gibt der Autor anschließend
einen guten Überblick über die religiösen Grundlagen
der Bewohner des mexikanischen Dorfes (einschließ-
lich ihrer katholischen Elemente, aber leider ohne dies
näher ethnographisch vorzustellen), basierend auf sei-
ner langjährigen engen Vertrautheit mit ihrem Leben,
so dass ich dazu rate, diesen ideologischen Überbau
zu ignorieren und weiterzulesen (im weiteren Verlauf
seiner Ausführungen belegt er seine Vergleiche mit der
aztekischen Religion stets unter Hinweis auf Literatur).

Das zweite Kapitel beschäftigt sich mit Träumen, den
Reisen der Seele. Mitunter tendiert der Autor wieder
etwas zu sehr zu Verallgemeinerungen, z. B. wenn er
schreibt “people say that” oder “most villagers will tell”
(z. B. 42, 43). Interessant wird es vor allem, wenn er
einzelne Stimmen präsentiert (z. B. 45–47, 64–67). So
gibt das Kapitel insgesamt einen guten Einblick über
die bedeutende Stellung von Träumen in dem Dorf und
zeigt dabei auch die Wandelbarkeit von Träumen im
Dialog. Das dritte Kapitel beinhaltet Gebete, mit relativ
vielen Beispielen, die die Bedeutung der Gebete im
Dorf gut illustrieren. Im vierten Kapitel geht es um die
Geographie der Unterwelt, d. h. der Autor präsentiert die
Gestalt der Unterwelt, wo die Ahnen leben und wo die
Ursache von Problemen zu finden ist. Daher lernt jeder
Schamane in der Ausbildung, wie die Unterwelt geformt
ist, sowie deren Grundprinzipien. Die Unterwelt wird,
wie Knab schreibt, als eine Erweiterung der natürlichen
Welt in den Bereich des Übernatürlichen betrachtet:
“the interpretation of the unkown and unknowable from
the known world” (97). Die Interpretation erfolgt dann
wieder anhand von Träumen. So wird in diagnostischen

Träumen die Ursache von Problemen in der Unterwelt
der Ahnen gesucht. D. h. Träume gelten als Metaspra-
che, die es Schamanen erlaubt, mit Klienten und deren
Familien in einer multiplen Weise zu sprechen. Auch
kurze Träume können auf unterschiedliche Weise ge-
deutet werden und bedürfen längerer Diskussionen, wie
der Autor anhand eines Beispiels erläutert (98), bevor
er dann ausführlich die Unterwelt und ihre Bewohner
beschreibt. Im fünften Kapitel behandelt Knab abschlie-
ßend die therapeutische Seite, d. h. den Zusammenhang
von Träumen und Heilung. Er schreibt beispielsweise:
“The language of the discourse of dreams that cure is
the language of the tradition of the ancestors and talocan
[= Unterwelt] . . .” (133). Der Autor bezieht sich dabei
mehrmals auf Bachtin, wobei seine Angaben zu Bachtin
allerdings vor allem von Todorov stammen und somit
eigentlich Todorovs Weiterbearbeitung von Bachtin dar-
stellen. Von Bachtin selbst stammt lediglich der Ansatz
zur Polyphonie. Dennoch ist dieser Teil des Buches am
gelungensten in seiner Verbindung aus Ethnographie und
Theorie. Der Autor zeigt nicht nur den dialogischen
Charakter von Träumen und Traumdeutung, sondern
auch den transformativen Charakter der Traumgeschich-
ten und deren vielschichtige Interpretationsweisen.

Insgesamt ist das Buch anschaulich geschrieben und
voller faszinierender Geschichten. Allerdings leidet der
Gesamteindruck etwas unter dem Versuch des Autors,
aus einer interessanten Einzelstudie mehr zu machen,
als sie ist, und eine allumfassende mesoamerikanische
Ideologie zu kreieren. Das Buch bietet einen Einblick
in die religiösen Vorstellungen eines Dorfes und zeigt
damit auch – entgegen dem verkrampften Versuchs
der Erweiterung –, wie dynamisch und kreativ mit
religiösen Vorstellungen umgegangen werden kann, die
halt nicht statisch unveränderlich seit Jahrhunderten
bestehen, wie der Autor anfangs behauptet, sondern
kreativ im Moment und im Dialog veränderbar sind.

Bettina Schmidt

Köhler, Ulrich (Hrsg.): Nueva Maravilla. Eine junge
Siedlung im Kontext massiver indianischer Migration
nach San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, Mexiko.
Münster: Lit Verlag, 2004. 427 pp. ISBN 3-8258-8315-
9. (Ethnologische Studien, 37) Preis: € 39.90

Long before the 1994 armed uprising of the “Ejército
Zapatista de Liberación Nacional” and its temporal siege
of the city of San Cristóbal de las Casas, Chiapas
has been one of the most extensively and intensively
studied regions in Mesoamerican ethnography. Since the
beginnings of the Harvard Chiapas Project and the estab-
lishment of the first “Centro Coordinador Indigenista,”
the local agency of the Mexican government’s National
Indigenist Institute, the Chiapas highlands are one of the
most outstanding foci of long-term research in social
anthropology, in general, and in community studies, in
particular. The European “branch” of this tradition is
being represented, above all, by Ulrich Köhler’s broad-
ranging ethnographic, ethnohistorical, and ethnolinguis-
tic oeuvre. Starting with his 1969 monography on the

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-631 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:02:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-631

