[I. Der Form-Materie-Kollaps

Prinzips der Philosophie, das die aus der Unmittelbarkeit des falschen Bewusst-
seins gewonnenen kategorialen Unterscheidungen der biirgerlichen Philosophie al-
lein zu iberwinden geeignet ist. Die Form-Materie-Unterscheidung, wie sie Lukacs
bei Kant vorfindet, beruht auf einer kategorialen Unterscheidung des Begriffes als
der subjekt-geborenen Form und seinem aus der Faktizitit entnommenen Inhalt.
Die Erkenntnis wird gefasst als das Produkt einer souverinen Tatigkeit eines aprio-
rischen Subjektes gegeniiber einer von ihm unabhingigen Welt. Wenn nun freilich
bereits die Grenze von Subjekt und Objekt auf das falsche Bewusstsein zuriickzu-
fithren ist und auch die Kategorie des Empirischen selbst diesem entstammt, dann
lasst sich die strikte Trennung von Form und Materie nicht mehr aufrechterhalten,
dann ist der Begriff, den das Subjekt anhand einer blof3 vorgefundenen Materie zu
bilden meint, eine Affirmation dieser Trennung, und ist umgekehrt die Materie ein
Resultat der Konstitution der Kategorie des Empirischen selbst durch das falsche
Bewusstsein. Zuletzt wiirde auch die Trennung von Sein und Sollen mit der Tren-
nung von Subjekt und Objekt kollabieren. All dies soll erreicht werden durch das
Klassenbewusstsein des Proletariats. Hier freilich setzen nun grofere theoretische™
Schwierigkeiten ein, denn immerhin ist es dann notwendig, ein Bewusstsein dieses
Kollapses von Form und Materie zu gewinnen — wenn nicht fiir die konkreten In-
dividuen, dann doch fir das zugerechnete Bewusstsein der Klasse. Es ist allerdings
durchaus nicht leicht, sich diese bewusste Konzeptualisierung vorzustellen — und
Lukacs’ Ausfithrungen dazu sind durchaus diirftig und gehen kaum tiber Ideen von
der »Selbsterkenntnis des Arbeiters als Ware«*> hinaus, die Lukacs aber selbst nur
als »Beginn [Herv. i. O.] jenes komplizierten Vermittlungsprozesses«* begriffen ha-
ben will. Das Beispiel der Verdinglichung immerhin lisst sich als Instanz dieses Kol-
lapses wohl konzeptualisieren, wenn nimlich die rempirische« Kategorie der Ware
als eine des falschen Bewusstseins begriffen wird, die selbst auf dem Begriff ihrer
erst beruht, der so gesellschaftliche Wirksambkeit gewinnt. Die Ware als verdinglich-
te Arbeit scheint als empirisches und vorgingig vorhandenes Objekt zu begegnen,
wiewohl sie aufeiner subjekthaften Kategorie des falschen Bewusstseins beruht, das
somit seine Trennung vom Objekt nicht mehr aufrechterhalten kann. Nun miisste
freilich die Lukics’sche Theorie nachfolgend das eigentiimlich ehrgeizige Ziel einl-
sen, die gesamte Kantische Theorie des Dinges an sich — die immerhin kennzeich-
nend fiir alle aposteriorische Erkenntnis ist — in dhnlicher Weise einzuholen, doch
werden Lukics’ weitere Ausfithrungen diesem Anspruch schwerlich gerecht.

§9 Horkheimer und der Materialismus

Die Lukics’sche Intuition, die marxistische Theorie miisse eine methodische Kehrt-
wendung von bis dahin unerhérter Art vollziehen, sollte eingelst werden. Die Fall-
stricke, in denen Lukacs sich verfangen hatte — insbesondere die historisch singu-

am14.02.202, 18:35:02,

75


https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

lare Position des Proletariats und die Idee des ihm zugerechneten nur virtuellen
Bewusstseins —, mussten dabei umgangen werden und die Leerstellen gefillt wer-
den, die Lukdcs nicht zu fillen vermocht hatte — vor allem die Frage, wie die all-
umfassende Kantische Erkenntnistheorie, die ja insbesondere auch den Bereich der
Naturerkenntnis umfasste, ja sogar fir diesen zuvorderst geschaffen worden war, in
den Form-Materie-Kollaps einbegriffen werden konnte. Theoretisch einlésen konn-
te diese Schwierigkeiten erst Max Horkheimer im folgenden Jahrzehnt der 1930er
Jahre. Es ist illustrativ, die Entwicklung des zugrundeliegenden Gedankens anhand
zweier Aufsitze aus diesem Jahrzehnt zu verfolgen: dem noch zégerlichen »Mate-
rialismus und Metaphysik« von 1933 und dem inzwischen klassischen Aufsatz »Tra-
ditionelle und kritische Theorie« von 1937. Dabei bietet es sich an, ersteren als eine
vorldufige Fassung des ausgereiften Gedankens von der Kritischen Theorie zu fas-
sen.

Horkheimer mochte den Materialismus, den er sehr eigen begreift, nicht nur
gegen den Idealismus gestellt sehen. So verstanden, bestiinde der Idealismus in der
Aussage, alles sei Geist, und der Materialismus in der, alles sei Materie. Nun wiren
aber beides metaphysische Aussagen. Der Materialismus freilich wird nie zugeben
wollen, alles kénne Geist sein. Doch mochte Horkheimer ihn verstanden wissen, als
eine radikalere Art und Weise, auf die Metaphysik iiberhaupt zu antworten: »Soweit
die Materialisten solche abschliefSenden Sitze wie den, daf$ alles Wirkliche Mate-
rie sei, formuliert haben, erfiillen diese in ihren Lehren daher eine andere Funktion
als bei ihren Gegnern«.>* Der Materialismus, so muss man interpretieren, besteht
nun eben gerade nicht in dieser Lehrmeinung, die sich ansonsten im selben, durch
die Metaphysik abgesteckten, Kampfbezirk verortet, wie der Idealismus. Vielmehr
scheint der Materialismus angetreten, einen entschiedeneren Bruch zu vollziehen,
und Horkheimers Charakterisierung dieses Bruchs klingt eigentiimlich nahe den
Lukdcs’schen Formulierungen, wenn er etwa schreibt: »Diese Struktur von Weltan-
schauungen [..], scheint in der Tat einer ganzen Reihe materialistischer Systement-
wiirfe anzuhaften; bei genauerer Analyse zeigt sich aber, dafd die inhaltliche Fassung
der materialistischen Theorie ihre einheitliche Struktur sprengt.«** Der Inhalt der
materialistischen Theorie ist es, der ihre Fassung in metaphysischer Form verun-
moglicht. Es lisst sich die These, dass alles Materie sei, nicht neben die These, dass
alles Geist sei, stellen, und beide lassen sich nicht im selben formalen Rahmen erfas-
sen; dies ist Horkheimers Postulat. Er scheint darin — und nicht zuletzt auch in der
Wiederaufnahme der Kritik am Kantischen Ding an sich®® — unmittelbar die Lu-
kics’schen Gedankenginge wiederaufzunehmen. Und auch in seiner Begriindung
des durch den Materialismus bewirkten Kollapses von Form und Materie argumen-
tiert er nahe an Lukics: die Metaphysik begreift er als einheitliches Feld — trotz aller
Verschiedenheit der metaphysischen Theorien — deswegen, weil sie sich stets eine
Losung des >Ritsels des Daseins« verspreche, und dies mit praktischen Konsequen-
zen. »Das Sein, zu dem sie vorsto3t, mufd eine Verfassung haben, deren Kenntnis fir

am14.02.202, 18:35:02,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

die menschliche Lebensfithrung entscheidend ist, es muf$ eine diesem Sein ange-
messene Haltung geben.«*” Konsequenterweise begreift er als Metaphysik par excel-
lence die theistischen Systeme.*® Nun kann aber fiir den Materialisten die Erkenntnis
des Seins keine solchen Konsequenzen haben: »Die Materie ist an sich selbst sinnlos,
aus ihren Qualititen folgt keine Maxime fiir die Lebensgestaltung«.*

Der Gedanke ist klar: fir den Metaphysiker hat das Sein eine intelligible Struk-
tur und aus der Erkenntnis dieser Struktur folgen Konsequenzen fiir die Lebensfith-
rung. Inwieweit dies fiir alle Metaphysik zutrifft, sei einmal dahingestellt, doch wird
man Horkheimers Schluss aus der Pramisse nachvollziehen kénnen. Wenn die ma-
terialistische These dem Sein jeden Sinn abspricht, dann kann die Erkenntnis des
Seins keine Konsequenzen fiir das Handeln mehr haben. Wenn nun aber das Kri-
terium des Metaphysischen ist, solche aus der Konzeption des Seins gewonnenen
Konsequenzen gegeneinander zu stellen, dann lisst der Inhalt der materialistischen
These den metaphysischen Kampfplatz in sich zusammenbrechen. Dies hat unmit-
telbare Konsequenzen fiir die Form der Theorie:

»Fur die meisten nicht-materialistischen Richtungen werden die Einsichten um so
bedeutsamer und folgenschwerer, je allgemeiner, umfassender, abschliefiender,
prinzipieller sie sind; fiir die Materialisten gilt zwar nicht das genaue Gegenteil
[..], sondern der Grad, in dem allgemeine Gesichtspunkte fiir eine Handlung aus-
schlaggebend werden, hiangt jeweils von der konkreten Situation des Handeln-
den ab. Die Bekimpfung irgendeiner allgemeinen philosophischen These als der
fir die materialistische Verhaltensweise ausschlaggebenden geht daher an der
Eigenart des materialistischen Denkens vorbei.«*

Dies betont zweierlei: der Materialismus setzt es sich nicht zum Ziel, das idealis-
tische System zu bekimpfen* — wiewohl Horkheimer betont, dass dies keineswegs
eine Gleichgiiltigkeit zur Folge haben kann** -, da dies selbst wiederum eine me-
taphysische Titigkeit wire, und: er tut dies aus praktischen Griinden. Abstrakte und
allgemeine metaphysische Thesen haben fiir den Materialismus keine praktischen
Konsequenzen und sind daher nicht von Interesse. Der Inhalt der materialistischen
These negiert damit die Form der metaphysischen Theorie an sich. Eine Debatte
zwischen einem Idealisten und einem Materialisten dariiber, was das Wirkliche sei,
ist daher nicht zu konzipieren als zwei gegengesetzte inhaltliche Thesen derselben
Form. Vielmehr folgt fiir den Materialisten aus seiner These die Fruchtlosigkeit die-
ser Debatte und er wird im Zweifel den Raum verlassen, so muss man Horkheimers
Konzeption wohl verstehen. Dies wirft die Frage auf, was dann angemessene Form
materialistischen Denkens sei. Horkheimer merkt an, sein Inhalt sei heute die Theo-
rie der Gesellschaft,” doch wirkten die »praktischen Anforderungen [...] auf Inhalt
und Form der materialistischen Theorie zuriick.«** Die jeweiligen praktischen Pro-

am14.02.202, 18:35:02,

71


https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

bleme bedingen die angemessene Theorie und riumen mit der klassischen Vorstel-
lung von der philosophia perennis auf.*

Dies kommt der Lukdcs’schen Vorstellung des Aufbrechens der Kategorien des
biirgerlichen Denkens nahe, ohne mit der schwierigen Primisse der historischen
Singularitit des Proletariats und der stark abstrakten Vorstellung eines Bewusst-
seins, das die strikte Subjekt-Objekt-Differenz transzendieren konnte, behaftet zu
sein. Freilich bleibt jedoch Horkheimers Idee materialistischer Theorie jenseits der
pragmatischen Primissen, der Orientierung daran, »die menschlichen Verhiltnis-
se zu verbessern«*® und der Ablehnung allgemeiner philosophischer Thesen ohne
praktische Konsequenzen noch sehr unbestimmt, wiewohl sich bereits in diesem
Aufsatz Ansitze seiner spiteren Konzeption auffinden lassen.

In »Traditionelle und kritische Theorie« freilich ist die Konzeption vollstindig
ausgearbeitet und auch die fiir die Metaphysik so skandalose Figur des Siegs der
Materie iiber die Form tritt hier in klarer konturierter Gestalt auf. In gewisser Wei-
se bleibt die Argumentationsfigur aus »Materialismus und Metaphysik« erhalten,
nur itbernimmt nun die Rolle der Metaphysik die sogenannte straditionelle Theorie«
und die des disruptiven Materialismus, der nicht mehr kommensurabel mit dem
metaphysischen Modus ist, die neu zu instituierende >kritische Theorie<, und es lasst
sich argumentieren, dass diese eine — wenn auch weiterhin sehr programmatische
— theoretische Schirfung der Lukics’schen Idee darstellt.

Was oben als deren fundamentalstes theoretisches Manko herausgearbeitet
wurde, prangert Horkheimer mit bissigem Spott an:

»Der Intellektuelle, der nur in aufblickender Verehrung die Schopferkraft des
Proletariats verkiindigt, und sein Geniige darin findet, sich ihm anzupassen und
es zu verkldren, lbersieht, daf} jedes Ausweichen vor theoretischer Anstren-
gung [..] diese Massen blinder und schwicher macht, als sie sein miissen. Sein
eigenes Denken gehdrt als kritisches, vorwartstreibendes Element mit zu ihrer
Entwicklung.«*

Diese kritische Titigkeit des Intellektuellen ist die kritische Theorie. Diese bestimmt
Horkheimer zunichst hauptsichlich negativ im Kontrast zu dem, was er die tradi-
tionelle Theorie nennt.

Die traditionelle Theorie im Horkheimer’schen Sinn ist die T4tigkeit der Fach-
wissenschaftler, die in ihrer tiglichen Arbeit von Prinzipien geleitet sind, die Hork-
heimer direkt auf Descartes’ Discours de la methode zuriickfithrt.*® Im Ausgang von
induktiven Primissen entwirft der Wissenschaftler Gebiude von Hypothesen, die
den Charakter tentativer Axiome annehmen, und idealerweise anschliefSend deduk-
tive Ableitungen ermdglichen. Die klassische Wissenschaftstheorie beschreibt nach
dieser Lesart nichts anderes als die >traditionelle Theorie«. Idealbild dieser Wissen-
schaftstheorie war von jeher das Vorgehen der Physik und Horkheimer lasst diesen

am14.02.202, 18:35:02,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

Umstand nicht unerwihnt.* Die traditionelle Theorie stellt sich somit dar als die
am Idealbild der Physik entwickelte idealisierte Vorstellung einer Wissenschaft, die
wahre Thesen formallogisch zu einem axiomatischen Gebiude verkniipft, das dann
Anwendung auf Einzelfille erlaubt, die unter den Geltungsbereich der Theorie fal-
len.>®

Nun ist freilich dieses Bild von Theorie dem Alltagsverstand weder fremd, noch
kommt es ihm verdichtig vor. Vielmehr wirft die Bezeichnung der traditionellen
Theorie die Frage auf, in welchem Punkt eine anders geartete Theorie von diesem
Bild abweichen kénne.

Horkheimers Konzeption der traditionellen Theorie beruht im weiteren Verlauf
seiner Argumentation auf zwei zentralen Primissen. Zunichst weist er darauf
hin, dass das skizzierte Bild von Theorie bereits einen gesellschaftlichen Prozess
wissenschaftlicher Arbeitsteilung voraussetzt, dessen Struktur es so heimlich in-
korporiert, dass sie nicht mehr thematisch wird: »Die traditionelle Vorstellung der
Theorie ist aus dem wissenschaftlichen Betrieb abstrahiert, wie er sich innerhalb
der Arbeitsteilung auf einer gegeben Stufe vollzieht.«** Und freilich — die Arbeit
des Wissenschaftlers ist stets die eines Physikers, eines Chemikers, eines Biologen
oder moglicherweise eines Ingenieurs; sie ist im Rahmen einer arbeitsgeteilten
Gesellschaft nie all das zugleich. Dies ist natiirlich nicht zuletzt der Komplexitit
geschuldet, die die ausdifferenzierten Disziplinen entwickelt haben und die es
dem Algebraiker unméglich macht, die neuesten Entwicklungen der Differenti-
algeometrie zu iiberblicken. Doch unterstreicht dies Horkheimers Punkt nur: die
Theorie ist stets spezialisierte Theorie und zwar ist sie dies aufgrund des arbeits-
teiligen Aufbaus der Gesellschaft. Dies impliziert fir Horkheimer unmittelbar, was
Axel Honneth als den kategorialen Rahmen des Aufsatzes herausgearbeitet hat:
traditionelle Theorie ist Bestandteil eines gesellschaftlichen Vorgangs von Naturbe-
herrschung.” Die menschliche Gattung, so muss man das Konzept begreifen, hat
einen wichtigen Teil des Arbeitsprozesses, der erst die Beherrschung der Natur
ermoglicht, an eine Gruppe von Spezialisten ausgelagert. Die Theorie wird so in
den Arbeitsprozess einbegriffen und zugleich im Prozess der Arbeitsteilung an
Berufswissenschaftler soutgesourceds.

Diese Auffassung der Theorie ermoglicht Horkheimer den zweiten entschei-
denden Schritt: die Kennzeichnung der >Innensicht< der Theoretiker als »falschel[s]
Selbstbewuftsein des biirgerlichen Gelehrten«.** Die Theorie begreift sich traditio-
nell als ein interesseloses Erfassen der Wahrheit, wie sie nun einmal ist.>* An der
Wahrheit einer theoretischen Leistung dndert deren Niitzlichkeit nicht das Ge-
ringste und weder der konkrete Anwendungsfall noch der context of discovery konnen
an ihrer Universalitit etwas dndern. Dies mochte Horkheimer nun nicht einmal be-
streiten, doch verweist er darauf, dass diese Vorstellung von Theorie nichts anderes
ist als das Selbstverstindnis eines Arbeiters, der im Prozess der Arbeitsteilung die
Aufgabe zu denken, zugeteilt bekommen hat. Die resultierende Sicht auf Theorie ist

am14.02.202, 18:35:02,

79


https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

nicht in einem materialen Sinn falsch, sie resultiert vielmehr aus einer zersplitterten
Sicht auf das Sozialgeschehen, da faktisch die Wissenschaft als institutionalisierte
Form traditioneller Theorie als Moment der gesellschaftlichen Anstrengung sich
darstellt, der Natur Herr zu werden. Aus Sicht des Wissenschaftlers stellt sich diese
Zersplitterung dar als eine Spaltung seiner selbst in den Wissenschaftler und den
Staatsbiirger — eine Spaltung, die Horkheimer als »unmenschlich«®® bezeichnet.
Die traditionelle Theorie, »von der die formale Logik eine Seite erfafit«,* stellt
sich somit dar als eine ideologische Hypostasierung eines Moments gesellschaft-
licher Arbeitsteilung, das erst durch die Zersplitterung des Subjekts Plausibilitat
fiir das biirgerliche Bewusstsein gewinnt. Dies holt die starken Thesen Lukics’
iberzeugender ein, der weitgehend offengelassen hatte, wie insbesondere das
falsche Bewusstsein im Bereich der Naturerkenntnis zu konzeptualisieren wire.
Horkheimers Losung besteht in der Fokussierung auf die Wissenschaft als der ge-
sellschaftlichen Form der Naturerkenntnis und der Relativierung ihres absoluten
Anspruches: wiewohl er nicht etwa die Leistung oder den Wahrheitsgehalt tradi-
tioneller Theorie bestreiten will, kann er zu Recht darauf hinweisen, dass diese auf
einem gesellschaftlichen Prozess von Arbeitsteilung und das Wort von ihrer Inter-
esselosigkeit entweder auf einer Illusion oder auf einer letztlich unbegriindbaren
Forderung beruht.

Gegen diese traditionelle Theorie stellt Horkheimer nun seine Idee einer kriti-
schen Theorie. Er begriindet diese zunichst auf einem vortheoretischen Verhalten,
»das die Gesellschaft selbst zu seinem Gegenstand hat.«<*” Dieses Verhalten trigt
bereits den Samen kritischer Theorie in sich. Dabei wird diese die entscheidenden
Schwichen traditioneller Theorie zu umgehen haben. Zunichst richtet sie sich auf
die Gesellschaft als ganze. Die traditionelle Theorie ist durch den formalen Rahmen,
der sich der Analyse als ein gesellschaftlicher Rahmen erweist, stets auf einen spe-
zialisierten Bereich der (Natur-)erkenntnis gerichtet, wihrend die kritische Theorie
einerseits die soziale Basis dieser Hypostase durchschaut und andererseits auf die To-
talitat hin transzendiert. Dies beseitigt zugleich ein Erkenntnishindernis und befi-
higt die kritische Theorie, ihre eigentliche Aufgabe wahrzunehmen: »die kritische
Anerkennung der das gesellschaftliche Leben beherrschenden Kategorien enthilt
zugleich seine Verurteilung.«*® Die kritische Theorie kann zentrale Primissen der
traditionellen Theorie wie die AuRerlichkeit des context of discovery oder der Anwend-
barkeit oder eben die Wertfreiheit suspendieren gerade weil sie ihren Ort im totalen
Kontext der gesellschaftlichen Struktur erkennt. Sie spricht dabei den Erkenntnis-
sen der traditionellen Theorie nicht deren Wert ab, sie ist darauf gerichtet, den Sta-
tus dieser Erkenntnisse wie des Verhaltens, das sie hervorbringt, durchsichtig zu
machen.”

Nun bedingt dies eine Struktur, die die kritische Theorie radikaler von der tra-
ditionellen trennt als die genannten Punkte. Wenn nimlich die Kategorien und Pri-
missen traditioneller Theorie als Folgen einer gesellschaftlichen Konstitution einer

am14.02.202, 18:35:02,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

Subjekt-Objekt-Relation begriffen werden, so ist anzunehmen, dass dies auch fiir
die kritische Theorie gelten wird — mit dem einen Unterschied, dass die kritische
Theorie sich dieses Umstandes bewusst ist. Mehr noch: wenn ihr Ziel ist, die gesell-
schaftliche Struktur, die die Subjekt-Objekt-Relation verantwortet, zu verindern, so
ist anzunehmen, dass dies die Kategorien der kritischen Theorie selbst beeinflus-
sen wird: »[Der] Einfluss der gesellschaftlichen Entwicklung auf die Struktur der
Theorie gehért zu ihrem eigenen Lehrbestand.«®° Die Kategorien der kritischen Theo-
rie werden so aufgrund ihres eigenen >Lehrbestandes, ihrer materialen Erkenntnis-
se zur Disposition gestellt. Die Einbeziehung der Primisse der Produktion des Er-
kenntnissubjektes bedingt die historische Relativitit der Kategorien der Disziplin
selbst. Man darf dies nicht der Verinderung physikalischer Konzepte analogisie-
ren. Die Ersetzung der Newton'schen Mechanik durch die relativistischen Gesetze
beruhen auf einem Fortschritt der Wissenschaft innerhalb derselben formalen Ka-
tegorien. Ihr materialer Bestand verandert sich - in diesem Fall sogar mit dem an-
genehmen Nebeneffekt, dass die ersetzte Theorie nicht einmal falsifiziert wird -,
doch ihre formale Struktur bleibt dieselbe. Die kritische Theorie hingegen muss aus
einer materialen Erkenntnis — der Konstitution der theoretischen Kategorien durch
die Gesellschaftsstruktur — ableiten, dass ihre eigene Form historisch relativ ist, sie
muss sogar aufgrund ihrer eigenen Zielsetzung darauf hoffen, dass ihre Kategorien
obsolet werden.

Dies freilich wirft die Notwendigkeit einer weiteren Rekonzeptualisierung auf:
das traditionell Theoretische ist gewissermafRen per Definition nicht geeignet, sei-
nen Gegenstandsbereich zu verindern. Die kritische Theorie begegnet dieser Limi-
tation durch das Konzept der >praktischen Theorie«. Dieses Konstrukt wird dadurch
moglich, dass Horkheimer das Denken als Arbeit begreift. Die Theorie wird nicht
auflerhalb des praktischen Handlungszusammenhanges der Naturbearbeitung ver-
ortet, sondern bildet einen integralen Bestandteil seiner, der nur durch die kon-
krete Struktur der Arbeitsteilung einen Schein von Unabhingigkeit von der Pra-
xis erhilt.® Dies ermoéglicht insbesondere der kritischen Theorie sich zu begrei-
fen als praktisches Moment innerhalb des gesellschaftlichen Handlungszusammen-
hanges. Die Theorie wird so zu einem praktischen Moment. Theorie ist nicht etwa in-
teresselose Erkenntnis, die geradezu unbeabsichtigt auch praktische Konsequenzen
haben kann, sie ist das Erkennen der Gesellschaft, das als solches stets bereits inter-
essegeleitet ist.

Dies wirft nun die Frage auf, welche Rolle im Handeln der Gesellschaft dann der
kritischen Theorie zuzuschreiben ist, und wie diese Rolle sie instand setzt, die ge-
sellschaftlichen Strukturen zu verindern. Die Momente der Intention auf Gesell-
schaft selbstin ihrer Totalitit und der Kritik legen die Antwort nahe, kritische Theo-
rie wire zu verstehen, als die Selbstreflexion der Gesellschaft, die ihre unbewussten
Denkprimissen offenlegt und sie zu transzendieren erméglicht.

am14.02.202, 18:35:02,

81


https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Dies ist tatsichlich sehr nahe an Horkheimers Idee. Um nun die kritische Theo-
rie zukonturieren und ihre ehrgeizigen Anspriiche verstindlich zu machen, braucht
er drei Pramissen, die man als Schwichen in der Umsetzung seiner brillanten Idee
begreifen muss.®*

Erstens beruht der Angriffsvektor der kritischen Theorie auf der Kategorie des
falschen Bewusstseins, die Horkheimer weitgehend unkritisch der marxistischen Tra-
dition entnimmt. Den Begriff der Ideologie hilt er kaum fiir erklirungsbediirftig
und den Umstand, dass das falsche Bewusstsein der biirgerlichen Gesellschaft fak-
tisch vorliegt, scheint er fiir erwiesen zu halten.®® Dies freilich ist plausibel nur,
wenn man die Marx’schen — oder vielmehr Engels’schen — Thesen bereits als festen
Lehrbestand begreift. Insbesondere wire eine Konstruktion des konkreten Prozes-
ses, der das falsche Bewusstsein erzeugt, ein wesentlicher Bestandteil der kritischen
Theorie. Die kritische Verve des Horkheimer’schen Projektes wird hier durch einen
blinden Fleck noch konterkariert, den er spiter in Zusammenarbeit mit Adorno auf-
arbeiten wird, ohne jedoch dabei seine urspriingliche Intention aufrecht erhalten zu
konnen.

Zweitens hat Horkheimer Schwierigkeiten, die Frage nach der Moglichkeit
der Auflésung des falschen Bewusstseins durch die kritische Theorie zu l6sen. Die
Einbeziehung der Theorie in den gesellschaftlichen Handlungszusammenhang
wird ihm geradezu zu einer Analogie von Gesellschaft und Individuum: wie das
Individuum zur Erfillung seiner Arbeit denken muss, muss die Gesellschaft in
die arbeitsteilige Naturbearbeitung eine theoretische Komponente in Form der
Wissenschaft einbeziehen. Es tiberrascht daher wenig, dass das theoretische Ver-
halten, das nun darauf gerichtet sein soll, die »sich selbst nicht durchsichtig[e]«*
Vernunft durch Selbstreflexion zu kliren, wiederum dem Individuum angeglichen
wird: Horkheimer versucht, die kritische Theorie mit Mitteln der Psychoanalyse,
die in der Frankfurter Schule einflussreich durch Erich Fromm vertreten wurde,
anzureichern. So fragwiirdig nun diese bereits in sich ist, so fraglich muss sein,
ob ihre Kategorien geeignet sind, die Herstellung eines homogenen ideologischen
Bewusstseins der Gesellschaft zu erklaren.

Dies wiederum verweist drittens auf die oben bereits hervorgehobene struktu-
relle Schwiche, die sich daraus ergibt, dass Horkheimer die Gesellschaft katego-
riell als Gattung in ihrem Ringen um Naturbeherrschung fasst. Dies homogenisiert
sie radikal und blendet die tatsichlichen sozialen Handlungszusammenhinge, in
die die Individuen eingebettet sind, aus. Axel Honneth hat formuliert, dass Hork-
heimer »die Handlungsdimensionen sozialer Kimpfe [...], seiner erkenntnistheo-
retischen Bestimmung der kritischen Theorie zum Trotz, als eigenstindige Sphi-
re gesellschaftlicher Reproduktion kategorial nicht ernst [nehme]«.® Die alltigli-
chen Auseinandersetzungen von Individuen wie auch die Antagonismen von sozia-
len Gruppen tauchen in Horkheimers gattungsgeschichtlichem kategorialen Rah-
men nicht auf.

am14.02.202, 18:35:02,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

Diesem letzten Punkt korrespondiert der Umstand, dass Horkheimer die Geis-
teswissenschaften kaum einer Erwihnung wiirdigt, und an eben diesem Punkt wird
spater Jurgen Habermas’ grofRes Werk Erkenntnis und Interesse ansetzen. Habermas
greift die Horkheimer’sche Idee auf, die Wissenschaftstheorie als Konzeptualisie-
rung des arbeitsteiligen Erkenntnisprozesses der Gattung zu begreifen und arbeitet
deren positivistische Konsequenzen heraus. Zugleich reflektiert er aber auf den Sta-
tus der Geisteswissenschaften und insbesondere der Hermeneutik. Diese beruhen
auf einem anderen Handeln, das dem instrumentalen Handeln zur Seite tritt: das
»kommunikative Handeln«.*® Er weist Diltheys Konzeption der Hermeneutik eine
Analogie zur positivistischen Konzeption der Wissenschaftstheorie mit dem Ziel ei-
ner Sicherung der Intersubjektivitit der Verstindigung nach,®” um letztlich seinem
Programm einer Erkenntnistheorie als Gesellschaftstheorie eben die kritischen Re-
flexionsmoglichkeiten zu verleihen, die Horkheimers Modell der Gesellschaft nicht
vorsah.*®

In Habermas’ Formel von der Erkenntnistheorie als Gesellschaftstheorie bleibt
freilich die Horkheimer’sche Intuition aufgehoben. Die Idee der Produktion des Be-
wusstseins, die bei Marx noch auf einem theoretisch unbearbeiteten Widerspruch
von Hegel'schem Idealismus und materialistischer Uberformung beruhte, und bei
Lukics zu einer Apotheose des kommenden proletarischen Bewusstseins wurde,
wird auf dem Weg der Verortung in der Wissenschaftstheorie zu einer operatio-
nalisierbaren Kategorie. Wenn die Kategorien der Erkenntnis als gesellschaftlich
konstituierte erwiesen werden kénnen, wird ihr Geltungsanspruch historisch re-
lativiert und verliert seinen transzendenten Schein. Dies leisten im Horkheimer-
Habermas’schen Modell die Bestimmungen des gesellschaftlichen Ortes arbeits-
teiliger Naturwissenschaft und sidentititsstiftender« Geisteswissenschaft. Die
relativierenden Konsequenzen fiir die formalen Kategorien aller Theorie eroff-
nen zugleich die Moglichkeit eines praktisch-kritischen theoretischen Verhaltens.
Wenn nimlich kritische Theorie imstande ist, die blinden Flecken der traditionellen
Theorie aufzuweisen, kann dies gesellschaftliche Konsequenzen haben, die die Ka-
tegorien traditioneller Theorie selbst aufzuldsen geeignet sind und méglicherweise
auch die Postulate aus »Materialismus und Metaphysik« von der Transzendierung
der metaphysischen Kategorien selbst einlsen kann.

Dass diese Theorie als praktische Titigkeit verstanden wird, ist nachvollziehbar,
und erlaubt das Bild vom Form-Materie-Kollaps aufrechtzuerhalten: die theoreti-
sche Tatigkeit kann qua Element einer Praxis direkten Einfluss auf die gesellschaft-
liche Basis nehmen, die erst die Form der Theorie begriindete. Die materiale Er-
kenntnis, dass Erkenntnistheorie als Gesellschaftstheorie konzipierbar wird, mag
zum Kollaps der epistemologischen Kategorien selbst fithren.

Dass nun freilich die Methode der kritischen Theorie bei Horkheimer und auch
beim frithen Habermas sehr unbestimmt bleibt und nur durch psychoanalytische

am14.02.202, 18:35:02,

83


https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Elemente angedeutet wird, bedingt die theoretische Leere und letztliche Wirkungs-
losigkeit der faszinierenden Konzeption.

Insbesondere fir die Geisteswissenschaften sollte der Form-Materie-Kollaps
wenig spiter aus einer anderen Stof8richtung in Gehalt und Methode radikalisiert
werden.

§10 Derrida

Es wire schwerlich redlich, den hier auftretenden Hiat von 30 Jahren unkommen-
tiert zu lassen, der zwischen dem frithen Horkheimer und dem frithen Derrida
liegt. Auch ist die Begriindung, dass dies aus systematischen Griinden geschieht,
zundchst kaum befriedigender, da beide kein gemeinsamer Kontext zu verbin-
den scheint. Nichtsdestoweniger scheint sich aus systematischer Perspektive ein
vorliufiger Sprung in die 6oer-Jahre zu empfehlen, und auch die Iuxtaposition
von Derrida und Horkheimer mag aus systematischer Perspektive verstindlich
werden — und zwar weil die Figur des Form-Materie-Kollapses sich bei Derrida
erneut vorfindet, wenngleich unter véllig anderen theoretischen Vorzeichen, wie
im Weiteren klar werden wird. Dass die 1940er- und ’soer-Jahre uns zu spiterem
Zeitpunkt noch beschiftigen werden, kann als weitere Instanz des Phinomens der
Ungleichzeitigkeit begriffen werden.

Nun miissen allerdings, um das Denken Derridas — material - verstindlich zu
machen, einige Einflussstringe skizziert werden, die bislang keine Rolle in unserer
Erérterung gespielt haben.

Da ist zum einen einflussreich die strukturalistische Wurzel, die auf die lingu-
istischen Uberlegungen Ferdinand de Saussures zuriickgeht, die 1916 nach dessen
Tod veréffentlicht worden waren® und die spiter ungeheuer einflussreiche Idee
vorgestellt hatten, die Bedeutung von Zeichen sei einzig auf deren Differenz zu
anderen Zeichen zu begriinden. Der Einfluss dieser Uberlegungen auf Derrida ist
auch in den Kontext dessen zu stellen, was man den linguistic turn in der Philosophie
genannt hat. Ein gemeinsamer Zug sehr vieler philosophischer Ansitze des 20.
Jahrhunderts basiert auf der Vermutung, dass zentrale klassische Fragestellungen
der Philosophie letztlich nur Auswirkungen bestimmter sprachlicher Strukturen
gewesen sein konnten und daher ein Riickgang auf die Sprache zur >Klirung<
solcher Probleme beitragen konnte. Die Radikalitit solcher Ansitze reichte dabei
von Rudolf Carnaps Hoffnungen auf eine Uberwindung der Metaphysik’ bis zu
Heideggers Traum einer Wiedergewinnung eines unverschiitteten Seinsverstind-
nisses durch grazistische Volksetymologie. Im franzosischen Kontext bewirkten
die Saussure’schen Uberlegungen Ahnliches, da sie nahelegten, dass es nicht etwa
eine platonische Idee eines Schafes gibt, die das Wort >Schaf« nur abbildet, sondern
vielmehr dieses Wort sein Signifikat nur in Abgrenzung zu anderen erhalte. Saus-

am14.02.202, 18:35:02,



https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

