
II. Der Form-Materie-Kollaps 75

Prinzips der Philosophie, das die aus der Unmittelbarkeit des falschen Bewusst-

seins gewonnenen kategorialenUnterscheidungen der bürgerlichen Philosophie al-

lein zu überwinden geeignet ist.Die Form-Materie-Unterscheidung,wie sie Lukács

bei Kant vorfindet, beruht auf einer kategorialen Unterscheidung des Begriffes als

der subjekt-geborenen Form und seinem aus der Faktizität entnommenen Inhalt.

Die Erkenntnis wird gefasst als das Produkt einer souveränen Tätigkeit eines aprio-

rischen Subjektes gegenüber einer von ihm unabhängigenWelt.Wenn nun freilich

bereits die Grenze von Subjekt und Objekt auf das falsche Bewusstsein zurückzu-

führen ist und auch die Kategorie des Empirischen selbst diesem entstammt, dann

lässt sich die strikte Trennung von Form undMaterie nicht mehr aufrechterhalten,

dann ist der Begriff, den das Subjekt anhand einer bloß vorgefundenen Materie zu

bildenmeint, eine Affirmation dieser Trennung, und ist umgekehrt die Materie ein

Resultat der Konstitution der Kategorie des Empirischen selbst durch das falsche

Bewusstsein. Zuletzt würde auch die Trennung von Sein und Sollen mit der Tren-

nung von Subjekt und Objekt kollabieren. All dies soll erreicht werden durch das

KlassenbewusstseindesProletariats.Hier freilich setzennungrößere theoretische31

Schwierigkeiten ein, denn immerhin ist es dann notwendig, ein Bewusstsein dieses

Kollapses von Form und Materie zu gewinnen – wenn nicht für die konkreten In-

dividuen, dann doch für das zugerechnete Bewusstsein der Klasse. Es ist allerdings

durchaus nicht leicht, sich diese bewusste Konzeptualisierung vorzustellen – und

Lukács’ Ausführungen dazu sind durchaus dürftig und gehen kaum über Ideen von

der »Selbsterkenntnis des Arbeiters als Ware«32 hinaus, die Lukács aber selbst nur

als »Beginn [Herv. i. O.] jenes komplizierten Vermittlungsprozesses«33 begriffen ha-

benwill.DasBeispiel derVerdinglichung immerhin lässt sich als InstanzdiesesKol-

lapses wohl konzeptualisieren, wenn nämlich die ›empirische‹ Kategorie der Ware

als eine des falschen Bewusstseins begriffen wird, die selbst auf dem Begriff ihrer

erst beruht,der sogesellschaftlicheWirksamkeit gewinnt.DieWare als verdinglich-

te Arbeit scheint als empirisches und vorgängig vorhandenes Objekt zu begegnen,

wiewohl sie auf einer subjekthaftenKategoriedes falschenBewusstseinsberuht,das

somit seine Trennung vom Objekt nicht mehr aufrechterhalten kann. Nun müsste

freilich die Lukács’scheTheorie nachfolgend das eigentümlich ehrgeizige Ziel einlö-

sen, die gesamte Kantische Theorie des Dinges an sich – die immerhin kennzeich-

nend für alle aposteriorische Erkenntnis ist – in ähnlicher Weise einzuholen, doch

werden Lukács’ weitere Ausführungen diesem Anspruch schwerlich gerecht.

§ 9 Horkheimer und der Materialismus

Die Lukács’sche Intuition, die marxistischeTheoriemüsse eine methodische Kehrt-

wendung von bis dahin unerhörter Art vollziehen, sollte eingelöst werden. Die Fall-

stricke, in denen Lukács sich verfangen hatte – insbesondere die historisch singu-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

läre Position des Proletariats und die Idee des ihm zugerechneten nur virtuellen

Bewusstseins –, mussten dabei umgangen werden und die Leerstellen gefüllt wer-

den, die Lukács nicht zu füllen vermocht hatte – vor allem die Frage, wie die all-

umfassende Kantische Erkenntnistheorie, die ja insbesondere auch den Bereich der

Naturerkenntnis umfasste, ja sogar für diesen zuvörderst geschaffen worden war, in

den Form-Materie-Kollaps einbegriffenwerden konnte.Theoretisch einlösen konn-

te diese Schwierigkeiten erst Max Horkheimer im folgenden Jahrzehnt der 1930er

Jahre. Es ist illustrativ, die Entwicklung des zugrundeliegenden Gedankens anhand

zweier Aufsätze aus diesem Jahrzehnt zu verfolgen: dem noch zögerlichen »Mate-

rialismus undMetaphysik« von 1933 und dem inzwischen klassischen Aufsatz »Tra-

ditionelle und kritische Theorie« von 1937. Dabei bietet es sich an, ersteren als eine

vorläufige Fassung des ausgereiften Gedankens von der Kritischen Theorie zu fas-

sen.

Horkheimer möchte den Materialismus, den er sehr eigen begreift, nicht nur

gegen den Idealismus gestellt sehen. So verstanden, bestünde der Idealismus in der

Aussage, alles sei Geist, und der Materialismus in der, alles sei Materie. Nun wären

aber beides metaphysische Aussagen. Der Materialismus freilich wird nie zugeben

wollen, alles könneGeist sein.DochmöchteHorkheimer ihn verstandenwissen, als

eine radikalere Art undWeise, auf die Metaphysik überhaupt zu antworten: »Soweit

die Materialisten solche abschließenden Sätze wie den, daß alles Wirkliche Mate-

rie sei, formuliert haben, erfüllen diese in ihren Lehren daher eine andere Funktion

als bei ihren Gegnern«.34 Der Materialismus, so muss man interpretieren, besteht

nun eben gerade nicht in dieser Lehrmeinung, die sich ansonsten im selben, durch

die Metaphysik abgesteckten, Kampfbezirk verortet, wie der Idealismus. Vielmehr

scheint der Materialismus angetreten, einen entschiedeneren Bruch zu vollziehen,

und Horkheimers Charakterisierung dieses Bruchs klingt eigentümlich nahe den

Lukács’schen Formulierungen, wenn er etwa schreibt: »Diese Struktur vonWeltan-

schauungen […], scheint in der Tat einer ganzenReihematerialistischer Systement-

würfe anzuhaften; bei genauererAnalyse zeigt sich aber,daßdie inhaltliche Fassung

der materialistischen Theorie ihre einheitliche Struktur sprengt.«35 Der Inhalt der

materialistischen Theorie ist es, der ihre Fassung in metaphysischer Form verun-

möglicht. Es lässt sich dieThese, dass alles Materie sei, nicht neben dieThese, dass

allesGeist sei, stellen,undbeide lassen sichnicht im selben formalenRahmenerfas-

sen; dies ist Horkheimers Postulat. Er scheint darin – und nicht zuletzt auch in der

Wiederaufnahme der Kritik am Kantischen Ding an sich36 – unmittelbar die Lu-

kács’schen Gedankengänge wiederaufzunehmen. Und auch in seiner Begründung

des durch denMaterialismus bewirkten Kollapses von Form undMaterie argumen-

tiert er nahe an Lukács: dieMetaphysik begreift er als einheitliches Feld – trotz aller

Verschiedenheit der metaphysischen Theorien – deswegen, weil sie sich stets eine

Lösung des ›Rätsels des Daseins‹ verspreche, und dies mit praktischen Konsequen-

zen.»DasSein,zudemsie vorstößt,mußeineVerfassunghaben,derenKenntnis für

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 77

die menschliche Lebensführung entscheidend ist, es muß eine diesem Sein ange-

messene Haltung geben.«37 Konsequenterweise begreift er als Metaphysik par excel-

lencedie theistischenSysteme.38Nunkannaber fürdenMaterialistendieErkenntnis

desSeins keine solchenKonsequenzenhaben: »DieMaterie ist an sich selbst sinnlos,

aus ihren Qualitäten folgt keine Maxime für die Lebensgestaltung«.39

Der Gedanke ist klar: für den Metaphysiker hat das Sein eine intelligible Struk-

tur und ausderErkenntnis dieser Struktur folgenKonsequenzen für die Lebensfüh-

rung. Inwieweit dies für alleMetaphysik zutrifft, sei einmal dahingestellt, dochwird

manHorkheimers Schluss aus der Prämisse nachvollziehen können.Wenn die ma-

terialistische These dem Sein jeden Sinn abspricht, dann kann die Erkenntnis des

Seins keine Konsequenzen für das Handeln mehr haben. Wenn nun aber das Kri-

terium des Metaphysischen ist, solche aus der Konzeption des Seins gewonnenen

Konsequenzen gegeneinander zu stellen,dann lässt der Inhalt dermaterialistischen

These denmetaphysischen Kampfplatz in sich zusammenbrechen. Dies hat unmit-

telbare Konsequenzen für die Form derTheorie:

»Für diemeisten nicht-materialistischen Richtungenwerden die Einsichten um so

bedeutsamer und folgenschwerer, je allgemeiner, umfassender, abschließender,

prinzipieller sie sind; für die Materialisten gilt zwar nicht das genaue Gegenteil

[…], sondern der Grad, in dem allgemeine Gesichtspunkte für eine Handlung aus-

schlaggebend werden, hängt jeweils von der konkreten Situation des Handeln-

den ab. Die Bekämpfung irgendeiner allgemeinen philosophischen These als der

für die materialistische Verhaltensweise ausschlaggebenden geht daher an der

Eigenart des materialistischen Denkens vorbei.«40

Dies betont zweierlei: der Materialismus setzt es sich nicht zum Ziel, das idealis-

tische System zu bekämpfen41 – wiewohl Horkheimer betont, dass dies keineswegs

eine Gleichgültigkeit zur Folge haben kann42 –, da dies selbst wiederum eine me-

taphysische Tätigkeit wäre, und: er tut dies aus praktischen Gründen. Abstrakte und

allgemeine metaphysische Thesen haben für den Materialismus keine praktischen

Konsequenzen und sind daher nicht von Interesse.Der Inhalt dermaterialistischen

These negiert damit die Form der metaphysischen Theorie an sich. Eine Debatte

zwischen einem Idealisten und einemMaterialisten darüber,was dasWirkliche sei,

ist daher nicht zu konzipieren als zwei gegengesetzte inhaltliche Thesen derselben

Form.Vielmehr folgt für denMaterialisten aus seinerThese die Fruchtlosigkeit die-

ser Debatte und er wird im Zweifel den Raum verlassen, somussmanHorkheimers

Konzeption wohl verstehen. Dies wirft die Frage auf, was dann angemessene Form

materialistischenDenkens sei.Horkheimermerkt an, sein Inhalt sei heute dieTheo-

rie der Gesellschaft,43 doch wirkten die »praktischen Anforderungen […] auf Inhalt

und Form der materialistischenTheorie zurück.«44 Die jeweiligen praktischen Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

bleme bedingen die angemesseneTheorie und räumenmit der klassischen Vorstel-

lung von der philosophia perennis auf.45

Dies kommt der Lukács’schen Vorstellung des Aufbrechens der Kategorien des

bürgerlichen Denkens nahe, ohne mit der schwierigen Prämisse der historischen

Singularität des Proletariats und der stark abstrakten Vorstellung eines Bewusst-

seins, das die strikte Subjekt-Objekt-Differenz transzendieren könnte, behaftet zu

sein. Freilich bleibt jedoch Horkheimers Idee materialistischerTheorie jenseits der

pragmatischen Prämissen, der Orientierung daran, »die menschlichen Verhältnis-

se zu verbessern«46 und der Ablehnung allgemeiner philosophischer Thesen ohne

praktische Konsequenzen noch sehr unbestimmt, wiewohl sich bereits in diesem

Aufsatz Ansätze seiner späteren Konzeption auffinden lassen.

In »Traditionelle und kritische Theorie« freilich ist die Konzeption vollständig

ausgearbeitet und auch die für die Metaphysik so skandalöse Figur des Siegs der

Materie über die Form tritt hier in klarer konturierter Gestalt auf. In gewisserWei-

se bleibt die Argumentationsfigur aus »Materialismus und Metaphysik« erhalten,

nur übernimmt nun die Rolle derMetaphysik die sogenannte ›traditionelleTheorie‹

und die des disruptiven Materialismus, der nicht mehr kommensurabel mit dem

metaphysischenModus ist,dieneuzu instituierende ›kritischeTheorie‹,undes lässt

sich argumentieren, dass diese eine – wenn auch weiterhin sehr programmatische

– theoretische Schärfung der Lukács’schen Idee darstellt.

Was oben als deren fundamentalstes theoretisches Manko herausgearbeitet

wurde, prangert Horkheimer mit bissigem Spott an:

»Der Intellektuelle, der nur in aufblickender Verehrung die Schöpferkraft des

Proletariats verkündigt, und sein Genüge darin findet, sich ihm anzupassen und

es zu verklären, übersieht, daß jedes Ausweichen vor theoretischer Anstren-

gung […] diese Massen blinder und schwächer macht, als sie sein müssen. Sein

eigenes Denken gehört als kritisches, vorwärtstreibendes Element mit zu ihrer

Entwicklung.«47

DiesekritischeTätigkeit des Intellektuellen ist die kritischeTheorie.Diesebestimmt

Horkheimer zunächst hauptsächlich negativ im Kontrast zu dem, was er die tradi-

tionelleTheorie nennt.

Die traditionelle Theorie im Horkheimer’schen Sinn ist die Tätigkeit der Fach-

wissenschaftler, die in ihrer täglichen Arbeit von Prinzipien geleitet sind, die Hork-

heimer direkt auf Descartes’ Discours de la methode zurückführt.48 Im Ausgang von

induktiven Prämissen entwirft der Wissenschaftler Gebäude von Hypothesen, die

denCharakter tentativerAxiomeannehmen,und idealerweiseanschließenddeduk-

tive Ableitungen ermöglichen.Die klassischeWissenschaftstheorie beschreibt nach

dieser Lesart nichts anderes als die ›traditionelle Theorie‹. Idealbild dieser Wissen-

schaftstheorie war von jeher das Vorgehen der Physik und Horkheimer lässt diesen

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 79

Umstand nicht unerwähnt.49 Die traditionelle Theorie stellt sich somit dar als die

am Idealbild der Physik entwickelte idealisierte Vorstellung einerWissenschaft, die

wahreThesen formallogisch zu einem axiomatischen Gebäude verknüpft, das dann

Anwendung auf Einzelfälle erlaubt, die unter den Geltungsbereich der Theorie fal-

len.50

Nun ist freilich dieses Bild vonTheorie dem Alltagsverstand weder fremd, noch

kommt es ihm verdächtig vor. Vielmehr wirft die Bezeichnung der traditionellen

Theorie die Frage auf, in welchem Punkt eine anders geartete Theorie von diesem

Bild abweichen könne.

Horkheimers Konzeption der traditionellenTheorie beruht imweiteren Verlauf

seiner Argumentation auf zwei zentralen Prämissen. Zunächst weist er darauf

hin, dass das skizzierte Bild von Theorie bereits einen gesellschaftlichen Prozess

wissenschaftlicher Arbeitsteilung voraussetzt, dessen Struktur es so heimlich in-

korporiert, dass sie nicht mehr thematisch wird: »Die traditionelle Vorstellung der

Theorie ist aus dem wissenschaftlichen Betrieb abstrahiert, wie er sich innerhalb

der Arbeitsteilung auf einer gegeben Stufe vollzieht.«51 Und freilich – die Arbeit

des Wissenschaftlers ist stets die eines Physikers, eines Chemikers, eines Biologen

oder möglicherweise eines Ingenieurs; sie ist im Rahmen einer arbeitsgeteilten

Gesellschaft nie all das zugleich. Dies ist natürlich nicht zuletzt der Komplexität

geschuldet, die die ausdifferenzierten Disziplinen entwickelt haben und die es

dem Algebraiker unmöglich macht, die neuesten Entwicklungen der Differenti-

algeometrie zu überblicken. Doch unterstreicht dies Horkheimers Punkt nur: die

Theorie ist stets spezialisierte Theorie und zwar ist sie dies aufgrund des arbeits-

teiligen Aufbaus der Gesellschaft. Dies impliziert für Horkheimer unmittelbar, was

Axel Honneth als den kategorialen Rahmen des Aufsatzes herausgearbeitet hat:

traditionelle Theorie ist Bestandteil eines gesellschaftlichen Vorgangs von Naturbe-

herrschung.52 Die menschliche Gattung, so muss man das Konzept begreifen, hat

einen wichtigen Teil des Arbeitsprozesses, der erst die Beherrschung der Natur

ermöglicht, an eine Gruppe von Spezialisten ausgelagert. Die Theorie wird so in

den Arbeitsprozess einbegriffen und zugleich im Prozess der Arbeitsteilung an

Berufswissenschaftler ›outgesourced‹.

Diese Auffassung der Theorie ermöglicht Horkheimer den zweiten entschei-

denden Schritt: die Kennzeichnung der ›Innensicht‹ der Theoretiker als »falsche[s]

Selbstbewußtsein des bürgerlichen Gelehrten«.53 Die Theorie begreift sich traditio-

nell als ein interesseloses Erfassen der Wahrheit, wie sie nun einmal ist.54 An der

Wahrheit einer theoretischen Leistung ändert deren Nützlichkeit nicht das Ge-

ringste undweder der konkrete Anwendungsfall noch der context of discovery können

an ihrer Universalität etwas ändern.DiesmöchteHorkheimer nun nicht einmal be-

streiten, doch verweist er darauf, dass diese Vorstellung vonTheorie nichts anderes

ist als das Selbstverständnis eines Arbeiters, der im Prozess der Arbeitsteilung die

Aufgabe zu denken, zugeteilt bekommen hat.Die resultierende Sicht aufTheorie ist

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

nicht in einemmaterialen Sinn falsch, sie resultiert vielmehr aus einer zersplitterten

Sicht auf das Sozialgeschehen, da faktisch die Wissenschaft als institutionalisierte

Form traditioneller Theorie als Moment der gesellschaftlichen Anstrengung sich

darstellt, der Natur Herr zu werden. Aus Sicht desWissenschaftlers stellt sich diese

Zersplitterung dar als eine Spaltung seiner selbst in den Wissenschaftler und den

Staatsbürger – eine Spaltung, die Horkheimer als »unmenschlich«55 bezeichnet.

Die traditionelle Theorie, »von der die formale Logik eine Seite erfaßt«,56 stellt

sich somit dar als eine ideologische Hypostasierung eines Moments gesellschaft-

licher Arbeitsteilung, das erst durch die Zersplitterung des Subjekts Plausibilität

für das bürgerliche Bewusstsein gewinnt. Dies holt die starken Thesen Lukács’

überzeugender ein, der weitgehend offengelassen hatte, wie insbesondere das

falsche Bewusstsein im Bereich der Naturerkenntnis zu konzeptualisieren wäre.

Horkheimers Lösung besteht in der Fokussierung auf die Wissenschaft als der ge-

sellschaftlichen Form der Naturerkenntnis und der Relativierung ihres absoluten

Anspruches: wiewohl er nicht etwa die Leistung oder den Wahrheitsgehalt tradi-

tioneller Theorie bestreiten will, kann er zu Recht darauf hinweisen, dass diese auf

einem gesellschaftlichen Prozess von Arbeitsteilung und das Wort von ihrer Inter-

esselosigkeit entweder auf einer Illusion oder auf einer letztlich unbegründbaren

Forderung beruht.

Gegen diese traditionelle Theorie stellt Horkheimer nun seine Idee einer kriti-

schen Theorie. Er begründet diese zunächst auf einem vortheoretischen Verhalten,

»das die Gesellschaft selbst zu seinem Gegenstand hat.«57 Dieses Verhalten trägt

bereits den Samen kritischer Theorie in sich. Dabei wird diese die entscheidenden

Schwächen traditioneller Theorie zu umgehen haben. Zunächst richtet sie sich auf

die Gesellschaft als ganze. Die traditionelleTheorie ist durch den formalen Rahmen,

der sich der Analyse als ein gesellschaftlicher Rahmen erweist, stets auf einen spe-

zialisierten Bereich der (Natur-)erkenntnis gerichtet,während die kritischeTheorie

einerseits die soziale Basis dieser Hypostase durchschaut und andererseits auf die To-

talität hin transzendiert. Dies beseitigt zugleich ein Erkenntnishindernis und befä-

higt die kritische Theorie, ihre eigentliche Aufgabe wahrzunehmen: »die kritische

Anerkennung der das gesellschaftliche Leben beherrschenden Kategorien enthält

zugleich seine Verurteilung.«58 Die kritische Theorie kann zentrale Prämissen der

traditionellenTheoriewie die Äußerlichkeit des context of discovery oder der Anwend-

barkeit oder eben dieWertfreiheit suspendieren geradeweil sie ihrenOrt im totalen

Kontext der gesellschaftlichen Struktur erkennt. Sie spricht dabei den Erkenntnis-

sen der traditionellenTheorie nicht derenWert ab, sie ist darauf gerichtet, den Sta-

tus dieser Erkenntnisse wie des Verhaltens, das sie hervorbringt, durchsichtig zu

machen.59

Nun bedingt dies eine Struktur, die die kritische Theorie radikaler von der tra-

ditionellen trennt als die genannten Punkte.Wennnämlich die Kategorien undPrä-

missen traditioneller Theorie als Folgen einer gesellschaftlichen Konstitution einer

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 81

Subjekt-Objekt-Relation begriffen werden, so ist anzunehmen, dass dies auch für

die kritische Theorie gelten wird – mit dem einen Unterschied, dass die kritische

Theorie sich dieses Umstandes bewusst ist.Mehr noch: wenn ihr Ziel ist, die gesell-

schaftliche Struktur, die die Subjekt-Objekt-Relation verantwortet, zu verändern, so

ist anzunehmen, dass dies die Kategorien der kritischen Theorie selbst beeinflus-

sen wird: »[Der] Einfluss der gesellschaftlichen Entwicklung auf die Struktur der

Theoriegehört zu ihremeigenenLehrbestand.«60DieKategorienderkritischenTheo-

rie werden so aufgrund ihres eigenen ›Lehrbestandes‹, ihrermaterialen Erkenntnis-

se zur Disposition gestellt. Die Einbeziehung der Prämisse der Produktion des Er-

kenntnissubjektes bedingt die historische Relativität der Kategorien der Disziplin

selbst. Man darf dies nicht der Veränderung physikalischer Konzepte analogisie-

ren. Die Ersetzung der Newton’schen Mechanik durch die relativistischen Gesetze

beruhen auf einem Fortschritt der Wissenschaft innerhalb derselben formalen Ka-

tegorien. Ihr materialer Bestand verändert sich – in diesem Fall sogar mit dem an-

genehmen Nebeneffekt, dass die ersetzte Theorie nicht einmal falsifiziert wird –,

doch ihre formale Struktur bleibt dieselbe.Die kritischeTheorie hingegenmuss aus

einermaterialen Erkenntnis –der Konstitution der theoretischenKategorien durch

die Gesellschaftsstruktur – ableiten, dass ihre eigene Form historisch relativ ist, sie

muss sogar aufgrund ihrer eigenen Zielsetzung darauf hoffen, dass ihre Kategorien

obsolet werden.

Dies freilich wirft die Notwendigkeit einer weiteren Rekonzeptualisierung auf:

das traditionell Theoretische ist gewissermaßen per Definition nicht geeignet, sei-

nen Gegenstandsbereich zu verändern. Die kritischeTheorie begegnet dieser Limi-

tation durch das Konzept der ›praktischenTheorie‹.Dieses Konstrukt wird dadurch

möglich, dass Horkheimer das Denken als Arbeit begreift. Die Theorie wird nicht

außerhalbdespraktischenHandlungszusammenhangesderNaturbearbeitung ver-

ortet, sondern bildet einen integralen Bestandteil seiner, der nur durch die kon-

krete Struktur der Arbeitsteilung einen Schein von Unabhängigkeit von der Pra-

xis erhält.61 Dies ermöglicht insbesondere der kritischen Theorie sich zu begrei-

fenals praktischesMoment innerhalbdesgesellschaftlichenHandlungszusammen-

hanges. DieTheorie wird so zu einem praktischenMoment.Theorie ist nicht etwa in-

teresseloseErkenntnis,die geradezuunbeabsichtigt auchpraktischeKonsequenzen

haben kann, sie ist das Erkennen der Gesellschaft, das als solches stets bereits inter-

essegeleitet ist.

Dies wirft nun die Frage auf,welche Rolle imHandeln der Gesellschaft dann der

kritischen Theorie zuzuschreiben ist, und wie diese Rolle sie instand setzt, die ge-

sellschaftlichen Strukturen zu verändern. Die Momente der Intention auf Gesell-

schaft selbst in ihrer Totalität und der Kritik legen die Antwort nahe, kritischeTheo-

rie wäre zu verstehen, als die Selbstreflexion der Gesellschaft, die ihre unbewussten

Denkprämissen offenlegt und sie zu transzendieren ermöglicht.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Dies ist tatsächlich sehr nahe anHorkheimers Idee. Umnun die kritischeTheo-

rie zukonturierenund ihre ehrgeizigenAnsprüche verständlich zumachen,braucht

er drei Prämissen, die man als Schwächen in der Umsetzung seiner brillanten Idee

begreifen muss.62

Erstens beruht der Angriffsvektor der kritischen Theorie auf der Kategorie des

falschenBewusstseins, dieHorkheimerweitgehend unkritisch dermarxistischen Tra-

dition entnimmt. Den Begriff der Ideologie hält er kaum für erklärungsbedürftig

und den Umstand, dass das falsche Bewusstsein der bürgerlichen Gesellschaft fak-

tisch vorliegt, scheint er für erwiesen zu halten.63 Dies freilich ist plausibel nur,

wennman die Marx’schen – oder vielmehr Engels’schen –Thesen bereits als festen

Lehrbestand begreift. Insbesondere wäre eine Konstruktion des konkreten Prozes-

ses,derdas falscheBewusstsein erzeugt, einwesentlicherBestandteil der kritischen

Theorie. Die kritische Verve des Horkheimer’schen Projektes wird hier durch einen

blindenFlecknochkonterkariert,den er später inZusammenarbeitmit Adorno auf-

arbeitenwird,ohne jedochdabei seineursprüngliche Intentionaufrecht erhalten zu

können.

Zweitens hat Horkheimer Schwierigkeiten, die Frage nach der Möglichkeit

der Auflösung des falschen Bewusstseins durch die kritische Theorie zu lösen. Die

Einbeziehung der Theorie in den gesellschaftlichen Handlungszusammenhang

wird ihm geradezu zu einer Analogie von Gesellschaft und Individuum: wie das

Individuum zur Erfüllung seiner Arbeit denken muss, muss die Gesellschaft in

die arbeitsteilige Naturbearbeitung eine theoretische Komponente in Form der

Wissenschaft einbeziehen. Es überrascht daher wenig, dass das theoretische Ver-

halten, das nun darauf gerichtet sein soll, die »sich selbst nicht durchsichtig[e]«64

Vernunft durch Selbstreflexion zu klären, wiederum dem Individuum angeglichen

wird: Horkheimer versucht, die kritische Theorie mit Mitteln der Psychoanalyse,

die in der Frankfurter Schule einflussreich durch Erich Fromm vertreten wurde,

anzureichern. So fragwürdig nun diese bereits in sich ist, so fraglich muss sein,

ob ihre Kategorien geeignet sind, die Herstellung eines homogenen ideologischen

Bewusstseins der Gesellschaft zu erklären.

Dies wiederum verweist drittens auf die oben bereits hervorgehobene struktu-

relle Schwäche, die sich daraus ergibt, dass Horkheimer die Gesellschaft katego-

riell als Gattung in ihremRingen umNaturbeherrschung fasst. Dies homogenisiert

sie radikal und blendet die tatsächlichen sozialen Handlungszusammenhänge, in

die die Individuen eingebettet sind, aus. Axel Honneth hat formuliert, dass Hork-

heimer »die Handlungsdimensionen sozialer Kämpfe […], seiner erkenntnistheo-

retischen Bestimmung der kritischen Theorie zum Trotz, als eigenständige Sphä-

re gesellschaftlicher Reproduktion kategorial nicht ernst [nehme]«.65 Die alltägli-

chen Auseinandersetzungen von Individuenwie auch die Antagonismen von sozia-

len Gruppen tauchen in Horkheimers gattungsgeschichtlichem kategorialen Rah-

men nicht auf.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 83

Diesem letzten Punkt korrespondiert der Umstand, dass Horkheimer die Geis-

teswissenschaften kaumeinerErwähnungwürdigt,und an ebendiesemPunktwird

später Jürgen Habermas’ großes Werk Erkenntnis und Interesse ansetzen. Habermas

greift die Horkheimer’sche Idee auf, die Wissenschaftstheorie als Konzeptualisie-

rung des arbeitsteiligenErkenntnisprozesses derGattung zu begreifen und arbeitet

derenpositivistischeKonsequenzenheraus.Zugleich reflektiert er aber auf denSta-

tus der Geisteswissenschaften und insbesondere der Hermeneutik. Diese beruhen

auf einem anderen Handeln, das dem instrumentalen Handeln zur Seite tritt: das

»kommunikative Handeln«.66 Er weist Diltheys Konzeption der Hermeneutik eine

Analogie zur positivistischenKonzeption derWissenschaftstheoriemit demZiel ei-

ner Sicherung der Intersubjektivität der Verständigung nach,67 um letztlich seinem

Programm einer Erkenntnistheorie als Gesellschaftstheorie eben die kritischen Re-

flexionsmöglichkeiten zu verleihen, die Horkheimers Modell der Gesellschaft nicht

vorsah.68

In Habermas’ Formel von der Erkenntnistheorie als Gesellschaftstheorie bleibt

freilich dieHorkheimer’sche Intuition aufgehoben.Die Idee der Produktion des Be-

wusstseins, die bei Marx noch auf einem theoretisch unbearbeiteten Widerspruch

von Hegel’schem Idealismus und materialistischer Überformung beruhte, und bei

Lukács zu einer Apotheose des kommenden proletarischen Bewusstseins wurde,

wird auf dem Weg der Verortung in der Wissenschaftstheorie zu einer operatio-

nalisierbaren Kategorie. Wenn die Kategorien der Erkenntnis als gesellschaftlich

konstituierte erwiesen werden können, wird ihr Geltungsanspruch historisch re-

lativiert und verliert seinen transzendenten Schein. Dies leisten im Horkheimer-

Habermas’schen Modell die Bestimmungen des gesellschaftlichen Ortes arbeits-

teiliger Naturwissenschaft und ›identitätsstiftender‹ Geisteswissenschaft. Die

relativierenden Konsequenzen für die formalen Kategorien aller Theorie eröff-

nen zugleich die Möglichkeit eines praktisch-kritischen theoretischen Verhaltens.

Wenn nämlich kritischeTheorie imstande ist, die blinden Flecken der traditionellen

Theorie aufzuweisen, kann dies gesellschaftliche Konsequenzen haben, die die Ka-

tegorien traditionellerTheorie selbst aufzulösen geeignet sind undmöglicherweise

auch die Postulate aus »Materialismus und Metaphysik« von der Transzendierung

der metaphysischen Kategorien selbst einlösen kann.

Dass diese Theorie als praktische Tätigkeit verstanden wird, ist nachvollziehbar,

und erlaubt das Bild vom Form-Materie-Kollaps aufrechtzuerhalten: die theoreti-

sche Tätigkeit kann qua Element einer Praxis direkten Einfluss auf die gesellschaft-

liche Basis nehmen, die erst die Form der Theorie begründete. Die materiale Er-

kenntnis, dass Erkenntnistheorie als Gesellschaftstheorie konzipierbar wird, mag

zum Kollaps der epistemologischen Kategorien selbst führen.

Dass nun freilich die Methode der kritischen Theorie bei Horkheimer und auch

beim frühen Habermas sehr unbestimmt bleibt und nur durch psychoanalytische

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Elemente angedeutetwird, bedingt die theoretische Leere und letztlicheWirkungs-

losigkeit der faszinierenden Konzeption.

Insbesondere für die Geisteswissenschaften sollte der Form-Materie-Kollaps

wenig später aus einer anderen Stoßrichtung in Gehalt und Methode radikalisiert

werden.

§ 10 Derrida

Es wäre schwerlich redlich, den hier auftretenden Hiat von 30 Jahren unkommen-

tiert zu lassen, der zwischen dem frühen Horkheimer und dem frühen Derrida

liegt. Auch ist die Begründung, dass dies aus systematischen Gründen geschieht,

zunächst kaum befriedigender, da beide kein gemeinsamer Kontext zu verbin-

den scheint. Nichtsdestoweniger scheint sich aus systematischer Perspektive ein

vorläufiger Sprung in die 60er-Jahre zu empfehlen, und auch die Iuxtaposition

von Derrida und Horkheimer mag aus systematischer Perspektive verständlich

werden – und zwar weil die Figur des Form-Materie-Kollapses sich bei Derrida

erneut vorfindet, wenngleich unter völlig anderen theoretischen Vorzeichen, wie

im Weiteren klar werden wird. Dass die 1940er- und ’50er-Jahre uns zu späterem

Zeitpunkt noch beschäftigen werden, kann als weitere Instanz des Phänomens der

Ungleichzeitigkeit begriffen werden.

Nun müssen allerdings, um das Denken Derridas – material – verständlich zu

machen, einige Einflussstränge skizziert werden, die bislang keine Rolle in unserer

Erörterung gespielt haben.

Da ist zum einen einflussreich die strukturalistische Wurzel, die auf die lingu-

istischen Überlegungen Ferdinand de Saussures zurückgeht, die 1916 nach dessen

Tod veröffentlicht worden waren69 und die später ungeheuer einflussreiche Idee

vorgestellt hatten, die Bedeutung von Zeichen sei einzig auf deren Differenz zu

anderen Zeichen zu begründen. Der Einfluss dieser Überlegungen auf Derrida ist

auch in denKontext dessen zu stellen,wasman den linguistic turn in der Philosophie

genannt hat. Ein gemeinsamer Zug sehr vieler philosophischer Ansätze des 20.

Jahrhunderts basiert auf der Vermutung, dass zentrale klassische Fragestellungen

der Philosophie letztlich nur Auswirkungen bestimmter sprachlicher Strukturen

gewesen sein könnten und daher ein Rückgang auf die Sprache zur ›Klärung‹

solcher Probleme beitragen könnte. Die Radikalität solcher Ansätze reichte dabei

von Rudolf Carnaps Hoffnungen auf eine Überwindung der Metaphysik70 bis zu

Heideggers Traum einer Wiedergewinnung eines unverschütteten Seinsverständ-

nisses durch gräzistische Volksetymologie. Im französischen Kontext bewirkten

die Saussure’schen Überlegungen Ähnliches, da sie nahelegten, dass es nicht etwa

eine platonische Idee eines Schafes gibt, die dasWort ›Schaf‹ nur abbildet, sondern

vielmehr dieses Wort sein Signifikat nur in Abgrenzung zu anderen erhalte. Saus-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012 - am 14.02.2026, 19:35:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

