
Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger

Weltverhältnisse

Zu erleben und erlebt werden zu können wurde in dieser Arbeit als die sich darstel-

lende gemeinsame Struktur der bewussten Fähigkeiten derMenschen beschrieben.

Das heißt, dass sich unser Erleben immer schon für Andere darstellt und dadurch,

dass es von Anderen erlebt werden kann, auch notwendig durch sie beeinflusst

wird: Wir sind als Andere unter Anderen. Damit stellt jedes Erleben die Menschen

mitten unter die Anderen und in die Welt. Dies ist nicht zu verstehen, als wäre es

ein Zugang zur Welt; es ist der Ausgang unserer Weltverhältnisse: Wir sind immer

mit Anderen in derWelt, ohne Ausweg.Diese Ausweglosigkeit, das Ausgeliefertsein

an Andere, klingt nun zuerst unangenehm, da die Begriffe selbst negativ konnotiert

sind, doch es handelt sich nur umdie verkürzte Formulierung der Ergänzungen der

Formeln, die Silvia Stoller für die Phänomenologie und Butlers Philosophie ausge-

führt hat: 1. Man kann nicht nicht erleben. 2. Man kann nicht nicht wiederholen.

Sie wurden hier zusammengeführt, um die Komplexität des banalsten Erlebens

zu verdeutlichen: Man kann nicht nur nicht nicht erleben und nicht nicht wieder-

holen, sondern gerade weil man an diese beiden Punkte gebunden ist, kann man

nicht nicht darstellen, was man erlebt, und noch komplexer; kann man nicht nicht

etwas für Andere darstellen, das von Anderen immer schon beeinflusst ist. Dieser

letzte Teil ist eine Formulierung der Komplexität des Erlebens, wie sie bisher ver-

sucht wurde, zu beschreiben. Ein Ausweg aus dem Sozialen ist also nicht in Sicht,

nicht solange wir (er)leben; und dieser erlebte Bereich des Sozialen lässt sich nicht

ohne Bewegung vorstellen. Wir kommen nie aus dem Miteinander, aber wir wech-

seln die Gegebenheiten, nehmen kleine unscheinbare Abzweigungen, die jede*n

einen anderen Weg einschlagen lassen, oder wir brechen mit dem Gewohnten und

verändern so nicht nur die Richtung, sondern den gesamten Weg. Dies lässt un-

terschiedlicheWeltverhältnisse entstehen, die immer an ein Risiko gebunden sind,

weil wir uns Anderen darstellen müssen und damit den Anderen ausgeliefert sind

wie sie uns. Die bewusste Bereitschaft, mit dieser Form des Risikos umzugehen,

wurde im letzten Hauptteil parrhesia genannt. Diesem Risiko werde ich mich im

Verlauf des letzten Hauptteils als Form, wie man (er)leben kann, widmen. Die parr-

hesia ist somit zwiespältig, da man sie implizit immer wieder im Alltag vorfindet,

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Als Andere unter Anderen

wenn man ehrlich ein Risiko darstellt; um jedoch ein Füreinander zu ermöglichen,

muss sie explizit ausgeübt werden, d.h., während man sich zudem noch dessen

gewahr ist, ein Risiko einzugehen, sich Anderen darzustellen.

Das Risiko als Ereignis Ich muss dazu also noch einmal explizit auf das Konzept der

parrhesia als Ethos zurückkommen. Anlass dazu, von ihm mehr zu erwarten, als

bisher beschrieben wurde (ein Für-wahr-Sprechen/Darstellen zu sein), bietet die

Lektüre von Didier Eribons Buch Gesellschaft als Urteil. Eine der darin vorkommen-

den Bestimmungen seines eigenen Verhaltens bietet mir die Möglichkeit, das Risi-

ko beim Beschreiben der eigenen Wahrhaftigkeit anzugeben und gleichzeitig das

mit Butler angesprochene Problem der Sorge, dass man sich im Sorgen hinter An-

deren verbergen kann, auszuformulieren. Nun also zu Eribons Textstelle:

Ich wollte diese Figur [den Vater] aus meinem Leben entfernen. Sie überlebte in

meinemNachnamen, dermich, ob ich nunwill oder nicht,mitmeiner Familie und

insbesondere mit meinen Brüdern verbindet. (Als ich einmal zu einer Tagung in

einer südfranzösischen Stadt fuhr, in der einer meiner Brüder – ein Automecha-

niker – lebte, erkannte ein Mitarbeiter des Hotels meinen Nachnamen und fragte

mich höflich, ob ich ›mit … verwandt‹ sei. Ohne zu zögern, antwortete ich: ›Nein,

das kann nicht sein!‹ Ich weiß sehr gut, welche Gewalt eine solche Anekdote für

meinen Bruder darstellen muss.)1

In diesem Satz fällt das doppelte Risiko der Personen auf, die wahrhaftig ausspre-

chen, wie etwas für sie ist: Eribon stellt sich selbst seinem Verhalten und gibt es

deshalb unter demRisikowahrhaftig wieder,wodurch jedoch die Verletzungen und

die Gewalthaftigkeit des Verhaltens für einen Anderen erst deutlich erlebbar wer-

den.Manmuss sich beides trauen, es zu sagen und es hören zu wollen; es darzustel-

len und diese erleben zu wollen. Man setzt sich selbst den Anderen aus. Und ich,

der gerade diese Stelle zitiert, ich »verstecke« mich hinter einer parrhesiastischen

Aussage Eribons, um nicht selbst ein Beispiel aus der eigenen Geschichte wieder-

zugeben. Ich benutze ihn – nicht mit böser Absicht –, um seinen Text, seine Aus-

sagen in den Vordergrund zu stellen. Mein Risiko minimiert sich, in dem ich die

Doppelung des Risikos bei den Sprechenden und den Hörenden durch eine andere

Person herausstelle. Und dennoch; aus dem Geflecht mit Anderen komme ich, wie

sich gerade performativ zeigt, nicht einmal beim Denken und Schreiben heraus –

alles, was bisher geschrieben wurde, wurde im Horizont und Fokus der Anderen

geschrieben und ebenfalls das nun Folgende: Diese Wirklichkeit unseres Erlebens

wurde im letzten Hauptteil über Waldenfels Begriff der Konfusion bestimmt und

durch die Beschreibung des Zusammenhangs von Fokussierungen und Erlebens-

horizont der Anderen noch spezifischer als soziale Situation dargestellt. Dabei ist

1 Eribon: Gesellschaft als Urteil, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 213

die soziale Situation keine Einschränkung des zu bestimmenden Gebiets, dieser Be-

griff ist eine Radikalisierung des Beschreibens, denn jede Situation ist notwendig

sozial und könnte ohne diesen Aspekt nicht gedacht werden. Nach Ferdinand Fell-

man kannman zum Ende dieser Arbeit also festhalten, dass der Begriff der sozialen

Situation und der der Alterität – wie sie hier verwendet werden – gelebte Begriffe

sind: »In ihnen findet die geschichtliche Dynamik des Lebens ihre [soziale Wirk-

lichkeit, P.H.].«2 Oder, wie man mit Jakob Brüssermann in einer heideggeresken

Form sagen kann: »Das Sich-so-Gestalten in dieser legt das Sich-Gestaltende nicht

darauf fest, wie es sich in Zukunft gestalten wird, sondern es bleibt ihm vorbe-

halten, sich in kommenden Situationen neu und anders zu gestalten. […] Zum So

des Sich-Gestaltenden gehört im Gegenteil die Mehrdeutigkeit«.3 Gelebt sind die

Begriffe also deshalb, weil sie sich darstellen müssen und dadurch im lebendigen

Wechsel zueinander verhalten. Die Begriffe stehen in Bezug zu Anderen, genau

wie wir als Andere und verändern sich so und laufen Gefahr nicht mehr dieselben

zu sein.

Die Radikalisierung, jede Situation als sozial zu bezeichnen, ist demnach auch

auf das notwendige Risiko bezogen, das jeder Situation innewohnt. Ich möchte

dafür ein Beispiel geben, in dem sich unterschiedlicheWeltverhältnisse darstellen,

und aufzeigen, wie das Risiko – um zur Überschrift dieses Sinnabschnitts Bezug

zu nehmen – als Ereignis wirkt: Nimmt man Eribons Beschreibung ernst, dann

besteht nicht nur in jedem Moment, in dem sich das Erleben darstellt, ein Risiko

sondern das mögliche Risiko kann eintreten und die soziale Situation verändern,

also als Ereignis auftreten. Allein, dass Eribon auf seinen Nachnamen angespro-

chen werden kann und er sich mit ihm in der Welt darstellt, birgt das konkrete

Risiko, mit der eigenen Familie in Verbindung gebracht zu werden und damit ein

bestimmtesWeltverhältnis, eine Sozialisation und eine mögliche Form, bestimmte

Situationen zu erleben. Im Falle Eribons scheinen mehrere Weltverhältnisse auf-

einanderzutreffen: 1. sein Weltverhältnis als homosexueller Intellektueller, der in

Abgrenzung zu seiner Familie steht; 2. dasWeltverhältnis der Familie, die sich in ei-

nem völlig anderen sozialen Milieu befindet und damit auch andere Erlebensmög-

lichkeiten hat (auch wenn in der Familie selbst wiederum unterschiedliche Welt-

verhältnisse zusammentreffen). 3. Das Weltverhältnis des*der Hotelangestellten,

die*der die Frage an Eribon stellt und damit die Verbindung der drei Weltverhält-

nisse in einer Situation schafft. Diese Verbindung verändert die soziale Situation,

in der man sich davor befunden hatte, radikal: Er ist jetzt in »der Stadt seines Bru-

ders«. So kommen wir also zur Veränderung der sozialen Situation zurück: Das

2 Ferdinand Fellmann: Gelebte Philosophie in Deutschland – Denkformen der Lebensweltphänome-

nologie und der kritischen Theorie, Freiburg/München: Karl Alber 1983, S. 19.

3 Jakob Brüssermann: Sein und Situation – Zu den Forderungen einer Ontologie des »ich bin«, Frei-

burg/München: Karl Alber 2017, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Als Andere unter Anderen

beständige Risiko, auf etwas angesprochen, oder durch Mimik und Gestik darauf

verwiesen zu werden, dass ich etwas so oder so getan, bzw. etwas mit dargestellt

habe, was ich nicht beabsichtigt habe (wie die mögliche Zugehörigkeit zur eigenen

Familie und damit zu einer Herkunft und damit verbundenen Verhaltensweisen),

ist somit die Grundlage dafür, zwischen sozialen Situationen hin und her gewor-

fen zu werden, aus einer angenehmen in eine verletzende, in eine peinliche, eine

freudige, eine unerwartet positive etc. Kurz – das Risiko des Miteinander bildet

die Grundlage für Ereignisse, die denWechsel von Situationen zu anderen bestim-

men: »Die unüberschaubare Menge von Risiko- und Gefahrenpotentialen moder-

ner Gesellschaften kann vom einzelnen nicht direkt erfaßt werden. Es müssen so-

zial vermittelte Risikoselektionen erfolgen, die die individuelleWahrnehmung und

Bewältigung strukturieren.«4

Ein an diese Bestimmung anschließendes Beispiel kann folgendes sein: Man

sitzt zusammen mit anderen Menschen an einem Kneipentisch. Man unterhält

sich. Es sind Freunde, Bekannte und Freunde von Bekannten anwesend, die man

noch nicht kennt.Das Gespräch verläuft zuerst sehr locker und im »Smalltalk« lernt

man auch die Stimmen kennen, die von den Anderen gebraucht werden, die man

noch nicht kannte. Die Gespräche separieren sich allmählich in zwei Gruppen und

man ist dochwieder in einemGesprächskreismit den Befreundeten hineingeraten.

Diese Situation, sowohl ihr angenehmer Rahmen, dasThema des Gesprächs (sei es

über Eskapismus in Zeiten des unüberwindbar erscheinenden politischen Systems,

in demman sich nicht wohlfühlt, oder über dieMöglichkeit, in den nächsten Tagen

zusammen in den Garten zu gehen oder Richtung Meer zu fahren), die Blickrich-

tung und das eigene Verhalten (bspw. die Art wie man etwas aussagt) verändern

sich sofort. Der Grund dafür ist folgender Satz: »Wir können uns ja nicht um alle

kümmern, die zu uns kommen.« Dieser Satz erscheint nicht aggressiv, doch er ist

durch die Situation, in der wir uns gerade befinden, wie ein Trigger. Diese Worte

zerreißen die Situation wie ein Geschoss. Ihr Aufprall in allen Ohren lässt sie kip-

pen: aus freundschaftlich wird argwöhnisch, wenig später Ablehnung dieser Art,

sich zur Welt zu verhalten. Das Gespräch setzt sich fort mit der spontanen Fra-

ge aus der bis dato unbeteiligten Gruppe: »Wonach lässt sich entscheiden, um wen

man sich nicht kümmern kann?« undwenig spätermit der Frage: »Warum soll man

sich eigentlich nicht um alle kümmern können, die um Hilfe bitten?«. Durch den

ersten Satz, der weder provozieren noch verärgern wollte, hat sich die Situation so

verändert, dass sich nunmindestens zweiWeltverhältnisse grob gegenüberstehen.

4 Wolfgang Krohn & Georg Krücken: Risiko als Konstruktion und Wirklichkeit – Eine Einführung

in die sozialwissenschaftliche Risikoforschung in, dies. (Hg.): Riskante Technologien: Reflexion und

Regulation – Einführung in die sozialwissenschaftliche Risikoforschung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1993, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 215

Ab diesem Punkt gibt es mehrere mögliche Fortgänge der Gesprächssituation,

am eindrücklichsten wird das Risiko, wenn sich die Weltverhältnisse nicht anein-

ander annähern, sondern die Kontrapositionen in den Fokus des Gesprächs rücken.

Dann entsteht ein völlig anderes Gespräch: Der leichte und freundschaftliche Cha-

rakter, mit dem die Meinungen bis dahin ausgetauscht wurden und von einem

Thema zum anderen hin und her fluktuierten, verändert sich. Das Gesagte erzeugt

einen Widerstand, und es ist noch nicht klar, welche Auswirkungen der kurze Ein-

wand und die Erwiderung darauf haben werden. (»Wir können uns ja nicht um alle

kümmern, die zu uns kommen.«/»Warum soll man sich eigentlich nicht um alle

kümmern können, die um Hilfe bitten?«). Es zeigt sich hier das Zusammenspiel

von Gegenfinalität (der gesellschaftlichen Vorstellung, dass man erst etwas leisten

müsse, bevor man Anspruch auf Hilfe hat), Widrigkeitskoeffizienten (die, diesem

widersprechende Ansicht, das Leid, welches gesellschaftlich hervorgerufen wurde,

behoben werden soll, wenn es vermeidbar ist) und Leichtigkeit (das Gespräch, be-

vor es einen Bruch durch das Thema erfahren hat), welches im letzten Hauptteil

schon als Zusammenspiel der Dimensionen der Veränderbarkeit der sozialen Si-

tuation bestimmt wurde. Die Beispielsituation kann also, wenn man jeweils auf

der Meinung beharrt, die man von Beginn an hatte, das Gegenteil der vormaligen

Leichtigkeit werden. Das Gespräch befällt eine Schwere, die sich in lautstarken

Argumenten, einer Eisigkeit beim Sprechen und abwehrenden Sitzhaltungen etc.

darstellen kann. Alle beteiligten Personen sind von diesem Zusammenspiel betrof-

fen und dem Risiko auf mehreren Ebenen ausgesetzt; einerseits dem Risiko, etwas

zu sagen, das auf Widerwillen stößt, andererseits jenem, etwas zu hören, was man

nicht hören will. Man steht auch vor dem Risiko, durch eine noch ausdrücklichere

Formulierung der Thesen das Gespräch mit einem weiteren intensiv erlebten Er-

eignis noch mehr zuzuspitzen, also die Schwere noch mehr zu erhöhen. Aber es

besteht auch die Möglichkeit, das Gespräch wieder in leichtere Bahnen zu lenken

oder es, ohne es zu beabsichtigen, wieder leichter werden zu lassen (bspw. in Form

von Ungezwungenheit).

Zusammenfassen kann man diese Beispiele also dahingehend, dass das Risiko

in jedem Moment des (Er-)Lebens besteht, da man sich selbst und die Verbindung

zu Anderen in jedem Moment darstellt: »Risiken wären demnach ebenso objektiv

wie sozial konstruiert, und dies in einem unauflöslichen Zusammenhang.«5 Das

Risiko besteht somit bei jedem Verhalten: Die Frage, wann das Risiko als Ereignis

erlebt wird, ist eine, die sich nach der Intensität des Erlebten richtet. Man geht

mit allen Verhaltensweisen ein Risiko ein; wann einem*r jedoch das Risiko als Ri-

siko widerfährt, ist eine Frage nach der Situation, in der man sich befindet, und

damit nicht eindeutig vorherzubestimmen, sondern in Abhängigkeit zu Anderen.

5 Ebd., S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Als Andere unter Anderen

Sitze ich in einem Kreis von Personen, die sich im heutigen Sinne als konserva-

tiv verstehen, entsteht kein Bruch mit der Situation, der das Risiko des Gesagten

verdeutlichen würde, wenn ich anmerke, dass nicht alle, die zu uns kommen, hier

Hilfe erwarten sollen, es ist eher der Konsens. Dieses Risiko verdeutlicht sich erst

in einer Situation wie der oben beschriebenen, in der die »konservative« Meinung

nicht dem Konsens entspricht und einer*m erst durch die Äußerungen von An-

deren als eineMeinung widerfährt. Das Risiko ist damit ein Kippphänomen, dass

sich nach der jeweiligen Situation und der Art und Weise des Erlebten richtet. Es

markiert die Grenzen, Brüche und sanften Übergänge zwischen den Situationen.

Wieder mit Brüssermann kann man Folgendes festhalten:

Es gibt einzelne Situationen nur inmitten anderer Situationen, jede Phase des si-

tuativen Prozesses nur unter anderen Phasen, d.h. im Ganzen der Existenz, aus

deren Mitte wir als Situierte nur sprechen können. Genauso existiert der einzelne

Situierte nur unter anderen, sind wir selbst seit dem fernen Anfang unserer je-

weiligen Existenz nur imMiteinander mit den anderen dieser jenige, der wir selbst

sind.6

Mit dem vor demZitat bestimmtem Faktor des Risikos lässt sich in dieser Beschrei-

bung der Sozialität der Situation von Brüssermann angeben, wie der Wechsel be-

schrieben werden kann, den er versucht zu bestimmen, aber nicht eigens ausführt.

Das Risiko markiert den eintretenden oder vergehenden Moment, in dem eine Si-

tuation in eine andere umkippt. Es ist, wie gezeigt wurde, die Grundlage dafür,

den wechselnden Sinn von Situationen zu erleben. Das Umkippen kann aber nicht

nur als Widerfahrnis erlebt werden, sondern man kann es auch aktiv vermeiden,

oder es kann herbeigeführt werden: Dies ist vorrangig eine Frage der Macht – der

sozialen Stellung und der damit einhergehenden Privilegien.

Mit Judith Butler kann man diese Beschreibungen nun folgendermaßen vom

Risiko auf den Begriff der Macht beziehen. Das Risiko, das sich in Bezug zu An-

deren offenbart, hat als Gegenbegriff den der Macht: Die Macht wird hier also als

die Fähigkeit verstanden, eine soziale Situation in der Form zu halten, die man

selbst zur Darstellung der jeweiligen Meinung gewählt hat, und auch über Brüche

hinwegzugehen. Butler bezieht die Machtausübung innerhalb des Miteinanders

nicht nur darauf, was eine Person ausüben kann, sondern auch darauf, wie diese

Ausübung durch Andere immer schon bedingt ist:

Das Subjekt, das sich zugleich in der Position des Adressatenwie des Adressieren-

den befindet und seine Haltungen innerhalb jenes gekreuzten Vektors der Macht

einnimmt, ist nicht nur insofern durch den anderen begründet, als es der Anrede

bedarf, um zu sein. Seine Macht leitet sich zudem von der Struktur der Anrede

6 Brüssermann: Sein und Situation, S. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 217

ab, insofern sich diese zugleich als sprachliche Verletzbarkeit und Ausübung der

Sprache bestimmt.7

Man steht also nicht nur durch direkte Bezugnahme in Verbindung zu Anderen,

sondern wechselseitig dadurch, dass diese direkte Bezugnahme wiederum durch

Andere bedingt ist: Sie wird schwieriger, leichter, angenehm, aufreibend etc. Die

Macht Anderer steht also in Relation zur Verletzbarkeit und genau diese Relation

ist das Risiko, das man in jeder Situation eingeht, ob man will oder nicht: Nur

weil es immer risikobehaftet ist, etwas auszusagen, lässt sich das Verhalten der

Anderen als verletzend, Macht ausübend, unbedacht, unterstützend, solidarisch

oder absichtlich beschreiben. Sie können einem beistehen, wodurch die Darstel-

lung leichter wird, oder das Gegenteil bewirken, oder – um nicht nur die aktive

Seite zu betrachten – sie tragen ihren sozialen Status, ihre Privilegien dauerhaft

mit sich und habe so leichteres Spiel bei der Darbietung verschiedener Darstel-

lungen. Diese aktiven und passiven Beschreibungen wiederum sind die Darstel-

lungsformen des Wechsels zwischen Situationen, die man als Ereignis bestimmen

kann.8

In all diesen Darstellungsformen der Verbindung zu Anderen liegt die Vari-

anz zwischen dem Risiko, Andere zu verletzen oder mit Anderen gemeinsam ein

ausgewogenes Füreinander zu erzeugen und dabei vielleicht zu scheitern. In allen

Fällen stehen die Anderen als Grund für die jeweilige Erscheinungsform, in der sich

das Miteinander darstellt. Dieser Bezug wird von Goffman auch auf ein Geschick

bezogen, durch das versucht wird, andere nicht in unangenehme Situationen zu

bringen:

Manmag anerkannte und nicht anerkannte Gründe haben, seine Pflichten als In-

teraktionsteilnehmer zu erfüllen, aber in jedem Fall braucht man die Fähigkeit,

sich schnell und mit Geschick in die Rolle der anderen zu versetzen und sein Ver-

7 Judith Butler:Haß spricht–Zur Politik des Performativen, Frankfurt. a.M.: Suhrkamp 2006, S. 54.

8 Ich werde mich an dieser Stelle nicht auf eine ausführliche Diskussion über die Realität oder

Virtualität des Ereignisses einlassen, da diese Diskussion selbst Anlass für eine eigenstän-

dige Arbeit wäre. Es sei nur so viel gesagt, als dass ich mich gegen die Darstellung des Er-

eignisbegriffs von Alain Badiou richte. Deutlich wird dies an folgender Textstelle: Badiou ist

der Meinung, die Frage nach dem Ereignis und der Situation nur im absoluten Raum der Ma-

thematik klären zu können, wohingegen ich bisher versucht habe zu zeigen, dass man die

soziale Situation miteinander nur verstehen kann, wenn man das konkrete Erleben der Men-

schen mit Anderen beschreibt. Mit dieser Ausklammerung von Badiou verliert man aber ge-

rade den Widerfahrnischarakter des Ereignisses aus dem Blick. Im Erleben selbst, kann es

jedoch nicht einfach unter den sprichwörtlichen Strich fallen. Vgl.: Alain Badiou:Das Sein und

das Ereignis, Zürich/Berlin: diaphanes 2005, S. 19, 27f. & S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Als Andere unter Anderen

halten von der Situation der anderen bestimmen zu lassen, damit sie nicht in Ver-

legenheit gebracht werden.9

Hier wird nochmals deutlicher, inwiefern die Anderen den permanenten Bezugs-

punkt für Andere bilden, entweder implizit oder explizit: Man erlebt Andere und

versteht sie, man reagiert auf sie und sie auf einen selbst. Unter der Bezeichnung

»Fähigkeit« bei Goffmanmuss aber weniger eine aktive Ausübung verstanden wer-

den als vielmehr ein notwendiges Verhalten, dessenman sich vergewissern, auf das

man reflektieren muss, um das Risiko zu erkennen, von dem bisher die Rede war:

Man muss darauf reflektieren, dass man immer vor dem Risiko steht, andere zu

verletzen, Macht auszuüben, verletzbar zu sein, weil man immer in sozialen Si-

tuationen von Anderen bestimmt wird – ob man diese Bestimmtheit reflektiert,

weil man Andere nicht »verlegen machen will«, oder weil man sich generell der

Beziehung zu Anderen bewusst ist, oder auch aus dem Grund, Anderen die eigene

Meinung »schmackhafter« zu machen.

Das hier beschriebene Risiko stellt uns als Andere vor das Problem, den jeweils

Anderen möglicherweise recht geben zu müssen, gegen sie zu verlieren, Gemein-

samkeiten zu finden, sich miteinander zu verständigen, auszuhalten, dass Andere

andere Meinungen haben und noch eine Reihe weiterer Formen, die das Mitein-

ander hervorbringen kann.10 Das Risiko ist also die Beschreibungsdimension der

sozialen Situation, die es erlaubt, das Alltäglichste wie das Extremste zu bestim-

men.11 Es ist das Risiko, sich selbst gegenüber Anderen aufs Spiel zu setzen. Oder,

wie man es mit de Beauvoir, Sartre und Merleau-Ponty sagen kann: Das Risiko er-

wächst aus der Freiheit, sich miteinander zueinander verhalten zu müssen, wäh-

rend diese Verhalten auf dem Spiel steht.

Es wurden im Verlauf dieses Sinnabschnitts zwei Beispiele für die Alltäglich-

keit des Risikos gegeben. Im nächsten Abschnitt werden die Kategorien »absurd«

und »gewohnt« an extremeren Beispielen bestimmt: Albert Camus gibt dafür einen

Einblick in eine Kriegssituation, in der eine hoffnungslos unterlegene Gruppe mit

Messern bewaffnet auf eine Gruppe Maschinengewehre zuläuft. In Kombination

mit den hier gegebenen eher gewohnten Beispielen wird dieses Beispiel für das

Absurde einen Raum eröffnen, der die soziale Situation pragmatisch kategorisier-

bar machen kann. Der nächste Sinnabschnitt wird also an das Kapitel Verstehen,

Funktion, Wahrhaftigkeit anschließen; absurd und gewohnt sind die zwei Seiten der

Wahrhaftigkeit, die Perspektivwechsel und Verständigung nötig und möglich ma-

chen.

9 Erving Goffman: Interaktionsrituale –Über Verhalten in direkter Kommunikation, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1986, S. 127.

10 Vgl. Krohn & Krücken: Risiko als Konstruktion undWirklichkeit, S. 40.

11 Vgl. Butler: Krieg und Affekt, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 219

Absurd & gewohnt, zwei pragmatische Kategorien Ausgehend vom Risiko wurde in die-

ser Arbeit nicht nur, wie eben geschehen, das Widerfahrnis einer Situationsände-

rung (Ereignis) bestimmt, sondern eswird in diesem letztenHauptteil auch explizit

beschrieben, warum es im Verstehen der Anderen nicht um die Kategorisierung in

wahr oder falsch gehen kann: Das Verstehen basiert nach der hier gegebenen Ar-

gumentation auf der Offenheit der Pluralität, die für die Unterschiede zwischen

uns bürgt und somit niemals die Notwendigkeit der Wahrheit erreicht. Diese Of-

fenheit bezeichnet damit aber auch immer das Risiko, jemanden nicht zu verste-

hen; sie*ihn auf eine nur gewohnte Weise zu verstehen, obwohl es anders gemeint

war, oder ihr*ihm eine absurde Position zu unterstellen, obwohl die Meinung oder

das Verhalten völlig gewöhnliche Auswirkungen hat und nur die Darstellungsform

ungewohnt anmutet. Genauso kann es einem jedoch auch geschehen, dass einem

ungewohnt das Verstehen einer anderen Person widerfährt, dass man ihr Verhal-

ten nachvollziehen kann, obwohl es ungewohnt ist; oder, wie es Jens Bonnemann

sehr bildlich in Bezug auf das Widerfahrnis von Gegenständen in der Wahrneh-

mung ausdrückt: »Getroffen werde ich nicht nur von einem Schlangenbiss, son-

dern ebenfalls von der kühlen Brise an einem schwül-warmen Sommertag.«12 Das

Risiko, das durch das Widerfahrnis anderer Weltverhältnisse das Verstehen zum

Missverstehen werden lässt, ist dasselbe, das auch zum Nachvollziehen des Ver-

haltens führen kann. Es erschließt sich aus dem Umgang miteinander und stellt

somit nicht die Notwendigkeit dar, erkannt werden zu müssen, sondern es ist ein

pragmatischer Aushandlungsprozess zwischen den Menschen, den Anderen unter

Anderen in der Welt. Zum »Gelingen« – wie auch immer dies konkret ausgestal-

tet werden soll – gehören immer alle an der Situation beteiligten Personen, wenn

aus dem Miteinander ein Füreinander werden soll, auch wenn dabei die Verant-

wortung für das Gelingen unterschiedlich verteilt sein kann. Jemand, der*die Pri-

vilegien verkörpert, hat sicherlich eine andere Verantwortung als jemand, der*die

jeden Tag mit Prekarität zu kämpfen hat (ein gut verdienender, heterosexueller

und durchsetzungsfähiger Europäer hat sicherlich mehr Verantwortung, Schritte

auf Andere zuzugehen, einfach aus dem Grund, dass Personen mit mehr Privile-

gien mehr Schritte gehen können als solche, die schon auf prekären Boden stehen

und zurecht befürchten, der Boden könnte unter ihnen zusammenbrechen).

Ich werde in diesem Sinnabschnitt also dafür argumentieren, dass für den ge-

samten Bereich des nicht auf das Erkennen gerichteten Erlebens keine Kategori-

sierung aus eben jenem Bereich übertragen werden kann, gerade weil das Risiko

beim nicht erkennenden Erleben plural ist. Es kann nicht auf die binäre Struktur

von wahr und falsch zurückgeführt werden. Ich werde vorschlagen, um das Erle-

ben dennoch klarer beschreiben zu können, mannigfache Facetten des Gewohnten

12 Bonnemann: Das leibliche Widerfahrnis der Wahrnehmung, S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Als Andere unter Anderen

anzunehmen, deren Gewöhnlichkeit immer am Abgrund steht, immer die Mög-

lichkeit hat, sich aus der einen oder anderen Perspektive als absurd darzustellen.13

Für diese Argumentation werden Versatzstücke aus allen Teilen der bisher ge-

gebenen Arbeit zusammengeführt werden, weswegen ich immer wieder in kurzen

Wiederholungen auf die benötigten Teile zurückkommen werde. Außerdem wird

ein Autor zur Sprache kommen, der in der bisherigen Arbeit bei der Betrachtung

des Miteinander-Sterbens als Stichwortgeber aufgetreten ist, der jedoch bei Überle-

gungen zum Absurden nicht unbeachtet bleiben kann. Albert Camus schreibt so-

wohl inDerMythos des Sisyphoswie auch inDerMensch in der Revolte über eben dieses

Phänomen des Absurden. Er geht dabei von der Absurdität des Todes aus, die den

Abgrund darstellt, in den die Gewohnheit des Lebens kippen kann. Jedoch bleibt

das Absurde nicht für den Tod reserviert, was der Begrifflichkeit eine weitere Ver-

wendung ermöglicht, wenn man die Struktur des Absurden bestimmt: Es ist das

Widersprüchliche, dass sich im Gewohnten zeigt. Deshalb kann Camus schreiben:

»Das Absurde hängt ebenso sehr vom Menschen wie von der Welt ab«;14 denn das

Absurde bezieht sich immer auf dieses Verhältnis der Menschen in der Welt, und

man muss im Sinne dieser Arbeit ergänzen: in der Welt mit Anderen. Das Absurde

und damit auch sein Kippphänomen, das Gewohnte, sind Kategorisierungen für

die Relationen, die im Erleben als Komplex auftreten.

Es soll nun zur Verbildlichung erst ein Beispiel von Camus benutzt werden,

um später eines zu geben, das die Bestimmung der Kategorien des Gewohnten

und des Absurden noch genauer ermöglicht: Camus beschreibt, wie am Ende des

letzten Sinnabschnitts schon bemerkt, eine Kriegs- oder zumindest Kampfsitua-

tion: »Wenn ich sehe, wie ein Mann sich mit blanker Waffe auf eine Gruppe von

Maschinengewehren stürzt, dann werde ich seine Tat absurd finden.«15 Diese ex-

treme Beschreibung erscheint mir sofort als evident. Es ist absurd,mit einemMes-

ser auf eine Gruppe – um ein Vielfaches überlegen – zuzustürzen, da es den An-

griff selbst widersprüchlich macht: Man greift an, nicht um damit ein Ziel zu ver-

folgen, sondern man greift in der Gewissheit an, sich selbst in einen Kugelhagel

zu begeben. Was aber ist das Absurde in dieser Situation? Gewöhnlich führt man

Kämpfe, um zu gewinnen, und zumindest mit dem Vertrauen in ein mögliches

13 Warum ist das ungewohnte nicht nur ungewohnt, sondern absurd? Ist Absurdität als Kate-

gorie nicht zu stark oder gar übertrieben? Ähnliche Fragen wurden mir im Hinblick auf die-

sen Abschnitt meiner Arbeit gestellt und ich kann verstehen, dass das Absurde, gerade im

Ausgang von Camus, den Stellenwert einer existenziellen Erfahrung hat. Doch das bedeutet

nicht, dass das Absurde immer nur in einer gewaltigen Situation auftreten kann, sondern ge-

rade, dass das Absurde sich dann zeigt, wenndasGewohnte nicht nur ungewohnt ist, sondern

darüber hinaus das eigene Weltverhältnis hinterfragt und deshalb als absurd erscheint.

14 Camus: Der Mythos des Sisyphos, S. 33f.

15 Ebd. S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 221

Gelingen der Aktion, die nicht notwendig zum eigenen Tod führt. Aber ist es not-

wendig, das Kämpfen in dieser Form zu beschreiben? Nein. Es ist gewohnt. Für

den*die Betrachter*in in Camus Beschreibung ist es also nicht gewohnt, diese Art

des Kampfes in der Gewissheit der Niederlage zu erleben. Es widerspricht dem

eigenen Weltverhältnis und stellt es so in Frage. Eine andere Perspektive kann al-

so diese Beschreibung, kann dieses Verhalten selbst, absurd macht. Sicherlich hält

der Mensch das Messer, wie man ein Messer zum Angriff hält, er läuft in schnel-

lem Tempo, wie man auf eine Gruppe zustürzt, und vielleicht sogar so, als wäre

man nicht allein. Das Absurde daran sind nicht die einzelnen Verhaltensweisen,

die man als Fassade präsentiert bekommt, sondern es ist die gesamte soziale Si-

tuation, in der diese Fassade als Verhalten zur Welt, als Weltverhältnis erlebt wird,

das aus einer Perspektive absurd erscheint, weil es diese in Frage stellt.

Die perspektivische Relativität des Absurden ist nun eine Erweiterung dessen,

was Camus selbst über das Absurde aussagt, obwohl die konsequente Formulie-

rung dessen, was er als absurd bestimmt so, unumgänglich macht, die Perspekti-

vität mit einzubeziehen. Denn das Absurde ist ja gerade keine absolute Wertung,

sondern eine permanenteMöglichkeit: Fürmich erscheint beim Lesen der Textstel-

le bei Camus nicht erst das Zuspringen mit einem Messer auf Maschinengewehre

absurd. Für mich ist das Halten eines Maschinengewehres oder eines Messers zum

Angreifen schon der Moment, in dem ich aus dem herausgeholt werde, was ich für

gewöhnlich halte. Es zeigt sich darin meine Perspektive auf das Verhalten Anderer

und gleichzeitig meine Perspektive für Andere. Ich habe eine Perspektive auf die

Welt, in der das Benutzen von Waffen zwar vorkommt, jedoch so weit von meiner

Lebenswirklichkeit undmeinem (privilegierten)Weltverhältnis entfernt ist, dass es

mir absurd erscheint, sie tatsächlich zu benutzen; oder, wie es in einer Textstelle

von Simone de Beauvoir heißt, die eine Verlautbarung der Akzeptanz der Freiheit

der Anderen darstellt:

[J]ederMensch [braucht] die Freiheit der anderenMenschen, und in gewisserHin-

sicht will er sie auch stets, und wäre er ein Tyrann; er braucht lediglich aufrichtig

die Konsequenzen eines solchen Wollens auf sich zu nehmen. Nur die Freiheit

der anderen verhindert, daß ein jeder von uns in der Absurdität der Geworfenheit

erstarrt.16

Vor allem, wenn man also die Waffe benutzt, wie man sie benutzen soll, nämlich

um Andere zu verletzen (Ausnahmen können wohl Sport oder Jagd sein), sei es

durch Drohungen oder körperliche Gewaltausübung, erscheint dieses Verhalten

absurd, daman die Freiheit der Anderen zu beenden versucht.Dadurchwürdeman

Perspektiven auslöschen, die einen gerade davor bewahren, dass das Gewohnte

nur noch absurd erscheint. So liest es sich schon absurd, wenn man Folgendes

16 de Beauvoir: Für eine Moral der Doppelsinnigkeit, S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Als Andere unter Anderen

formuliert: Die letzte Möglichkeit, Leben zu schützen, war es in diesem Moment,

das Leben Anderer mit Waffengewalt zu nehmen. Es mag das sein, was man erlebt

hat, jedoch bleibt man ohne Rechtfertigung vor dieser Situation stehen.

Im Angesicht dieser Rechtfertigungslosigkeit, dieser Kontingenz, die sich als

Absurdität darstellt und einem*rwiderfährt, sind es also die Anderen, die unsMög-

lichkeiten aufzeigen, nicht an ihr zu verzweifeln. Man kann also nach der Erweite-

rung des Absurden durch die Perspektivität mit Camus Folgendes festhalten: »Das

Absurde ist im Wesentlichen eine Entzweiung. Es ist weder in dem einen noch

in dem anderen der Verglichenen enthalten. Es entsteht durch deren Gegenüber-

stellung.«17 Und diese Gegenüberstellung ist keine reflexive Leistung, sondern sie

ist das Widerfahrnis der sozialen Situation selbst und damit die Darstellung ver-

schiedener Weltverhältnisse durch die Fassade. Das Absurde ist das Gefühl, das

sich einstellt, wenn das Verhalten von Menschen aus einer anderen Perspektive

nicht zu passen scheint. Es zeigt sich in unterschiedlichen Intensitäten und ist in

der Art und Weise, wie man sich zum Absurden und damit zu Anderen verhält,

eine Form, die Intentionalität Anderer zu erleben.

Diese andere Perspektive kann nun die einer anderen Person sein, jedoch auch

die eigene Perspektive, die sich im Laufe der Zeit verändert hat. Eine soziale Situa-

tion als absurd zu erleben, ist damit keine absolute Einschätzung, sondern – wie

man es im Sinne des Sinnabschnitts Verstehen, Funktion, Wahrhaftigkeit bestimmen

kann – ein wirkliches Erleben zu einer bestimmten Zeit, das sich über die Zeit än-

dern kann. »Wahrhaftig« bedeutet in diesem Sinne, dass bspw. das Absurde, wenn

ich eine soziale Situation erlebe, die Wirklichkeit meines Erlebens darstellt. Die-

ser Punkt zeigt außerdem auf, warum die Kategorisierung von etwas als absurd

eine pragmatische Kategorisierung ist und das Absurde damit eine pragmatische

Kategorie: Das Absurde drückt ein Nicht-passen aus, was umformuliert bedeutet,

dass es als nicht funktional erscheint. Die Perspektive, aus der ein Weltverhältnis

absurd erscheint, hält dieses Verhalten zur Welt für nicht funktionell. Zugespitzt

könnte man es als aussichtslos, widersprüchlich oder eben als absurd bezeichnen,

sich auf diese Art undWeise zu verhalten. Um auf Camus zurückzukommen, kann

man das Absurde folgendermaßen bestimmen: »Das Absurde in sich selbst ist Wi-

derspruch.«18 Und nun ist es auch explizit, worin dieser Widerspruch besteht: Es

ist der Widerspruch der Weltverhältnisse.

Als anderes Beispiel für das Absurde und die Verbindung zu einem Weltver-

hältnis kann man eine Situation beschreiben, in der eine Person mit einer eher

konservativen Einstellung durch eine oder mehrere Personen mit einer progressi-

ven Idee konfrontiert wird: Man läuft an einem 8.März durch die Straßen undman

17 Camus: Der Mythos des Sisyphos, S. 43.

18 Albert Camus: Der Mensch in der Revolte, Reinbek b.H.: Rowohlt, 2013, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 223

wusste nicht, dass zur selben Zeit eineDemonstration gegen bestehendeUnterdrü-

ckungsverhältnisse und für eine Gleichberechtigung aller Genderformen abläuft.

Einem widerfährt diese Situation also. Die vielen Menschen, die Rufe »Prekaria-

risierte, egal wer ihr seid, steht füreinander ein«, die Transparente, dies alles und

der Grund für die Demonstration erscheinen aus der Perspektive der konservati-

ven Person als absurd, oder das Ziel (die Gleichberechtigung) wird geteilt, aber die

Demonstration und die geforderten Maßnahmen (bspw. Gendern in öffentlichen

Dokumenten) erscheinen als absurde Forderungen, die nicht dazu führen können,

dieses Ziel zu erreichen, da sie ein eigenes Privileg und damit ein verstetigtes Ver-

halten-können-zur-Welt in Frage stellt. In beiden Fällen stehen sich Weltverhält-

nisse gegenüber, die sich in einem bestimmten Verhalten in der Welt mit Anderen

darstellen. In der Art und Weise, sich darzustellen, erzeugen sie gegenüber dem

jeweils anderen Weltverhältnis einen Widerspruch, der als absurd erlebt wird. Das

Gewohnte ist für die eine Gruppe oder die einzelne Person etwas anderes als für

die andere. Je nach Perspektive erscheint das eine als nicht funktional und wider-

spricht damit den eigenen Ansichten,was einem*r dadurch selbst die Aufgabe gibt,

diese andere Position einzuordnen. Kann man dies nicht, erscheint diese Position

als absurd: »Der absurde Mensch dagegen vollzieht diese Nivellierung nicht. Er er-

kennt den Kampf an, verachtet die Vernunft nicht absolut und lässt das Irrationale

zu.«19 Es gibt also einen Unterschied zwischen dem Empfinden, dass etwas absurd

ist – was wie eine Abwertung widerfährt –, und dem Sich-bewusst-sein, dass es

Absurdität gibt, die nicht vollständig durch die Vernunft oder eine andere intellek-

tuelle Technik aufgehoben werden kann: »[Denn] wenn ich die Grenzen der Ver-

nunft anerkenne, leugne ich sie ja nicht, denn ich erkenne ihre relative Macht.«20

Durch diese pragmatische Wendung kann man wieder an Fellmanns Benennung

der »gelebten Begriffe« denken: Sie sind historisch durchdrungen und relativieren

die Vernunft in demselben Maße, wie sie die Irrationalität oder das Chaos relati-

vieren. Keiner der beiden Bereiche kann Absolutheit beanspruchen: »Es soll viel-

mehr die Philosophie von der unerträglichen Bürde der Beantwortung der letzten

Fragen befreien, um sie in den Stand zu versetzen, sich im Reich der vorletzten si-

cherer bewegen zu können.«21 Dieser Bereich der vorletzten Fragen ist der, in dem

die Widersprüchlichkeit akzeptiert wird, die sich aus der Kontingenz ergibt. Diese

Akzeptanz bedeutet, sich dem Absurden und dem Gewohnten als Kippphänome-

nen zu stellen, die unsere Wirklichkeit mit Anderen strukturieren. Die Anderen

widerfahren einander und muten sich so einander zu: Jede*r ist zugleich demWi-

derfahrnis der Anderen ausgesetzt und ist je selbst eine Zumutung für Andere.

19 Camus: Der Mythos des Sisyphos, S. 50.

20 Ebd. 53.

21 Fellmann: Gelebte Philosophie in Deutschland, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Als Andere unter Anderen

Somit sind die Begriffe Widerfahrnis und Zumutung, die ich den Wahrnehmungs-

philosophien von Jens Bonnemann (Widerfahrnis) und LambertWiesing (Zumutung)

entnommen habe, im Sozialen zwei Seiten des Charakters, den jede*r für jede*n

Andere*n darstellt. Wir sind somit füreinander ein Widerspruch, weil sich unsere

Weltverhältnisse wortwörtlich widersprechen. Wir sind füreinander vielfältig: ge-

wohnt, absurd, solidarisch, feindlich, freundlich, nebeneinander, gegeneinander,

wahrhaftig, unaufrichtig, füreinander, sorgend und das alles miteinander. Unsere

Situation ist immer sozial.

Dass das Absurde eine Darstellungsform des Widerspruchs ist, erscheint da-

mit deutlich, doch ein Widerspruch worin? Es ist ein Widerspruch innerhalb der

Gewohnheit, der sich beständig wiederholenden sozialen Strukturen, die dasWelt-

verhältnis als Bezug zu Anderen darstellen. Anhand dieser Überlegung können nun

diejenigen Ausführungen wieder aufgenommen werden, die sich mit der Wieder-

holung, dem Alltag und der Performativität auseinandergesetzt haben. Mit Judith

Butler und Silvia Stoller konnte in dieser Arbeit bereits bestimmt werden, dass Per-

formativität gerade deshalb eine Chance auf Veränderung in den alltäglichen Ge-

wohnheiten bildet, weil die Gewohnheiten instabil sind.22 Was bedeutet dies aber

für das Absurde und das Gewohnte als Kategorien? Wie schon erwähnt, ist das Ab-

surde der Abgrund, vor dem jede gewohnte Verhaltensweise steht: Das Gewohnte

ist nichts, was schon immer war und immer so sein wird, es ist nicht einmal das-

selbe in einer Zeit, an einem Ort. Jede Perspektive auf das Gewohnte zeigt Diffe-

renzen auf und offenbartWidersprüchlichkeiten. Das Gewohnte ist demnach nicht

stabil und unveränderbar, obwohl es sich zu wiederholen scheint. Es ist labil. Diese

Labilität ist der Grund, warum sich das Gewohnte wiederholen muss, da es sonst

aufhörte, gewohnt zu sein. Trinke ich jedenMorgen um 10Uhr Kaffee, dann ist dies

offensichtlich eine Gewohnheit. Doch sie bleibt es nur,wenn ich es wieder undwie-

der mache. Höre ich auf, um 10 Uhr Kaffee zu trinken, oder verlege es, dann hört

die Gewohnheit auf, Gewohnheit zu sein. Das Gewohnte hört jedoch nicht nur auf,

gewohnt zu sein, wenn man es verändert, sondern auch dann, wenn man beginnt,

es genauer zu betrachten: Fokussiere ich mich darauf, wie ich am Laptop schreibe,

wie ich tippe, welche Finger ich dafür benutze, dann erscheinen meine gewohnten

Bewegungen erst unpraktikabel, und je länger ich darüber nachdenke und Abstand

dazu gewinne, erscheinen sie absurd, weil jede Fingerbewegung beginnt zu hin-

terfragen, welchen Grund es für das Schreiben gibt; ist es die Lust am Text oder

ist es die Kompensation für Widerfahrnisse, die aufzuarbeiten man sich sträubt –

sie sind Sedimente von sozialen Situationen. Diese beiden Beschreibungen zeigen,

dass das Absurde und das Gewohnte Hand in Hand gehen. Das Gewohnte ist eine

Perspektive des Absurden und das Absurde ist eine Perspektive des Gewohnten.

22 Vgl. Stoller: Existenz –Differenz –Konstruktion, S. 130. & Butler:DasUnbehagen der Geschlechter,

S. 202.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 225

Verbunden sind sie durch Intensitätsunterschiede wie das Lächerliche, das Unge-

wohnte, das Euphorische, das Glückliche: Diese Formen liegen zwischen den Polen

des Gewohnten und des Absurden, wodurch sie daran teilhaben, wie das Absur-

de oder das Gewohnte erlebt wird. Verläuft etwas so gut, dass es unerwartet zu

einem glücklichen oder euphorischen Moment führt, dann ist das Absurde nicht

negativ. Andersherum kann aber auch das Gewohnte, das ein wiederholtes Glück

ausdrückt, als positiv erlebt werden. Durch diese Abschwächung des Absurden –

wie in dem Beispiel des Schreibens am Laptop – wird es zwar schwerer, eine feste

Grenze zwischen Gewohnten und Absurden zu ziehen, aber es wird möglich, den

Alltag durch mehr Beschreibungsdimensionen sinnvoller in den sozialen Situatio-

nen darzustellen. Die Widersprüche stellen sich also auch dort dar, wo man sie am

wenigsten erwartet; es sind Widersprüche im Gewohnten.

Was ist durch die Kategorien »gewohnt« und »absurd« für diese Arbeit und die

Beschreibung der Anderen und des Selbst als Andere*r gewonnen? Die beiden Ka-

tegorien sind keine, die ich reflexiv urteilend aufstelle, sondern solche, die mir im

Erleben widerfahren. Das bedeutet, dass sie darstellen, wie die Situation und über

sie die Strukturen des Sozialen erlebt werden, in denen man sich befindet. Diese

Aussage kann hier nun präzisiert werden: denn zum einen sagt sie mir etwas über

meine Perspektive,meinWeltverhältnis aus und zum anderen über die Strukturen,

in denen ich mit den Anderen lebe, deren Verhalten mir als absurd oder gewohnt

erscheint. In dem Fall, dass mir mein eigenes Verhalten mit einigem Abstand als

absurd oder doch als gewohnt erscheinen, sagen sie mir zudem durch Andere auch

etwas über mich selbst aus. Dies bedeutet, dass die Anderen und ihrer Perspekti-

ven mir gespiegelt werden und dies nicht neutral, sondern in unzähligen Facetten

des Gewohnten, die je nach Fokus immer auch absurd erscheinen können.

In denwiderfahrenen Kategorien von absurd und gewohnt verstehtman die so-

zialen Strukturen als widersprüchlich und gewöhnlich zugleich: Das Erlebte wird

als komplexe Pluralität aus denWeltverhältnissen Anderer, den sozialen Strukturen

und der eigenen Perspektive immer als gewohnt und absurd erlebt. Diese Komple-

xität des Erlebens ist die kleinste Darstellungsform der These dieser Arbeit, dass

die Anderen unsere Bedingung der Wirklichkeit sind, denn die Absurdität und das

Gewohnte sind ein Kategorisierungspaar im Erleben, weil dieses Erleben durch et-

liche Perspektiven konstituiert (das Einfallstor des Absurden) und durch soziale

Strukturen (die Wiederholung des Gewohnten) bestimmt wird. Man braucht also

keine Abstraktionen oder metaphysischen Hinzunahmen, um das Erlebte als kom-

plex erscheinen zu lassen. Die soziale Situation ist dies immer schon, bevor man

beginnt, sie auf irgendeine Weise zu untersuchen. Gerade diese Komplexität aus

Wiederholung und Perspektivität ist es, die das Ethos der parrhesia als sinnhaftes

Verhalten im Miteinander herausstellt: Im freimütigen Aussagen dessen, wie sich

einer*m die soziale Situation gerade darstellt, liegt eine Beschreibungsdimension

der Wirklichkeit, die sowohl die eigene Gewissheit darüber, wie ich etwas erlebe,

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Als Andere unter Anderen

bestehen lässt, sie jedoch nicht absolut setzt, sondern in Frage stellt und sie aufs

Spiel setzt. Dadurch wird ein Weitergehen von der eigenen Perspektive auf die so-

ziale Situation, zu sozialen Strukturen ermöglicht, die nicht »nur« meine Perspek-

tive betreffen, sondern gerade durch die Bedingtheit des Erlebens von Absurdem

und der Wiederholung des Gewohnten immer die Anderen mit aufzeigt. »Absurd«

und »gewohnt« sind die Dimensionen, in deren Wechsel uns andere Weltverhält-

nisse erscheinen.

Die Bezugnahme auf die parrhesia als Ethos führt direkt in den nächsten Sinn-

abschnitt über, in dem auf die Möglichkeiten der parrhesia zurückgekommen wer-

den soll, die in den Sinnabschnitten über die drei Sorgeformen ausgeführt worden

sind. Es soll jedoch nicht verhehlt werden, dass dieses Ethos nicht notwendiger-

weise in ein unproblematisches Miteinander führt und dass das gemeinsame Stol-

pern über soziale Strukturen nicht immer Besserung erzeugenmuss, sondern dass

gerade die Offenheit und Bezugnahme auf die geteilte soziale Situation zu etwas

führen kann, das man bildlich gesprochen als eine Kälte im Umgang miteinander

beschreiben kann. Dieser Punkt ist möglich, weil gerade das freimütige Für-wahr-

Darstellen eine der offensichtlichsten Darstellungsformen des Risikos ist, das im

ersten Sinnabschnitt dieses Abschlussteils benannt wurde.

Wir Anderen in der sozialen Situation oder der Beginn der Kälte Zu Beginn dieses Sinnab-

schnitts möchte ich folgende Textstelle von Camus zitieren, in der auch in seinen

eigenen Ausführungen die Perspektivität des Absurden implizit benannt wird: »Am

Tage, an dem das Verbrechen sich mit den Hüllen der Unschuld schmückt, wird –

durch eine seltsame, unserer Zeit eigentümliche Verdrehung – von der Unschuld

verlangt, sich zu rechtfertigen.«23 Innerhalb dieser Textstelle wird das Risiko der

parrhesia offenbar, da man irgendein Weltverhältnis zuerst als unschuldig darstel-

len muss, ob es nun das eigene oder ein anderes ist. Alles, was im Namen der

Unschuld geschieht, steht damit in Frage. Es gibt kein unhintergehbares Diktum,

wonach sich das Unschuldige vom Schuldigen trennen lässt: Im Zusammenspiel

von Gewohnheit und Absurdität stellen wir uns für Andere dar und sie sich für

uns. Wir stehen also als Andere vor, neben und mit Anderen zusammen in sozia-

len Situationen und setzen uns gegenseitig dem Risiko aus, beurteilt zu werden

und zu beurteilen, was bspw. unschuldig ist und was nicht. (Damit ist hier nicht

nur eine rechtliche Beurteilung gemeint, sondern die alltägliche Beurteilung des

Verhaltens der Anderen zur Welt und zu Anderen.) Die Überbrückung dieser Dar-

stellungen, die nicht nach der Schuld der einzelnen Anderen fragt, sondern nach

der sozialen Situation und den sozialen Strukturen, wird eben durch das Ethos der

parrhesia ermöglicht. Dies geschieht in der Form, die soziale Situationmit Anderen

so zur Darstellung zu bringen, wie man sie erlebt hat, wodurch den Anderen nicht

23 Camus: Der Mensch in der Revolte, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 227

nur implizit oder explizit durch meine Fassade präsentiert wird, wie es für mich

ist. Es wird explizit zur Sprache gebracht und dadurch auch explizit beantwortbar

und diskutabel. Das Erlebte ist somit nicht eine abgeschlossene fertige Einheit.

Es steht im Wandel und in Frage; man geht – wie schon mehrfach betont – ein

Risiko ein; ein Risiko, das jedoch nicht nur zur Selbsthinterfragung führen kann,

sondern zum Hinterfragen des gesamten involvierten Verhaltens und der sozialen

Strukturen: Man stolpert zusammen über das freimütig Präsentierte.

Ein Autor, der dieses Risiko umfassend dargestellt hat, ist Helmut Plessner.

Er wird für die nächsten Seiten den Hauptreferenzautor darstellen, da er für eine

Vermeidung gerade dieses Risikos einsteht. Er schreibt in Grenzen der Gemeinschaft.

Eine Kritik des sozialen Radikalismus: »Alles […], das sich nackt hervorwagt, es mag so

echt gefühlt, gewollt, gedacht sein, wie es will, es mag die Inbrunst, die ganze Not

unmittelbaren Getriebenseins hinter ihm stehen, trägt, indem es sich hervorwagt

und erscheint, das Risiko der Lächerlichkeit.«24 Das Risiko besteht also für Plessner

ganz konkret in der Lächerlichkeit, dass Andere sich über uns echauffieren, unsere

Verhaltensweisen abstrafen, als der Mühe nicht wert, als absurd. Lächerlichkeit ist

die große gesellschaftliche wie gemeinschaftliche Schmach, die Plessner um jeden

Preis verhindern bzw. umgehenmöchte. Lächerlichkeit ist für ihn das Schändlichs-

te, was als Reaktion oder Ergebnis am Ende einer Darstellung des eigenen Selbst

und dessen, was man erlebt, stehen kann.25 Die parrhesia und das damit verbun-

dene Ethos des Anderen, das eigene Erleben wahrhaftig darzustellen, kann von

ihm deshalb nur negativ bewertet werden. Plessner schreibt – nicht über den Be-

griff parrhesia direkt, aber zum selben Phänomen – Folgendes: »Nackte Ehrlichkeit

wirkt, wenn nicht ganz besondere Umstände mithelfen, einfach als Spielverder-

berei, mit der weiter nichts anzufangen ist, als daß man darüber hinweggeht.«26

Die »nackte Ehrlichkeit«, oder wie es bisher hieß, die parrhesia, das freimütige Für-

wahr-Sprechen, wird von ihm negativ bewertet und nur unter »ganz besonderen

Umständen« als hilfreich in Betracht gezogen. Dies Spielverderberei zu nennen, ist

jedoch mehr als eine beiläufige Bemerkung. Es ist Ausdruck eines Ressentiments

gegen das Soziale, genauer gegen das Füreinander. In Plessners Text kommt da-

mit eine theoretische Grundhaltung zum Ausdruck, die man als Primat des Indi-

viduellen bezeichnen könnte: denn die parrhesia erscheint als Darstellung dessen,

was eine Situation zum Kippen bringen kann, und das nicht in einem positiven

Sinn, sondern nur als Spielverderberei, als lästige Ehrlichkeit, die dazu führt, sich

24 Helmuth Plessner:Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus inGesammelte

Werke V Macht und menschliche Natur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981, S. 70.

25 Vgl. ebd., S. 59. Dort stellt Plessner sein gesamtes Kapitel unter einen Spruch von La Roche-

foucauld »Das Lächerliche entehrt mehr als Unehre«.

26 Ebd. S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Als Andere unter Anderen

tatsächlich mit einer anderen Person und ihrer Andersheit auseinandersetzen zu

müssen.

Dieser Aspekt des Lästigen erscheint deswegen als solcher, weil die Ehrlich-

keit der anderen Person meine Gedanken und mein Erleben der Situation vor eine

Herausforderung stellt: Diese Ehrlichkeit zeigt auf die deutlichste und aufdring-

lichste Weise an, dass es eine andere Perspektive auf die Situation gibt, die dazu

auffordert, über die soziale Situation als geteiltes Phänomen zu diskutieren und

auch das je eigene Erleben in Frage zu stellen. Dass dies nicht durchweg angenehm

ist, ist offensichtlich und nicht unwesentlich. Jedoch ist es die Konsequenz aus der

Sozialität. Ihr wird in dieser Arbeit – wie sich schon im Titel Als Andere unter Ande-

re zeigt – eine vorrangige Stellung eingeräumt. Sie im Alltäglichen aufzudecken,

aufzuzeigen, welche Auswirkungen sie auf unsereWirklichkeit hat, ist die Aufgabe

der gesamten Arbeit gewesen. Sie führt an dieser Stelle dazu, Plessners Aussage als

einseitig zu beschreiben, gerade wenn er die spielverderberische, nackte Ehrlich-

keit in folgendes Beispiel überführt: »Versuchen wir uns bloß einen Augenblick den

Verkehr einander kaum bekannter Personen vorzustellen, die sagen wollen, was sie

denken oder gar voneinander vermuten. Nach kurzem Zusammenprall müßte sich

Weltraumkälte zwischen sie legen.«27 Das, was nach Plessner passiert, wenn man

sich gegenseitig ehrlich etwas über die Situation darstellt, ist also gerade keine

Annäherung aneinander, sondern ein Abstandnehmen voneinander.

Dies negativ zu betonen, erscheint jedoch nur innerhalb der plessnerschen Un-

tersuchung von Bedeutung: Er wendet sich einem radikalen Dualismus zwischen

Gesellschaft und Gemeinschaft zu, wobei Gesellschaft für die kulturell geordnete

Umgangsweise miteinander steht, also für eine Distanz, während Gemeinschaft

für die Nähe zu einander steht. Doch ist die parrhesia keine Praxis, die auf eine

permanente Annäherung und den Verlust von Distanz gegenüber den Anderen aus

ist. Sie ist ein Ethos, in dem dargestellt wird, wie etwas ist, was aber nicht heißt,

dass diese Darstellung selbst ohne Form wäre oder nur Nähe zwischen einander

suchen würde. Dies bedeutet also nicht, dass die parrhesia der Performativität ent-

hoben wäre, sondern sie stellt selbst einen Teil der Art und Weise dar, wie eine

soziale Situation erlebt wird. Wenn man also darstellt, wie man die Situation er-

lebt habt, steht man selbst wieder vor dem Erleben der Anderen.Man entzieht sich

der eigenen Verantwortung in der Situation nicht, weshalb man natürlich auch bei

der Art und Weise, wie man darstellt, wie man etwas erlebt hat, die Anderen nicht

vergessen kann und sie als Andere verstehen muss. Dies bedeutet konkret, dass es

in der Situation, in der man darstellt, wie es für einen ist, in dieser Situation zu

sein, auch darauf ankommen muss, wem gegenüber man dies darstellt. Die sozia-

len Strukturen durchdringen sowohl das Gesellschaftliche als auch das Gemein-

schaftliche. Sie gestalten das Nahe und die Distanz. Kenne ich die Person – wie in

27 Ebd., S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 229

Plessners Beispiel – nicht gut oder noch gar nicht, wird der jeweilige Umgang, das

Verhalten zu dieser Person und zur Welt ein anderer sein als bei Freunden oder

der Familie. Doch stehen sich nicht zwei radikale Gegensätze gegenüber, sondern

– bildlich gesprochen – es steht ein warmer oder kalter Umgangmiteinander nicht

für die Formen der Gemeinschaft und der Gesellschaft; sie sind vielmehr das Er-

gebnis oder der Anfang bestimmter sozialer Situationen und sozialer Strukturen,

die nicht sauber zwischen Gesellschaft und Gemeinschaft zu trennen sind.

Deshalb muss der Akt der parrhesia das Risiko auf sich nehmen, sich dessen

bewusst zu sein, dass sie selbst wiederum thematisiert und als unangenehm oder

als hilfreich erlebt werden kann, als Möglichkeit, die eigenen Meinungen zum Er-

lebten denen anderer Personen anzunähern oder eben auch eine Distanz zwischen

einander zu erzeugen. Diese Distanz muss jedoch nicht negativ bewertet werden,

sondern sie kann zu einem gleichgültigen Verhalten zwischen einander führen,

aber auch zur Akzeptanz der anderen Person, ohne eine persönliche Nähe hervor-

zurufen; genauso, wie ein Streit Nähe ausdrücken kann, die gerade dazu führt,

einander nicht mehr zu akzeptieren oder die eine Person noch näher an die eigene

Meinung heranzuziehen. In hitzigen Diskussionen, die in Streitigkeiten münden,

geht es selten darum, die andere Person von sich wegzustoßen, als vielmehr dar-

um, die Meinung der anderen Person in die eigene Meinung zu verwandeln oder

zumindest darum, sie in der eigenen Meinung aufzuheben und ihr damit gera-

de nicht die Eigenständigkeit und eine gewisse Distanz in Bezug auf die erlebte

Situation zum eigenen Erleben zuzugestehen.

Ein eingängiges Beispiel für einen solchen kolonialistischen Streit ist das ein-

seitige Ende einer Beziehung. Es sei dahingestellt, welche Beziehungsform man

ausgelebt hat, sei es eine polyamore, eine monogame, eine eheliche oder auch eine

pansexuelle etc., der entscheidende Punkt ist die Einseitigkeit: Eine Personmöchte

die Beziehung fortführen und eine andere möchte Veränderung. Gesteht man dem

anderen Standpunkt dabei keinerlei Berechtigung zu, dann ist der sich daraus ent-

wickelnde Streit der Versuch, die eine Position in die eigene umzuformen und sie

damit in der eigenen Position zu eliminieren. Je mehr Nähe man sich wünscht und

je ehrlicher man die eigene Situation beschreibt, ohne dabei zu bedenken, dass zur

eigenen Situation die andere Person dazu gehört, sie ein unumstößlicher Teil da-

von ist, desto mehr wird die Vereinseitigung offenbar und die Nähe erhält sich nur

noch durch diesen Streit. Man versucht das »Problem«, die Schwierigkeit mit der

Situation alleine und aus eigener Kraft zu lösen, so wie es Plessner vorsieht,28 und

gerät gerade dadurch in eine Gemeinschaft der Streitenden, wodurch man sich

in der Nähe hält. Das Streiten ist die Verzweiflung, die Nähe beibehalten will, wo

Distanz zu akzeptieren ist.

28 Vgl. ebd., S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Als Andere unter Anderen

Die parrhesia ist als Ethos also keine Leichtigkeit, keine Selbstverständlichkeit,

sondern die Beachtung dessen, dass in jeder Situation Andere involviert sind, die

entweder vor ähnlichen Problemen stehen, über die man gemeinsam stolpern

kann, oder Anderen, denenman gerade durch die parrhesia eine andere Perspektive

auf das Erlebte mitteilt. Die parrhesia ist in den meisten Fällen anstrengend und

harte Arbeit an der sozialen Situation sowie dem eigenen Verständnis der Anderen

als Andere. Obwohl ich bisher dafür argumentiert habe, dass wir als Andere unter

Anderen leben und dadurch die Anderen unsere Bedingung der Wirklichkeit sind,

ist dies nämlich keine Wiederholung einer offensichtlichen Tatsache, wenn man

sich den Umgang miteinander vergegenwärtigt. In der Alltäglichkeit zeigen sich

die Anderen zwar permanent indirekt oder direkt, aber diese theoretische Über-

legung und Ausführung führt dazu, den eigenen Umgang mit Anderen immer

dann als einseitig zu bestimmen, wenn die Anderen nicht als Andere im jeweiligen

Verhalten einen Raum erhalten.

Damit ist die parrhesia eine Darstellungsform der labilen Responsivität, von der

Waldenfels spricht, und des labilen Gleichgewichts im Zwischenraum des Mitein-

anders unter Anderen, in dem die Anderen als Andere zur Erscheinung kommen.

So ist die parrhesia – nicht ganz im Sinne Plessners – ein »Ethos der Grazie«,29 das

sich der anstrengenden Aufgabe widmet, die Anderen als Andere zu behandeln,

indem man ihnen Auskunft über die eigene Perspektive gibt. Es ist im wahrsten

Sinne des Wortes die Schönheit bzw. Adäquatheit der Bewegung bzw. des Verhal-

tens miteinander. Plessner selbst siedelt die Grazie nur in der Gesellschaft an, da

es in der Gemeinschaft zu sehr um die Nähe gehe, als dass man sich grazil ver-

halten könnte. Denkt man jedoch an sein Beispiel zurück, an dessen Ende »Welt-

raumkälte« steht, dann ist das freimütige Für-wahr-Sprechen gerade ein Respekt

der*dem*den Anderen gegenüber, da aus einer ehrlichen Darstellung nicht not-

wendigerweise eine unfreundliche, aggressive oder beleidigende Darstellung wer-

den muss, weder in der Gesellschaft noch in einer Gemeinschaft. Und selbst wenn:

Teile ich Anderen meine Probleme und Abneigungen gegenüber bestimmten Ver-

haltensweisen und Strukturen mit, dann können sie selbst wiederum darauf re-

agieren und in meinem Verhalten eine akzeptable Perspektive erleben, auch wenn

sie es anders sehen sollten und umgekehrt. Es ist, mit Plessner gesprochen, ei-

ne Frage des Takts, des Fingerspitzengefühls im Umgang miteinander, das gerade

darin besteht, nicht nur auf sich, sondern auch auf die Anderen als Andere zu ach-

ten: »Takt ist der ewig wache Respekt vor der anderen Seele und damit die erste

und letzte Tugend des menschlichen Herzens.«30 Parrhesia ist also ein zweigesich-

tiges Ethos: Bei Meinungsverschiedenheiten oder unvereinbaren Perspektiven ist

29 Ebd., S. 80.

30 Ebd. S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 231

sie ein Ethos des Aushaltens und Akzeptierens – solange die Akzeptanz auf Gegen-

seitigkeit beruht – und sie ist ein Ethos des gemeinsamen Veränderns von Struk-

turen und Verhaltensweisen, über die man gestolpert ist. Ihr Januskopf blickt auf

gemeinsame Veränderung und auf distanzierte Agonie.31 Diese beiden Seiten pro-

duktiv zu verbinden, ist die Grazie, die kunstfertige Praxis der parrhesia.

Was möglicherweise schon in der sprachlichen Form und der Lektüre der vor-

herigen Abschnitte zur parrhesia aufgefallen ist, die ich in diesem Sinnabschnitt

benutzt habe, ist Folgendes: Ich habe parrhesia als Darstellungsform gebraucht und

damit nicht als rein sprachliche Mitteilung. Ich berufe mich hier auf meine eige-

nen Ausführungen zum Begriff der Fassade – der mit Erving Goffman zu Beginn

des zweiten Hauptteils eingeführt worden ist – um zu argumentieren, dass eine

freimütige Ehrlichkeit nicht nur in der Sprache, sondern auch im Verhalten des

Körpers, in der Darstellung der jeweiligen Fassade möglich ist. Dies geschieht, um

die parrhesia nicht als ein rein sprachliches Konzept der permanenten Selbst- und

Fremdreflexion zu beschreiben, sondern Züge der parrhesia in der ursprünglichen

Responsivität der Menschen untereinander und zur Welt zu verankern. Denn wie

ich schon im UnterkapitelMiteinander in sozialen Räumen argumentiert habe, ist die

Darstellung unseres Erlebens als Fassade immer schon ein Antworten auf Andere

in der Welt. Jede Geste, jede Mimik ist eine Antwort auf das Erlebte, die sich für

Andere darstellt. So ist auch die parrhesiamehr als sprachliches Antworten; sie ist

eine Möglichkeit, sich und damit die Situation darzustellen. Hier zeigt sich also

der Gewinn der Betonung des Sozialen im alltäglichsten und im absurdesten Ver-

halten. Nicht ich antworte auf eine Situation, in der sich auch Andere befinden.

Die Sozialität ist keine Nachordnung und auch nie nur ein einzelnes »Du«, von

dem ich auf Andere schließe: Sie ist die Bedingung unserer Wirklichkeit. Ohne

eine grundlegende Sozialität, die sich in Anwesenden und Abwesenden, in impli-

zit bedingenden oder explizit angesprochenen und ansprechenden Anderen zeigt,

könnte unsere Wirklichkeit nicht beschrieben werden, wie sie sich darstellt. Ohne

diese Wirklichkeit mit Anderen, die sich als Fassade füreinander darstellen, wäre

die parrhesia ein aussichtsloses Unterfangen und die sozialen Strukturen würden

im eigenen Erleben nicht auftauchen. Woher sollten wir dann aber von ihnen wis-

sen und wie sollten sie uns bestimmen, wenn sie sich nicht im Erleben darstellten?

Damit lässt sich an dieser Stelle auch eine Frage aufklären, die man an die

Beschreibungen von Jean-Paul Sartre – vor allem im »Unaufrichtigkeitskapitel« –

stellen kann: Wie ist es aus einer phänomenologischen Perspektive, die gerne mit

einem Primat der Subjektivität und der Erstpersonalität bestimmt wird, möglich,

in Beispielen Bestimmungen des »Innenlebens« der Anderen zu geben? Besonders

prominent sind dabei die Beschreibungen über den Flirt zwischen einer Frau und

31 Vgl. Chantal Mouffe: Agonistik – Die Welt politisch denken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014,

S. 32ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Als Andere unter Anderen

einemMann und die des Kellners. In der »Flirtsituation« beschreibt Sartre anhand

dessen, was er erlebt, in welcher Struktur der Flirt abläuft und dass er absichtlich

im vagen gehalten wird, da ein explizites Eingehen auf die Avancen die spieleri-

sche und unverfängliche Offenheit dieses Flirts aufheben würde und ihn zur Arti-

kulation eines tatsächlichen Interesses an einer körperlichen Interaktion werden

lassen würde.32 Hätte man in der phänomenologischen Beschreibung nur einen

Primat der Subjektivität, dann wären alle diese Aussagen unbrauchbar und nicht

Teil der Beschreibung der Situation, wie sie sich uns selbst gibt. Man Könnte keine

Beschreibung der »Sache selbst« darin sehen, sondern nur wilde Spekulationen.

Doch es erscheint plausibel, Sartre zu unterstellen, dass er selbst in Das Sein und

das Nichts nicht mehr an einem Primat des Subjektiven festhält. Ein solcher Stand-

punkt würde das gesamte »Unaufrichtigkeitskapitel« sinnfrei machen, da die Un-

aufrichtigkeit immer mein Verhalten zu Anderen bzw. ein durch Andere Bedingtes

kennzeichnet. Ähnlich wie bei diesem Flirt verhält es sich auch, wenn Sartre dem

Kellner im Café zuschreibt, er spiele nur das Kellnersein und das auf eine übertrei-

bende Weise, nämlich zu gut.33 Man könnte entgegnen, dass von den Anderen zu

sprechen immer die erste Person mit einschließt und dass Sartres Beschreibungen

dennoch aus der Perspektive der ersten Person geschrieben sind. Doch der Unter-

schied liegt im Detail: Es ist nicht die Erste-Personen-Perspektive, sondern immer

nur eine. Nicht die Allgemeinheit des bestimmten Artikels wird hier beschrieben,

sondern das konkrete Erleben einer Situation, an der sowohl die beschreibende

Person als auch die beschriebene teilhaben. Beide stellen sich miteinander dar und

somit wird die Beschreibung nicht aus der Perspektive der ersten Person gemacht,

sondern es ist eine Beschreibung des Verhaltens und wie es aufeinander wirkt.

Aber genau an diesem Punkt zeigt sich die Vorrangstellung der Sozialität: denn

dieses Zu-gut-Spielen zeigt sich uns gerade in der Darstellung der Fassade der kell-

nernden Person. Es ist keine zusätzliche Interpretation des Verhaltens oder eine

unphänomenologische Hinzufügung zur Beschreibung, sondern es ist genau das,

was man erlebt; eine komplexe soziale Situation, in der Andere unter Anderen in

der Welt agieren, die durch Artefakte, Sedimente und soziale Strukturen geformt

ist. Man erlebt nicht einfach ein vereinzeltes Du, das ohne Verbindung zu sozialen

Strukturen und konkreten Anderen isoliert alleine mir gegenübersteht, oder nur

die eigene Perspektive, sondern man erlebt eine Vielheit an Anderen. Deshalb ist

es auch kein Bruch mit der Phänomenologie, wenn man auf die erlebten sozialen

Strukturen verweist, und die implizite Formungen der sozialen Situation explizit

macht, sondern eine Konsequenz aus dem Vorrang der Anderen, der Sozialität, vor

der abstrakteren Ich-Perspektive. Die sozialen Strukturen sind ebenso Bestandteil

des Erlebens wie mein Denken, mein Handeln, mein Wahrnehmen, mein Fühlen,

32 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 133.

33 Vgl. ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 233

mein Imaginieren, dein Erleben, euer Erleben und alle Sedimente des Erlebens der

Anderen, die vor uns waren oder in unseremHorizont sind; oder,wie es Judith But-

ler ausdrückt: »Ich kann ein konkretes Du und noch eine Anzahl anderer verlieren,

und ich mag diese Verluste wohl überleben. Aber das ist nur möglich, wenn ich

nicht die Möglichkeit eines Du überhaupt verliere. Ich kann nur überleben, wenn

mein Leben über mich hinausgeht, wenn es auf ein indexikalisches Du verweist.

Ohne das kann ich nicht sein.«34

Der Beginn der Kälte – um diesen Sinnabschnitt mit einer Referenz zum An-

fang, der mit Plessner gemacht wurde, zu schließen –, der durch die Ehrlichkeit

der parrhesia ausgelöst werden kann, ist damit nicht ein Schrecken, den es zu ver-

meiden gilt, sondern ein Umgang miteinander, durch den die Anderen als Andere

behandelt werden. Gerade dies erfordert ein Fingerspitzengefühl für die Situati-

on, das ich nur haben kann, wenn die Anderen als Andere schon in ihr vorkommen

und nicht erst aus der Subjektivität abgeleitet werden müssen. Diese Labilität, die

Anderen als Andere zu verstehen, gelingt nur, wenn man sich selbst als Andere*n

seiner*ihrer selbst versteht, weil die Situation und die sozialen Strukturen, die sie

formen, nicht von einem*r selbst stammen, sondern durch Andere und einen*r

Selbst performativ erhalten werden. Will man also dem Diktum Husserls für die

Phänomenologie auch in der Beschreibung immer noch Folge leisten und zu den

Sachen selbst gehen, dann sind die Sachen selbst immer im Sozialen geteilt und nie

nur aus einer Subjektperspektive beschreibbar, ohne sie so zu vereinseitigen, dass

man an ihrem »Wesen« vorbei beschreiben muss. Unsere Wirklichkeit kann nicht

von Anderen abstrahiert werden. Und so heißt zu den Sachen selbst zu gehen, die

sozialen Strukturen auf der Oberfläche des Erlebens zu beschreiben.

Nähe, Distanz, Wirklichkeit Aus den drei Sinnabschnitten, die bisher in diesem

Hauptteil ausgeführt wurden, lässt sich also schließen, dass man mit Anderen

zusammen in dem permanenten Risiko lebt, das Gewohnte absurd erscheinen zu

lassen und das Absurde als gewohnt, weil man nichts aus einer rein subjektiven

Perspektive bestimmen kann, sondern alles nur durch die plurale Perspektivität,

die sich als die Bedingung der Anderen für unsere Wirklichkeit darstellt. Diese

ist immer eine soziale Wirklichkeit, in der sich das Erleben der Anderen unter

sozialen Strukturen auf ihren Fassaden performativ verkörpert. Dieser komplexe

Darstellungsprozess ist es, der den Ausgangspunkt für eine Arbeit – wie die hier

vorliegende – bietet, die den Bereich der sozialen Wirklichkeit beschreiben will.

Kurz: Unsere Wirklichkeit mit Anderen ist unbezweifelbar schon beim alltäg-

lichsten Erleben komplex – was dazu führt, dass sowohl die Verweise auf die

bestimmenden sozialen Strukturen als auch die auf die konstitutiven Anderen

34 Butler:Krieg und Affekt, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Als Andere unter Anderen

beschrieben werden mussten, um sowohl das Alltägliche als auch das Besondere

innerhalb der sozialen Situation aufzeigen zu können.

In diesem Sinnabschnitt soll es nun um das Verhältnis in der Wirklichkeit mit-

einander gehen, das sich durch Nähe und Distanz in unserer Wirklichkeit als An-

dere unter Anderen konstituiert. Dazu wird sich der Frage zugewendet, inwiefern

Realität und Virtualität (bspw. als Digitalität) Vermischungsformen von Nähe und

Distanz sind und dadurch auf doppelte Weise eine Bedeutung für die Wirklichkeit

aufweisen können: Dabei wird das Erleben der Realität vorrangig als beispielge-

bender Bereich benutzt, um Verhältnisse der direkten Anwesenheit, der Nähe zu

bestimmen. Der andere Bereich wird der der Digitalität sein; einer, der ein Mitein-

ander über Distanzen ermöglicht und in demman sich trotz fehlender körperlicher

Anwesenheit dennoch darstellen muss; als eine Form abwesender Anwesenheit. Ei-

ne Studie, die dazu sehr aufschlussreich ist, ist Die Gesellschaft der Singularitäten –

Zum Strukturwandel der Moderne von Andreas Reckwitz. Er bestimmt den Spielraum

des Digitalen wie folgt: »Die digitalen Bilder, die Texte, die Klänge und Spiele –

sie alle werden performed, und zwar vor einem Publikum, das selbst zumMitspieler

werden kann. Dieses Publikum befindet sich gegenüber den digitalen Performan-

ces im Zustand eines Dauererlebens.«35 Der Bereich der Digitalität wird demnach

benutzt, um Beispiele zu beschreiben, die sich besonders durch Distanz auszeich-

nen, wodurch die Vermischung von Nähe und Distanz bestimmt werden kann. Es

gilt also die Verbindung zwischen der direkten Anwesenheit und Abwesenheit in

der Realität und der abwesenden Anwesenheit (den immer zu »Mitspieler*innen«

werden könnenden Anderen – laut Reckwitz) und der anwesenden Abwesenheit

(den als Publikum zuschauenden Anderen) im Digitalen aufzuzeigen und deren

Bedeutung für eineTheorie desMiteinanders darstellen zu können.Den Ausgangs-

punkt dazu bieten die bisher in dieser Arbeit getroffenen Bestimmungen, die sich

in folgendem Zitat von Judith Butler wiederfinden lassen: »Ich bin bereits mit dir

verbunden, und das macht mich zu dem Selbst, das ich bin und das auf eine Weise

für dich empfänglich ist, die ich nicht vollständig vorhersagen oder kontrollieren

kann.«36

Dieses Zitat bildet die Form ab, in der wir allgemein zueinander in Beziehung

stehen: Wir sind einander ausgeliefert. Diese negativ anmutende Formulierung

wurde von mir deshalb gewählt, um das positive Zitat Butlers zusammenzufassen,

da imAusgeliefertsein unser jeweiliges Risikomitschwingt, unsereMeinungen und

35 Andreas Reckwitz: Die Gesellschaft der Singulariäten – Zum Strukturwandel der Moderne, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2017, S. 237. Die hier sehr kurz bleibende Beschreibung des Digitalen

findet sich ausführlich bei Reckwitz und ist außerdem inspiriert von Günther Andersʼ Texten

in Die Antiquiertheit des Menschen I & II.

36 Judith Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Frankfurt. a.M.:

Suhrkamp 2018, S. 146.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 235

Verhaltensweisen, unser ganzes Weltverhältnis sowohl vor der Anwesenheit Ande-

rer (Realität) als auch der abwesenden Anwesenheit Anderer (Digitalität) aufs Spiel

zu setzen. Das eigene Weltverhältnis aufs Spiel zu setzen, ist nun also keine Be-

sonderheit der direkten Kommunikation mit Anderen, sondern ein Ausdruck der

generellen Responsivität der Menschen untereinander und zur Welt als ihremMe-

dium. Deshalb steht auch im Digitalem – dem momentan vorherrschenden Erle-

bensbereich für Virtualität – das jeweilige Verhalten zur Welt in Frage: Ploppt eine

Nachricht auf meinem Smartphone auf, drängt sich eine Perspektive in meine Per-

spektive hinein, die beachtet werden kann und will; sie zwängt sich in den Fokus

des Erlebens hinein. Ihr Inhalt kannmich affizieren,meineMeinung ändern,mich

aufregen, umstimmen, verletzen; sie trifft mich. Das Thema einiger Tweets ist die

Verurteilung zweier Ärztinnen zu einem Bußgeld. Das Bußgeld wurde ihnen auf-

erlegt, weil sie Informationen über Schwangerschaftsabbrüche angeboten haben.37

Dem Unverständnis dafür, nachdem der Artikel 219a erst zur Debatte stand, kann

ich mich völlig anschließen, es empört mich und nimmt mich aus meiner momen-

tanen Situation heraus. Aber nicht nur diese Information empört mich, sondern

auch einige Kommentare auf diese Tweets werfen mir und Anderen Perspektiven

ins Erleben, die so weit weg von meiner eigenen Meinung sind, dass sie nicht ein-

fach an mir vorüberziehen, auch wenn ich an ihnen vorbeiscrolle.38

Die soziale Situation kann also sowohl virtuell wie real in verschiedene Relatio-

nen zu Anderen geteilt werden, für die William Jamesʼ Theorie des radikalen Empi-

rismus ein Angebot zur Spezifizierung darstellt: Sie soll ein Erleben beschreiben, in

dem die mannigfachen und undurchsichtigen Beziehungen zwischen Gegenstän-

den und Menschen, Menschen und Menschen und Menschen und Gegenständen

und sozialen Strukturen und Menschen in der Welt nicht nur gedacht, sondern

erlebt werden können.39 Diese Beschreibung ist ein Vorschlag, um nicht in eine

vereinzelte Sicht auf die Welt zurückzufallen, in der vereinzelte Klötze von Reali-

tät und Digitalität als konkrete Form von Virtualität aneinander gereiht werden,

wodurch sie erst im Nachhinein synthetisiert werden und eine feste Organisation

erhalten, die den pluralen Verknüpfungen zwischen verschiedensten Sphären nicht

gerecht werden kann: Die Teile der Relation bilden eine Plurallektik in Distanzen

und Nähen, also in Abständen zu anderen Weltverhältnissen, Meinungen und Dar-

37 Vgl. https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-gies-

sen-werbung-amtsgericht-urteil (zuletzt aufgerufen am 28.7.2019).

38 Hier wurde nun nur die abwesende Anwesenheit bestimmt, also das Verhältnis zu Anderen

im Digitalen, das aktiv interagiert. Doch es muss auch die negative Seite dieser Vernetzung

durch Kulturprodukte erwähnt werden. Das von Reckwitz benannte Publikum rezipiert. Es

rezipiert, wenn eswill, fast ununterbrochen undwird dadurch nichtmehr aktiv, im schlimms-

ten Fall stumpft es emotional ab. Vgl. Reckwitz: Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 233ff.

39 Vgl. James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil
https://www.zeit.de/wissen/gesundheit/2017-11/schwangerschaftsabbruch-aerztin-giessen-werbung-amtsgericht-urteil


236 Als Andere unter Anderen

stellungen des jeweils anderen Erlebens.40 Um dies dennoch zu entwirren, stellt

James in einer Reflexion verschiedene Arten der Beziehung zusammen, die auf-

steigend »inniger« werden: Zum ersten ist es das »miteinander zu bestehen«41 oh-

ne weitere Bindung; dies ist damit gleichzeitig die stärkste Form der Distanz. Die

zweite ist eine Verbindung durch die Zeit: Man ist entweder »gleichzeitig oder in

einem zeitlichen Abstand zueinander«.42 Danach kommt–als noch innigere Bezie-

hung – die Räumlichkeit als Distanz oder Nähe, dann die Ähnlichkeit oder Unähn-

lichkeit und fast zuletzt die Beziehung der Aktivität des gemeinsamen Handelns,

die in die innigste Verbindung übergeht, dieman als Selbstbewusstsein bezeichnen

könnte.43 Den letzten Punkt kann man für diese Arbeit reformulieren, indem man

auch hier anmerkt und betont, dass die innigste Beziehung des Selbstbewusstseins

nicht die Beziehung zu sich selbst bedeutet, sondern die Beziehung zu sich selbst,

die durch Andere ermöglicht und angestoßen wurde. Wenn man bspw. seine ei-

genen Meinungen durch das Risiko des Miteinanders jedes Mal wieder aufs Spiel

setzt und sich dessen bewusst wird, lässt sich auch das Selbstbewusstsein – wie

schon im ersten Hauptteil bestimmt – nicht ohne Bezug zu Anderen erleben.

Diese sechs Beziehungen, in denen man mit etwas oder – darauf wird hier

der Fokus liegen – jemanden in Verbindung stehen kann, sind aber keine exklu-

siven Positionen, die man durchläuft: Man kann gleichzeitig zu Anderen in ver-

schiedenen dieser Beziehungen stehen, sei es zu verschiedenen Anderen oder zu

verschiedenen Aspekten eines*r Anderen. Dies lässt sich an einem Beispiel, das

Sartre für das präreflexive Selbstbewusstsein gibt, sehr gut erkennen: Denkt man

an die Ausführungen zum Zigarettenzählen, so ist es gleichzeitig möglich, zu zäh-

len und sich bewusst zu sein, dass man zählt. Die Zigaretten sind mir räumlich

nahe und gleichzeitig mit mir hier, durch mein Zählen bin ich aktiv mit ihnen be-

schäftigt und in der Verbindung, auf die das Zigaretten-Beispiel bei Sartre abzielt,

ist man sich dessen selbst bewusst; denn die Antwort auf die Frage »Wasmachst du

da?« kann in den meisten Fällen problemlos beantwortet werden, auch wenn man

in die Sache, dieman tut, vertieft ist.44 Aberman steht dabei eben nicht nur zu dem

Gegenstand in Bezug: Man steht in Bezug zu den Personen, die die Zigaretten her-

gestellt haben – dies scheint im ersten Moment nicht phänomenal gegeben, doch

man erlebt sie implizit und kann auf sie reflektieren, gerade weil eine Zigarette

nicht aus dem Nichts entsteht –, sie leben zur selben Zeit wie ich in dieser Welt.

Dieses gemeinsame Leben in derselben Welt ist der Grund, warum bspw. Judith

40 Vgl. Francois Jullien: Es gibt keine kulturelle Identität, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017, S. 37: Der

Abstand »erweist sich […] als eine Denkfigur nicht der Identifikation, sondern der Explorati-

on, die andere Möglichkeiten zutage fördert.«

41 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 30.

42 Ebd. S. 31.

43 Vgl. ebd.

44 Vgl. Sartre: Das Sein und das Nichts, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 237

Butler von einer Ethik der Kohabitation spricht.45 Und es ist die Bestimmung, die

bei der Fokussierung Sartres auf den Übergang vom Präreflexiven zum Reflexiven

herausfällt; das Angesprochen-Werden, dass den Anreiz bietet, aus dem Prärefle-

xiven in eine Reflexion über das Getane überzugehen; und das auch nicht aus dem

Nichts heraus, sondern um zu antworten, um handelnd miteinander in Beziehung

zu treten und sich dabei des eigenen Erlebens des Zählens selbst bewusst zu sein,

während man es in der Antwort als Zählen erkennt.

Was man also am Beispiel des Zigarettenzählens noch sehen kann, ist die viel-

leicht zufällige, aber nicht unwichtige Präsenz einer anderen Person. Jemand fragt:

»Was machst du?« Den Anstoß zur Selbstreflexion bietet in dieser sehr alltäglichen

Situation eine andere Person. Macht man sich diesen Gedanken explizit vorstellig

und geht man davon aus, dass die Relationen, die mit James dargelegt wurden,

immer enger werdende Beziehungskreise beschreiben, dann stehen wir selbst in

der innigsten Beziehung, dem Selbstbewusstsein in Verbindung zu Anderen. Als

Gegenbeispiel für die Bedingung der eigenen Selbstreflexion durch Andere könn-

te man Folgendes anführen: Ein Tag, an dem man sich alleine mit einem Buch,

mit dem Laptop oder einer anderen Arbeit hinter dem Schreibtisch verschanzt,

verläuft ganz ohne direkten Kontakt zu Anderen. Dennoch fragt man sich am En-

de des Tages: Was habe ich getan? Es ist eine vergleichbare Situation mit der, die

Sartre beispielhaft am Zigarettenzählen beschreibt, nurmit demUnterschied, dass

kein Mensch anwesend ist, der einen fragt, was man getan hat, und damit die Re-

flexion auf sich selbst anstößt. Trotz dieses plausibel wirkenden Gegenbeispiels

muss man sich die Frage stellen, ob nicht auch diese Reflexion durch Andere an-

gestoßen wird – denn die Konzeption der Reflexion auf sich selbst und das, was

man getan hat, wird nur vor einer Vielheit an Perspektiven überhaupt praktikabel

oder sinnvoll. Erlebte ich nicht andere Perspektiven und dächte ich nicht an ande-

re Perspektiven, bevor und während ich reflektiere, wäre es nicht notwendig, auf

mich selbst zu reflektieren und eine*n Andere*n zu erkennen. Es gäbe ja nur die-

se eine Perspektive, die sich selbst nicht hinterfragen würde. Doch dieser Punkt

des Hinterfragens, des Auf-dem-Spiel-Stehens, ist es, den die Anderen und ihre

Perspektiven auf die Welt und uns als Andere unserer je eigensten Wirklichkeit

beibringen. Sie bedingen unsere Wirklichkeit selbst noch in der Reflexion auf uns

selbst.

So lässt sich hier über eine theoretische Reflexion, angeregt durch Sartre und

James, wieder auf die schon verteidigte These Deleuzes hinweisen, dass die An-

deren die Kategorie der Möglichkeiten darstellen.46 Wir sehen in Anderen unsere

Möglichkeiten, aber auch unsere Abgründe, unsere Gefahren, dasjenige, was wir

in anderen Situationen sein könnten oder wären – und auch das, was wir gerade

45 Vgl. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 132.

46 Vgl. Deleuze: Differenz undWiederholung, S. 350.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Als Andere unter Anderen

sind bzw. machen. Die soziale Situation, der Begriff, der hier mit Eribon gefestigt

wurde, ist also deshalb sozial, da alle Verbindungen – ob enge oder flüchtige, ob

reale oder irreale – Verbindungen mit den Anderen sind. Die soziale Situation ist

somit die Wirklichkeit der sechs mit James aufgezeigten Relationen (1. gleichzei-

tig zu sein; 2. zeitlich beieinander, voreinander oder nacheinander zu bestehen;

3. räumlich miteinander oder voneinander getrennt zu bestehen; 4. sich ähnlich

oder unähnlich zu sein, ungeachtet der Zeit und des Raumes; 5. sich miteinander

zu verhalten; und 6. sich seiner Möglichkeiten und Wirklichkeiten durch Andere

selbst bewusst zu werden). Die soziale Situation besteht aus all diesen Relationen

zugleich, solange Menschen in der Welt erleben, also während sie handeln, den-

ken, imaginieren, wahrnehmen und fühlen. So besteht ein untrennbares Gewirr

aus Relationen, das durch Kontinuität und Diskontinuität, Nähe und Distanz zu

Anderen in einer Plurallektik bestimmt werden kann.

Sowohl im digitalen als auch im realen Verhalten miteinander steht man

gleichzeitig in verschiedensten Verbindungen zueinander, die den Rahmen un-

serer Wirklichkeit mit Anderen aufspannen und jene dadurch als Bedingung der

Wirklichkeit für uns ausweisen. Nähe und Distanz sind Verhältnisse, die immer

wieder auf Andere verweisen und in Bezug zu Anderen in Erscheinung treten.

Die hier vorliegende Arbeit ist somit eine Fokusverschiebung in der Beschrei-

bung der Relationen der Wirklichkeit; alle hier mit James bestimmten Relationen

lassen sich auch in der Fokussierung auf einen selbst oder auf die Gegenstände

beziehen. Die Frage ist also nochmals: Warum werden hier die Anderen für diese

Relationsbestimmungen herangezogen? Dies geschieht gerade in Bezug auf die

plurale Perspektivität, die gegeben sein muss, damit unterschiedliche Beziehun-

gen zueinander bestehen können, sei es zu unterschiedlichen Personen oder zu

unterschiedlichen Aspekten einer Person. Es ist also eine Fokusverschiebung, um

die Andersheit der Anderen als Fremdheit und Ähnlichkeit in den Beziehungen

zu betonen und dadurch ihre Erlebbarkeit zu unterstreichen. Dies lässt sich

zusammenfassen in dem Satz Jamesʼ: »Die Welt menschliche[n Erlebens] indes ist

durch dieses oder jenes ihrer Glieder, durch alle diese Grade [die sechs Grade der

Innigkeit, P.H.] ausgezeichnet.«47 Die Wirklichkeit der Menschen ist ein Zusam-

menspiel von Relationen, die selbst auch wieder in Relationen stehen. Und diese

Relationalität ist es, die für das menschliche Erleben der Anderen die Schaffung

der Wirklichkeit bedeutet: Die Wirklichkeit besteht durch Andere.

Sie nicht zu betonen oder aus dem Fokus fallen zu lassen, ist theoretisch mög-

lich, jedoch nur,wennman die eigene Abhängigkeit zu Anderen nichtmitreflektiert

oder sie absichtlich heraushalten will. Eine Theorie, die ohne die Anderen auszu-

kommen versucht, stellt einen unbegründbaren Fall in vereinzelndes oder solip-

sistisches Denken dar. Doch nicht nur der reine Individualismus steht dem So-

47 James: Pragmatismus und radikaler Empirismus, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 239

lipsismus nahe, auch im Universalismus findet sich ein Weg, der sich, obwohl er

sich allen zuwenden soll, keinem*r zuwendet: denn der Universalismus, der auf

dem Denken an die Menschheit als Gattung begründet ist, läuft Gefahr, jegliche

Unterschiede in einer alles umfassende Einheit aufzulösen. Was bedeutet das? Es

bedeutet, dass es, wenn es um ein Denken in Hinsicht auf die Anderen geht, nicht

durch einen abstrakten Bezug auf die Menschheit erreicht wird. Zu den Anderen

gelangt man nicht universell, sondern in der konkreten Beschreibung – diese Be-

schreibungsform zu explizieren war die Aufgabe dieser Arbeit bisher.

Dem Universalismus und Individualismus entgegen kann mit Butler an dieser

Stelle besonders auf die Vernetzung mit Anderen über Affekte im Digitalen hin-

gewiesen werden, um im letzten Sinnabschnitt dieser Arbeit der solipsistischen

Unmöglichkeit, wie sie im ersten Hauptteil bestimmt wurde, eine Möglichkeit zur

Solidarität gegenüberzustellen, die zwischen universalistischen Verweisen auf ein

allgemeines Menschsein und der Betonung der Exklusivität und Partikularität der

Solidarität steht: »Die Affekte werden kommuniziert, sie sind mitteilbar, und sie bilden in

einer Situation physischer Isolation eine Art Netzwerk, über das sich eine emotionale und

politische Allianz herzustellen vermag.«48 Die wichtigsten Aspekte einer solchen Mög-

lichkeitsbeschreibung, die aus unsererWirklichkeit mit Anderen folgt, werden also

1. die Responsivität (Kommunikationswirklichkeit), 2. die parrhesiastische Darstel-

lung und 3. die positive Bezugnahme auf die pluralen Perspektiven sein, die trotz

räumlicher und zeitlicher Distanz eine Nähe unter den sozialen Strukturen dar-

stellen können. Dass all dies auf unserer Bedingung der Wirklichkeit, als Andere

unter Anderen zu sein, gründet, gilt es zum Abschluss nochmals klar herauszustel-

len, um mit einem kritischem und produktiven Ende die hier dargestellte Theorie

zu schließen.

Mögliche Solidarität – zwischen Risiko & Grazie Nachdem nun im letzten Sinnabschnitt

das Verhältnis zwischen Nähe und Distanz sowie die Bedingtheit der Wirklichkeit

durch Andere und ihre Perspektiven auf die Welt und uns selbst in der Selbst-

reflexion herausgestellt wurde, ist dieser abschließende Abschnitt einem positi-

ven Weltverhältnis gewidmet, das sich durch parrhesia und gemeinsames Stolpern als

mögliches Ethos des Miteinander verstehen lässt: Es ist die Solidarität, die das la-

bile Gleichgewicht darstellt, in dem man sich der Anderen als Anderen und sich

selbst als Andere*m unter Anderen im Erleben bewusst ist und sich dementspre-

chend den Anderen gegenüber mit Grazie verhält. Ich vertrete im Anschluss an das

hier Geschriebene also eine Auffassung von Solidarität, die über ihre Bestimmung

als Gefühl oder als Handlungspraxis hinausgeht. In der Solidarität treffen alle be-

wussten Fähigkeiten zusammen und werden zu einer Darstellung des Erlebens, in

der es explizit um die Anderen und eine*n selbst als Andere*n geht. Was bedeutet

48 Butler:Krieg und Affekt, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Als Andere unter Anderen

das genau? Es bedeutet, dass Solidarität eine komplexe Darstellung ausdrückt, die

auf eine soziale Situation aus der Perspektive des Füreinander antwortet. Solida-

risch zu sein heißt demnach nicht nur, sich solidarisch mit jemandem zu fühlen

oder mit anderen zusammen zu handeln. Es heißt, die gesamte Darstellung auf

ein Füreinander zu richten. Geschieht dies explizit durch Andere unter Anderen,

nenne ich das explizite Füreinander Solidarität, wenn dadurch nicht selbst explizit

ein Gegeneinander oder Nebeneinander miterschaffen wird. Ja, Solidarität ist ein

schmaler Grat.

Für die einzelnen bewussten Fähigkeiten bedeutet dies also Folgendes: imDen-

ken, die Anderen als Andere mit ähnlichen und unterschiedenen Perspektiven zur

Geltung kommen zu lassen; in der Wahrnehmung, nicht ein Individuum als Pro-

blemursache zu sehen, sondern die Strukturen zu fokussieren; im Fühlen das Un-

behagen, die Empörung oder auch das Vertrauen und die Euphorie als Verweise auf

gemeinsamen Probleme und Möglichkeiten zu verstehen und nicht als exklusiv in-

dividuell; im Imaginieren, sich gemeinsam produktive Vorstellungen von Struktu-

ren zu machen, die den Problemen entgegenstehen und das Füreinander betonen,

und imHandeln gemeinsame Praxen zu entwickeln, die gegen Unterdrückung und

Gewalt und gegen andere ähnliche Formen zu stehen. Alle bewussten Fähigkeiten

sind in einer solidarischen Darstellung des Erlebens involviert, da Solidarität ei-

ne Antwortmöglichkeit darstellt, mit der Komplexität der sozialen Situation und

ihren Zwängen umzugehen. Solidarität, in dieser Form beschrieben, ist eine Mi-

schung aus aktiven Entscheidungen der Menschen und dem passivenWiderfahren

von Strukturen in sozialen Situationen, die in eine kreative Produktivität gewen-

det werden, die die bestehenden zwingenden Strukturen negiert. Deshalb verstehe

ich Solidarität als Darstellungsform des Erlebens, die aus dem grazilen Ethos der

parrhesia in der Sorge erwachsen kann. Im Sorgen füreinander bewegtman sich auf

einem schmalen Grat zwischen Distanz und Nähe, sei es in der einspringenden Sorge

(wie gut kann man die Situation der anderen Person abschätzen, um zu verstehen,

was man einander abnehmen kann), der vorausspringenden Sorge (wie gut versteht

man, welches Verhalten man einer anderen Person spiegeln kann, um ihr zu hel-

fen) oder beim gemeinsamem Stolpern (wie viel Kraftaufwand kann man einander

zumuten, um die Strukturen zu verändern).

Warum aber mit Grazie? Grazie oder graziles Verhalten bestimmt sowohl ein

anmutiges, ein angemessenes Darstellen in der Situation als auch Formen der

tänzerischen, eleganten Bewegungen, die zwischen verschiedenen Problemen hin-

durchschwingen, und das Geschick, sich »aus der Affäre« zu ziehen, ein bestehen-

des Risiko nicht ausarten zu lassen. Man könnte also sagen, dass das grazile Ver-

halten nur deshalb grazil wirken kann, weil es sich der Schwierigkeit der Situation

bewusst ist und sich nur deshalb mit Leichtigkeit darstellen kann, weil es ange-

messen darauf antwortet. Der Begriff der Grazie bestimmt in dieser Arbeit also

die Schwierigkeit, im Angesicht des bestehenden Risikos aneinander ausgeliefert

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 241

zu sein, sich aber dennoch so zu verhalten, dass die gleichzeitige Angewiesenheit

auf Andere nicht als Problem, sondern als Teil der Lösung in Erscheinung treten

kann.Man verhält sich demnach grazil, wenn man sich auf die Anderen als Andere

bezieht, deren Perspektiven als die anderer Personen versteht, die wiederum die

eigene Perspektive als eine andere Perspektive erleben, wodurch sowohl die eige-

ne als auch die andere Perspektive aufs Spiel gesetzt wird. Der grazile Umgang

ist damit ein Weg, das Füreinander darzustellen, der in der parrhesia geübt wird.

Graziles und parrhesiastisches Verhalten ist der deutlichste Ausdruck dafür, uns als

gleichwertig und verschieden, als Andere unter Anderen darzustellen. Es ist die

Adäquatheit des Verhaltens, die Anderen als Andere zu verstehen und dieses Ver-

ständnis für sie darzustellen; oder wie es Butler formuliert: »Und weil wir diese

Welt gemeinsam bewohnen, sind wir aufeinander angewiesen.«49 Solidarität be-

deutet daran anknüpfend also eine gemeinsame Haltung, sich des Aufeinander-

angewiesen-Seins in der Form des Füreinander-Einstehens bewusst zu sein und

dies deshalb auch darzustellen. Daran anschließend ist die gerade bestimmte Gra-

zie also eine explizite Darstellungsform, die solidarisches Verhalten impliziert und

es deshalb ermöglichen kann.

Aufeinander angewiesen zu sein (sich einander gegenseitig zuzumuten) und

gleichzeitig einander ausgeliefert zu sein (sich zu widerfahren), ist damit der

Ausgangspunkt für den weiteren Verlauf dieses Abschlussabschnitts. – Ich möchte

nicht behaupten, dass diese Struktur des Angewiesen-ausgeliefert-Seins aus-

schließlich positiv zu bewerten ist. Das wäre eine Verkürzung der hier vertretenen

Position. Doch diese Struktur (Angewiesen-ausgeliefert-Sein oder auch Zugemu-

tet-widerfahren-Sein) ist die Bestimmung desMiteinanders, das sich sowohl in die

Richtung eines Gegeneinanders als auch in die eines Füreinander bewegen kann.

Der Blick liegt für den Abschluss dieser Arbeit jedoch auf dem Füreinander und so

wird das Unterstützende und die Veränderbarkeit der Struktur des Miteinanders

fokussiert. – Anderen ausgeliefert und auf sie angewiesen zu sein, beschreibt eine

Struktur, die zwischen Partikularität und Universalität steht, denn man ist nicht

nur ein Teil von etwas oder aufgehoben im Gesamten. Man ist sich in der parrhesia

des Risikos bewusst, das für jede Person besteht, die Teil der erlebten sozialen

Situation ist. Diese Teilhabe ist nicht reglementiert oder strukturell exklusiv; ge-

rade, weil sich die soziale Situation mit jeder hinzukommenden Person verändern

kann und sie nicht allein räumlich zu verstehen ist, ist sie nie abgeschlossen. Die

sozialen Situationen finden sich in Wiederholung und können dadurch sowohl

räumlich als auch zeitlich nicht nur singulär, sondern müssen miteinander erlebt

werden. Diese Art und Weise, Solidarität zu denken, findet sich auch bei Sabine

Hark, Rahel Jaeggi, Ina Kerner, Hanna Meißner und Martin Saar in Das umkämpfte

Allgemeine und das neue Gemeinsame – Solidarität ohne Identität:

49 Ebd., S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Als Andere unter Anderen

Wer Solidarität mit Anderen fordert und davon überzeugt ist, dass es Politik aus

Solidarität, in Solidarität geben kann und geben sollte, sieht die Anderen als Ge-

genüber und Bezugspunkt von moralischen Ansprüchen […]. Solidarität politisch

zu denken bedeutet, diese Forderungen nicht aus den besonderen Eigenschaf-

ten der Anderen oder besonderen Erfahrungenmit ihnen abzuleiten, sondern aus

dem, was wir mit ihnen teilen, ohne dass es uns oder ihnen alleine gehört.50

Versteht man Solidarität auf diese Weise, als Struktur des Füreinander, die sich

durch geteilte problematische soziale Strukturen an unterschiedlichen Orten und

Zeiten aufbaut, weil diese Strukturen gemeinsam erlebbar sind, wird es möglich

die Solidarität Schritt für Schritt auszuweiten. Sie muss dadurch weder auf allge-

meine Prinzipien aufbauen noch begrenzt durch direkten Umgang einzelner Indi-

viduen miteinander gedacht werden. Dies bedeutet also, dass man nicht abstrakte

Ordnungsebenen auf das Erleben der sozialen Situation aufbauen kann, um das

Problem zu bestimmen, das man miteinander teilt, sondern dass man diese pro-

blematische Struktur durch das Wiederholen bestimmter Erlebnisse erreicht, da

das Problem dann aus mehreren konkreten Perspektiven eingegrenzt wird, die alle

erlebt wurden.

Man kommt also nicht zur Solidarität mit Anderen, wenn man sie nur als Teil

einer anderen oder der gleichen Gruppe ansieht.51 Dies würde bedeuten, Partiku-

larität über das Erleben der Anderen zu stülpen.52 Genauso wenig funktioniert es

allerdings, eine allumfassende oder universalistische Struktur über den gesamten

Bereich des Erlebens zu legen: Natürlich sind wir alle Menschen, aber Solidarität

qua Menschsein erscheint wie eine Vorstellung ohne Bindung an das wirkliche Er-

leben.53 Würde durch die Einführung des Ideals schon seine Realisierung erzeugt,

bräuchte niemand mehr für Sichtbarkeit und Respekt für besondere Bedürfnisse

zu kämpfen, die jedem*r durch das Menschsein schon zukommen sollten. Noch

50 Sabine Hark, Rahel Jaeggi, Ina Kerner, Hanna Meißner & Martin Saar: Das umkämpfte Allge-

meine und das neue Gemeinsame. Solidarität ohne Identität, in: Sabine Hark, Friederike Kuster,

Katharina Liebsch, Aline Oloff, Regine Othmer, Birgit Riegraf, & Tanja Thomas (Hg.): Feminis-

tische Studien, Band 33, Heft 1, Aufl. 1, Stuttgart: 2015, S. 99.

51 Vgl. ebd., S. 103: »Gesucht werden konnte also nach nicht weniger als den heute möglichen

Formen der Kooperation und der wechselseitigen Verantwortung, in denen das, was allge-

mein, jede_r zukommend und fur jede_n verbindlich ist, nichts Vorausgesetztes, Selbstver-

ständliches ist, sondern ein erst in Praktiken undBeziehungen herzustellender Bezugspunkt,

den wir erst teilen müssen, um ihn zu erfahren.«

52 Vertreter*innen sind bspw. David Hume und Richard Rorty; vgl. Kurt Bayertz: Solidarität –

Begriff und Problem, Frankfurt a.M. Suhrkamp, 1998, S. 20ff., oder auch Charles Taylor, vgl.

Charles Taylor: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie – Aufsätze zur politischen Philoso-

phie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002, S. 7.

53 Vertreter*innen sind bspw. die stoische Philosophie, Henri Bergson, John Stuart Mill, Max

Scheler u.a. vgl. ebd. S. 15ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 243

problematischer ist jedoch, dass das Ideal selbst als Ausschlusskriterium fungiert,

solange es »nur« durch eine bestimmte Gruppe anMenschen als Ideal gesetzt wur-

de und die Schwierigkeiten Anderer nicht mitdenkt. Didier Eribon fasst diesen

Gedankengang folgendermaßen zusammen: »Die Vorstellung einer nationalen Ge-

meinschaft [Partikularismus, P.H.] ist ein Irrtum, die des planetarischen »Gemein-

samen« [Universalismus, P.H.] eine depolitisierende Utopie. Die soziale Welt be-

steht immer aus heterogenen, divergierenden, widerstreitenden Geschichten und

Traditionen.«54 Und gerade weil die »sozialeWelt« in verschiedensten Perspektiven

und Facetten schillert, ist ein Ismus als ideales Konzept, sich in ihr zu verhalten,

unmöglich. So ist die hier vertretene Pluralität der sozialen Situation kein ideales

Konzept, sondern eine Folge unserer Wirklichkeit mit Anderen. Mein hier gege-

bener Vorschlag bezieht sich deshalb auf das Grazile als dargestellte Leichtigkeit

im Umgang mit Schwierigkeit, weil aus den gegebenen Strukturbeschreibungen

zwar die Möglichkeit eines Füreinander als solidarisches Einstehen gegen Unter-

drückung und andere Probleme besteht, jedoch die sozialen Situationen selbst ihre

Strukturzwänge präsentieren, auf die Solidarität eine divergente und plurale Ant-

wort sein kann.

Was ist aber dann diese Solidarität zwischen Partikularität und Universalis-

mus? Sie ist keine Kategorie, um etwas zusammenzufassen. Sie ist ein Verhalten,

in dem sich das Miteinander als Füreinander darstellt, ein Verhalten, das durch

eine gewisse Grazie das Risiko im Umgang miteinander nicht verdeckt, sondern

es in seiner Form als Risiko bewusst aufrechterhält und versteht, dass dieses Risi-

ko für Andere unter Anderen in der sozialen Situation besteht. Kurz gesagt: Es ist

die Darstellungsform des je eigenen Erlebens, als Andere unter Anderen zu sein.

Grazie bedeutet dabei also nicht – und das sei hier besonders betont –, dass man

sich zurückhält und die Probleme und Sorgen nicht ausspricht, um sie zur Har-

monie zu zwingen, sondern dass man sie passend adressiert, dass man mit dem

Problem offen umgeht. Es geht in der Solidarität nicht darum, welche Gruppe von

Menschenman ausgrenzt, sondern gegen oder für welche sozialen Strukturenman

kämpft. Die Grazie,mit der das Risiko zu seinemRecht kommt, als Risiko gelebt zu

werden, ist somit eine produktive solidarische Haltung, die sich gegen die konkre-

ten Strukturen richtet, die das Risiko in der erlebten sozialen Situation darstellen;

oder kurz: Wenn man solidarisch ist, kämpft man nicht gegen eine oder mehre-

re konkrete Andere, sondern gegen unterdrückende, benachteiligende soziale Strukturen,

denen man gemeinsam unterworfen ist.

Solidarität ist damit ein Erleben der gemeinsam erkämpften Veränderung so-

zialer Strukturen und nicht das absichtliche Ausgrenzen bestimmter Personen. Es

ist ein Kampf gegen die konstituierenden Bedingungen, unter denenman gemein-

sam lebt, gegen die Sedimentierungen unterdrückender Verhaltensweisen, die nie-

54 Eribon: Gesellschaft als Urteil, S. 201.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Als Andere unter Anderen

mand von uns selbst hervorgebracht hat und die man durch die eigenen Verhal-

tensweisen wieder mit hervorbringt. Wenn man also überhaupt gegen jemanden

kämpft, dann gegen die Wiederholungen der sozialen Strukturen, die Andere un-

terdrücken; und diesen Kampf kann man nicht alleine führen. Man kann an dieser

Stelle die Frage Butlers aus Psyche der Macht folgendermaßen in eine Form über-

tragen, in der nicht die Frage nach dem Subjekt im Singular gestellt wird, sondern

nach den Subjekten, den Anderen im Plural, um sie in eine Frage nach der Mög-

lichkeit von Solidarität zu verwandeln:

Wir sind »zur Wiederholung der gesellschaftlichen Normen gezwungen, durch

die [wir, P. H.] hervorgebracht wurde[n], aber diese Wiederholung bringt Risiken

mit sich, denn wenn es einem nicht gelingt, die Norm »richtig« wiederherzustel-

len, wird man weiteren Sanktionen unterworfen und findet die vorherrschenden

Existenzbedingungenbedroht. Unddoch:wie sollenwir ohne eineWiederholung,

die das Leben – in seiner derzeitigen Organisation – aufs Spiel setzt, auch nur be-

ginnen, uns über die Kontingenz dieser Organisation klarzuwerden und perfor-

mativ die Umrisse der Lebensbedingungen neu zu zeichnen?55

Die Veränderung der Lebensbedingung bzw. der sozialen Strukturen verweist –

folgt man dieser eher rhetorischen Frage Butlers – darauf, wodurch Solidarität

möglich wird: Es ist die Kontingenz, das heißt, die Rechtfertigungslosigkeit der

bestehenden sozialen Strukturen aus einem abstrakten und ewig gültigem Prin-

zip. Oder anders: Weil die sozialen Strukturen sich nicht auf ein feststehendes,

überzeitliches Prinzip berufen können, sind sie veränderbar. Dieser Aspekt des

Durch-Menschen-gemacht-Seins bzw. der Historizität sozialer Strukturen darf je-

doch nicht verdecken, dass es eine enorme Anstrengung bedeutet, sich von der

Macht der Strukturen auch nur kurz zu lösen, um sie zu verändern, oder, wie es

früher in dieser Arbeit hieß, sie decodieren und recodieren zu können.

Ein Beispiel für diese Schwierigkeit, das sicherlich zu seiner Zeit noch mehr

Überzeugungskraft entfaltete, liefert Jean-Paul Sartre in der Beschreibung einer

Situation, aus der heraus man nur gemeinsam, solidarisch ausbrechen kann. Diese

Beschreibung findet sich in seinem zweiten Hauptwerk Kritik der dialektischen Ver-

nunft, in dem die Verwirklichung der ontologischen Freiheit jedes Menschen an die

gemeinsame Aktion gegen bestehende Verhältnisse gebunden wird. Dies stellt eine

Transformation seiner Theorie aus Das Sein und das Nichts dar, da nicht mehr ein

einzelnes Subjekt sein Verhalten zur Welt frei verändern kann, sondern nur soli-

darisch die nötige Kraft oder Anstrengung dafür aufgebracht werden kann. Sein

Beispiel dafür sieht – paraphrasiert, da es sich über mehrere Seiten erstreckt – wie

folgt aus: An einerHaltestelle wartet eine bestimmte Anzahl von Arbeiter*innen auf

55 Judith Butler: Psyche derMacht–Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001,

S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 245

einen Bus, der sie zur Arbeitsstelle bringen soll. Der Bus selbst hat jedoch zu wenig

Plätze, um alle Arbeiter*innen zu befördern. Man steht vor der gemeinsamen so-

zialen Struktur des Arbeiten-Müssens, aber Nicht-dort-Ankommen-Könnens. Des-

halb werden Ordnungsnummern gezogen, um zu sichern, wermitfahren kann und

wer »überzählig« ist. »Es ist für mich ja sehr wichtig, ob ich die zehnte Nummer

habe oder die zwanzigste. Aber ich bin Zehnter durch die Anderen, insofern sie An-

dere sind als sie selbst, das heißt, insofern sie nicht in sich selbst den Grund ih-

rer Ordnungsnummer besitzen.«56 Hier wird die Bedingung unserer Wirklichkeit,

als Andere unter Anderen zu sein, deutlich hervorgehoben: Sie stellt uns neben-

einander (Sartre nennt dies Serialisierung) in dieselbe Situation und damit unter

dieselben sozialen Strukturen.

Doch daraus erwächst noch keine Lösung des Problems, denn die Ordnungs-

nummern bezeichnen eine Gruppe an Menschen, die in den Bus einsteigen dürfen

und eine Menge an Menschen, denen dies verwehrt bleibt. Somit liegt hier noch

keine Solidaritätsform vor, wenn einfach Nummern gezogen werden undman ein-

steigt oder nicht einsteigt.Man beugt sich der Struktur und die Anderenwerden zu

Konkurrenten. Zur solidarischen Praxis wird diese Situation, sobald auf die Situa-

tion nicht mit Einverständnis, sondern mit Empörung oder einer anderen Darstel-

lung von Unverständnis über die unnötige Konkurrenz reagiert wird. Dann wird

freimütig das Risiko eingegangen und dadurch bewusst aufrechterhalten, nicht

mitgenommen zuwerden, vom*n der Arbeitgeber*in sanktioniert zuwerden, kurz:

in irgendeiner Form verletzt zu werden. Diese parrhesiastischeDarstellung birgt die

Möglichkeit zur Solidarisierung und zur gemeinsamen Boykottierung der Situati-

on, um den Anderen als Anderen keine Exklusion als die, die nicht mitfahren kön-

nen, widerfahren zu lassen, sondern sich gegenseitig zu Komplizen zu machen,

die die soziale Struktur nicht wiederholen und damit performativ erhalten, son-

dern ihre Labilität und damit ihre Rechtfertigungslosigkeit zu offenbaren. Dies

geschieht durch eine gemeinsame Darstellung des Erlebten in der Form, es in ein

Füreinander zu verändern.

Die parrhesiastische Darstellung einer einzelnen Person reicht jedoch nicht, um

eine tatsächliche solidarische Darstellung zu verkörpern, durch die die Struktur

verändert wird. Siemuss auf Andere treffen, diemit Grazie dieses Risiko verstehen,

es annehmen und selbst wiederholen.Damit ist Solidarität selbst auf die Performa-

tivität angewiesen, die die sozialen Strukturen hervorbringt. Daraus lässt sich be-

stimmen, dass die Kontingenz allein nicht die hinreichende Bedingung für solida-

rische Darstellungen sein kann. Mit den in dieser Arbeit geleisteten Beschreibun-

gen, dass als Andere unter Anderen zu (er)leben ein Risiko darstellt, das mit Grazie

als dieses Risiko offengelegt und erlebt werden kann, lassen sich die drei Punkte

56 Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft, S. 279.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Als Andere unter Anderen

für die Bestimmung der Solidarität bezeugen, die zum Ende des letzten Sinnab-

schnitts gegeben wurden: Zum einen muss eine generelle Responsivität der Men-

schen untereinander und damit zur sozialen Situation gegeben sein, was heißt,

dass jedes Verhalten eine Antwort auf eine soziale Situation ist, auf die wieder-

um geantwortet werden kann. Dieses Vermögen muss für eine solidarische Dar-

stellung tatsächlich verwirklicht, also ausgeführt werden. Zum anderen kann die

Antwort nicht jede Form annehmen, sondern sie muss tatsächlich darstellen, wie

es für eine*n jede*n ist, diese Situation als Andere*r unter Anderen zu erleben,

oder kurz: Man muss sich parrhesiastisch verhalten, indem man ehrlich darstellt,

wie die Situation auf das eigene Erleben wirkt, um gemeinsam die Strukturen zu

verändern. Zuletzt bedarf es eines Verhaltens, das adäquat darstellt, dass man die

Anderen als Andere erlebt und deshalb sowohl das Risiko als auch die gemeinsame

soziale Struktur versteht, die sie freimütig dargestellt haben. Aus ihm folgt in der

Beispielsituation desWartens auf den Bus möglicherweise, dass man nicht einfach

in den Bus einsteigt und andere draußen lässt, sondern dass man den Bus aufhält,

ihn im Extremfall stilllegt, und somit das Erleben dieser sozialen Situation in eine

solidarische Darstellung verwandelt. Zu betonen ist jedoch, dass die solidarische

Darstellung nicht nur positiv gewertet werden kann. Für diejenigen Personen, die

sich nicht in der Darstellung wiederfinden, kann das solidarische Verhalten ab-

schreckend und einschüchternd wirken.

Mit diesen Ausführungen kann man die Möglichkeit für Solidarität also in

der generellen Kontingenz menschlich gemachter Strukturen und in unserer Be-

dingung der Wirklichkeit, als Andere unter Anderen zu (er)leben, aufweisen. Die

Wirklichkeit der Solidarität setzt demnach ein Verhalten zur Welt und zu Ande-

ren voraus, das sich selbst als permanenten Kampf und permanente Anstrengung

darstellt, da es nicht leicht ist, gleichzeitig das Risiko der Responsivität parrhesi-

astisch und grazil offensichtlich zu halten. Anders formuliert: Es ist eine nicht zu

unterschätzende Anstrengung, freimütig darzustellen, was das Problem ist, und

dabei nicht die Person, die das Problem darstellt, völlig als das Problem zu identi-

fizieren, sondern sowohl ihr Verhalten als auch die sozialen Strukturen als Grund

für die verletzende Situation zu adressieren. Das meint es, wenn man sich im Be-

wusstsein der Schwierigkeiten dennochmit Leichtigkeit verhält. Das Grazile ist ein

anstrengender Kampf in mehrere Richtungen. Doch nur in dieser Art und Weise

werden die pluralen Weltverhältnisse nicht zu Problemen, sondern zur Möglich-

keit, in einem der Weltverhältnisse oder ihrer Kombination eine Lösung gegen die

unterdrückenden Strukturen zu erkennen, die die geteilte soziale Situation bedin-

gen.

Dank der Responsivität können parrhesia und Grazie also ein Erleben zur Dar-

stellung bringen, in dem solidarische Verhaltensweisen nicht bedeuten, gegen kon-

krete Andere oder für eine allgemeine Menschheit zu kämpfen, sondern gemein-

sam über soziale Strukturen zu stolpern und die Wiederholung dieser Strukturen

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 247

als Problem zu erkennen, das man durch unterschiedlich starke Anstrengung ge-

meinsam zu lösen versuchen kann. Was das Beispiel des Wartens auf den Bus und

die gerade gegebene Definition der Solidarität also offenbart, ist einWeg zwischen

Partikularismus und Universalismus, da man gegen konkrete soziale Strukturen

kämpft, die man gemeinsam erlebt hat und die für Andere deshalb ebenso erlebbar

sind. Als Andere unter Anderen zu leben bedeutet, dass »ich« und »du«, genauso

wie »wir«, »ihr« und »sie« nicht durch starre Grenzen voneinander getrennt sind,

sondern dass wir uns immer auf den Schwellen zwischen diesen Zuschreibungen

bewegen und sie sogar überschreiten können.

Dennoch muss ich hier mit Eribon auf folgenden Sachverhalt hinweisen, der

die Schwierigkeit für eine solidarische Darstellung noch deutlicher macht, da sei-

ne Beschreibung ein Blick auf die gesellschaftliche Realität ist: »Der Gegensatz

zwischen »uns« und »denen« bleibt für die populären Klassen konstitutiv, auch

wenn der Inhalt des »Wir«, mit demman sich identifiziert, und des »Sie«, von dem

man sich absetzt, flukturiert.«57 Das hier Vorgestellte ist darauf ausgerichtet, diese

Fluktuation nicht nur innerhalb des »wir« oder des »sie« zu ermöglichen, sondern

übergreifender. Dies lässt sich theoretisch – wie hier geschehen – beschreiben,

kann aber in der jeweiligen Lebenswirklichkeit eine fast unüberwindliche Aufgabe

darstellen. Anders formuliert ist dies die Kehrseite der Kontingenz: Man kann die

sozialen Strukturen durch ihre Performativität aufbrechen, was heißt, sie zu re-

und zu decodieren, aber man muss es nicht, und wenn man es versucht, gibt es

keine Garantie für das Gelingen. Andererseits sind wir gezwungen, mit Anderen –

ob sie uns fremd oder ähnlich erscheinen – auf irgendeine Art und Weise zusam-

menzuleben. Daraus kann man mit Julia Kristeva folgende Hoffnung für die Form

eines Zusammenlebens beschreiben: »Eine paradoxe Gemeinschaft ist im Entste-

hen, eine Gemeinschaft von Fremden, die einander in dem Maße akzeptieren, wie

sie sich selbst als Fremde erkennen.«58 Dies stellt jedoch keine bloße Setzung dar,

sondern eine ethische Aufgabe! Butler schreibt dazu: »Die ethische Beziehung be-

deutet, eine bestimmte egologische Perspektive abzutreten und einen Standpunkt

einzunehmen, der grundlegend von einem Modus der Anrede strukturiert ist: Du

rufst mich an und ich antworte. Wenn ich antworte, dann nur, weil ich schon ver-

antwortlich war«.59 Sie leitet damit die Verantwortung füreinander aus der Not-

wendigkeit der Konstitution der Anderen unter Anderen durch eben die Anderen,

der Kohabituation in derselben Welt ab, weil man nur dadurch – im Sinne Wal-

denfelsʼ – aufeinander antworten kann.

Die Frage, die sich stellt, ist also wie man von der notwendigen Kohabituation

zu diesem Ethos der parrhesiastischen Grazie, also zum hier vorgestellten Vorschlag

57 Eribon: Gesellschaft als Urteil, S. 219.

58 Kristeva:Fremde sind wir uns selbst, S. 213.

59 Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Als Andere unter Anderen

für Solidarität gelangt: Wie verstehe ich mich selbst und Andere als Andere*r un-

ter Anderen? Die vorliegende Arbeit hat versucht, auf diese soziale Fragestellung

zu antworten: Der Weg führte über eine generelle Betonung der Bedeutung der

Anderen für unsere Wirklichkeit, aus der sich die Notwendigkeit ergibt, sich selbst

im eigenen Erleben unter sozialen Strukturen für Andere darstellen zu müssen,

zu Formen der Fokussierung der Anderen in Sorgestrukturen, zu der gerade for-

mulierten möglichen Solidarität. Dies muss als Prozess einer Reflexion verstanden

werden, der sich in alltäglichen wie in extremen sozialen Situationen durch das

Widerfahrnis anderer Perspektiven anstößt, aber nie völlig aus seinen eigenen Be-

dingungen heraustreten kann. Wir sind mit Anderen in sozialen Strukturen ver-

haftet: Unsere Wirklichkeit ist, als Andere unter Anderen zu (er)leben, d.h. immer

miteinander leben zu müssen, sowohl gegeneinander zu agieren, nebeneinander

in Registern der Bürokratie zu stehen als auch füreinander einstehen zu können.

Mit William James kann man, auch wenn es das Zitat aus seinem eigenen Kon-

text heraustrennt, sagen, dass damit »[d]er ganze Inhalt dieses Begriffs [der sozia-

len Situation, P.H.] nichts anderes [ist] als eben die Tatsache des Kohärierens. Hin-

ter dieser Tatsache ist nichts.«60 Er kann demnach in der von Butler beschrieben

Kohabitation münden und bietet somit die Möglichkeit, Solidarität zu beschreiben

– eine Solidarität, die zwischen Universalismus und Partikularismus liegt – und im

Gegenzug jede solipsistische Neigung, jede Abkehr von Anderen als Illusion zu be-

stimmen: denn es besteht für uns eine Notwendigkeit der Form nach, in der wir

Wirklichkeit erleben, nämlich sie als Andere unter Anderen zu erleben. Unser Er-

leben stellen wir in Bezug zu, im Blick für und in der Betrachtung durch Andere

dar. Konkret bedeutet dies für eine Solidarität, die durch die Alterität der Anderen

die Alterität des eigenen Selbst erlebbar darstellt, dass dies nicht als Manko oder

Problem angesehen wird, sondern als Form in der Solidarität zwischen Partikula-

rismus und Universalismus möglich sein kann, in der gerade durch die Alterität

die Veränderbarkeit von sozialen Strukturen bestimmt werden kann, weil sie nicht

notwendig sein können; Eine Form, die versucht, die erlebte Wirklichkeit in ihrer

Komplexität bestehen zu lassen; als ein Zusammenführen von Distanz, Nähe, Ho-

rizont, Fokussierung und Reflexion, das sich zwar nicht als Eindeutigkeit, jedoch

am vollständigsten und klarsten zeigt, wenn man die Fassaden der Anderen als

das beschreibt, als was sie hier herausgestellt wurde: die Darstellung des inten-

tionalen Erlebens füreinander, die Bedingung unserer Wirklichkeit, einander zu

verstehen.61

»Das heißt aber: Wenn das Wesen der Philosophie darin besteht, diesseits aller

Gewissheiten [zu den Strukturen, P.H.] zurückzugehen, wenn sie von der Kritik

60 James: Der Pragmatismus, S. 54.

61 Vgl.: Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die soziale Situation – Widersprüche vielfältiger Weltverhältnisse 249

lebt, dann ist das Antlitz [der, P.H.] Anderen der eigentliche Anfang der Philoso-

phie. […]Diese [soziale, P.H.] Situation istmoralisches Bewusstsein;meine Freiheit

ist dem Urteil [der, P.H.] Anderen ausgesetzt«.62

Damit ist das hier beschriebene Erleben seiner*ihrer selbst als Andere*r unter An-

deren keine abstrakte Aufhebung problematischer und unterdrückender Beziehun-

gen zu Anderen (sozialer Strukturen), nur weil durch die Beschreibung auch eine

Möglichkeit für ein solidarisches Füreinander aufgezeigt werden kann. Das Erle-

ben – als Andere unter Anderen zu sein – stellt sich als die Grundstruktur des

menschlichen Lebens dar, als die Form, in der wir einander im Miteinander aus-

gesetzt und aufeinander angewiesen sind. Die Fokussierung des Erlebens ermög-

licht es, die sozialen Strukturen in den Blick zu nehmen, gerade weil das Erleben

mit Anderen geteilt ist. Diese Fokussierung der Anderen zeigt sich am deutlichs-

ten in der gemeinsamen Sorge füreinander.Dieses Sich-füreinander-Sorgen heißt,

zu verstehen, dass wir als Kompliz*innen aneinanderkleben, ob wir wollen oder

nicht. In Frage steht jedoch, ob wir diese Beziehung explizit machen oder nicht.

Die Kompliz*innenschaft ermöglicht es jedenfalls, miteinander füreinander gegen

die Wiederholung von sozialen Strukturen einzustehen, über die man gemeinsam

gestolpert ist: d.h. aus dem Stolpern Gesellschaftskritik folgen zulassen, weil man

den bestehenden sozialen Strukturen andere gegenüberstellen kann. Weil wir ge-

meinsam stolpern ist die Negation der sozialen Strukturen möglich, die uns ge-

geneinander zur Gewalt und zu Unterdrückung oder – was dasselbe wäre – bloß

aneinander vorbei zum »Weiter-So« führen werden.

Wozu also das Alles? Damit sich das, was Susan Sontag in ihrer Beschreibung,

wie wir das Leid Anderer betrachten, sagt, verändert; damit nicht »der andere, selbst

wenn er kein Feind ist, uns nur als jemand [gilt], den man sehen kann, nicht aber

als jemand, der (wie wir) selbst sieht.«63 Damit wir je selbst durch die Anderen

soziale Strukturen produzieren und reproduzieren, in denen wir uns als Andere

unter Anderen erleben können.

62 Levinas: Die Spur des Anderen, S. 207f.

63 Susan Sontag: Das Leiden anderer betrachten, München/Wien: Carl Hanser 2003, S 86.

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452455-006 - am 14.02.2026, 11:55:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452455-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

