Das Kopftuch als das Andere.
Eine notwendige postkoloniale Kritik
des deutschen Rechtsdiskurses

CENGIZ BARSKANMAZ

Der Staatsrechtler Jorn Ipsen hat 2003 mit seinem Aufsatztitel »Karlsruhe
locuta, causa non finita« (2003) eine sehr zutreffende Prognose fiir den Kopf-
tuchfall abgegeben. Tatsdchlich scheint das >Kopftuchurteil< des Bundes-
verfassungsgerichts (BVerfG),' statt den Kopftuchfall endgiiltig abzuschlie-
Ben, eher eine Flut an Féllen vor deutschen Gerichten ausgeldst zu haben.?
Zum dritten Mal hat sich das Bundesverwaltungsgericht (BVerwG) im Juni
2008 mit der Kopftuchfrage auseinandergesetzt.” Vor dem Hintergrund dieser
langjdhrigen und kontroversen rechtspolitischen Entwicklungen beabsichtigt
dieser Beitrag nicht eine vollstindige Darstellung verfassungsdogmatischer
Argumentationslinien fiir oder gegen ein Kopftuchverbot (siehe auch Berg-
hahn, Bockenforde, Mahrenholz und Sacksofsky in diesem Band). Vielmehr

1 BVerfG v. 24.09.2003, Az. 2 BvR 1436/021, BVerfGE 108, 282.

2 Landesarbeitsgericht (LAG) Diisseldorf v. 10.04.2008, Az. 5 Sa 1836/07; Ver-
waltungsgerichtshof (VGH) Baden-Wiirttemberg v. 14.03.2008, Az. 4 S 516/07,
Verwaltungsgericht (VG) Gelsenkirchen v. 27.02.2008, Az. 1 K 1466/07;
Staatsgerichtshof des Landes Hessen v. 10.12.2008, Az. P.St. 2016; VG Aachen
v. 09.11.2007, Az. 1 K 323/07; VG Diisseldorf v. 14.08.2007, Az: 2 K 1752/07,
Arbeitsgericht (ArbG) Diisseldorf v. 29.06.2007, Az. 12 Ca 175/07; VG Diissel-
dorf v. 05.06.2007, Az. 2 K 6225/06; Oberverwaltungsgericht (OVG) Bremen v.
21.02.2007, Az. 2 A 279/06; Landgericht (LG) Dortmund v. 12.02.2007, Az. 14
Gen. Str. K. 12/06; VGH Bayern v. 15.01.2007, Az. Vf. 11-VII-05; LG Dort-
mund v. 07.11.2006, Az. 14 (III) Gen. Str. K., 14 (VIII) Gen. Str. K.; VG Stutt-
gart v. 07.07.2006, Az. 18 K 3562/05; BVerfG v. 27.06.2006, Az. 2 BvR
677/05; BVerfG v. 22.02.2006, Az. 2 BvR 1657/05; VG Augsburg v.
18.10.2005, Az. Au 2 E 05.1062; OVG Bremen v. 26.08.2005, Az. 2 B 158/05;
VG Bremen v. 19.05.2005, Az. 6 V 760/05.

3 BVerwG v. 26.06.2008, Az. 2 C 22.07, NJW 2008, 3654.

361

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

soll diskursanalytisch der Frage nachgegangen werden, welches soziokul-
turelle Bild vom Islam und spezifisch vom Kopftuch im deutschen Rechts-
diskurs von wem wie vermittelt wird. Anders gesagt: Wie wird das islamische
Kopftuch argumentativ konstruiert und durch das Recht und die Rechtspolitik
diskursiv hergestellt? Dabei liegt der Fokus auf dem >Kopftuchurteil< des
BVerfG und den diesbeziiglichen juristischen Kommentaren. Frithere und
nachfolgende Gerichtsentscheidungen zum Kopftuch werden ebenfalls heran-
gezogen, um mogliche Argumentationsverschiebungen verfolgen zu konnen.
Dariiber hinaus werden auch die seit dem >Kopftuchurteil< verabschiedeten
Landesgesetze exemplarisch einer postkolonialen Leseart unterzogen.

Der Beitrag argumentiert, dass das Kopftuch einem westlichen kulturhe-
gemonialen Vorverstindnis unterliegt, dessen Konstruktionen von Islam und
Kopftuch auf einer orientalistischen Kolonialtradition aufbauen: Mit dem
>Kopftuchurteil« des BVerfG fanden kolonialistisch geprigte Bilder endgiiltig
Eingang in den juristischen Diskurs und wurden mit den nachfolgenden Lan-
desgesetzen auch positivrechtlich verankert. Damit fiihrt der Rechtsdiskurs zu
einer Hierarchisierung der Diskursteilnehmer und -teilnehmerinnen, bei der
sich die Kopftuch tragende Muslimin zwar artikuliert, aber nicht gehort und
so marginalisiert wird. Daher kann der deutsche Kopftuchdiskurs ohne den
historisch-analytischen Bezug auf koloniale Herrschaftsverhiltnisse, orientali-
stische Denkmuster und den hiesigen neorassistischen Antiislamdiskurs nicht
angemessen analysiert werden.

Postkolonialismus — Orientalismus —
kultureller Rassismus

Postkoloniale Theorie

Als eine relativ junge Theoriebewegung stellt die >Postkoloniale Theorie« eine
Kritik am allgemeinen und spezifischen postkolonialen Gesellschaftszustand
dar. Sie nimmt dabei — in Abgrenzung zu fritheren Formen von >Imperialis-
mus< — den europédischen Kolonialismus und Imperialismus als Ankniipfungs-
punkt und verweist mit dem Prifix >post< (lat. nach) auf die der modernen
Kolonialzeit nachfolgenden gesellschaftlichen Strukturen und Phénomene.
Kennzeichnend fiir die >Postkoloniale Theorie« ist ihr Bruch mit objektiv-neu-
tralen und universalen wissenschaftlich-politischen Positionen. Mit (post)mar-
xistischen, poststrukturalistischen und feministischen Ansitzen fordert die
>Postkoloniale Theorie< den Kolonialismus sowie sein wirtschaftliches und
kulturelles Verméchtnis kritisch heraus und stellt einen engagierten Versuch
dar den marginalisierten postkolonialen Subjekten eine Stimme zu verleihen.

362

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

Dabei wird der Kolonialismus in seiner historischen und politischen Ein-
ordnung, Definition und Wirkung nach zwei interdependenten Deutungsebe-
nen unterschieden. Zum einen stellt >Kolonialismus< die gewaltsame Inan-
spruchnahme und Kontrolle von Territorien und Vélkern dar, deren materielle
Ausbeutung die konstitutive Bedingung der westlichen kapitalistischen Ent-
wicklung ausmachte (Loomba 1998: 23). Diese Materialitit wird zum anderen
von einer diskursiven Formation der kolonialisierten und kolonialisierenden
Subjekte und Kulturen begleitet. Es sind vor allem diese Kulturalisie-
rungsprozesse, die dem Kolonialismus die Funktion eines hegemonialen Re-
prisentationssystems zukommen lassen. Diese gewaltvolle Wissensproduk-
tion (>epistemic violence<) ist durch eine asymmetrische Dichotomisierung
gekennzeichnet, mit der ein iiberlegenes europdisches Selbst und ein unter-
geordnetes Anderes geschlechtlich, rassisch, kulturell und 6konomisch festge-
schrieben werden. Diese Hierarchisierung stellt ein wichtiges Element euro-
pdischer und weiler Identitéitsbildung dar; es ist die Konstruktion eines
aufgeklirten, zivilisierten, miannlichen und weifien Subjekts, an dem das ob-
jektivierte Andere abwertend gemessen wird, weshalb Stuart Hall diesen
Prozess im Gegensatzpaar »the West and the Rest« (Hall 1996: 184) prigend
zusammenfasst. Dabei findet eine Reprisentation des kolonialisierten Sub-
jekts sowohl im Sinne diskursiver Darstellung als auch politischer Vertretung
statt (Spivak 1988: 275 ff). Die Definitionsmacht in diesem diskursiven Zu-
schreibungsprozess liegt beim Westen. In diesem Sinne verweist >postkolo-
nial< auf die sozial-historische Dimension der gegenwirtigen lokalen und
globalen Verfasstheit, in der eine Kontinuitdt kolonialer Denkmuster und
Praktiken erkennbar ist. Dabei ist die Kolonialisierung als dynamisch und
dialektisch zu betrachten: Nicht nur kolonialisierte, sondern auch die kolo-
nialisierenden Kulturen werden diskursiv hergestellt. Die westlichen Gesell-
schaften sind dabei sowohl Ausgangs- als auch Eingangsorte von Kolonial-
diskursen (Ha 2003: 63). >Postkolonialismus«< ist in diesem Sinne ein »Kolo-
nialismus ohne Kolonien« (Ha 2005: 107).

Orientalismus

Als wegweisend fiir die postkoloniale Theoriebildung gilt Edward W. Saids
Buch »Orientalism« (1979). In seiner literaturwissenschaftlichen Studie geht
Said der Frage nach, wie westliche Diskurse und Institutionen Wissen iiber
den Orient produzieren. Saids Hauptthese lautet, dass sich im >Orientalismus<
der Okzident gegensétzlich zum Orient konstruiert und dieser Diskurs der Le-
gitimierung der Kolonialherrschaft dient (Said 1979: 2 ff). >Orientalismus<, so
Said, ist eine Art des Denkens, die sich auf eine ontologische und epistemo-
logische Differenz zwischen Okzident und Orient stiitzt. >Orientalismus< ist
ein Wissenssystem iiber den Orient, in dem das Andere als archaisch, riick-

363

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

stindig, exotisch, barbarisch und feminin gebrandmarkt wird, wihrend dem
Selbst die Attribute modern, fortschrittlich, rational, sdkular, demokratisch
und ménnlich zu Gute kommen. Der >Orientalismuss, d.h. die Orientalisierung
des Orients, fithrt zu einer Homogenisierung und Essentialisierung des
Orients als einer Kultur; Gegebenheiten, die nicht ins Bild passen, werden
ausgeblendet (ebd.).

In Anlehnung an Michel Foucaults Diskursbegriff beschreibt Said den
smodernen< Orientalismus als einen Kolonialdiskurs: Im Gegensatz zu frithen
orientalischen Erzidhlungen ist er nicht mehr eine reine Phantasie des Okzidents,
sondern eine funktionierende historische Gestalt aus Theorie und Praxis, wis-
senschaftlicher Disziplin einerseits und Kolonialpraxis andererseits. Anders for-
muliert war und ist die westliche Wissensproduktion nicht von imperialen
Herrschaftsprojekten zu trennen. Im orientalistischen Représentationssystem
spricht der Okzident im Namen des Orients. Er reprisentiert den Orient und
bringt die orientalischen Subjekte beherrschend zum Schweigen. Die Projektion
des Islams erhdlt im Orientalismus eine spezifische diskursive Formation (Said
1994: 331). Der Islam wird als ein monolithisches Gebilde konstruiert und der
europdischen Moderne als unterlegen entgegengesetzt. Hier vollzieht sich die
Transformation vom traditionellen Feindbild Islam zum >neuzeitlichenc
Orientalismus, die gewisse Parallelen zur Verschiebung vom mittelalterlichen
(religiosen) Antijudaismus zum (kulturellen, rassifizierten) Antisemitismus
aufzeigt (Attia 2007: 16).

Deutschland postkolonial?

Sowohl der >Postkolonialismus< als auch der >Orientalismus< setzen grund-
siitzlich eine koloniale Praxis voraus. Einer Ubertragung der postkolonialen
Analyse auf den deutschen Kontext und, damit einhergehend, der Frage nach
einem spezifischen deutschen Orientalismus ist daher nicht selten mit Skepsis
begegnet worden. Ablehnend wird argumentiert, dass das Deutsche Kaiser-
reich im Unterschied zu GroBbritannien (>the British Empire«<) und Frankreich
(I'Empire colonial frangais<) geopolitisch und historisch keineswegs eine Ko-
lonialgromacht darstellte und dem deutschen Orientalismus ein geringer Ein-
fluss zukomme.

Jedoch zeigen jlingere Forschungen, dass Kolonialdiskurse im Kaiserreich
keineswegs als Randerscheinungen zu betrachten sind (Arndt 2001; Becker
2004; El-Tayeb 2001; Ha 2003; Oguntoye et al. 1992). Deutsche Kolonialdis-
kurse waren wesentlich durch biologistisch fundierte Vorstellungen von >ras-
sischer< bzw. >volkischer< Uberlegenheit gekennzeichnet. Der Gegenstand der
deutschen >Postkolonialen Theorie< umfasst damit zumindest die Tradierung
des biologistischen bzw. >volkischen< Rassismus.

364

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

Hinsichtlich des >Orientalismus«< ldsst sich zunichst feststellen, dass der
deutschsprachige Raum im 19. Jahrhundert kulturell und intellektuell einen
geopolitischen Ort darstellte, der eine der Hauptzentren sorgfiltiger Orien-
talistik und orientalischer Erzéhlungen war (Castro Varela/Dhawan 2007:
31 f; Berman 2007; Mangold 2004; Schulze 2007). Immanuel Kant, Georg
Wilhelm Friedrich Hegel und Max Weber werden zutreffend als Beispiele fiir
westlich-autoritative Erzéhlungen genannt, deren Werken der Gedanke der
Fortschrittlichkeit und kulturellen sowie rassischen Uberlegenheit europiii-
scher Zivilisation zu Grunde liegt (Farr 2005; Piesche 2005; Rommelspacher
2002: 102 f). Der deutsche Orientalismus war jedoch nicht unmittelbar mit
imperialen und kolonialen Projekten verbunden. Trotz geopolitischen Macht-
politiken und Interessen gab es im deutschen Fall keine kolonialherrschaft-
liche Beziehung (Berman 2007). Dieser »nicht-koloniale< Orientalismus zeigt
sich am deutlichsten bei der Reprisentation des Osmanischen Reichs, in der
sogar ein gewisses Ansehen fiir die osmanische Kultur keineswegs Ausnahme
war (ebd.: 75 ff).

Gerade am Beispiel des Said’schen (>kolonialen<) Orientalismus wird aber
deutlich, wie Kolonialdiskurse im Sinne Foucaults universales Wissen und
Wabhrheit produzieren und beanspruchen. >Orientalismus< ist Teil eines euro-
pdischen imperialen Denksystems (Schulze 2007: 49 ff). Folglich sind nicht
nur die fritheren Kolonialmichte und kolonialisierten Staaten, sondern auch
Gesellschaften, die keine Kolonialvergangenheit aufweisen, wie etwa Oster-
reich und die Schweiz, als postkoloniale Gesellschaften zu sehen, in denen
orientalistischen und (post)kolonialen Diskursen im Alltag begegnet werden
kann. Besonders mit der Dekolonialisierung und der Nachkriegsmigration
diirften diese Diskurse das Leben vieler orientalisierter Subjekte auch mate-
riell strukturieren.

Daraus folgt, dass die deutsche >Postkoloniale Theorie< — spezifisch — ne-
ben der eigenen deutschen Kolonialvergangenheit auch — allgemein — den uni-
versal wirkenden kolonialen Orientalismus zu ihrem Gegenstand hat.

Die von Said angesprochene konstruierte ontologische kulturelle Diffe-
renz zwischen dem sdkularen Westen und dem irrationalen Orient ist heute
am deutlichsten im hiesigen Islamdiskurs zu beobachten, in dem die ver-
meintliche >frauenfeindliche Essenz< des Islams ein wichtiges Moment dar-
stellt. Mit aktuell kursierenden Themen wie etwa Zwangsheirat, Ehrenmor-
den, Genitalverstimmelung und schlieBlich dem Kopftuch werden die jahr-
hundertealten Bilder iiber den Orient bzw. den Islam (re)aktiviert. Das Pro-
blem ist nicht, dass diese Themen angesprochen werden und die misogynen
Praxen bekdmpft werden sollen. Vielmehr stellt sich die Frage, in welchen
Kontexten diese Themen durch wen und wie angesprochen werden; zu fragen
ist auch, gegen welche Bevolkerungsgruppen sie instrumentalisiert werden

365

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

und ob sie etwa zur Legitimierung von Forderungen nach einer repressiven
Politik gegen die Minner der Minderheitsgruppen dienen.*

Kulturalisierung des Islams und kultureller Rassismus

Anhand dieser aktuellen Themen wird der Islam in medialen (kritisch dazu
Paulus 2007; Schiffer 2005) und populidrwissenschaftlichen Diskursen (Kelek
2005; Kelek 2006) kulturalisiert, mit Islamfundamentalismus und Terrorismus
in einem Atemzug genannt und als wesentlicher Erkldrungsgrund fiir jeg-
lichen Missstand innerhalb der >muslimischen community< herangezogen
(Attia 2007). An diesem Antiislamdiskurs ist nicht nur die Mehrheitskultur
beteiligt, sondern auch die Personen — besonders Frauen — mit Migrationshin-
tergrund, denen die Funktion der authentischen Stimme zukommt (z.B.
Seyran Ates, Necla Kelek). Wie im kolonialistischen Orientalismusdiskurs
findet hier eine Kulturalisierung des Islams statt, die den Islam als Bedrohung
abendlédndischer christlicher Zivilisation konstruiert.

Diese Kulturalisierung findet ihren Ausdruck in einem antimuslimischen
oder antiislamischen Rassismus (ebd.; Rommelspacher 2007; Castro Vare-
la/Dhawan 2006). Dieser kulturell fundierte >Neorassismus< geht nicht mehr
von einem biologistischen Rassen-Konzept mit auffdlligen korperlichen Ei-
genschaften aus, sondern nimmt die Zugehdrigkeit zu einer konstruierten
fremden Kultur als Markierungs- und Determinierungskriterium fiir die in-
tellektuellen und personlichen Eigenschaften der Betroffenen auf. Dieser Pro-
zess des kulturellen >Othering< positioniert und fixiert die andere Existenz-
form in unverriickbarer Distanz zur eigenen westlichen Kultur, so dass eine
uniiberwindbare binidre Opposition zwischen dem {iberlegenen Eigenen und
dem unterlegenen Anderen entsteht. Es wird also prima facie nicht mit bio-
logistischen Rassen-Kategorien argumentiert, sondern mit einer tradi-
tionsreichen Redeweise von der »Andersartigkeit< der Minderheitskulturen,
die eine Abwertung bis hin zur Kriminalisierung der Minderheitsgruppen
impliziert. Folglich komme es darauf an, die deutsche Gesellschaft und ihr
Kulturgut vor der >islamischen Uberfremdung< zu schiitzen, wie von Ini-
tiativen gegen Moscheebauten — wie etwa >pro Koln e.V.<’ — immer wieder
betont wird. In dieser neuen Form von differentialistischem Rassismus oder
»Rassismus ohne Rassen« (Hall 2000: 7) kommt der »Unaufhebbarkeit der

4 Prominentes Beispiel ist der offene Brief »Becklash« (Bendkowski et al. 2003);
siche auch Berghahn/Rostock/Bendkowski und John in diesem Band.

5 Die Biirgerbewegung >pro Koln e.V.< wurde schon 1996 gegriindet, gewann aber
vor allem wegen ihrer Initiative gegen den Bau der Kollner Gro3-Moschee in
den letzten Jahren an oOffentlicher Bedeutung. Abrufbar: http://www.pro-koeln-
online.de, 22.08.2008. Dem Verein wird vom Verfassungsschutz des Landes
Nordrhein-Westfalen (NRW) ein rechtsextremistischer Hintergrund zugesprochen,
abrufbar: http://www.im.nrw.de/sch/29.htm#, 02.09.2008.

366

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

kulturellen Differenz« (Balibar 1990: 28) zentrale Bedeutung zu, auf Grund
welcher aus der Begegnung des Westens mit dem Islam notwendigerweise ein
Konflikt folgt.

Das >European Monitoring Centre on Racism and Xenophobia< (EUMC)
und das >Open Society Institute< bestdtigen in ihren Jahresberichten zur
Situation von Muslimen und Musliminnen in Europa islamophobe Tendenzen
in Deutschland (EUMC-Report 2006; Open Society Institute 2007). Beide Be-
richte stellen fest, dass in der Offentlichkeit vor allem das Kopftuch als Pro-
jektionsflache antiislamischer Ressentiments fungiert und dass Muslime euro-
paweit mit (ethnischen) Diskriminierungen im Berufswesen, Wohnungs- und
Bildungsbereich konfrontiert sind.

Antiislamische Stereotype und Ausgrenzungspraxen finden aber auch in-
stitutionelle Resonanz, wie etwa beim kontroversen Einbiirgerungsfragebogen
des Landes Baden-Wiirttemberg, der hauptsichlich die demokratische Gesin-
nung von Bewerberinnen und Bewerbern aus islamischen Lindern priift. Im
institutionalisierten Integrationsdiskurs werden Integrationsprobleme zuneh-
mend mit fehlender Integrationsbereitschaft und diese mit der Zugehorigkeit
zu einem vermeintlich autoritdren und menschenrechtsfeindlichen Islam er-
klart (siehe etwa Bundesministerium des Innern 2007). Siegfried Jiger und
Dirk Halm sprechen diesbeziiglich von einem »bindren Reduktionismus«
(Jager/Halm 2007: 5): Die muslimische Minderheit wird auf negative Eigen-
schaften festgeschrieben, wihrend gute Eigenschaften der Mehrheitsbevol-
kerung iiberbetont werden. Damit zusammenhingend wird >Muslimen< bzw.
>Musliminnen< und >Multikulturalisten< bzw. >Multikulturalistinnen< in der
Debatte um den angeblich gescheiterten Multikulturalismus oft vorgeworfen,
sie missbrauchten die deutsche Toleranz zu ihren islamistischen Zwecken
und/oder unterbinden jede Kritik am Islam bzw. an der fehlenden Integration
mit dem Vorwurf der Diskriminierung (so etwa Ates 2007).

Zusammenfassend zeigt sich die deutsche Auseinandersetzung mit dem
Islam eingebettet in postkoloniale orientalistische Diskurse, die sich in einem
kulturalisierten Rassismus niederschlagen. Im Zuge dieser Diskurse wird der
Islam im Gegensatz zur weilen Mehrheitsgesellschaft als das unterlegene,
aber auch gefihrliche Andere konstruiert und in einer Weise représentiert, in
der seine Angehorigen sich nicht selbst vertreten konnen; so werden sie
schlieBlich zum Schweigen gebracht. Wie sich dieser Prozess vollzieht, 1dsst
sich anhand des Kopftuchdiskurses nachvollziehen.

367

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

Der Westen und der Schleier:
Die (post)koloniale Konstruktion des Kopftuchs

Verschleierung als religiése Praxis

Die Verschleierung der Frau taucht im Laufe der Geschichte in verschiedenen
Religionen, Regionen und Kulturen auf, u.a. in der griechischen Antike, im
preislamischen Iran und in Byzanz (Hoodfar 1997: 418). Heute wird die
Verschleierungspraxis de facto verkiirzt dem Islam zugeschrieben. Doch auch
die anderen monotheistischen Religionen kennen noch in modifizierter Form
und Intensitidt die Verschleierung: Kopftuch, Haarnetz und Periicke fiir die
verheiratete Frau im orthodoxen Judentum sowie katholische Ordenskleidung
und sittsame Kleidungen bei Kirchgéngen oder Papstaudienzen gehdren zum
religiosen Alltag. Zur Legitimierung des Kopftuchs im Islam werden héufig
die Koransuren >An-Nur< Vers 31 und >Al-Ahzdb< Vers 59, sowie der prophe-
tische >Hadith< als theologische Grundlagen herangezogen. Im Christentum
finden sich kanonische Vorschriften zur Verschleierung der Frau etwa im
>Ersten Brief an die Korinthers, allerdings sind diese Gegenstand der Exegese
und daher offen fiir unterschiedliche — auch feministische — Interpretationen
(Ahmed 1992; Mernissi 1989).

Der aktuelle Kopftuchstreit ldsst sich jedoch nicht auf eine theologische
Auslegung bzw. religionskritische Analysen reduzieren. Vielmehr mag eine
diskursanalytische Perspektive sozial-historischer Konstruiertheit des Kopf-
tuchs angemessene Antworten auf die aktuelle und dominierende Kopftuch-
debatte bieten. Dazu ist es notwendig, die Beziehung zwischen dem Westen
und dem Kopftuch historisch zu re- und dekonstruieren. Es stellt sich hier die
Frage, vor welchem weltpolitischen Hintergrund der Westen der Verschleie-
rung begegnet und wer die Verschleierungspraxen wie konstruiert. Anders
ausgedriickt: In welchem Reprisentationssystem wird die Deutungsmacht
iber das Kopftuch von welchen Akteuren oder Akteurinnen wie verhandelt?
Die Frage der Definitionsmacht hat Implikationen auch fiir die juristische
Frage der Zulissigkeit des Kopftuchs im 6ffentlichen Dienst.

Der Schleier in der Kolonialpolitik

Einen Ansatzpunkt bietet das Standardwerk der postkolonialen Kritikerin
Leila Ahmed (Ahmed 1992: 145 ff; sieche auch Rommelspacher 2002: 113 ff).
Anlehnend an Saids Orientalismusanalyse zeigt Ahmed den Kolonialismus als
historischen Ankniipfungspunkt des heutigen Islamdiskurses und das Kopf-
tuch als dessen Herzstiick. Ahmed zufolge bildeten frauenunterdriickende
islamische Praxen zwar immer einen Teil westlicher Erzéhlungen vom Islam.
Aber erst im Rahmen europédischer bzw. britischer Kolonialisierung des isla-

368

14.02.2026, 0810:58. /dels Access - [EEEm|


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

mischen Raums Ende des 19. Jahrhunderts wird die Frauenfrage und insbe-
sondere das Kopftuch zum »centerpiece of the Western narrative of Islam«
(Ahmed 1992: 150). Die koloniale Kernthese dieses qualitativ neuen Islam-
diskurses lautete: Dem Islam sei die Frauenunterdriickung inhdrent und der
Schleier und andere unterdriickende Briduche seien fiir die Riickstdandigkeit
islamischer Gesellschaften verantwortlich. Demnach symbolisierte der Schlei-
er als das sichtbarste Zeichen die Unterdriickung der orientalischen Frau und
damit die ontologische Differenz und Unterlegenheit islamischer Gesell-
schaften. Folglich wurde der Reform der Kleidung muslimischer Frauen, be-
sonders von Schleier und Kopftuch, eine zentrale zivilisatorische Funktion zu-
gewiesen: »[Clhanging customs regarding women and changing their co-
stume, abolishing the veil in particular, were key [...] to bringing about
desired general social transformation« (Ahmed 1992: 145). Erst im Rahmen
dieser Instrumentalisierung, so Ahmed, hat die Frauenfrage in den arabisch-
sprachigen Raum Eingang gefunden. Somit wurde das Kopftuch als politi-
sches Symbol festgeschrieben und als sichtbares Zeichen fiir den kolonialen
Blick ein Punkt der Fixierung.

Fiir die Befreiung der kolonialisierten verschleierten Frau war die vikto-
rianische Weiblichkeit Ideal und Mall — die europdische Frau wurde als das
Gegenbild der unterdriickten muslimischen Frau festgeschrieben. In diesem
Kontext diente die feministische Sprache der Kolonialisierung, um iiber die-
sen Weg die orientalischen Minner zu beherrschen. Denn in der Rhetorik des
»Kolonialfeminismus< waren die kolonialisierten Ménner fiir die Unterdrii-
ckung ihrer Frauen und folglich fiir die degenerierte orientalische Kultur ver-
antwortlich. Gayatri Spivak kennzeichnet diese Praxis als eine koloniale Kon-
stante: »[W]hite men are saving brown women from brown men« (Spivak
1988: 294).

Dass die Befreiung der muslimischen Frau durch eine Zwangsent-
schleierung als Regulierungstechnik zur Durchdringung und Stabilisierung
der kolonialen Herrschaft diente, wird nicht zuletzt anhand franzosischer
Kolonialpolitik ersichtlich. In seinen Beobachtungen zum Algerienkrieg be-
schreibt Frantz Fanon, wie in der franzosischen Kolonialisierungsstrategie die
algerische Frau zur Hauptfront stilisiert wurde (Fanon 1969: 19 ff). In der
»bataille du voile« (Shepard 2004: 134) galt die Eroberung der algerischen
Frau als die notwendige Bedingung, um den kolonialen Widerstand zu
brechen — denn die verschleierte algerische Frau sah, ohne gesehen zu wer-
den. Gegen Ende des algerischen Befreiungskriegs wurden sogar regelmiflig
in Offentlichen Zeremonien Frauen kollekiv zwangsentschleiert, was in den
Augen der Algerier und Algerierinnen bis heute als eine symbolische Ernie-
drigung gilt (ebd.).

Zu dieser Hierarchisierung und Viktimisierung leisteten aber auch euro-
péische Frauen mit explorativen Berichterstattungen iiber Orient und Harem

369

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

ihren Beitrag zum imperialen Projekt (Lewis 1996). Dieser Prozess des
>Othering« findet heute noch in westlichen feministischen Diskursen statt, in
denen die >Dritte-Welt-Frau« als Opfer zur Gegenkonstruktion einer emanzi-
pierten weillen westlichen Frau dient (Gutiérrez Rodriguez 2003; Mohanty
1988). Nicht zuletzt wegen der Allianz zwischen dem Kolonialherrn und der
Kolonialfrau wurde der eigene Geschlechterkonflikt teilweise nach auflen ver-
lagert.

Die Widerspriichlichkeit der kolonialen Emanzipationspolitik veranschau-
licht die Haltung des britischen Diplomaten und Generalkonsuls von Agypten,
Lord Cromer. Zentrale Forderung dieses Kolonialherrn war die notwendige
Entschleierung der orientalischen Frauen, um sie von ihren Ménnern zu
emanzipieren. Mit diesem feministischen Programm galt er einerseits als die
Personifizierung der zivilisatorischen Emanzipationspolitik. Der selbe Lord
Cromer bekdmpfte andererseits in England die Einfiihrung des Wahlrechts fiir
Frauen und gehorte zu den Griindungsmitgliedern der >Men’s League for Op-
posing Women’s Suffrage< (dazu Ahmed 1992: 151 ff).

Doch eine Zwangsentschleierung wurde auch von westlich orientierten
orientalischen Fiihrern betrieben, denn »they [were] men of the classes as-
similating to European ways and smarting under the humiliation of being
described as uncivilized because stheir< women are veiled, and they are
determined to eradicate the practice« (ebd.: 165). Exemplarisch hierfiir stehen
der Griinder der Tiirkischen Republik Mustafa Kemal Atatiirk sowie der Ira-
ner Reza Schah, in deren Reartikulation kolonialer Thesen die Frau — und ins-
besondere ihre staatlich angeordnete Entschleierung — zum transformatori-
schen Marker der Moderne wird. Dieser »Staatsfeminismuss, an dessen einem
Pol das westliche Zivilisationsprojekt und am anderen die islamische Gesell-
schaftsstruktur steht, brachte jedoch hochst widerspriichliche soziale Effekte
fiir die betroffenen Frauen mit sich (Go6le 1995). Mit kemalistischen Refor-
men wurde zwar die rechtliche Gleichstellung der tiirkischen Frau vorange-
trieben und sie mit der Entschleierung sichtbar gemacht, aber gleichzeitig
wurde ein Frauentypus geschaffen, der kaum iiber die klassische (biirgerliche)
Frauenrolle hinausging und dessen Teilhabe am offentlichen (politischen)
Leben nicht forderungswiirdig erschien (Koyuncu Lorasdagi/Ince 2005). Das
durch Reza Schah 1935 in Iran gesetzlich eingefiihrte absolute Kopftuch-
verbot im Offentlichen Leben fiihrte sogar dazu, dass Frauen, die ihr Leben
lang den Schleier trugen, ihre Wohnung nicht verlassen wollten bzw. konnten
(Amirpur 2003). Eine wahre Gleichstellung wurde weder durch die koloniale
noch durch die westlich orientierte eigene Emanzipation von oben erreicht
oder auch nur beabsichtigt. Vielmehr bezog sich der Kampf um den Schleier
auf die Machtbeziehung zwischen dem Westen bzw. westlich orientierten
Fiihrern und der islamischen Werteordnung.

370

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

Als Symbol einer vergeschlechtlichten und sexualisierten Kolonialordnung
tibt der Schleier eine besondere Faszination aus. Mit einem Foucaultschen
Ansatz beschreibt Meyda Yegenoglu die koloniale Fixierung und Faszination
beziiglich des Schleiers zutreffend wie folgt:

»The unveiling of the Oriental woman thus ensures a >panoptic< position for the
colonial subject [...]. Unveiling guarantees that the Muslim woman’s body becomes
knowable, mainly [...] because within the modernist tradition knowing means ren-
dering the object observable, visible, and thereby manipulable« (Yegenoglu 1998:
111).

Dies weist auf ein weiteres zentrales Moment des gendered Kolonialismus
hin, in dem die Bedeutung und die Wirkungsméchtigkeit von Sexualitiit nicht
zu unterschitzen sind. In der Sexualitit kommen die Geschlechterhierarchien
und die koloniale Eroberung symbolisch und gewaltvoll zum Vorschein. Der
Kolonialismus erwies sich sogar als sexuelles Experimentierfeld, in dem der
Kolonialherr seinen rigiden Sexualitidtshorizont auf Grund der sozialen Un-
gleichheiten erweitern konnte (Castro Varela/Dhawan 2004: 76). Vor allem
wihrend der Kolonialisierung des afrikanischen Kontinents wurde die kolo-
nialisierte Frau auf ihre sexuelle Verfiigbarkeit reduziert. Der weifle Kolonial-
herr sah es als sein Recht an, die kolonialisierten und versklavten Frauen zu
vergewaltigen (Arndt 2001: 19 f).

Im Falle des Orients stand dagegen der Schleier zwischen dem Kolo-
nialherrn und dem weiblichen orientalischen Korper. Der Schleier entzog
somit die begehrte muslimische Frau dem Zugriff des weilen Manns. Als
Folge dieser orientalischen Barriere verdichteten sich hier vier Momente:
Fixierung, Faszination, Fantasie und Frustration. Der islamische Raum wurde
somit fiir die Européer ein Ort verbotener sexueller Handlungen, der sich in
den Bildern von Harem und Schleier (und damit einem Ort der Faszination)
manifestierte (McClintock 1995). Dabei steht der Orient in einer Tradition
exotischer und erotischer Fantasien, in denen der sexualisierten muslimischen
Frau die Rolle des passiven und willigen Objekts zukommt. Wegen des
Schleiers jedoch lielen sich diese Fantasien nicht realisieren, sondern wurden
frustriert. Fanon schreibt dem frustrierten weilen Mann, der den Schleier der
algerischen Frau zerreifen mochte, eine Vergewaltigungsfantasie zu (Fanon
1969: 45). In diesem Sinne ist die Zwangsentschleierung als die Beseitigung
miéinnlicher Penetrationshemmnisse zu deuten (Braun/Mathes 2007; Lewis
1996; Yegenoglu 1998). Durch Fixierung, Faszination, Fantasie und Frustra-
tion entsteht hier der >Schleierkomplex< des biirgerlichen Europiders. Die
Haltung der von Minderwertigkeitsgefithlen gegeniiber der emanzipierten
westlichen Welt geplagten intellektuellen und politischen Elite im orientali-

371

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

schen Raum ldsst sich demgegeniiber als >sekundirer Schleierkomplex«< be-
schreiben.

Die Machtbeziehung zwischen Kolonialmacht und kolonialisierten Sub-
jekten wurde somit vergeschlechtlicht und sexuell aufgeladen. In dieser per-
sonalisierten Form wurde diese zum Machtkampf zwischen >white men< und
sbrown men< um die >brown womenc. In dieses imperiale Projekt war aber
auch die >white womanc« involviert. Dies geschah sogar »im Interesse der Auf-
wertung der europdischen Frau« (Rommelspacher 2002: 117), da sie mit die-
ser Komplizenschaft ihre eigene Emanzipation auf kolonialem Boden ver-
wirklichen konnte. So wurden gleichzeitig die Geschlechter- und die Herr-
schaftsordnung in den Kolonien stabilisiert. An dieser Stelle wird ersichtlich,
wie das Geschlechterregime fiir die europdische Kolonialisierung konstitutiv
war und dass ohne dieses die Kolonialherrschaft nicht angemessen zu erfassen
ist (McClintock 1995).

In diesem Spannungsfeld wird der Schleier zum politischen Symbol: Fiir
die Kolonialmacht stand der Schleier fiir den frauenfeindlichen Islam, wih-
rend in der kolonialisierten Bevolkerung der Schleier den — nicht weniger
frauendiskriminierenden — nationalen Widerstand gegen die europdische Do-
minanz versinnbildlichte. Diese Spaltung ist auch innerhalb der feministi-
schen Diskussion zwischen westlich orientierten und muslimischen Femi-
nistinnen wie etwa in der Tiirkei (Gole 1995; Koyuncu Lorasdagi/Ince 2005),
Iran (Amirpur 2003) und Agypten (Al-Ali 2000) wiederzufinden. Der poli-
tische Gehalt des Kopftuchs ldsst sich also nicht auf die Zwangsverschlei-
erungspolitiken der >Mullahs< reduzieren, auch die tiirkische und iranische
Zwangsentschleierungspolitik, die sonst eher als zivilisatorischer Fortschritt
gewertet wird, geht mit einer duBerst repressiven politischen Dimension ein-
her.

Das Kopftuch in Deutschland

Der heutige Kopftuchdiskurs ist entsprechend in dieser Tradition zu verorten:
Uber den Korper der Frau wird die Machtkonstellation zwischen dem Westen
und dem Islam verhandelt. Genau mit dieser Konstellation sind heutige Mus-
liminnen mit ihren (feministischen) Neuinterpretationen des Kopftuchs kon-
frontiert, zumal die mediale, politische und rechtliche Deutungshoheit von
hochst unterschiedlichen Teilnehmerinnen und Teilnehmern beansprucht
wird. Damit bekommt die Frage nach dem subjektiven Selbstverstindnis der
Kopftuchtriagerinnen und der Deutungsmoglichkeiten des Kopftuchs eine
zentrale Bedeutung.

Qualitative Untersuchungen belegen einstimmig, dass »iiberzeugte Kopf-
tuchtriagerinnen« (Nokel 2004: 285) mit ihrem Kopftuch einen individuellen
selbstbestimmten religiosen Akt vollziehen (Karakasoglu-Aydin 2000; Klink-

372

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

hammer 2000; Nokel 2002). Gleichzeitig kommt dem Kopftuch bei den Tri-
gerinnen eine doppelt identititsstiftende Rolle zu: Einerseits positionieren
sich Kopftuchtrigerinnen mit ihrem muslimischen Glauben gegen die west-
lich-christliche Dominanz und den damit einhergehenden Assimilations-
zwang, andererseits driicken sie eine islamische Weiblichkeit als religiose Al-
ternative zu ihrem als hoch sexualisiert empfundenen Umfeld aus. Wihrend
der politische Kontext das Kopftuchtragen auch zum politischen Symbol
macht, wird es individuell als vorwiegend religioses Symbol verstanden. Dies
wird auch in neueren Studien bestétigt, nach denen der einzige Unterschied
zwischen Kopftuchtrigerinnen und vergleichbaren nicht verschleierten Frauen
deren hohere Religiositit darstellt; ihre Einstellungen zum Berufsleben und
zur bundesrepublikanischen Staatsform sowie ihre Vorstellungen zu Ge-
schlechtergleichheit, Ehe und Familie unterscheiden sich kaum von christ-
lichen und sidkularen Frauen (Jessen/Wilamowitz-Moellendorff 2006). Das
Kopftuch erscheint in diesen Untersuchungen nicht als Unterdriickungs-
instrument, sondern als ein in einem spezifischen gesellschaftlichen Kontext
selbst gewihltes religioses Symbol. Nicht wenige iiberzeugte Kopftuchtri-
gerinnen entscheiden sich sogar gegen den Willen ihrer Familie fiir das Kopf-
tuch (Karakasoglu-Aydin 2000).

Nichtsdestotrotz symbolisiert das islamische Kopftuch im offentlichen
Diskurs eine unmiindige Frau, die es notfalls gegen ihren Willen zu eman-
zipieren gilt. Dariiber hinaus steht es fiir die Ablehnung westlich-demokra-
tischer Werte, besonders der Geschlechtergleichheit, weshalb das Kopftuch
von seiner individuellen Trégerin abstrahiert und zu einem politischen Sym-
bol von Fundamentalismus stilisiert wird. So begriindete die damalige Kultus-
ministerin des Landes Baden-Wiirttemberg und derzeitige Bundesbildungs-
ministerin Annette Schavan ein landesgesetzliches Kopftuchverbot an 6ffent-
lichen Schulen mit dem Hinweis auf eine »nicht auszuschlieBende politische
Botschaft, die mit der Grundiiberzeugung der Verfassung nicht vereinbar ist«
(Schavan 2004: 5). Die Annahme einer Unvereinbarkeit westlicher Grund-
werte mit dem Islam wird damit (re)aktiviert und festgeschrieben.

Der Unterschied, ob das Kopftuch erzwungen oder freiwillig getragen
wird, verwischt dabei. Jegliche individuelle (religidse) Entscheidungsfihig-
keit (>agency<) wird der Kopftuchtrigerin abgesprochen, indem ihre Ent-
scheidung zum Tragen eines Kopftuchs dem vermeintlichen familidren und
kulturellen islamischen Zwang — »de[m] tiirkisch muslimische[n] Common
Sense« (Kelek 2006: 65) — untergeordnet wird (Phillips 2007: 116). Die Deu-
tungshoheit liegt nicht bei der individuellen Trdgerin, sondern verbleibt bei
der deutschen Dominanzkultur. Auf Spivaks Frage: »Can the subaltern
speak?« (Spivak 1988) ldsst sich in diesem Fall antworten: Die (selbstbe-
wusste) muslimische Frau wird subalternisiert — sie spricht, wird aber nicht
gehort; ihre Stimme wird zum Schweigen gebracht.

373

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

An dieser Stelle wird die Frage virulent, ob und wie der juristische Kopf-
tuchdiskurs zu diesen dominanten Konstruktionen von Islam und Kopftuch-
trigerin beigetragen hat und besonders wie mit der Position der Kopftuchtri-
gerin als Rechtssubjekt und Triagerin von Grundrechten umgegangen wird.
Mit Spivak ist zudem weiter zu fragen, welche Prozesse es Juristen und Ju-
ristinnen unterschiedlicher sozialer Position erlauben, ein Thema bzw. einen
Wissensgegenstand wie >Islam« oder >Kopftuch< anzusprechen und dabei die
betroffenenen Subjekte diskursiv auszuschlieen (Spivak 1988: 275). Welche
Selektionen, welche erneuten Marginalisierungen, Stereotypisierungen und
vor allem Selbstautorisierungen finden dabei statt? Es geht also um die Frage,
wie hegemoniale Diskurse wirken und welche Ausschliisse sie produzieren.

Das Kopftuch im Recht
Diversitat der Fallkonstellationen

Seit 1997 wird der Kopftuchstreit vor deutschen Gerichten ausgetragen; sei-
nen Hohepunkt erreichte der Streit 2003 mit dem >Kopftuchurteil< des
BVerfG® im Fall der Lehrerin Fereshta Ludin. Die deutsche Justiz hatte aber
auch in anderen Offentlich- und privatrechtlichen Fallkonstellationen und
schon friiher iiber das islamische Kopftuch zu entscheiden.

Mehrere Entscheidungen betreffen das »>Lichtbild mit Kopftuch<: Bereits
1984 befreite das VG Wiesbaden eine Muslimin von der passrechtlichen
Verpflichtung, ein Lichtbild ohne Kopfbedeckung vorzulegen und dehnte da-
mit konsequenterweise die fiir die Angehorige geistlicher Orden, Kongrega-
tionen und Schwesternverbiande vorgesehene Ausnahme auf das Kopftuch der
muslimischen Frau aus.” Aber auch einer Christin aus einer staatlich nicht an-
erkannten Religionsgemeinschaft wurde 1990 auf Grund der Religionsfreiheit
die Ausstellung eines Personalausweises mit einem Lichtbild mit Kopftuch
gestattet.® 2004 wurde dies auch einer Muslimin mit Kopftuch fiir die Aus-
stellung eines vorldufigen Reisepasses erlaubt: Das VG Kassel urteilte, dass
das religiose Selbstverstindnis, das durch Art. 4 GG gewihrleistet werde,
ausschlaggebend sei.’

Daneben wurde auch im ausldnderrechtlichen Bereich iiber das >Lichtbild
mit Kopftuch« entschieden: Hier stellte sich die Frage, ob fiir ein fiir die Ab-
schiebung erforderliches Reisedokument eine Iranerin dazu gezwungen wer-
den kann, ein Lichtbild mit Kopftuch erstellen zu lassen. Die Gerichte befan-

6 BVerfGE 108, 282.

7 VG Wiesbaden v. 10.07.1984, Neue Zeitschrift fiir Verwaltungsrecht (NVwZ)
1985, 137.

8 OVG Berlin v. 20.03.1991, Az. 1 B 21.89.

9 VG Kassel v. 04.02.2004, Az. 7 TG 448/04; kritisch dazu Breuer 2002.

374

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

den, dass das Tragen des Kopftuchs gegen den Willen der abzuschiebenden
Frau den Schutzbereich der Religionsfreiheit erst gar nicht erdffne und ent-
sprechend die kurzzeitige Zwangsverschleierung keine Verletzung des Art. 4
GG darstelle.'” In einem asylrechtlichen Fall argumentierte das OVG Rhein-
land-Pfalz, dass die Verpflichtung eine Burka zu tragen nicht die Men-
schenwiirde muslimischer Frauen verletze und der Asylbewerberin daher kein
Schutz zu gewihren sei.'' Angesichts der im politischen und juristischen Dis-
kurs hervorgehobenen Argumentation, dass das Tragen — sogar das freiwillige
Tragen — des Kopftuchs nicht mit der Menschenwiirde (Art. 1 GG) und Ge-
schlechtergleichberechtigung (Art. 3 Abs. 2 GG) vereinbar sei, bedarf diese
juristische Doppelmoral keines Kommentars!

2002 wurde in einem arbeitsrechtlichen Fall einer Verkiuferin mit Kopf-
tuch vom Bundesarbeitsgericht (BAG) Recht gegeben: Ihr war gekiindigt
worden, als sie begann ein Kopftuch zu tragen.'> Dem Gericht zufolge ge-
niigten bloBe Vermutungen iiber wirtschaftliche EinbuBlen oder betriebliche
Storungen wegen der Kopftuchtrigerin nicht fiir eine Verletzung der Unter-
nehmerfreiheit nach Art. 12 GG. Im Umkehrschluss bedeutet das aber, dass
bei konkreten Nachweisen iiber wirtschaftliche Einbuflen eine Verkiuferin
mit Kopftuch gemifl § 1 Abs. 2 Kiindigungsschutzgesetz (KSchG) aus per-
sonenbedingtem Grund ordentlich gekiindigt werden darf.

Allerdings haben nicht die oben dargelegten Fallkonstellationen und Ent-
scheidungen den brisanten deutschen Kopftuchstreit bestimmt. Im Kopftuch-
diskurs ging und geht es vielmehr um die entscheidende Frage, ob das Kopf-
tuch einer muslimischen Lehrerin an 6ffentlichen Schulen zuldssig ist oder
nicht. In verfassungsrechtlicher Hinsicht waren einerseits die (positive) Re-
ligionsfreiheit der Lehrerin (Art. 4 GG) sowie der gleiche Zugang zum 6f-
fentlichen Amt aus Art. 33 Abs. 2 und 3 GG betroffen und andererseits die
(negative) Religionsfreiheit der Schulkinder (Art. 4 GG), das elterliche Er-
ziehungsrecht (Art. 6 Abs. 1 Satz 1 GG) sowie die religios-weltanschauliche
Staatsneutralitit (Art. 3 Abs. 3 und 4, Art. 33 Abs. 3 und 140 GG i.V.m. Art.
136 Abs. 1 und 4 und Art. 137 Abs. 1 Weimarer Reichsverfassung (WRV)),
die das BVerfG im Rahmen des staatlichen Erziehungsauftrags aus Art. 7
Abs. 1 GG situiert. Hier wird ersichtlich, dass der Kopftuchfall vielschichtiger
gelagert ist und nicht zuletzt wegen des Grundsatzes der Staatsneutralitit
seine kontroverse und mediale Eigenschaft bekam.

10  VGH Bayern v. 23.03.2000, NVwZ 2000, 952; OLG Diisseldorf v. 22.01.2004,
Az. 2 Ss (OWi) 170-03/58/03.

11 OVG Rheinland-Pfalz v. 17.05.2002, NVwZ 2002, Beilage Nr. 19, 100.

12 BAG v. 10.10.2002, Neue Juristische Wochenschrift (NJW) 2003, 1685.

375

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

Kopftuch # Kopftuch: Das Kopftuch und WeiBsein

Dem Ludin-Fall ging bereits 2000 eine Entscheidung des VG Liineburg mit
exakt gleicher Sachlage voraus, die interessanterweise medial relativ ge-
riuschlos erging;" es ist bisher der einzige Fall, der eindeutig zu Gunsten
einer Kopftuchtrigerin entschieden wurde (im Fall Ludin iiberlief das
BVerfG die Frage dem Gesetzgeber; siehe unten), jedoch im Berufungsver-
fahren vom OVG Liineburg'* aufgehoben wurde. Das VG hatte geurteilt, dass
einer Konvertitin mit Kopftuch die Zulassung in das Beamtenverhiltnis auf
Probe zu gewihren sei, da es keinerlei belegbare Anhaltspunkte fiir die
negative Beeinflussung der Kinder gebe und so die negative Freiheit der
Schiilerinnen und Schiiler bzw. Eltern nicht verletzt sei (dazu Bockenforde
2001). Damit liege auch keine Verletzung der >offenen Staatsneutralitiit< vor.
Das Urteil iiberzeugt durch seine sachbezogene Argumentation und seine
verfassungsrechtliche Geschlossenheit. Gleichwohl zeigt sich bei einem close
reading eine problematische Konstruktion des islamischen Kopftuchs, die
moglicherweise darauf zuriickzufiihren ist, dass die Kldgerin eine zum Islam
konvertierte »gebiirtige Deutsche« (OVG Liineburg v. 16.10.2000, NJW
2001, 767) war. Das Gericht vertrat in Bezug auf das Verhéltnis des Islams
zur Frauenunterdriickung (welches es allerdings fiir die Entscheidung als un-
erheblich einschitzte) die Ansicht, dass »in den islamischen Lidndern die
Frauen den Ménnern zumeist untergeordnet sind« (ebd.: 771). Welche Lénder
das Gericht als >islamisch< verstand, wurde nicht ndher erldutert. Gehorte die
strikt laizistische Tiirkei auch dazu? Zum Argument, das Kopftuch sei ein
Symbol fundamentalistischer Grundeinstellung, erwiderte das Gericht, dass es
auf das Selbstverstindnis der Triagerin ankomme. In diesem Fall sei aber die
fundamentalistische Bedeutung ohnehin auszuschlieBen, da eine fundamen-
talistische Grundeinstellung »bei der Klédgerin als Deutscher mit evangelisch-
lutherischer Erziehung fern liegen diirfte« (ebd.: 770). Obwohl das Kopftuch
eindeutig als »Ausdruck einer fremden Kultur, Religiositit oder Geisteshal-
tung« (ebd.) verortet wurde, schien es immerhin einen Unterschied zu ma-
chen, ob die Trigerin des Kopftuchs eine >gebiirtige Deutsche< war oder
nicht. Im Umkehrschluss wird der Kopftuchtrigerin mit Migrationshin-
tergrund eine grundsdtzliche Moglichkeit politisch-fundamentalistischer Ein-
stellungen zugesprochen. In einem Markierungsprozess wird hier eine natiir-
liche Differenz zwischen der Konvertitin und der Kopftuchtrdgerin mit einem
vorausgesetzten Wissen festgeschrieben. Im Gegensatz zur evangelisch-lu-
therisch sozialisierten weiflen Kligerin stellt die Kopftuchtrigerin »of Color<
somit ein rassifiziertes bzw. kulturalisiertes Subjekt dar. Hier zeigt sich, wie

13 VG Liineburg v. 16.10.2000, NJW 2001, 767.
14 OVG Liineburg v. 13.03.2002, Neue Zeitschrift fiir Verwaltungsrecht — Recht-
sprechungs-Report (NVwZ-RR) 2002, 658.

376

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

das Kopftuch als Codierung eines kulturalisierten und rassistischen Diskurses
fungiert. Es ist genau dieses Wissensarchiv des Richters, das Weillsein als
eine unbenannte, neutrale und normierende Position reifiziert und damit zur
Selbstautorisierung heranzieht (Eggers 2005: 57 f).

Allerdings kann auch eine weile Klidgerin dem Gehalt des Kopftuchs
nicht entgehen. In einem spiteren Fall (2006), in dem es ebenfalls um das
Kopftuch einer Konvertitin ging, urteilte das VG Stuttgart zwar ebenso zu
Gunsten der Kligerin."> Allerdings verurteilte das Gericht (nur) die mit § 38
Abs. 2 Satz 3 Schulgesetz Baden-Wiirttemberg (Privilegierung christlicher
Werte; siehe unten) untermauerte diskriminierende Verwaltungspraxis der ba-
den-wiirttembergischen Schule, denn in einer 6ffentlichen Schule in Baden-
Baden unterrichteten auch Nonnen im Ordenshabit. Das Kopftuch aber ver-
stoe weiterhin gegen den neu eingefiigten § 38 Abs. 2 Satz 1 SchulG BW,
nach dem es Lehrkriiften untersagt sei, an offentlichen Schulen religiose Be-
kundungen abzugeben (siehe unten). Zum Unterschied zwischen dem Kopf-
tuch und Ordenshabit erlduterte das Gericht, dass

»das Kopftuch neben seiner religiosen Bedeutung teilweise auch als ein politisches
Symbol des islamischen Fundamentalismus verstanden wird, wihrend das Ordens-
habit wohl nur als Ausdruck einer religiosen Uberzeugung empfunden wird« (VG
Stuttgart v. 07.07.2006, NVwZ 2006, 1447).

Dieser Fall ist vor allem hinsichtlich der argumentativen Strategie der kon-
vertierten Klédgerin eine nihere Betrachtung wert. Die Klédgerin versuchte
nidmlich auf Grund ihres WeiBlseins auf Distanz »zum typischen islamischen
Kopftuch« (ebd.: 1445) zu gehen. So argumentierte sie, »ohne Wissen um
ihre religiose Motivation wiirde ihre Kopfbedeckung nicht als islamisches
Kopftuch wahrgenommen« (ebd.) und »der Umstand, dass sie offensichtlich
nicht aus einem typischerweise islamisch geprigten Land stamme, trage
ebenfalls dazu bei, dass ihre Kopfbedeckung nicht als Zeichen ihres Glaubens
gewertet werde« (ebd.). Auch wenn die Kldgerin versuchte, auf Grund ihres
Weiliseins das mit dem Islam verbundene Bild von sich fernzuhalten, verwies
das Gericht auf ihre eigene Erkldrung, sie sei eine Muslimin und trage deshalb
das Kopftuch. Auch die Betonung ihrer deutschen Eigenschaften wie etwa
»unauffillig, kleidsam und modern und in keiner Weise geeignet, beim Be-
trachter negative Assoziationen zu wecken« (ebd.) nutzte ihr in diesem Fall
nicht. Dass im Gegensatz zu ihr nicht-weile muslimische Lehrerinnen (mit
>Migrationshintergrund<) negative Assoziationen wecken wiirden, schien hier
vorausgesetzt zu werden.

15 VG Stuttgart v. 07.07.2006, NVwZ 2006, 1444.

377

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

Im Kopftuch wird, entgegen dem Selbstverstindnis der Klédgerin, letztlich in
seinem objektiven Bedeutungsinhalt »auch ein politisches Symbol des isla-
mischen Fundamentalismus gesehen, das die Abgrenzung zu Werten der
westlichen Gesellschaft, wie individuelle Selbstbestimmung und insbesondere
die Emanzipation der Frau, ausdriickt« (ebd.: 1446); dieser Satz wurde aus
dem >Kopftuchurteil< des BVerfG'® iibernommen. Die Unvereinbarkeit des Is-
lams mit westlichen Gesellschaften wird hier ohne Weiteres vorausgesetzt:
»Die Entwicklung zu einer religiosen Vielfalt in der Gesellschaft hat daher
zwangsldufig ein vermehrtes Potenzial moglicher Konflikte in der Schule mit
sich gebracht« (ebd.), was leicht mit einer Gefihrdung des Schulfriedens ein-
hergehen konne, da Eltern die negative Beeinflussung der Schulkinder fiirch-
ten konnten. Aus diesem Grund verletze das Kopftuch »die Neutralitit des
Landes gegeniiber Schiilern oder Eltern« (ebd.). Damit werden die vom
BVerfG in die deutsche Kopftuchdebatte eingefiihrten polizeirechtlichen Fi-
guren der »abstrakten Gefahr< und des »objektiven Empfingerhorizonts< ange-
sprochen.

»Abstrakte Gefahr< und >objektiver Empfangerhorizont::
Das >Kopftuchurteil:

Tatsédchlich stellt die Bezugnahme auf die abstrakte Gefahrenprognose und
den >objektiven Empfingerhorizont« das entscheidende Moment des >Kopf-
tuchurteils< des BVerfG dar, welches spitere landesgesetzliche Initiativen be-
gleitet hat.

Das BVerfG verortete wie die vorher gehenden untergerichtlichen Ent-
scheidungen'’ das Tragen des Kopftuchs im Schutzbereich des Art. 4 GG, der
die positive und negative Religionsfreiheit garantiert."® Vor dem Hintergrund
der weit verbreiteten islamischen Verschleierungspraxis erachtete das
BVerfG, dass das Selbstverstidndnis der Beschwerdefiihrerin, ein Kopftuch als
Ausdruck der religiosen Identitdt zu tragen, von ihr plausibel dargelegt
worden sei. Damit bleibe die primire Bedeutung des Kopftuchs als Ausdruck
islamisch-weiblicher Religiositit im Rahmen des Art. 4 GG auBler Frage. Dies
bestitigte auch die angehorte Sachverstindige, Yasemin Karakasoglu, die da-
vor warnte, angesichts der Vielfalt der Motive die Deutung des Kopftuchs auf
ein Zeichen gesellschaftlicher Unterdriickung der Frau zu verkiirzen
(BVerfGE 108, 282, 305). Jedoch begniigte sich das Gericht nicht mit der Be-
deutung des Kopftuchs fiir die Kopftuchtrigerinnen. Mit dem Bezug auf den
>objektiven Empfiangerhorizont< erweiterte das Gericht den Kreis der Deu-

16 BVerfGE 108, 282, 304.

17 VG Stuttgart v. 24.03.2000, NVwZ 2000, 959; VGH Baden-Wiirttemberg v.
26.06.2001, NJW 2001, 2899.

18 BVerfGE 108, 282, 305.

378

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

tungen: Es komme darauf an, wie ein Kopftuch auf einen Betrachter wirken
konne, deshalb seien alle denkbaren Deutungsmoglichkeiten des Kopftuchs
bei der Eignungsbeurteilung der Lehramtsanwirterin zu beriicksichtigen (ebd.:
304 f). Mit interdisziplinirem Engagement horte das Gericht weitere Sach-
verstindige, um empirische Erkenntnisse iiber die Wirkung des Kopftuchs ein-
zuholen. Alle Sachverstindigen waren sich einig, dass fiir die Befiirchtung, die
Lehrerin konne mit ihrem Kopftuch die religiose Orientierung der Schulkinder
negativ beeinflussen, jegliche gesicherte empirische Grundlagen fehlten. Daher,
so das BVerfG, sei die Untersagung des Unterrichts mit Kopftuch ohne eine
hinreichend bestimmte gesetzliche Grundlage ein verfassungswidriger Eingriff in
die ungestorte Religionsausiibung.

Aber auch die Annahme, das Tragen des Kopftuchs konne zu Konflikten
mit den Eltern fiithren, konnte aus der Erfahrung der Beschwerdefiihrerin als
Referendarin nicht bestitigt werden. Diese konkreten Befunde wurden aber
mit der bereits zitierten Aussage des Gerichts iiber die Bedeutung des Kopf-
tuchs, es werde

»in jlingster Zeit in ihm [dem Kopftuch, Anm. d. Verf.] verstirkt ein politisches
Symbol des islamischen Fundamentalismus gesehen, das die Abgrenzung zu Werten
der westlichen Gesellschaft, wie individuelle Selbstbestimmung und insbesondere
Emanzipation der Frau, ausdriickt« (ebd.),

praktisch entwertet. Denn hinsichtlich der Wirkung komme es auf die »ab-
strakte Gefahr< an, die dennoch vom Kopftuch ausgehe, da dieses zumindest
potentiell die Kinder beeinflussen und Konflikte mit Eltern auslésen kénne
(ebd.: 305). Dies ergebe sich aus dem >objektiven Empfingerhorizont<, der
alle Deutungsmdoglichkeiten des Kopftuchs einzuschlieen habe.

Damit iiberlagert die objektive Wirkung des Kopftuchs als »abstrakte Ge-
fahr< dessen Bedeutung fiir die Kopftuchtrigerin. Durch den >objektiven
Empféangerhorizont<« werden die Hierarchien zwischen gesellschaftlichen
Gruppen ausgeblendet und so ein vorgeblich herrschaftsfreier Raum kreiert,
als seien die Bedingungen eines Habermas’schen kommunikativen Handelns
gegeben, in dem allen Deutungen des Kopftuchs gleichwertige Gewichtung
zukomme. Mit diesem argumentativen Zug schuf das Gericht auf zwei Arten
den Raum, die hegemoniale Reprisentation des Kopftuchs durchzusetzen.
Einerseits rdumte es der Kopftuchtrigerin auf Grund des religidsen Selbst-
verstdndnisses einen Status als Individuum ein, andererseits entzog es ihr ihre
Deutungshoheit und iiberliel diese den Kindern und Eltern (auf deren kon-
krete Wahrnehmungen und Bewertungen kommt es jedoch ebenfalls nicht an,
vielmehr entscheidet die Schulverwaltung). Gleichzeitig 6ffnete es so anti-
islamischen Ressentiments in der Bevolkerung Tiir und Tor. Auch ohne kon-
krete Konflikte soll das Kopftuch als die Abgrenzung zu Werten der west-

379

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

lichen Gesellschaft interpretiert werden und die Unterdriickung der musli-
mischen Frau widerspiegeln (siehe oben). Mit diesen Begriindungen wurden
verschiedene >Leges Kopftuch« auf Landesebene initiiert und verabschiedet,
nach denen die Deutungshoheit im Rahmen der >abstrakten Gefahr< nunmehr
den Linder zukommt. Die Orientalisierung des Kopftuchs bzw. das Kopftuch
als das Andere und Fremde findet so in den Landesgesetzen seine positiv-
rechtliche Verankerung. Hier zeigt sich die klassische Funktion des Rechts als
objektivierend und neutralisierend, wie sie von feministischen und anderen
dekonstruktivistischen Ansitzen kritisiert wird (MacKinnon 1993; Baer 1994;
Gotanda 1991; Frankenberg 1987).

Zur multikulturellen Realitét stellte das BVerfG des Weiteren fest, dass
die gewachsene religiose Vielfalt in der Gesellschaft sich auch und besonders
in der Schule widerspiegele. Dies konne sogar mittels Erziehung ein tole-
rantes Miteinander mit >Andersgesinnten< bewirken, »um so einen Beitrag in
dem Bemiihen um Integration zu leisten« (BVerfGE 108, 282, 310), wobei
dies nicht die »Verleugnung der eigenen Uberzeugung« (ebd.) zu bedeuten
habe. Auch wenn dem Wortlaut nach die adressierten Bevolkerungsgruppen
eher unscharf formuliert sind, fillt es nicht schwer auszumachen, wer hier
angesprochen wird, wer mit wem wie umzugehen hat und entsprechend wer
sich zu integrieren hat: Die deutsche Schule wird als ein Ort konstruiert, an
dem christliche Deutsche die deutschen Werte nicht zu verleugnen brauchen
und mit deutscher Toleranz Ausldnder und Ausldnderinnen oder Muslime und
Musliminnen zu integrieren haben. Im Anschluss an den dominanten Integra-
tionsdiskurs (siehe oben) werden die Muslimin und der Muslim hier zu ewig
integrationsbediirftigen Personen stilisiert. Es bleibt allerdings nicht bei dieser
Abbildung des bundesrepublikanischen Schulalltags. Diese Darstellung wird
im selben Atemzug relativiert, da die beschriebene Entwicklung, d.h. der
durch die Migration bewirkte multikulturelle und -religiose Alltag, auch ein
groBes Konfliktpotenzial in sich berge. Daher gebe es gute Griinde, die frei-
heitlich-demokratische Grundordnung mit einer sreligios-weltanschaulichen
Staatsneutralitétc, die strikter als bisher ausfallen kénne, zu implementieren.

Mit dieser Eroffnung zeigte sich das BVerfG bereit, die in seiner Recht-
sprechung entwickelten Grundsitze des offenen und iibergreifenden Ver-
stindnisses der Staatsneutralitit'® zur Vermeidung von durch die islamische
Prasenz potenzierten Alltagskonflikten aufzugeben. Wihrend islamische
Symbole das herkommliche offene Verstindnis der Staatsneutralitit heraus-
fordern bzw. gefihrden konnen, steht bei christlichen Symbolen die >offene
Staatsneutralitét< fiir das Gericht nicht zur Disposition. Exemplarisch dazu:

19 BVerfG v. 17.12.1975, Az. 1 BvR 63/68, BVerfGE 41, 29, 51 (badische christ-
liche Gemeinschaftsschule); BVerfG v. 16.10.1979, Az. 1 BvR 647/70 und 7/74,
BVerfGE 52, 223, 237 (Schulgebet); BVerfG v. 16.05.1995, Az. 1 BvR
1087/91, BVerfGE 93, 1, 23 (Kruzifix).

380

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

der >Kruzifixbeschluss<.”” Das ausschlieBlich anhand christlicher Fallkonstel-
lationen entwickelte Prinzip der >Staatsneutralitéit< verliert damit seine Rele-
vanz gegeniiber dem Islam. Festzuhalten ist, dass das BVerfG trotz seines
differenzierten Bildes des multikulturellen Lebens mit dem (hartnidckigen)
Bezug auf die abstrakte Gefahr, die der religios-kulturellen Vielfalt inhédrent
sei, einem Kulturdifferentialismus verhaftet bleibt.

Der postkoloniale Rechtszustand

Diese uniiberbriickbare Differenz zwischen dem Westen und dem Islam wur-
de vom BVerwG 2004 in seinem zweiten Urteil zum Kopftuch im Fall Lu-
din®' verfestigt, in dem es die baden-wiirttembergischen >Kopftuchparagra-
phen< mit einer »vorsorgenden Neutralitit« (Laskowski 2007: 579) in einem
»interpretatorischen Coup« (Baer/Wrase 2005: 250) fiir verfassungsmiBig
erklirte.

§ 38 Abs. 2 Satz 1 SchulG BW untersagt Lehrkriften an offentlichen
Schulen die Bekundung jeglicher politischer und religioser Symbole, die den
Schulfrieden gefihrden konnen; § 38, Abs. 2 Satz 2 SchulG BW prizisiert
dies und verbietet

»insbesondere ein solches duBeres Verhalten, welches bei Schiilern oder Eltern den
Eindruck hervorrufen kann, dass eine Lehrkraft gegen die Menschenwiirde, die
Gleichberechtigung der Menschen nach Art. 3 des Grundgesetzes oder die freiheitlich-
demokratische Grundordnung auftritt«.

Spétestens mit diesem >Kopftuchsatz< wird eindeutig, dass die vor den
Gerichten verwendete Argumentation wortwortlich von der Landesgesetzge-
bung iibernommen wurde. Jedoch erfuhr besonders die Verfassungsmifig-
keitspriifung des § 38 Abs. 2 Satz 3 SchulG BW? groBe Aufmerksamkeit in
der juristischen Welt, denn diese sah fiir die »christlichen und abendlén-
dischen Bildungs- und Kulturwerte oder Traditionen« (BVerwGE 121, 140,
150) eine Ausnahme vom Verbot religioser Symbole vor.

Das Gericht kam zu dem Schluss, dass die neue Regelung keine Privile-
gierung christlicher Symbole enthalte, sondern nur den allgemeinen Hinweis
auf ein »>christlich-abendléndisches< Wertesystem. Der Bezug zum Begriff
schristlich« sei nicht in religidsem Sinne zu verstehen, sondern im Sinne einer
»aus der Tradition der christlich-abendldndischen Kultur hervorgegangene[n]
Wertewelt« (ebd.), zu der die unverfiigbare und unantastbare Menschenwiirde
(Art. 1 GG), die allgemeine Handlungsfreiheit (Art. 2 GG), die Gleichheit al-

20 BVerfGE 93, 1.
21 BVerwG v. 24.06.2004, Az. 2 C 45/03, BVerwGE 121, 140.
22 BVerwGE 121, 140.

381

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

ler Menschen und Geschlechter (Art. 3 GG) und die Religionsfreiheit ein-
schlieBlich der negativen Glaubensfreiheit (Art. 4 GG) gehorten. Der Begriff
schristlich< umfasse weiter humane Werte wie Hilfsbereitschaft, Sorge fiir und
allgemeine Riicksichtnahme auf den Néchsten bzw. die Néchste sowie Soli-
daritdit mit den Schwicheren (kritisch hierzu Baer/Wrase 2005: 249 f;
Laskowski 2007: 581 ff). Fiir den Islam bleibt demgegeniiber nur ein poli-
tischer, bedrohlicher und patriarchaler Charakter. Wéhrend im Menschen-
rechtsdiskurs allgemein die Universalitit der Menschenrechte betont wird,
scheint das Gericht diese menschenrechtlich fundierten Grundrechte allein
den Errungenschaften der christlichen Welt zuzurechnen — in Abgrenzung zur
Kopftuchtrdgerin und zu ihrer Religion. Damit gehort Baden-Wiirttemberg
mit Bayern, Hessen, Nordrhein-Westfalen und dem Saarland zu den Lindern,
die eine Ausnahme fiir christliche Symbole und Kleidungen vorsehen, wih-
rend etwa die >Neutralitéitsgesetze< von Berlin, Bremen und Niedersachsen je
nach Anwendungsbereich und unter strikter Gleichbehandlung aller Reli-
gionen jegliche religiose Bekundung untersagen.

Schon ein kurzer Blick auf die baden-wiirttembergische Vorschrift ldsst
erkennen, dass das in der Politik und Rechtsprechung perpetuierte Bild vom
Kopftuch mit dem der Legislative wesentlich iibereinstimmt. In diesem Sinn
nehmen die >Kopftuchgesetze« die Konstruktion einer orientalisierten, frem-
den und ihre Unterordnung selbst verschuldenden Kopftuchtrigerin zum An-
satzpunkt, die dem verfassungsrechtlichen freien Menschenbild nicht ent-
spricht. Dies gilt sowohl fiir die christlichen als auch fir die laizistischen
>Neutralititsgesetze<. Es mag sein, dass beide Modelle unterschiedliche Lo-
sungen anbieten, jedoch bleibt die ratio legis in beiden Regulierungen der
Ausschluss des islamischen Kopftuchs aus staatlichen Bereichen. Unter die-
sem Gesichtspunkt findet das Bild des anderen und fremden Kopftuchs seine
positivrechtliche Verankerung in den neuen gesetzlichen Regelungen der
Liander. Dieser postkoloniale Rechtszustand reprisentiert ein Wahrheitsre-
gime, in dem eine passive und viktimisierte monolithische Muslimin als eine
kulturelle Bedrohung konstruiert und im Recht objektiviert wird. So wird die
Normalitdt des homogenen christlich-deutschen Selbstverstindnisses weiter
verfestigt, an der auch selbst autorisierte Rechtsakteure und Rechtsak-
teurinnen teilnehmen und durch hegemoniale Wahrnehmungen und Stereoty-
pisierungen materielle Ausschliisse produzieren.

Die Bedrohungslage:
Die deutsche Rechtsordnung in der Offensive

Es mag erstaunen, wie die sonst sehr trockene und neutrale Sprache ju-

ristischer Abhandlungen im Kopftuchfall zu einem Drehbuch mit dem Titel
>Die Invasion der deutschen Rechtsordnung durch den Islam< mutiert. So wird

382

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

von Christian Hillgruber die >angespannte< gesellschaftliche Vielfalt nach
dem Muster von Huntingtons »Clash of Civilizations« (1993) mit der Be-
drohung auf der Seite des Islams konstruiert, welche sich konkret im Bild der
muslimischen Frau mit Kopftuch als Gefahr fiir den »deutschen Kulturstaat«
(Hillgruber 1999: 538) duBere. Dahinter steht das Konstrukt des »muslimi-
schen Kulturimports« (ebd.), der sich »in unseren sikularen, freiheitlichen de-
mokratischen Verfassungsstaat nicht einfiigen ldsst« (ebd.: 547). Das Sékulare
scheint bei Hillgruber jedoch relativiert zu werden, wenn er die rhetorische
Frage stellt, ob vielleicht doch »nur das Christentum den Verfassungsstaat
westlicher Prigung als Ergebnis einer jahrhundertelangen abendlidndischen
Kulturentwicklung zu tragen vermag« (ebd.). In dieser »neuen Bedrohungs-
lage« (Bertrams 2003: 1234) ergibt sich die Notwendigkeit, den »missio-
narischen und offensiven Islam« (Miickl 2001: 106) zur Rettung des »deut-
schen Kulturstaates« (ebd.) unter Kontrolle zu halten.

Auch die vermeintliche Unvereinbarkeit des Islams mit der >westlichen
Werteordnung< und eine inhdrente Konflikttrachtigkeit dieser Begegnung
werden gesetzt. So lautet die Botschaft der abweichenden Verfassungsrichter
im >Kopftuchurteil< an Kulturrelativisten: »Diese Offenheit und Toleranz geht
aber nicht so weit, solchen Symbolen Eingang in den Staatsdienst zu er6ffnen,
die herrschende Wertmalstibe herausfordern und deshalb geeignet sind,
Konflikte zu verursachen« (BVerfGE 108, 282, 333). Die deutsche Werte-
und Rechtsordnung darf, anders gewendet, nicht herausgefordert werden;
Muslimen und Musliminnen miissen Grenzen gezeigt werden. Somit schafft
hier der Kopftuchdiskurs die Gelegenheit, eine eigene homogene deutsche
Identitdt gegeniiber dem »>archaischen Islam« als iiberlegen zu konstruieren
und zu verfestigen; die freiheitliche Verfassung und der Islam verhalten sich
in diesem Schema dichotom zueinander. Die eigene Identitit soll vor der ge-
fahrlichen muslimischen Frau in Schutz genommen werden.

Mit diesen kulturellen Zuschreibungen, die Musliminnen und Muslime als
Gefahr sehen, fallen tatsichliche Benachteiligungen und Diskriminierungen
durch die Mehrheitsgesellschaft (sieche oben) aus der Betrachtung heraus und
die gesellschaftlichen Dominanzverhiltnisse werden pervertiert. Exempla-
risch dazu der Richter am LG Frankfurt am Main Wolfgang Bock:

»S0 leicht es ist, von Muslimen Berichte und Klagen tiber Diskriminierungen zu
horen, so schwierig mag es fiir engagierte, aber mit der Trennung von Religion und
Staat sowie mit den grundrechtsgeschiitzten Freiheiten der deutschen Rechtsordnung
wenig vertraute Muslime sein, das Scheitern von Antrigen auf Ausnahmegeneh-
migungen oder auf Einfithrung von islamischem Religionsunterricht zu verstehen und
nachzuvollziehen« (Bock 2007: 1256).

383

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

Hieraus folgert Bock: »Pauschale Vorwiirfe an die deutsche Gesellschaft und
Rechtsordnung sind vor diesem Hintergrund zuriickzuweisen« (ebd.: 1256 f).

Vor diesem Hintergrund wird die zentrale Bedeutung des Kopftuchs als
»Symbol einer archaischen Religion« (Ipsen 2003: 1212) und als Grenzposten
fir die Einddmmung des >muslimischen Kulturimports< offensichtlich. Zur
Kontrolle des Islams wird es notwendig, diesen greifbar zu machen, seine der
deutschen Kultur fernen Praktiken, wie das Tragen des Kopftuchs, definieren
zu konnen und so von der Selbsterfahrung abzugrenzen. Die Selbsterfahrung
der Kopftuchtrigerin wird durch die Verwendung des >objektiven Empfin-
gerhorizonts< neutralisiert, indem sie den Erfahrungen der Betrachter re-
striktiv untergeordnet wird. Weil fiir eine konkrete Gefahr im Verfahren vor
den Fachgerichten keine Anhaltspunkte gefunden werden konnten, drohte die
Gefahr gegeniiber der Religionsfreiheit der muslimischen Lehrerin schutzlos
zu werden. Entsprechend wurde der Verfassungsgrundsatz »in dubio pro
libertate« (Bergmann 2004: 141) zu »in dubio contra libertatem< verwandelt,
um die Definitionsmacht iiber das Kopftuch zu erhalten und ein Kopftuch-
verbot zu legitimieren.

Mit dem Verweis auf eine »abstrakte Gefahr< wird die Moglichkeit
geschaffen, die Definitionsmacht tiber das Kopftuch, die spitestens seit den
Kolonialpraktiken Ende des 19. Jahrhunderts in westliche Hinden gebracht
worden war, weiter durchzusetzen. Der hegemoniale Diskurs entmiindigt die
muslimische Frau und sie wird zum Diskursobjekt ohne eigene Position de-
gradiert. Die subalterne Muslimin sprach und spricht noch immer, wurde und
wird aber nicht gehort. Die hegemoniale Aussage lautet: Auch wenn das Tra-
gen eines Kopftuchs auf einer individuellen Willensentscheidung beruht —
dies ist der Fall bei allen hier diskutierten Rechtsfillen — veréndert dies nichts
an dessen geschlechterdiskriminierenden Charakter. Muslimische Frauen wer-
den daher so konstruiert, als hitten sie ein falsches Bewusstsein, das von der
freiheitlichen demokratischen Rechtsordnung zu korrigieren sei. Hiermit wer-
den wiederum die Deutungsmacht iiber das Kopftuch und die Geschlechter-
verhiltnisse vom >weiflen Mann< usurpiert, wihrend die Frau of Color als das
Andere konstruiert und zum Schweigen gebracht wird; ihre eigene Stimme
wird nicht gehdrt. Intensiver als das eigentliche >Kopftuchurteil< setzten sich
auch die drei abweichenden Richter des BVerfG mit dem sozialen Status der
muslimischen Frau auseinander.

Lord Cromer reloaded
Die drei dissentierenden Verfassungsrichter, unter ihnen der prominente

(neo)konservative Professor Udo Di Fabio, beschrieben in »einem ruppigen
Ton« (Morlok 2003: 391) die ihrer Ansicht nach frauenunwiirdige islamische

384

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

Verhiillungspraxis und verteidigten vehement die verfassungsrechtliche
Gleichberechtigung der Geschlechter (Art. 3 Abs. 2 GG):

»Immerhin wurzelt auch nach Meinung wichtiger Kommentatoren des Korans das
Gebot der Verhiillung der Frau in der Notwendigkeit, die Frau in ihrer dem Mann
dienenden Rolle zu halten. Diese Unterscheidung zwischen Mann und Frau steht dem
Wertebild des Art. 3, Abs. 2 GG fern« (BVerfGE 108, 202, 333).

Diese Aussage iiber den Islam erfolgt — im Gegensatz zu anderen Stellen —
ohne Quellenangaben. Der Kopftuchtrigerin wird dabei ein der Verfassung
entsprechendes gleichberechtigtes Frauenbild abgesprochen. Ein dem Ver-
standnis der Beschwerdefiihrerin entsprechendes Verhiillungsgebot, das »die
sittlichen Unterschiede zwischen Frauen und Méinnern« (ebd.: 332) betone,
stehe in ethischer Hinsicht der »Gleichberechtigung, Gleichwertigkeit und
gesellschaftliche[n] Gleichstellung von Frauen und Minnern« (ebd.) ent-
gegen.

Allerdings macht Di Fabio an anderer Stelle klar, dass das (durch
feministische Juristinnen hart umkédmpfte) Gleichberechtigungsgebot der Ge-
schlechter aus Art. 3 Abs. 2 GG nicht dahin ausgelegt werden konne, dass
diese Bestimmung die tatsdchliche Gleichstellung von Minnern und Frauen
durch staatliche Forderung (z.B. Quotenregelungen) anstrebe, da dies sonst
eine Benachteiligung von Minnern beinhalte; eine solche Interpretation der
Grundrechte stehe im Widerspruch zum freiheitlichen Menschenbild (Di
Fabio 1997: 419 und 441 ff). Diese Doppelbewegung, feministische Rhetorik
gegen die Muslimin mit Kopftuch einerseits einzusetzen, andererseits gegen
die tatsdchliche Gleichstellung der (deutschen) Frau zu argumentieren, ist,
wie oben dargestellt, von dem Kolonialherrn Lord Cromer bekannt.

Ausblick

Gewiss, das hier herausgearbeitete Bild des Kopftuchs und des Islams deckt
nicht den gesamten juristischen Diskurs ab. Unbestreitbar bleiben wertvolle
feministische und andere kritische Gegenstimmen zur Kopftuchfrage auflen
vor (etwa Baer/Wrase 2003 und 2005; Bockenforde 2001; Britz 2003; Debus
1999; Ekardt 2005; Laskowski 2003 und 2007; Morlok 2003; Sacksofsky
2003). Durch ihre differenzierte und intersektionelle Betrachtung hat sich vor
allem die feministische Rechtswissenschaft dem dominanten (post)kolonialen
Diskurs entziehen konnen.

Nichtsdestotrotz haben sich das Bild des Islams als Bedrohung westlicher
Werte und als unvereinbar mit der deutschen freiheitlichen Rechtsordnung
und die Bezugnahme auf die Figur der >abstrakten Gefahr< insofern als
hegemonial durchgesetzt, als sie maBgeblich zu den restriktiven Kopftuch-

385

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

gesetzen beigetragen haben und sich damit positivrechtlich verfestigen
konnten. Es zeigt sich, dass der symbolische Aussagegehalt des Kopftuchs
nach wie vor grof} ist und den westlichen Blick fixiert und irritiert. Die >unter-
geordnete Stellung der muslimischen Frau< fungiert erneut als verge-
schlechtlichte Markierung gesellschaftlicher Auseinandersetzungen zwischen
der christlich-abendlindischen und der islamischen Werteordnung.

Ein Riickblick auf den langwierigen Kopftuchstreit ldsst feststellen, dass
die Einforderung der Grundrechte der Lehramtsanwirterin mit Kopftuch vor
deutschen Gerichten im Ergebnis ohne Erfolg blieb. Angesichts der starken
Betonung des gleichheitswidrigen Gehalts des Kopftuchs ist dabei die feh-
lende ernsthafte Auseinandersetzung mit dem Gleichbehandlungsgrundsatz
und den Diskriminierungsverboten in der juristischen Abwigung auffillig.
Stattdessen richtete sich bei der verfassungsdogmatischen Priifung des Kopf-
tuchfalls der Fokus auf die Tragweite der Religionsfreiheit und Staatsneutra-
litdt. Die Griinde dafiir diirften unter anderem in einer deutschen Rechtskultur
liegen, die eher die Privatautonomie als das Prinzip der Gleichheit und be-
sonders das spezifische Benachteiligungsverbot nach Art. 3 Abs. 2 und Abs. 3
Satz 1 GG als Ankniipfungspunkt juristischer Wiirdigung nimmt (kritisch
dazu Baer 2002).

Ein prospektiver Blick konnte mit dem 2006 verabschiedeten Allge-
meinen Gleichbehandlungsgesetz (AGG) jedoch weitere rechtliche Losungen
zeigen (siehe auch Berghahn in diesem Band). Denn mit der Umsetzung der
europdischen Antidiskriminierungsrichtlinien finden die Mafstibe der euro-
piischen Gleichstellungspolitik Eingang in das deutsche Recht. Damit diirfte
die zentrale Frage, ob das Kopftuchverbot in staatlichen Bereichen eine un-
mittelbare bzw. mittelbare Benachteiligung im Sinne des neuen AGG darstellt
oder nicht, an Relevanz gewinnen. Das Betitigungsverbot fiir eine Lehrerin
mit Kopftuch konnte eine multiple oder intersektionelle Benachteiligung we-
gen des Geschlechts, der Religion, der ethnischen Herkunft oder der Rasse
darstellen (Schiek 2004: 1386). Um dies zu erfassen, miisste die Rechtspre-
chung differenziert und sensibel mit den Diskriminierungskategorien umgehen
und dabei auch kulturell geprigte und vergeschlechtlichte antiislamische ras-
sistische Benachteiligungen erfassen. Nur so konnen die Selbsterfahrung und die
Perspektive der von materiellen und symbolischen Ressourcen abgeschnittenen
Kopftuchtrégerin artikuliert und rechtlich durchgesetzt werden.

Mit der Bezugnahme auf das AGG kann — vor dem Hintergrund der Anti-
diskriminierungsrichtlinien — zudem ein neuer Rechtsakteur ins Spiel kom-
men, ndmlich der Europiische Gerichtshof (EuGH). Spannend ist daher die
Frage, wie der EuGH die deutschen Kopftuchfille und Kopftuchgesetze be-
urteilen wiirde. Anders als das BVerfG wire der EuGH vielleicht bereit, eines
seiner apodiktischen Urteile zu verkiinden und damit >Luxemburg locuta,
causa finita< zu behaupten.

386

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

Literatur

Ahmed, Leila (1992): Women and Gender in Islam. Historical Roots of a
Modern Debate, New Haven/London: Yale University Press.

Al-Ali, Nadje (2000): Secularism, Gender and the State in the Middle East.
The Egyptian Women's Movement, Cambridge: Cambridge University
Press.

Amirpur, Katajun (2003): »Emanzipation trotz Kopftuch — Iranische Frauen-
rechtlerinnen streiten um die Deutung des Korans«. Feministische Studien
2, S.213-226.

Arndt, Susan (2001): »Impressionen. Rassismus und der deutsche Afrikadis-
kurs«. In: Susan Arndt (Hg.), Afrikabilder. Studien zu Rassismus in
Deutschland, Miinster: Unrast, S. 1-68.

Ates, Seyran (2007): Der Multikulti-Irrtum. Wie wir in Deutschland besser
zusammenleben konnen, Berlin: Ullstein [4. Aufl.].

Attia, Iman (2007): »Kulturrassismus und Islamkritik«. In: Iman Attia (Hg.),
Orient- und IslamBilder. Interdisziplindre Beitrdge zu Orientalismus und
antimuslimischem Rassismus, Miinster: Unrast, S. 5-28.

Baer, Susanne (1994): »Objektiv — neutral — gerecht? Feministische Rechts-
wissenschaft am Beispiel sexueller Diskriminierung im Erwerbsleben«.
Kritische Vierteljahresschrift fiir Gesetzgebung und Rechtswissenschaft
(KritV) 77, S. 154-178.

Baer, Susanne (2002): »Ende der Privatautonomie< oder grundrechtlich
fundierte Rechtsetzung? — Die deutsche Debatte um das Antidiskrimi-
nierungsrecht«. Zeitschrift fiir Rechtspolitik (ZRP) 35, S. 290-294.

Baer, Susanne/Wrase, Michael (2005): »Staatliche Neutralitidt und Toleranz in
der >christlich-abendléndischen Wertewelt« — Zur aktuellen Entwicklung
im Streit um das islamische Kopftuch«. Die Offentliche Verwaltung
(DOV) 6, S. 243-252.

Balibar, Etienne (1990): »Gibt es einen >Neo-Rassismus<?«. In: Etienne
Balibar/Immanuell Wallerstein (Hg.), Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente
Identititen, Hamburg: Argument, S. 23-38.

Becker, Frank (Hg.) (2004): Rassenmischehen — Mischlinge — Rassen-
trennung. Zur Politik der Rasse im deutschen Kolonialreich, Stuttgart:
Franz Steiner.

Bendkowski, Halina/Langer, Giinter/Sander, Helke (2003): Offener Brief an
die Integrationsbeauftragte Frau Marieluise Beck, die Frauenministerin
Frau Renate Schmidt und die Justizministerin Frau Brigitte Zypries v. 17.
12. 2003 (»Becklash«-Brief), abrufbar: http://www.isioma.net/sds06203.
html, 03.07.2008.

Bergmann, Jan (2004): »Vom Umgang des deutschen Rechtsstaats mit dem
Islam«. Zeitschrift fiir Ausldnderrecht (ZAR) 4, S. 135-141.

387

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

Berman, Nina (2007): »Historische Phasen orientalisierender Diskurse in
Deutschland«. In: Iman Attia (Hg.), Orient- und IslamBilder. Interdiszipli-
nidre Beitrdge zu Orientalismus und antimuslimischem Rassismus, Miin-
ster: Unrast, S. 71-84.

Bertrams, Michael (2003): »Lehrerin mit Kopftuch? Islamismus und Men-
schenbild des Grundgesetzes«. Deutsches Verwaltungsblatt (DVBI), S.
1225-1234.

Bock, Wolfgang (2007): »Der Islam in der aktuellen Entscheidungspraxis des
Offentlichen Rechts«. Neue Zeitschrift fiir Verwaltungsrecht (NVwZ), S.
1250-1257.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (2001): »Der Kopftuchstreit auf dem richtigen
Weg?«. Neue Juristische Wochenschrift (NJW), S. 723-728.

Braun, Christina von/Mathes, Bettina (2007): Verschleierte Wirklichkeit. Die
Frau, der Islam und der Westen, Berlin: Aufbau-Verlag.

Breuer, Marten (2002): »Abschiebung mit Kopftuch — Nachbemerkungen zu
einem (un-) erledigten Verfahren«. NVwZ, S. 950-954.

Britz, Gabriele (2003): »Der EinfluB3 christlicher Tradition auf die Rechts-
auslegung als verfassungsrechtliches Gleichheitsproblem? Zu den prakti-
schen Grenzen religioser Neutralitdt im sdkularen Staat«. Kritische Justiz
(KIJ), S. 95-103.

Bundesministerium des Innern (2007): Muslime in Deutschland — Integration,
Integrationsbarrieren, Religion sowie Einstellungen zu Demokratie,
Rechtsstaat und politisch-religios motivierter Gewalt. Ergebnisse von Be-
fragungen im Rahmen einer multizentrischen Studie in stidtischen Le-
bensrdumen (von Katrin Brettfeld und Peter Wetzels), abrufbar: http://
www.bmi.bund.de/Internet/Content/Common/Anlagen/Broschueren/2007/
Muslime_20in_20Deutschland,templateld=raw,property=publicationFile.
pdf/Muslime%20in%?20Deutschland.pdf, 03.07.2008.

Castro Varela, Maria do Mar/Dhawan, Nikita (2004): »Rassismus als Prozess
der Dekolonisierung — Postkoloniale Theorie als kritische Intervention«.
In: Antidiskriminierungsbiiro Koln/cyberNomads (Hg.), TheBlackBook.
Deutschlands Hiutungen, Frankfurt am Main: IKO-Verlag fiir interkul-
turelle Kommunikation, S. 64-81.

Castro Varela, Maria do Mar/Dhawan, Nikita (2006): »Das Dilemma der Ge-
rechtigkeit. Migration, Religion und Gender«. Das Argument, S. 427-440.

Castro Varela, Maria do Mar/Dhawan, Nikita (2007): »Orientalismus und
postkoloniale Theorie«. In: Iman Attia (Hg.), Orient- und IslamBilder. In-
terdisziplindre Beitrige zu Orientalismus und antimuslimischem Rassis-
mus, Miinster: Unrast, S. 31-44.

Debus, Anne (1999): »Machen Kleider wirklich Leute? — Warum der >Kopf-
tuch-Streit< so >spannend« ist«. NVwZ, S. 1355-1360.

388

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

Di Fabio, Udo (1997): »Die Gleichberechtigung von Mann und Frau«. Archiv
des offentlichen Rechts (AOR), S. 405-443.

Eggers, Maureen Maisha (2005): »Rassifizierte Machtdifferenz als Deutungs-
perspektive in der Kritischen Weillseinsforschung in Deutschland«. In:
Maureen Maisha Eggers/Grada Kilomba/Peggy Piesche/Susan Arndt
(Hg.), Mythen, Masken und Subjekte. Kritische Weifiseinsforschung in
Deutschland, Miinster: Unrast, S. 56-72.

Ekardt, Felix (2005): »Weder Leitkultur noch multikultureller Relativismus.
Gerechtigkeit und gutes Leben in der Migrationsgesellschaft«. KJ, S. 248-
259.

El-Tayeb, Fatima (2001): Schwarze Deutsche. Der Diskurs um >Rasse< und
nationale Identitdt 1890 — 1933, Frankfurt am Main: Campus.

European Monitoring Centre on Racism and Xenophobia (EUMC) (2006):
Muslims in the European Union — Discrimination and Islamophobia, ab-
rufbar: http://fra.europa.eu/fra/material/pub/muslim/Manifesta-
tions_EN.pdf, 03.07.2008.

Fanon, Frantz (1969): Aspekte der algerischen Revolution, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Farr, Arnold (2005): »Wie WeiBisein sichtbar wird. Aufklarungsrassismus und
die Struktur eines rassifizierten Bewusstseins«. In: Maureen Maisha Eg-
gers/Grada Kilomba/Peggy Piesche/Susan Arndt (Hg.), Mythen, Masken
und Subjekte. Kritische WeiBseinsforschung in Deutschland, Miinster:
Unrast, S. 40-55.

Frankenberg, Giinter (1987): »Der Ernst im Recht«. KJ, S. 281-307.

Gotanda, Neil (1991): »A Critique of >Our Constitution is Color-Blind««.
Stanford Law Review 1, S. 1-68.

Gole, Nilufer (1995): Republik und Schleier. Die muslimische Frau in der
Moderne, Berlin: Babel.

Gutiérrez Rodriguez, Encarnacion (2003): »Reprisentation, Subalternitéit und
postkoloniale Kritik«. In: Hito Steyerl/Encarnacion Gutiérrez Rodriguez
(Hg.), Spricht die Subalterne deutsch? Postkoloniale Kritik und Migration,
Miinster: Unrast, S. 17-37.

Ha, Kien Nghi (2003): »Die kolonialen Muster deutscher Arbeitsmigrations-
politik«. In: Hito Steyerl/Encarnacion Gutiérrez Rodriguez (Hg.), Spricht
die Subalterne deutsch? Postkoloniale Kritik und Migration, Miinster:
Unrast, S. 56-107.

Ha, Kien Nghi (2005): »Macht(t)raum(a) Berlin — Deutschland als Kolonial-
gesellschaft«. In: Maureen Maisha Eggers/Grada Kilomba/Peggy Piesche/
Susan Arndt (Hg.), Mythen, Masken und Subjekte. Kritische Weillseins-
forschung in Deutschland, Miinster: Unrast, S. 105-117.

389

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

Hall, Stuart (1996): »The West and the Rest«. In: Stuart Hall/David Held/
Kenneth Thompson/Don Hubert (Hg.), Modernity. An Introduction to
Modern Sciences, Massachusetts: Blackwell Publishers, S. 184-227.

Hall, Stuart (2000): »Rassismus als ideologischer Diskurs«. In: Nora Rithzel
(Hg.), Theorien tiber Rassismus, Hamburg: Argument, S. 7-16.

Hillgruber, Christian (1999): »Der deutsche Kulturstaat und der muslimische
Kulturimport«. Juristenzeitung (JZ), S. 538-547.

Hoodfar, Homa (1997): »The Veil in Their Minds and on Our Heads. Veiling
Practices and Muslim Women«. In: Lila Lowe (Hg.), The Politics of Cul-
ture in the Shadow of Capital, Durham: Duke University Press, S. 416-
446.

Huntington, Samuel 1993: »The Clash of Civilizations?«. Foreign Affairs 3,
S. 22-49.

Ipsen, Jorn (2003): »Karlsruhe locuta, causa non finita. Das BVerfG im so
genannten Kopftuch-Streit«. NVwZ, S. 1210-1213.

Jager, Siegfried/Halm, Dirk (2007): »Medienberichterstattung als Integrations
hemmnis. Eine Einleitung«. In: Siegfried Jiger/Dirk Halm (Hg.): Mediale
Barrieren: Rassismus als Integrationshindernis, Minster: Unrast, S. 3-7.

Jessen, Frank/Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von (2006): »Das Kopftuch —
Entschleierung eines Symbols?«. KAS-Zukunftsforum Politik, Broschii-
renreihe Nr. 77, abrufbar: http://www kas.de/wf/doc/kas_9095-544-1-
30.pdf, 03.07.2008.

Karakasoglu-Aydin, Yasemin (2000): Muslimische Religiositit und Erzie-
hungsvorstellungen. Eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei
tirkischen Lehramts- und Piddagogik-Studentinnen in Deutschland,
Frankfurt am Main: IKU.

Kelek, Necla (2005): Die fremde Braut. Ein Bericht aus dem Inneren des tiir-
kischen Lebens in Deutschland, Koln: Kiepenheuer und Witsch [4. Aufl.].

Kelek, Necla (2006): »Leben in der Tradition — Der tiirkisch-muslimische
Common Sense als Abgrenzung«. Zeitschrift fiir Ausldanderrecht 2, S. 65.

Klinkhammer, Gritt (2000): »Zur Bedeutung des Kopftuchs im Selbstver-
standnis von Musliminnen im innerislamischen Geschlechterverhiltnis«.
In: Ingrid Lukatis/Regina Sommer/Christof Wolf (Hg.), Religion und Ge-
schlechterverhiltnis, Opladen: Leske und Budrich, S. 271-278.

Koyuncu Lorasdagi, Berin/Ince, Hilal Onur (2005): »Den Staat >vom Kopf
auf die Fiile stellen<. Feminismus und das Symbol in der Tiirkei«. In:
Frigga Haug/Katrin Reimer (Hg.), Politik ums Kopftuch, Hamburg: Argu-
ment, S. 140-150.

Laskowski, Silke Ruth (2003): »Der Streit um das Kopftuch geht weiter —
Warum das Diskriminierungsverbot wegen der Religion nach nationalem
und europdischem Recht immer bedeutsamer wird«. KJ, S. 420-444.

390

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KOPFTUCH ALS DAS ANDERE

Laskowski, Silke Ruth (2007): »Antidiskriminierung«. In: Klaus Barwig/
Stephan Benedetti-Beichel/Gisbert Brinkmann (Hg.), Perspektivwechsel
im Ausldnderrecht. Rechtskonflikte im Spiegel politischer und gesell-
schaftlicher Umbriiche in Deutschland und Europa, Baden-Baden: No-
mos, S. 567-589.

Lewis, Reina (1996): Gendering Orientalism. Race, Feminity and Repre-
sentation, London/New York: Routledge.

Loomba, Ania (1998): Colonialism/Postcolonialism, London/New York:
Routledge.

Mangold, Sabine (2004): Eine weltbiirgerliche Wissenschaft. Die deutsche
Orientalistik im 19. Jahrhundert, Stuttgart: Steiner.

MacKinnon, Catharine A. (1993): »Auf dem Weg zu einer feministischen
Jurisprudenz«. STREIT, S. 4-13.

McClintock, Anne (1995): Imperial Leather. Race, Gender and Sexuality in
the Colonial Contest, New York: Routledge.

Mernissi, Fatema (1989): Der politische Harem. Mohammed und die Frauen,
Frankfurt am Main: Herder/Spektrum.

Mohanty, Chandra Talpade (1988): »Under Western Eyes. Feminist Scho-
larship and Colonial Discourses«. Feminist Review, S. 65-88.

Morlok, Martin (2003): »Zum Kopftuchurteil des Bundesverfassungsge-
richts«. Recht der Jugend und des Bildungswesens (RdJB), S. 381-392.
Miickl, Stefan (2001): »Religionsfreiheit und Sonderstatusverhiltnisse —

Kopftuchverbot fiir Lehrerinnen?«. Der Staat 1, S. 96-123.

Nokel, Sigrid (2002): Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam, Bielefeld:
Transcript.

Nokel, Sigrid (2004): »Muslimische Frauen und offentliche Raume. Jenseits
des Kopftuchstreits«. In: Niliifer Gole/Ludwig Amman (Hg.), Islam in
Sicht. Der Auftritt von Muslimen im 6ffentlichen Raum, Bielefeld: Trans-
cript, S. 283-308.

Oguntoye, Katharina/Opitz, May/Schultz, Dagmar (Hg.) (1992): Farbe Be-
kennen. Afro-deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte, Frankfurt
am Main: Fischer.

Open Society Institute, EU Monitoring and Advocacy Program (2007):
Muslims in the EU. Cities Report — Germany. Preleminary research report
and literature survey, abrufbar: http://www.eumap.org/topics/minority/
reports/eumuslims/background_reports/download/germany/germany.pdf,
03.07.2008.

Paulus, Stanislawa (2007): »>Einblicke in fremde Welten<. Orientalistische
Selbst/Fremdkonstruktion in TV-Dokumentation iiber Muslime in
Deutschland«. In: Iman Attia (Hg.), Orient- und IslamBilder. Interdiszi-
plindre Beitrige zu Orientalismus und antimuslimischem Rassismus,
Miinster: Unrast, S. 279-292.

391

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CENGIZ BARSKANMAZ

Phillips, Anne (2007): Multiculturalism without Culture, Princeton/Oxford:
Princeton University Press.

Piesche, Peggy (2005): »Der >Fortschritt« der Aufkldrung — Kants >Race< und
die Zentrierung des weilen Subjektes«. In: Maureen Maisha Eggers/
Grada Kilomba/Peggy Piesche/Susan Arndt (Hg.), Mythen, Masken und
Subjekte. Kritische Weilseinsforschung in Deutschland, Miinster: Unrast,
S. 30-39.

Rommelspacher, Birgit (2002): Anerkennung und Ausgrenzung. Deutschland
als multikulturelle Gesellschaft, Frankfurt am Main/New York: Campus.

Rommelspacher, Birgit (2007): »Dominante Diskurse. Zur Popularitit von
>Kultur< in der aktuellen Islam-Debatte«. In: Iman Attia (Hg.), Orient- und
IslamBilder. Interdisziplindre Beitrdge zu Orientalismus und antimuslimi-
schen Rassismus, Miinster: Unrast, S. 245-266.

Sacksofsky, Ute (2003): »Die Kopftuch-Entscheidung — von der religiosen
zur foderalen Vielfalt«. NJW, S. 3297-3301.

Said, Edward Williams (1979): Orientalism, New York: Vintage.

Said, Edward Williams (1994): Afterword. In: Edward Williams Said, Orien-
talism (25th Anniversary Edition), New York: Vintage, S. 329-352.

Schavan, Annette (2004): »Das Kopftuch ist ein politisches Symbol«. ZAR,
S.5.

Schiek, Dagmar (2004): »Gleichbehandlungsrichtlinien der EU — Umsetzung
im deutschen Arbeitsrecht«. Neue Zeitschrift fiir Arbeitsrecht (NZA), S.
873-884.

Schiffer, Sabine (2005): Die Darstellung des Islam in der Presse. Sprache,
Bilder, Suggestionen. Eine Auswahl von Techniken und Beispielen.
Wiirzburg: Ergon.

Schulze, Reinhard (2007): »Orientalism. Zum Diskurs zwischen Orient und
Okzident«. In: Iman Attia (Hg.), Orient- und IslamBilder. Interdiszipli-
nire Beitrdge zu Orientalismus und antimuslimischen Rassismus, Miin-
ster: Unrast, S. 45-68.

Shepard, Todd (2004): »La >bataille du voile« pendant la guerre d”Algérie«.
In: Etienne Balibar/Charlotte Nordmann (Hg.), Le foulard islamique en
questions, Paris: Editions Amsterdam, S. 134-141.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): »Can the Subaltern Speak?«. In: Cary
Nelson/Lawrence Grossberg (Hg.), Marxism and the Interpretation of
Culture, Urbana/Chicago: University of Illinois Press, S. 271-313.

Yegenoglu, Meyda (1998): Colonial Fantasies: Towards a Feminist Reading
of Orientalism, Cambridge: Cambridge University Press.

392

14.02.2026, 08:10:58. /dele Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839409596-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

