Nachwort

Zu einer Zeit, in der die Reihe der Ursachen so viel vollstindiger vor
uns liegt, und der doch (vielleicht eben deswegen!) der lebendige Be-
zug auf ihre Urspriinge abhanden gekommen ist, mag es verwunder-
lich erscheinen, dass eine Untersuchung, die sich anfangs nur dem
besseren Verstindnis eines iiber zwei Jahrtausende alten Theaterstii-
ckes widmete, die Fiille ihrer Seiten mit Worten iiber die Zukunft der
Menschheit beschlieSt. Was kann die Dichtkunst der Antike denn
noch beitragen zur Erhellung jener aktuellsten Fragen? Ist derlei My-
thologie nicht langst tiberholt, ein staubiges Relikt vergessener Tage?
Oder um erneut das Werk fiir sich sprechen zu lassen und damit wie-
der zu den ersten Zeilen dieser Arbeit zuriickzukehren: »%00dap.0b
tipale Amorhwy Epoavic (»nimmer strahlt nunmehr Apollons
Ehrenglanz«, Soph. OT 909)? Was als philosophischer Blickwinkel
auf ein philologisches Spezialproblem begann, ist an ein Ziel gelangt.
Die Aporie der tragischen Schuld des Sophokleischen Oedipus Rex
lichtete sich, sobald die Diffusion ihres begrifflichen Fundamentes
durch die hermeneutische Analyse und Kritik der Bedingungen ihrer
Maoglichkeit bereinigt und einer interdisziplindren Bestimmung zu-
gefiihrt wurde, welche Tragik und Schuld auf einer iibergeordneten
Ebene zu verbinden und von dieser aus die Mannigfaltigkeit bisheri-
ger Deutungen im Kontext ihrer Anerkenntnis oder Verschleierung
existentieller Verstrickungen zu relativieren imstande ist.

In Riickwendung auf jene Urspriinge konnte dieser Begriff
schliefllich seine Legitimitit durch die Eréffnung weiterfithrender
Anwendungsbereiche und Perspektiven der Bezugnahme als An-
kniipfungspunkte fiir Geschichte(n) bewihren. So fand die Frage
nach der Schuld des Odipus in der jiingeren Tragodienforschung ihre
Losung in einer weiteren Frage: was aber ist Schuld? — also in eben
dem, was Robert Parker einst mit etwas ungliicklicher Abschitzigkeit
als »the tiresome >But what do you mean by ... %< of the philoso-

210  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03.



https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

phers«! bezeichnet hatte. Vergebens war die Miihe nicht, denn wo-
rauf sich die Infragestellung bezog, ist als Formgesetz und Ord-
nungsprinzip jeder Anschauung Grundlage auch der historischen
Erkenntnis. Unsere Kategorien bestimmen die Grenzen unseres Ver-
stehens. Um diese zu erweitern, musste Schuld daher begriffen wer-
den als etwas, das nicht im Subjekt, sondern nur zwischen ihm und
etwas anderem sein kann, und was demgeméf einen Bezug zu diesem
anderen notwendig voraussetzt, um verstindlich zu werden. Die Me-
taphysik des freien Willens allein erklirt nichts — jene Verstrickungen
existieren ohne ihn, ohne Absicht oder Wissen, und damit auch das
Ungleichgewicht der Schuld. Aber Reinigung, Siihne, und Verséh-
nung werden erst dann mdglich, wenn der Bezug erinnert wird durch
Reinszenierung, erneuert durch Hingabe, wiederhergestellt durch
den symbolischen Tausch des Opfers.

Schuld ohne Ekstase verliert sich in Selbstaufhebung, doch Tra-
gik und Schuld verweisen iiber einander hinaus. So wie Odipus seine
wahre Identitdt im Bezug auf seine Herkunft entdeckt, offenbart tra-
gische Schuld als Chiffre ihren Sinn in der Verkniipfung des Lebens
mit seinem Ursprung — und auch mit dem, was erst noch Ursprung
zukiinftigen Lebens werden kann: die ernihrende Umwelt, der Mit-
mensch als Spiegel der eigenen Moglichkeiten, das gottliche oder
schlechthin andere als duflerster Fluchtpunkt auf Transzendenz be-
zogener Existenz. Zuletzt ergeben sich daraus im zeitlichen Bezug
wiederum einige interessante historische Fragen: Waren die Prozesse
um 430 v. Chr. Anlass oder Nachwirkung des Stiickes? Ist »Infamie«?
noch ein Argument fiir eine Datierung vor dem Tod des Perikles,
wenn dieser aufgrund seiner Taten (die fragwiirdige Expedition gegen
Samos®, Entfremdung von Delphi nach Verlust der Kolonie Thurioi,
die Zensur* der Kunst) und seines Umgangs (Anaxagoras, Aspasia,
Phidias, Protagoras) gerade in Glaubensfragen (detotdatpovia)® mit

! Parker, R.: Miasma. Pollution and Purification in Early Greek Religion. Oxford:
Clarendon 1983, S. 325.

2 Miiller, C. W.: Zur Datierung des sophokleischen Odipus, Wiesbaden: Franz Steiner
1984, S. 38.

3> Wo es bereits erste Rivalititen zwischen Sophokles und Perikles gab: Athen. Deipn.
XII1.603 E-604 F (T 75).

¢ Nach einem Streik der Komodiendichter 437/6 v. Chr. durch die Volksversammm-
lung annuliert; vgl. Ps. Xen. Const. Ath. II, 18, sowie Gelzer, K.: Die Schrift vom
Staate der Athener. Berlin: Weidmann 1937, S. 128-132.

5> Vgl. Plut. Per. VI, VIII; Diog. Laert. IX, 8; zu Perikles eigener Blutschuld: Thuk. I,

Tragische Schuld A 211

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. A



https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Nachwort

dem gotterfiirchtigsten Dichter entzweit sein musste — oder liefert
nicht vielmehr eben dies den Grund fiir die Verweigerung des Sieges
im Agon durch politisch zweifellos beeinflussbare® Preisrichter? Was
galt es also noch klarzustellen, als Sophokles seine letzten Lebensjah-
re erneut der Thematik widmete — miissen wir uns Odipus auf Kolo-
nos als einen gliicklichen Menschen” vorstellen?

Vieles muss gleichwohl aufgrund des gesetzten Rahmens An-
deutung und Anregung bleiben. Nachfolgende Publikationen sollen
sich eingehender damit beschiftigen. Es ist jedoch meine Hoffnung,
dass der Wert der vorliegenden Arbeit sich auch in diesen noch wei-
terhin erweisen moge, indem eine Wiederaufnahme und Fortfiihrung
ihres Ariadnefadens die Giiltigkeit der hierin nur mit den Werk-
zeugen des Ubersetzers erworbene und auf die Theorie menschlichen
Selbst-, Welt- und Transzendenzbezuges angewandte Struktur eks-
tatischer Verfasstheit auch als Prinzip eines nachhaltigen und ver-
antwortungsvollen Handelns bezeuge — als ein Weg hin zu jenem
Imperativ, welcher fiir einen neuen Typ des Handelns bereits aus-
gesprochen wurde: »Handle so, da8 die Wirkungen deiner Handlung
vertréglich sind mit der Permanenz echten menschlichen Lebens auf
Erden«, bzw. negativ formuliert: »Handle so, dafl die Wirkungen
deiner Handlung nicht zerstorerisch sind fiir die kiinftige Moglich-
keit solchen Lebens«®. Denn dies wire die wohl beste Widerlegung
der eingangs ausgesprochenen Zweifel, wenn so am Ende jenes lan-
gen Weges der Blick zuriick zugleich zu einem Blick hinaus werden
kénnte.

Zeitbezug und Aktualitit der Tragodie sind unsere Aufgabe. Wie
werden wir ihr gerecht? Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir
das Leben schrieb einst Nietzsche: »Ich wiisste nicht, was die classi-
sche Philologie in unserer Zeit fiir einen Sinn hitte, wenn nicht den,
in ihr unzeitgemaiss — das heisst gegen die Zeit und dadurch auf die
Zeit und hoffentlich zugunsten einer kommenden Zeit — zu wirken«°.

126; Perikles als Tyrann: Kratinos, Cheir. (Fr. 240), in: Kock, T.: Comicorum Attico-
rum Fragmenta. Leipzig: Teubner 1880, Bd. L, S. 86.

¢ Vgl. Latacz, J.: Einfiihrung in die griechische Tragodie. Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2003, S. 44 f.

7 Vgl. Camus, A.: Der Mythos des Sisyphos. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2005,
S. 160.

8 Jonas, H.: Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979, S. 36.

9 Nietzsche, F.: Unzeitgemifle Betrachtungen II, in: Kritische Studienausgabe (KSA).
Miinchen: dtv 1999, Bd. 1, S. 247, vgl. Lefevre, E.: Die Unfihigkeit, sich zu erkennen,

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. A



https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

Jene Kritik des seiner Zunft entwachsenden Professors an den Alter-
tumswissenschaften seiner Epoche, welche noch in dieselbe Kerbe
schldgt wie Schopenhauers Kapitel Uber Geschichte wider jedes te-
leologische »System der Geschichte«!® im Sinne Hegels, entwickelte
seine Wirkung zunichst durch die Entlarvung der Historie als Krank-
heit, hervorgerufen durch ein »Ubermaass« (ebd., S. 258) derselben,
das die plastischen Krifte des Menschen lahmt und erstickt. Als Di-
agnoseinstrument und Heilmittel dient ihm hierfiir gleichermafSien
der rauschhaft-ekstatische Bezug auf das Leben.

Den Ursprung der Historie verortet er dabei im Gedichtnis: an-
ders als das unhistorische Tier, dessen Vergesslichkeit um seines
Gliickes willen zu beneiden ist, erinnert sich der Mensch und
»stemmt sich gegen die grosse und immer grossere Last des Vergan-
genen« (S.249). Wird diese Last zu grof3, geht er daran zugrunde.
Doch Geschichte ist auch lebensnotwendig — seine spitere Schrift
Zur Genealogie der Moral wird vom »Gedichtniss des Willens«!!
sprechen, einem »Gegenvermogen« zum Vergessen, mit dem »der
»freie« Mensch, der Inhaber eines langen unzerbrechlichen Willens
[...] das stolze Wissen um das auflerordentliche Privilegium der Ver-
antwortlichkeit, das Bewufltsein dieser seltenen Freiheit, dieser
Macht iiber sich und das Geschick« (ebd., S. 294) als eine zweite Na-
tur sich »angeziichtet« habe.

Nietzsche unterscheidet drei Arten der Historie nach ihrer
»Dreiheit der Beziehungen« zum Leben: Dem Lebendigen »als dem
Thitigen und Strebenden« gehért die monumentalische Historie,
welche den Menschen mit dem Anreiz grofer Effekte zur schopferi-
schen Nachahmung antreibt, jedoch die Gefahren eines blinden Fana-
tismus, wie auch des bitteren Zynismus blofien Epigonentums in sich
birgt. Dem »Bewahrenden und Verehrendem« gebiihrt die antiquari-
sche Historie, die ihn in einen Rahmen der Kontinuitit einordnet und
so rechtfertigt. Als Nivellierung des Lebens droht sie dagegen zu
einem »Wissen ohne Wirken« (KSA 1, S. 282) zu werden. Ausglei-
chend dient die kritische Historie zuletzt dem Menschen »als dem
Leidenden und der Befreiung Bediirftigen« (S. 258) mit der Kraft des

UnzeitgemifSe Betrachtungen zu Sophokles” Oidipus Tyrannos, in: Wiirzburger Jahr-
biicher fiir die Altertumswissenschaft, N.F. 13 (1987), S. 37-58.

10" Schopenhauer, A.: Die Welt als Wille und Vorstellung. Miinchen: dtv 1998, Bd. II,
Kap. 38, S. 510ff.

1 Nietzsche, E: Zur Genealogie der Moral, in: KSA 5, S. 292.

Tragische Schuld A 213

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. A



https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

Vergessens. Da er jedoch hierbei »mit dem Messer an seine Wurzeln«
geht, bedarf es einer »Grenze im Verneinen des Vergangenenc
(S. 270).

Im Zusammenwirken dieser Beziehungen kénnen wir nun die
drei Dimensionen ekstatischen Ursprungsbezuges erkennen, eben
weil ihr Ungleichgewicht, welches den Bezugspunkt des Lebens nicht
mehr erreicht, zum Verlust dieses Bezuges und damit zur Selbstauf-
hebung fithrt. Das schaffende iiber-sich-hinaus einer monumenta-
lischen, jene exzentrische Offenheit im aufer-sich der antiquarischen
und das selbst-gestaltende auf-sich-zuriick kritischer Historie sind
Weisen der Relation des Subjekts zu seinen Anfingen tiber die Zeiten
hinweg, welche fiir sich genommen jeweils nur einen Abschnitt, nie
das ganze des Weges zu bestreiten vermogen. Erst das richtige Ver-
hiltnis zwischen Handeln, Erkenntnis und Freiheit erméoglicht ein
ewiges Werden, wie es die Art alles Lebendigen'? ist. Woméglich
dachte Nietzsche hier an Heraklits waAivtovog dppoviy éxmomep
t6Eov xal Aopng (»des Wider-Spinnstigen Fiigung wie bei Bogen
und Leier«®, Fr. B 51), doch dieselbe Struktur kreativer Riickbeziig-
lichkeit wurde anderenorts auch mit den Worten Autopoiesis'* oder
Dialogik beschrieben.

Heidegger wird Nietzsches Historie im Begriff der »Geschicht-
lichkeit«'® iibernehmen, doch seine Reduktion der Sorge auf den
Horizont der Zukunft verkiirzt Mensch und Geschichte um ihren Ur-
sprung. So wird das Dasein zu einem Geworfenen, seine Schuldigkeit
zur diffusen Last ohne Siihne und Ohnmachtserfahrung im »Grund-
sein einer Nichtigkeit« (ebd., S.285). Zukunft aber braucht Her-
kunft's, der Mensch als bezuglose aeterna veritas ist der wahre Nihi-
lismus: »Mangel an historischem Sinn ist der Erbfehler aller
Philosophen; [...] Sie wollen nicht lernen, dass der Mensch geworden
ist, dass auch das Erkenntnissvermdgen geworden ist; wihrend Einige
von ihnen sogar die ganze Welt aus diesem Erkenntnissvermdgen
sich herausspinnen lassen. [...] Alles aber ist geworden; es giebt keine

12 Vgl. Nietzsche, E.: Also sprach Zarathustra, in: KSA 4, S. 147.

13 Ubers. v. Bruno Snell, in: Heraklit. Fragmente. Diisseldorf/Ziirich: Artemis &
Winkler 2000, S. 18.

'+ Varela, F.: Der kreative Zirkel. Skizzen zur Naturgeschichte der Riickbeziiglichkeit,
in Watzlawick, P. (Hrsg.): Die erfundene Wirklichkeit. Miinchen: Piper 2002, S. 296~
298; s.0., Kap. I1.3.c, Anm. 81.

15 Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer 1993, §76, S. 396.

16 Vgl. Marquart, O.: Philosophie des Stattdessen. Stuttgart: Reclam 2000, S. 66 ff.

214  ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. A



https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

ewigen Thatsachen: sowie es keine absoluten Wahrheiten giebt. —
Demnach ist das historische Philosophiren von jetzt ab nothig und
mit ihm die Tugend der Bescheidung.«".

Nietzsche selbst benennt zwei Gegen-gifte, um ein gesundes
Verhiltnis wiederherzustellen: »Mit dem Worte >das Unhistorische«
bezeichne ich die Kunst und Kraft vergessen zu konnen und sich in
einen begrenzten Horizont einzuschliessen; >iiberhistorisch« nenne
ich die Michte, die den Blick von dem Werden ablenken, hin zu dem,
was dem Dasein den Charakter des Ewigen und Gleichbedeutenden
giebt, zu Kunst und Religion«'8. Die kultische Darstellung der Trago-
die vereint alle diese Aspekte im ekstatischen Rausch des Dionysi-
schen.

Vergessen, Kunst und Religion, welche nicht zufillig an die Seg-
nungen des Wahnsinns aus Platons Phaedrus (244eff.) erinnern, stel-
len jenes » Andere«" der rationalen Vernunft dar, mit dessen Erfah-
rung in Bruch und Begegnung Philosophie wie historische
Wissenschaft sich ihrer eigenen Defizite bewusst werden und so erst
die Haltung der Bescheidung einnehmen koénnen: » Am Mythos kon-
turieren sich Umfang und Grenzen der Vernunft. [...] Mit dem The-
ma Mythos steht deshalb zugleich das Wesen der Philosophie ins-
gesamt in Frage«®. Das Verstehen der Geschichte mit den Mitteln
der Philosophie setzt ein Verstehen der Philosophie aus ihrer eigenen
Geschichte voraus. Diese Geschichte, wie alle Geschichten, beginnt
mit dem Mythos als Erzdhlung vom Ursprung, dem Anfang der Er-
innerung an die Anfinge. Nichts als diese Erzihlung stellt das ada-
quate Mittel dar, um der eigenen Verstrickungen in Schuld gegeniiber
diesem Ursprung zu gedenken, welche der Philosophie erst das Werk-
zeug an die Hand geben, diese Verstrickungen durch das Handeln in
die Zukunft fortzufiihren und so den Ursprung unserer Existenz als
Quell und Bedingung der Moglichkeit zukiinftigen Lebens fortdau-
ern zu lassen. Dies eben bedeutet »Nachhaltigkeit«.

Allein, die antike Tragodie ldsst sich nicht mehr zuriickholen.
Nietzsches Hoffnung auf eine Wiedergeburt des Dionysischen My-
thos aus dem Geiste der Musik endet mit Richard Wagner in Bay-

17 Nietzsche, F.: Menschliches, Allzumenschliches I, in: KSA 2, S. 24f.

'8 Nietzsche, E.: Unzeitgemifle Betrachtungen II, in: KSA 1, S. 330.

19 Angehrn, E.: Die Uberwindung des Chaos. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996,
S.13.

2 Jamme, C.: »Gott an hat ein Gewand«. Grenzen und Perspektiven philosophischer
Mythos-Theorien in der Gegenwart. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999, S. 15.

Tragische Schuld A~ 215

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. A



https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Nachwort

reuth, wie schon vor ihm die neue Mythologie der Romantik. Auf den
Schlachtfeldern Europas zeigt sich, welche Grauen die Instrumentali-
sierung mythischer Versatzstiicke?' ohne wirklichen Ursprungsbezug
bewirken kann, wenn sie im Dienste der Macht den Anschein sich
gibt, das unerfiillte Bediirfnis des modernen Menschen nach Sinn be-
friedigen zu konnen. Pseudomythen wie diese verkehren wahre Eks-
tase zur unterschwelligen »Deformierung«?? der Sprache. Die folgen-
de Re-Barbarisierung der Kultur ist deshalb nicht der Irrationalitdt
des Mythos anzulasten, sondern dem allzu rationalen Kalkiil seines
Missbrauchs. Vielmehr weist die ungebrochene Faszination mythi-
scher Symbolik hin auf einen Mangel, den unsere Kultur der Freiheit
ohne Schuld gern verdringt — unser Leben ist uns nur geschenkt wor-
den. Was es demnach zu bewahren gilt, ist die Fahigkeit des mythi-
schen Erzihlens, die Bindung an den Ursprung zu offenbaren und
wiederherzustellen. Wenn wir diese ekstatische Verfasstheit ver-
stehen lernen, kann sie allein als Kriterium den schuldhaften Bezug
echter Mythologie unterscheiden von Pervertierung durch Ideologie
und Fanatismus, welche zum Zwecke der Ausbeutung die Bedingun-
gen der Mdglichkeit von Kultur tiberhaupt untergribt. Noch stehen
uns diese Wege weiterhin offen, wir miissen sie allerdings selbst be-
schreiten.

Ein weiteres Problem, dem sich jede philosophische Theorie der
(tragischen) Mythologie zu stellen (wenn nicht es zu 1sen) hat, ist
die Bedingung der Moglichkeit von Fremderfahrung?. Insbesondere
der Position Husserls macht Christoph Jamme dabei den Vorwurf, ein
wahrhaft und absolut Fremdes gar nicht erst zuzulassen, sondern
durch Ahnlichkeiten und Analogien »wegzuerkliren«. Es ist aller-
dings vielsagend, dass diese Problematik gerade in der Tradition des
Abendlandes mit ihrer charakteristischen Bewertung der Individuali-
tit einen besonderen Stellenwert besitzt. Von der antiken &hhnyopta
iiber Schleiermacher, Diltheys »Einfiihlung« bis zu Heidegger und
Gadamers Neubegriindung als »Apologie des Vorurteils« (Jamme
S. 55) hat die Hermeneutik als gemeinsamen Grund des Verstehens
ihre Offenheit dem fremden gegeniiber stets mit der Infragestellung

21 Vgl. Eliade, M.: Mythos und Wirklichkeit. Frankfurt a. M.: Insel 1988, S. 175 {f.

22 Barthes, R.: Mythen des Alltags. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1964, S. 103, sowie
S. 108 (Anm. 8).

2 Vgl. Jamme, C.: »Gott an hat ein Gewand«. Grenzen und Perspektiven philosophi-
scher Mythos-Theorien in der Gegenwart. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999, S. 59£f.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. A



https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

des eigenen erkdmpfen miissen. Noch das schlechthin Andere wird
erfahrbar als Verhiltnis der Transzendenz in den Chiffren der ver-
trauten Welt des Gegenstindlichen, doch diese Selbstiiberschreitung
hin auf das duflerste und fremdeste setzt eine Verwandlung des
Selbstbewusstseins voraus.

Den Mythos als das Andere (und sich selbst in diesem Anderen)
zu erkennen, bemerkt Emil Angehrn, »verlangt zweierlei: das andere
in seiner Eigenart begreifen und in ihm nicht nur das beziehungslos
Fremde zu sehen«?*. Darin eben besteht die Bedeutung des (wahren)
Vorurteils als Moglichkeit des Verstehens, wie auch die urspriingliche
Tatigkeit des éppumvevs (vgl. etwa Hdt. I, 125, 6 oder Xen. An. I, 2,
17) als Kunst des Uber-setzens fremder Sprachen in die seine — das
eigene im Anderen zu erkennen und sich selbst zu ihm in Bezug zu
setzen. Der dabei zu iiberwindende Bruch ist nichts als die Grenze des
eigenen Selbst, welche in Kampf, Leiden, Tod sowie gerade Schuld
erfahren und — ekstatisch — iiberschritten werden kann, und die Art
und Weise dieser Uberwindung ist eine dramatische.

Deshalb erschopfen sich die Moglichkeiten einer philosophi-
schen Beschiftigung mit dem Mythos nicht in der Funktion, ein (un-
bestimmt oder schlechthin) Anderes als unsere Vernunft zu sein, son-
dern eréffnen sich erst in der Riick- und Anwendung des Verstehens
auf diese: »Eine philosophische Mythentheorie, die ihren Namen ver-
diente, miifite ja nicht nur die anhaltende >Bedeutsamkeit< des My-
thos in der Gesellschaft, d. h. die Chancen des Mythos in nachmythi-
scher Zeit, erklidren, sondern sie miifSte auch zeigen konnen, daf$ und
wie sich die Philosophie durch ihre Beschiftigung mit einem Phino-
men wie dem Mythos verindern miifite, und dies in doppeltem Blick
sowohl auf die heutige Krisis der Vernunft, als auch auf die im My-
thos liegenden Sinnméglichkeiten« (Jamme S. 253). Die Zukunft der
Philosophie wird davon abhingen, inwieweit sie dieser Aufgabe ge-
recht werden kann.

So ist diese Arbeit vom Anfang als Versuch der Synthese histori-
scher und philosophischer Erkenntnis iiber diese hinaus zu einem
Verstindnis des schuldhaften Bezuges der Mythologie gelangt, aus
dessen ekstatischer Verfasstheit heraus wiederum Philosophie und
Historie selbst neu zu begriinden sind. Wenn Heidegger den »exis-
tentialen Ursprung« der letztgenannten aus der Geschichtlichkeit

% Angehrn, E.: Die Uberwindung des Chaos. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996,
S.9.

Tragische Schuld A 217

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03.



https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Nachwort

des Daseins® herleitet, weil er als ihren Gegenstand die tatsachlichen
Maoglichkeiten dagewesenen Daseins versteht — Historie ist Erschlie-
Bung der existentiellen Wahl des Daseins in seiner Zeitlichkeit —,
dann ist damit auch das Dasein an eben diese Wahl gebunden (oder
zur Freiheit »verurteilt«26). Die Aufhebung der Wahl ist gleichbedeu-
tend mit der Aufhebung des Daseins als »Ek-sistenz«. Der Mensch
kann nicht aufhoren, frei zu sein — er wiirde aufhéren, Mensch zu
sein.

Auf der anderen Seite kann aus dieser unhintergehbaren Freiheit
der Existenz des Menschen die Frage nach ihrem Ursprung entwickelt
werden, denn sie ist nicht durch sich selbst allein. Das Verstehen die-
ser Urspriinge ist damit ein Verstehen der Existenz selbst, wie auch
Freiheit als Autonomie erst wirklich wird durch das Wissen um ihre
Bedingungen und den Riickbezug auf diese. Dasein ist untrennbar in
Geschichte(n) verstrickt?. Es gibt keine »objektive« AuSenperspekti-
ve auf Geschichte, welche nicht selbst Geschichte wire. Diese Un-
trennbarkeit benennt Wilhelm Schapp mit dem Entwurf eines Lebens
in Geschichten. Der einzige Zugang des Menschen zu sich selbst, wie
auch zu anderen Menschen, zu Tieren und auch zu Pflanzen, erfolgt
dabei iiber Geschichten, weshalb er hierfiir den Ausdruck »Mitver-
stricktsein« (S. 136) wihlt. Somit vermag Geschichte, den Bruch zwi-
schen Mensch und Anderem zu iiberbriicken, doch der eigentliche
Grund der Verstrickung ist damit noch nicht erfasst.

Im Bezug des Daseins auf seine Geschichte wird Schuld gegen-
iiber dem eigenen Ursprung zur »Grundform geschichtlichen Ver-
stehens«25, insofern der Mensch in ihr die Bedingungen der Moglich-
keit seiner Existenz erkennt. Ohne ekstatischen Bezug bleibt Historie
wirkungslos als unverbindliches Objekt bezugloser Betrachtung und
dem Dasein ohne ErschlieSung seiner Mdglichkeiten keine Wahl.
Ohne Wahl gibt es kein Dasein, ohne Geschichte keine Zukunft.
Und eben hier liegt unsere Chance: Die Wiederentdeckung der Ge-
schichte als schuldhafter Bezug auf den Ursprung bedeutet auch die
Wiedergewinnung eines ethischen Bewusstseins gegeniiber den Be-
dingungen der Méglichkeit menschlicher Existenz im Bewusstsein ei-

2 Vgl. Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer 1993, §76, S. 392 ff.

% Vgl. Sartre, J.-P.: Das Sein und das Nichts. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2002
[1943], S. 764 [515].

¥ Schapp, W.: In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding. Hamburg:
Meiner 1953, S. 1£f.

2 Gritzel, S.: Dasein ohne Schuld. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 137.

ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. A



https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort

gener Verantwortung fiir die Fortfithrung dieser Geschichte. So erst
wird die Geschichte, die uns der Mythos erzihlt, vom bloflen Text zu
unserer Geschichte.

Wenn also nun zum Abschluss dieser Arbeit iiber Die Philoso-
phie des Tragischen und die Suche nach der Schuld nur noch ein letz-
tes Wort zu sagen bleibt, so muss es dieses sein: dass die Wahrheit
unserer Begriffe von Tragik und Schuld sich erst in dem erweist, was
wir durch sie aus der Geschichte iiber uns selbst fiir die Zukunft zu
lernen vermochten.

Mainz, den 13. Mirz 2014

Tragische Schuld A 219

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. A



https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

