
Nachwort

Zu einer Zeit, in der die Reihe der Ursachen so viel vollständiger vor
uns liegt, und der doch (vielleicht eben deswegen!) der lebendige Be-
zug auf ihre Ursprünge abhanden gekommen ist, mag es verwunder-
lich erscheinen, dass eine Untersuchung, die sich anfangs nur dem
besseren Verständnis eines über zwei Jahrtausende alten Theaterstü-
ckes widmete, die Fülle ihrer Seiten mit Worten über die Zukunft der
Menschheit beschließt. Was kann die Dichtkunst der Antike denn
noch beitragen zur Erhellung jener aktuellsten Fragen? Ist derlei My-
thologie nicht längst überholt, ein staubiges Relikt vergessener Tage?
Oder um erneut das Werk für sich sprechen zu lassen und damit wie-
der zu den ersten Zeilen dieser Arbeit zurückzukehren: κοὐδαμοῦ
τιμαῖς Ἀπόλλων ἐμφανής (»nimmer strahlt nunmehr Apollons
Ehrenglanz«, Soph. OT 909)? Was als philosophischer Blickwinkel
auf ein philologisches Spezialproblem begann, ist an ein Ziel gelangt.
Die Aporie der tragischen Schuld des Sophokleischen Oedipus Rex
lichtete sich, sobald die Diffusion ihres begrifflichen Fundamentes
durch die hermeneutische Analyse und Kritik der Bedingungen ihrer
Möglichkeit bereinigt und einer interdisziplinären Bestimmung zu-
geführt wurde, welche Tragik und Schuld auf einer übergeordneten
Ebene zu verbinden und von dieser aus die Mannigfaltigkeit bisheri-
ger Deutungen im Kontext ihrer Anerkenntnis oder Verschleierung
existentieller Verstrickungen zu relativieren imstande ist.

In Rückwendung auf jene Ursprünge konnte dieser Begriff
schließlich seine Legitimität durch die Eröffnung weiterführender
Anwendungsbereiche und Perspektiven der Bezugnahme als An-
knüpfungspunkte für Geschichte(n) bewähren. So fand die Frage
nach der Schuld des Ödipus in der jüngeren Tragödienforschung ihre
Lösung in einer weiteren Frage: was aber ist Schuld? – also in eben
dem, was Robert Parker einst mit etwas unglücklicher Abschätzigkeit
als »the tiresome ›But what do you mean by …?‹ of the philoso-

210 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phers«1 bezeichnet hatte. Vergebens war die Mühe nicht, denn wo-
rauf sich die Infragestellung bezog, ist als Formgesetz und Ord-
nungsprinzip jeder Anschauung Grundlage auch der historischen
Erkenntnis. Unsere Kategorien bestimmen die Grenzen unseres Ver-
stehens. Um diese zu erweitern, musste Schuld daher begriffen wer-
den als etwas, das nicht im Subjekt, sondern nur zwischen ihm und
etwas anderem sein kann, und was demgemäß einen Bezug zu diesem
anderen notwendig voraussetzt, um verständlich zu werden. Die Me-
taphysik des freienWillens allein erklärt nichts – jene Verstrickungen
existieren ohne ihn, ohne Absicht oder Wissen, und damit auch das
Ungleichgewicht der Schuld. Aber Reinigung, Sühne, und Versöh-
nung werden erst dann möglich, wenn der Bezug erinnert wird durch
Reinszenierung, erneuert durch Hingabe, wiederhergestellt durch
den symbolischen Tausch des Opfers.

Schuld ohne Ekstase verliert sich in Selbstaufhebung, doch Tra-
gik und Schuld verweisen über einander hinaus. So wie Ödipus seine
wahre Identität im Bezug auf seine Herkunft entdeckt, offenbart tra-
gische Schuld als Chiffre ihren Sinn in der Verknüpfung des Lebens
mit seinem Ursprung – und auch mit dem, was erst noch Ursprung
zukünftigen Lebens werden kann: die ernährende Umwelt, der Mit-
mensch als Spiegel der eigenen Möglichkeiten, das göttliche oder
schlechthin andere als äußerster Fluchtpunkt auf Transzendenz be-
zogener Existenz. Zuletzt ergeben sich daraus im zeitlichen Bezug
wiederum einige interessante historische Fragen: Waren die Prozesse
um 430 v.Chr. Anlass oder Nachwirkung des Stückes? Ist »Infamie«2

noch ein Argument für eine Datierung vor dem Tod des Perikles,
wenn dieser aufgrund seiner Taten (die fragwürdige Expedition gegen
Samos3, Entfremdung von Delphi nach Verlust der Kolonie Thurioi,
die Zensur4 der Kunst) und seines Umgangs (Anaxagoras, Aspasia,
Phidias, Protagoras) gerade in Glaubensfragen (δεισιδαιμονία)5 mit

Tragische Schuld A 211

Nachwort

1 Parker, R.: Miasma. Pollution and Purification in Early Greek Religion. Oxford:
Clarendon 1983, S. 325.
2 Müller, C. W.: Zur Datierung des sophokleischen Ödipus, Wiesbaden: Franz Steiner
1984, S. 38.
3 Wo es bereits erste Rivalitäten zwischen Sophokles und Perikles gab: Athen. Deipn.
XIII.603 E–604 F (T 75).
4 Nach einem Streik der Komödiendichter 437/6 v.Chr. durch die Volksversammm-
lung annuliert; vgl. Ps. Xen. Const. Ath. II, 18, sowie Gelzer, K.: Die Schrift vom
Staate der Athener. Berlin: Weidmann 1937, S. 128–132.
5 Vgl. Plut. Per. VI, VIII; Diog. Laert. IX, 8; zu Perikles eigener Blutschuld: Thuk. I,

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem götterfürchtigsten Dichter entzweit sein musste – oder liefert
nicht vielmehr eben dies den Grund für die Verweigerung des Sieges
im Agon durch politisch zweifellos beeinflussbare6 Preisrichter? Was
galt es also noch klarzustellen, als Sophokles seine letzten Lebensjah-
re erneut der Thematik widmete – müssen wir uns Ödipus auf Kolo-
nos als einen glücklichen Menschen7 vorstellen?

Vieles muss gleichwohl aufgrund des gesetzten Rahmens An-
deutung und Anregung bleiben. Nachfolgende Publikationen sollen
sich eingehender damit beschäftigen. Es ist jedoch meine Hoffnung,
dass der Wert der vorliegenden Arbeit sich auch in diesen noch wei-
terhin erweisen möge, indem eineWiederaufnahme und Fortführung
ihres Ariadnefadens die Gültigkeit der hierin nur mit den Werk-
zeugen des Übersetzers erworbene und auf die Theorie menschlichen
Selbst-, Welt- und Transzendenzbezuges angewandte Struktur eks-
tatischer Verfasstheit auch als Prinzip eines nachhaltigen und ver-
antwortungsvollen Handelns bezeuge – als ein Weg hin zu jenem
Imperativ, welcher für einen neuen Typ des Handelns bereits aus-
gesprochen wurde: »Handle so, daß die Wirkungen deiner Handlung
verträglich sind mit der Permanenz echten menschlichen Lebens auf
Erden«, bzw. negativ formuliert: »Handle so, daß die Wirkungen
deiner Handlung nicht zerstörerisch sind für die künftige Möglich-
keit solchen Lebens«8. Denn dies wäre die wohl beste Widerlegung
der eingangs ausgesprochenen Zweifel, wenn so am Ende jenes lan-
gen Weges der Blick zurück zugleich zu einem Blick hinaus werden
könnte.

Zeitbezug und Aktualität der Tragödie sind unsere Aufgabe. Wie
werden wir ihr gerecht? Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für
das Leben schrieb einst Nietzsche: »Ich wüsste nicht, was die classi-
sche Philologie in unserer Zeit für einen Sinn hätte, wenn nicht den,
in ihr unzeitgemäss – das heisst gegen die Zeit und dadurch auf die
Zeit und hoffentlich zugunsten einer kommenden Zeit – zu wirken«9.

212 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Nachwort

126; Perikles als Tyrann: Kratinos, Cheir. (Fr. 240), in: Kock, T.: Comicorum Attico-
rum Fragmenta. Leipzig: Teubner 1880, Bd. I, S. 86.
6 Vgl. Latacz, J.: Einführung in die griechische Tragödie. Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2003, S. 44 f.
7 Vgl. Camus, A.: Der Mythos des Sisyphos. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2005,
S. 160.
8 Jonas, H.: Das Prinzip Verantwortung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1979, S. 36.
9 Nietzsche, F.: Unzeitgemäße Betrachtungen II, in: Kritische Studienausgabe (KSA).
München: dtv 1999, Bd. 1, S. 247, vgl. Lefèvre, E.: Die Unfähigkeit, sich zu erkennen,

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jene Kritik des seiner Zunft entwachsenden Professors an den Alter-
tumswissenschaften seiner Epoche, welche noch in dieselbe Kerbe
schlägt wie Schopenhauers Kapitel Über Geschichte wider jedes te-
leologische »System der Geschichte«10 im Sinne Hegels, entwickelte
seineWirkung zunächst durch die Entlarvung der Historie als Krank-
heit, hervorgerufen durch ein »Übermaass« (ebd., S. 258) derselben,
das die plastischen Kräfte des Menschen lähmt und erstickt. Als Di-
agnoseinstrument und Heilmittel dient ihm hierfür gleichermaßen
der rauschhaft-ekstatische Bezug auf das Leben.

Den Ursprung der Historie verortet er dabei im Gedächtnis: an-
ders als das unhistorische Tier, dessen Vergesslichkeit um seines
Glückes willen zu beneiden ist, erinnert sich der Mensch und
»stemmt sich gegen die grosse und immer grössere Last des Vergan-
genen« (S. 249). Wird diese Last zu groß, geht er daran zugrunde.
Doch Geschichte ist auch lebensnotwendig – seine spätere Schrift
Zur Genealogie der Moral wird vom »Gedächtniss des Willens«11

sprechen, einem »Gegenvermögen« zum Vergessen, mit dem »der
»freie« Mensch, der Inhaber eines langen unzerbrechlichen Willens
[…] das stolze Wissen um das außerordentliche Privilegium der Ver-
antwortlichkeit, das Bewußtsein dieser seltenen Freiheit, dieser
Macht über sich und das Geschick« (ebd., S. 294) als eine zweite Na-
tur sich »angezüchtet« habe.

Nietzsche unterscheidet drei Arten der Historie nach ihrer
»Dreiheit der Beziehungen« zum Leben: Dem Lebendigen »als dem
Thätigen und Strebenden« gehört die monumentalische Historie,
welche den Menschen mit dem Anreiz großer Effekte zur schöpferi-
schen Nachahmung antreibt, jedoch die Gefahren eines blinden Fana-
tismus, wie auch des bitteren Zynismus bloßen Epigonentums in sich
birgt. Dem »Bewahrenden und Verehrendem« gebührt die antiquari-
sche Historie, die ihn in einen Rahmen der Kontinuität einordnet und
so rechtfertigt. Als Nivellierung des Lebens droht sie dagegen zu
einem »Wissen ohne Wirken« (KSA 1, S. 282) zu werden. Ausglei-
chend dient die kritische Historie zuletzt dem Menschen »als dem
Leidenden und der Befreiung Bedürftigen« (S. 258) mit der Kraft des

Tragische Schuld A 213

Nachwort

Unzeitgemäße Betrachtungen zu Sophokles’ Oidipus Tyrannos, in: Würzburger Jahr-
bücher für die Altertumswissenschaft, N.F. 13 (1987), S. 37–58.
10 Schopenhauer, A.: Die Welt als Wille und Vorstellung. München: dtv 1998, Bd. II,
Kap. 38, S. 510 ff.
11 Nietzsche, F.: Zur Genealogie der Moral, in: KSA 5, S. 292.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergessens. Da er jedoch hierbei »mit dem Messer an seine Wurzeln«
geht, bedarf es einer »Grenze im Verneinen des Vergangenen«
(S. 270).

Im Zusammenwirken dieser Beziehungen können wir nun die
drei Dimensionen ekstatischen Ursprungsbezuges erkennen, eben
weil ihr Ungleichgewicht, welches den Bezugspunkt des Lebens nicht
mehr erreicht, zum Verlust dieses Bezuges und damit zur Selbstauf-
hebung führt. Das schaffende über-sich-hinaus einer monumenta-
lischen, jene exzentrische Offenheit im außer-sich der antiquarischen
und das selbst-gestaltende auf-sich-zurück kritischer Historie sind
Weisen der Relation des Subjekts zu seinen Anfängen über die Zeiten
hinweg, welche für sich genommen jeweils nur einen Abschnitt, nie
das ganze des Weges zu bestreiten vermögen. Erst das richtige Ver-
hältnis zwischen Handeln, Erkenntnis und Freiheit ermöglicht ein
ewiges Werden, wie es die Art alles Lebendigen12 ist. Womöglich
dachte Nietzsche hier an Heraklits παλίντονος ἁρμονίη ὅκωσπερ
τόξου καὶ λύρης (»des Wider-Spännstigen Fügung wie bei Bogen
und Leier«13, Fr. B 51), doch dieselbe Struktur kreativer Rückbezüg-
lichkeit wurde anderenorts auch mit den Worten Autopoiesis14 oder
Dialogik beschrieben.

Heidegger wird Nietzsches Historie im Begriff der »Geschicht-
lichkeit«15 übernehmen, doch seine Reduktion der Sorge auf den
Horizont der Zukunft verkürzt Mensch und Geschichte um ihren Ur-
sprung. So wird das Dasein zu einem Geworfenen, seine Schuldigkeit
zur diffusen Last ohne Sühne und Ohnmachtserfahrung im »Grund-
sein einer Nichtigkeit« (ebd., S. 285). Zukunft aber braucht Her-
kunft16, der Mensch als bezuglose aeterna veritas ist der wahre Nihi-
lismus: »Mangel an historischem Sinn ist der Erbfehler aller
Philosophen; […] Sie wollen nicht lernen, dass der Mensch geworden
ist, dass auch das Erkenntnissvermögen geworden ist; während Einige
von ihnen sogar die ganze Welt aus diesem Erkenntnissvermögen
sich herausspinnen lassen. […] Alles aber ist geworden; es giebt keine

214 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Nachwort

12 Vgl. Nietzsche, F.: Also sprach Zarathustra, in: KSA 4, S. 147.
13 Übers. v. Bruno Snell, in: Heraklit. Fragmente. Düsseldorf/Zürich: Artemis &
Winkler 2000, S. 18.
14 Varela, F.: Der kreative Zirkel. Skizzen zur Naturgeschichte der Rückbezüglichkeit,
in Watzlawick, P. (Hrsg.): Die erfundene Wirklichkeit. München: Piper 2002, S. 296–
298; s.o., Kap. II.3.c, Anm. 81.
15 Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer 1993, §76, S. 396.
16 Vgl. Marquart, O.: Philosophie des Stattdessen. Stuttgart: Reclam 2000, S. 66 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ewigen Thatsachen: sowie es keine absoluten Wahrheiten giebt. –
Demnach ist das historische Philosophiren von jetzt ab nöthig und
mit ihm die Tugend der Bescheidung.«17.

Nietzsche selbst benennt zwei Gegen-gifte, um ein gesundes
Verhältnis wiederherzustellen: »Mit dem Worte ›das Unhistorische‹
bezeichne ich die Kunst und Kraft vergessen zu können und sich in
einen begrenzten Horizont einzuschliessen; ›überhistorisch‹ nenne
ich die Mächte, die den Blick von dem Werden ablenken, hin zu dem,
was dem Dasein den Charakter des Ewigen und Gleichbedeutenden
giebt, zu Kunst und Religion«18. Die kultische Darstellung der Tragö-
die vereint alle diese Aspekte im ekstatischen Rausch des Dionysi-
schen.

Vergessen, Kunst und Religion, welche nicht zufällig an die Seg-
nungen des Wahnsinns aus Platons Phaedrus (244eff.) erinnern, stel-
len jenes »Andere«19 der rationalen Vernunft dar, mit dessen Erfah-
rung in Bruch und Begegnung Philosophie wie historische
Wissenschaft sich ihrer eigenen Defizite bewusst werden und so erst
die Haltung der Bescheidung einnehmen können: »Am Mythos kon-
turieren sich Umfang und Grenzen der Vernunft. […] Mit dem The-
ma Mythos steht deshalb zugleich das Wesen der Philosophie ins-
gesamt in Frage«20. Das Verstehen der Geschichte mit den Mitteln
der Philosophie setzt ein Verstehen der Philosophie aus ihrer eigenen
Geschichte voraus. Diese Geschichte, wie alle Geschichten, beginnt
mit dem Mythos als Erzählung vom Ursprung, dem Anfang der Er-
innerung an die Anfänge. Nichts als diese Erzählung stellt das adä-
quate Mittel dar, um der eigenen Verstrickungen in Schuld gegenüber
diesem Ursprung zu gedenken, welche der Philosophie erst das Werk-
zeug an die Hand geben, diese Verstrickungen durch das Handeln in
die Zukunft fortzuführen und so den Ursprung unserer Existenz als
Quell und Bedingung der Möglichkeit zukünftigen Lebens fortdau-
ern zu lassen. Dies eben bedeutet »Nachhaltigkeit«.

Allein, die antike Tragödie lässt sich nicht mehr zurückholen.
Nietzsches Hoffnung auf eine Wiedergeburt des Dionysischen My-
thos aus dem Geiste der Musik endet mit Richard Wagner in Bay-

Tragische Schuld A 215

Nachwort

17 Nietzsche, F.: Menschliches, Allzumenschliches I, in: KSA 2, S. 24 f.
18 Nietzsche, F.: Unzeitgemäße Betrachtungen II, in: KSA 1, S. 330.
19 Angehrn, E.: Die Überwindung des Chaos. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996,
S. 13.
20 Jamme, C.: »Gott an hat ein Gewand«. Grenzen und Perspektiven philosophischer
Mythos-Theorien in der Gegenwart. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reuth, wie schon vor ihm die neueMythologie der Romantik. Auf den
Schlachtfeldern Europas zeigt sich, welche Grauen die Instrumentali-
sierung mythischer Versatzstücke21 ohne wirklichen Ursprungsbezug
bewirken kann, wenn sie im Dienste der Macht den Anschein sich
gibt, das unerfüllte Bedürfnis des modernen Menschen nach Sinn be-
friedigen zu können. Pseudomythen wie diese verkehren wahre Eks-
tase zur unterschwelligen »Deformierung«22 der Sprache. Die folgen-
de Re-Barbarisierung der Kultur ist deshalb nicht der Irrationalität
des Mythos anzulasten, sondern dem allzu rationalen Kalkül seines
Missbrauchs. Vielmehr weist die ungebrochene Faszination mythi-
scher Symbolik hin auf einen Mangel, den unsere Kultur der Freiheit
ohne Schuld gern verdrängt – unser Leben ist uns nur geschenkt wor-
den. Was es demnach zu bewahren gilt, ist die Fähigkeit des mythi-
schen Erzählens, die Bindung an den Ursprung zu offenbaren und
wiederherzustellen. Wenn wir diese ekstatische Verfasstheit ver-
stehen lernen, kann sie allein als Kriterium den schuldhaften Bezug
echter Mythologie unterscheiden von Pervertierung durch Ideologie
und Fanatismus, welche zum Zwecke der Ausbeutung die Bedingun-
gen der Möglichkeit von Kultur überhaupt untergräbt. Noch stehen
uns diese Wege weiterhin offen, wir müssen sie allerdings selbst be-
schreiten.

Ein weiteres Problem, dem sich jede philosophische Theorie der
(tragischen) Mythologie zu stellen (wenn nicht es zu lösen) hat, ist
die Bedingung der Möglichkeit von Fremderfahrung23. Insbesondere
der Position Husserls macht Christoph Jamme dabei den Vorwurf, ein
wahrhaft und absolut Fremdes gar nicht erst zuzulassen, sondern
durch Ähnlichkeiten und Analogien »wegzuerklären«. Es ist aller-
dings vielsagend, dass diese Problematik gerade in der Tradition des
Abendlandes mit ihrer charakteristischen Bewertung der Individuali-
tät einen besonderen Stellenwert besitzt. Von der antiken ἀλληγορία
über Schleiermacher, Diltheys »Einfühlung« bis zu Heidegger und
Gadamers Neubegründung als »Apologie des Vorurteils« (Jamme
S. 55) hat die Hermeneutik als gemeinsamen Grund des Verstehens
ihre Offenheit dem fremden gegenüber stets mit der Infragestellung

216 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Nachwort

21 Vgl. Eliade, M.: Mythos und Wirklichkeit. Frankfurt a.M.: Insel 1988, S. 175 ff.
22 Barthes, R.: Mythen des Alltags. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1964, S. 103, sowie
S. 108 (Anm. 8).
23 Vgl. Jamme, C.: »Gott an hat ein Gewand«. Grenzen und Perspektiven philosophi-
scher Mythos-Theorien in der Gegenwart. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 59 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des eigenen erkämpfen müssen. Noch das schlechthin Andere wird
erfahrbar als Verhältnis der Transzendenz in den Chiffren der ver-
trauten Welt des Gegenständlichen, doch diese Selbstüberschreitung
hin auf das äußerste und fremdeste setzt eine Verwandlung des
Selbstbewusstseins voraus.

Den Mythos als das Andere (und sich selbst in diesem Anderen)
zu erkennen, bemerkt Emil Angehrn, »verlangt zweierlei: das andere
in seiner Eigenart begreifen und in ihm nicht nur das beziehungslos
Fremde zu sehen«24. Darin eben besteht die Bedeutung des (wahren)
Vorurteils als Möglichkeit des Verstehens, wie auch die ursprüngliche
Tätigkeit des ἑρμηνεύς (vgl. etwa Hdt. II, 125, 6 oder Xen. An. I, 2,
17) als Kunst des Über-setzens fremder Sprachen in die seine – das
eigene im Anderen zu erkennen und sich selbst zu ihm in Bezug zu
setzen. Der dabei zu überwindende Bruch ist nichts als die Grenze des
eigenen Selbst, welche in Kampf, Leiden, Tod sowie gerade Schuld
erfahren und – ekstatisch – überschritten werden kann, und die Art
und Weise dieser Überwindung ist eine dramatische.

Deshalb erschöpfen sich die Möglichkeiten einer philosophi-
schen Beschäftigung mit dem Mythos nicht in der Funktion, ein (un-
bestimmt oder schlechthin) Anderes als unsere Vernunft zu sein, son-
dern eröffnen sich erst in der Rück- und Anwendung des Verstehens
auf diese: »Eine philosophische Mythentheorie, die ihren Namen ver-
diente, müßte ja nicht nur die anhaltende ›Bedeutsamkeit‹ des My-
thos in der Gesellschaft, d.h. die Chancen des Mythos in nachmythi-
scher Zeit, erklären, sondern sie müßte auch zeigen können, daß und
wie sich die Philosophie durch ihre Beschäftigung mit einem Phäno-
men wie dem Mythos verändern müßte, und dies in doppeltem Blick
sowohl auf die heutige Krisis der Vernunft, als auch auf die im My-
thos liegenden Sinnmöglichkeiten« (Jamme S. 253). Die Zukunft der
Philosophie wird davon abhängen, inwieweit sie dieser Aufgabe ge-
recht werden kann.

So ist diese Arbeit vomAnfang als Versuch der Synthese histori-
scher und philosophischer Erkenntnis über diese hinaus zu einem
Verständnis des schuldhaften Bezuges der Mythologie gelangt, aus
dessen ekstatischer Verfasstheit heraus wiederum Philosophie und
Historie selbst neu zu begründen sind. Wenn Heidegger den »exis-
tentialen Ursprung« der letztgenannten aus der Geschichtlichkeit

Tragische Schuld A 217

Nachwort

24 Angehrn, E.: Die Überwindung des Chaos. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996,
S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Daseins25 herleitet, weil er als ihren Gegenstand die tatsächlichen
Möglichkeiten dagewesenen Daseins versteht – Historie ist Erschlie-
ßung der existentiellen Wahl des Daseins in seiner Zeitlichkeit –,
dann ist damit auch das Dasein an eben diese Wahl gebunden (oder
zur Freiheit »verurteilt«26). Die Aufhebung derWahl ist gleichbedeu-
tend mit der Aufhebung des Daseins als »Ek-sistenz«. Der Mensch
kann nicht aufhören, frei zu sein – er würde aufhören, Mensch zu
sein.

Auf der anderen Seite kann aus dieser unhintergehbaren Freiheit
der Existenz des Menschen die Frage nach ihrem Ursprung entwickelt
werden, denn sie ist nicht durch sich selbst allein. Das Verstehen die-
ser Ursprünge ist damit ein Verstehen der Existenz selbst, wie auch
Freiheit als Autonomie erst wirklich wird durch das Wissen um ihre
Bedingungen und den Rückbezug auf diese. Dasein ist untrennbar in
Geschichte(n) verstrickt27. Es gibt keine »objektive« Außenperspekti-
ve auf Geschichte, welche nicht selbst Geschichte wäre. Diese Un-
trennbarkeit benenntWilhelm Schapp mit dem Entwurf eines Lebens
in Geschichten. Der einzige Zugang des Menschen zu sich selbst, wie
auch zu anderen Menschen, zu Tieren und auch zu Pflanzen, erfolgt
dabei über Geschichten, weshalb er hierfür den Ausdruck »Mitver-
stricktsein« (S. 136) wählt. Somit vermag Geschichte, den Bruch zwi-
schen Mensch und Anderem zu überbrücken, doch der eigentliche
Grund der Verstrickung ist damit noch nicht erfasst.

Im Bezug des Daseins auf seine Geschichte wird Schuld gegen-
über dem eigenen Ursprung zur »Grundform geschichtlichen Ver-
stehens«28, insofern der Mensch in ihr die Bedingungen der Möglich-
keit seiner Existenz erkennt. Ohne ekstatischen Bezug bleibt Historie
wirkungslos als unverbindliches Objekt bezugloser Betrachtung und
dem Dasein ohne Erschließung seiner Möglichkeiten keine Wahl.
Ohne Wahl gibt es kein Dasein, ohne Geschichte keine Zukunft.
Und eben hier liegt unsere Chance: Die Wiederentdeckung der Ge-
schichte als schuldhafter Bezug auf den Ursprung bedeutet auch die
Wiedergewinnung eines ethischen Bewusstseins gegenüber den Be-
dingungen derMöglichkeit menschlicher Existenz im Bewusstsein ei-

218 ALBER THESEN Ingo Werner Gerhartz

Nachwort

25 Vgl. Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer 1993, §76, S. 392ff.
26 Vgl. Sartre, J.-P.: Das Sein und das Nichts. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2002
[1943], S. 764 [515].
27 Schapp, W.: In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding. Hamburg:
Meiner 1953, S. 1 ff.
28 Grätzel, S.: Dasein ohne Schuld. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004, S. 137.

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gener Verantwortung für die Fortführung dieser Geschichte. So erst
wird die Geschichte, die uns der Mythos erzählt, vom bloßen Text zu
unserer Geschichte.

Wenn also nun zum Abschluss dieser Arbeit über Die Philoso-
phie des Tragischen und die Suche nach der Schuld nur noch ein letz-
tes Wort zu sagen bleibt, so muss es dieses sein: dass die Wahrheit
unserer Begriffe von Tragik und Schuld sich erst in dem erweist, was
wir durch sie aus der Geschichte über uns selbst für die Zukunft zu
lernen vermochten.

Mainz, den 13. März 2014

Tragische Schuld A 219

Nachwort

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210 - am 25.01.2026, 18:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495827871-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

