
Richard Saage

Anthropologischer Revisionismus?

Niklaas Muchunsky und Philipp Lenhard haben eine Fundamentalkritik an meinem in
der Zeitschrift für Politik erschienenen Aufsatz »Zur Aktualität der philosophischen
Anthropologie«1 geübt.2 Das ist im Prinzip kein Unglück. Jeder Autor, der sich auf das
verminte Feld der Anthropologie begibt, muss mit einer solchen Attacke rechnen. Man
könnte sie daher auf sich beruhen lassen, wenn nicht grundsätzliche Aspekte der kriti-
sierten Position betroffen wären, die, ließe man sie unkorrigiert, geeignet sind, meinen
Ansatz in einem Licht erscheinen zu lassen, der seinen Intentionen frontal widerspricht
und in der wissenschaftsinternen Öffentlichkeit Anlass zu möglichen Irritationen gibt.

Was werfen die oben genannten Autoren dem Verfasser vor? Gleich zu Beginn ihrer
Ausführungen lassen sie durchblicken, was unter ihrem Schlüsselbegriff »Anthropolo-
gischer Revisionismus» zu verstehen ist. Sie meinen damit eine angeblich neue Tendenz,
»die Kritik der Anthropologie, wie sie etwa von Theodor W. Adorno und Jürgen Ha-
bermas an dem NS-Philosophen Arnold Gehlen geübt wurde« (NM/PL), zu revidieren
bzw. rückgängig zu machen, und zwar mit dem Ziel der Schaffung, »ein(es) auf ewige
Zeiten stabile(n) Fundament(s) für gesellschaftstheoretische und politische Modelle«
(NM/PL). In diesem Sinne fordere der Verfasser des oben genannten Aufsatzes »ein
anthropologisches ›Orientierungswissen‹, an dem sich das Handeln des Menschen aus-
richten soll. (...) Sinn der Feststellung der menschlichen Natur sei es, die ›Grenzen der
technischen Selbstverfügung des Menschen‹ zu ermitteln, um ›Zielvorgaben für den
technisch aufgerüsteten Neuen Menschen zu formulieren‹ (Saage)« (NM/PL). Er spreche
offen aus, dass zur Erreichung dieses Ziels »eine neue anthropologische Setzung« not-
wendig sei. Dadurch räume er ein, die biologische Begrenzung des Menschen einzig per
Dekret festlegen zu können. Diese Setzung bestehe in dem »normativen Postulat seiner
(...) Autonomie als moralisches Wesen« (NM/PL).

Auf einer zweiten Ebene gilt die Kritik beider Autoren dem Paradigma der modernen
Philosophischen Anthropologie (Scheler, Plessner, Gehlen, Portmann, Rothacker u. a.),
das in meinem Aufsatz als eine Art regulatives Prinzip in der Tat eine zentrale Rolle spielt.
Zwei Aspekte dieses Ansatzes sind für die beiden Kritiker der Stein des Anstoßes: ei-

1 Richard Saage, »Zur Aktualität der philosophischen Anthropologie«, in: Zeitschrift für Politik,
55. Jg. (2008), S. 123-146.

2 Niklaas Machunsky/Philipp Lenhard, »›Und weil der Mensch ein Mensch ist...‹ Über die Fall-
stricke des anthropologischen Revisionismus«, in: Phase II. Zeitschrift gegen die Realität,
Nr. 31 (2009), online abrufbar unter http://phase2.nadir.org/rechts.php?artikel=662&print=
(zuletzt aufgerufen am 10.4.2013). Die Zitate sind im Folgenden mit den Anfangsbuchstaben der
Vor- und Nachnamen der beiden Kritiker, also NM/PL gekennzeichnet und verweisen auf diese
Fundstelle.

ZfP 60. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


nerseits die analytische Perspektive des »ganzen Menschen«, die den Descartesschen
Dualismus zwischen der res extensa und der res cogitans bzw. die Konfrontation zwi-
schen einer naturalistischen und einer spiritualistischen Deutung des Menschen zu un-
terlaufen sucht, indem sie für eine nichtdualistische Überwölbung der ersten (animali-
schen) durch eine zweite sozio-kulturelle Natur optiert, die künstlich ist, weil von Men-
schen gemacht. Andererseits, so lautet der Vorwurf weiter, sei diese Konzeption des
»ganzen Menschen« ein reines Konstrukt, dem jede Konkretion fehle: Statt dessen werde
»einfach beliebig gesetzt, was man sich als Ergebnis wünscht. Weil Saage sich als Resultat
seiner Untersuchung ein moralisches Wesen wünscht, muss die philosophische Anthro-
pologie erweisen, dass der Mensch ein solches Wesen ist und es naturgenmäß auch bleiben
soll. (...) So wird das zu Beweisende als Beweis ausgegeben und als Wesen in die Natur
des Menschen versenkt. Eine Überwindung des so verfemten Dualismus ist das nicht,
sondern Ideologie« (NM/PL). Mit dem Stichwort »Ideologie« deuten die Autoren dann
auch an, dass die Kritik am cartesianischen Dualismus zugleich einen Bruch mit der
Aufklärung bedeute. Als Alternative zu dem Versuch, »das Verhältnis von biologisch
fixen und geschichtlich veränderbaren Begierden auszuloten«, empfehlen sie Marx’ The-
se, »dass sich diese Frage nur experimentell, durch die Revolutionierung der Verhältnisse,
klären lasse« (NM/PL).

Aus diesem Kritik-Szenario resultieren folgende Fragen, auf die ich in der gebotenen
Kürze eingehen möchte: 1) Mit welche Argumenten lehnte Max Horkheimer in der
Zwischenkriegszeit das Paradigma der Philosophischen Anthropologie ab (Teil I)? 2)
Wie refomulierte Jürgen Habermas das Anthropologie-Veto der (älteren) Kritischen
Theorie unter dem Gesichtspunkt von Kontinuität und Modifikation nach dem Zweiten
Weltkrieg (Teil II)? 3) Inwiefern ist mit dem Aufstieg der Life Sciences und des Human
Enhancement seit den 1980er Jahren eine anthropologische Situation entstanden, die eine
ethische Neubewertung notwendig macht? (Teil III)? 4) Ist die Perspektive des »ganzen
Menschen« realistisch, um den anthropologischen Herausforderungen des 21. Jahrhun-
derts gewachsen zu sein (Teil IV)?

I.

Es ist evident, dass die hier zu diskutierende Kritik am so genannten »anthropologischen
Revisionismus« von der älteren Kritischen Theorie ihre entscheidenden Impulse bezieht.
Selbstverständlich kann hier keine umfassende Rekonstruktion des Verhältnisses dieser
für die Bundesrepublik Deutschland in der Nachkriegszeit so einflussreichen philoso-
phisch-soziologischen Schule zur Anthropologie geleistet werden. Doch liege ich si-
cherlich nicht falsch in der Annahme, dass zwei Texten in diesem Zusammenhang para-
digmatische Bedeutung zukommen: Max Horkheimers Aufsatz »Bemerkungen zur phi-

124 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 124

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


losophischen Anthropologie« (1935)3 und Jürgen Habermas’ Lexikonbeitrag: »Anthro-
pologie» (1958).4 Wenden wir uns zunächst Horkheimers Anthropologie-Kritik zu.

Horkheimer bezieht seine Kritik ausschließlich auf Max Schelers Die Stellung des
Menschen im Kosmos (1927).5 Seine Kritik gilt dessen Versuch, durch Betonung des
»Geistigen« als Differenz zum Tierreich eine metaphysische Sonderstellung des Men-
schen und von dort aus seine unverwechselbaren Monopole zu begründen. Diese meta-
physische Bestimmung müsse scheitern, weil sie von einer statischen Anthropologie
ausgehe und damit die Plastizität der menschlichen Natur verfehle, welche sich im ge-
samtgesellschaftlichen und historischen Kontext permanent verändere.

»Die Aufgabe, die Max Scheler der Anthropologie gestellt hat, genau zu zeigen, wie
aus einer ›Grundstruktur des Menschsein... alle spezifischen Monopole, Leistungen
und Werke des Menschen hervorgehen: so Sprache, Gewissen, Werkzeug, Waffe, Ide-
en von Recht und Unrecht, Staat, Führung, die darstellenden Funktionen der Künste,
Mythos, Religion, Wissenschaft, Geschichtlichkeit und Gesellschaftlichkeit‹ – diese
Aufgabe ist unmöglich. Wie sehr auch Werden und Veränderung in die Idee des Men-
schen aufgenommen werden mag, diese Problemstellung setzt eine feste begriffliche
Hierarchie voraus; sie widerspricht dem dialektischen Charakter des Geschehens, in
das die Grundstruktur des Seins von Gruppen und Individuen jederzeit verflochten
ist, und kann im besten Fall zum Entwurf von Modellen im Sinn naturwissenschaft-
licher Systeme führen.«6

Horkheimer bestritt damals keineswegs den Wert anthropologischer Studien. Sie könn-
ten durchaus »die Erkenntnis der geschichtlichen Tendenzen weiterführen und verfei-
nern«. Das gelinge aber nur durch die Untersuchung des Verhaltens »historisch be-
stimmter Menschen und Menschengruppen«, deren Sein und Werden »nicht isoliert,
sondern im Zusammenhang mit dem Leben der Gesellschaft zu begreifen ist«.7 Richte
sich der anthropologische Untersuchungsfokus aber auf den »Menschen an sich«, so
diene er in ideologischer Absicht »demselben Bedürfnis, das die idealistische Philosophie
der bürgerlichen Epoche von Anfang an zu befriedigen sucht: nach dem Zusammenbruch
der mittelalterlichen Ordnungen, vor allem der Tradition der unbedingten Autorität,
neue absolute Prinzipien aufzustellen, aus denen das Handeln seine Rechtfertigung ge-
winnen soll«.8 Dieses Bedürfnis nach Orientierung folge vor allem daraus, »daß in der
neueren Zeit die geistige und persönliche Unabhängigkeit des Menschen verkündet wird,
ohne daß doch die Voraussetzung der Autonomie, die durch Vernunft geleitete solida-

3 Max Horkheimer, »Bemerkungen zur philosophischen Anthropologie«, in: Ders., Kritische
Theorie. Eine Dokumentation. Hg. v. Alfred Schmidt. Band I, Frankfurt am Main 1968,
S. 200-227.

4 Jürgen Habermas, »Anthropologie«, in: Philosophie. Mit einer Einleitung von Helmuth Plessner.
Hg. v. Alwin Diemer und Ivo Frenzel, Frankfurt am Main 1958, S. 18-35.

5 Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos (1927), München 1947.
6 Horkheimer, »Bemerkungen«, aaO. (FN 3), S. 202.
7 AaO., S. 211.
8 AaO., S. 203.

125 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 125

ZfP 60. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


rische Arbeit der Gesellschaft verwirklicht wäre«.9 Indem die philosophische Anthro-
pologie Schelers im idealistischen Paradigma verharrt, ist sie nach Horkheimer grund-
sätzlich apologetisch, weil sie sich in den Dienst einer Sinngebung stellt, welche den
gegebenen schlechten sozio-politischen Status quo grundsätzlich gutheißt und Menschen
anleitet, in der Inhumanität der spätkapitalistischen Gesellschaft auszuharren. »Die Phi-
losophie sucht diese Ratlosigkeit durch metaphysische Sinngebung zu steuern. Anstatt
dem Anspruch der Individuen nach einem Sinn des Handelns dadurch zu genügen, daß
sie die gesellschaftlichen Widersprüche aufdeckt und auf ihre Überwindung hinweist,
verklärt sie die Gegenwart, indem sie die Möglichkeit des ›echten‹ Lebens oder gar des
›echten‹ Todes wählt und dem Dasein tiefere Bedeutung zu geben unternimmt.«10

Es besteht kein Zweifel, dass Horkheimers Ideologiekritik von 1935 noch ganz von
dem marxistischen Erwartungshorizont geprägt war, dass die klassenlose Gesellschaft
ein realistisches Ziel und dass die Aufhebung der Entfremdung eine der Geschichte im-
manente konkrete Möglichkeit ist. 1935 ging er offenbar von der Prognose aus, dass der
Faschismus die letzte Krisenphase der bürgerlichen Gesellschaft sei und dass nach dessen
Scheitern der Sozialismus die Beendigung des psychischen und materiellen Elends be-
wirken werde. Nur so ist der Satz zu verstehen: »Die Menschen befriedigen ihre wech-
selnden Bedürfnisse und Wünsche und wehren sich gegen den Tod, nicht weil sie glaub-
ten, dadurch einer absoluten Forderung zu gehorchen, sondern weil die Sehnsucht nach
Glück und der Schrecken des Todes andauern. Die Vorstellung einer bergenden Macht
außerhalb der Menschheit wird in der Zukunft verschwinden. (...) Wenn das Verhältnis
der Menschen zu ihrer Arbeit als ihr eigenes Verhältnis zueinander erkannt und gestaltet
ist, sind die moralischen Gebote ›aufgehoben‹.«11 In dieser dialektischen Perspektive der
Zukunft ist die Historisierung der Anthropologie die Bedingung der Möglichkeit der
Emanzipation. Sie sieht sich mit dem Umstand verbunden, dass »mit den großen ge-
schichtlichen Veränderungen (...) der Sinn aller anthropologischen Kategorien von
Grund auf umgewandelt (wird), ohne daß doch die historische Kontinuität zerrisse (...).
Die Namen bleiben dieselben, aber die anthropologischen Realitäten wandeln sich. Lie-
be, Verständnis, Sympathie gewinnen zum Beispiel heuter eine so verschiedene Funktion
in der Beziehung zwischen den Menschen, dass die Phänomene selbst dadurch zu anderen
werden. Diese Prozesse verlaufen nicht selbständig und isoliert, sondern im Zusammen-
hang mit den Änderungen der Gesamtgesellschaft.«12

Man wird Horkheimers ideologiekritische Position von 1935 attestieren müssen, dass
sie im Sinne ihrer marxistischen Prämissen plausibel begründet ist. Seine Metaphysik-
Kritik an Scheler war einflussreich und hat Standards in der Anthropologie-Diskussion
gesetzt, die bis auf den heutigen Tag relevant sind. Sowohl Plessner als auch Gehlen sahen
das movens der Natur des Menschen nicht im metaphysisch überhöhten Geist, sondern

9 AaO.
10 AaO., S. 203f.
11 AaO., S. 204f.
12 AaO., S. 223f.

126 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 126

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


in der Handlung (Gehlen)13 einerseits und in der exzentrischen Positionalität (Pless-
ner)14 andererseits. Der »ganze Mensch« ist, so gesehen, in der neueren Philosophischen
Anthropologie jenseits aller Metaphysik als handelndes bzw. sich entwerfendes Wesen
existent. Aber ein ganz anderer Problemhorizont entsteht, wenn Horkheimers Position
von 1935 nach den Erfahrungen des Faschismus einerseits und des Zusammenbruchs des
sowjetischen Realsozialismus sowie der Kapitalismusrezeption Chinas andererseits als
Kritikfolie gegenüber möglichen Revisionen Eins-zu-Eins in Anschlag gebracht wird.
Kann man dann noch, wie die Kritiker meines Aufsatzes, von der naiven Hoffnung aus-
gehen, die anthropologische Frage werde sich im Sinne von Marx »experimentell« durch
die soziale Revolution von selbst lösen?

Noch eine letzte Bemerkung zu Horkheimers Konzeption der historisch-gesellschaft-
lichen Vermittlung der menschlichen Natur. Ausgehend von Thomas Hobbes’ anthro-
pologischen Prämissen schreibt er: »Der Einzelne ist seinem Wesen nach völlig isoliert
und hat bloß sein eigenes Wohl im Auge. Die Gesellschaft beruht nur darauf, daß jeder
mit der Tatsache seiner Existenz im Staat stillschweigend einen Vertrag abschließt und
anerkennt, durch den er sich jeder individuellen Macht und Willkür ein für allemal begibt.
Trotz seiner Selbstsucht soll das Individuum somit die Fähigkeit besitzen, Versprechun-
gen zu halten. Dieser von Hobbes freilich nicht als solcher angesehene Widerspruch ent-
behrt keineswegs der Realität. Doch er ist nicht fest und unaufhebbar. In der Geschichte
entstanden, wird er auch in ihr verschwinden«.15 Gewiss, Hobbes’ Anthropologie ist
gesellschaftlich-historisch vermittelt, aber nicht durch und durch. Zwar wissen wir, dass
»eine Selektion im Erbgut der molekularen Strukturen«16 durch soziale Beeinflussung
von außen nicht möglich ist. Doch lebte Hobbes’ Menschenbild auch von den Impulsen

13 Vgl. zusammenfassend Arnold Gehlen, Anthropologische Forschung. Zur Selbstbegegnung und
Selbstdeutung des Menschen, Reinbek bei Hamburg 1961, S. 17: »Könnte man nicht, so ließ
sich (...) formulieren, eine Art Schlüsselthema finden, bei dem das Leib-Seele-Problem über-
haupt nicht aufgeworfen würde; und das müßte ein erfahrungswissenschaftlich zu behandeln-
des sein, wenn man den Vorteil wahrnehmen wollte, zugleich mit dem Dualismus überhaupt
alle metaphysischen, d.h. unbeantwortbaren Fragen auszugrenzen. Und als einen solchen An-
satz empfahl sich die Handlung, d.h. die Auffassung des Menschen als eines primär handelnden
Wesens, wobei ›Handeln‹ in erster Annäherung die Veränderung der Natur zum Zwecke des
Menschen gerichtete Tätigkeit heißen soll.«.

14 Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philosophische
Anthropologie (1928). Zweite, um Vorwort, Nachtrag und Register erweiterte Auflage, Berlin
1965, S. 291f: »Der Mensch als das lebendige Ding, das in die Mitte seiner Existenz gestellt ist,
weiß diese Mitte, erlebt sie und ist darum über sie hinaus. (...) Er erlebt das unmittelbare An-
heben seiner Aktionen, die Impulsivität seiner Regungen und Bewegungen, das radikale Ur-
hebertum seines lebendigen Daseins, das Stehen zwischen Aktion und Aktion, die Wahl ebenso
wie die Hingerissenheit in Affekt und Trieb, er weiß sich frei und trotz dieser Freiheit in eine
Existenz gebannt, die ihn hemmt und mit der er kämpfen muss. Ist das Leben des Tieres zen-
trisch, so ist das Leben des Menschen, ohne die Zentrierung durchbrechen zu können, zugleich
aus ihr heraus, exzentrisch. Exzentrizität ist die für den Menschen charakteristische Form sei-
ner frontalen Gestelltheit gegen das Umfeld.«.

15 Horkheimer, »Bemerkungen«, aaO. (FN 3), S. 213.
16 Adolf Portmann, »Utopisches in der Lebensforschung« in: Vom Sinn der Utopie. Eranos-

Jahrbuch 1963, Zürich 1964, S. 331.

127 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 127

ZfP 60. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


der damals noch nicht erkannten biologischen Evolution des Menschen. Gleichzeitig
werden diese freilich im Medium des kulturellen (exosomatischen) Lernens17 durch die
Rahmenbedingungen der frühbürgerlichen Gesellschaft und ihrer Konkurrenzmecha-
nismen verstärkt. Dadurch, dass er diese akzeptierte, ließ er die Chance ungenutzt, das
agonale Erbe der Evolution durch den Kontext eines solidarischen Gemeinwesens zu
kanalisieren und altruistisches Verhalten, das auch in unserer Naturgeschichte angelegt
ist, zur Entfaltung zu bringen. Diese Prämisse vorausgesetzt, erscheinen unversehens
erneut die alten Fragen auf der Tagesordnung, die Kant an die Philosophische Anthro-
pologie richtete:18 Was ist der Mensch? Was hat die Natur aus ihm gemacht? Und was
soll er als frei handelndes Wesen aus sich selber machen?

II.

Noch deutlicher wird das, was man die Notwendigkeit einer »Revision« der anthropo-
logischen Kritik der älteren Kritischen Theorie nennen kann, wenn man sich den ein-
schlägigen Reflexionen des jungen Habermas zuwendet.19 Der Grund ist sehr einfach:
23 Jahre nach Max Horkheimers Kritik an der Philosophischen Anthropologie hatte er
eine erneute Positionsbestimmung gegenüber dieser »Denkrichtung des 20. Jahrhun-
derts« (Joachim Fischer) vorgelegt. Doch im Unterschied zu Horkheimer, der sich fast
ausschließlich auf Scheler und damit auf die Frühphase der Philosophischen Anthropo-
logie bezog, konnte sich Habermas mit der ganzen Ausdifferenzierung dieses Ansatzes
auseinandersetzen, die zwar von Scheler20 ihren Ausgang nahm, aber durch Plessner,21

Gehlen,22 Rothacker23 und Portmann24 eine entscheidende Weiterentwicklung und – je
nach Autor – eine spezifische Profilierung erfuhr. Im Ganzen gesehen stellt dieser Le-

17 Portmann hat schon sehr früh zwischen dem genetischen (endosomatischen) und dem kultu-
rellen (exosomatischen) Lernen unterschieden. Das endosomatische Geschehen ist nach Port-
mann schwer beeinflussbar. Erst nach mehreren Generationen stellen sich »größere Wirkungen
in einer Population« ein. »Das Geschehen ist von einer Generation zur nächsten streng auf die
Erblinien, das heißt auf die direkten Nachkommen, beschränkt.« Demgegenüber vollziehe sich
die exosomatische Informationsweitergabe sehr rasch; »die Weitergabe ist nicht auf die un-
mittelbaren Nachkommen des Zeugungsaktes beschränkt, sondern von vornherein wegen der
Wirkungsweise unserer Informationsmittel durch größere Ausbreitungsmöglichkeit begüns-
tigt. Auch ist der Ausbreitungsvorgang lenkbar und (...) leicht zu sehr großen Ausmaßen zu
steigern» (Portmann, »Utopisches«, aaO, FN 16, S. 318f). Selbstverständlich können sich, wie
im Falle der Anthropologie des Hobbes, genetisches und kulturelles Lernen überlagern und
gegenseitig beeinflussen.

18 Immanuel Kant, »Anthropologie in pragmatischer Absicht« in: Ders., Werke, Bd. 10. Hg. v.
Wilhelm Weischedel, Darmstadt 1968, S. 399.

19 Vgl. zur Rolle der Anthropologie im Gesamtwerk Habermas’ die instruktive Studie von Dirk
Jörke, »Anthropologische Motive im Werk von Jürgen Habermas« in: Archiv für Rechts- und
Sozialphilosophie, Vol. 92 (2006),S. 304-321.

20 Vgl. FN 5.
21 Vgl. FN 14.
22 Vgl. FN 13.
23 Erich Rothacker, Probleme der Kulturanthropologie, Bonn 1948.
24 Adolf Portmann, Zoologie und das neue Bild des Menschen, Reinbek bei Hamburg 1960.

128 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 128

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


xikonartikel nach wie vor eine der prägnantesten und treffendsten Rekonstruktionen des
Paradigmas der klassischen Philosophischen Anthropologie dar. Gleichwohl ist zweier-
lei zu prüfen. 1) Inwiefern gibt es eine gemeinsame Schnittmenge des Anthropologie-
Artikels von Habermas mit der älteren Position Horkheimers? Und in welchen Aspekten
assimilierte er ihr neue Dimensionen aufgrund des zwischen 1927 und 1958 ausdifferen-
zierten Szenarios der Philosophischen Anthropologie, das Horkheimer so nicht zur
Verfügung stand? 2) In welchen Hinsichten ist aus heutiger Perspektive die von Haber-
mas entwickelte conditio humana revisionsbedürftig, wie von den Kritikern meines Auf-
satzes vehement bestritten wird?

Was die erste Frage betrifft, so fällt auf, dass Habermas zwar gemeinsame Motive der
Philosophischen Anthropologie konstatiert: »Die Instinktschwäche des Menschen ge-
genüber dem Tier und die Unspezialisiertheit seiner organischen Ausstattung; seine be-
dürftige Existenz in einer vergleichsweise offenen Welt; die Nötigung zu handeln, näm-
lich buchstäblich durch der Hände Arbeit sein Leben zu reproduzieren; schließlich der
geschichtliche Charakter der gesellschaftlichen Arbeit, in der die menschliche Gattung
sich nicht nur erhält, sondern fortlaufend selber erst herstellt: der Mensch erfindet den
Menschen«.25 Doch zugleich arbeitet er aber auch die Fähigkeit zur Selbstkorrektur der
Vertreter dieser Schule ebenso heraus wie die Differenzen zwischen ihren Ansätzen. So
verdeutlicht er überzeugend, wie Helmuth Plessner in Die Stufen des Organischen und
der Mensch (1928) die anthropologische Position Schelers an einer entscheidenden Stelle
modifiziert: Er löst sie nämlich aus ihrer metaphysischen Verankerung und neutralisiert
das christliche Schema von Leib und Seele. In dem Maße, wie der »Geist« als Agens des
Körpers destruiert wird, handelt die Anthropologie »nicht mehr von Prinzipien und
Substanzen, sondern von Strukturen. Pflanze, Tier und Mensch werden jeweils im Ver-
hältnis zu ihrer ›Sphäre‹, zu Umfeld, Umwelt und Welt untersucht; ihre ›Positions-
form‹, das Verhältnis nämlich, in dem Leib und Umfeld zueinander stehen, wird zum
Schüssel einer Anthropologie.«26 Eine ähnliche antimetaphysische Tendenz zeigt Ha-
bermas am Beispiel Arnold Gehlens auf. Gehlens Kritik an Scheler bestehe in dem Nach-

25 Habermas, »Anthropologie«, aaO. (FN 4), S. 22.
26 AaO., S. 24. Und er fährt fort: »Auf die so bezeichneten Stufen des Organischen selber läßt

sich dann aber ein Stufenschema nicht wiederum anwenden: als sei die höhere Lebensform
jeweils nur eine Überlagerung der niederen Schichten, als trete, nach aristotelischem Vorbild,
im Tiere zur anima vegetativa die anima sensitiva, und zu dieser wiederum im Menschen die
anima rationalis hinzu. Die Fragestellung der neuen Anthropologie wird darum auch neutral
gegenüber dem psychophysischen Dualismus; die exzentrische Positionalität des Menschen
bestimmt seine Organisation von den intellektuellen bis zu den vegetativen Zonen gleicher-
maßen, und gleichermaßen eigentümlich« (aaO., S. 24). In der Tat unterscheidet sich der Pless-
nersche Ansatz von der scala naturae des Aristoteles ebenso wie vom »reinen« spiritualistischen
und naturalistischen Paradigma. Der Mensch emanzipiert sich zwar partiell von seinen natu-
ralen Restriktionen, kann sich aber niemals ganz von ihnen lösen. Dadurch hat der Mensch
eine Sonderstellung inne, aber nicht im Sinne eines Dualismus wie bei Scheler oder als höchster
Punkt unterhalb der Sphäre des Göttlichen im Sinne der scala naturae des Aristoteles.Vielmehr
steht er unter dem Zwang, seine »Mitte« stets neu zu definieren und sich entsprechend selbst
zu entwerfen, ohne dass dieser Entwurf sich von seinen naturalen Restriktionen gänzlich lösen
kann.

129 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 129

ZfP 60. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


weis, dass man nicht auf das metaphysische Prinzip des Geistes angewiesen ist, »um zu
begreifen, wie der Mensch ›aus der Mitte seiner Mängel‹ sein Leben führen lernt«.27 Sich
auf die biologischen Forschungen Bolks, Portmanns, von Uexkülls, Köhlers etc. sowie
auf Motive von Plessner, Mead und Scheler berufend, ersetze Gehlen Schelers »Geist«
durch die Handlung: »Die Eindrucksoffenheit gegenüber Wahrnehmungen, die keine
angeborene Signalfunktion haben, ist eine Belastung. Der Mensch findet sich, reizüber-
flutet, in einem Überraschungsfeld, das in ›Vorsicht‹ durchgearbeitet werden muß: ›aus
eigenen Mitteln und eigentätig muß der Mensch sich entlasten, d. h. die Mängelbedin-
gungen seiner Existenz eigentätig in Chancen seiner Lebensfristung umarbeiten‹ (Geh-
len).«28

Aber Habermas’ Rekonstruktion des Paradigmas der Philosophischen Anthropologie
zeigt nicht nur deren identischen Kern und die Fähigkeit zur korrigierenden Selbstre-
flexion auf; er arbeitet auch Differenzen heraus, die er nicht nur referiert, sondern auch
bewertet. Auf dem negativen Pol seiner Skala verortet er Arnold Gehlens anthropolo-
gisch begründeten Institutionalismus, auf dem anderen positiv konnotierten Endpunkt
die Kulturanthropologie Erich Rothackers. Im Aufweis dieser Differenzen wird zugleich
die Kontinuitätslinie deutlich, die ihn mit Horkheimers Verdikt der Philosophischen
Anthropologie von 1935 verbindet. Doch wie begründet Habermas seine Fundamental-
kritik an Gehlens Theorie der »Zuchtsysteme«? Ausgehend von dessen Urmensch und
Spätkultur (1956)29 ordnet Habermas zwar Gehlen ein empirisches Erkenntnisinteresse
zu. Aber im Grunde falle er wieder auf das Niveau der metaphysischen Setzungen
Schelers zurück – jetzt freilich nicht im Gewand der Ontologie, sondern in dem der
empirischen Wissenschaft. Gehlen schlage nämlich die mögliche Option Herders aus,
den Überschuss der plastischen Antriebe im Namen der Freiheit zu restringieren. Statt
dessen schreibe er eine frühere atavistische Stufe der menschlichen Evolution als ahisto-
rische Konstante fest, auf der die Anwendung autoritärer Gewalt zur Disziplinierung
der diffusen Antriebsenergien durchaus notwendig sein konnte. Das, was in einer frü-
heren Entwicklungsphase indigener Völker im Interesse des Überlebens der Menschheit
geboten erschien, hypostasiere Gehlen zur conditio humana schlechthin und ebne damit
den Weg in den autoritären Staat auch unter den heutigen Bedingungen einer fortge-
schrittenen Zivilisation.30 Diese Kritik an Gehlens anthropologischer Invariantenlehre

27 AaO., S. 25.
28 AaO., S. 26f.
29 Arnold Gehlen, Urmensch und Spätkultur. Philosophische Ergebnisse und Aussagen, Bonn

1956.
30 Habermas, »Anthropologie«, aaO. (FN 4), S. 33. Diese Argumentation Habermas’ ist insofern

schlüssig, als es einen »Prozess der Zivilisation« gibt, der in Form einer Zivilgesellschaft die
»Zuchtsysteme« auf ein historisch minimierbares Maß reduziert und, wenn dies gelingt, den
autoritären Staat als dysfunktional und historisch obsolet erscheinen lässt. Diese Möglichkeit
verbaut sich Gehlen dadurch, dass er die atavistische Repression des Antriebsüberschusses mit
der Natur des Menschen schlechthin gleichsetzt und es versäumt, das Ausmaß der Repression
als eine variable Kategorie zu betrachten. Andererseits ist das Entwicklungsmodell, auf das
Habermas zu rekurrieren scheint, selbst in sich fragil. Gewiss, von der Urgesellschaft zur »civil
society« gibt es eine Tendenz zu mehr Freiheit und Autonomie des Individuums bei gleich-

130 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 130

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


konnte sich unmittelbar an Horkheimers Kritik an Schelers metaphysisch begründeter
»Geist«-Lehre anschließen: Der eine leitete die anthropologische Konstante spiritualis-
tisch, der andere pragmatisch-behavioristisch ab; doch beide verfallen dem ideologiekri-
tischen Verdikt der Rechtfertigung eines repressiven gesellschaftlichen Status quo.

Die Rezeption des Anthropologie-Artikels von Habermas stand ganz im Zeichen sei-
ner zu Recht formulierten Kritik an Gehlens »Zuchtsysteme«. Dabei wurde übersehen,
dass er einem anderen Vertreter der Philosophischen Anthropologie einen bemerkens-
werten Respekt, ja, sogar Hochachtung entgegenbrachte: Erich Rothacker. Was faszi-
nierte den jungen Habermas an dessen Variante einer Philosophischen Anthropologie?
Wenn seine Interpretation zutreffend ist, dann besteht deren spezifisches Profil in fol-
gender Aussage: Die aus den Forschungen des Biologen von Uexküll folgende und von
Gehlen und Plessner übernommene Unterscheidung zwischen Weltoffenheit und Um-
weltgebundenheit treffe zwar zu. Aber Rothacker setze die Akzente anders. Die Diffe-
renz bestehe darin, dass der Mensch bei ihm nicht direkt in seiner Offenheit den Ein-
flüssen »der« Welt ausgeliefert ist, die ihn zum Aufbau seiner artifiziellen zweiten Natur
motivieren, um dem Druck der von außen auf ihn einströmenden Impulse standzuhalten.
Vielmehr finde die unmittelbare Konfrontation »des» Menschen mit »der« Welt gar nicht
statt: Er könne als Individuum nur in Erscheinung treten in einer konkreten sozio-kul-
turellen Lebenswelt, die, durch »Stile« gekennzeichnet, den Kern seines Menschseins
ausmache. Zwar verbinde Rothacker mit den anderen Vertretern der Philosophischen
Anthropologie die Tatsache, dass er an dem Paradigma der Unterscheidung von Welt-
offenheit und Umweltgebundenheit als Kriterium der Differenz zwischen Mensch und
Tier festhalte: Weltoffen sei der in seiner spezifischen Lebenswelt eingebundene Mensch
insofern, als er es durchaus vermag, sich fremde Kulturen zu anzueigen. Aber als
»der» Mensch existiere der einzelne nach Rothacker nicht, weil er dem ihn prägenden
Korsett seiner spezifischen kulturellen Herkunftswelt nicht entfliehen könne.31

Anthropologische Aussagen über das »Wesen des Menschen« können also nur im
Plural gemacht werden – je nach der kulturellen Prägung durch seine Herkunftskultur.
Diese Konsequenz liegt aber ganz auf der Linie der Horkheimerschen Auflösung der
Anthropologie im engeren Sinne: Von ihm unterscheidet er sich lediglich dadurch, dass

zeitigem Rückgang überpersönlicher Zwangszusammenhänge. Aber nicht zuletzt hat die Ge-
schichte des 20. Jahrhunderts gezeigt, dass diese »Höherentwicklung«, bestimmte Bedingungen
vorausgesetzt, jäh unterbrochen werden kann, und zwar in Form der Rückkehr zu jenem
selbstdestruktiven »Antriebsüberschuss«, der, entfallen seine Kontrollmechanismen in Form
eines demokratisch verfassten Rechtstaates, nicht anders als »Zivilisationsbruch« (Dan Diner)
zu bezeichnen ist: Belege dafür sind die Mechanismen der Konzentrationslager, der Gulags
sowie der menschenverachtenden Ideologien, in deren Namen Millionen von Menschen er-
mordet wurden.

31 In der Mensch-Umwelt-Debatte, so Rothacker, begehe »einen grundsätzlichen Fehler«, wer
»vom Menschen schlechthin« rede. »In Wirklichkeit existieren aber nur die Menschen, und
was noch weit ausschlaggebender ist: die in den Rahmen relativ weniger Kulturen und ganz
weniger Hochkulturen gebundenen Menschen. (...) Jeder konkrete Mensch lebt in einer Kultur.
Auch diese Formulierung muß noch präzisiert werden, insofern, als in Wirklichkeit die kon-
kreten Menschen jeweils in einer besonderen Kultur d. h. nur im Rahmen von Kulturen (im
Pluralis) leben« (Rothacker, Kulturanthropologie, aaO., FN 23, S. 174).

131 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 131

ZfP 60. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


er nach der Habermasschen Lesart die Anthropologie nicht in einer marxistisch inter-
pretierten Gesellschaftlichkeit, sondern in der Pluralität lebensweltlicher »Stile« auflöst.
Damit ist übergeleitet zu dem, was die Kritiker meines Aufsatzes unter den Begriff »Re-
visionismus« subsumiert haben. Wenn Habermas in seiner Rothacker-Rezeption den
Gedanken Horkheimers im Zusammenhang mit dessen Kritik an Scheler aufnimmt, dass
es »den» Menschen nicht gibt, sondern nur das, was er in verschiedenen historischen
Kontexten aus sich gemacht hat, dann reduziert diese Argumentation ihn auf ein sozio-
kulturelles Konstrukt seiner selbst. Unberücksichtigt bleibt, dass er mit seinem physio-
logisch-animalischen Körper Teil seiner eigenen Naturgeschichte ist und so ein Gat-
tungsschicksal teilt. Nicht nur seine unbestrittene sozio-kulturelle Selbsterschaffung
jenseits aller anthropologischen Konstanten, sondern auch seine physiologische Dimen-
sion, die sich seit dem Erscheinen des homo sapiens sapiens im Verlauf seiner Evolution
kaum verändert hat, gehört zu seiner »Natur». So gesehen, gibt es physiologische Kon-
tinuitäten, deren Konstanz bisher nicht zu leugnen ist. Sie wirken auf das sozio-kulturelle
Konstrukt des Menschen ebenso ein wie umgekehrt dieses auf die Künstlichkeit seiner
Natur.

Insofern ist gegen Habermas ebenso wie gegen Horkheimer einzuwenden, dass sie
ihrerseits den Menschen in der sozio-kulturellen Geschichtlichkeit des Menschen als va-
riables „Wesen“ festschreiben und dieser – in Analogie zu Descartes’ res cogitans – eine
höhere Priorität einräumen als der res extensa seiner Körperlichkeit. Es ist zwar richtig,
dass sich die Anthropologie ihren Begriff des Menschen prinzipiell von der von ihm selbst
geschaffenen sozio-kulturellen Umwelt, also der Gesellschaft, in der er lebt, erläutern
lassen muss. Aber auch das Umgekehrte ist zutreffend: Die Anthropologie hat mit Kant
zu berücksichtigen, was die »Natur», also die Evolution, aus ihm gemacht hat. Die Be-
achtung der ersten Dimension schützt sie vor der Setzung ideologisch motivierter an-
thropologischer Konstanten, die der zweiten vor der Gefahr, die Anthropologie der kul-
turalistischen Beliebigkeit preiszugeben. Diese Gegenseitigkeit scheint Habermas zu ak-
zeptieren, wenn er schreibt: Die philosophische Deutung des Materials der Naturwis-
senschaften laufe auf zwei Konsequenzen hinaus: Sie entfaltet sich »zur einen Seite hin
im Zusammenhang mit einer Theorie der Natur und zur anderen Seite hin im Zusam-
menhang mit einer Theorie der Gesellschaft und der Geschichte«.32 In seiner eigenen
Darstellung aber wird er diesen Zuordnungen nicht gerecht. Vielmehr ist das Gegenteil
der Fall: Er ordnet das Deutungsmonopol des Menschen weitgehend der sozio-kultu-
rellen Dimension zu, während die Verankerung des Menschen in seiner naturgeschicht-
lichen Evolution eher marginal erscheint. In diesem Sinne ist Habermas’ Anthropologie-
Artikel auch rezipiert worden. Jedenfalls war über Jahrzehnte hinaus die Anthropologie-
Frage in den deutschen Sozialwissenschaften weitgehend tabuisiert. Wenn der Mensch
nichts weiter ist als ein Reflex auf die gesellschaftlichen und kulturellen Verhältnisse,
unter denen er sich reproduziert, löst sich die Anthropologie als eine authentische Größe
auf.

32 Habermas, »Anthropologie«, aaO. (FN 4), S. 35.

132 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 132

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


III.

Es kommt eine zweite aktuelle Dimension hinzu, welche die Frage, was der Mensch sei,
in einem anderen Licht erscheinen lässt, als es Horkheimer 1935 und Habermas 1958
antizipieren konnten. Der Aufstieg der Life Sciences ermöglicht die Perspektive einer
technischen Aufrüstung des Menschen, die ihn langfristig instand setzen könnte, seine
Evolution selbst so zu steuern, dass er seiner eigenen authentischen Biografie verlustig
geht. Es ist nicht überflüssig, darauf hinzuweisen, dass eine solche Selbstermächtigung
den Bruch mit der klassischen Evolution implizierte, wie Darwin sie verstand. Würde
die künstliche Evolution in Gang gesetzt, so bewegte sie sich notwendig auf einer teleo-
logischen, von Menschen zu verantwortenden Entwicklungslinie. Aber es war doch ge-
rade Darwin, der mit teleologischen Perspektiven brach und diese konsequent durch das
Kausalitätsprinzip ersetzte. Danach verläuft die Richtung der naturgeschichtlichen Evo-
lution blind, kontingenten Umständen und Faktoren ausgeliefert.

Darüber hinaus hat der Mathematiker Klaus Nagel33 in Anlehnung an Ingo Rechen-
bergs »Evolutionsstrategie«34 festgestellt, dass Darwins Evolutionslehre und die techni-
sche Aufrüstung des gesunden Menschen mit dem Ziel der Leistungssteigerung (Human
Enhancement)35 unvereinbar sind. In der natürlichen Evolution, so Nagel, vererbten In-

33 Vgl. Klaus Nagel, »Die Verbesserung des Menschen. Evolution oder nur ein Schlagwort?« in:
Oliver Bender/Sigrun Kantitscheider/Alfred K. Treml (Hg.), Matreier Gespräche. Enhance-
ment. Oder die Vebesserung des Menschen. Die zweite Evolution?, Wien 2012, S. 311-315.

34 Vgl. Ingo Rechenberg, Evolutionsstrategie. Nachwort von Manfred Eigen, Stuttgart/Bad
Cannstatt 1973.

35 Im Folgenden HE. HE lässt sich nur in Form einer Arbeitsdefinition bestimmen. Es handelt
sich nicht um eine essentielle Begriffsbestimmung, die ihren Ausgang nimmt von einem nor-
mativ aufgeladenen Konzept von »Gesundheit« oder »Normalität«, sondern um ein hypothe-
tisches Konstrukt, das heuristischen Zwecken dient und jederzeit verändert werden kann und
muss, wenn empirische Sachverhalte dies erforderlich machen. Zur Unterscheidung von HE
und Therapie vgl. Christopher Coenen u.a., Human Enhancement Study. Im Auftrag des
Europäischen Parlaments. Hrsg. vom Science and Technology Options Assessment (STOA),
Brüssel 2009, S. 17-20. Diesen Autoren zufolge liegt HE immer dann vor, wenn mit wissen-
schaftlich-technischen Mitteln Eingriffe in den menschlichen Körper vorgenommen werden,
die dem Zweck dienen, ihn in irgendeiner Form zu verbessern, d. h. leistungsfähiger zu machen.
Handelt es sich demgegenüber um wissenschafts- oder technikbasierte Inteventionen in den
Organismus kranker Menschen, um ausgefallene physiologische Funktionen wiederherzustel-
len oder durch geeignete Maßnahmen Erkrankungen vorbeugend zu verhindern, dann haben
wir es mit Therapie bzw. mit Prävention zu tun. Das ist auch dann der Fall, wenn als unbeab-
sichtigte Nebenfolge die Therapie das in seiner Funktionstüchtigkeit wiederhergestellte Organ
in einen besseren Zustand versetzt als es vor der Erkrankung der Fall war. So kann das durch
Laserbestrahlung behandelte kurzsichtige Auge eine höhere Sehschärfe erlangen als vor dem
Eintritt der Sehbehinderung. Allgemein lässt sich sagen, dass HE oft seinen Ausgang von der
Therapie nimmt. Aber der ursprünglich therapeutisch intendierte Ansatz bringt unbeabsich-
tigte Nebenfolgen hervor, die dann jenseits der Therapie als HE technologisch anwendbar sind.
Diese fließenden Übergänge zwischen Therapie und HE legen es nahe, von drei Kategorien
auszugehen: 1. Klassische therapeutische Maßnahmen im Sinne von Heilen, das – im Unter-
schied zur unabschließbaren Dynamik des HE – mit der Genesung beendet ist. 2. Therapeu-
tisches HE, das über die Wiederherstellung physiologischer Funktionen hinaus einen verbes-
sernden Erfolg zeitigt. 3. Nichttherapeutisches HE (an gesunden Menschen). In den bioethi-

133 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 133

ZfP 60. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


dividuen im Akt der Zeugung Eigenschaften an ihre Nachkommen. Die dabei erfolgende
Kombination von Genen verschiedener Individuen sei der grundlegende Mechanismus,
den Mutation und Selektion voraussetzten. Zwar könnten im HE die technischen Mittel
in Analogie zur biologischen Evolution durch Kombination und Selektion verbessert
werden. Doch das HE selbst falle insofern aus der Spur der Evolution heraus, als in ihrem
Rahmen einer erblichen Weitergabe der mit der Technik der Hirn-Computer-Schnitt-
stellen erreichten »verbesserten« Eigenschaften an die Nachkommen der Boden entzo-
gen sei. Dasselbe gelte auch für genetische Manipulationen. Tatsächlich geht der heute
hegemoniale multifaktorelle Ansatz von der Komplexität der meisten menschlichen Ei-
genschaften und Krankheiten aus, die als Ausfluss einer komplizierten Interaktion zahl-
loser Gene mit ihrer Umwelt zu deuten sind. Im Augenblick können die Genetiker nur
wenige monogentisch determinierte Eigenschaften ausmachen. Aber die am meisten ge-
schätzten Eigenschaften wie z.B. Intelligenz entziehen sich der Programmierung und
sind daher nicht aufgrund der Veränderung einiger unserer Gene künstlich herstell-
bar.36

Die Erscheinungsformen des HE lassen sich in ihrer jeweiligen Konkretion aufgrund
der unterschiedlichen Eingriffstiefe technischer Mittel in den menschlichen Körper auf
einer Art Skala abbilden. Die vielen Varianten des HE oszillieren dann zwischen einem
schwachen und einem starken Pol.37 An dem schwachen Pol wäre ein HE anzusiedeln,
das eine Steigerung der Leistungsfähigkeit durch den Genuss von Kaffee oder Tee her-
vorruft. Diese Wirkungen sind nur temporär und entlassen den Organismus nach einer
gewissen Zeit wieder in seine Normalität. Außerdem bewirken sie bestenfalls lediglich
eine temporäre geistig-psychische Leistungsfähigkeit des Menschen und bedienen daher
nur ein schmales Spektrum menschlicher Optimierung. Ähnliches ließe sich über einige
Mittel zur körperlichen Leistungssteigerung wie ausdauerfördernde Substanzen sagen.
Schon hier zeigt sich aber, dass durchaus auch »starke« Elemente des HE eine weite
Verbreitung haben: Im Hochleistungs- und sogar im Breitensport wie auch im Body-
Building wird mit Doping-Substanzen experimentiert, die tiefe Eingriffe in den Körper
darstellen und oft irreversible Folgen für die Gesundheit haben.38 Selbst die Schönheits-
chirurgie ist ein Beispiel für einen tiefen Eingriff, auch wenn die Verbesserung hier nur
indirekt erfolgt (z. B. durch die Vorteile eines »guten Aussehens« und durch ein gestei-
gertes Selbstwertgefühl).

Diese Beispiele leiten zum mittleren Bereich der vorgeschlagenen Skala über. Hier sind
Beeinflussungen des Gehirns durch Drogen, insbesondere durch Ritalin zur Behebung
von Aufmersamkeitsdefiziten oder hyperaktiver Motorik (ADHD) ebenso zu nennen

schen und politischen Debatten rekurriert man in der Regel auf diesen Fall, wenn von HE die
Rede ist.

36 Vgl. dazu und zu den folgenden Abschnitten z.B. den Überblick in: Coenen u.a., Human En-
hancement Study,aaO. (FN 35), S. 73.

37 Wichtige Hinweise bei der Konstruktion dieser Skala verdanke ich der Diskussion mit Chris-
topher Coenen.

38 Vgl. z.B. Katrin Gerlinger/Thomas Petermann/Arnold Sauer, Gendoping. Wissenschaftliche
Grundlagen-Einfallstore-Kontrolle, Berlin 2008.

134 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 134

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


wie die invasive bzw. neurochirurgische Technik der Hirn-Computer-Schnittstelle
(»brain-computer-interfaces« (BCI)) und die Tiefenhirnstimulation (DBS) bei der Be-
handlung von Alzheimer und Parkinson sowie die ihrer sozio-kulturellen Mythologi-
sierung entkleideten »Designer Babies« im Zusammenhang mit der Pränataldiagnostik
(PGD) und der In-Vitro-Fertilisation (IVF). PGD, kombiniert mit IVF, ist in den fort-
geschrittenen westlichen Industrieländern auf dem Vormarsch, flankiert von der Präim-
plantationsdiagnostik (PID), welche die Eltern vor die Entscheidung stellt, das behin-
derte Kind auszutragen oder die Schwangerschaft abzubrechen. Eine Optimierung phy-
sischer Fähigkeiten, wie körperliche Kraft und Ausdauer sowie verbesserte Sinnesfähig-
keiten strebt auch die amerikanische Militärforschung an.39 Exoskelette40 sollen für eine
Optimierung physischer Fähigkeiten, Sensorimplantate für eine maximale Nachtsicht
und tragbare Supercomputer für eine Erhöhung der intellektuellen Fähigkeiten sorgen.
Die Mensch-Maschine-Interaktion trägt aber auch therapeutischen Zwecken Rechnung:
Sie ermöglicht es völlig gelähmten Personen, Computer und computerkontrollierte Ma-
schinen und Geräte zu steuern.

Am starken Pol der Skala sind Entwicklungen und auch Visionen des HE lokalisierbar,
die unter der Bezeichnung »Transhumanismus«41 firmieren. Dort treten Eigenschaften
des technisch aufgerüsteten Menschen in Erscheinung, die bleibende und tiefgreifende
Manipulationen des Körpers bis hin zu seiner vollkommenen Verschmelzung mit der
Maschine zur Voraussetzung haben und ein breites Spektrum an Optimierungsmöglich-
keiten anvisieren. Das Ziel dieser Technikanwendung ist eine Art zweites Paradies auf
Erden, dessen Errungenschaften vom ewigen Leben und der Abschaffung der Arbeit
über die Lösung der Umweltprobleme bis hin zu unendlichem Wohlstand und der Er-
oberung des Weltalls reichen. Zusammen mit einer Reihe weiterer sich abzeichnender
oder zukünftiger Technikanwendungen zielt HE hier darauf ab, eine Art Goldenes Zeit-

39 Coenen u.a., Human Enhancement Study, aaO. (FN 35), S. 107-108.
40 Dieser Terminus entstammt der Biologie. Bei Exoskeletten – im Unterschied zu Endoskeletten

der Wirbeltiere – handelt es sich um den Körper umhüllende Skelettbildung mit Stützfunk-
tionen bei Einzellern und Gliedertieren.

41 Im Blick vor allem auf Julian Huxley und Hermann Joseph Muller sprach Portmann bereits
1964 von »Transhumanismus« (vgl. Portmann, »Utopisches«, aaO., FN 17, S. 316, 314). »Der
Mensch, der sich als homo faber erlebt, geht nun auch daran, sich selber umzuformen« (aaO,
S. 313. Und er fährt fort: »Mit dem Sieg des Veränderungsdenkens, dem das Lebendige überall
in Entwicklung begriffen erscheint, wird der Mensch (...) als ein Wesen erschaut, das im Ganzen
in Wandlung ist, mehr noch, das diese Umgestaltung auch als seine eigene Aufgabe zu denken
und zu lenken hat. Die Evolution der menschlichen Seinsform soll nun nicht mehr das Werk
uns bekannter Naturvorgänge sein; vielmehr ist uns aufgegeben, alles zu unternehmen, um den
kommenden unbekannten Menschen zu planen« (aaO., S. 339). Portmann erkannte auch hell-
sichtig, dass aus der zweiten, der sozio-kulturellen Natur kraft ihrer Verfügung über die wis-
senschaftlich-technischen Mittel die Gefahr droht, den »archaische(n) Menschen als ein zu
bewahrendes Erbteil des Humanen« (aaO. S. 343), d. h. seine physisch-animalische Natur, zu
überwältigen. Es gehe heute »um die Spannung zwischen dem zu Bewahrenden, Dauernden,
dem Primären unseres Menschseins und der sich umformenden sekundären Weltbeziehung,
wie sie die historische Entwicklung mit sich bringt. Diese Spannung, die eine Grundsituation
des Menschen ist und bleibt, wächst heute stets fort an Intensität und ergreift unter der Führung
des abendländischen Geistes in steigendem Maß die gesamte Menschheit« (aaO.).

135 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 135

ZfP 60. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


alter auf Basis einer engen Mensch-Technik-Symbiose zu schaffen, die auf eine Verab-
schiedung des Menschen und die Schaffung einer neuen Spezies hinausliefe.42 Es handelt
sich also um extreme Extrapolationen z.Z. möglicher technischer Eingriffe in den
menschlichen Organismus, die in ihrem fiktiven Gehalt deutliche Schnittmengen mit der
Science Fiction aufweisen.

Nun könnte man gegen den am starken Pol dieser Skala angesiedelten Transhumanis-
mus einwenden, seine Visionen seien reiner Eskapismus und daher nicht ernst zu neh-
men. Aber wer so argumentiert, darf nicht übersehen, dass der organisierte Transhuma-
nismus keineswegs gesellschaftlich so isoliert ist, wie es den Anschein hat.43 Da sind
zunächst die Medien zu nennen. So hat die FAZ unter ihrem damaligen Feuilleton-Chef
Frank Schirrmacher das deutsche Publikum durch ein Inverview mit dem führenden
Transhumanisten Ray Kurzweil sowie andere einschlägige Beiträge mit diesen posthu-
manistischen Technikszenarien vertraut gemacht. Der Hintergrund war, dass Schirrma-
cher aufzeigen wollte, wie rückwärtsgewandt die angeblich technikfeindliche europäi-
sche Intelligenz angesichts der kühnen Technikvisionen in den USA ist. Seit der zweiten
Hälfte des letzten Jahrzehnts entwickelte sich das sog. »Hirn-Doping«, also die ange-
strebte Verbesserung kognitiver Leistungen durch Pharmazeutika, zu einem vieldisku-
tierten Thema, auch in den Massenmedien. Aktivitäten der renommierten Zeitschrift
Nature wurden von Kritikern so gar als eine Kampagne für HE eingestuft.44 Inzwischen
hat sich weitgehend die Meinung durchgesetzt, dass beim Thema »Hirn-Doping« ins-
besondere von den Befürwortern auf bedenkliche Weise mit Übertreibungen gearbeitet
wurde.45 Aber auch in den Universitäten gibt es Ethiker wie John Harris, die eine mo-
ralische Pflicht zur Anwendung des HE zu begründen suchen, weil nur so die dem Men-
schen gegebenen Potenzen zu verwirklichen seien. Selbst in der Theologie gibt es eine
Minderheit, die HE mit ihrer Vorstellung rechtfertigt, der Mensch sei als Ebenbild Gottes
von diesem zum Mitschöpfer (cocreator) prädestiniert.

Vor allem aber zeigen sich insbesondere in den USA Teile der Forschungs- und Tech-
nologiepolitik, Industrie und Investoren an transhumanistischen Visionen interessiert.
Wissenschaftsmanager wie William S. Bainbridge und Mihail C. Roco organisierten in
den 2000er Jahren internationales Aufsehen erregende Workshops, in denen transhu-
manistische Visionen eine zentrale Rolle spielten. Auch in der privaten Computerindus-
trie und in der Weltraumforschung finden diese Visionen bemerkenswert oft erhebliche
Beachtung.46 So wenig wie der Eskapismus der Transhumanisten, gemessen an den ak-
tuellen Forschungs- und Entwicklungsständen des HE, zu leugnen ist, so wenig kann
andererseits daran gezweifelt werden, dass sie nur Tendenzen der westlichen Welt radi-
kalisieren, die sie selbst nicht erfunden haben, sondern an die sie anknüpfen: der szien-

42 Vgl. Coenen u.a., Human Enhancement Study, aaO. (FN 35), S. 94f.
43 Im Folgenden beziehe ich mich auf Coenen u.a., Human Enhancement Study, aaO., S. 97-109.

Dort sind auch die Belege für die hier genannten Beispiele aufgeführt.
44 Vgl. aaO., S. 99-100.
45 Vgl. Ariana Ferrari/Christopher Coenen/Armin Grunwald, »Vision and Ethics in Current

Discourse on Human Enhancement», in: Nanoethics (2012), S. 215-229.
46 Coenen u.a., Human Enhancement Study, aaO. (FN 35), S. 107.

136 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 136

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


tifisch reduzierte Fortschrittsglaube, die säkularisierte Heilserwartung, der zum Extrem
vorangetriebene Glaube an die totale Naturbeherrschung, der pervertierte Emanzipati-
onsgedanke, der sich selbst von den Restriktionen der Körperlichkeit befreit etc.

Träfe also die Gefahr zu, dass der Mensch, wie oben angedeutet, angesichts der neueren
auf den Menschen angewandten Techniken Gefahr läuft, seine biografische Identität zu
verlieren, so wäre es mit der Pluralisierung des Wesens des Menschen im historischen
und sozio-kulturellen Kontext nicht mehr getan. Dieses Argumentationsmuster ging von
der stillschweigenden Annahme aus, dass der Pluralisierung des Menschen in Gestalt
vielfältiger Erfindungen seiner selbst ein identisches Substrat in seiner evolutionären
Naturgeschichte zugrunde liegt. Es ist die physiologische Tatsache der »einen« biologi-
schen Menschheit als identische Spezies, die alle ihre ethnischen Varianten umfasst, wel-
che der Vielfalt der sozio-kulturellen Selbsterfindungen der Menschen Halt verlieh.
Wenn aber diese Klammer aufgrund der a priori nicht auszuschließenden Möglichkeit,
transhumanistische Wesen zu kreieren, wegfällt, dann ist eine neue Situation gegeben,
die der anthropologischen Pluralisierungsthese nicht mehr gewachsen ist: In dem Maße,
wie sich der Mensch aus der naturwüchsigen Verankerung seiner Evolution löst, wird
sie zum Programm der technischen Machbarkeit. Zwar stimme ich der älteren Kritischen
Theorie zu, dass der Weg zu einer metaphysischen Wesensbestimmung des Menschen
abgeschnitten ist. Doch könnte dann die Frage relevant sein, ob die Menschen sich selber
darüber verständigen sollten, was ihnen im Sinne ihrer Humanität an technischen Ein-
griffen in ihren Körper zuzumuten ist und was nicht. Dieser gesamtgesellschaftliche
Konsens wäre dann das »Wesen« des Menschen – jenseits metaphysischer Mystifikatio-
nen.

Einer der führenden Neurobiologen in der Bundesrepublik, Randolf Menzel, hat
kürzlich darauf hingewiesen, dass sich am Beispiel der Erfolge der Neurobiologie z. B.
in der Bekämpfung der Parkinsonkrankheit durch die Tiefenhirnstimulation zeigen lässt,
dass wir offenbar an einer Art Wendepunkt unserer Evolution angelangt sind. Wir seien
jetzt zunehmend in der Lage, unsere »weitere Entwicklung von uns selbst als Gesellschaft
und als Individuum zu beinflussen«,47 und zwar nicht nur zum Guten, sondern auch zum
Schlechten, weil die Möglichkeit bestehe, dass wir uns mit den von uns selbst geschaffe-
nen Mitteln ausrotten. Das sagt ein Neurobiologe, der eher eine positive Erwartungs-
haltung gegenüber dem Beitrag seiner Wissenschaft zum Wohl der Menschheit vertritt.
Er hat auf ein Problem hingewiesen, mit dem die Gesellschaft sich auseinander setzen
muss. Es liegt in ihrem Zuständigkeits- und Verantwortungsbereich, in welche Richtung
sich die Technik entwickelt, weil die Naturwissenschaft als solche, dem Kausalitätsprin-
zip folgend, nicht in der Lage ist, von sich aus Veranwortungswissen zu generieren.

Ich habe in meinem Aufsatz die Ansicht vertreten, die normative Bewertung des HE
setze eine Ethik voraus, die sich weder in den Dienst der biologischen Evolution stellt.
Noch darf sie sich von der Sachzwanglogik der wissenschaftlich-technischen Mittel und
ihrer Anwendung auf den Menschen vereinnahmen lassen. Auch ist vor einer spekulati-

47 Randolf Menzel, »Generalaussprache« in: Christian Ammer/Andreas Lindemann (Hrsg.),
Hirnforschung und Menschenbild, Leipzig 2012, S. 329.

137 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 137

ZfP 60. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


ven Ethik zu warnen, die sich auf eine Zukunft der wissenschaftlich-technischen Zivili-
sation bezieht, von der höchst ungewiss ist, dass sie jemals eintreten wird. Was wir be-
nötigen, ist eine Ethik im Sinne Kants. Sie ist im Kern »autonom« und daher auf die sozio-
kulturelle Natur des Menschen verwiesen, weil nur in ihrem Rahmen biologisch und
technisch nichtdeterminierte Beurteilungsmöglichkeiten des HE vorfindbar sind. Dies
vorausgesetzt, ist sie die entscheidende Voraussetzung für Kants Prinzip, dass der
Mensch (auch und besonders im Blick auf die Technik) Zweck an sich selbst ist und
niemals nur bloßes Mittel sein soll. In diesem Sinn hat Roberto Mordacci den bemer-
kenswerten Vorschlag48 gemacht, man müsse bei der ethischen Bewertung des HE zwei
Ebenen unterscheiden: 1. Welche Dimensionen des Menschen sind unaufgebbar, weil
mit ihrem Wegfall zugleich seine Identität zerstört würde. 2. Was bedeuten diese nicht-
hintergehbaren Dimensionen normativ im Umgang mit dem HE? Oder anders formu-
liert: Welche Vetos gegenüber dem HE resultieren aus ihnen?

Nach Mordacci gehören zum unaufgebbaren Bestand der conditio humana die prin-
zipielle Integrität des menschlichen Körpers; die Fähigkeit eines uneingeschränken Wün-
schens, das seine Grenzen nur in den restriktiven Bedingungen seiner Realisierbarkeit
hat; eine komplexe theoretische und praktische Rationalität, die ihn vom Tier unter-
scheidet; Willensfreiheit, die aus ethischen und politischen Gründen als Ausgangsprä-
misse unterstellt werden muss; und nicht zuletzt: gleiche Würde für alle. Aus diesem
normativen Kanon menschlicher Identität folgen fünf Konsequenzen. HE kann nicht
erlaubt werden, wenn es intentional den menschlichen Körper entstellt; wenn es gezielt
die Bandbreite menschlicher Bedürfnisse einschränkt, z.B. durch die Fixierung auf die
Befriedigung nur eines einzigen Wunsches; wenn es die Ausübung der menschlichen
Rationalität behindert, indem es die Fähigkeit einschränkt, verschiedene Aspekte eines
Arguments zu reflektieren; wenn es die menschliche Kompetenz destruiert, sich frei zu
entscheiden; und schließlich: wenn es die gleiche Würde der Individuen verletzt, oder
anders formuliert: wenn es Diskriminierungen oder Unfairness fördert.

Meine Kritiker überschreiten eine rote Linie zulässiger Polemik, wenn sie mir unter-
stellen, eine Grenzziehung der künstlichen Manipulation des menschlichen Genoms ei-
nerseits und der Anreicherung seines Körpers mit maschinellen Implikaten andererseits
solle »per Dekret« durchgesetzt werden. Offenbar insinuieren sie damit eine Option für
den autoritären Staat, die ich dezidiert zurückweise.49 Alle historischen Erfahrungen las-

48 Vgl. zum Folgenden Coenen u.a., Human Enhancement Study, aaO. (FN 35), S. 147f.
49 Gehlens Fehleinschätzungen selbst können als Beispiel für das Scheitern der Bändigung der

dynamischen Antriebsenergien des Menschen durch autoritäre Institutionen herangezogen
werden. In der ersten Auflage seiner systematischen Anthropologie aus dem Jahr 1940 Der
Mensch glaubte er von einer gemeinsamen Schnittmenge zwischen »obersten Führungssyste-
men«, »Weltanschauung« und dem von Alfred Rosenberg propagierten »Zuchtbild« ausgehen
zu können; sie dienten dem Ziel, einen »starken Staat« auf der Grundlage intakter Institutionen
zu ermöglichen. Doch Gehlen nahm nicht zur Kenntnis, dass gerade dieser Zielwert durch den
charismatischen Führungsstil Hitlers und die Schaffung immer neuer konkurrierender NS-
Sondergewalten erodiert und zerstört wurde. Auch seine Hoffnung, dass sich nach dem Einzug
der Truppen des Warschauer Paktes in die Tschechoslowakei 1969 die Sowjetunion als »letzte
Ordnungsmacht« profiliere, scheiterte 1990/91, weil gerade ihr autoritärer Institutionalismus

138 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 138

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


sen nur eine Möglichkeit offen: den demokratischen Diskurs in einer rechtsstaatlich ver-
fassten Gesellschaft. Nur in diesem Rahmen kann über unverzichtbare Regulierungen
der Anwendung technischer Mittel auf den Menschen entschieden werden. Denn welche
Instanz ist ermächtigt, über die »Zukunft der menschlichen Natur« (Habermas) zu ent-
scheiden, wenn nicht die Menschen selbst? Wenn dem aber so ist, müssen die bereits
existierenden Diskussionsforen auf Staaten- und Länderebene, aber auch des EU-Parla-
ments gestärkt werden, in denen die Bürger, die Politiker, die einschlägigen Interessen-
gruppen und die technischen und wissenschaftlichen Experten entscheidenden Einfluss
auf die Forschungs- und Technologiepolitik ausüben.

IV.

Was ist nun aber auf den Vorwurf der beiden Kritiker zu entgegnen, die analytische
Perspektive des »ganzen Menschen«, von dem ich in meinem Aufsatz in Anlehnung an
die Klassiker der Philosophischen Anthropologie ausgehe, sei nichts weiter als eine ideo-
logische Fiktion, der nicht nur keine konkrete Realität entspreche, sondern darüber hi-
naus in einem Zirkelschluss permanent voraussetze, was eigentlich erst zu beweisen sei.
Als empirisches Beispiel der nichtdualistischen Verzahnung von erster animalischer und
zweiter sozio-kultureller Natur sei nur auf Plessners Unterscheidung zwischen »Körper-
Haben« und »Leib-Sein» hingewiesen.50 Oder anders formuliert: Der Körper als Ge-
genstand naturwissenschaftlicher Untersuchungsmethoden ist Objekt der nach dem
Kausalitätsprinzip verfahrenden empirischen Forschung. Aber zugleich ist das physio-
logische Substrat des Menschen auch Leib als Medium seiner subjektiven Selbstwahr-
nehmung. Risse man beide Dimensionen auseinander, so wäre der Körper nichts weiter
als eine Maschine, und der Leib würde als reine Befindlichkeit gegenstandslos sein. Daher
wird die medizinische Behandlung des Menschen bei ihrer Reduktion des Körpers auf
einen organischen Funktionszusammenhang (als methodisches Prinzip) dessen Zustand
als Leib in den Untersuchungskontext mit einzubeziehen haben wie umgekehrt der Leib
als Sitz meiner Subjektivität sich erst konkretisieren kann, wenn er wahrnimmt, dass er
als Körper auch physiologisches Substrat ist.

Was die Kritiker meines Aufsatzes ignorieren oder nicht zur Kenntnis nehmen wollen,
ist die bisher erreichte technisch machbare Eingriffstiefe in den menschlichen Körper,
die aufgrund der Fortschritte der Biowissenschaft und Biotechnologien sowie der zu-
nehmenden Vermessbarkeit des Menschen durch das Smartphone in den Bereich des
Möglichen gerückt ist. Seine die Anthropologie in Frage stellende Position der älteren
Kritischen Theorie hinter sich lassend, hat Jürgen Habermas diesen Sachverhalt in seiner
Schrift Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Euge-
nik? (2005) wie folgt charakterisiert:

in der nachstalinistischen Ära überlebenswichtige Lernprozesse verhinderte und dadurch we-
sentlich zu ihrer Implosion beitrug.

50 Vgl. Plessner, Stufen, aaO. (FN 14), S. 294f.

139 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 139

ZfP 60. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


»Was bisher als organische Natur ›gegeben‹ war und allenfalls ›gezüchtet‹ werden
konnte, rückt nun in den Bereich einer zielgerichteten Intervention. In dem Maße, wie
auch der menschliche Organismus in diesen Eingriffsbereich einbezogen wird, erhält
Helmuth Plessners phänomenologische Unterscheidung zwischen ›Leib-sein‹ und
›Körper-haben‹ eine überraschende Aktualität: Die Grenze der Natur, die wir ›sind‹,
und der organischen Ausstattung, die wir uns selber ›geben‹, verschwimmt. Für die
herstellenden Subjekte entsteht damit eine neue, in die Tiefe des organischen Substrats
hineinreichende Art des Selbstbezuges. Nun hängt es nämlich vom Selbstverständnis
dieser Subjekte ab, wie sie die Reichweite der neuen Entscheidungsspielräume nutzen
wollen – autonom nach Maßgabe normativer Erwägungen, die in die demokratische
Willensbildung eingehen, oder willkürlich gemäß subjektiven Vorlieben, die über den
Markt befriedigt werden.«51

Habermas’ zweite Alternative deutet zu Recht auf die Gefahr hin, dass nach der kapita-
listischen Ausbeutung der äußeren Natur nun die innere des Menschen zu diesem Zweck
instrumentalisiert werden könnte. Die Kritiker bringen diese Tendenz auf die folgende
Formel: »Das Kapital, das sich alle Natur einzuverleiben und zum bloßen Rohmaterial
seiner Akkumulationsmaschinerie zu verwandeln trachtet, negiert permanent das mit
ihm nicht Identische, indem es Natur einzig als Objekt zu fassen imstande ist« (NM/PL).
Diese These teile ich, wenn auch in anderer Perspektive. Daher geht die Kritik der beiden
Autoren ins Leere, ich würde die Technik, die in die erste Natur des Menschen eingreift,
vom gesellschaftlichen Zusammenhang isolieren. Aber im Unterschied zu meinen Kri-
tikern gehe ich nicht von dem linken Sachzwangargument aus, dass ein wirksamer Schutz
des Gleichgewichts zwischen der ersten und der zweiten Natur des Menschen in letzter
Instanz nur unter sozialistischen Verhältnissen möglich sei. Dieses Argument unterstellt
einen Profitmaximierungsdruck, den es so im modernen Kapitalismus nicht gibt. Denn
auch in ihm ist Technik von Menschen gemacht; sie kann daher prinzipiell selbst unter
kapitalistischen Bedingungen umgesteuert werden, wie z. B. der von der Bundesregie-
rung beschlossene und auf den Weg gebrachte Ausstieg aus der Kernenergie und die
gleichzeitige Förderung der regenerativen Energiequellen zeigen.

Es kommt aber ein weiteres Missverständnis hinzu. Beide Kritiker unterstellen, dass
es meine Absicht sei, die klassische Philosophische Anthropologie als eine fertige Ant-
wort auf die wissenschaftlich-technische Herausforderung eines HE zu betrachten. Doch
deren Paradigma ist für mich nicht das Ende, sondern der Anfang eines erneuerten an-
thropologischen Diskurses, der mit der Habermasschen Alternative ernst macht: nämlich
an die Stelle des marktkonformen Umgangs mit den neuen wissenschaftlich-technischen
Methoden die Grenzen und Möglichkeiten der wissenschaftlich-technischen »Verbes-
serung des Menschen« als Angelegenheit autonomer Individuen im Medium demokra-
tischer Willensbildung zu bestimmen. Ich gehe in der Tat davon aus, dass das Paradigma
der klassischen Philosophischen Anthropologie ein geeigneter paradigmatischer Aus-
gangspunkt für ein solches Programm ist, weil sie den Menschen in seiner materiellen

51 Jürgen Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eu-
genik?, Frankfurt am Main 2002, S. 27f.

140 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 140

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


Körperlichkeit (Naturwissenschaft) und gleichzeitig in seiner »sozio-kulturellen« Aus-
prägung (Geisteswissenschaft) konzeptualisiert. Der Vorschlag meiner beiden Kritiker,
dieses Problem mit den Mitteln der Psychoanalyse52 in der Version der Kritischen Theo-
rie zu lösen, greift zu kurz: Ihre hermeneutische Reichweite ist auf die Analyse der sozio-
kulturell vermittelten pathologischen Befindlichkeit des Individuums beschränkt.

Doch ich möchte betonen, dass der in meinem Aufsatz vertretene Ansatz eine Hypo-
these ist, die durch die neuere Entwicklung der Natur- und Geisteswissenschaften er-
gebnisoffen erst noch zu verifizieren oder zu falsifizieren wäre. Im Gegensatz zu den
neueren Forschungen zur Philosophischen Anthropologie, die vor allem deren geistes-
geschichtlichen Gehalt stark machen, käme es primär darauf an, jene naturwissenschaft-
liche Rezeptionsleistung der Klassiker dieser Denkrichtung des 20. Jahrhunderts insbe-
sondere auf dem Gebiet der zeitgenössischen Biologie zu wiederholen, nämlich den phi-
losophischen Ansatz einer ganzheitlichen Auffassung des Menschen mit den neuesten
naturwissenschaftlichen Forschungsstand der Bio-, Informations-, Nano- und Neuro-
technologien zu konfrontieren. Doch umgekehrt sollte auch die Frage erörtert werden,
inwiefern die Philosophische Anthropologie Standards gesetzt hat, um die neuere na-
turwissenschaftliche Forschungsentwicklung kritisch beurteilen zu können. Stellt sie,
mit anderen Worten, heute noch einen »gültigen Rahmen für die Interpretation auch der
neuesten naturwissenschaftlichen Menschenforschung«53 dar? Oder anders formuliert:
Kann die Philosophische Anthropologie bei der Aufgabe einer adäquateren Wahrneh-
mung von Biologie und Neurophysiologie auf der einen und der geisteswissenschaftli-
chen Forschung auf der anderen Seite angemessene Kategorien zur Verfügung stellen,
»welche in der Sache wirklich vermittelnd sind«54?

Bewegt sich, so muss abschließend gefragt werden, dieses Erbe der klassischen Philo-
sophischen Anthropologie als regulatives Prinzip des »ganzen Menschen« und deren
Aktualisierung unter heutigen Bedingungen noch im Umkreis zentraler Intentionen der
Aufklärung, wie sie im europäischen Kontext zum ersten Mal im 17. Jahrhundert mit
dem Descartesschen Rationalismus zum Durchbruch kam? Die beiden Kritiker scheinen
davon auszugehen, dass dies der Fall ist, wenn sie mir unterstellen, ich grenze mich mit
der Option für eine nicht-dualistische Anthropologie von der »dualistischen Aufklä-

52 Die Differenz zwischen der Philosophischen Anthropologie und der Freudschen Psychonalyse
hat Plessner exemplarisch aufgezeigt. Er ordnet diese der »negativen Modifikation der natu-
ralistischen Theorie» (Plessner, Stufen, aaO., FN 14, S. 313) zu, von der sich die Philosophische
Anthropologie ebenso distanziert wie von dem spiritualistischen Ansatz. »Nur um sich am
Leben zu erhalten, bedarf es der Krücken, der künstlichen Glieder, die in den Werkzeugen und
der Kultur vorliegen (...). In psychologischer Fassung erscheint diese negative Modifikation
heute in Ansätzen, die von Freud und den von ihm ausgegangenen Psychoanalytikern beson-
ders beeinflusst sind« (aaO.). Indem die Psychoanalyse den Menschen als »krankes Tier«
wahrnehme, das nur über permanente Verdrängungen sein Überleben sichere, verabsolutiere
sie »ein Symptom des menschlichen Daseins«, aus dem dann »alles andere für den Menschen
Bezeichnende« erklärt werde (aaO., S. 315).

53 Karl-Siegbert Rehberg, »Eine merkwürdig ›alte‹ Antwort auf eine noch ältere Frage« in: Detlev
Ganten/Volker Gerhardt/Jan-Christoph Heilinger/Julian Nida-Rümelin (Hg.). Was ist der
Mensch?, Berlin/New York 2008, S. 213.

54 AaO., S. 214.

141 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 141

ZfP 60. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


rung« ab. Das ist der Fall, aber anders als meine Kritiker unterstellen. Ich gehe in der Tat
davon aus, dass die frühe Aufklärung eine dualistische conditio humana in Gestalt des
nur theologisch zu überwindenden Hiatus zwischen res extensa (Körper) und res cogi-
tans (Geist) vertrat. Und ich bin mit den Vertretern der Philosophischen Anthropologie
der Meinung, dass dieser Dualismus in eine Sackgasse führt, weil die ermittelten empi-
rischen Daten gegen ihn sprechen, sowohl was die Tierwelt als auch die menschliche
Gattung betrifft. Aber zu betonen ist auch, dass der frühe einseitige Rationalismus, der
die res extensa, also die Welt der Körper, auf eine mathematisierbare Ausdehnung redu-
zierte, von der Aufklärung selbst korrigiert wurde, ohne ihre vernunftgeleiteten Postu-
late aufzugeben.

Als einen hervorragenden Zeugen dieser »anthropologischen Wende« um die Mitte
des 18. Jahrhunderts möchte ich Denis Diderot nennen. Sich auf Maupertius und Buffon
berufend, forderte er die Ablösung der Leitwissenschaft der Mathematik im Gefolge des
Cartesianismus durch die Biologie. »Federführend trat Diderot mit seiner Hinwendung
zum ›ganzen Menschen‹ für ein neues Ideal aufklärerischer Humanität ein, das mit den
Stichworten ›Rückgang auf die Empirie‹, ›Naturalisierung des Menschen‹ (im Sinne eines
Edlen Wilden, der Vernunft und Köperlichkeit verbindet, R.S.) und ›Rehabilitation der
Sinnlichkeit‹ zutreffend beschrieben werden kann«.55 Wie es scheint, ist diese Selbstkor-
rektur heute aktueller denn je. So können sich die Befürworter der Vision eines technisch
aufgerüsteten Menschen auf eben diese Tradition des l’homme machine (La Mettrie) als
Ausfluss der einseitigen auf Mathematik und Naturwissenschaften gegründeten Variante
der Aufklärung berufen.56 Kann dann die Alternative zu dieser Abschaffung des »alten«
Menschen darauf verzichten, sich auf jene selbstreflexive Aufklärung zu beziehen, die
den Menschen zwischen den Polen des Spiritualismus einerseits und des Naturalismus
andererseits verankert?

Zusammenfassung

Ausgehend von einer Kritik an seinem in der ZfP veröffentlichten Aufsatz »Zur Aktua-
lität der Philosophischen Anthropologie« vertritt der Verfasser die These, dass die An-
thropologie-Abstinenz der älteren »Frankfurter Schule« revisionsbedürftig ist. Sein Auf-
satz besteht aus vier Teilen, der sich auf folgende Fragen konzentriert: 1) Mit welchen
marxistischen Argumenten lehnte Max Horkheimer in der Zwischenkriegszeit das Pa-
radigma der Philosophischen Anthropologie ab (Teil I)? 2) Wie refomulierte Jürgen Ha-
bermas das Anthropologie-Veto der (älteren) Kritischen Theorie unter dem Gesichts-
punkt von Kontinuität und Modifikation nach dem Zweiten Weltkrieg (Teil II)? 3) In-
wiefern ist mit dem Aufstieg der Life Sciences und des Human Enhancement seit den

55 Richard Saage, Utopische Profile, Band II: Aufklärung und Absolutismus, Münster/Hamburg/
Berlin/London 2002, S. 159.

56 Vgl. Walter Euchner, »Der künstlich verbesserte Mensch und die ›künstliche Intelligenz‹« in:
Ders., Die Funktion der Verbildlichung in Politik und Wissenschaft. Politik und politisches
Denken in den Imaginationen von Wissenschaft und Kunst, Berlin 2008, S. 173-204.

142 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 142

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123


1980er Jahren eine anthropologische Situation entstanden, die eine ethische Neubewer-
tung notwendig macht? (Teil III)? 4) Ist die Perspektive des »ganzen Menschen« realis-
tisch, wie Max Scheler, Helmuth Plessner, Arnold Gehlen, Adolf Portmann und Erich
Rothacker sie entwickelten, um den anthropologischen Herausforderungen des 21. Jahr-
hunderts gewachsen zu sein (Teil IV)?

Summary

The author stands for the thesis, that the rejection of Philosophical Anthropology by
authors of the »Frankurt School of critical theory« in the interwar years should be re-
vised. This contribution consists of four parts, focussed on the following questions. 1)
Did Max Horkheimer critize Philosophical Anthropology in a Marxist perpective con-
vincingly in 1935 (part I)? 2) Did the reformulation of this position by Jürgen Habermas
in 1958 modify Horkheimers critizism in a significant way (part II)? 3) Did the rise of
Life Sciences and Human Enhancement generate a situation for a new ethical assessment
of the conditio humana (Part III)? 4) Is the pardigm of Philosophical Anthropology in
the version of Max Scheler, Helmuth Plessner, Arnold Gehlen, Adolf Portman and Erich
Rothacker realistic enough to take up the anthropolical challenges of the 21th century
(part IV)?

Richard Saage, Anthropological Revisionism?

143 Richard Saage · Anthropologischer Revisionismus? 143

ZfP 60. Jg. 2/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 13:56:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-2-123

