
Inhalt 

 
 
 
Danksagung  | 11 
 
Einleitung  | 13   

 
TEIL A: 
RELIGION IM BLICKPUNKT VON DIFFERENZIERUNGS-  
UND GLOBALISIERUNGSTHEORIE 

 
I. Religion und Differenzierung I: Klassische Perspektiven  | 25 
1. Religiöse Rollendifferenzierung: Herbert Spencer  | 26 
 1.1 Die Gesellschaft in der Organismusanalogie  | 27�
 1.2 Die „ecclesiastical institutions“   30  
2. Religiöse Integration der Gesellschaft: Emile Durkheim  | 34�
 2.1 Religiöse Perspektiven in „Über soziale Arbeitsteilung“ | 34�
 2.2 Die Religionssoziologie in „Die elementaren Formen  
 des religiösen Lebens“  | 38 
 2.3 Die Nähe zur Marx’schen Religionskritik  | 41�
3. Religiöser ‚Sinn‘: Wilhelm Dilthey, Georg Simmel, Max Weber  | 44�
 3.1 Wilhelm Dilthey  | 44�
 3.2 Georg Simmel  | 49�
 3.3 Max Weber  | 64�
4.  Fazit: Dilthey, Simmel und Weber  

 als differenzierungstheoretischer Ausgangspunkt  | 75�
 
II. Religion und Differenzierung II:  

Zum differenzierungstheoretischen Potential  
der ‚nachklassischen‘ Religionssoziologie | 77 

1. Religiöse Differenzierung als Depotenzierung: �
 Thomas Luckmann, Bryan Wilson, Pierre Bourdieu  | 79 

1.1 Thomas Luckmann  | 79�
1.2 Bryan Wilson  | 82�
1.3 Pierre Bourdieu  | 84�

2. Religiöse Differenzierung als Chance �
 für öffentliches Engagement: José Casanova | 89 

| 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422410.toc - Generiert durch IP 216.73.216.170, am 14.02.2026, 14:29:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422410.toc


 

3. Die Generalisierung von Religion in der pluralistischen Gesellschaft:  �
 Talcott Parsons I  | 91 

3.1 Die allgemeine Theoriearchitektur Parsons’  | 92�
3.2 Religion im Schema der Systemtheorie  | 94�
3.3�Der christliche Entwicklungsprozess als  
  Zusammenspiel von Differenzierung, Inklusion,��
  „adaptive upgrading“ und Wertgeneralisierung  | 96 
3.4 Die differenzierungstheoretische Position Parsons’  | 100�

4. Perspektiven auf religiöse Eigendynamiken in der Moderne:  
 Talcott Parsons II, Peter L. Berger,  
 Rational Choice (Rodney Stark et al.)  | 103 
 4.1 Talcott Parsons II  | 103�
 4.2 Peter L. Berger  | 104�
 4.3 Rational Choice (Rodney Stark et al.)  | 106�

 5.  Fazit  | 109 
 
III. Religion und Differenzierung III: 

Niklas Luhmanns Religionssoziologie im Schema  
zweierlei Differenzierung  | 111 

1. Soziale Differenzierung  | 112�
 1.1 Zur Typik der Systemebenen  | 112�
 1.2 Ebenendifferenzierung vs. Mikro-Meso-Makro-Analytik  | 114�
 1.3 Ebenenverhältnis und Eigenlogik  | 117�
2. Funktionale Differenzierung  | 118�
 2.1 Von Parsons zu Husserl – Schwerpunktverlagerungen  �
 in der Systemtheorie Luhmanns  | 120�
 2.2 Funktionsspezifische Selbst- und Fremdreferenz  | 125�
 2.3 Operativität  | 131�
3. Zwischenbilanz: Die differenzierungstheoretische(n) �
 Perspektive(n) Niklas Luhmanns  | 137 
 3.1�Ein Abgleich mit den Differenzierungsperspektiven Diltheys, �
 Simmels und Webers  | 137�
 3.2 Funktionale Differenzierung und Ebenendifferenzierung – �
 Versuch einer Resystematisierung  | 140�
4. Religion und Differenzierung im Werk Luhmanns  | 143�
 4.1 „Funktionsdefizienz“ und „Grenzen der Organisierbarkeit“ – �
 die frühen Studien zur Religion  | 144�
 4.2 Die ‚erlittene‘ „Ausdifferenzierung der Religion“ (1989)  | 151�
 4.3 Systemtheoretische ‚resurgence‘ – �
 „Die Religion der Gesellschaft“ (2000)  | 154�
 4.4 Zum Funktionssystemstatus der Religion bei Luhmann – �
 eine systematische Kritik  | 158�
5. Fazit: Die differenzierungstheoretische Schieflage  
 im religionssoziologischen Werk Luhmanns  | 164 
�
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422410.toc - Generiert durch IP 216.73.216.170, am 14.02.2026, 14:29:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422410.toc


 

IV. Zwischenbetrachtung:  
Europäische ‚Depotenzierung‘  
und amerikanische Eigendynamik?  | 167 
 

V.  Religion und Globalität  | 179 
1.  Die Weltsystemtheorie und Religion:  
 Immanuel Wallerstein, Robert Wuthnow  | 181�
2.   Religion und Neo-Institutionalismus:  
 Der World-Polity-Ansatz von John W. Meyer et al.  | 185�
3.  Religiöse Reaktionen auf Globalität: Roland Robertson  | 190�
4.  Das Weltfunktionssystem Religion: Niklas Luhmanns Theorie  
 der Weltgesellschaft  | 194�
5.  „Religions in Global Society“: Peter Beyers Fortführung  
 systemtheoretischer Perspektiven  | 198�
6.  Fazit  | 206 
 
VI. Schluss: Zur Globalität einer religiösen Sphäre  | 209 
1.  Zum Begriff teilsystembezogener Globalität  | 209�
2.  Religion und Globalität – Ausblick auf die weitere Untersuchung  | 219�

 
TEIL B: 
HISTORISCHE UND FALLANALYTISCHE PERSPEKTIVEN 
 

VII. Historischer Exkurs:  
   Globale Selbstbeobachtungen der Religion  | 227 
1. Die Religionen der Welt: Globale ‚gesamtreligiöse‘ Selbstbeobachtungen  
 von Seiten des ‚Westens‘ im 17.-18. Jahrhundert  | 227�

1.1 Zum Begriff der Religion  | 229�
1.2 Totalitätsperspektiven auf religiöse ‚Welt‘  | 231�
1.3 Die ‚Religion‘ der Religionen:  
  Allgemeine Selbstbeschreibungen von Religion  | 239�
1.4 Zur ‚Systemreferenz‘ der ‚gesamtreligiösen‘  
  ‚Selbst‘-Beobachtungen  | 245�

2.  Religion und Statistik��Die statistische Perspektive  
 auf das (gesamt-)religiöse Feld im 19. Jahrhundert  | 251�

2.1�Quantitativ-vergleichende Aspekte in 
  den frühen Religionsinventarisierungen  | 253 
2.2 Zur Idee der Population in der Entstehung der Statistik  | 255�
2.3 Zur Rolle der Religion in der frühen Statistik  | 259�
2.4 Zensus und Religion  | 263�
2.5 Frühe Religionsstatistik von religiöser Seite  | 269�
2.6 Zur Moralstatistik in der interreligiösen Beobachtung  | 272�
2.7 Die protestantische Mission des ‚langen‘ 19. Jahrhunderts  | 275�
2.8�Zu den wissenssoziologischen Implikationen  
  des quantitativen Religionsvergleichs  | 292 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422410.toc - Generiert durch IP 216.73.216.170, am 14.02.2026, 14:29:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422410.toc


 

VIII. Zur pfingstlich-evangelikalen Bewegung  | 301 
1.  Die Entstehung der Pfingstbewegung  | 306�
2. Kontinuitäten  | 308�
3.  Zur ‚Theologie‘ der Pfingstbewegung  | 310�
4.  Die drei „Wellen“  | 313�
5.  Das Konversionsverständnis  | 315�
6.  Pfingstlich-evangelikale Mission  | 318 
 
IX. Die pfingstlich-evangelikale Bewegung im Schema  
 zweierlei Differenzierung  | 321�
1.  Organisation und Weltgesellschaft I: �
 Die Konstitution eines religionsspezifischen Welthorizonts  | 323�

1.1 Die Gemeindewachstumsbewegung und organisatorische 
  Missionsbeobachtung  | 324�
1.2 ‚Gesamtreligiöse‘ Selbstreferenz  | 328�
1.3 Eigengesetzlichkeit: Die Konkurrenz um Zugehörigkeiten  | 330�
1.4 Operativität: Die Taktung durch Konversion  | 333�
1.5 Die fremdreferentielle Konfiguration von Welt  | 344�
1.6 Visualisierte Selbst- und Fremdreferenzen  | 351�

2.  Organisation und Weltgesellschaft II:  
 Mission bis an die Grenze kommunikativer Erreichbarkeit  | 355�

2.1 „Parachurches“  | 356�
2.2 Medienverwendung  | 360�

3.  Organisation und Interaktion:  
 Die konversionsorientierte Inbeschlagnahme interaktiver Dynamiken  | 364�

3.1 Zur Organisation von ‚Efferveszenz‘:�
  Die Evangelisationsveranstaltungen  
  der pfingstlich-evangelikalen Bewegung  | 365�
3.2 Die Bindungswirkungen der Interaktion  | 380�
3.3�Die bekehrungsorientierte Karrierestruktur und  
  ihr Verhältnis zur Interaktion  | 384�

4. Fazit  | 388 
 

X. Interrreligiöse Konvergenzen:  
 ‚Konversion‘ als Brennpunkt der Auseinandersetzung  | 391�
1.  Hinduismus (Indien)  | 396�

1.1 Zur Konstruktion des Hinduismus  | 397�
1.2 Organisationsbildungen  | 401�
1.3 Die Einrichtung von (Re-)Konversion: „shuddhi“  | 406�
1.4 Konversionsbeobachtungen  | 412�

2.  Buddhismus (Sri Lanka)  | 417�
2.1 Zur Konstruktion des Buddhismus  | 417�
2.2 Organisationsbildungen  | 420�
2.3 Buddhistische Mission und die gegenwärtige  
  Kontroverse um Bekehrungen in Sri Lanka  | 425�
2.4 Konversionsbeobachtung  | 428�

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422410.toc - Generiert durch IP 216.73.216.170, am 14.02.2026, 14:29:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422410.toc


 

3.  Islam (Afrika, Indonesien)  | 432�
3.1 Organisationsbildungen  | 433�
3.2 Revitalisierung der „da’wah“  | 438�
3.3 Konversionsbeobachtung  | 446�

4.  Katholizismus (Lateinamerika)  | 448�
4.1 Katholische De-Monopolisierung in Lateinamerika  | 449�
4.2 Zur katholischen Beobachtung  
  der pfingstlich-evangelikalen Bewegung  | 451�
4.3 Katholische Reaktionen und Imitationen  | 453�

5.  Fazit  | 460�
 

Schluss  | 465 
 

Literatur  | 471

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422410.toc - Generiert durch IP 216.73.216.170, am 14.02.2026, 14:29:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422410.toc


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422410.toc - Generiert durch IP 216.73.216.170, am 14.02.2026, 14:29:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422410.toc

