
VII. Zusammenfassung

der Studie/Reflexionskategorien

für den pädagogischen Umgang mit Fremdheit

in interreligiöser Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Zusammenfassung der Studienergebnisse

Vorliegende Studie bewegte sich bis hierhin zwischen zwei unterschiedlichen Perspek-

tiven hin und her: Nach der einen Perspektive ist Fremdheit ein »Stachel«, der eine

subjektive Sicht auf die Welt in ihrem Wissen hinterfragt und bedroht, indem es ihre

Begrenztheit aufzeigt. Die andere Perspektive demgegenüber untersucht ein kollekti-

ves »Wissen« darüber, »wer die Fremden sind«. Diese Fremden »sind nie Fremde im ei-

gentlichen Sinne. Sie sind viel eher Vertraute: man kennt sie« (vgl. Kap. II.2 u. II.4). Ein

kollektives »Wissen, wer die Fremden sind« ist die Basis für Othering-Strukturen, mit

denen oft auch gesellschaftliche Ausgrenzung begründet wird. Indem vorliegende Stu-

die das widersprüchliche Verhältnis dieser zwei Fremdheitsauffassungen mit Blick auf

interreligiöse Bildung analysierte, ging sie zugleich zwei tiefergehenden Fragen nach:

Wie kann etwas, das als »fremd« bezeichnet wird, zugleich vertraut sein – und woher rührt dem-

gegenüber die Irritation, die mit Erfahrungen des Fremden vielfach assoziiert wird?

Im Laufe der Studie kristallisierte sich die Bedeutung einer dritten Perspektive her-

aus, die auf obige zwei Perspektivenmit scheinbarerDistanz blickt:Mittels einer »Beob-

achtung zweiter Ordnung« lassen sich Erfahrungen und Zuschreibungen von »Fremd-

heit« dekonstruieren und in ihrer Ordnungsabhängigkeit erklären. »Fremdheit« ist hier

etwas »Außerordentliches«, das sich in einem bestimmenOrdnungskontext nicht erfas-

sen lässt und zu einer Ordnungsirritation führt (vgl. Kap. II.3). Eine solche Perspektive

auf »Fremdheit« kann durchaus ertragreich sein, weil mit ihr Fremdheitserfahrungen

besser erklärbar bzw. de-essentialisierbar werden und auch Ansätze zur Überwindung

von Othering-Strukturen aufgezeigt werden können. So vielseitig anwendbar ein sol-

cher Blick auf »Fremdheit« in interreligiöser Bildung ist, so sehr stellt sich die Frage

nach Grenzen einer Beobachtung zweiter Ordnung. Denn auch sie manifestiert be-

stimmte Ordnungen von »Eigenheit und Fremdheit« und auch sie kann unerwartet

durch etwas »Außer-ordentliches« irritiert werden. Hier war die entscheidende Fra-

ge: Wie geht eine Beobachtung zweiter Ordnung mit ihren eigenen Fremdheitszuschreibungen

und -erfahrungen um?

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


370 Fremdheitserfahrung und Othering

1.1 Religionspädagogischer Forschungsstand zum Topos »Fremdheit«
unter dem Raster des dreiperspektivischen Fremdheitsbegriffs

Insgesamt zeigte sich die große Komplexität des Topos »Fremdheit« in interreligiöser

Bildung. Vorliegende Studie näherte sich dem Themenfeld in mehreren Schritten. Ka-

pitel II differenzierte zu Beginn der Untersuchung drei zentrale Perspektiven: 1) Fremd-

heit als individuelle und existenziell einschneidende Erfahrung, 2) Fremdheit als Pro-

dukt/Konstrukt von Ordnungsvorgängen, 3) Fremdheit als Zuschreibung, Othering und

Ausgrenzung. Diese Klärungen bildeten die Untersuchungsgrundlage für den weiteren

Fortgang der Studie.

Kapitel III analysierte, auf welche Weise verschiedene Ansätze interreligiöser

Bildung den Topos »Fremdheit« betrachten. Die Untersuchung des Forschungsstands

machte auch hier deutlich, dass es sich um ein sehr vielfältiges, oft bearbeitetes

religionspädagogisches Themenfeld mit langer Tradition handelt. Frühe Konzeptionen

interreligiöser Didaktik wurden beispielsweise noch als »Fremdreligionsunterricht«

bezeichnet – ein Erbe, dessen Auswirkungen bis heute spürbar sind. Mit Blick auf die

Gegenwart konnte die Studie zehn verschiedene Zugänge zumThemenfeld »Fremdheit«

in interreligiöser Bildung aufzeigen.

In einem zweiten Schritt wurden die verschiedenen religionspädagogischen Zugän-

ge unter dem Raster des dreiperspektivischen Fremdheitsbegriffs betrachtet. Hierbei

ergab sich folgendes Bild: Die untersuchten Ansätze befassen sich hauptsächlichmit Er-

fahrungen von Fremdheit, seltener werden Otheringprozesse und Ausgrenzungserfahrun-

gen thematisiert. Kaum jedoch werden Erfahrungen und Zuschreibungen von »Fremd-

heit« in ihrer Abhängigkeit von veränderlichen Ordnungsprozessen betrachtet. Viele

Ansätze tendieren dazu, Zuschreibungen von »Fremdheit« zu verstetigen und so zu es-

sentialisieren. Die Betrachtungen werden dabei häufig auf das Phänomen »religiöse

Fremdheit« enggeführt, andere Dimensionen von Fremdheit finden wenig Beachtung.

Weiterhin zeigt sich, dass Ansätze interreligiöser Bildung oft zu wenig sensibel für

den Umstand sind, dass ihre selbst getätigten Zuschreibungen von »religiöser Fremd-

heit« unbemerkt gesellschaftlich vorhandene Othering-Diskurse reproduzieren kön-

nen. Hervorzuheben ist auch die Rolle von veranschaulichenden Beispielen und Gra-

phiken innerhalb der Erläuterungen der Ansätze. In den illustrierenden Beispielen wird

»Fremdheit« häufig in vereindeutigender Weise einer bestimmten gesellschaftlichen

Gruppe (implizit) zugeschrieben, erläuternde Graphiken stellen immer wieder in binä-

rer Weise einen Raum des »Eigenen« einem Raum des »Fremden« gegenüber. Beides

steht nicht selten im Widerspruch zu anderen Ausführungen in den Ansätzen, in der

Fremdheit als »relative Kategorie« gewürdigt wird, die es nicht zulässt, »Fremdheit«

pauschal bestimmten Personen, Orten, Lebensweisen zuzuschreiben und so »Eigenes«

und »Fremdes« kontextübergreifend zu verstehen.

Angesichts dieser Ergebnisse stellte sich die Frage, warum ausgrenzende Othering-

Praxen in interreligiöser Theoriebildung vielfach auftreten, obwohl sie oft problemati-

siert und zahlreiche Konzepte dagegen erarbeitet wurden. Es existiert mittlerweile eine

große Zahl interreligiöser Ansätze und Dialogprojekte – darunter wohl keine, die sich

selbst nicht als Beitrag zu einem friedlichen Miteinander der Weltanschauungen und

Religionen verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VII. 1. Zusammenfassung der Studienergebnisse 371

Nur eine Teilantwort kann es sein, die Ursache dafür z.B. in dermangelnden Rezep-

tion der postkolonialen Othering-Theorie in interreligiöser Theoriebildung auszuma-

chen. Die Untersuchung des Forschungsstandes verdeutlichte, dass die postkoloniale

Othering-Forschung und die pädagogischen Theorien, die sich auf sie beziehen, von

anderen theoretischen Voraussetzungen ausgehen als ein Großteil der interreligiösen

Ansätze: Dem Ernstnehmen subjektiver Erfahrung und individueller religiöser Positio-

nierung liegt häufig ein anderes Verständnis von Fremdheit zu Grunde als Ansätzen,

die »Fremdheit« eher zu dekonstruieren versuchen. Dieser Befund wurde im zweiten

Teil der Studie genauer untersucht.

1.2 Ertrag aus den rezipierten Metatheorien – phänomenologische,
ordnungstheoretische und postkoloniale Perspektiven

Obige Fragestellung wurde hermeneutisch vertieft, indem verschiedene Theoriekon-

texte rezipiert wurden, die relevant für den pädagogischen Umgang mit Fremdheit in

interreligiöser Bildung sein können. DieTheoriekontexte waren dabei mit unterschied-

lichen gedanklichen Bewegungen verbunden:

Kapitel IV rezipierte phänomenologische Ansätze von Husserl, Merleau-Ponty, Lé-

vinas und Waldenfels. Diese werden in der Religionspädagogik bereits häufig zitiert.

Für das Verständnis phänomenologischer Ansätze ist es wichtig zu beachten, dass ihre

Folgerungen mit bestimmten erkenntnistheoretischen Vorannahmen verknüpft sind,

für die Husserls Ansatz eine denkerische Grundlage schafft. Husserls Philosophie be-

fasst sich intensiv mit der Frage, wie ein Ich Zugang zu Erfahrungen gewinnen kann,

die nicht die des eigenen Ichs sind. Sie stößt dabei auf ein vielleicht noch größeres

Problem, das auch die Theorien in der Nachfolge Husserls beschäftigt: Wie eigen ist die

Erfahrung des »eigenen Ichs«? Und was bedeutet dies für Erfahrungen von Fremdheit?

In der Auseinandersetzung mit den verschiedenen Theorien wurde deutlich, dass der

»eigene« Blick auf das »Fremde« durch vielfältige Faktoren geprägt und geordnet wird.

Ausgehend davon analysierte Kapitel V die komplexe Beziehung von Eigenem,

Fremdem und Ordnung und rezipierte hierfür die Ordnungstheorien Luhmanns,

Foucaults und Waldenfels’. Vor dem Hintergrund dieser Theorien wurden die Fra-

gestellungen aus Kapitel IV noch einmal in verschärfter Form aufgeworfen: Die

theoretischen Betrachtungen stellen nicht weniger als die Instanz des Subjekts selbst

zur Disposition, das ja auch zentraler Orientierungspunkt interreligiöser Theorie-

bildung ist. Kann das Subjekt mehr sein als Produkt/Form von determinierenden

Ordnungen? Luhmanns »antihumanistische« Systemtheorie verzichtet ganz auf den

Subjektbegriff und spricht anstelle dessen nur noch von psychischen bzw. sozialen

Systemen. Foucaults Genealogie wiederum weist auf machtvolle Subjektivierungs-

praxen hin, die »subjektive« Erfahrungen determinieren. In einem spannungsvollen

Verhältnis dazu steht die Philosophie Waldenfels’. Sie bezieht sich an vielen Stellen

auf Foucaults und Luhmanns Theorien und weist wie diese auf die vielfältigen Ord-

nungen hin, die die subjektive Erfahrung bestimmen. Zugleich aber ist Waldenfels

stark von der phänomenologischen Philosophie Husserls und Lévinas’ geprägt. Im

Verweis auf sie betont Waldenfels, dass die Instanz des Ichs mehr sein muss als eine

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


372 Fremdheitserfahrung und Othering

»Leerstelle« oder bloße Ordnungsform. Insbesondere begründet Waldenfels seinen

Standpunkt durch die Existenz von Fremdheitserfahrungen. Denn hier zeigt sich, dass

das erfahrende Ich in existenzieller Weise durch etwas Außer-ordentliches irritiert

wird – diese Ordnungsirritation lässt das erfahrende Ich aber zugleich in Distanz zu

seinen Erfahrungsordnungen gehen. Waldenfels mahnt an, die existenzielle Perspek-

tivität der Ich-Erfahrung ernstzunehmen und Irritationen durch Außer-ordentliches

nicht zu übergehen. Mit Lévinas weist er darauf hin, dass hinter diesen Ordnungsir-

ritationen Ansprüche anderer/fremder Ichs verborgen sind, die nicht in den eigenen

Ich-Ordnungen aufgehen.

Diese Verhältnisbestimmung von Ich, Ordnung und Außer-ordentlichem stellte

sich als sehr ertragreich heraus und wurde in Kapitel VI auf andere Weise fortge-

führt. Das Kapitel fokussierte sich auf die Gewaltsamkeit, die allen Ordnungen des

»Eigenen« und »Fremden« innewohnt, und suchte nach Lösungsmöglichkeiten an-

gesichts allgegenwärtiger Praktiken des Otherings. Auf Grundlage der Klärungen in

Kapitel V konnten nun die Möglichkeiten eines Ichs betrachtet werden, sich zu seinen

subjektiven und sozialen Ordnungen zu verhalten und etwas an jenen Ordnungen

zu verändern. Ergänzend wurde hierzu auf die postkoloniale Othering-Forschung

Saids und Spivaks Bezug genommen. Im Zentrum stand hierbei die Frage, wie durch

Othering verdeckte individuelle Ansprüche aufgedeckt werden können.

Im Blick auf die religionspädagogische Rezeption der Theorien ist Folgendes zu sa-

gen: Mithilfe der phänomenologischen Zugänge wird die Bedeutung individueller Er-

fahrungsperspektiven für interreligiöse Lern- und Bildungsprozesse erkennbar. Ich-

fremde Perspektiven lassen sich aus der eigenen Weltsicht heraus nie ganz erfassen.

Es ist wichtig, die Existenz von Fremdheit und von Fremdheitserfahrungen ernstzuneh-

men. Letztere bedeuten stets auch ein Fremdwerden der »eigenen« Ich-Erfahrung. Bei

der Rezeption von phänomenologischen Theorien ist zugleich darauf zu achten, dass

die Analogisierung von innerer und äußerer Fremdheit dazu führen kann, Fremdheits-

phänomene zu verallgemeinern. Wenn Fremdes in pauschaler Weise als Sphäre des Un-

zugänglichen verstanden wird, können bei unbedachter Verwendung des Fremdheits-

begriffs in interreligiöser Theoriebildung Othering-Zuschreibungen die Folge sein.

Gleichzeitig zeigt sich, dass im phänomenologischen Begriff von Fremdheit das

Potential liegt, die sicher erscheinenden Grenzen zwischen »eigen« und »fremd« ver-

schwimmen zu lassen. Dies lässt sich mithilfe der rezipierten Ordnungstheorien kon-

kreter fassen. Sie machen deutlich, dass die »eigene« Ich-Erfahrung auf vielfältige Art

und Weise geordnet wird und dass auch Zuschreibungen von »eigen« und »fremd« im-

mer im Rahmen einer Ordnung getroffen werden. Auch diese Ordnungen von »eigen« und

»fremd« können aber unerwartet durch etwas Außer-ordentliches irritiert werden. Eine

religionspädagogische »Beobachtung zweiter Ordnung«, die über Fremdheitserfahrun-

gen und -zuschreibungen in interreligiöser Bildung reflektiert, sollte sich auch fragen,

wie diese Beobachtung selbst geordnet ist und welche Außer-ordentlichkeiten dieser Be-

obachtung entgegenstehen.

Die postkolonialen Theorien sensibilisieren für den Umstand, dass Sprechen über

»Fremdheit« immermit dem FaktorMacht verknüpft ist. Die Otheringforschungmacht

deutlich, dass es mehr oder weniger gewaltvolle Ordnungen des »Eigenen« und »Frem-

den« gibt. Religionspädagogisches Sprechen über »Fremdheit« sollte daher das konkrete

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


373

Subjekt der Ausgrenzung nicht aus dem Blick verlieren, das von Fremdheitszuschreibun-

gen im Rahmen von Bildungsprozessen betroffen sein kann.

Diese theoretischen Untersuchungen sind von großer Relevanz für das Feld in-

terreligiöser Bildung. In den folgenden abschließenden Reflexionskategorien werden

Grundlagen für eine Theorie interreligiöser Bildung präsentiert, die Erfahrungen und

Ordnungen von Fremdheit berücksichtigt und zugleich für die Problematik von Othe-

ringpraktiken sensibilisiert ist.

VII. 1. Zusammenfassung der Studienergebnisse

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Reflexionskategorien für den Umgang

mit Fremdheit und Othering in interreligiöser Bildung

2.1 Unterschiedliche Subjektperspektiven auf das Themenfeld
Fremdheit/Othering berücksichtigen

Wie wenige Begriffe sonst verweist der Fremdheitsbegriff auf eine menschliche Urer-

fahrung. Erfahrungen des Fremden sind nicht auf einen speziellen Kontext beschränkt,

sondern können sich in allen Lebenskontexten ereignen und sind zutiefst mit der per-

sönlichen Biographie eines jeden Menschen verknüpft (vgl. Kap. II.2). Gerade aufgrund

dieser Allgegenwärtigkeit von Fremdheitserfahrungen erscheint das Thema Fremdheit

möglicherweise als ein intersubjektiv anknüpfbares und instinktiv zugängliches The-

ma. Ansätze, die sich diesem Thema widmen, stehen jedoch nicht selten vor einem

Problem, dass Erfahrungen von Fremdheit keineswegs »universal« sind, sondern von

Person zu Person und von Kontext zu Kontext verschieden. Ähnliches gilt für Ausgren-

zungserfahrungen: Die Erfahrung, ausgeschlossen oder ausgegrenzt zu werden, ken-

nen vieleMenschen –doch nicht alle trifft siemit derselbenWucht und nicht alle deuten

sie in der gleichen Weise (vgl. Kap. VI.2.3).

Bei der Planung von Lernsequenzen und didaktischen Materialien zum Thema

Fremdheit ist es wichtig, drei unterschiedlichen Perspektiven auf das Thema Raum zu

geben: Erstens verdient die Ich-Perspektive Würdigung, deren individuelle Ordnungen

durch ein fremdes »Außer-ordentliches« irritiert werden. Unbedingt ist zweitens

die Ich-Perspektive zu berücksichtigen, die sich selbst als Objekt einer Fremdheits-

zuschreibung erfährt. Indem Fremderfahrungen und -zuschreibungen drittens aus

einer »Beobachtung zweiter Ordnung« re- und dekonstruiert werden, können sie mit

Abstand betrachtet werden und erscheinen dadurch weniger absolut und endgültig

wie in den vorherigen Perspektiven.

Mit der Graphik auf der folgenden Seite kann dieser Ansatz noch einmal veran-

schaulicht werden. Die genannten Subjektpositionen sind nicht als gleichbedeutend

mit individuellen Perspektiven zu verstehen, sondern können teilweise von ein- und

demselben Individuum in unterschiedlichen Situationen nacheinander eingenommen

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


376 Fremdheitserfahrung und Othering

Abb. 3: Drei unterschiedliche Perspektiven auf das Phänomen Fremdheit/Othering

Es überrascht nicht, dass viele Ansätze die große Rolle von subjektiven Fremd-

heitserfahrungen für interreligiöse Lernprozesse betonen (vgl. Kap. III.12.1). Gleich-

wohl bringt die Orientierung an den subjektiven Erfahrungen der Lernenden mehre-

re Herausforderungen mit sich. Nahezu immer geschieht sie aus einer »Beobachtung

zweiter Ordnung« heraus. Eine Beobachtung zweiter Ordnung bedeutet erkenntnis-

theoretisch keine unproblematische Sichtweise. ImRahmen einer solchen Beobachtung

werden erstens Erfahrungen beobachtet, zu denen das beobachtende Ich keinen direk-

ten Zugang hat (auch für die Reflexion von früheren »Erfahrungen« des »eigenen Ichs«

gilt dies bis zu einem gewissen Grad). Gleichzeitig verdeckt die Beobachtung zweiter

Ordnung Erfahrungen, die das beobachtende Ich im Moment der Beobachtung macht.

Außerdemneigt eine Beobachtung von »Fremdheitserfahrungen« immer dazu, sichmit

jener Erfahrungsposition zu identifizieren, die als Subjekt »Fremdes« erfährt, weniger

aber mit der, die sich selbst als Objekt einer Fremdzuschreibung sieht.Was »fremd« ist,

ist so nicht mehr Ausdruck einer individuellen Erfahrung, sondern wird zu einer all-

gemein verstandenen »Tatsache« – und kann im schlimmsten Fall auch gesellschaftlich

vorhandene Zuschreibungen von Fremdheit bestätigen und reproduzieren.

Aus den Ergebnissen vorliegender Studie ergibt sich, dass die religionsdidaktisch

prominent vertretene Orientierung am Subjekt noch konsequenter und gleichzeitig mit

noch mehr Bedacht durchzuführen ist. Genau genommen ist der von Karlo Meyer vor-

geschlagene »doppelte Individuenrekurs« (vgl. Kap. IV.4, Fußnote 11) auf einen min-

destens vierfachen Rekurs auf das Individuum/Subjekt in interreligiöser Bildung zu er-

weitern: 1) den Rekurs auf individuelle Erfahrungen der Lernenden im Angesicht re-

ligiöser und weltanschaulicher Pluralität, aber 2) mindestens ebenso wichtig den Re-

kurs auf Erfahrungen von Lehrenden und Forschenden, 3) die individualisierende, nicht

verallgemeinernde Darstellung interreligiöser Lerninhalte, aber 4) auch den prüfenden

Blick, inwiefern es sich bei individualisierenden Darstellungen von Lerninhalten und

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VII. 2. Reflexionskategorien für den Umgang mit Fremdheit und Othering in interreligiöser Bildung 377

Konstruktionen der Lerngruppe um problematische Subjektivierungen handelt, die den

individuellen Ansprüchen der dargestellten oder konstruierten Individuen nicht gerecht

werden (vgl. S. 325f.).

2.2 Fremdheit mithilfe des Ordnungsbegriffs verstehen,
die vielfältige Ordnungsgebundenheit interreligiöser Bildung beachten

Vorliegende Studie hat an verschiedenen Stellen den Zusammenhang von Ordnungs-

strukturen und Fremdheitserfahrungen und -konstruktionen fokussiert. In Auseinan-

dersetzung mit den rezipierten Ordnungstheorien konnten vier Dimensionen des Au-

ßerordentlichen gezeigt werden (vgl. Kap. V.4.1), die hier noch einmal in folgender Ta-

belle zusammengefasst werden sollen:

 

Ordnungsdimension des

Außen/Innen

Perspektive Handlung

Außerordentliches:

ein aus einer außenstehenden

Beobachterperspektive erkanntes

Ordnungsaußen

Beobachtung zweiter Ord-

nung (= Beobachten von

Beobachtungen)

Beobachten vonOrdnungen

und ihren Grenzen; Beobachten

von Fremdheitserfahrungen und

-zuschreibungen anderer Ichs

Außer-ordentliches:

etwas Unzugängliches, das aus

der Innensicht eines Ordnungs-

kontexts irritierendwirkt

Irritation, existenzielle

Unhintergehbarkeit und

Ordnungsgebundenheit der

individuellen Ich-Erfahrung

(vorsprachliche) Erfahrung von

Fremdheit; Leben inOrdnungen,

Erfahrung vonOrdnungs-

grenzen

Rekonstruiertes »Außer-

ordentliches« (im Rahmen einer

sich neu bildendenOrdnung)

Fremdzuschreibung,

sich festigende subjektive

Perspektive

nachträgliche Rekonstruktion

einer Fremdheitserfahrung;

Trennung von »Fremdheit«

und »Eigenheit« (Diastase)

Manifestiertes »Außen« und

»Innen« (entsprechend einer

gefestigtenOrdnung)

subjektive oder kollektive

Fremd- und Selbstreferenz

Reproduktion einer Ordnung;

Othering/Ausgrenzung des

»Fremden«, Bekräftigung des

»Eigenen«

Mithilfe dieser Tabelle lassen sich präzise verschiedene Dimensionen des Frem-

den/»Fremden« differenzieren, die in interreligiöser Bildung auftreten.Die Unterschei-

dung zwischen der ersten und der zweiten Perspektive verdeutlicht, dass es einen gro-

ßen Unterschied macht, ob von außen oder aber aus einer Innenperspektive auf eine

Ordnungsirritation geblickt wird. Im Blick von außen lassen sich Fremdheits- und Aus-

grenzungserfahrungen dekonstruieren und mit emotionalem Abstand als Produkt einer

auftretenden Ordnungskontingenz bzw. -manifestation erklären. Dagegen wirkt die

Infragestellung einer individuell relevanten Ordnung aus der Innensicht immer irritie-

rend und kann nicht einfach übergangen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


378 Fremdheitserfahrung und Othering

Die Differenzierung der zweiten und dritten Dimension zeigt auf, dass eine indi-

viduell irritierende und unerwartete Fremdheitserfahrung stets eine Anpassung sub-

jektiver Ordnungen zur Folge hat, innerhalb derer das erfahrene »Außer-ordentliche«

rekonstruiert wird. Diese Rekonstruktion erfolgt immer auf Basis bereits bestehender

subjektiver Ordnungen. In diesem Prozess wird die vorsprachliche Erfahrung oft in

konkrete Worte gefasst und »Fremdheit« explizit einer Person, Sache, Situation etc.

zugeschrieben. Hier ist jedoch der Waldenfels’sche Hinweis zu beachten: Das, worauf

die Erfahrung reagiert, ist nicht gleich dem »Was« der Erfahrung. Das, was als »fremd«

bezeichnet wird, muss also nicht der tatsächliche Ursprung der Ordnungsirritation sein.

Sprechen über Fremdheit in interreligiöser Bildung sollte für diese beiden unterschied-

lichen Ebenen sensibilisieren und gemeinsam mit den Lernenden subjektive Ordnun-

gen aufdecken, die im Falle einer Fremdheitserfahrung irritiert (und neugeordnet) wur-

den.

Mithilfe der vierten Perspektive kann schließlich zwischen Manifestationen von

»Fremdheit« und unerwarteten Fremdheitserfahrungen in interreligiöser Bildung un-

terschieden werden (vgl. Kap. V.5.3). Im Gegensatz zur Reaktion auf eine irritierende

Fremdheitserfahrung entspricht bereits manifestiertes Sprechen über »Fremdheit«

einer Ordnung und ist daher häufig nicht mit Fremdheitserfahrungen verbunden. Als

manifestiertes Sprechen über »Fremdheit« ist etwa zu verstehen, wenn der Begriff

»fremde Religion« in christlich geprägten religionspädagogischen Diskursen viel-

fach als implizites Synonym für »nichtchristliche Religion« verwendet wird. Eine

solche Gleichsetzung trägt immer auch Othering-Züge in sich. Vorsicht ist also dann

angezeigt, wenn der Fremdheitsbegriff keine unerwartete Fremdheitserfahrung im

Waldenfels’schen Sinne, sondern eine Fremdreferenz im Luhmann’schen Sinne be-

schreibt. Insbesondere hier empfiehlt es sich, die Begriffe »fremd« oder »anders« so

sparsam wie möglich zu verwenden und durch eine präzisere Gruppenbezeichnung zu

ersetzen (vgl. Kap. V.5.4). Denn manifestierte Zuschreibungen von »Fremdheit« gehen

in vielen Fällen mit institutionell oder gesellschaftlich gefestigten Ausgrenzungsstruk-

turen einher.

Der Ordnungsbegriff, wenngleich nicht ohne Ambivalenzen, bietet für interreli-

giöse Theoriebildung vielfältige Potentiale (vgl. Kap. V.1. u. V.5.1). Mithilfe einer Ord-

nungsanalyse lassen sich auch Einflussfaktoren erfassen, die in interreligiöser Bildung

bislang nur wenig untersucht werden, ihre Zuordnungen von »eigen« und »fremd«

aber dennoch prägen.Mit Luhmann können institutionell-systemische Ordnungen wie

unterschiedliche Organisationsformen des Religionsunterrichts in den Blick genom-

men werden. Solche Ordnungen manifestieren sich in expliziter Weise z.B. durch Ge-

setze und bürokratische Regelungen, durch Richtlinien der Religionsgemeinschaften,

durch verschiedene Lehrplankonzeptionen und Unterrichtsmodelle etc. Wichtig sind

aber auch implizite, schwer zu erfassende Ordnungsfaktoren wie etwa religionspäd-

agogische Diskurse darüber oder gesellschaftliche Vorstellungen davon, was unter dem

religiös »Fremden« zu verstehen ist. Mit Foucault können in diesem Zusammenhang

subtile und dennoch machtvolle Subjektivierungs- und Ausgrenzungsprozesse aufge-

deckt werden.

Das subjektive Ordnungshandeln der Lernenden, Lehrenden und Forschenden ist

ebenfalls beachtenswert. Denn die am Bildungsprozess beteiligten Subjekte bestim-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


379

men maßgeblich über dessen Zuordnungen von »eigen« und »fremd« mit. Auch das

»Sprechen über Religion« lässt sich als eine Ordnung begreifen, die unerwartet durch

eine differente Art des Sprechens gestört werden kann. Daher kommt der Reflexion des

»Sprechens über Religion« in interreligiöser Bildung eine wichtige Rolle zu: Sie kann

auf den Umstand aufmerksammachen, dass sich in der Kommunikation über Religion

eine mehr oder weniger explizite Ordnung von »eigen« und »fremd« etablieren kann –

die allerdings nicht von allen beteiligten Subjekten geteilt werden muss. Viele Fremd-

heitserfahrungen in interreligiöser Bildung erklären sich dadurch, dass eine »etablier-

te« Ordnung des Sprechens durch eine andere Ordnung angefragt wird und sich diese

Irritation der kommunikativen Ordnung situativ nicht auflösen lässt (vgl. Kap. V.5.2 u.

V.5.3).

Eine solche wie hier unternommene Ordnungsanalyse kann immer nur vorläufig

und niemals vollständig sein. Gleichwohl ermöglicht sie eine Sensibilisierung für den

Umstand, dass das, was in interreligiöser Bildung als »fremd« bezeichnet wird, nicht

allein von religiösen Inhalten abhängig ist – sondern durch zahlreiche weitere Fak-

toren bestimmt wird. Die Beachtung dieses Umstandes kann Vereindeutigungen von

Fremdheit entgegenwirken, indem diese konsequent in ihrer Vieldimensionalität und

Ordnungskontextualität betrachtet wird.

2.3 Nach »eigenen« Ordnungen fragen – das Ordnungshandeln
der lehrenden oder forschenden Person nicht übergehen

In vorliegender Studie wurde ersichtlich, dass es nicht immer einfach zu bestimmen

ist, was die Rede vom »Eigenen« innerhalb der interreligiösenTheoriebildung bedeutet.

Aus welcher Position wird gesprochen? Aus einer verallgemeinerten Sicht des konfes-

sionellen Religionsunterrichts, aus der vermuteten Perspektive der Lernenden, aus der

Perspektive der Lehrkraft, oder spricht der*die Forscher*in nur für sich? Nur selten

wird die zugrundegelegte Perspektive in den interreligiösen Ansätzen geklärt (vgl. S.

153).

Beachtung verdient insbesondere die Position der Lehrkraft, die die tatsächliche

Gestalt des Religionsunterrichts und die Zuschreibungen von »eigen« und »fremd« im

Lernprozess in entscheidender Weise prägt. Sowohl die Diskussion um die richtige

Form des Religionsunterrichts als auch die pädagogische Figur der »Subjektorientie-

rung«, die religiöse Bildung vorwiegend von den religiösen Erfahrungen der Lernenden

aus denkt, können zu einem gewissen Teil verdecken, dass sich zahlreiche Ordnungen

des Lernens durch die Lehrpersonmanifestieren (vgl. Kap. V.5.6). Religionspädagogische

Theoriebildung muss sich damit auseinandersetzen, dass jede »Subjektorientierung«

zugleich eine Subjektivierung darstellt (vgl. Kap. V.5.4). Gerade in Bezug auf das Thema

»Fremdheit«, das mit vielen Emotionen verknüpft sein kann, ist es wichtig, dass auch

die lehrende oder forschende Person nach dem emotionalen Ursprung ihrer Fremd-

und Eigenheitszuschreibungen sucht. Denn wie auch Waldenfels in anderem Kontext

betont: Der »Logos« erwächst »aus dem Pathos«. Rationale Erklärungen liefern häu-

fig nur eine nachträgliche Begründung für schon getroffene affektive Urteile (vgl. Kap.

II.3.4).

VII. 2. Reflexionskategorien für den Umgang mit Fremdheit und Othering in interreligiöser Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


380 Fremdheitserfahrung und Othering

Die »eigene« Ordnung bedeutet in denwenigsten Fällen einen vertrauten Raum, der

sich nach Belieben verändern ließe, sondern vielfach ein Geordnetwerden durch unver-

trauteOrdnungen. Auch die »eigene Erfahrung« wird durch zahlreiche kontextuelle und

kognitive Faktoren determiniert sowie durch ein gesellschaftlich vermitteltes »Wissen«

darüber,was »eigen« und »fremd« ist.Dies hat Konsequenzen nicht nur für die Subjekt-

orientierung an den Erfahrungen der Lernenden, sondern auch für die Souveränität der

Lehrkraft, Unterricht otheringsensibel zu gestalten und Ausgrenzungsstrukturen wir-

kungsvoll entgegenzutreten. In ähnlicher Weise gilt dies für den*die Forscher*in bei

der Analyse und Neukonzeption von Bildungsprozessen.

Die Subjekte interreligiöser Bildung sind durch viele Ordnungsstrukturen gebun-

den, die sich oft nicht leicht auflösen lassen. Lehrkräfte müssen z.B. Lehrplanvorga-

ben berücksichtigen und sich den Rahmenbedingungen des jeweiligen Religionsunter-

richtsmodells anpassen, Lernende mit Notendruck und schulinternen Gruppenprozes-

sen zurechtkommen. In den wenigsten Fällen steht hierbei das Ziel im Vordergrund, zu

einer möglichst otheringsensiblen interreligiösen Bildung zu gelangen. Dies verschärft

sich noch, wenn den Subjekten interreligiöser Bildung nicht einmal bewusst ist, dass

sie in bestimmten Momenten Othering-Strukturen reproduzieren, oder auch didakti-

sche Materialien unaufgedeckt solche Strukturen forttragen.

2.4 Gesellschaftliche Ausgrenzungsstrukturen nicht reproduzieren,
Othering und epistemische Gewalt vermeiden

Eines der ersten Ziele interreligiöser Bildung sollte sein: die Reproduktion von gesellschaft-

lichen Othering-Prozessen zu vermeiden. Um passgenaue Ansatzpunkte gegen Othering zu

finden, ist es wichtig, drei grundlegende Ebenen zu unterscheiden: Othering kann 1)

durch die Institutionen interreligiöser Bildung selbst bedingt sein, 2) in Gestalt gesamt-

gesellschaftlich auftretender Othering-Diskurse in interreligiöse Bildungsprozesse hin-

eingetragen werden, 3) haben auch die an interreligiösen Bildungsprozessen beteiligten

Subjekte unterschiedliche Blickwinkel auf das Thema »Othering«, die es zu beachten

gilt.

Dass Othering durch die Institutionen interreligiöser Bildung selbst entsteht, ist

oft weniger auf spezifisch religiöse Themen zurückzuführen, als auf die schon oben

benannten institutionellen Ordnungsprozesse, die mit den Inhalten interreligiöser Bil-

dung nur in indirekter Weise zu tun haben. Nicht immer sind die institutionellen Rah-

menbedingungen, Unterrichtsformen, Lehrmaterialien oder Lehrpläne interreligiöser

Bildung dafür geeignet, Lernprozesse otheringsensibel zu gestalten. Luhmann weist

darauf hin, dass sich komplexe Ordnungssysteme nicht leicht verändern lassen, weil

sich Ordnungssysteme immer auch an ihre innere Komplexität anpassen müssen und

so Impulse von außen nur eingeschränkt berücksichtigen können. Religionspädagogi-

sche Ansätze, die Othering-Strukturen aufbrechen wollen, haben keine Garantie, dass

ihre Änderungsvorschläge innerhalb der Institutionen religiöser Bildung oder in religi-

onspädagogischen Diskursen »anschlussfähig« sind, selbst wenn die Vorschläge sach-

lich richtig sind (vgl. Kap. VI.2.1.1).

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


381

Neben diesen institutionellen Ordnungsstrukturen, die Othering begünstigen kön-

nen, ist auch die inhaltliche Ebene von Othering in den Blick zu nehmen. Zum Teil wir-

ken Othering-Strukturen auf eine sehr basale Weise in interreligiöse Bildung hinein,

z.B. in Gestalt des Weltreligionsbegriffs, der seinen Ursprung im »Worlding« von kolo-

nialen bzw. orientalistischen Diskursen hat. Religiöse Symbole wie das »Kopftuch«, die

in vielen interreligiösen Lernsequenzen thematisiert werden, fungieren in vielen gesell-

schaftlichen Räumen zugleich als »Differenzmarker«, was für das Leben einer Person,

die mit diesem Symbol identifiziert wird, konkrete Nachteile bedeuten kann (z.B. bei

der Wohnungs- oder Arbeitssuche) (vgl. Kap. II.4.1 u. VI.2.2.1). Ein grundlegendes »all-

gemeines Wissen« darüber, was gesellschaftlich als »fremd« gilt und was nicht, lässt

sich mit Foucault auch als gesellschaftliches Dispositiv beschreiben (vgl. Kap. V.3.2.1).

Ausgrenzende Wissen-Macht-Strukturen können durch viele Einflussgrößen reprodu-

ziert werden, durch mediale Darstellungen, durch Alltagsgespräche, sie werden aber

ebenso durch in Bildungseinrichtungen vermittelte Deutungsmuster weitergetragen.

Spivak hat für letztere Strukturen den passenden Begriff »epistemische Gewalt« ge-

prägt (vgl. Kap. II.4.1). Gemeinsam mit Said macht sie deutlich, dass sich auch ver-

meintlich apolitische Literatur und Theorie nicht von ihrer politisch-gesellschaftlichen

Verantwortung freimachen kann.

Otheringstrukturen in interreligiöser Bildung haben viele Ursachen und sindwegen

ihrer Widerständigkeit und Multidimensionalität nicht einfach aufzulösen. Dennoch

bieten sich immer wieder Möglichkeiten eines produktiven oder subversiven Umgangs

mit Othering. Foucault zeigt auf, dass Subjekte innerhalbmachtvoller »Spiele derWahr-

heit«, wie er sie nennt, ein Spiel nach »eigenen Regeln« spielen können. Dies kann z.B.

bedeuten, im Religionsunterricht Othering-Strukturen in Lehrmaterialien sichtbar zu

machen, und so die gesellschaftliche Häufigkeit und Wirkmacht von Othering-Praxen

zu verdeutlichen. In fachübergreifend angelegten Kooperationen oder schlicht in der

Praxis des Unterrichtsalltags können sich neue Formen religiös oder weltanschaulich

pluraler Bildung verwirklichen, für die vielleicht noch gar keine institutionelle Grund-

lage im jeweiligen Bundesland besteht (vgl. Kap. VI.2.1.2). Im Blick auf gesellschaftliche

Ausgrenzungsstrukturen ist es wichtig, nicht nur diejenigen Dispositive in den Blick zu

nehmen, die Othering begünstigen, sondern auch diejenigen, die Othering entgegen-

wirken. Eine solche Ordnungsanalyse kann dazu beitragen, dass die an interreligiösen

Bildungsprozessen beteiligten Subjekte »eigene« Wissensordnungen erkennen und im

günstigsten Fall für sich definieren, welche Ordnungen für sie selbst Gültigkeit haben

sollen und welche nicht (vgl. Kap. VI.2.2.2).

Auchwenn sich viele systemischeUrsachen für Othering aufzeigen lassen, entschei-

den soziale Othering-Systeme nicht aus sich selbst heraus, Othering zu betreiben, son-

dern sind immer auch auf individuelle Handlungen zurückzuführen (vgl. hier zur Kritik

an Luhmanns Ansatz S. 197f. u. Kap. V.4.2.3). Es ist daher wichtig, dass interreligiöse

Bildungsprozesse Lernenden und Lehrenden die Möglichkeit eröffnen, sich selbst in

ihren subjektiven Deutungsmustern zu hinterfragen. Auch hier bietet die oben aufge-

führte schematische Darstellung eine grundlegende Orientierung, welche subjektiven

Perspektiven bei einer solchen Reflexion in den Blick zu nehmen sind: 1) Subjekte, die

Fremdheit erfahren und zuschreiben, 2) Subjekte, die Othering und Ausgrenzung er-

VII. 2. Reflexionskategorien für den Umgang mit Fremdheit und Othering in interreligiöser Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


382 Fremdheitserfahrung und Othering

fahren und 3) Subjekte, die auf diese Fremdheits- und Ausgrenzungserfahrungen aus

einer Beobachtung zweiter Ordnung blicken (vgl. auch Kap. VI.2.3).

Eine solche Reflexion der Ordnungsgebundenheit von Kommunikationsprozessen

sowie die Reflexion verschiedener, teils verdeckter subjektiver Perspektiven ist nicht

einfach anzuleiten. Eine wichtige Rolle kommt hier dem Bereich zu, auf den religions-

pädagogische Theoriebildung wirklich Einfluss hat: der Ausbildung und Fortbildung

von Lehrkräften. Es ist zudem wichtig, sich als Lehrkraft möglichst transparent zu po-

sitionieren und persönliche Deutungsmuster von »Fremdheit« nicht hinter Lehrplanin-

halten oder der Unterrichtform zu verbergen (vgl. Kap. VI.2.3.3). Je präziser die »eigene

Position« und ihre Privilegierungen reflektiert werden, umso klarer treten Machtstruk-

turen zu Tage, die ein Gehörtwerden anderer Personen verhindern – und umso klarer

lässt sich der Raum des Schweigens vermessen, dessen, was man selbst nicht sagen kann

(vgl. Kap. VI.3). Auf dieseWeise können Kommunikationshierarchien aufgedeckt und es

kann auf subjektive Perspektiven hingewiesen werden, die in einem bestimmten Kom-

munikationskontext keine oder nur kaum Berücksichtigung finden.

2.5. Auf die Nähe religiöser Sprachformen
zur mythisch-symbolischen Sprache des Otherings
aufmerksam machen

Othering-Zuschreibungen erwachsen aus einer mythischen Form des Denkens, die

Raum, Zeit, Körper, Handlung, Sprache etc. vor allem in einem symbolischen Sinne

verstehen. Indem zwar auf räumliche Dimensionen rekurriert wird, sich dieser Re-

kurs aber nicht in einer empirisch-wissenschaftlichen Weise begründen lässt, kann

von einer »unräumlichen Räumlichkeit« des Otherings gesprochen werden – und

in ähnlicher Weise von einer »ahistorischen Historizität«, einer »entkörperlichten

Körperlichkeit« usw. Mithilfe solcher symbolischen Kategorien werden Identitäts-

und Zugehörigkeitsfragen verhandelt. Als leerer Signifikant kann auch der Begriff der

Religion selbst als symbolische Differenzkategorie genutzt werden, um in Verbindung

mit anderen Differenzmarkern eine »eigene« von einer »fremden« Identität zu trennen

(vgl. Kap. II.4.1).

Dem Menschen als »animal symbolicum« (Cassirer) ist eine mythisch-symbolische

Sprache in besonderer Weise zugänglich. Es wäre daher falsch, symbolische Othering-

Ordnungen nur als kontrafaktischee Deutungen einer komplexen Wirklichkeit zu

begreifen. Othering-Ordnungen bedeuten nicht zuletzt eine emotionale Orientierung

in einer solchen komplexen Wirklichkeit und stellen eine besonders intuitive binäre

System-Umwelt-Konstruktion im Luhmann’schen Sinne dar. Um Othering zu verste-

hen, ist es wichtig, die systemstabilisierende Funktion dieser Komplexitätsreduktion

von System und Umwelt zu verstehen. Othering ist mit der Deutefolie Luhmanns in

gewissem Sinne die Reinform einer systemischen Beobachtung, die in einer binären

Weise zwischen System und Umwelt unterscheidet. Aus entwicklungspsychologischer,

aber auch aus menschheitsgeschichtlicher Perspektive sind mythisch-symbolische For-

men des Denkens die älteren und emotional wirkmächtigeren Deutungsperspektiven.

Es ist deshalb verständlich, dass sich die menschliche Psyche aufgrund der großen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


383

Effektivität von Othering-Deutungen und deren starker Verknüpfung mit anderen

Teilen des Denkens besonders »lernunwillig« zeigt und wenig bereit ist, Othering-

Strukturen zu verändern (vgl. Kap. V.3, Fußnote 136 u. Kap. II.3.4). Hieraus können aber

besonders wirkmächtige, weil »allgemeinverständliche« Innen-Außen-Konstruktionen

erwachsen, die Ausgrenzung in einer mythisch-symbolischen Weise begründen.

Interreligiöse Bildung muss sich damit auseinandersetzen, dass ein religiös-sym-

bolischer Sprachduktus eine gewisse Nähe zu mythischen Denkweisen des Otherings

aufweist (indem etwa eineHimmelsrichtungmit einer negativen Bedeutung aufgeladen

wird (vgl. z.B. den »Norden« in Jer 1,13f. und die heutige Rede vom »Osten« und »Wes-

ten«). Zudem stellen viele biblische Texte über »Fremdheit« einen symbolischen Raum

der »Fremde« dem der »Heimat« gegenüber. Zwar wird die Aufforderung zur Toleranz

in vielen dieser Passagen sehr deutlich: »Einen Fremden sollst du nicht ausbeuten. Ihr

wisst doch, wie es einem Fremden zumute ist; denn ihr selbst seid in Ägypten Fremde

gewesen« (Ex 23,9) – oft aber ist das Attribut »fremd« mit dem Motiv der Migration,

mit des »Sich-an-einem-Ort-nicht-zu-Hause-Fühlens« verknüpft. Nicht ohneWeiteres

lassen sich diese biblischen Texte als Handreichung für heutige Kontexte verwenden –

besonders für Kontexte otheringsensibler oder antirassitischer Bildung, in denen Be-

teiligte den Wunsch nach einem »Gar-nicht-erst-als-fremd-wahrgenommen-werden«

haben.

Hier gilt es bei der Planung und Durchführung interreligiöser Lern- und Bildungs-

prozesse besonders behutsam zu sein, um nicht unbedacht Othering-Prozesse zu ver-

stärken. Die Nähe der Sprachformen ist jedoch nicht nur eine Gefahr, sondern aus ihr

kann auch eine besondere Sensibilität über die Wirkung von mythisch-symbolischen

Sprachformen erwachsen.

2.6 Gegenüber der »Idee der Totalität« skeptisch bleiben: Nicht-Wissen
und Ordnungswidersprüchlichkeiten zulassen

Nach Niklas Luhmann ist es eine der wichtigsten Eigenschaften von ordnenden Syste-

men, Komplexität zu reduzieren (vgl. Kap. V.3.1.1). Auch die Komplexität interreligiöser

Themen fordert ordnende Reduktionen. Jede Ordnung dieser Themenfelder geht aber

zugleich mit problematischen Zuschreibungen und Vereinfachungen einher. Interreli-

giöse Bildung sollte jedoch nicht als »Ansammlung von Überblickswissen« konzipiert

werden. Dies führt leicht in ähnliche Schwierigkeiten wie jene, mit denen der Luh-

mann’sche Ansatz einer »Supertheorie« mit universalem Erklärungsanspruch konfron-

tiert ist (vgl. Kap. VI.3.3.3). Mit Lévinas sollten interreligiöse Ansätze skeptisch gegen-

über der »Idee der Totalität« bleiben (vgl. Kap. IV.4.2) und sich mit Waldenfels immer

wieder neu auf die Suche nach dem Außer-ordentlichen der eigenen Theorie machen,

das »nicht dem Code entspricht« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 313). Der Begriff der Fremd-

heit lässt sich so in einem gewissen Verständnis positiv wenden: nicht als eine aus einer

Ordnung unternommene Festschreibung von Nichtzugehörigkeit, sondern als außer-

ordentliche Begrenzung hegemonialer Bezeichnungsmacht (vgl. Kap. VI.3.3.3).

Auch ein positiv gemeintes »Verstehenwollen« des »Fremden« und die damit ver-

bundene Festschreibung seiner »Fremdheit« könnenOthering und epistemische Gewalt

VII. 2. Reflexionskategorien für den Umgang mit Fremdheit und Othering in interreligiöser Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


384 Fremdheitserfahrung und Othering

reproduzieren (vgl. Kap. V.5.4). Insgesamt zeigt sich, dass ein Eingeständnis des Nicht-

wissens oft besser ist als Strukturen epistemischer Gewalt durch »Wissens«-Produktion

über »Andere/Fremde« weiterzuführen – gemäß dem Motto: Der »Fremde kann bean-

spruchen, nicht verstanden zu werden. Er muss nicht das Verstandenwerden erreicht

haben, um respektiert zu werden und gleichberechtigt zu sein« (vgl. Kap. III.4, Fußnote

13).

Das Komplexitätsproblem interreligiöser Themen kann proaktiv angegangen wer-

den, wenn sich Ansätze interreligiöser Bildung noch stärker als Vorbereitung für

ein Lernen außerhalb des Unterrichts begreifen. In unserer multikulturellen und

weltanschaulich pluralen Gesellschaft ist davon auszugehen, dass Heranwachsende

anderen/fremden Religionen zumindest medial in ihrem privaten Alltag begegnen.

Somit wäre die wichtigste Aufgabe, sie zur eigenständigen Begegnung außerhalb des

Unterrichts zu ermuntern sowie ihnen Hilfestellungen an die Hand zu geben, falls

die Begegnung scheitert oder zu scheitern droht. Denn gegen die plurale religiöse

Wirklichkeit unserer näheren Umgebung kann eine Didaktik der Weltreligionen im

Religionsunterricht nur stereotyp wirken.

Diese Überlegungen lassen sich auch auf andere Kontexte übertragen, wo Verallge-

meinerungen ebenfalls nicht ratsam sind. Eine postkolonial und poststrukturalistisch

inspirierte Kritik interreligiöser Bildung kann auf wichtige Sachverhalte aufmerksam

machen, gleitet jedoch leicht in eine Fundamentalkritik ab, die alles Streben nach

Wissen im Grundsatz zu hinterfragen droht und daher in den didaktischen Alltag

kaum noch in einer produktiven Weise integrierbar ist. Wenn alles Verstehenwollen

von »Fremdem« diesem »Fremden« zugleich Gewalt antut, wenn jede Annäherung an

interreligiöse Vielfalt letztlich in problematischen Bildern verhaftet bleibt, so erscheint

der Sinn von interreligiöser Bildung insgesamt fragwürdig. Auch hier gilt es gegenüber

der »Idee der Totalität« skeptisch zu bleiben (vgl. Kap. VI.2.2.2).

Wie ausgeführt steht vorliegende Studie dem Ziel, Lernenden ein scheinbar konsis-

tentes »Wissen« über die sogenannten »Weltreligionen« zu vermitteln, kritisch gegen-

über. Mit Spivak und Said lassen sich solche Versuche als »Worlding« bzw. als »ima-

ginäre Geographie« beschreiben (vgl. Kap. VI.2.2.1). Doch auch wenn der Weltreligi-

onsbegriff bei genauerer Betrachtung keine adäquate Beschreibung darstellt, um die

religiöse Vielfalt in Deutschland und der Welt zu erfassen, so gibt es dennoch globale

Akteure, die sich selbst als Vertretung einer »Weltreligion« begreifen und von anderen

als ebendiese gesehen werden. Aus diesem Grund bleiben Weltreligionen ein wichtiges

Thema, das sich nicht komplett aus den Lehrplänen streichen lässt. Didaktische An-

sätze, die sich mit dem Thema »Weltreligionen« befassen, sollten jedoch nicht allein

»Wissen« über die »Weltreligionen« vermitteln, sondern mindestens ebenso stark »Bil-

der von Weltreligionen« hinterfragen: Dies könnte z.B. geschehen, indem gemeinsam

mit der Lerngruppe implizit vorhandene Erwartungen aufgedeckt werden, welche The-

men in Zusammenhang mit welcher Religion im Unterricht wohl behandelt werden,

und dann nach Gründen für diese Erwartungen gesucht wird. In ähnlicher Weise kann

gefragt werden, warum über bestimmte Religionen oft schon ein gesellschaftlich ver-

mitteltes Vorwissen vorhanden ist, über andere Religionen (z.B. die Yorùbá-Religion)

dagegen nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


385

Auch eine Kritik an Othering kann Ausgrenzungsmuster stabilisieren. Denn die Be-

schreibung von Ausgrenzung stellt gewissermaßen eine essentialisierende Reproduk-

tion gesellschaftlicher Verhältnisse dar. Um diesen Umstand Rechnung zu tragen, ge-

langt Spivak so zum Modell eines »strategischen Essentialismus«, welcher Ausgren-

zungsstrukturen zum Zwecke ihrer Überwindung (vorläufig) als faktisch wirkmächtig

und identitätsbildend anerkennt. Grundsätzlich erscheint es in jedem Falle wichtig, die

konstatierende Beschreibung von sozialer Ausgrenzung innerhalb eines dekonstrukti-

ven Rahmens stattfinden zu lassen, der ihre essentialisierenden Tendenzen gleichzeitig

hinterfragt. Der Ausschluss durch Zuschreibung von »Fremdheit« ist nie absolut (vgl.

Kap. VI.3.3.3).

Menschen gehen, wie auch Waldenfels deutlich macht, nie ganz in einer Ordnung

auf. Sie bewegen sich durch eineMannigfaltigkeit von Ordnungen hindurch, verändern

diese undwerden durch sie bestimmt. Sie gehören immermehrerenOrdnungen gleich-

zeitig an, die sich teils widersprechen. Sie sind »Eigentlich, aber«-Wesen (vgl. Kap.

V.4.3.2 u. VI.2.2.2). Wie Merleau-Ponty betont, ist die Existenz des Menschen vieldeu-

tig, sein Leib ist chiastisch verschränkt mit seiner Umwelt, dem Meschen weder ganz

eigen noch ganz fremd. Eine solche Widersprüchlichkeit kann verunsichern, aber auch

neue Sichtweisen auf das »eigene« Selbst ermöglichen. Merleau-Ponty unterscheidet

infolgedessen zwischen guter und schlechter Ambiguität. Als gute Ambiguität bezeich-

net Merleau-Ponty eine solche, die in ihrer Widersprüchlichkeit selbst zumThema wird

(vgl. Kap. IV.4.4 u. 4.5).

In interreligiöser Bildung sind Subjekte mit widersprüchlichen Wahrheitsvorstel-

lungen und vielfältigen Fremdheitserfahrungen konfrontiert, die als bereichernd oder

aber als beunruhigend empfunden werden können. Je mehr im Unterricht Raum für

die Wertschätzung der eigenen subjektiven Widersprüchlichkeit ist, desto größer wird

die Wahrscheinlichkeit, dass auch die Widersprüchlichkeit anderer religiöser Subjekte

und die Widersprüchlichkeit verschiedener Weltdeutungen angenommen und wertge-

schätzt wird.

2.7 »Authentische« Darstellungen von »Fremdheit« hinterfragen,
Repräsentation auch als Vertretung begreifen

In der Vergangenheit drehten sich Debatten in interreligiöser Theoriebildung immer

wieder um die Frage, wie sich religiöse Perspektiven »authentisch« darstellen lassen,

wenn sie nicht persönlich in Gestalt von Glaubensangehörigen in der Lerngruppe ver-

treten sind. Mit Recht warnt Bernhard Dressler demgegenüber vor dem »Mythos der

Authentizität« und weist darauf hin, dass Unterricht einen »artifizielle[n] Lernraum«

eröffnet, in dem »Authentizität immer nur in inszenatorischer Gebrochenheit denkbar«

ist (vgl. Kap. III.3, Fußnote 31). Vor diesem Hintergrund erscheint es ebenso schwie-

rig, wie in interreligiöser Bildung authentisch über Fremdheit und Othering bzw. über

Fremdheits- und Ausgrenzungserfahrungen gesprochen werden kann.

Lernende, Lehrkräfte und Forscher*innen müssen hier immer wieder Erfahrun-

gen von »Fremdheit« adaptieren, die nicht ihre persönlichen sind. In gleicher Weise

können vermeintlich harmlos anmutende Beschreibungen von Fremdheitserfahrungen

VII. 2. Reflexionskategorien für den Umgang mit Fremdheit und Othering in interreligiöser Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


386 Fremdheitserfahrung und Othering

einen zugrundeliegenden Perspektivenwechsel verstecken. Sätze wie: »Die Lernenden

erfahren die Fremdartigkeit eines religiösen Zeugnisses« suggerieren eine Allgemein-

gültigkeit der Aussage, die bei einem stark subjektiven Feld wie der Fremdheit so nicht

gegeben ist. Sie verbergen einen Hiatus zwischen beobachtender Erfahrungsposition

und beobachteter Erfahrungsposition, der Aussagen über die inneren Erfahrungen an-

derer Menschen nur schwer möglich macht (vgl. Kap. IV.4.6).

In ähnlicher Weise ist ein Sprechen über Othering und Ausgrenzungserfahrungen

häufig ein Sprechen über. Zur Sprache kommen vielfach Erfahrungen von Menschen, die

nicht persönlich in der Lerngruppe anwesend sind, denen nicht selten der Zugang zu

bestimmten Bildungsinstitutionen erschwert oder verwehrt ist. Menschen, die nicht

von gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit betroffen sind, können sich nur sehr

schwer in die Erfahrungsrealität derjenigen einfühlen, für die diese Ausgrenzung zum

Alltag geworden ist. Eine Extremform der Ausgrenzung ist die von Spivak untersuchte

Subalternität. Im Blick auf subalterne Erfahrungspositionen weist Spivak darauf hin,

dass nicht einmal Menschen, die einem subalternen Leben entkommen sind und nun

aus intellektueller Perspektive auf Subalternität blicken, diese ursprüngliche Erfahrung

noch »authentisch« repräsentieren können (vgl. Kap. VI.3.3).

In stark verallgemeinerter Weise gilt dies für menschliche Erfahrungen insgesamt,

unmittelbares Erfahrungserleben und nachträgliche Erfahrungsreflexion sind nicht das

Gleiche. Sowohl in den Prozess des Erfahrungserlebens als auch in den Prozess der Er-

fahrungsreflexion greift dabei eine Vielzahl an vorgängigen, oft nicht bewussten sub-

jektiven und außersubjektiven Ordnungsmechanismen ein.

Zugleich wurde deutlich, dass das Erfahrungsereignis selbst – bei Fremdheitserfah-

rungen das Ereignis einer unerwarteten Ordnungsirritation – anders zu beurteilen ist

(vgl. Kap. VII.2.2). In vorliegender Studie wurde hier auch Heinz Streibs Einwand mit-

aufgenommen, der mit Waldenfels und Nakamura davor warnt, »erfahrene« Fremdheit

mit »inszenierter« Fremdheit zu ersetzen (was in einer gewissen Spannung zu obigem

Zitat von Bernhard Dressler steht, vgl. S. 100). Das Ereignis einer Fremdheitserfahrung

lässt sich mit gewissem Recht tatsächlich als authentisch bezeichnen, da es ein Individu-

um in seiner ordnungsverändernden Wirkmacht unmittelbar betrifft. Doch schon im

individuellen Bewusstwerden einer solchen Erfahrung geht viel von ihrer Unmittelbar-

keit verloren, wenn sie innerhalb der vorgeprägten Ordnungen interpretiert wird.

Lehrende und Forschende, die Fremdheitserfahrungen in interreligiöser Bildung

thematisieren, müssen sich dieser Widersprüchlichkeiten bewusst sein. In vorliegen-

der Studie wurde versucht, sie mit folgendem Satz zu fassen: Fremd ist das, was eine

Ordnung irritiert und in Frage stellt – nicht das, was in einer Ordnung als »fremd«

bezeichnet wird. Annäherungen an das Phänomen Fremdheit sind demnach vor al-

lem möglich, indem nicht den aus einer Ordnung gesprochenen Bezeichnungen von

»Fremdheit« vertraut wird, sondern indem man sich auf die Spurensuche nach der

Stelle macht, an der eine Ordnung in ihrer Ordnung ihres Gegenstandes irritiert wurde

(vgl. Kap. VI.3.3.3).

Diese theoretische Überlegung jedoch ist in der Praxis sehr schwer einzulösen.

Denn wie wenige Begriffe sonst vermittelt der Fremdheitsbegriff den Anschein von

»Authentizität«. »Das was ich als fremd empfinde, ist gar nicht fremd«, ist ein Satz,

der vielleicht gedacht, aber im Moment der Erfahrung kaum wirklich gefühlt werden

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


387

kann. Je tiefgehender die Erfahrung ist, umso schwieriger ist es, sich von ihr zu lösen.

Ebenso ist es sehr schwer, angemessen über Erfahrungsperspektiven von als »fremd«

identifizierten Individuen zu sprechen, ohne gleichzeitig zu implizieren, dass es sich

bei ihnen tatsächlich um »Fremde« handelt.

Für dieses komplexe Problem hat vorliegende Studie folgende Lösungswege/

Denkanstöße erarbeitet:

(1) Als grundlegender Ansatz für die Konzeption von interreligiösen Bildungspro-

zessen wurde in vorliegender Studie die »Dramatisierung und Entdramatisierung von

Fremdheit« skizziert. Die Methode beruht auf obiger Überlegung, dass »Fremdheit«

für das situativ erfahrende Individuum real, krisenhaft und folgenreich sein kann –

aber aus einer anderen Perspektive dennoch dekonstruierbar ist. Die Dramatisierung

berücksichtigt in unterschiedlichen Zugängen zwei Perspektiven: Erfahrungen von

Fremdheit und Erfahrungen des Fremdgemachtwerdens. Im Rahmen der Entdra-

matisierung werden Erfahrungen und Zuschreibungen von »Fremdheit« als Produkt

spezifischer Ordnungskontexte erklärt und so aus einer Beobachtung zweiter Ordnung

dekonstruiert und de-essentialisiert. Interreligiöse Bildungsprozesse sollten sowohl

Schritte der Dramatisierung als auch der Entdramatisierung enthalten.

(2) Bei der Konzeption von Bildungsprozessen gilt es, sich immer wieder bewusst

zu machen, dass eine phänomenologische Beschreibung von »Fremdheit« und »Fremd-

heitserfahrungen« nicht so harmlos ist, wie sie vielleicht zunächst erscheint. Ein rein

deskriptives Sprechen über »fremde« Phänomene tendiert nicht selten dazu, Macht-

strukturen außer Acht zu lassen, die seine Beschreibung ebenfalls prägen. »Fremdheit«

ist nicht nur Ausdruck einer passiven Erfahrung, sondern auch Produkt einer aktiven

Zuschreibung. Sprechen über »Fremdheit« in interreligiöser Bildung sollte daher imBe-

wusstsein erfolgen, dass es eigentlich immer nachträglich rekonstruierend, ordnungs-

gebunden bzw. »inszenatorisch gebrochen« ist.

(3) Grundsätzlich erscheint es sinnvoll, Lernprozesse, die das Ziel haben, stereo-

type Bilder aufzulösen, mit der Irritation der Stereotype beginnen zu lassen, anstatt

mit ihrer Bestätigung (wie es in interreligiösen Lernmaterialien nach wie vor häufig

geschieht). Dies allerdings setzt voraus, dass die Lehrkraft im Vorfeld gesellschaftliche

Ausgrenzungsdispositive sowie ihre eigene Rolle bei der Gestaltung von Lernprozessen

reflektiert – und zu dieser Reflexion auch in ihrer Ausbildung befähigt wird (vgl. Kap.

VII.2.4).

(4) Wichtig ist der Hinweis Spivaks, dass sich imWort der Repräsentation zwei Be-

deutungsaspekte verbergen: Darstellung und Vertretung (vgl. Kap. VI.3.3.1). Repräsen-

tation ist somit immer eine Doppelaufgabe, die sehr herausfordernd sein kann, wenn

die Ansätze von Lévinas und Spivak zusammengedacht werden: Lévinas arbeitet her-

aus, dass die Darstellung der Ansprüche eines dargestellten Individuums diesen Ansprü-

chen niemals ganz gerecht werden kann. Spivak dagegen zeigt auf, wie einzelne Indivi-

duen aus sozialen Diskursräumen zurückgedrängt werden und Bilder über sie geformt

werden, ohne dass ihnen nennenswerte Widerspruchsmöglichkeiten verblieben. In Gän-

ze kann dieses repräsentative Dilemma nicht aufgelöst werden. Räume der »Sprach-

losigkeit« können verkleinert werden, indem Othering-Ordnungen in interreligiöser

Bildung kritisch reflektiert und bei der Darstellung von Religionen und Weltanschau-

ungenmöglichst viele unterschiedliche Stimmenmiteinbezogen werden. Daneben bie-

VII. 2. Reflexionskategorien für den Umgang mit Fremdheit und Othering in interreligiöser Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


388 Fremdheitserfahrung und Othering

tet der Begriff der Vertretung eine wichtige Orientierung. Eine persönliche Vertretung

eröffnet die Möglichkeit, einer im Raum stehenden Darstellung zu widersprechen. In-

terreligiöse Bildungsprozesse sollten diese Widerspruchsmöglichkeit bei der Darstel-

lung von unterschiedlichen Erfahrungsperspektiven mitartikulieren, besonders wenn

die Individuen, um die es geht, dies nicht selbst tun können.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

