VII. Zusammenfassung

der Studie/Reflexionskategorien

fiir den padagogischen Umgang mit Fremdheit
in interreligioser Bildung



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Zusammenfassung der Studienergebnisse

Vorliegende Studie bewegte sich bis hierhin zwischen zwei unterschiedlichen Perspek-
tiven hin und her: Nach der einen Perspektive ist Fremdheit ein »Stachel«, der eine
subjektive Sicht auf die Welt in ihrem Wissen hinterfragt und bedroht, indem es ihre
Begrenztheit aufzeigt. Die andere Perspektive demgegeniiber untersucht ein kollekti-
ves »Wissen« dariiber, »wer die Fremden sind«. Diese Fremden »sind nie Fremde im ei-
gentlichen Sinne. Sie sind viel eher Vertraute: man kennt sie« (vgl. Kap. I1.2 u. I1.4). Ein
kollektives »Wissen, wer die Fremden sind« ist die Basis fiir Othering-Strukturen, mit
denen oft auch gesellschaftliche Ausgrenzung begriindet wird. Indem vorliegende Stu-
die das widerspriichliche Verhiltnis dieser zwei Fremdheitsauffassungen mit Blick auf
interreligise Bildung analysierte, ging sie zugleich zwei tiefergehenden Fragen nach:
Wie kann etwas, das als »fremd« bezeichnet wivd, zugleich vertraut sein — und woher rithrt dem-
gegeniiber die Irritation, die mit Erfahrungen des Fremden vielfach assoziiert wird?

Im Laufe der Studie kristallisierte sich die Bedeutung einer dritten Perspektive her-
aus, die auf obige zwei Perspektiven mit scheinbarer Distanz blickt: Mittels einer »Beob-
achtung zweiter Ordnung« lassen sich Erfahrungen und Zuschreibungen von »Fremd-
heit« dekonstruieren und in ihrer Ordnungsabhingigkeit erkliren. »Fremdheit« ist hier
etwas »Auflerordentliches«, das sich in einem bestimmen Ordnungskontext nicht erfas-
sen ldsst und zu einer Ordnungsirritation fithrt (vgl. Kap. I1.3). Eine solche Perspektive
auf »Fremdheit« kann durchaus ertragreich sein, weil mit ihr Fremdheitserfahrungen
besser erklirbar bzw. de-essentialisierbar werden und auch Ansitze zur Uberwindung
von Othering-Strukturen aufgezeigt werden kénnen. So vielseitig anwendbar ein sol-
cher Blick auf »Fremdheit« in interreligiéser Bildung ist, so sehr stellt sich die Frage
nach Grenzen einer Beobachtung zweiter Ordnung. Denn auch sie manifestiert be-
stimmte Ordnungen von »Eigenheit und Fremdheit« und auch sie kann unerwartet
durch etwas »Aufler-ordentliches« irritiert werden. Hier war die entscheidende Fra-
ge: Wie geht eine Beobachtung zweiter Ordnung mit ihren eigenen Fremdheitszuschreibungen
und -erfahrungen um?

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

370

Fremdheitserfahrung und Othering

1.1 Religionspadagogischer Forschungsstand zum Topos »Fremdheit«
unter dem Raster des dreiperspektivischen Fremdheitsbegriffs

Insgesamt zeigte sich die grofe Komplexitit des Topos »Fremdheit« in interreligioser
Bildung. Vorliegende Studie niherte sich dem Themenfeld in mehreren Schritten. Ka-
pitel II differenzierte zu Beginn der Untersuchung drei zentrale Perspektiven: 1) Fremd-
heit als individuelle und existenziell einschneidende Erfahrung, 2) Fremdheit als Pro-
dukt/Konstrukt von Ordnungsvorgingen, 3) Fremdheit als Zuschreibung, Othering und
Ausgrenzung. Diese Klirungen bildeten die Untersuchungsgrundlage fiir den weiteren
Fortgang der Studie.

Kapitel III analysierte, auf welche Weise verschiedene Ansitze interreligioser
Bildung den Topos »Fremdheit« betrachten. Die Untersuchung des Forschungsstands
machte auch hier deutlich, dass es sich um ein sehr vielfiltiges, oft bearbeitetes
religionspddagogisches Themenfeld mit langer Tradition handelt. Frithe Konzeptionen
interreligiéser Didaktik wurden beispielsweise noch als »Fremdreligionsunterricht«
bezeichnet - ein Erbe, dessen Auswirkungen bis heute spiirbar sind. Mit Blick auf die
Gegenwart konnte die Studie zehn verschiedene Zuginge zum Themenfeld »Fremdheit«
in interreligioser Bildung aufzeigen.

In einem zweiten Schritt wurden die verschiedenen religionspidagogischen Zugin-
ge unter dem Raster des dreiperspektivischen Fremdheitsbegriffs betrachtet. Hierbei
ergab sich folgendes Bild: Die untersuchten Ansitze befassen sich hauptsichlich mit Er-
fahrungen von Fremdheit, seltener werden Otheringprozesse und Ausgrenzungserfahrun-
gen thematisiert. Kaum jedoch werden Erfahrungen und Zuschreibungen von »Fremd-
heit« in ihrer Abhingigkeit von veranderlichen Ordnungsprozessen betrachtet. Viele
Ansitze tendieren dazu, Zuschreibungen von »Fremdheit« zu verstetigen und so zu es-
sentialisieren. Die Betrachtungen werden dabei hiufig auf das Phinomen »religiose
Fremdheit« enggefithrt, andere Dimensionen von Fremdheit finden wenig Beachtung.

Weiterhin zeigt sich, dass Ansitze interreligioser Bildung oft zu wenig sensibel fiir
den Umstand sind, dass ihre selbst getitigten Zuschreibungen von »religiéser Fremd-
heit« unbemerkt gesellschaftlich vorhandene Othering-Diskurse reproduzieren kon-
nen. Hervorzuheben ist auch die Rolle von veranschaulichenden Beispielen und Gra-
phiken innerhalb der Erliuterungen der Ansitze. In den illustrierenden Beispielen wird
»Fremdheit« hiufig in vereindeutigender Weise einer bestimmten gesellschaftlichen
Gruppe (implizit) zugeschrieben, erliuternde Graphiken stellen immer wieder in bini-
rer Weise einen Raum des »Eigenen« einem Raum des »Fremden« gegeniiber. Beides
steht nicht selten im Widerspruch zu anderen Ausfithrungen in den Ansitzen, in der
Fremdheit als »relative Kategorie« gewiirdigt wird, die es nicht zulisst, »Fremdheit«
pauschal bestimmten Personen, Orten, Lebensweisen zuzuschreiben und so »Eigenes«
und »Fremdes« kontextiibergreifend zu verstehen.

Angesichts dieser Ergebnisse stellte sich die Frage, warum ausgrenzende Othering-
Praxen in interreligioser Theoriebildung vielfach auftreten, obwohl sie oft problemati-
siert und zahlreiche Konzepte dagegen erarbeitet wurden. Es existiert mittlerweile eine
grofde Zahl interreligiéser Ansitze und Dialogprojekte — darunter wohl keine, die sich
selbst nicht als Beitrag zu einem friedlichen Miteinander der Weltanschauungen und
Religionen verstehen.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VII. 1. Zusammenfassung der Studienergebnisse

Nur eine Teilantwort kann es sein, die Ursache dafiir z.B. in der mangelnden Rezep-
tion der postkolonialen Othering-Theorie in interreligioser Theoriebildung auszuma-
chen. Die Untersuchung des Forschungsstandes verdeutlichte, dass die postkoloniale
Othering-Forschung und die pidagogischen Theorien, die sich auf sie beziehen, von
anderen theoretischen Voraussetzungen ausgehen als ein Grof3teil der interreligiosen
Ansitze: Dem Ernstnehmen subjektiver Erfahrung und individueller religiéser Positio-
nierung liegt hiufig ein anderes Verstindnis von Fremdheit zu Grunde als Ansitzen,
die »Fremdheit« eher zu dekonstruieren versuchen. Dieser Befund wurde im zweiten
Teil der Studie genauer untersucht.

1.2 Ertrag aus den rezipierten Metatheorien - phdnomenologische,
ordnungstheoretische und postkoloniale Perspektiven

Obige Fragestellung wurde hermeneutisch vertieft, indem verschiedene Theoriekon-
texte rezipiert wurden, die relevant fir den pidagogischen Umgang mit Fremdheit in
interreligiser Bildung sein konnen. Die Theoriekontexte waren dabei mit unterschied-
lichen gedanklichen Bewegungen verbunden:

Kapitel IV rezipierte phinomenologische Ansitze von Husserl, Merleau-Ponty, Lé-
vinas und Waldenfels. Diese werden in der Religionspddagogik bereits hiufig zitiert.
Fir das Verstindnis phinomenologischer Ansitze ist es wichtig zu beachten, dass ihre
Folgerungen mit bestimmten erkenntnistheoretischen Vorannahmen verkniipft sind,
fiir die Husserls Ansatz eine denkerische Grundlage schafft. Husserls Philosophie be-
fasst sich intensiv mit der Frage, wie ein Ich Zugang zu Erfahrungen gewinnen kann,
die nicht die des eigenen Ichs sind. Sie stofdt dabei auf ein vielleicht noch grofieres
Problem, das auch die Theorien in der Nachfolge Husserls beschiftigt: Wie eigen ist die
Erfahrung des »eigenen Ichs«? Und was bedeutet dies fir Erfahrungen von Fremdheit?
In der Auseinandersetzung mit den verschiedenen Theorien wurde deutlich, dass der
»eigene« Blick auf das »Fremde« durch vielfiltige Faktoren geprigt und geordnet wird.

Ausgehend davon analysierte Kapitel V die komplexe Beziehung von Eigenem,
Fremdem und Ordnung und rezipierte hierfiir die Ordnungstheorien Luhmanns,
Foucaults und Waldenfels’. Vor dem Hintergrund dieser Theorien wurden die Fra-
gestellungen aus Kapitel IV noch einmal in verschirfter Form aufgeworfen: Die
theoretischen Betrachtungen stellen nicht weniger als die Instanz des Subjekts selbst
zur Disposition, das ja auch zentraler Orientierungspunkt interreligiéser Theorie-
bildung ist. Kann das Subjekt mehr sein als Produkt/Form von determinierenden
Ordnungen? Luhmanns »antihumanistische« Systemtheorie verzichtet ganz auf den
Subjektbegriff und spricht anstelle dessen nur noch von psychischen bzw. sozialen
Systemen. Foucaults Genealogie wiederum weist auf machtvolle Subjektivierungs-
praxen hin, die »subjektive« Erfahrungen determinieren. In einem spannungsvollen
Verhiltnis dazu steht die Philosophie Waldenfels'. Sie bezieht sich an vielen Stellen
auf Foucaults und Luhmanns Theorien und weist wie diese auf die vielfiltigen Ord-
nungen hin, die die subjektive Erfahrung bestimmen. Zugleich aber ist Waldenfels
stark von der phinomenologischen Philosophie Husserls und Lévinas’ geprigt. Im
Verweis auf sie betont Waldenfels, dass die Instanz des Ichs mehr sein muss als eine

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -

3N


https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

372

Fremdheitserfahrung und Othering

»Leerstelle« oder blofle Ordnungsform. Insbesondere begriindet Waldenfels seinen
Standpunkt durch die Existenz von Fremdheitserfahrungen. Denn hier zeigt sich, dass
das erfahrende Ich in existenzieller Weise durch etwas AufSer-ordentliches irritiert
wird — diese Ordnungsirritation lisst das erfahrende Ich aber zugleich in Distanz zu
seinen Erfahrungsordnungen gehen. Waldenfels mahnt an, die existenzielle Perspek-
tivitdt der Ich-Erfahrung ernstzunehmen und Irritationen durch Aufier-ordentliches
nicht zu itbergehen. Mit Lévinas weist er darauf hin, dass hinter diesen Ordnungsir-
ritationen Anspriiche anderer/fremder Ichs verborgen sind, die nicht in den eigenen
Ich-Ordnungen aufgehen.

Diese Verhiltnisbestimmung von Ich, Ordnung und Aufer-ordentlichem stellte
sich als sehr ertragreich heraus und wurde in Kapitel VI auf andere Weise fortge-
fithrt. Das Kapitel fokussierte sich auf die Gewaltsamkeit, die allen Ordnungen des
»Eigenen« und »Fremden« innewohnt, und suchte nach Lésungsmoglichkeiten an-
gesichts allgegenwirtiger Praktiken des Otherings. Auf Grundlage der Klirungen in
Kapitel V konnten nun die Méglichkeiten eines Ichs betrachtet werden, sich zu seinen
subjektiven und sozialen Ordnungen zu verhalten und etwas an jenen Ordnungen
zu verindern. Erginzend wurde hierzu auf die postkoloniale Othering-Forschung
Saids und Spivaks Bezug genommen. Im Zentrum stand hierbei die Frage, wie durch
Othering verdeckte individuelle Anspriiche aufgedeckt werden konnen.

Im Blick auf die religionspidagogische Rezeption der Theorien ist Folgendes zu sa-
gen: Mithilfe der phinomenologischen Zuginge wird die Bedeutung individueller Er-
fahrungsperspektiven fiir interreligiose Lern- und Bildungsprozesse erkennbar. Ich-
fremde Perspektiven lassen sich aus der eigenen Weltsicht heraus nie ganz erfassen.
Es ist wichtig, die Existenz von Fremdheit und von Fremdheitserfahrungen ernstzuneh-
men. Letztere bedeuten stets auch ein Fremdwerden der »eigenen« Ich-Erfahrung. Bei
der Rezeption von phinomenologischen Theorien ist zugleich darauf zu achten, dass
die Analogisierung von innerer und duflerer Fremdheit dazu fithren kann, Fremdheits-
phinomene zu verallgemeinern. Wenn Fremdes in pauschaler Weise als Sphire des Un-
zuginglichen verstanden wird, konnen bei unbedachter Verwendung des Fremdheits-
begriffs in interreligioser Theoriebildung Othering-Zuschreibungen die Folge sein.

Gleichzeitig zeigt sich, dass im phinomenologischen Begriff von Fremdheit das
Potential liegt, die sicher erscheinenden Grenzen zwischen »eigen« und »fremd« ver-
schwimmen zu lassen. Dies lasst sich mithilfe der rezipierten Ordnungstheorien kon-
kreter fassen. Sie machen deutlich, dass die »eigene« Ich-Erfahrung auf vielfiltige Art
und Weise geordnet wird und dass auch Zuschreibungen von »eigen« und »fremd« im-
mer im Rahmen einer Ordnung getroffen werden. Auch diese Ordnungen von »eigen« und
»fremd«konnen aber unerwartet durch etwas Auler-ordentliches irritiert werden. Eine
religionspddagogische »Beobachtung zweiter Ordnung, die tiber Fremdheitserfahrun-
gen und -zuschreibungen in interreligiéser Bildung reflektiert, sollte sich auch fragen,
wie diese Beobachtung selbst geordnet ist und welche Auer-ordentlichkeiten dieser Be-
obachtung entgegenstehen.

Die postkolonialen Theorien sensibilisieren fiir den Umstand, dass Sprechen iiber
»Fremdheit« immer mit dem Faktor Macht verkniipft ist. Die Otheringforschung macht
deutlich, dass es mehr oder weniger gewaltvolle Ordnungen des »Eigenen« und »Frem-
den« gibt. Religionspadagogisches Sprechen iiber »Fremdheit« sollte daher das konkrete

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VII. 1. Zusammenfassung der Studienergebnisse

Subjekt der Ausgrenzung nicht aus dem Blick verlieren, das von Fremdheitszuschreibun-
gen im Rahmen von Bildungsprozessen betroffen sein kann.

Diese theoretischen Untersuchungen sind von grofler Relevanz fur das Feld in-
terreligiéser Bildung. In den folgenden abschlieRenden Reflexionskategorien werden
Grundlagen fiir eine Theorie interreligioser Bildung prisentiert, die Erfahrungen und
Ordnungen von Fremdheit beriicksichtigt und zugleich fiir die Problematik von Othe-
ringpraktiken sensibilisiert ist.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -

373


https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34.



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Reflexionskategorien fiir den Umgang
mit Fremdheit und Othering in interreligioser Bildung

2.1 Unterschiedliche Subjektperspektiven auf das Themenfeld
Fremdheit/Othering beriicksichtigen

Wie wenige Begriffe sonst verweist der Fremdheitsbegriff auf eine menschliche Urer-
fahrung. Erfahrungen des Fremden sind nicht auf einen speziellen Kontext beschrankt,
sondern konnen sich in allen Lebenskontexten ereignen und sind zutiefst mit der per-
sonlichen Biographie eines jeden Menschen verkniipft (vgl. Kap. II.2). Gerade aufgrund
dieser Allgegenwartigkeit von Fremdheitserfahrungen erscheint das Thema Fremdheit
moglicherweise als ein intersubjektiv ankniipfbares und instinktiv zugingliches The-
ma. Ansitze, die sich diesem Thema widmen, stehen jedoch nicht selten vor einem
Problem, dass Erfahrungen von Fremdheit keineswegs »universal« sind, sondern von
Person zu Person und von Kontext zu Kontext verschieden. Ahnliches gilt fiir Ausgren-
zungserfahrungen: Die Erfahrung, ausgeschlossen oder ausgegrenzt zu werden, ken-
nenviele Menschen — doch nicht alle trifft sie mit derselben Wucht und nicht alle deuten
sie in der gleichen Weise (vgl. Kap. VI1.2.3).

Bei der Planung von Lernsequenzen und didaktischen Materialien zum Thema
Fremdbheit ist es wichtig, drei unterschiedlichen Perspektiven auf das Thema Raum zu
geben: Erstens verdient die Ich-Perspektive Wiirdigung, deren individuelle Ordnungen
durch ein fremdes »Aufer-ordentliches« irritiert werden. Unbedingt ist zweitens
die Ich-Perspektive zu beriicksichtigen, die sich selbst als Objekt einer Fremdheits-
zuschreibung erfihrt. Indem Fremderfahrungen und -zuschreibungen drittens aus
einer »Beobachtung zweiter Ordnung« re- und dekonstruiert werden, konnen sie mit
Abstand betrachtet werden und erscheinen dadurch weniger absolut und endgiiltig
wie in den vorherigen Perspektiven.

Mit der Graphik auf der folgenden Seite kann dieser Ansatz noch einmal veran-
schaulicht werden. Die genannten Subjektpositionen sind nicht als gleichbedeutend
mit individuellen Perspektiven zu verstehen, sondern konnen teilweise von ein- und
demselben Individuum in unterschiedlichen Situationen nacheinander eingenommen
werden.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

376

Fremdheitserfahrung und Othering

Abb. 3: Drei unterschiedliche Perspektiven auf das Phinomen Fremdheit/Othering

Es tiberrascht nicht, dass viele Ansitze die grofle Rolle von subjektiven Fremd-
heitserfahrungen fiir interreligiése Lernprozesse betonen (vgl. Kap. III.12.1). Gleich-
wohl bringt die Orientierung an den subjektiven Erfahrungen der Lernenden mehre-
re Herausforderungen mit sich. Nahezu immer geschieht sie aus einer »Beobachtung
zweiter Ordnung« heraus. Eine Beobachtung zweiter Ordnung bedeutet erkenntnis-
theoretisch keine unproblematische Sichtweise. Im Rahmen einer solchen Beobachtung
werden erstens Erfahrungen beobachtet, zu denen das beobachtende Ich keinen direk-
ten Zugang hat (auch fir die Reflexion von fritheren »Erfahrungen« des »eigenen Ichs«
gilt dies bis zu einem gewissen Grad). Gleichzeitig verdeckt die Beobachtung zweiter
Ordnung Erfahrungen, die das beobachtende Ich im Moment der Beobachtung macht.
Aufierdem neigt eine Beobachtung von »Fremdheitserfahrungen« immer dazu, sich mit
jener Erfahrungsposition zu identifizieren, die als Subjekt »Fremdes« erfihrt, weniger
aber mit der, die sich selbst als Objekt einer Fremdzuschreibung sieht. Was »fremdx« ist,
ist so nicht mehr Ausdruck einer individuellen Erfahrung, sondern wird zu einer all-
gemein verstandenen »Tatsache« — und kann im schlimmsten Fall auch gesellschaftlich
vorhandene Zuschreibungen von Fremdheit bestitigen und reproduzieren.

Aus den Ergebnissen vorliegender Studie ergibt sich, dass die religionsdidaktisch
prominent vertretene Orientierung am Subjekt noch konsequenter und gleichzeitig mit
noch mehr Bedacht durchzufithren ist. Genau genommen ist der von Karlo Meyer vor-
geschlagene »doppelte Individuenrekurs« (vgl. Kap. IV.4, Fufdnote 11) auf einen min-
destens vierfachen Rekurs auf das Individuum/Subjekt in interreligiéser Bildung zu er-
weitern: 1) den Rekurs auf individuelle Erfahrungen der Lernenden im Angesicht re-
ligiéser und weltanschaulicher Pluralitit, aber 2) mindestens ebenso wichtig den Re-
kurs auf Erfahrungen von Lehrenden und Forschenden, 3) die individualisierende, nicht
verallgemeinernde Darstellung interreligioser Lerninhalte, aber 4) auch den priifenden
Blick, inwiefern es sich bei individualisierenden Darstellungen von Lerninhalten und

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VII. 2. Reflexionskategorien fiir den Umgang mit Fremdheit und Othering in interreligidser Bildung

Konstruktionen der Lerngruppe um problematische Subjektivierungen handelt, die den
individuellen Anspriichen der dargestellten oder konstruierten Individuen nicht gerecht
werden (vgl. S. 325f.).

2.2 Fremdheit mithilfe des Ordnungsbegriffs verstehen,
die vielfaltige Ordnungsgebundenheit interreligioser Bildung beachten

Vorliegende Studie hat an verschiedenen Stellen den Zusammenhang von Ordnungs-
strukturen und Fremdheitserfahrungen und -konstruktionen fokussiert. In Auseinan-
dersetzung mit den rezipierten Ordnungstheorien konnten vier Dimensionen des Au-
Rerordentlichen gezeigt werden (vgl. Kap. V.4.1), die hier noch einmal in folgender Ta-
belle zusammengefasst werden sollen:

Ordnungsdimension des
Aufden/Innen

Perspektive

Handlung

Aufierordentliches:

ein aus einer aufSenstehenden
Beobachterperspektive erkanntes
OrdnungsaufRen

Beobachtung zweiter Ord-
nung (= Beobachten von
Beobachtungen)

Beobachten von Ordnungen
und ihren Grenzen; Beobachten
von Fremdheitserfahrungen und
-zuschreibungen anderer Ichs

Aufier-ordentliches:

etwas Unzugangliches, das aus
der Innensicht eines Ordnungs-
kontexts irritierend wirkt

Irritation, existenzielle
Unhintergehbarkeit und
Ordnungsgebundenheit der
individuellen Ich-Erfahrung

(vorsprachliche) Erfahrung von
Fremdheit; Leben in Ordnungen,
Erfahrung von Ordnungs-
grenzen

Rekonstruiertes »Aufler-
ordentliches« (im Rahmen einer
sich neu bildenden Ordnung)

Fremdzuschreibung,
sich festigende subjektive
Perspektive

nachtragliche Rekonstruktion
einer Fremdheitserfahrung;
Trennung von »Fremdheit«
und »Eigenheit« (Diastase)

Manifestiertes »Aufen« und
»Innen« (entsprechend einer
gefestigten Ordnung)

subjektive oder kollektive
Fremd- und Selbstreferenz

Reproduktion einer Ordnung;
Othering/Ausgrenzung des
»Fremdenc, Bekraftigung des
»Eigenen«

Mithilfe dieser Tabelle lassen sich prizise verschiedene Dimensionen des Frem-
den/»Fremden« differenzieren, die in interreligiéser Bildung auftreten. Die Unterschei-
dung zwischen der ersten und der zweiten Perspektive verdeutlicht, dass es einen gro-
Ben Unterschied macht, ob von auflen oder aber aus einer Innenperspektive auf eine
Ordnungsirritation geblickt wird. Im Blick von aufien lassen sich Fremdheits- und Aus-
grenzungserfahrungen dekonstruieren und mit emotionalem Abstand als Produkt einer
auftretenden Ordnungskontingenz bzw. -manifestation erkliren. Dagegen wirkt die
Infragestellung einer individuell relevanten Ordnung aus der Innensicht immer irritie-
rend und kann nicht einfach itbergangen werden.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34.

- -

377


https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

378

Fremdheitserfahrung und Othering

Die Differenzierung der zweiten und dritten Dimension zeigt auf, dass eine indi-
viduell irritierende und unerwartete Fremdheitserfahrung stets eine Anpassung sub-
jektiver Ordnungen zur Folge hat, innerhalb derer das erfahrene »Aufer-ordentliche«
rekonstruiert wird. Diese Rekonstruktion erfolgt immer auf Basis bereits bestehender
subjektiver Ordnungen. In diesem Prozess wird die vorsprachliche Erfahrung oft in
konkrete Worte gefasst und »Fremdheit« explizit einer Person, Sache, Situation etc.
zugeschrieben. Hier ist jedoch der Waldenfels’sche Hinweis zu beachten: Das, worauf
die Erfahrung reagiert, ist nicht gleich dem »Was« der Erfahrung. Das, was als »fremd«
bezeichnet wird, muss also nicht der tatsichliche Ursprung der Ordnungsirritation sein.
Sprechen iiber Fremdheit in interreligiéser Bildung sollte fiir diese beiden unterschied-
lichen Ebenen sensibilisieren und gemeinsam mit den Lernenden subjektive Ordnun-
gen aufdecken, die im Falle einer Fremdheitserfahrung irritiert (und neugeordnet) wur-
den.

Mithilfe der vierten Perspektive kann schliefdlich zwischen Manifestationen von
»Fremdheit« und unerwarteten Fremdheitserfahrungen in interreligiéser Bildung un-
terschieden werden (vgl. Kap. V.5.3). Im Gegensatz zur Reaktion auf eine irritierende
Fremdheitserfahrung entspricht bereits manifestiertes Sprechen wber »Fremdheit«
einer Ordnung und ist daher hiufig nicht mit Fremdheitserfahrungen verbunden. Als
manifestiertes Sprechen iiber »Fremdheit« ist etwa zu verstehen, wenn der Begriff
»fremde Religion« in christlich geprigten religionspidagogischen Diskursen viel-
fach als implizites Synonym fur »nichtchristliche Religion« verwendet wird. Eine
solche Gleichsetzung trigt immer auch Othering-Ziige in sich. Vorsicht ist also dann
angezeigt, wenn der Fremdheitsbegriff keine unerwartete Fremdheitserfahrung im
Waldenfels’schen Sinne, sondern eine Fremdreferenz im Luhmann’schen Sinne be-
schreibt. Insbesondere hier empfiehlt es sich, die Begriffe »fremd« oder »anders« so
sparsam wie moglich zu verwenden und durch eine prizisere Gruppenbezeichnung zu
ersetzen (vgl. Kap. V.5.4). Denn manifestierte Zuschreibungen von »Fremdheit« gehen
in vielen Fillen mit institutionell oder gesellschaftlich gefestigten Ausgrenzungsstruk-
turen einher.

Der Ordnungsbegriff, wenngleich nicht ohne Ambivalenzen, bietet fur interreli-
giose Theoriebildung vielfiltige Potentiale (vgl. Kap. V.1. u. V.5.1). Mithilfe einer Ord-
nungsanalyse lassen sich auch Einflussfaktoren erfassen, die in interreligiéser Bildung
bislang nur wenig untersucht werden, ihre Zuordnungen von »eigen« und »fremd«
aber dennoch prigen. Mit Luhmann kénnen institutionell-systemische Ordnungen wie
unterschiedliche Organisationsformen des Religionsunterrichts in den Blick genom-
men werden. Solche Ordnungen manifestieren sich in expliziter Weise z.B. durch Ge-
setze und biirokratische Regelungen, durch Richtlinien der Religionsgemeinschaften,
durch verschiedene Lehrplankonzeptionen und Unterrichtsmodelle etc. Wichtig sind
aber auch implizite, schwer zu erfassende Ordnungsfaktoren wie etwa religionspid-
agogische Diskurse dariiber oder gesellschaftliche Vorstellungen davon, was unter dem
religios »Fremden« zu verstehen ist. Mit Foucault konnen in diesem Zusammenhang
subtile und dennoch machtvolle Subjektivierungs- und Ausgrenzungsprozesse aufge-
deckt werden.

Das subjektive Ordnungshandeln der Lernenden, Lehrenden und Forschenden ist
ebenfalls beachtenswert. Denn die am Bildungsprozess beteiligten Subjekte bestim-

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VII. 2. Reflexionskategorien fiir den Umgang mit Fremdheit und Othering in interreligidser Bildung

men mafigeblich iiber dessen Zuordnungen von »eigen« und »fremd« mit. Auch das
»Sprechen iiber Religion« ldsst sich als eine Ordnung begreifen, die unerwartet durch
eine differente Art des Sprechens gestort werden kann. Daher kommt der Reflexion des
»Sprechens iiber Religion« in interreligiéser Bildung eine wichtige Rolle zu: Sie kann
auf den Umstand aufmerksam machen, dass sich in der Kommunikation iiber Religion
eine mehr oder weniger explizite Ordnung von »eigen« und »fremd« etablieren kann -
die allerdings nicht von allen beteiligten Subjekten geteilt werden muss. Viele Fremd-
heitserfahrungen in interreligioser Bildung erkliren sich dadurch, dass eine »etablier-
te« Ordnung des Sprechens durch eine andere Ordnung angefragt wird und sich diese
Irritation der kommunikativen Ordnung situativ nicht auflésen lisst (vgl. Kap. V.5.2 u.
V.5.3).

Eine solche wie hier unternommene Ordnungsanalyse kann immer nur vorliufig
und niemals vollstindig sein. Gleichwohl erméglicht sie eine Sensibilisierung fir den
Umstand, dass das, was in interreligiéser Bildung als »fremd« bezeichnet wird, nicht
allein von religiosen Inhalten abhingig ist — sondern durch zahlreiche weitere Fak-
toren bestimmt wird. Die Beachtung dieses Umstandes kann Vereindeutigungen von
Fremdheit entgegenwirken, indem diese konsequent in ihrer Vieldimensionalitit und
Ordnungskontextualitit betrachtet wird.

2.3 Nach »eigenen« Ordnungen fragen - das Ordnungshandeln
der lehrenden oder forschenden Person nicht iibergehen

In vorliegender Studie wurde ersichtlich, dass es nicht immer einfach zu bestimmen
ist, was die Rede vom »Eigenen« innerhalb der interreligiosen Theoriebildung bedeutet.
Aus welcher Position wird gesprochen? Aus einer verallgemeinerten Sicht des konfes-
sionellen Religionsunterrichts, aus der vermuteten Perspektive der Lernenden, aus der
Perspektive der Lehrkraft, oder spricht der*die Forscher*in nur fir sich? Nur selten
wird die zugrundegelegte Perspektive in den interreligidsen Ansitzen geklart (vgl. S.
153).

Beachtung verdient insbesondere die Position der Lehrkraft, die die tatsichliche
Gestalt des Religionsunterrichts und die Zuschreibungen von »eigen« und »fremd« im
Lernprozess in entscheidender Weise prigt. Sowohl die Diskussion um die richtige
Form des Religionsunterrichts als auch die padagogische Figur der »Subjektorientie-
rung«, die religiose Bildung vorwiegend von den religiésen Erfahrungen der Lernenden
aus denkt, konnen zu einem gewissen Teil verdecken, dass sich zahlreiche Ordnungen
des Lernens durch die Lehrperson manifestieren (vgl. Kap. V.5.6). Religionspidagogische
Theoriebildung muss sich damit auseinandersetzen, dass jede »Subjektorientierung«
zugleich eine Subjektivierung darstellt (vgl. Kap. V.5.4). Gerade in Bezug auf das Thema
»Fremdheit«, das mit vielen Emotionen verkniipft sein kann, ist es wichtig, dass auch
die lehrende oder forschende Person nach dem emotionalen Ursprung ihrer Fremd-
und Eigenheitszuschreibungen sucht. Denn wie auch Waldenfels in anderem Kontext
betont: Der »Logos« erwichst »aus dem Pathos«. Rationale Erklirungen liefern hiu-
fig nur eine nachtrigliche Begriindung fiir schon getroffene affektive Urteile (vgl. Kap.
11.3.4).

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -

379


https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

380

Fremdheitserfahrung und Othering

Die »eigene« Ordnung bedeutet in den wenigsten Fillen einen vertrauten Raum, der
sich nach Belieben verindern lieRe, sondern vielfach ein Geordnetwerden durch unver-
traute Ordnungen. Auch die »eigene Erfahrung« wird durch zahlreiche kontextuelle und
kognitive Faktoren determiniert sowie durch ein gesellschaftlich vermitteltes »Wissen«
dariiber, was »eigen« und »fremdx« ist. Dies hat Konsequenzen nicht nur fiir die Subjekt-
orientierung an den Erfahrungen der Lernenden, sondern auch fiir die Souverinitit der
Lehrkraft, Unterricht otheringsensibel zu gestalten und Ausgrenzungsstrukturen wir-
kungsvoll entgegenzutreten. In dhnlicher Weise gilt dies fiir den*die Forscherin bei
der Analyse und Neukonzeption von Bildungsprozessen.

Die Subjekte interreligioser Bildung sind durch viele Ordnungsstrukturen gebun-
den, die sich oft nicht leicht auflésen lassen. Lehrkrifte miissen z.B. Lehrplanvorga-
ben beriicksichtigen und sich den Rahmenbedingungen des jeweiligen Religionsunter-
richtsmodells anpassen, Lernende mit Notendruck und schulinternen Gruppenprozes-
sen zurechtkommen. In den wenigsten Fillen steht hierbei das Ziel im Vordergrund, zu
einer moglichst otheringsensiblen interreligiosen Bildung zu gelangen. Dies verschirft
sich noch, wenn den Subjekten interreligiéser Bildung nicht einmal bewusst ist, dass
sie in bestimmten Momenten Othering-Strukturen reproduzieren, oder auch didakti-
sche Materialien unaufgedeckt solche Strukturen forttragen.

2.4 Gesellschaftliche Ausgrenzungsstrukturen nicht reproduzieren,
Othering und epistemische Gewalt vermeiden

Eines der ersten Ziele interreligioser Bildung sollte sein: die Reproduktion von gesellschaft-
lichen Othering-Prozessen zu vermeiden. Um passgenaue Ansatzpunkte gegen Othering zu
finden, ist es wichtig, drei grundlegende Ebenen zu unterscheiden: Othering kann 1)
durch die Institutionen interreligidser Bildung selbst bedingt sein, 2) in Gestalt gesamt-
gesellschaftlich auftretender Othering-Diskurse in interreligiése Bildungsprozesse hin-
eingetragen werden, 3) haben auch die an interreligiésen Bildungsprozessen beteiligten
Subjekte unterschiedliche Blickwinkel auf das Thema »Othering, die es zu beachten
gilt.

Dass Othering durch die Institutionen interreligioser Bildung selbst entsteht, ist
oft weniger auf spezifisch religiose Themen zuriickzufithren, als auf die schon oben
benannten institutionellen Ordnungsprozesse, die mit den Inhalten interreligiéser Bil-
dung nur in indirekter Weise zu tun haben. Nicht immer sind die institutionellen Rah-
menbedingungen, Unterrichtsformen, Lehrmaterialien oder Lehrpline interreligioser
Bildung dafiir geeignet, Lernprozesse otheringsensibel zu gestalten. Luhmann weist
darauf hin, dass sich komplexe Ordnungssysteme nicht leicht verandern lassen, weil
sich Ordnungssysteme immer auch an ihre innere Komplexitit anpassen miissen und
so Impulse von auflen nur eingeschrinkt beriicksichtigen kénnen. Religionspadagogi-
sche Ansitze, die Othering-Strukturen aufbrechen wollen, haben keine Garantie, dass
ihre Anderungsvorschlige innerhalb der Institutionen religidser Bildung oder in religi-
onspidagogischen Diskursen »anschlussfihig« sind, selbst wenn die Vorschlige sach-
lich richtig sind (vgl. Kap. VI.2.1.1).

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VII. 2. Reflexionskategorien fiir den Umgang mit Fremdheit und Othering in interreligidser Bildung

Neben diesen institutionellen Ordnungsstrukturen, die Othering begiinstigen kon-
nen, ist auch die inhaltliche Ebene von Othering in den Blick zu nehmen. Zum Teil wir-
ken Othering-Strukturen auf eine sehr basale Weise in interreligiose Bildung hinein,
z.B. in Gestalt des Weltreligionsbegriffs, der seinen Ursprung im »Worlding« von kolo-
nialen bzw. orientalistischen Diskursen hat. Religiose Symbole wie das »Kopftuch, die
invielen interreligidsen Lernsequenzen thematisiert werden, fungieren in vielen gesell-
schaftlichen Riumen zugleich als »Differenzmarker«, was fiir das Leben einer Person,
die mit diesem Symbol identifiziert wird, konkrete Nachteile bedeuten kann (z.B. bei
der Wohnungs- oder Arbeitssuche) (vgl. Kap. I1.4.1 u. V1.2.2.1). Ein grundlegendes »all-
gemeines Wissen« dariiber, was gesellschaftlich als »fremd« gilt und was nicht, lisst
sich mit Foucault auch als gesellschaftliches Dispositiv beschreiben (vgl. Kap. V.3.2.1).
Ausgrenzende Wissen-Macht-Strukturen kénnen durch viele Einflussgroéfien reprodu-
ziert werden, durch mediale Darstellungen, durch Alltagsgespriche, sie werden aber
ebenso durch in Bildungseinrichtungen vermittelte Deutungsmuster weitergetragen.
Spivak hat fir letztere Strukturen den passenden Begriff »epistemische Gewalt« ge-
pragt (vgl. Kap. 11.4.1). Gemeinsam mit Said macht sie deutlich, dass sich auch ver-
meintlich apolitische Literatur und Theorie nicht von ihrer politisch-gesellschaftlichen
Verantwortung freimachen kann.

Otheringstrukturen in interreligiser Bildung haben viele Ursachen und sind wegen
ihrer Widerstindigkeit und Multidimensionalitit nicht einfach aufzulésen. Dennoch
bieten sich immer wieder Moglichkeiten eines produktiven oder subversiven Umgangs
mit Othering. Foucault zeigt auf, dass Subjekte innerhalb machtvoller »Spiele der Wahr-
heit«, wie er sie nennt, ein Spiel nach »eigenen Regeln« spielen kénnen. Dies kann z.B.
bedeuten, im Religionsunterricht Othering-Strukturen in Lehrmaterialien sichtbar zu
machen, und so die gesellschaftliche Hiufigkeit und Wirkmacht von Othering-Praxen
zu verdeutlichen. In fachiibergreifend angelegten Kooperationen oder schlicht in der
Praxis des Unterrichtsalltags kénnen sich neue Formen religiés oder weltanschaulich
pluraler Bildung verwirklichen, fiir die vielleicht noch gar keine institutionelle Grund-
lage im jeweiligen Bundesland besteht (vgl. Kap. VI.2.1.2). Im Blick auf gesellschaftliche
Ausgrenzungsstrukturen ist es wichtig, nicht nur diejenigen Dispositive in den Blick zu
nehmen, die Othering begiinstigen, sondern auch diejenigen, die Othering entgegen-
wirken. Eine solche Ordnungsanalyse kann dazu beitragen, dass die an interreligiésen
Bildungsprozessen beteiligten Subjekte »eigene« Wissensordnungen erkennen und im
giinstigsten Fall fiir sich definieren, welche Ordnungen fiir sie selbst Giiltigkeit haben
sollen und welche nicht (vgl. Kap. V1.2.2.2).

Auch wenn sich viele systemische Ursachen fiir Othering aufzeigen lassen, entschei-
den soziale Othering-Systeme nicht aus sich selbst heraus, Othering zu betreiben, son-
dern sind immer auch auf individuelle Handlungen zuriickzufithren (vgl. hier zur Kritik
an Luhmanns Ansatz S. 197f. u. Kap. V.4.2.3). Es ist daher wichtig, dass interreligiose
Bildungsprozesse Lernenden und Lehrenden die Moglichkeit eréffnen, sich selbst in
ihren subjektiven Deutungsmustern zu hinterfragen. Auch hier bietet die oben aufge-
fithrte schematische Darstellung eine grundlegende Orientierung, welche subjektiven
Perspektiven bei einer solchen Reflexion in den Blick zu nehmen sind: 1) Subjekte, die
Fremdheit erfahren und zuschreiben, 2) Subjekte, die Othering und Ausgrenzung er-

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -

381


https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

382

Fremdheitserfahrung und Othering

fahren und 3) Subjekte, die auf diese Fremdheits- und Ausgrenzungserfahrungen aus
einer Beobachtung zweiter Ordnung blicken (vgl. auch Kap. VI1.2.3).

Eine solche Reflexion der Ordnungsgebundenheit von Kommunikationsprozessen
sowie die Reflexion verschiedener, teils verdeckter subjektiver Perspektiven ist nicht
einfach anzuleiten. Eine wichtige Rolle kommt hier dem Bereich zu, auf den religions-
padagogische Theoriebildung wirklich Einfluss hat: der Ausbildung und Fortbildung
von Lehrkriften. Es ist zudem wichtig, sich als Lehrkraft méglichst transparent zu po-
sitionieren und personliche Deutungsmuster von »Fremdheit« nicht hinter Lehrplanin-
halten oder der Unterrichtform zu verbergen (vgl. Kap. VI.2.3.3). Je praziser die »eigene
Position« und ihre Privilegierungen reflektiert werden, umso klarer treten Machtstruk-
turen zu Tage, die ein Gehértwerden anderer Personen verhindern — und umso klarer
lasst sich der Raum des Schweigens vermessen, dessen, was man selbst nicht sagen kann
(vgl. Kap. V1.3). Auf diese Weise konnen Kommunikationshierarchien aufgedeckt und es
kann auf subjektive Perspektiven hingewiesen werden, die in einem bestimmten Kom-
munikationskontext keine oder nur kaum Beriicksichtigung finden.

2.5. Auf die Nahe religioser Sprachformen
zur mythisch-symbolischen Sprache des Otherings
aufmerksam machen

Othering-Zuschreibungen erwachsen aus einer mythischen Form des Denkens, die
Raum, Zeit, Korper, Handlung, Sprache etc. vor allem in einem symbolischen Sinne
verstehen. Indem zwar auf riumliche Dimensionen rekurriert wird, sich dieser Re-
kurs aber nicht in einer empirisch-wissenschaftlichen Weise begriinden lisst, kann
von einer »unriumlichen Riumlichkeit« des Otherings gesprochen werden - und
in dhnlicher Weise von einer »ahistorischen Historizitit«, einer »entkorperlichten
Korperlichkeit« usw. Mithilfe solcher symbolischen Kategorien werden Identitits-
und Zugehorigkeitsfragen verhandelt. Als leerer Signifikant kann auch der Begriff der
Religion selbst als symbolische Differenzkategorie genutzt werden, um in Verbindung
mit anderen Differenzmarkern eine »eigene« von einer »fremden« Identitit zu trennen
(vgl. Kap. I1.4.1).

Dem Menschen als »animal symbolicum« (Cassirer) ist eine mythisch-symbolische
Sprache in besonderer Weise zuginglich. Es wire daher falsch, symbolische Othering-
Ordnungen nur als kontrafaktischee Deutungen einer komplexen Wirklichkeit zu
begreifen. Othering-Ordnungen bedeuten nicht zuletzt eine emotionale Orientierung
in einer solchen komplexen Wirklichkeit und stellen eine besonders intuitive binire
System-Umwelt-Konstruktion im Luhmann'schen Sinne dar. Um Othering zu verste-
hen, ist es wichtig, die systemstabilisierende Funktion dieser Komplexititsreduktion
von System und Umwelt zu verstehen. Othering ist mit der Deutefolie Luhmanns in
gewissem Sinne die Reinform einer systemischen Beobachtung, die in einer biniren
Weise zwischen System und Umwelt unterscheidet. Aus entwicklungspsychologischer,
aber auch aus menschheitsgeschichtlicher Perspektive sind mythisch-symbolische For-
men des Denkens die ilteren und emotional wirkmachtigeren Deutungsperspektiven.
Es ist deshalb verstindlich, dass sich die menschliche Psyche aufgrund der grofen

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VII. 2. Reflexionskategorien fiir den Umgang mit Fremdheit und Othering in interreligidser Bildung

Effektivitit von Othering-Deutungen und deren starker Verkniipfung mit anderen
Teilen des Denkens besonders »lernunwillig« zeigt und wenig bereit ist, Othering-
Strukturen zu verdndern (vgl. Kap. V.3, Fufinote 136 u. Kap. I1.3.4). Hieraus kénnen aber
besonders wirkmichtige, weil »allgemeinverstindliche« Innen-Aufen-Konstruktionen
erwachsen, die Ausgrenzung in einer mythisch-symbolischen Weise begriinden.

Interreligiose Bildung muss sich damit auseinandersetzen, dass ein religiés-sym-
bolischer Sprachduktus eine gewisse Nihe zu mythischen Denkweisen des Otherings
aufweist (indem etwa eine Himmelsrichtung mit einer negativen Bedeutung aufgeladen
wird (vgl. z.B. den »Norden« in Jer 1,13f. und die heutige Rede vom »Osten« und »Wes-
ten«). Zudem stellen viele biblische Texte iiber »Fremdheit« einen symbolischen Raum
der »Fremde« dem der »Heimat« gegeniiber. Zwar wird die Aufforderung zur Toleranz
in vielen dieser Passagen sehr deutlich: »Einen Fremden sollst du nicht ausbeuten. Ihr
wisst doch, wie es einem Fremden zumute ist; denn ihr selbst seid in Agypten Fremde
gewesen« (Ex 23,9) — oft aber ist das Attribut »fremd« mit dem Motiv der Migration,
mit des »Sich-an-einem-Ort-nicht-zu-Hause-Fithlens« verkniipft. Nicht ohne Weiteres
lassen sich diese biblischen Texte als Handreichung fiir heutige Kontexte verwenden —
besonders fiir Kontexte otheringsensibler oder antirassitischer Bildung, in denen Be-
teiligte den Wunsch nach einem »Gar-nicht-erst-als-fremd-wahrgenommen-werdenc
haben.

Hier gilt es bei der Planung und Durchfithrung interreligiéser Lern- und Bildungs-
prozesse besonders behutsam zu sein, um nicht unbedacht Othering-Prozesse zu ver-
stirken. Die Nihe der Sprachformen ist jedoch nicht nur eine Gefahr, sondern aus ihr
kann auch eine besondere Sensibilitit iiber die Wirkung von mythisch-symbolischen
Sprachformen erwachsen.

2.6 Gegeniiber der »ldee der Totalitat« skeptisch bleiben: Nicht-Wissen
und Ordnungswiderspriichlichkeiten zulassen

Nach Niklas Luhmann ist es eine der wichtigsten Eigenschaften von ordnenden Syste-
men, Komplexitit zu reduzieren (vgl. Kap. V.3.1.1). Auch die Komplexitit interreligioser
Themen fordert ordnende Reduktionen. Jede Ordnung dieser Themenfelder geht aber
zugleich mit problematischen Zuschreibungen und Vereinfachungen einher. Interreli-
gidse Bildung sollte jedoch nicht als »Ansammlung von Uberblickswissen« konzipiert
werden. Dies fithrt leicht in dhnliche Schwierigkeiten wie jene, mit denen der Luh-
mann'sche Ansatz einer »Supertheorie« mit universalem Erklirungsanspruch konfron-
tiert ist (vgl. Kap. V1.3.3.3). Mit Lévinas sollten interreligiése Ansitze skeptisch gegen-
iiber der »Idee der Totalitit« bleiben (vgl. Kap. IV.4.2) und sich mit Waldenfels immer
wieder neu auf die Suche nach dem Aufler-ordentlichen der eigenen Theorie machen,
das »nicht dem Code entspricht« (vgl. Kap. V.3, Fufinote 313). Der Begriff der Fremd-
heit lasst sich so in einem gewissen Verstindnis positiv wenden: nicht als eine aus einer
Ordnung unternommene Festschreibung von Nichtzugehorigkeit, sondern als aufer-
ordentliche Begrenzung hegemonialer Bezeichnungsmacht (vgl. Kap. V1.3.3.3).

Auch ein positiv gemeintes »Verstehenwollen« des »Fremden« und die damit ver-
bundene Festschreibung seiner »Fremdheit« konnen Othering und epistemische Gewalt

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -

383


https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

384

Fremdheitserfahrung und Othering

reproduzieren (vgl. Kap. V.5.4). Insgesamt zeigt sich, dass ein Eingestindnis des Nicht-
wissens oft besser ist als Strukturen epistemischer Gewalt durch »Wissens«-Produktion
tiber »Andere/Fremde« weiterzufithren — gemifl dem Motto: Der »Fremde kann bean-
spruchen, nicht verstanden zu werden. Er muss nicht das Verstandenwerden erreicht
haben, um respektiert zu werden und gleichberechtigt zu sein« (vgl. Kap. I11.4, Fufdnote
13).

Das Komplexititsproblem interreligiéser Themen kann proaktiv angegangen wer-
den, wenn sich Ansitze interreligioser Bildung noch stirker als Vorbereitung fur
ein Lernen auflerhalb des Unterrichts begreifen. In unserer multikulturellen und
weltanschaulich pluralen Gesellschaft ist davon auszugehen, dass Heranwachsende
anderen/fremden Religionen zumindest medial in ihrem privaten Alltag begegnen.
Somit wire die wichtigste Aufgabe, sie zur eigenstindigen Begegnung auferhalb des
Unterrichts zu ermuntern sowie ihnen Hilfestellungen an die Hand zu geben, falls
die Begegnung scheitert oder zu scheitern droht. Denn gegen die plurale religiose
Wirklichkeit unserer niheren Umgebung kann eine Didaktik der Weltreligionen im
Religionsunterricht nur stereotyp wirken.

Diese Uberlegungen lassen sich auch auf andere Kontexte iibertragen, wo Verallge-
meinerungen ebenfalls nicht ratsam sind. Eine postkolonial und poststrukturalistisch
inspirierte Kritik interreligiéser Bildung kann auf wichtige Sachverhalte aufmerksam
machen, gleitet jedoch leicht in eine Fundamentalkritik ab, die alles Streben nach
Wissen im Grundsatz zu hinterfragen droht und daher in den didaktischen Alltag
kaum noch in einer produktiven Weise integrierbar ist. Wenn alles Verstehenwollen
von »Fremdem« diesem »Fremden« zugleich Gewalt antut, wenn jede Anndherung an
interreligiose Vielfalt letztlich in problematischen Bildern verhaftet bleibt, so erscheint
der Sinn von interreligioser Bildung insgesamt fragwiirdig. Auch hier gilt es gegeniiber
der »Idee der Totalitit« skeptisch zu bleiben (vgl. Kap. VI.2.2.2).

Wie ausgefiihrt steht vorliegende Studie dem Ziel, Lernenden ein scheinbar konsis-
tentes »Wissen« iiber die sogenannten »Weltreligionen« zu vermitteln, kritisch gegen-
iiber. Mit Spivak und Said lassen sich solche Versuche als »Worlding« bzw. als »ima-
ginire Geographie« beschreiben (vgl. Kap. VI.2.2.1). Doch auch wenn der Weltreligi-
onsbegriff bei genauerer Betrachtung keine adiquate Beschreibung darstellt, um die
religiose Vielfalt in Deutschland und der Welt zu erfassen, so gibt es dennoch globale
Akteure, die sich selbst als Vertretung einer »Weltreligion« begreifen und von anderen
als ebendiese gesehen werden. Aus diesem Grund bleiben Weltreligionen ein wichtiges
Thema, das sich nicht komplett aus den Lehrplinen streichen lisst. Didaktische An-
sitze, die sich mit dem Thema »Weltreligionen« befassen, sollten jedoch nicht allein
»Wissen« iitber die »Weltreligionen« vermitteln, sondern mindestens ebenso stark »Bil-
der von Weltreligionen« hinterfragen: Dies konnte z.B. geschehen, indem gemeinsam
mit der Lerngruppe implizit vorhandene Erwartungen aufgedeckt werden, welche The-
men in Zusammenhang mit welcher Religion im Unterricht wohl behandelt werden,
und dann nach Griinden fiir diese Erwartungen gesucht wird. In dhnlicher Weise kann
gefragt werden, warum iiber bestimmte Religionen oft schon ein gesellschaftlich ver-
mitteltes Vorwissen vorhanden ist, iiber andere Religionen (z.B. die Yorutbid-Religion)
dagegen nicht.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VII. 2. Reflexionskategorien fiir den Umgang mit Fremdheit und Othering in interreligidser Bildung

Auch eine Kritik an Othering kann Ausgrenzungsmuster stabilisieren. Denn die Be-
schreibung von Ausgrenzung stellt gewissermafien eine essentialisierende Reproduk-
tion gesellschaftlicher Verhiltnisse dar. Um diesen Umstand Rechnung zu tragen, ge-
langt Spivak so zum Modell eines »strategischen Essentialismus«, welcher Ausgren-
zungsstrukturen zum Zwecke ihrer Uberwindung (vorliufig) als faktisch wirkmachtig
und identititsbildend anerkennt. Grundsitzlich erscheint es in jedem Falle wichtig, die
konstatierende Beschreibung von sozialer Ausgrenzung innerhalb eines dekonstrukti-
ven Rahmens stattfinden zu lassen, der ihre essentialisierenden Tendenzen gleichzeitig
hinterfragt. Der Ausschluss durch Zuschreibung von »Fremdheit« ist nie absolut (vgl.
Kap. VI.3.3.3).

Menschen gehen, wie auch Waldenfels deutlich macht, nie ganz in einer Ordnung
auf. Sie bewegen sich durch eine Mannigfaltigkeit von Ordnungen hindurch, verindern
diese und werden durch sie bestimmt. Sie gehéren immer mehreren Ordnungen gleich-
zeitig an, die sich teils widersprechen. Sie sind »Eigentlich, aber«-Wesen (vgl. Kap.
V.4.3.2 u. V1.2.2.2). Wie Merleau-Ponty betont, ist die Existenz des Menschen vieldeu-
tig, sein Leib ist chiastisch verschrinkt mit seiner Umwelt, dem Meschen weder ganz
eigen noch ganz fremd. Eine solche Widerspriichlichkeit kann verunsichern, aber auch
neue Sichtweisen auf das »eigene« Selbst ermdoglichen. Merleau-Ponty unterscheidet
infolgedessen zwischen guter und schlechter Ambiguitit. Als gute Ambiguitit bezeich-
net Merleau-Ponty eine solche, die in ithrer Widerspriichlichkeit selbst zum Thema wird
(vgl. Kap. IV.4.4 u. 4.5).

In interreligidser Bildung sind Subjekte mit widerspriichlichen Wahrheitsvorstel-
lungen und vielfiltigen Fremdheitserfahrungen konfrontiert, die als bereichernd oder
aber als beunruhigend empfunden werden kénnen. Je mehr im Unterricht Raum fir
die Wertschitzung der eigenen subjektiven Widerspriichlichkeit ist, desto grofier wird
die Wahrscheinlichkeit, dass auch die Widerspriichlichkeit anderer religioser Subjekte
und die Widerspriichlichkeit verschiedener Weltdeutungen angenommen und wertge-
schitzt wird.

2.7 »Authentische« Darstellungen von »Fremdheit« hinterfragen,
Reprasentation auch als Vertretung begreifen

In der Vergangenheit drehten sich Debatten in interreligioser Theoriebildung immer
wieder um die Frage, wie sich religiose Perspektiven »authentisch« darstellen lassen,
wenn sie nicht personlich in Gestalt von Glaubensangehoérigen in der Lerngruppe ver-
treten sind. Mit Recht warnt Bernhard Dressler demgegeniiber vor dem »Mythos der
Authentizitit« und weist darauf hin, dass Unterricht einen »artifizielle[n] Lernraumc«
erdffnet, in dem »Authentizitit immer nur in inszenatorischer Gebrochenheit denkbar«
ist (vgl. Kap. II1.3, Fufinote 31). Vor diesem Hintergrund erscheint es ebenso schwie-
rig, wie in interreligioser Bildung authentisch iber Fremdheit und Othering bzw. iiber
Fremdheits- und Ausgrenzungserfahrungen gesprochen werden kann.

Lernende, Lehrkrifte und Forscher*innen miissen hier immer wieder Erfahrun-
gen von »Fremdheit« adaptieren, die nicht ihre persénlichen sind. In gleicher Weise
konnen vermeintlich harmlos anmutende Beschreibungen von Fremdheitserfahrungen

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -

385


https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

386

Fremdheitserfahrung und Othering

einen zugrundeliegenden Perspektivenwechsel verstecken. Sitze wie: »Die Lernenden
erfahren die Fremdartigkeit eines religidsen Zeugnisses« suggerieren eine Allgemein-
giltigkeit der Aussage, die bei einem stark subjektiven Feld wie der Fremdheit so nicht
gegeben ist. Sie verbergen einen Hiatus zwischen beobachtender Erfahrungsposition
und beobachteter Erfahrungsposition, der Aussagen tiber die inneren Erfahrungen an-
derer Menschen nur schwer moglich macht (vgl. Kap. IV.4.6).

In dhnlicher Weise ist ein Sprechen tiber Othering und Ausgrenzungserfahrungen
hiufig ein Sprechen iiber. Zur Sprache kommen vielfach Erfahrungen von Menschen, die
nicht personlich in der Lerngruppe anwesend sind, denen nicht selten der Zugang zu
bestimmten Bildungsinstitutionen erschwert oder verwehrt ist. Menschen, die nicht
von gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit betroffen sind, konnen sich nur sehr
schwer in die Erfahrungsrealitit derjenigen einfiihlen, fir die diese Ausgrenzung zum
Alltag geworden ist. Eine Extremform der Ausgrenzung ist die von Spivak untersuchte
Subalternitit. Im Blick auf subalterne Erfahrungspositionen weist Spivak darauf hin,
dass nicht einmal Menschen, die einem subalternen Leben entkommen sind und nun
aus intellektueller Perspektive auf Subalternitit blicken, diese urspriingliche Erfahrung
noch »authentisch« reprisentieren konnen (vgl. Kap. VI.3.3).

In stark verallgemeinerter Weise gilt dies fiir menschliche Erfahrungen insgesamt,
unmittelbares Erfahrungserleben und nachtrigliche Erfahrungsreflexion sind nicht das
Gleiche. Sowohl in den Prozess des Erfahrungserlebens als auch in den Prozess der Er-
fahrungsreflexion greift dabei eine Vielzahl an vorgingigen, oft nicht bewussten sub-
jektiven und auflersubjektiven Ordnungsmechanismen ein.

Zugleich wurde deutlich, dass das Erfahrungsereignis selbst — bei Fremdheitserfah-
rungen das Ereignis einer unerwarteten Ordnungsirritation — anders zu beurteilen ist
(vgl. Kap. VIL.2.2). In vorliegender Studie wurde hier auch Heinz Streibs Einwand mit-
aufgenommen, der mit Waldenfels und Nakamura davor warnt, »erfahrene« Fremdheit
mit »inszenierter« Fremdheit zu ersetzen (was in einer gewissen Spannung zu obigem
Zitat von Bernhard Dressler steht, vgl. S. 100). Das Ereignis einer Fremdheitserfahrung
ldsst sich mit gewissem Recht tatsichlich als authentisch bezeichnen, da es ein Individu-
um in seiner ordnungsverindernden Wirkmacht unmittelbar betrifft. Doch schon im
individuellen Bewusstwerden einer solchen Erfahrung geht viel von ihrer Unmittelbar-
keit verloren, wenn sie innerhalb der vorgeprigten Ordnungen interpretiert wird.

Lehrende und Forschende, die Fremdheitserfahrungen in interreligiéser Bildung
thematisieren, miissen sich dieser Widerspriichlichkeiten bewusst sein. In vorliegen-
der Studie wurde versucht, sie mit folgendem Satz zu fassen: Fremd ist das, was eine
Ordnung irritiert und in Frage stellt — nicht das, was in einer Ordnung als »fremd«
bezeichnet wird. Anniherungen an das Phinomen Fremdheit sind demnach vor al-
lem moglich, indem nicht den aus einer Ordnung gesprochenen Bezeichnungen von
»Fremdheit« vertraut wird, sondern indem man sich auf die Spurensuche nach der
Stelle macht, an der eine Ordnung in ihrer Ordnung ihres Gegenstandes irritiert wurde
(vgl. Kap. VL.3.3.3).

Diese theoretische Uberlegung jedoch ist in der Praxis sehr schwer einzulsen.
Denn wie wenige Begriffe sonst vermittelt der Fremdheitsbegriff den Anschein von
»Authentizitit«. »Das was ich als fremd empfinde, ist gar nicht fremdx, ist ein Satz,
der vielleicht gedacht, aber im Moment der Erfahrung kaum wirklich gefiihlt werden

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VII. 2. Reflexionskategorien fiir den Umgang mit Fremdheit und Othering in interreligidser Bildung

kann. Je tiefgehender die Erfahrung ist, umso schwieriger ist es, sich von ihr zu 16sen.
Ebenso ist es sehr schwer, angemessen iiber Erfahrungsperspektiven von als »fremd«
identifizierten Individuen zu sprechen, ohne gleichzeitig zu implizieren, dass es sich
bei ihnen tatséichlich um »Fremde« handelt.

Fir dieses komplexe Problem hat vorliegende Studie folgende Losungswege/
Denkanstofe erarbeitet:

(1) Als grundlegender Ansatz fiir die Konzeption von interreligiésen Bildungspro-
zessen wurde in vorliegender Studie die »Dramatisierung und Entdramatisierung von
Fremdheit« skizziert. Die Methode beruht auf obiger Uberlegung, dass »Fremdheit«
fiir das situativ erfahrende Individuum real, krisenhaft und folgenreich sein kann —
aber aus einer anderen Perspektive dennoch dekonstruierbar ist. Die Dramatisierung
beriicksichtigt in unterschiedlichen Zugingen zwei Perspektiven: Erfahrungen von
Fremdheit und Erfahrungen des Fremdgemachtwerdens. Im Rahmen der Entdra-
matisierung werden Erfahrungen und Zuschreibungen von »Fremdheit« als Produkt
spezifischer Ordnungskontexte erklirt und so aus einer Beobachtung zweiter Ordnung
dekonstruiert und de-essentialisiert. Interreligiése Bildungsprozesse sollten sowohl
Schritte der Dramatisierung als auch der Entdramatisierung enthalten.

(2) Bei der Konzeption von Bildungsprozessen gilt es, sich immer wieder bewusst
zu machen, dass eine phinomenologische Beschreibung von »Fremdheit« und »Fremd-
heitserfahrungen« nicht so harmlos ist, wie sie vielleicht zunichst erscheint. Ein rein
deskriptives Sprechen tiber »fremde« Phinomene tendiert nicht selten dazu, Macht-
strukturen aufler Acht zu lassen, die seine Beschreibung ebenfalls prigen. »Fremdheit«
ist nicht nur Ausdruck einer passiven Erfahrung, sondern auch Produkt einer aktiven
Zuschreibung. Sprechen iiber »Fremdheit« in interreligioser Bildung sollte daher im Be-
wusstsein erfolgen, dass es eigentlich immer nachtriglich rekonstruierend, ordnungs-
gebunden bzw. »inszenatorisch gebrochen« ist.

(3) Grundsitzlich erscheint es sinnvoll, Lernprozesse, die das Ziel haben, stereo-
type Bilder aufzulésen, mit der Irritation der Stereotype beginnen zu lassen, anstatt
mit ihrer Bestitigung (wie es in interreligiésen Lernmaterialien nach wie vor hiufig
geschieht). Dies allerdings setzt voraus, dass die Lehrkraft im Vorfeld gesellschaftliche
Ausgrenzungsdispositive sowie ihre eigene Rolle bei der Gestaltung von Lernprozessen
reflektiert — und zu dieser Reflexion auch in ihrer Ausbildung befihigt wird (vgl. Kap.
VII.2.4).

(4) Wichtig ist der Hinweis Spivaks, dass sich im Wort der Reprisentation zwei Be-
deutungsaspekte verbergen: Darstellung und Vertretung (vgl. Kap. VI1.3.3.1). Reprisen-
tation ist somit immer eine Doppelaufgabe, die sehr herausfordernd sein kann, wenn
die Ansitze von Lévinas und Spivak zusammengedacht werden: Lévinas arbeitet her-
aus, dass die Darstellung der Anspriiche eines dargestellten Individuums diesen Ansprii-
chen niemals ganz gerecht werden kann. Spivak dagegen zeigt auf, wie einzelne Indivi-
duen aus sozialen Diskursriumen zuriickgedringt werden und Bilder iiber sie geformt
werden, ohne dass ihnen nennenswerte Widerspruchsmaglichkeiten verblieben. In Gin-
ze kann dieses reprisentative Dilemma nicht aufgelést werden. Riume der »Sprach-
losigkeit« konnen verkleinert werden, indem Othering-Ordnungen in interreligioser
Bildung kritisch reflektiert und bei der Darstellung von Religionen und Weltanschau-
ungen moglichst viele unterschiedliche Stimmen miteinbezogen werden. Daneben bie-

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -

387


https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

388

Fremdheitserfahrung und Othering

tet der Begriff der Vertretung eine wichtige Orientierung. Eine personliche Vertretung
eroffnet die Moglichkeit, einer im Raum stehenden Darstellung zu widersprechen. In-
terreligiose Bildungsprozesse sollten diese Widerspruchsmoglichkeit bei der Darstel-
lung von unterschiedlichen Erfahrungsperspektiven mitartikulieren, besonders wenn
die Individuen, um die es geht, dies nicht selbst tun kénnen.

https://dol.org/10.14361/9783839480436-008 - am 14.02.2026, 14:47:34. - -



https://doi.org/10.14361/9783839460436-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

