Methodische Uberlegungen

In diesem Teil mochte ich mich den Selbstreprasentationen muslimischer
Frauen mit Kopftuch zuwenden. Wihrend sich der erste Teil also hauptséch-
lich mit den 6ffentlichen Diskursen ziber Kopftuch tragende Frauen beschéf-
tigt hat, widmen sich die nachfolgenden Kapitel den Gesprichen mit diesen
Frauen und deren Interpretation durch meine eigene Stimme. Obwohl ich hier
auf ausfiihrliche methodische Beschreibungen verzichten mochte, sind einige
Anmerkungen zum Entstehungskontext der Interviews, zu den methodischen
Pramissen der Felduntersuchung und zur Methode der Evaluierung notwen-
dig.

Die Untersuchung basiert auf insgesamt vierzig Einzelinterviews, die ich
zwischen Sommer 2000 und Herbst 2001 mit Kopftuch tragenden Frauen in
Berlin, Marseille und Paris durchgefiihrt habe. Hauptkriterium fiir die Aus-
wahl der Interviewpartnerinnen war die Tatsache, dass sie der zweiten Gene-
ration muslimischer Einwanderer angehdrten, ein Kopftuch trugen und in der
einen oder anderen Weise im islamischen Milieu aktiv waren, etwa als leiten-
de Personen in etablierten islamischen Einrichtungen oder als Mitglieder
selbstverwalteter Frauengruppen.

Die Interviews habe ich mit einer Reihe von teilnehmenden Beobachtun-
gen in islamischen Organisationen, Moscheen, Diskussionsgruppen und Kon-
ferenzen eingeleitet und begleitet. In diesem Rahmen fiihrte ich mit verschie-
denen Personen (Imamen, Organisationsmitgliedern, Konferenzleitern etc.)
Vorgespriche, die die Untersuchung auf die eine oder andere Weise gepragt
haben. Diese Gespréche erleichterten einerseits den Kontakt und Zugang zu
den Interviewpartnerinnen und ermdglichten andererseits einen Einblick in
eines der Milieus, in denen die Frauen agierten. In Berlin waren die interview-
ten Frauen groBtenteils in der Islamischen Foderation bzw. bei der Islami-
schen Gemeinschaft Milli Goriis (IGMG) engagiert, einige bei der Tiirkisch-
Islamischen Union der Anstalt fiir Religion (Diyanet Isleri Tiirk Islam Birligi,

163

- am 14.02.2026, 08:10:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

kurz: DITIB) und einige beim Verband der Islamischen Kulturzentren
(VIKZ)." In Marseille, wo das islamische Milieu eher weniger organisiert ist,
waren die meisten Frauen bei den Jeunes Musulmans de France (JMF) aktiv
oder Schiilerinnen eines unabhéngigen Instituts fiir islamischen Unterricht,
dem [Institut Méditerranéen d’Etudes Musulmanes (IMEM). Einige hatten
muslimische Frauengruppen ins Leben gerufen und geleitet, in denen sich
interessierte Frauen regelméBig treffen und {iber islamische Fragen diskutie-
ren konnten. Die in Marseille bekannteste unter diesen informellen Zirkeln ist
die Ouverture. Die beiden Frauen, die ich in Paris interviewt habe, waren re-
gelméBige Besucherinnen der Moschee Adda’wa, die sich vor allem durch
regelméBige Veranstaltungen auch fiir die nichtmuslimische Offentlichkeit
einen Namen gemacht hat. Dem ausfiihrlichen eineinhalb bis drei Stunden
langen Interview war jeweils ein kurzes Vorgesprich vorausgegangen, in dem
ich mit den Frauen die Absichten und Ziele meiner Untersuchung besprach
und einen Termin vereinbarte.

Der »reflexive turn« in den Sozialwissenschaften hat die Aufmerksamkeit
zunechmend auf externe und interne Faktoren gelenkt, die auf Prozesse der
qualitativen Datenerhebung einen Einfluss haben kénnen. So kdnnen der aka-
demische Werdegang, der nationale Hintergrund, das Geschlecht, die Sprache
ebenso wie die personliche Geschichte des Forschenden die Interviewsitua-
tion beeinflussen und auch auf die Antworten der Interviewten einwirken. Als
Interviewer sollte man sich daher die eigene Situiertheit zumindest bewusst
machen, selbst wenn man sie bei der Analyse gleichfalls nicht in den Vorder-
grund hebt (vgl. Bourdieu 1993).

Als Frau mit muslimischen Frauen zu arbeiten, erwies sich in meinem Fall
sicher als ein Vorteil. Angesichts der Tatsache, dass einige Frauen ein recht
ausgepriagtes Bewusstsein von Geschlechtertrennung und unterschiedlichen
Geschlechterrollen hatten, hitte ein méannlicher Wissenschaftler bei dieser
Thematik sicher mit Hiirden zu rechnen gehabt. Das Kopftuch als ein Zeichen
fiir die Protektion weiblicher Sexualitit erdffnet zwangslaufig Fragen zur Ge-
schlechteridentitéit und -konzeption der jungen Frauen, woriiber die Befragten
mit einem Mann nicht unbedingt gesprochen héitten. Zumindest ist es wahr-
scheinlich, dass sie mit einem ménnlichen Wissenschaftler auf andere Weise
gesprochen hétten als mit mir als Frau.

Selbst einen iranischen Hintergrund zu haben, fiihrte hingegen zu einigen
iiberraschenden Ambivalenzen. Auf der einen Seite half es mir, die Distanz zu
den Interviewten zu reduzieren. Auf der anderen Seite warf es Fragen auf, mit
denen ich vorab nicht unbedingt gerechnet hatte. So wurde ich, wenn ich mei-
nen Namen genannt hatte, von den Frauen zunichst nicht selten als »Schwes-

1 Wertvolle Informationen und Analysen iiber diese Organisationen finden sich
bei Amiraux 2001; Seufert 1999a und 1999b; Schiffauer 2004; Jonker 2002.

164

- am 14.02.2026, 08:10:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN

ter« empfangen. Als sich aber herausstellte, dass ich mich nicht ohne Weite-
res als Muslimin definierte, andererseits aber auch nicht dem Christentum zu-
ordnen wollte (meine Mutter war Pfarrerstochter, wihrend die Familie meines
Vaters teilweise muslimisch ist, teilweise der Religion der Bah’ai angehort),
stellten viele der Frauen weitere Fragen, auf die ich anfangs nicht eingestellt
war. Vor allem fiir die Frauen in Frankreich war die Frage, welcher Religion
ich selbst angehorte, von groBer Bedeutung fiir die Bereitschaft, {iberhaupt ein
Gesprich mit mir zu beginnen. Dass ich mich weder eindeutig einer Religi-
onsgemeinschaft noch dem Atheismus zuordnen wollte, war ihnen teilweise
suspekt. Da jedoch die Personlichkeit des Interviewers in einer solch intimen
Interviewsituation meines Erachtens nicht »verschwinden« kann und soll,
hielt ich es fiir sinnvoll, den Interviewten ebenso die Mdoglichkeit zu geben,
Fragen zu stellen und abzustecken, mit wem sie es zu tun hatten. Fiir die
Interviewsituation erwiesen sich die Fragen zu meiner Religionszugehérigkeit
zuweilen durchaus als niitzlich, weil sie einen Ankniipfungspunkt zu meinen
eigenen Fragen boten, die ich mit den jungen Frauen besprechen wollte.

Ungeachtet einiger anfinglicher Schwierigkeiten bei der Kontaktaufnah-
me mit islamischen Organisationen hatte ich in Berlin prinzipiell keinerlei
Probleme, Interviewpartnerinnen zu finden. In Marseille und Paris war der
Zugang zum islamischen Feld hingegen recht beschwerlich. Auch die Suche
nach Kopftuch tragenden Frauen, die bereit waren, mit mir zu arbeiten, erwies
sich vor allem zu Anfang als &duferst schwierig. Obwohl es eine Vielzahl von
islamischen Netzwerken und kleineren Organisationen gibt, war es vor allem
in Marseille nicht einfach, Zugang zu erhalten, sei es wegen fehlender Orga-
nisationsstrukturen, wegen Personalmangels oder einfach wegen einer gene-
rell skeptischen Haltung gegeniiber Personen, die nicht aus dem Milieu kom-
men. Die Negativerfahrungen mit franzosischen Medien, aber auch mit Wis-
senschaftlern scheinen ein generelles Klima der Skepsis kultiviert zu haben.
Sehr viel stirker als in Berlin musste ich sowohl in Marseille als auch in Paris
mehrmals die Inhalte und Ziele meiner Feldforschung erkldren. Nicht selten
wurde ich mit Reaktionen konfrontiert wie: »Wir werden nur mit Thnen spre-
chen, wenn Sie nichts Schlechtes iiber den Islam schreiben.« Es herrschte eine
generelle Sorge vor, dass ich die Dinge »falsch« prisentieren wiirde oder
Muslimen nicht wohlgesinnt sein konnte.

Anders als in Berlin, wo einige der Frauen in der Untersuchung sogar gern
mit Namen erwdhnt worden waren, musste ich in Frankreich mehrfach versi-
chern, dass ich keine Journalistin sei und meine Absicht vor allem darin be-
stehen wiirde, zu ermitteln, was Muslime selbst zu erzihlen hitten. Diese ge-
nerelle Verdachtshaltung brachte mich natiirlich in eine schwierige Position,
weil ich nicht bereit war, naiv zu bekunden, ich sei »fiir« oder »gegen« den
Islam oder wiirde nur »Gutes« iiber Muslime schreiben. In einigen Fillen wa-
ren die Frauen mit meinen Erlduterungen nicht zufrieden. Einige stimmten

165

- am 14.02.2026, 08:10:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

beispielsweise zundchst zu, ein Interview zu geben, erschienen dann aber
nicht zum vereinbarten Termin oder lieBen sich verleugnen, wenn es darum
ging, einen Termin zu vereinbaren. In zwei Fillen brach ich selbst den Kon-
takt ab, bevor ein Interview zustande kam, entweder weil ich den Eindruck
hatte, dass die Frauen im Prinzip nicht bereit waren, iiber sich selbst zu spre-
chen, oder weil ich bei den Erkldrungen iiber die potenziellen Ergebnisse
meiner Untersuchung nicht zu sehr ins Detail gehen wollte. Ich halte diese
Schwierigkeiten durchaus fiir erwdhnenswert, weil sie ein weit verbreitetes
Bewusstsein widerspiegeln iiber Feindseligkeiten gegeniiber dem Islam in der
franzésischen Offentlichkeit, das sich vor allem in der Vorsicht duBert, mdgli-
cherweise eine »schlechte Presse« zu bekommen.

Die Gespréche fiihrte ich nach der Methode des semi-strukturierten Inter-
views (z.B. Modood 1994), die sich fiir die Untersuchung als besonders niitz-
lich erwies. Dabei soll ein Dialog ermdglicht und die Personlichkeit der Inter-
viewerin durch vollige Zuriicknahme nicht vollstidndig ausgeblendet werden
wie etwa beim offenen Interview (vgl. Michelat 1975). Mich interessierte, wie
Frauen sich selbst als Angehorige der zweiten Generation von muslimischen
Einwanderern definierten und wie dies die Art und Weise kennzeichnet, wie
muslimische Traditionen im Migrationskontext Deutschlands und Frankreichs
geformt und reformuliert werden. Dies facherte sich in eine Reihe von Neben-
fragen auf, die sich um das Kopftuch ebenso wie die Selbstverortungen als
muslimische Frauen in der deutschen bzw. franzésischen Offentlichkeit dreh-
ten. Die Fragen habe ich weniger in chronologischer Reihenfolge »abgehakt«,
sondern eher im Laufe des Gespriachs angesprochen. Es ging freilich nicht nur
um das Kopftuch und die Frage, warum sich die Frauen bedeckten und wel-
che Bedeutungen sie mit diesem Symbol verbanden. Eher diente das Kopf-
tuch als Ausgangspunkt fiir die Auswahl der Interviewpartnerinnen, und die
Konversation richtete sich vor allem darauf, wenn die Frauen selbst dariiber
sprechen wollten. Ich war an den Narrativen der Frauen interessiert, die auf-
grund unterschiedlicher Lebensgeschichten unterschiedliche Konnotationen
mit dem Kopftuch verbanden. Nicht zuletzt weil die Inhalte der &ffentlichen
Diskurse iiber das Kopftuch bald iiber dieses Symbol hinausgingen und zu-
gleich zu einer Debatte iiber die eigenen normativen Pramissen wurden, war
es notwendig, in den Interviews einige der Diskussionspunkte der 6ffentlichen
Debatten aufzugreifen und zu ermitteln, wie die Frauen sich in diesem Dis-
kursfeld positionierten.

Ich sammelte das Material solange, bis die Muster der Interviews sich zu
wiederholen begannen (vgl. Bude 1995). Dies geschah etwa beim zehnten
oder elften Interview. Ich fuhr mit den Interviews fort, bis ich insgesamt fiinf-
zehn fiir jedes Land hatte und fiihrte anschliefend jeweils fiinf weitere Inter-
views, die vor allem als »Kontrollmaterial« dienen sollten. Wenn die Frauen
damit einverstanden waren, zeichnete ich die Interviews auf Kassette auf —

166

- am 14.02.2026, 08:10:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN

fiinf der Interviewten in Frankreich lehnten dies ab. Obwohl ich die letzten
fiinf Interviews in beiden Léndern nicht aufgenommen habe, dienten sie mir
als Material, das die Evaluierung beeinflusste, ohne direkt zitiert zu werden.

In Berlin lebten die jungen Frauen in den drei Vierteln Kreuzberg, Neu-
kolln und Wedding, allesamt ehemalige Arbeiterviertel und traditionelle Zen-
tren tlirkischer Einwanderung im Westteil der Stadt. In Marseille und Paris
lebten die Frauen mehrheitlich in den sogenannten banlieues — sozial benach-
teiligte AuBenbezirke am Rande der Grof3stadt mit einem hohen Anteil von
Einwanderern. In Berlin waren die Frauen alle tiirkischen Hintergrunds mit
Ausnahme einer Interviewpartnerin, deren Eltern aus Paldstina nach Berlin
eingewandert waren. Abgesehen von einer jungen Frau mit komorischem Fa-
milienhintergrund waren sdmtliche Befragten in Frankreich maghrebinischer
Herkunft. Zum Zeitpunkt des Interviews waren die Frauen im Alter zwischen
fiinfzehn und vierunddreiig Jahren. Alle waren in Deutschland bzw. Frank-
reich geboren oder hatten den groBten Teil ihres Lebens dort verbracht. Die
Mehrheit der Interviewten war ins Berufsleben eingebunden, einige studier-
ten, einige absolvierten gerade eine Ausbildung und einige waren wegen ihrer
kleinen Kinder zum Zeitpunkt des Interviews nicht berufstitig.

In Berlin fiihrte ich die Interviews auf Deutsch, in Marseille und Paris auf
Franzosisch. Zweifellos hat auch die Sprache, die fiir qualitative Interviews
dieser Art gewdhlt wird, einen Einfluss auf das Gesprach und die Antworten.
Da Franzosisch nicht meine Muttersprache ist, war die Interviewsituation in
Frankreich freilich eine andere als in Deutschland. Sowohl mein Akzent als
auch einige Nuancen bei der Formulierung der Fragen hatten einen Einfluss
auf das Gespriach. Ebenso wiren zweifellos andere Ergebnisse herausgekom-
men, wenn ich Tiirkisch oder Arabisch mit den Frauen gesprochen hitte, ob-
wohl ich nicht davon ausgehe, dass die Interviews dann in irgendeiner Weise
»besser« oder wauthentischer« geworden wiren. Ich sollte auch erwihnen,
dass die Ubersetzung der franzdsischen Zitate ins Deutsche die Bedeutungen
der Aussagen ein wenig modifiziert hat.

Eine einschrinkende Bemerkung scheint mir noch angebracht, ehe ich zur
Evaluierung des Interviewmaterials {ibergehe. Der Fokus auf Diskurse junger
bedeckter Frauen bietet notwendigerweise nur einen eingeschriankten Einblick
in deren Sozialpraktiken oder genauer dariiber, wie Diskurse in soziale Prak-
tiken tibersetzt werden. Wie die Frauen sich in einer Interviewsituation pré-
sentieren, entspricht nicht unbedingt ihrem Verhalten in verschiedenen Kon-
texten des tdglichen Lebens. Eine umfassende Untersuchung zur »Praxis« des
Kopftuchs hitte selbstverstidndlich ergénzend analysieren miissen, wie die
Diskurse der Frauen sich in konkreten sozialen Rdumen {ibersetzen. Dies hét-
te allerdings einen vollig anderen Ansatz erfordert, der nicht mit den Haupt-
pramissen meiner Untersuchung iibereinstimmt. Der eingeschrinkte Fokus
auf Diskurse wird dazu dienen, die Positionen der jungen Frauen mit den 6f-

167

- am 14.02.2026, 08:10:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

fentlichen Diskursen zu konfrontieren, die jeweils einen ganz bestimmten
Augenblick von Représentation und Selbstrepriasentation widerspiegeln und
immer wieder bestdtigt, ergdnzt oder revidiert werden konnten.

168

- am 14.02.2026, 08:10:23.


https://doi.org/10.14361/9783839404102-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

