
Rückkehr der Schuld 

Peter Niesen

Abstract: Karl Jaspers hatte 1946 in Die Schuldfrage die Auffassung begründet, nicht kollektive 
Schuldübernahme, sondern kollektive Haftung sei die angemessene Reaktion einer Täternation 
auf Verbrechen der Vergangenheit. Noch der Historikerstreit der 1980er-Jahre hatte diese Sichtwei­
se bekräftigt. Heute ist die Diskussion über Vergangenheits- und Erinnerungspolitik geprägt von 
einer Wiederkehr der Kategorie der Schuld, die in ganz unterschiedlichen rhetorischen Strategien 
auf nachgeborene Generationen angewendet wird. Der Beitrag wendet sich zunächst kritisch 
gegen die polemische Verschleifung von Schuld und Haftung in Esra Özyüreks Subcontractors of 
Guilt, bevor er die zeitgenössische Debatte über gegenwärtige Unrechtshandlungen aus vorenthal­
tener Haftung gegenüber den Opfern historischen Unrechts und ihren Nachkommen konstruktiv 
aufnimmt (Daniel Butt, Avia Pasternak). Der Schlussabschnitt erörtert die Frage, ob das Abtragen 
von Schuld aus versäumter Haftung für die Ermordeten einen Unterschied machen kann (Zofia 
Stemplowska). Damit nimmt der Beitrag in einem analytischen Vokabular das Thema der Hork­
heimer-Benjamin-Kontroverse über anamnetische Solidarität wieder auf, die Thomas M. Schmidt 
an den Beginn seiner wissenschaftlichen Arbeit gestellt hat.

Keywords: Vergangenheitspolitik, Erinnerungspolitik, Reparationen, Restitutive Gerechtigkeit, 
Historisches Unrecht, Max Horkheimer, Walter Benjamin, anamnetische Solidarität

Über lange Zeit war Erinnerungspolitik allein Thema der Geschichts- und 
Kulturwissenschaften. Einen verallgemeinernden Schritt haben Politikwis­
senschaft und Politische Philosophie erst nach dem vorübergehenden En­
de der Blockkonfrontation seit den 1990er-Jahren unternommen, als die 
demokratischen Transformationen in Afrika und Osteuropa, aber auch 
neu aufflammende ethnische Konflikte und Massenverbrechen einen ver­
gleichenden Blick auf Praktiken der Reparation und Entschuldigung wie 
auch auf das „Schließen der Akten“1 einforderten. Für die Aufarbeitung 
eigener und fremder Verstrickung nach autoritärer Herrschaft, Krieg, Ko­
lonialismus und staatlicher Makrokriminalität stand zeitweise die ambiva­
lente Vergangenheitspolitik der Bundesrepublik Pate,2 die in den Reparati­
onszahlungen des Luxemburger Abkommens von 1952 völkerrechtliches 
Neuland betreten hatte, deren „Kultur der Zerknirschung“ (culture of con­
trition)3 aber erst seit den 1980er-Jahren in einer breiten Öffentlichkeit ver­

1 Elster (2005).
2 Vgl. Frei (1996).
3 Art (2009), 49.

131

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ankert wurde. Seither ist es in der internationalen Diskussion zu einer De­
zentrierung der post-nationalsozialistischen Strategien gekommen, die es 
ermöglicht, unterschiedliche auf vergangenes Unrecht gerichtete Politiken 
komparativ in Bezug auf ihre Legitimität und Effektivität zu überprüfen.

Mich interessiert im folgenden Beitrag, welche Bedeutung der Wieder­
kehr der Kategorie der Schuld innerhalb dieser gegenwärtigen Diskussio­
nen zukommt. Von aktivistischer Seite bis in die Wissenschaft hinein 
wird die Schuldkategorie – sei es polemisch (‚Free Palestine from German 
Guilt‘), sei es diagnostisch – wiederbelebt oder doch dem Sinn nach von 
gegenwärtiger Verschuldung gesprochen. In der Polemik ganz unverdächti­
gen Werken zur politischen Philosophie der Restitution wird die Teilhabe 
an ursprünglich historischem Unrecht bis in die gegenwärtigen Generatio­
nen hinein verlängert. Allerdings hatte bereits Karl Jaspers unmittelbar 
nach dem Zweiten Weltkrieg und dem Ende des Nationalsozialismus die 
Semantik der deutschen Vergangenheitspolitik von dem unklaren Begriff 
politischer Schuld und nur individuell zurechenbarer moralischer Schuld 
auf Verantwortung im Sinne von Haftung umgestellt. Die Zivilgesellschaft 
zunächst in Westdeutschland und in der Bundesrepublik nach der Vereini­
gung hatte sich spätestens seit dem Historikerstreit am Ende der 1980er-Jah­
re in weiten Teilen einen solchen Verantwortungsbegriff zu eigen gemacht, 
der sich noch im neuen Einbürgerungsgesetz vom Juni 2024 wiederfindet. 
Die deutsche Staatsangehörigkeit kann nur erwerben, wer sich „zur beson­
deren historischen Verantwortung Deutschlands für die nationalsozialisti­
sche Unrechtsherrschaft und ihre Folgen, insbesondere für den Schutz 
jüdischen Lebens“4, bekennt. Im Gegensatz zur distanzierenden Zuschrei­
bung einer bleibenden Verantwortung scheint dagegen der gegenwärtige 
Trend eine Rückkehr der Kategorie der Schuld in aktualisierender Absicht 
einzufordern, in polemischer, analytischer und moralisch-affirmativer Di­
mension.

Ich will im Folgenden zunächst an Jaspers’ Argumentation erinnern, 
die mir im Hinblick auf die zentrale Differenzierung weiterhin vertretbar 
und in ihren groben Linien auf nachgeborene Generationen und spätere 
Herausforderungen anwendbar erscheint (I.). Im nächsten Schritt gehe 
ich auf eine neue, bewusst entdifferenzierende Verwendung in der Diskus­
sion der Vergangenheitspolitik der Bundesrepublik ein. Dazu wende ich 
mich dem einflussreichen Buch von Esra Özyürek, einer Anthropologin an 
der Faculty of Divinity der Universität Cambridge, zu, das türkische und 

4 Staatsangehörigkeitsgesetz von 1913, geändert 22.03.2024, § 10, 1, 1a.

Peter Niesen

132

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


arabische Einwanderer in die Bundesrepublik als Subcontractors of Guilt 
(Subunternehmer der Schuld) bezeichnet (II.). Mit der Kritik an Özyüreks 
Begriffsbildung ist aber die neu einsetzende philosophische Diskussion 
noch nicht tangiert, die von einer Perpetuierung und Erneuerung histori­
schen Unrechts durch die nachfolgenden Generationen spricht. In dieser 
Hinsicht gehen der Politikwissenschaftler Daniel Butt und die Sozialphilo­
sophin Avia Pasternak am weitesten, die den Nachgeborenen gegenwärtige 
Unrechtshandlungen gegenüber den Nachkommen der Opfer zurechnen 
und ihnen somit die Schuld an anhaltendem und neuem Leid geben (III.). 
Dieses nüchterne Verständnis von Verschuldung aus verweigerter Haftung 
erscheint weiterhin anschlussfähig, wenngleich stärkerer Differenzierung 
nach rechtlicher und moralischer Verantwortung bedürftig. Allerdings sind 
Butts und Pasternaks Konzeptionen nicht aussagekräftig darüber, ob sie 
sich allein auf die Nachkommen oder auch auf die ermordeten Opfer selbst 
richten. Die Anwendung der Idee verweigerter Haftung auf die Beziehung 
zwischen den Nachgeborenen und den Toten ist aber nur dann nicht inko­
härent, wenn es für die Ermordeten selbst einen Unterschied machen kann, 
ob ihnen gegenüber Verpflichtungen erfüllt oder verweigert werden. Dazu 
ist es erforderlich, so argumentiert die Philosophin Zofia Stemplovska, 
dass Tatsachen darüber, wie gut das Leben von Verstorbenen insgesamt 
verlaufen sein wird, durch die Handlungen der Lebenden verändert werden 
können (IV.).

Denjenigen, die mit Helmut Peukert und Thomas M. Schmidt die Debat­
te um anamnetische Solidarität verfolgt haben, wird klar sein, dass ich mich 
damit in heutigen Begriffen auf eine prägende Diskussion aus der frühen 
Frankfurter Schule beziehe. Schmidt hat sich bereits in seiner unveröffent­
lichten St. Georgener Diplomarbeit der Frage gestellt, über die Max Hork­
heimer und Walter Benjamin uneins waren, nämlich ob die Geschichte 
der Menschheit den Ermordeten nachträglich so etwas wie Gerechtigkeit 
widerfahren lassen kann – und zwar jenseits umstrittener theologischer An­
nahmen. 5 Die Themen unserer gemeinsamen Diskussionen in der Frank­
furter Leerbachstraße haben mich seither begleitet. Während Horkheimer 
bekanntlich die skeptische Position vertrat, dass die „Erschlagenen wirklich 
erschlagen“ 6 und ihre Schicksale besiegelt sind, hatte Benjamin sich nicht 

5 Vgl. Schmidt (1988), Peukert (1978).
6 Horkheimer in einem Brief an Benjamin vom 19.03.1937, zit. nach Tiedemann (1975), 

87.

Rückkehr der Schuld 

133

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von innerweltlichen Vorstellungen einer möglichen „rettenden“7 oder „rä­
chenden Gewalt“8 trennen mögen. Die nicht-polemischen Ansätze einer 
Rückkehr der Schuld lassen sich vor diesem Hintergrund als Versuche 
verstehen, einen Aspekt von Benjamins Hoffnung in analytischer Sprache 
zu rekonstruieren.

I. Die Schuldfrage

Karl Jaspers hatte in Die Schuldfrage zwischen strafrechtlicher, politischer, 
moralischer und metaphysischer Schuld unterschieden und allein für ers­
tere den Schuldbegriff im nicht-metaphorischen Sinn gelten lassen.9 Die 
moralische Verschuldung hatte er gesehen, aber sie auf die Täter10 unter den 
Zeitgenossen beschränkt. Für die Nachgeborenen kommen mithin allein 
die Typen der politischen und der metaphysischen Schuld, die ich hier 
auf sich beruhen lassen kann, infrage. Kollektivschuld kann es für Jaspers 
außerhalb der politischen Haftung nicht geben. Wie Michael Schefczyk 
festhält, ist für ihn die „staatsbürgerliche Haftung [...] die einzige akzeptable 
Form von verschuldensunabhängiger Kollektivschuld.“11

Unter politischer Schuld lässt sich, wie Jaspers ausführt, die „Haftung 
aller Staatsbürger für die Folgen staatlicher Handlungen, nicht aber krimi­
nelle und moralische Schuld jedes einzelnen Staatsbürgers in bezug auf Ver­
brechen, die im Namen des Staates begangen wurden“12, verstehen. Daher 
ist die Kategorie der Haftung, die Jaspers dem privatrechtlichen Vokabular 
entnimmt, auch nicht mit moralischen Vorwürfen verbunden. „Haftbarma­
chen heißt nicht, als moralisch schuldig erkennen“13. Jaspers erörtert nicht 
ausführlich, was unter dem Inhalt der Haftung zu verstehen ist – an einer 
Stelle spricht er synonym von „Wiedergutmachung“14, und er betont, dass 
sie materielle Folgen für die Einzelnen haben wird.15 Obgleich Haftung 
keinen moralischen Vorwurf beinhalte, erfordere sie doch eine Haltung der 

7 Schmidt (1988), 62.
8 Brunkhorst (1983), 7.
9 Vgl. Jaspers (1976), 45.

10 Ich verwende in diesem Beitrag der Lesbarkeit und Anachronismusvermeidung hal­
ber das generische Maskulinum.

11 Schefczyk (2014), 198.
12 Jaspers (1976), 22.
13 Ebd., 56.
14 Ebd., 32.
15 Vgl. ebd., 54.

Peter Niesen

134

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiwilligkeit, die sie von allgemeiner moralischer Normenbefolgung eben­
so unterscheide wie von der bloßen Begleichung von Schulden. Haftung 
hängt von „innerem Jasagen“16 ab. Zur Haftung gehören auch die kollektive 
Beschämung und „Kränkung“17 durch die Kriegsverbrecherprozesse, also 
immaterielle moralische Folgen, und auch objektive Kriegsfolgen wie Besat­
zung und Not.18 Als Subjekt der Haftung hält Jaspers unzweideutig das Kol­
lektiv der Staatsangehörigen fest, allerdings nicht als passive Subjekte, die 
unfreiwillig staatlichem Zwang unterworfen sind. Zwar heißt es zu Beginn, 
dass ich für Handlungen des Staates haften muss, „dessen Gewalt ich unter­
stellt bin und durch dessen Ordnung ich mein Dasein habe“19. Ausnahmen 
etwa für diejenigen, die sich in innere Emigration zurückgezogen haben, 
selbst für Widerstandskämpfer, erkennt Jaspers nicht an.20 Als notwendige 
Bedingung für die Haftungsübernahme erscheint aber, dass das Unrechtsre­
gime aus Wahlen hervorgegangen ist. „Politisch handelt im modernen Staat 
jeder, zum mindesten durch seine Stimmabgabe bei Wahlen oder durch 
Unterlassung des Wählens. Der Sinn politischer Haftung erlaubt es nieman­
dem auszuweichen.“21 Über die Ausgestaltung dessen, was an politischer 
Haftung von ihnen verlangt werden kann, dürften die Staatsangehörigen 
mitreden, aber letztlich würden Art und Ausmaß legitimerweise von den 
Siegermächten bestimmt, solange diese sich an das Natur- und Völkerrecht 
halten.22

Der Haftungsbegriff ist ebenso wie der strafrechtliche Schuldbegriff 
rechtlicher Beurteilung zugänglich. Damit scheint die Möglichkeit seiner 
Objektivierung nicht ausgeschlossen. Jaspers nimmt an, dass „politische 
Haftung [...] durch Friedensvertrag begrenzt und damit zu einem Ende ge­
bracht“23 wird, während individuelle moralische Schuld anhaftet. Tatsäch­
lich wurden Art, Ausmaß und Adressaten finanzieller Reparationen im 
Luxemburger Abkommen spezifiziert.24 Als reflexive Kategorie beinhalte 

16 Ebd., 85. Im Folgesatz reißt Jaspers seine eigene Begriffsunterscheidung wieder ein, 
wenn er Haftung darauf bezieht, dass „ich gutmachen will, was ich mitverschuldet 
habe“ (ebd.). Meine Interpretation von Jaspers ist als rationale Rekonstruktion zu 
verstehen.

17 Ebd., 37.
18 Vgl. ebd., 45.
19 Ebd., 21.
20 Vgl. ebd, 27.
21 Ebd., 45.
22 Vgl. ebd., 30.
23 Ebd., 75.
24 Vgl. Colonomos/Armstrong (2008).

Rückkehr der Schuld 

135

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haftung aber auch immaterielle „Reinigung“, d. h. die Verpflichtung zu 
Demut und zur Klärung der Vorgänge – „ein innerlicher Vorgang, der nie 
erledigt“ ist und, in einer erstaunlichen Wendung, zur Bedingung künftiger 
„politischer Freiheit“ für das haftende Kollektiv wird.25 Das bedeutet aber 
nicht, dass äußere Forderungen anhaften können, sodass Jaspers zufolge 
der Haftungsprozess wesentlich abschließbar sein muss.

Etwas diffus handelt Jaspers von dem Gegenstand der Haftung. Deutsch­
land ist haftbar, weil es den Krieg begonnen hat.26 Verklausuliert heißt es, 
dass „Handlungen […] zur Ausrottung von Bevölkerungen und zu anderen 
Unmenschlichkeiten führten“27, aber abwesend ist in der ersten Auflage das 
Spezifikum der Ermordung der europäischen Juden. Jaspers spricht allge­
mein von „Deportierten“ und „Emigrierten“,28 nennt aber nicht die konkre­
ten Opfergruppen. Hannah Arendt, auf deren Zeitungsartikel „Organisierte 
Schuld“ die Schuldfrage antwortet,29 hatte im Jahr 1944 den „systematischen 
Massenmord“ bereits als „reale Konsequenz aller Rassentheorie“ benannt.30

Aus Jaspers’ Begriffsbildung folgt, dass es nicht möglich ist, ein Volk eines 
Verbrechens oder auch nur moralischer Verfehlung zu beschuldigen. Mög­
lich ist es, das Volk kollektiv in die Verantwortung für die Handlungsfolgen 
zu nehmen, was selbst ein innerlich-moralisches Bekenntnis erfordere, wo­
bei Jaspers nicht über die Frage eines späteren Anhaltens und Anerbens 
der Verpflichtung nachdenkt. Der juristische Charakter der Haftungsbezie­
hung bürgt ihm dafür, dass die politische Schuld begrenzt ist und nach 
der Ableistung der Haftungsverpflichtung ohne Rest verschwindet, von 
bleibenden subjektiven Einstellungen einmal abgesehen. Nimmt man des 
Arguments halber an, dass die unter dem wachsamen Blick der Alliierten 
erfolgten Reparationszahlungen eine angemessene Form von Reparation 
waren, wäre Jaspers zufolge nicht nur die Schuldfrage, sondern auch die 
Frage der Verantwortung im Sinne von Haftung erledigt.

Jürgen Habermas hat im Historikerstreit an Jaspers’ Verantwortungskon­
zeption angeknüpft und sie auf die Formel einer „Unvertretbarkeit der uns 
zugemuteten Haftung“31 gebracht. Damit bekräftigt er gleichzeitig die Zu­

25 Alle Zitate in diesem Satz: Jaspers (1976), 86.
26 Vgl. ebd., 49, 61.
27 Ebd., 38.
28 Vgl. ebd., 85.
29 Vgl. ebd., 61 Fn.
30 Arendt (2019), 36. Jaspers hat seine Fehleinschätzung in seinem Nachwort von 1962 

korrigiert (vgl. Jaspers (1976), 91).
31 Habermas (1987), 144.

Peter Niesen

136

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechnungsdimension: Haftung ist nicht etwa eine universalistische Pflicht 
zur Wiedergutmachung (wie es in Arendts kosmopolitischer Wendung in 
Organisierte Schuld und noch in Pasternaks aktueller Idee eines globalen 
Fonds anklingt32), sondern eine nicht-fungibel auf die Nachfahren des 
Täterregimes bezogene, wenngleich überpersönliche und anhaftende Ver­
pflichtung. Habermas identifiziert zwei bleibende Verpflichtungen: Erstens, 
dass die Deutschen

die Erinnerung an das Leiden der von deutschen Händen Hingemorde­
ten wachhalten müssen. Diese Toten haben erst recht einen Anspruch 
auf die schwache anamnetische Kraft einer Solidarität, die Nachgeborene 
nur noch im Medium der immer wieder erneuerten, oft verzweifelten, 
jedenfalls umtreibenden Erinnerung üben können.33

Dies hat politische Folgen der Rücksichtnahme auf die Interessen der 
Nachfahren der Opfer in Deutschland und wohl auch dem Staat Israel 
gegenüber. Die zweite Verpflichtung richtet sich reflexiv auf ein Nationalbe­
wusstsein, das nur noch gebrochen tradiert werden kann:

Wir können einen nationalen Lebenszusammenhang, der einmal eine 
unvergleichliche Versehrung der Substanz menschlicher Zusammenge­
hörigkeit zugelassen hat, einzig im Lichte von solchen Traditionen fort­
bilden, die einem durch die moralische Katastrophe belehrten, ja arg­
wöhnischen Blick standhalten.34

Habermas spricht hier von den Verpflichtungen der Gruppe von „Nachge­
borenen“35, die durch die Zugehörigkeit zu Familienzusammenhängen und 
zur Kultur- und Sprachnation vermittelt sind.36 Das heißt, seine Identifizie­
rung der Verpflichteten verläuft nicht nur wie bei Jaspers über Staatsbür­
gerschaft, sondern auch die jeweilige Familien- und Bildungsgeschichte. 
Sie überträgt uns, „die wir als Bürger der Bundesrepublik Deutschland in 
der politisch-rechtlichen und kulturellen Nachfolge des Staates und der 
Gesellschaft der ‚Tätergeneration‘ stehen, eine historische Haftung für die 
Konsequenzen ihrer Taten“37. Damit ist verträglich, dass Habermas noch 
in der Auseinandersetzung um den Bau des Berliner Holocaust-Mahnmals 

32 Pasternak (2021), 170f.
33 Habermas (1987), 140.
34 Ebd.
35 Ebd., 142.
36 Vgl. ebd.
37 Ebd.

Rückkehr der Schuld 

137

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Privilegierung der Deutungsmacht der kulturell und familiär Nachge­
borenen vor den eingebürgerten Deutschen vornimmt: Weder die Nachfah­
ren der Opfer noch

die seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges eingebürgerten Immigranten 
können sagen, was dieses Denkmal ausdrücken soll. Stifter sind diejeni­
gen Bürger, die sich als die unmittelbaren Erben einer Kultur, in der das 
möglich war, vorfinden – in einem Traditionszusammenhang, den sie 
mit der Tätergeneration teilen.38

Damit ist das systematische Problem einer zwischen Nachfahren und Zuge­
wanderten ungleich verteilten Erinnerungspolitik und -kultur aufgeworfen, 
das Jaspers’ begriffliche Unterscheidungen noch nicht reflektieren konnten.

II. Subunternehmer der Schuld?

Jaspers’ Differenzierungen sollten „bewahren vor der Flachheit des Schuld­
geredes, in dem alles stufenlos auf eine einzige Ebene gezogen wird“39. 
Im Gegensatz dazu rehabilitiert die Untersuchung von Özyürek einen 
umfassenden Schuldbegriff als Treiber einer Politik der Erinnerung, die 
historisch unbeteiligten Einwanderergenerationen zunächst vorenthalten 
und dann aufgezwungen wird. Das Thema von Subcontractors of Guilt ist, 
dass in der Erinnerungskultur der Bundesrepublik nicht mit einheitlichem 
Maß gemessen wird.40 Özyürek kritisiert zunächst, dass die Brechung des 
nationalen Bewusstseins die erste Einwanderergeneration, die sogenannten 
Gastarbeiter, als historisch Unbeteiligte ausschließen musste, nur um später 
junge Einwanderer übergriffigen Strategien einer Aufarbeitung der Vergan­
genheit auszusetzen, die sie in sozialisierender Absicht mit der deutschen 
Unrechtsgeschichte konfrontieren. Am Beispiel eines Theaterstücks, das 
migrantische Jugendliche im Ruhrgebiet entwickelt und aufgeführt haben, 
weist sie eine forcierte Überblendung der nationalsozialistischen Judenver­
folgung mit historisch-muslimischem Antisemitismus und beider mit der 
autoritären Vaterrolle in den Familien nach. Am Beispiel eines Besuchs in 
einem Vernichtungslager kritisiert sie, dass die Initiatoren zwischen einer 
angesonnenen, vorgeblich richtigen Identifikation mit den Tätern und 
vorgeblich falscher Identifikation mit den Opfern unterscheiden. Ich wen­

38 Habermas (1999).
39 Jaspers (1976), 22f.
40 Özyürek (2023). Alle Übersetzungen in diesem Beitrag vom Verf.

Peter Niesen

138

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de mich im Folgenden nicht gegen ihre Einschätzung, dass erinnerungs­
pädagogische Projekte misslingen können. Ich konzentriere mich auf die 
Verwendung des Schuldbegriffs, der Jaspers zufolge alle staatsbürgerliche 
Vergangenheitspädagogik von vornherein, und noch vor dem Beginn aller 
konkreten erinnerungskulturellen Projekte, invalidieren müsste.

Özyürek deutet die deutsche Vergangenheitspolitik als raffinierten Ex­
klusions- wie Inklusionsmechanismus auf ethnischer Grundlage. In einer 
ersten Phase der Immigration in der Nachkriegszeit wurden muslimische 
Einwanderer durch sie als „rassifizierte und migrantisierte Gruppen“41 pro­
duziert, um sie nicht gesellschaftlich und politisch in einen „deutschen 
Gesellschaftsvertrag“42 inkludieren zu müssen. Die 180 Grad-Wendung, die 
die Erinnerungspolitik seit den 2000er-Jahren vorgenommen habe, verdan­
ke sich einem unabgegoltenen Bedürfnis der „weißen Deutschen“43. Ein­
wanderer würden zunehmend als Hindernis „der nationalen Versöhnung 
der Deutschen mit ihrer Nazivergangenheit und ihrer Annahme der De­
mokratie“44 gesehen, indem sie sich unzureichend mit dem Holocaust aus­
einandersetzen und Antisemitismus importieren – Herausforderungen, auf 
die mit Holocaust-Pädagogik und Präventionsprogrammen gegen Antise­
mitismus reagiert wurde, die speziell auf Einwanderer und Flüchtlinge mit 
muslimischem Hintergrund zugeschnitten sind. Während weiße Deutsche 
mit christlichem Hintergrund die „Lektionen des Holocaust“45 insoweit 
gelernt hätten, dass sie in eine Erzieherrolle wechseln konnten, würden 
Einwanderer in die Rolle renitenter Schüler gedrängt, die sich weigern, 
„Schuld mitzuschultern“46.

Schon in der Einleitung relativiert die Autorin allerdings rhetorisch den 
vollmundigen Buchtitel und unterscheidet zwischen guilt und debt („a per­
sonal or national liability“47), also Schuld und Haftung. Im Unterschied 
zu Jaspers kommt die Beweisführung dann aber im weiteren Verlauf oh­
ne Rekurs auf debt bzw. liability aus. Stattdessen wird das Begriffspaar 
„Schuld und Verantwortung“ (guilt and responsibility)48 in der Folge stets 
in Parallelführung angewandt. Inklusion in die deutsche Gesellschaft hän­

41 Ebd, 21.
42 Ebd., xiii, 1, 3, 5 et passim.
43 Ebd., x.
44 Ebd., 1.
45 Ebd.
46 Ebd., xi.
47 Ebd., 3.
48 Ebd., 12, 18, 22 et passim.

Rückkehr der Schuld 

139

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge davon ab, dass „Schuld und Verantwortung“ angenommen werden: 
„[I]mmigrants’ inclusion into German society is conditional on their ta­
king on the German guilt and responsibility for the Holocaust“49. Die 
Alternativität der vorher eingeführten Leitfrage wird nicht behandelt: „Can 
just anyone, irrespective of their relationship to Germany or the German 
nation, take in this guilt or pay off this debt?“50 Für Özyürek macht es 
offenbar keinen Unterschied, ob man die Schuld anderer annehmen oder 
sich an der Übernahme von Verantwortung beteiligen soll. Es ist aber jen­
seits einer Universalisierung des Schuldbegriffs eine wichtige Frage, ob sich 
Einwanderer politisch-rechtlichen Verpflichtungen und staatsbürgerlicher 
Haftung für Verbrechen der Vergangenheit, an denen sie in familiärer und 
kultureller Linie unbeteiligt sind, entziehen können sollen. Die angebliche 
Pflicht zur Übernahme von historischer Schuld, die unterstellt erzwungene 
Identifikation mit den Tätern, muss deren Erörterung aber verstellen. Der 
Özyürek zufolge notwendige Durchgang durch die angenommene Identität 
als Täter beinhaltet dagegen die Rückkehr eines Schuldverständnisses, das 
weit über eine Bereitschaft zur Haftung hinausreicht und das bereits Jaspers 
für die nicht strafwürdigen Zeitgenossen ad acta gelegt hatte.

Der Inhalt der Haftung, die Özyürek zufolge den Migranten in der 
Bundesrepublik angesonnen wird, ist Empathie. Eine empathische Einstel­
lung geht über die Habermas’sche Verpflichtung auf Erinnerung hinaus, 
scheint aber einen gemeinsamen Nenner der deutschen Erinnerungskultur 
zu bezeichnen. Empathie gegenüber den Opfern und ihren Nachfahren 
könnte als plausibles Merkmal einer Haftung dienen, die über privat- und 
völkerrechtliche Erstattungsansprüche hinausgeht und ebenso anhaftet wie 
eine Verpflichtung zur Erinnerung.51 Allerdings nimmt die deutsche Erin­
nerungspolitik Özyürek zufolge einen Opfertausch vor. Aus der Empathie 
gegenüber den Opfern werde eine Verpflichtung der „Muslim-minority 
Germans“ gegenüber „white Germans“52:

[I]n order to legitimately ask to be accepted as a member of German 
society, Muslim-minority Germans are expected to empathize and sym­
pathize with contemporary white Germans in whose name the Holocaust 
was committed, and that they too now have to live with this guilt. This 

49 Ebd., 22.
50 Ebd, 3.
51 Vgl. Wiedemann (2022). Auch in der Antirassismusdiskussion ist Empathie oder 

Einfühlungsvermögen als Eingangsvoraussetzung anerkannt. Vgl. Czollek (2023), 149.
52 Özyürek (2023), 25

Peter Niesen

140

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kind of empathy, which brings together people who have to live with 
guilt, is exactly what Karl Jaspers had hoped would define the basis of the 
new German society.53

Die Übernahme von „this guilt“, d. h. der Schuld, dass im eigenen Namen 
der Holocaust begangen wurde, sei das Kriterium, einen (zwar nur vorläufi­
gen und bedingten) Eingang in den „deutschen Gesellschaftsvertrag“54 zu 
finden, und zwar durch Loyalität gegenüber den damit unverschuldet zu 
Tätern gemachten Zeitgenossen. Hier zeigt sich die ganze Inkohärenz der 
verallgemeinerten Schuldsemantik: Den unschuldig belasteten Nachfahren 
erwächst eine Schuld aus der Vergangenheit, die die (mehrfach) unschul­
digen Einwanderer übernehmen sollen. Es schließt sich der Kreis: Die 
Zumutung einer Auseinandersetzung mit den historischen Verbrechen der 
aufnehmenden Gesellschaft entlarvt sich in der historisch tatsachenwidri­
gen, unredlichen Erwartung einer Übernahme von Schuld. Damit verdeckt 
Özyürek, dass sich die Tatsache, dass in jemandes Namen der Holocaust 
verübt wurde, nicht sinnvoll als Schuld, die die Zeitgenossen (seien es 
Nachfahren, seien es Einwanderer) schultern müssen, begreifen lässt. Seit 
Jaspers’ Schuldfrage ist klar, dass die Kollektivschuldthese vielmehr dazu 
dient, von der eigenen Handlungsmacht abzusehen, weil sie von zukünfti­
gen Handlungen entlastet. Viel weniger handelt es sich bei ihr Jaspers zufol­
ge, wie von Özyürek behauptet, um eine tragfähige „Grundlage der neuen 
deutschen Gesellschaft“ (basis of the new German society).55 Die Rückkehr 
der Schuld, die Anwendung eines undifferenzierten Schuldbegriffs verzerrt 
Jaspers‘ Argumentation in ihr Gegenteil.

Özyürek ist darin recht zu geben, dass das Ansinnen von gerichteter 
Empathie fehlschlagen kann, und seit Beginn der Forschung über Erinne­
rungspolitik und Migration gibt es Studien über die Identifikation mit den 
Opfern der nationalsozialistischen Verbrechen.56 Wie angemessen die Do­
minanz eines „Opfernationalismus“57 als erinnerungspolitische Einstellung 
ist, wird in kulturwissenschaftlicher Forschung problematisiert; und poli­
tikwissenschaftliche Arbeiten zu Kulturen der Viktimisierung säen Zweifel 
daran.58 Özyüreks Polemik verfängt letztlich nur durch die „Flachheit des 

53 Ebd. (Hervorhebung P. N.)
54 Ebd., 148.
55 Ebd., 25. Vgl. das obenstehende Zitat.
56 So bereits die bahnbrechende Arbeit von Georgi (2003).
57 Lim (2024).
58 Vgl. Art (2009), Caramani/Manucci (2019), Niesen (2023).

Rückkehr der Schuld 

141

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schuldgeredes“59, in dem alle Katzen grau und alle Projektionen erlaubt 
sind. Folgt daraus, dass die Frage nach einer Verschuldung der Zeitgenos­
sen, sei es der Nachfahren, sei es der Zugewanderten, vom Tisch ist?

III. Historisches und gegenwärtiges Unrecht

Die heutige Diskussion über Makroverbrechen der Vergangenheit ist ge­
prägt von der Frage nach rectifying historical injustice.60 Durch die Über­
tragung der Semantik von Menschheitsverbrechen auf das Vokabular der 
(nationalen, internationalen, globalen) Ungerechtigkeit wird das Thema 
neu zwischen Moralphilosophie und Naturrecht verortet und an bestehen­
de gerechtigkeitstheoretische Debatten angebunden. Die Absicht der Auto­
ren ist es, eine Revision bestehender Völkerrechtsnormen und -praktiken 
zu initiieren.61 Wenn also von Pflichten und Rechten die Rede ist, meint 
man prinzipiell durchsetzbare Verpflichtungen und strikte moralische An­
sprüche, die auf die eine oder andere Weise gesetzlich sanktioniert und 
erzwungen werden sollten. Es erscheint daher nicht irreführend, statt von 
„historischer Ungerechtigkeit“ im Folgenden von „historischem Unrecht“ 
zu sprechen. Die Diskussion deckt einen sehr breiten Phänomenbereich 
ab, der von Sklaverei und kolonialer Unterwerfung bis hin zum Raub von 
Kunstwerken reicht. Sie verengt und konkretisiert sich aber teilweise wie­
der, indem in führenden Publikationen die Erstattungsdimension (Rückga­
be oder Entschädigung) im Vordergrund steht.62

Trotz der zunehmenden Breite der Debatte um historisches Unrecht 
eignet sich die neuere analytische Diskussion, um der Frage nach anhalten­
der oder aktueller Verschuldung der späteren Mitglieder einer staatsbürger­
lichen Gemeinschaft nachzugehen, die von Jaspers noch nicht und von 
Özyürek nur als Disziplinarmechanismus erörtert wurde. Die Innovation 
bei Butt und Pasternak liegt darin, dass sie in nicht abgegoltenem Unrecht 
neues Unrecht sehen. Ihre Konzentration auf Fälle, in denen eine materi­
elle Restitution möglich erscheint, lässt dies anschaulich werden. Am Bei­
spiel staatlichen Kunstraubs argumentiert etwa Butt, dass die Weigerung, 

59 Jaspers (1976), 22.
60 So der Titel von Butt (2009)
61 Vgl. ebd., vgl. Pasternak (2021).
62 Vgl. Minow (1998), Miller (2004). Zur Rückgabe von Kulturgütern s. Schönberger 

(2021).

Peter Niesen

142

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein historisch bedeutsames Objekt zurückzugeben, der ursprünglichen Ent­
wendung, die von anderen Akteuren begangen wurde, ein neues Unrecht 
hinzufügt, für das die jetzt lebende Generation geradestehen muss. „It is 
clear that in this instance a fresh act of injustice is committed.”63

Damit ist nicht automatisch auch eine moralische Verantwortung für das 
ursprüngliche Unrecht verbunden, wohl aber die Haftungsverpflichtung 
für das eingetretene Ergebnis in Form einer „outcome responsibility“.64 

Butt ist aber nicht an einer vollständigen Entmoralisierung der Gegenwart 
in Bezug auf das historische Unrecht interessiert. Dort, wo überlappende 
Generationen das Zurechnungssubjekt über Zeit hinweg immer wieder als 
dasselbe rekonstituieren, ist ihm zufolge auch eine moralische Zurechnung 
am Platze, auch „self-reproach“65 (also Vorhaltungen, die sich die Akteure 
des neuen Unrechts machen), sowie „guilt and shame“66 wegen der Unter­
lassung sowie die Verpflichtung auf Nicht-Wiederholung:

[W]hen a failure to fulfil such duties constitutes an ongoing policy, 
sustained over time, rather than a wayward, one-off governmental act, 
it is likely that the relevant nation is collectively responsible not only in 
terms of outcome responsibility but also in the stronger sense of moral 
responsibility.67

Die dazu maßgebliche „Überlappung“68 bestehe unabhängig davon, ob die 
Träger der Verpflichtung einwandern oder Nachkommen der Täter sind, 
allerdings scheint dieses Kriterium – womöglich gegen Butts Intention – 
eine zumindest graduelle Unterscheidung zwischen langjährigen Einwan­
derern und jüngst Eingewanderten nahezulegen, die dem binären Code 
einer haftenden Staatsbürgerschaft entgegengesetzt ist. Mit Butt wird man 
sagen dürfen: Je weniger kulturell-historische Überlappung, desto schwä­
cher die zusätzlich zur obligatorischen Haftung hinzutretende moralische 
Verbindlichkeit, diese zu erfüllen.

Wie schon bei Jaspers wirft Butts Konstruktion die Frage auf, ob Haf­
tung (Restitution oder Kompensation, verbunden womöglich mit einer 
Entschuldigung) grundsätzlich begrenzt oder potenziell unbegrenzt ist. Im 

63 Butt (2009), 177; vgl. Pasternak (2021), 191.
64 Der Ausdruck stammt von Tony Honoré und wurde von Miller (2004), 244, in die 

Debatte um historisches Unrecht eingeführt.
65 Butt (2009), 182.
66 Ebd.
67 Ebd., 182f.
68 Ebd. 183.

Rückkehr der Schuld 

143

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegensatz zur Rückgabe und Kompensationszahlung für geraubtes Kultur­
gut scheinen Massenverbrechen wie Krieg und Genozid jedoch notwendi­
gerweise, und unabhängig vom Grad der Bemühung um Reparationen, 
einen unbearbeiteten Überschuss in die Folgegenerationen weiterzuführen. 
Niemand würde in ihrem Fall auch nur die Möglichkeit konklusiver Resti­
tution erwägen – die Toten sind nicht mehr zum Leben zu erwecken. 
Butts Konzeption ist somit von bleibender Relevanz für die Aufarbeitung 
des nationalsozialistischen Unrechts auch nach mehreren Generationen: 
Dort, wo materielle oder symbolische Reparationen vorenthalten werden, 
machen die Akteure sich aktuell im rechtlichen Sinn schuldig, ohne je­
doch, dies ist der entscheidende Punkt, an der Schuld für die historischen 
Massenverbrechen zu partizipieren. Ob sie damit auch eine moralische 
Pflicht verletzen und entsprechend moralische Vorhaltungen angebracht 
sind, hängt Butt zufolge vom Grad der historischen Überlappung ab.

Pasternaks Konzeption steht ebenfalls – wie bei Jaspers und Butt – im 
Zeichen der Frage, wer für die Verfehlungen der Vergangenheit zu Zah­
lungen herangezogen werden darf („Should citizens pay for their state’s 
wrongdoings?“69). Daneben erkennt sie unterschiedliche Modi der Kom­
pensation an: Reparation oder Restitution, Rehabilitation, Entschuldigung, 
Nicht-Wiederholung.70 Für Pasternak spielt weder die Überlappung der 
Generationen noch die kulturelle Zugehörigkeit der Nachgeborenen eine 
Rolle für Fragen der Haftung. Sie ist der Ansicht, dass nicht die Nation, 
sondern allein die rechtliche Kategorie der Staatsbürgerschaft das haftende 
Kollektivsubjekt konstituiert, während sie Jaspers’ Konzeption eine Bedin­
gung schwacher Aktivbürgerschaft hinzufügt.71 Wenn, wie es für spätere 
Generationen nicht anders sein kann, eine individuelle Zurechnung von 
Massenverbrechen nicht mehr möglich ist, sollen Pasternak zufolge alle 
Staatsangehörigen, die eine Bedingung „intentionaler Bürgerschaft“72 erfül­
len, unabhängig von individueller Mittäterschaft zu Kompensationszahlun­
gen für historisches Unrecht herangezogen werden können. Damit schließt 

69 So der Untertitel von Pasternak (2021).
70 Der Inhalt der Reparationsforderung selbst unterliegt in jüngerer Zeit der Ausdiffe­

renzierung und meine eigene Argumentation ist neutral gegenüber den Modi der 
Kompensation. Für ein innovatives Beispiel s. Souter (2014).

71 Wobei wir gesehen haben, dass Butt keine Mühe hat, Zuwanderer unter die überlap­
penden Generationen zu zählen, die in jedem gegebenen Zeitabschnitt der demokra­
tischen Nation daraufhin anverwandelt werden, dass sie nicht nur haftbar gemacht, 
sondern auch in einen moralischen Verantwortungszusammenhang gestellt werden.

72 Pasternak (2021), 7.

Peter Niesen

144

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie einerseits die Zugehörigkeit zur Nation als relevante Überlegung aus. 
Andererseits sollen aber Bevölkerungsgruppen, die gewaltsam integriert 
wurden und auswandern würden, sobald sich die Möglichkeit ergibt73, 
nicht legitimerweise herangezogen werden können. Dies spricht für die 
historische Sensibilität ihres Vorschlags angesichts dissidenter und systema­
tisch übervorteilter Gruppen in Unterdrückerstaaten; gleichzeitig macht es 
ihre Konzeption als möglichen operativen Vorschlag für die Politikgestal­
tung annähernd unbrauchbar. Reparationen können dann nicht mehr über 
die Methode einer einheitlichen Besteuerung finanziert werden. Jaspers war 
sich im Klaren darüber, dass ohne eine Inklusion der innerlich Emigrierten 
(wie der Widerstandskämpfer) in die Kategorie der staatsbürgerlichen Haf­
tung ein Restitutionsprojekt nicht vonstattengehen kann.

Der Haftungsverpflichtung unterliegen Bürger, die bewusst die Hand­
lungsfähigkeit ihres Staates aufrechterhalten wollen und sich zu Wahlen, 
Militärdienst, politischer Betätigung heranziehen lassen – im Gegensatz zu 
denjenigen, die „extremem Zwang und Manipulation unterworfen sind“74 

und nach Reflexion „tiefe Entfremdung“75 gegenüber ihrem Staat empfin­
den. Die Unterscheidung zwischen intentionaler Bürgerschaft und unter­
drückten Gruppen vollzieht mithin nicht diejenige zwischen Nachfahren 
und Zuwanderern nach, eröffnet aber Positionen wie der von Özyürek die 
Option, dass sich minoritäre Positionen aus dem Gefühl „tiefer Entfrem­
dung“ heraus der Unterstützung staatlicher Handlungsfähigkeit wie auch 
der Teilhabe an historischer Haftung entziehen. Trotz ihrer Hinweise auf 
objektive Gründe des möglichen Hinaus-Optierens erhält so Pasternaks 
Konzeption einen voluntaristischen Zug, der bei Jaspers auf Unverständ­
nis stieße. Das Hinaus-Optieren ist umso problematischer, als es die Mög­
lichkeit neuen Unrechts aus Nicht-Restitution beinhaltet, wobei im Blick 
auf Butts Unterscheidung zwischen moralischer und nicht-moralischer 
Haftung dennoch die Möglichkeit offengehalten werden muss, dass sich 
Gruppen fairerweise zu finanzieller outcome responsibility herangezogen 
sehen, nicht aber beispielsweise zu symbolischer Restitution, etwa wenn 
sie sich verzögerten Entschuldigungshandlungen für das ursprüngliche Un­
recht verweigern.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass die Weigerung der Haftenden, 
bleibendes Unrecht abzuarbeiten, selbst als neues Unrecht aufgefasst wer­

73 Vgl. ebd., 76.
74 Pasternak (2021), 71.
75 Ebd., 78.

Rückkehr der Schuld 

145

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den kann. Damit ist für die Konzeptionen von Butt und Pasternak, aber 
auch von Jaspers, prinzipiell verträglich, dass historisches Unrecht ohne 
Rest abgearbeitet werden kann – eine Position, die Habermas zu Recht für 
den Fall von Krieg und Genozid als illusorisch ansieht. Wenn über Kom­
pensation, Restitution, Rehabilitierung und Nicht-Wiederholung hinaus 
eine bleibende Verpflichtung zur Erinnerung an Menschheitsverbrechen, 
zur Empathie mit den Opfern und ihren Nachfahren sowie zur Tradierung 
eines gebrochenen Nationalbewusstseins besteht, können sich die Mitglie­
der des Unrechtsstaats nicht zurücklehnen und auf geleistete Reparationen 
verweisen, denn die Möglichkeit einer neuen Verschuldung aus permanent 
oder wiederholt verweigerter Verpflichtung ist stets gegeben. Die Verpflich­
tung ist eine, zu deren Erfüllung man aus staatsbürgerlicher Zugehörigkeit 
rechtlich herangezogen werden kann (womöglich mit den von Pasternak 
geltend gemachten Ausnahmen). Es ist aber eine offene, weiterer Erörte­
rung bedürftige Frage, ob diese Verpflichtung, anhaltendes und neues Un­
recht zu vermeiden, für alle Staatsbürger auch eine moralische Dimension 
aufweist, wie Butt es im Falle überlappender Generationen auch für von 
außen hinzukommende Bürger behauptet.

Dabei bleibt bei Butt wie bei Pasternak unklar, wem gegenüber es sich 
bei der neuen oder erneuerten Verletzung um ein Unrecht handelt – ob 
neben der vorenthaltenen Erstattung für die Nachkommen, an der Butt 
und Pasternak festhalten,76 auch den Beraubten und Ermordeten selbst ein 
weiteres Unrecht angetan oder das ursprüngliche Unrecht, wie Stemplow­
ska fragt, „gemindert“ (mitigated)77 werden kann. Aber ob die Restitution, 
Entschuldigung, Nicht-Wiederholung etc. durch die späteren Generationen 
den Toten selbst geschuldet ist, bleibt bei ihnen offen. Wir müssen uns 
daher abschließend der Frage widmen, ob es überhaupt sinnvoll ist, eine 
solche Verpflichtungsbeziehung anzunehmen.

76 Bei Butt unter dem Vorbehalt von deren Bedürftigkeit aufgrund der Verbrechen 
der Vergangenheit, womit er ein der Diskussion historischen Unrechts heterogenes 
Element einführt (vgl. Butt (2009), 185).

77 Stemplowska (2020), 32.

Peter Niesen

146

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Verpflichtungen gegenüber Toten: Ist posthume Minderung von Unrecht 
möglich?

Von Verpflichtungen gegenüber Toten zu reden, erscheint nur dort sinn­
voll, wo man guten Gewissens annimmt, dass aktuelle Handlungen für 
die Toten einen Unterschied machen können. Kantische Moralen halten 
demgegenüber die Alternative bereit, Pflichten „in Ansehung anderer We­
sen“78, etwa gegenüber der unbelebten Natur, von Pflichten „gegen diese 
Wesen“79 zu unterscheiden, wie Kant in der Tugendlehre festhält. So dürfte 
es wenig umstritten sein, von Reparationspflichten in Ansehung von Ermor­
deten gegenüber ihren Nachfahren zu sprechen. Dann bilden aber die Toten 
bloß einen Index am Inhalt der Pflicht. Sie kommen nicht als ihre Adres­
saten in Betracht. Das ist zu wenig, um der Rede von Rehabilitierung, Ent­
schuldigung oder Reparationen gegenüber Toten einen Sinn zu verleihen. 
Am Beispiel geforderter Reparationszahlungen für die US-amerikanische 
Sklavereigeschichte hält Jason Fisette daher zu Recht fest: „Any argument 
for slavery reparations must rest its case on (what are thought to be) the 
wildly implausible claims that we are guilty of not doing our duty to the 
dead.”80 Tatsächlich beinhaltet Kants Rechtslehre belastbarere Ressourcen, 
um dieser Wendung eine unverdächtige Bedeutung zu geben, als seine 
Tugendlehre. In der Rechtslehre vertritt Kant der Ansicht, dass man einer 
verstorbenen Person weiter Unrecht tun kann, etwa durch üble Nachrede, 
die ihren „guten Namen nach dem Tode“81 beschädigt. Für unsere Erkennt­
nisinteressen ist die Konstruktion des guten Namens als eines immateriel­
len Eigentums, das der Person „anhängt“82 und dessen man sie berauben 
kann, mit dem schwerwiegenden Defekt belastet, dass der Träger dieses 
Rechts Kant zufolge homo noumenon, nicht homo phaenomenon ist. Adres­
sat der Verletzung ist die überpersönliche Menschenwürde, die Subjekte 
gerade nicht als Personen individuiert, sondern die von allem Empirischen 
und selbst den Anschauungsformen von Raum und Zeit abstrahiert. Die 

78 Kant (1900ff.), VI 442.
79 Ebd.
80 Fisette (2022), 675, Hervorhebungen im Original. Fisettes Argument verläuft über 

retributive Strafe für Verfehlungen gegenüber Verstorbenen, dem folge ich nicht. 
Er verfolgt auch das weitergehende Beweisziel, zu zeigen, dass den jetzt Lebenden 
„Schuld für das ursprüngliche Verbrechen anerbt“ (ebd., 693) und führt seine Argu­
mentation damit ad absurdum.

81 Kant (1900ff.), VI 295.
82 Ebd.

Rückkehr der Schuld 

147

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verleumdung toter Personen verletzt diese also nicht, indem sie „sie Geister 
werden lässt, in welchem Zustande sie die Beleidigung durch ihre Verleum­
der fühlten“83, sondern indem die Verletzung gleichsam vordatiert und 
Zeit, Raum und empirischer Umstände enthoben wird: „Der, welcher nach 
hundert Jahren mir etwas Böses fälschlich nachsagt, beleidigt mich schon 
jetzt; denn im reinen Rechtsverhältnisse, welches ganz intellektuell ist, wird 
von allen physischen Bedingungen (der Zeit) abstrahiert“.84 Der Verleum­
der beleidigt nicht mich als empirisch einzelne Rechtsperson, sondern die 
Menschenwürde in meiner Person. Wenn man die großzügigen Unterstel­
lungen der kantischen Rechtsmetaphysik in Kauf zu nehmen bereit ist, 
lässt sich Kants Konstruktion auf die verleumdeten Ermordeten anwenden, 
denn sie lässt so etwas wie eine gerichtlich festgestellte Rehabilitierung zu. 
Allerdings geht die mögliche Kompensation nicht über die Wiederherstel­
lung rechtlicher Unbescholtenheit hinaus und bezieht sich nicht auf posi­
tiv-individuelle oder sich der jeweiligen Gruppenzugehörigkeit verdanken­
de Eigenschaften und Merkmale. Die Abstraktion vom homo phaenomenon 
ergibt mithin nur eine teilweise Antwort auf die Ausgangsfrage, ob konkrete 
Ermordete uns verpflichten und wir ihnen gegenüber Kompensations- oder 
Restitutionspflichten wahrnehmen können.

Womöglich ist aber die kantische Strategie zu ehrgeizig, indem sie die 
vollständige Wiederherstellung eines status quo ante und nicht nur die 
„Minderung“85 (mitigation) historischen Unrechts anstrebt. Die analytische 
Diskussion versucht, Pflichten gegenüber Toten insofern einen Sinn abzu­
gewinnen, als posthum beeinflusst werden kann, wie ihr Leben im Ganzen 
verlaufen sein wird, ohne die Möglichkeit anzunehmen, dass man ihr Erle­
ben noch irgendwie affizieren kann. Wie Lukas Meyer festhält, läuft ohne 
diese Annahme die Debatte über historisches Unrecht insgesamt ins Leere: 
„The true moral significance of past wrongs does not lie in their impact on 
currently living and future people’s well-being; rather, the significance of 
past wrongs should be seen in the fact that past people were victims of these 
injustices.”86 Während Meyer von moralischen Rechten der vormaligen 
Person ausgeht und wie Kant an der möglichen Aufhebung von Unrecht 
interessiert ist, erörtert Stemplowska die mögliche posthume graduelle 

83 Ebd. Die unplausible Unterstellung, Verpflichtungen gegenüber Toten setzten deren 
fortdauernde Fähigkeit, Erlebnisse zu haben oder Erfahrungen zu machen („experi­
ences“) voraus, findet sich noch bei Mulgan (1999), 57.

84 Kant (1900ff.), VI 295f.
85 Stemplowska (2020), 32.
86 Meyer (2004), 173.

Peter Niesen

148

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minderung oder Abschwächung des Unrechts, das den Verstorbenen ange­
tan wurde, aus dem Beitrag zur Verwirklichung von Projekten der Toten, 
die in die Gegenwart hineinreichen können.87 Meyer konzentriert sich wie 
Kant auf symbolische Kompensation, die die Reputation der Verstorbenen 
für die jetzt Lebenden wiederherstellt, während Stemplowska weniger der 
geraubte Status als vielmehr das interessiert, was Menschen in der Durch­
führung ihrer Lebensprojekte vorenthalten wurde. Stemplowska bezieht 
sich auf „überlebende Präferenzen“88, wobei sich nicht alle dazu eignen, an­
dere zu verpflichten. Da Verstorbene keine persönlichen Erfahrungen mehr 
machen können, sind die relevanten überlebenden Präferenzen alle über­
persönliche (impersonal): die Fertigstellung eines Kunst- oder Bauwerks, 
die Verbreitung einer wissenschaftlichen Entdeckung, die Verabschiedung 
und Verteidigung eines Gesetzes. „If Trump fully dismantles ‚Obamacare‘, 
Obama’s life amounts to less, whether or not Obama is alive to witness 
it.“89 Diese Denkfigur lässt sich auch auf diejenigen übertragen, die Opfer 
historischen Unrechts geworden sind, denn das Unrecht des gewaltsamen 
Todes liegt nicht nur darin, den Toten die Chance zur Erfüllung ihrer 
persönlichen Präferenzen zu verweigern, sondern auch darin, ihnen die 
Gelegenheit zu nehmen, ihre überpersönlichen Präferenzen zu verwirkli­
chen.

Die verwendeten Beispiele zeigen, dass Stemplowskas Konzeption der­
zeit noch zu individualistisch und auch elitär konzipiert ist. Sie ist auf 
Architekten unvollendeter Kathedralen und die wertschätzende Erinnerung 
an Entdecker und Politiker zugeschnitten, auch wenn Stemplowska univer­
sell zu unterstellende überpersönliche Präferenzen (wie das Wohlergehen 
der eigenen Nachkommen oder ein respektvolles Gedenken) zulässt. Eine 
weitere Schwierigkeit ist es, auf gruppen- oder menschheitsbezogene über­
persönliche Präferenzen hin zu handeln, aber jederzeit unterscheiden zu 
müssen, ob man dies um der Verstorbenen willen tut, oder weil es sich 
(bei der Fertigstellung von Kathedralen, dem Bau von Schulen, der Veröf­
fentlichung von Manuskripten oder der Anlage von Naturschutzgebieten) 
um freistehend vorzugswürdige Ziele handelt. Authentische überlebende 
Präferenzen könnten selbst normativ problematisch ausfallen und die Erör­
terung dessen, welchen überlebenden Präferenzen die Erfüllung zu verwei­
gern ein neues Unrecht im Sinne von Butt und Pasternak wäre, müsste 

87 Stemplowska (2020), 35f.
88 Ebd., 42.
89 Ebd., 49.

Rückkehr der Schuld 

149

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jetzt allererst einsetzen. Die Realisierung überpersönlicher Präferenzen ist 
zudem nur ein kleiner Teil dessen, was darüber entscheidet, wie unser 
Leben verlaufen sein wird. Dennoch ist festzuhalten, dass weder epistemo­
logische Skepsis gegenüber der durchgängigen Erkennbarkeit überlebender 
Präferenzen noch die gerechtigkeitstheoretische Problematik, welche von 
ihnen spätere Generationen verbinden können sollen, die Plausibilität einer 
Zuschreibung verbreiteter Interessen an Erinnerung, Entschuldigung, Em­
pathie sowie an Kompensation der Nachfahren aufheben kann. Die Erfül­
lung entsprechender Pflichten und die damit verbundene Abschwächung 
historischen Unrechts erscheint möglich, metaphysisch wenig anspruchs­
voll und normativ attraktiv. Sie kann als der fehlende Baustein dienen, 
um einer Rückkehr der Schuld in einem engen Sinn etwas Produktives 
abzugewinnen, ohne Verwirrung befürchten zu müssen.

V. Schluss

Von Rückkehr der Schuld kann in einem unkontroversen Sinn dort gespro­
chen werden, wo die Verschuldung aus vorenthaltener Haftung resultiert. 
Die Akteure der Vorenthaltung – und damit die Subjekte der Verschuldung 
– sind jetzt lebende Menschen. Wir haben keine überzeugenden Gründe 
angetroffen, Haftungspflichten nicht, wie von Jaspers vorgeschlagen, auf das 
Kollektiv der Staatsbürger (Nachfahren und Einwanderer gleichermaßen) 
zu beziehen. Ob Verschuldung aus vorenthaltener Haftung in jedem Fall 
einen moralischen Vorwurf rechtfertigt, ist eine weiterhin offene Frage 
– die Bedeutung von generationeller Überlappung mit den Tätern über 
die staatsbürgerliche Inklusion hinaus muss weiterer Erörterung vorbehal­
ten bleiben, insbesondere wenn es um die Zurechnung symbolischer Haf­
tungsmodi wie Erinnerung, Entschuldigung oder Empathie geht. Damit 
ist aber die Frage asymmetrischer Erwartungen an erinnerungspolitische 
und -kulturelle Pflichten in Einwanderungsländern, wie sie von Özyürek in 
polemischer Absicht aufgeworfen wurde, in einem prinzipiell bearbeitbaren 
Vokabular gestellt. Unproduktiv ist dagegen die hinter Jaspers zurückfallen­
de Universalisierung historischer Schuld und ihre irreführende Projektion 
auf die jetzt Lebenden. Die Perpetuierung vorenthaltener Haftung ist neues 
Unrecht, mit dem sich keine Beteiligung am ursprünglichen Unrecht ver­
binden lässt, sodass auch von einer An- oder Übernahme ursprünglicher 
Schuld nicht sinnvoll die Rede sein kann.

Indem Kompensationspflichten für Menschheitsverbrechen schwerlich 
als auch nur annähernd abgegolten vorgestellt werden können, muss Jas­

Peter Niesen

150

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pers’ Hoffnung auf eine zeitliche und inhaltliche Begrenzung der Verant­
wortung verworfen werden. Allerdings ließ sich zeigen, dass eine posthume 
Kompensation nicht allein den Nachfahren geschuldet ist und auch nicht 
nur ihnen zukommen kann. Dass die Erfüllung von materiellen wie imma­
teriellen Haftungsverpflichtungen die Ermordeten nicht selbst affizieren, 
wohl aber beeinflussen kann, wie ihr Leben insgesamt verlaufen sein wird, 
lässt ihnen keine Gerechtigkeit widerfahren. Es entwertet damit aber noch 
nicht die Anstrengung, durch heutige Handlungen das historische Unrecht 
zu mindern.

Der „Tigersprung ins Vergangene“90, den Benjamin in seinen Thesen zur 
Geschichte in Aussicht stellt, ist der prosaischen Realisierung überlebender 
Präferenzen verschlossen. Es handelt sich also bei ihr nicht um die Her­
stellung einer „rettende[n] Erinnerung an die geknechteten Vorfahren.“91 

Die „Rettung des Vergangenen, die Zusammenfügung des Zerschlagenen“92 

ist unmöglich; die Erschlagenen sind wirklich tot. Hilft es, die Semantik 
überlebender Präferenzen der Ermordeten heranzuziehen, damit die Nach­
welt „deren Schicksal als ein endgültiges noch offenhält“?93 Der Verzicht 
auf nur theologisch zu deutende Grenzerfahrungen, wie sie Schmidt mit 
Horkheimer an Benjamins Konzeption kritisiert, und auch auf die Zeitent­
hobenheit einer allgemeinen Menschenwürde (Kant), vor allem aber die 
Kritik an einer notwendig inkohärenten Universalisierung des Begriffs his­
torischer Schuld (Özyürek) ermöglicht die Weiterführung des Gesprächs. 
Als Vorteil der hier vorgeschlagenen Konzeption erscheint jedenfalls, dass 
die Konfrontation neuen Unrechts aus der Vorenthaltung geschuldeter Haf­
tung mit überlebenden Präferenzen nicht am public reason-Test scheitert94 

und somit einer liberalen Gesellschaft zugemutet werden kann.

Literatur

Arendt, Hannah: Organisierte Schuld, in: dies.: Sechs Essays. Die Verborgene Traditi­
on. Kritische Gesamtausgabe. Hrsg. von Barbara Hahn unter Mitarbeit von Barbara 
Breysach und Christian Pischel, Bd. 3, Göttingen 2019, S. 30–41.

Art, David: The Politics of the Nazi Past in Germany and Austria, Cambridge 2009.

90 Benjamin (1980), 701.
91 Schmidt (1988), 62 (Hervorhebung P. N.).
92 Ebd., 65.
93 Ebd., 66.
94 Vgl. Schmidt (1999), Schmidt (2023).

Rückkehr der Schuld 

151

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin, Walter: Über den Begriff der Geschichte, in: ders.: Gesammelte Schriften. 
Hrsg. von Rolf Tiedemann, Bd. I, 2, Frankfurt am Main 1980, S. 691–704.

Brunkhorst, Hauke: Kommunikative Vernunft und rächende Gewalt. Über Jürgen 
Habermas‘ Theorie des kommunikativen Handelns, in: Sozialwissenschaftliche Lite­
ratur Rundschau 6 (1983), H. 8/9, S. 7–34.

Butt, Daniel: Rectifying International Injustice. Principles of Compensation and Resti­
tution Between Nations, Oxford 2009.

Caramani, Daniele/Manucci, Luca: National Past and Populism. The Re-Elaboration 
of Fascism and Its Impact on Right-Wing Populism in Western Europe, in: West 
European Politics 42 (2019), S. 1159–1187.

Colonomos, Ariel/Armstrong, Andrea: German Reparations to the Jews after World 
War Two. A Turning Point in the History of Reparations, in: Pablo de Greiff (Hrsg.): 
Handbook of Reparations, Oxford 2008, S. 390–419.

Czollek, Max: Versöhnungstheater, 2. Auflage, München 2023.
Elster, Jon: Die Akten schließen. Recht und Gerechtigkeit nach dem Ende von Diktatu­

ren, Frankfurt 2005.
Fisette, Jason R.: At the Bar of Conscience. A Kantian Argument for Slavery Repara­

tions, in: Philosophy and Social Criticism 48 (2022), H. 5, S. 674–702.
Frei, Norbert: Vergangenheitspolitik. Die Anfänge der Bundesrepublik und die NS-

Vergangenheit, München 1996.
Georgi, Viola B.: Entliehene Erinnerung. Geschichtsbilder junger Migranten in 

Deutschland, Hamburg 2003.
Habermas, Jürgen: Vom öffentlichen Gebrauch der Historie, in: ders.: Eine Art Scha­

densabwicklung, Frankfurt am Main 1987, S. 137–148.
Habermas, Jürgen: Der Zeigefinger. Die Deutschen und ihr Denkmal, in: Die Zeit, 

03.03.1999, https://www.zeit.de/1999/14/199914.denkmal.2_.xml (18.01.2025).
Jaspers, Karl: Die Schuldfrage. Mit einem Nachwort von 1962, München 1976.
Kant, Immanuel: Gesammelte Schriften (sog. Akademie-Ausgabe). Bd. VI: Die Meta­

physik der Sitten. Herausgegeben von der Preußischen Akademie der Wissenschaf­
ten, Berlin 1900ff.

Lim, Jie-Hyun: Opfernationalismus. Erinnerung und Herrschaft in der postkolonialen 
Welt, Berlin 2024.

Meyer, Lukas. Surviving Duties and Symbolic Compensation, in: ders. (Hrsg.): Justice 
in Time. Responding to Historical Injustice, Baden-Baden 2004, S. 173–183.

Miller, David: Holding Nations Responsible, in: Ethics 114 (2004), H. 2, S. 240–268.
Minow, Martha: Reparations, in: dies.: Vengeance and Forgiveness. Facing History 

after Genocide and Mass Violence. Boston 1998, S. 91–117.
Mulgan, Tim: The Place of the Dead in Liberal Political Philosophy, in: Journal of 

Political Philosophy 7 (1999), H. 1, S. 52–70.
Niesen, Peter: Der Imperativ der Nicht-Regression. Adorno, Habermas und die Pfad­

abhängigkeit von Sperrklinkeneffekten, in: ders. (Hrsg.): Zur Diagnose demokrati­
scher Regression. Leviathan Sonderband 40, Baden-Baden 2023, S. 208–228.

Peter Niesen

152

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeit.de/1999/14/199914.denkmal.2_.xml
https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/1999/14/199914.denkmal.2_.xml


Özyürek, Esra: Subcontractors of Guilt. Holocaust Memory and Muslim Belonging in 
Postwar Germany, Stanford 2023.

Pasternak, Avia: Responsible Citizens, Irresponsible States. Should Citizens Pay for 
Their State’s Wrongdoings? New York 2021.

Peukert, Helmut: Wissenschaftstheorie – Handlungstheorie – Fundamentale Theolo­
gie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung. Mit einem Vor­
wort zur Neuauflage und einem neuen Nachwort, Frankfurt am Main 1978.

Schefczyk, Michael: ‚Als Deutscher unter Deutschen‘. Karl Jaspers’ Die Schuldfrage, in: 
Werner Konitzer (Hrsg.): Moralisierung des Rechts. Kontinuitäten und Diskontinui­
täten nationalsozialistischer Normativität, Frankfurt am Main 2014, S. 189–214.

Schmidt, Thomas M.: Anamnetische Solidarität. Untersuchungen zum Zentralbe­
griff einer kommunikativen Fundamentaltheologie. Unveröffentlichte Diplomarbeit, 
Frankfurt am Main (Hochschule Sankt Georgen) 1988.

Schmidt, Thomas M.: Religious Pluralism and Democratic Society. Political Liberalism 
and the Reasonableness of Religious Beliefs, in: Philosophy & Social Criticism 25 
(1999), H. 4, S. 43–56. 

Schmidt, Thomas M.: Öffentlicher Vernunftgebrauch/Öffentlichkeit, in: Johannes J. 
Frühbauer/Michael Reder/Michael Roseneck/Thomas M. Schmidt (Hrsg.): Rawls-
Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart 2023, S. 329–335.

Schönberger, Sophie: Was soll zurück? Die Restitution von Kulturgütern im Zeitalter 
der Nostalgie, München 2021.

Stemplowska, Zofia: Duties to the Dead. Is Posthumous Mitigation of Injustice Possi­
ble?, in: Oxford Studies in Political Philosophy 6 (2020), S. 32–58

Souter, James: Towards a Theory of Asylum as Reparation for Past Injustice, in: Politi­
cal Studies 62 (2014), S. 326–342.

Tiedemann, Rolf: Historischer Materialismus oder politischer Messianismus, in: Peter 
Bulthaup (Hrsg.): Materialien zu Benjamins Thesen ‚über den Begriff der Geschich­
te‘, Frankfurt am Main 1975, S. 77–121.

Wiedemann, Charlotte: Den Schmerz der Anderen begreifen. Holocaust und Weltge­
dächtnis, Berlin 2022.

Rückkehr der Schuld 

153

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

