Ruckkehr der Schuld

Peter Niesen

Abstract: Karl Jaspers hatte 1946 in Die Schuldfrage die Auffassung begriindet, nicht kollektive
Schuldiibernahme, sondern kollektive Haftung sei die angemessene Reaktion einer Téternation
auf Verbrechen der Vergangenheit. Noch der Historikerstreit der 1980er-Jahre hatte diese Sichtwei-
se bekriftigt. Heute ist die Diskussion iiber Vergangenheits- und Erinnerungspolitik geprigt von
einer Wiederkehr der Kategorie der Schuld, die in ganz unterschiedlichen rhetorischen Strategien
auf nachgeborene Generationen angewendet wird. Der Beitrag wendet sich zunéchst kritisch
gegen die polemische Verschleifung von Schuld und Haftung in Esra Ozyiireks Subcontractors of
Guilt, bevor er die zeitgendssische Debatte tiber gegenwirtige Unrechtshandlungen aus vorenthal-
tener Haftung gegeniiber den Opfern historischen Unrechts und ihren Nachkommen konstruktiv
aufnimmt (Daniel Butt, Avia Pasternak). Der Schlussabschnitt erortert die Frage, ob das Abtragen
von Schuld aus versaumter Haftung fiir die Ermordeten einen Unterschied machen kann (Zofia
Stemplowska). Damit nimmt der Beitrag in einem analytischen Vokabular das Thema der Hork-
heimer-Benjamin-Kontroverse tiber anamnetische Solidaritat wieder auf, die Thomas M. Schmidt
an den Beginn seiner wissenschaftlichen Arbeit gestellt hat.

Keywords: Vergangenheitspolitik, Erinnerungspolitik, Reparationen, Restitutive Gerechtigkeit,
Historisches Unrecht, Max Horkheimer, Walter Benjamin, anamnetische Solidaritat

Uber lange Zeit war Erinnerungspolitik allein Thema der Geschichts- und
Kulturwissenschaften. Einen verallgemeinernden Schritt haben Politikwis-
senschaft und Politische Philosophie erst nach dem voriibergehenden En-
de der Blockkonfrontation seit den 1990er-Jahren unternommen, als die
demokratischen Transformationen in Afrika und Osteuropa, aber auch
neu aufflammende ethnische Konflikte und Massenverbrechen einen ver-
gleichenden Blick auf Praktiken der Reparation und Entschuldigung wie
auch auf das ,Schlieflen der Akten einforderten. Fiir die Aufarbeitung
eigener und fremder Verstrickung nach autoritirer Herrschaft, Krieg, Ko-
lonialismus und staatlicher Makrokriminalitét stand zeitweise die ambiva-
lente Vergangenheitspolitik der Bundesrepublik Pate,? die in den Reparati-
onszahlungen des Luxemburger Abkommens von 1952 vdlkerrechtliches
Neuland betreten hatte, deren ,Kultur der Zerknirschung® (culture of con-
trition)? aber erst seit den 1980er-Jahren in einer breiten Offentlichkeit ver-

1 Elster (2005).
2 Vgl. Frei (1996).
3 Art (2009), 49.

131

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Niesen

ankert wurde. Seither ist es in der internationalen Diskussion zu einer De-
zentrierung der post-nationalsozialistischen Strategien gekommen, die es
ermoglicht, unterschiedliche auf vergangenes Unrecht gerichtete Politiken
komparativ in Bezug auf ihre Legitimitat und Effektivitat zu tiberpriifen.

Mich interessiert im folgenden Beitrag, welche Bedeutung der Wieder-
kehr der Kategorie der Schuld innerhalb dieser gegenwirtigen Diskussio-
nen zukommt. Von aktivistischer Seite bis in die Wissenschaft hinein
wird die Schuldkategorie — sei es polemisch (,Free Palestine from German
Guilt’), sei es diagnostisch — wiederbelebt oder doch dem Sinn nach von
gegenwirtiger Verschuldung gesprochen. In der Polemik ganz unverdichti-
gen Werken zur politischen Philosophie der Restitution wird die Teilhabe
an urspriinglich historischem Unrecht bis in die gegenwirtigen Generatio-
nen hinein verldngert. Allerdings hatte bereits Karl Jaspers unmittelbar
nach dem Zweiten Weltkrieg und dem Ende des Nationalsozialismus die
Semantik der deutschen Vergangenheitspolitik von dem unklaren Begriff
politischer Schuld und nur individuell zurechenbarer moralischer Schuld
auf Verantwortung im Sinne von Haftung umgestellt. Die Zivilgesellschaft
zundchst in Westdeutschland und in der Bundesrepublik nach der Vereini-
gung hatte sich spatestens seit dem Historikerstreit am Ende der 1980er-Jah-
re in weiten Teilen einen solchen Verantwortungsbegrift zu eigen gemacht,
der sich noch im neuen Einbiirgerungsgesetz vom Juni 2024 wiederfindet.
Die deutsche Staatsangehdrigkeit kann nur erwerben, wer sich ,zur beson-
deren historischen Verantwortung Deutschlands fiir die nationalsozialisti-
sche Unrechtsherrschaft und ihre Folgen, insbesondere fiir den Schutz
judischen Lebens*, bekennt. Im Gegensatz zur distanzierenden Zuschrei-
bung einer bleibenden Verantwortung scheint dagegen der gegenwirtige
Trend eine Riickkehr der Kategorie der Schuld in aktualisierender Absicht
einzufordern, in polemischer, analytischer und moralisch-affirmativer Di-
mension.

Ich will im Folgenden zunichst an Jaspers’ Argumentation erinnern,
die mir im Hinblick auf die zentrale Differenzierung weiterhin vertretbar
und in ihren groben Linien auf nachgeborene Generationen und spitere
Herausforderungen anwendbar erscheint (I.). Im nédchsten Schritt gehe
ich auf eine neue, bewusst entdifferenzierende Verwendung in der Diskus-
sion der Vergangenheitspolitik der Bundesrepublik ein. Dazu wende ich
mich dem einflussreichen Buch von Esra Ozyiirek, einer Anthropologin an
der Faculty of Divinity der Universitdt Cambridge, zu, das tiirkische und

4 Staatsangehorigkeitsgesetz von 1913, gedndert 22.03.2024, § 10, 1, la.

132

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickkehr der Schuld

arabische Einwanderer in die Bundesrepublik als Subcontractors of Guilt
(Subunternehmer der Schuld) bezeichnet (I1.). Mit der Kritik an Ozyiireks
Begriffsbildung ist aber die neu einsetzende philosophische Diskussion
noch nicht tangiert, die von einer Perpetuierung und Erneuerung histori-
schen Unrechts durch die nachfolgenden Generationen spricht. In dieser
Hinsicht gehen der Politikwissenschaftler Daniel Butt und die Sozialphilo-
sophin Avia Pasternak am weitesten, die den Nachgeborenen gegenwiirtige
Unrechtshandlungen gegeniiber den Nachkommen der Opfer zurechnen
und ihnen somit die Schuld an anhaltendem und neuem Leid geben (IIL.).
Dieses niichterne Verstdndnis von Verschuldung aus verweigerter Haftung
erscheint weiterhin anschlussfihig, wenngleich stirkerer Differenzierung
nach rechtlicher und moralischer Verantwortung bediirftig. Allerdings sind
Butts und Pasternaks Konzeptionen nicht aussagekriftig dariiber, ob sie
sich allein auf die Nachkommen oder auch auf die ermordeten Opfer selbst
richten. Die Anwendung der Idee verweigerter Haftung auf die Beziehung
zwischen den Nachgeborenen und den Toten ist aber nur dann nicht inko-
hérent, wenn es fiir die Ermordeten selbst einen Unterschied machen kann,
ob ihnen gegeniiber Verpflichtungen erfiillt oder verweigert werden. Dazu
ist es erforderlich, so argumentiert die Philosophin Zofia Stemplovska,
dass Tatsachen dariiber, wie gut das Leben von Verstorbenen insgesamt
verlaufen sein wird, durch die Handlungen der Lebenden veréndert werden
konnen (IV.).

Denjenigen, die mit Helmut Peukert und Thomas M. Schmidt die Debat-
te um anamnetische Solidaritét verfolgt haben, wird klar sein, dass ich mich
damit in heutigen Begriffen auf eine prigende Diskussion aus der frithen
Frankfurter Schule beziehe. Schmidt hat sich bereits in seiner unveréftent-
lichten St. Georgener Diplomarbeit der Frage gestellt, iitber die Max Hork-
heimer und Walter Benjamin uneins waren, namlich ob die Geschichte
der Menschheit den Ermordeten nachtriglich so etwas wie Gerechtigkeit
widerfahren lassen kann — und zwar jenseits umstrittener theologischer An-
nahmen. > Die Themen unserer gemeinsamen Diskussionen in der Frank-
furter Leerbachstrafle haben mich seither begleitet. Wahrend Horkheimer
bekanntlich die skeptische Position vertrat, dass die ,Erschlagenen wirklich
erschlagen® ¢ und ihre Schicksale besiegelt sind, hatte Benjamin sich nicht

5 Vgl. Schmidt (1988), Peukert (1978).
6 Horkheimer in einem Brief an Benjamin vom 19.03.1937, zit. nach Tiedemann (1975),
87.

133

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Niesen

von innerweltlichen Vorstellungen einer moglichen ,rettenden®” oder ,ra-
chenden Gewalt“® trennen mdgen. Die nicht-polemischen Ansitze einer
Riickkehr der Schuld lassen sich vor diesem Hintergrund als Versuche
verstehen, einen Aspekt von Benjamins Hoffnung in analytischer Sprache
zu rekonstruieren.

I Die Schuldfrage

Karl Jaspers hatte in Die Schuldfrage zwischen strafrechtlicher, politischer,
moralischer und metaphysischer Schuld unterschieden und allein fiir ers-
tere den Schuldbegriff im nicht-metaphorischen Sinn gelten lassen.” Die
moralische Verschuldung hatte er gesehen, aber sie auf die T4ter'” unter den
Zeitgenossen beschrinkt. Fiir die Nachgeborenen kommen mithin allein
die Typen der politischen und der metaphysischen Schuld, die ich hier
auf sich beruhen lassen kann, infrage. Kollektivschuld kann es fiir Jaspers
auferhalb der politischen Haftung nicht geben. Wie Michael Schefczyk
festhalt, ist fir ihn die ,staatsbiirgerliche Haftung [...] die einzige akzeptable
Form von verschuldensunabhéngiger Kollektivschuld.!

Unter politischer Schuld ldsst sich, wie Jaspers ausfiihrt, die ,Haftung
aller Staatsbiirger fiir die Folgen staatlicher Handlungen, nicht aber krimi-
nelle und moralische Schuld jedes einzelnen Staatsbiirgers in bezug auf Ver-
brechen, die im Namen des Staates begangen wurden?, verstehen. Daher
ist die Kategorie der Haftung, die Jaspers dem privatrechtlichen Vokabular
entnimmt, auch nicht mit moralischen Vorwiirfen verbunden. ,Haftbarma-
chen heif3t nicht, als moralisch schuldig erkennen. Jaspers erortert nicht
ausfiihrlich, was unter dem Inhalt der Haftung zu verstehen ist — an einer
Stelle spricht er synonym von ,Wiedergutmachung“4, und er betont, dass
sie materielle Folgen fiir die Einzelnen haben wird.!> Obgleich Haftung
keinen moralischen Vorwurf beinhalte, erfordere sie doch eine Haltung der

7 Schmidt (1988), 62.

8 Brunkhorst (1983), 7.

9 Vgl. Jaspers (1976), 45.

0 Ich verwende in diesem Beitrag der Lesbarkeit und Anachronismusvermeidung hal-
ber das generische Maskulinum.

11 Schefezyk (2014), 198.

12 Jaspers (1976), 22.

13 Ebd., 56.

14 Ebd., 32.

15 Vgl. ebd., 54.

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickkehr der Schuld

Freiwilligkeit, die sie von allgemeiner moralischer Normenbefolgung eben-
so unterscheide wie von der bloflen Begleichung von Schulden. Haftung
héngt von ,innerem Jasagen“® ab. Zur Haftung gehoren auch die kollektive
Beschamung und ,Krinkung“” durch die Kriegsverbrecherprozesse, also
immaterielle moralische Folgen, und auch objektive Kriegsfolgen wie Besat-
zung und Not.!8 Als Subjekt der Haftung halt Jaspers unzweideutig das Kol-
lektiv der Staatsangehorigen fest, allerdings nicht als passive Subjekte, die
unfreiwillig staatlichem Zwang unterworfen sind. Zwar heifSt es zu Beginn,
dass ich fiir Handlungen des Staates haften muss, ,dessen Gewalt ich unter-
stellt bin und durch dessen Ordnung ich mein Dasein habe“?. Ausnahmen
etwa fiir diejenigen, die sich in innere Emigration zuriickgezogen haben,
selbst fiir Widerstandskampfer, erkennt Jaspers nicht an.?? Als notwendige
Bedingung fiir die Haftungsiibernahme erscheint aber, dass das Unrechtsre-
gime aus Wahlen hervorgegangen ist. ,,Politisch handelt im modernen Staat
jeder, zum mindesten durch seine Stimmabgabe bei Wahlen oder durch
Unterlassung des Wihlens. Der Sinn politischer Haftung erlaubt es nieman-
dem auszuweichen:? Uber die Ausgestaltung dessen, was an politischer
Haftung von ihnen verlangt werden kann, diirften die Staatsangehorigen
mitreden, aber letztlich wiirden Art und Ausmaf} legitimerweise von den
Siegermichten bestimmt, solange diese sich an das Natur- und Volkerrecht
halten.?

Der Haftungsbegriff ist ebenso wie der strafrechtliche Schuldbegriff
rechtlicher Beurteilung zugénglich. Damit scheint die Mdoglichkeit seiner
Objektivierung nicht ausgeschlossen. Jaspers nimmt an, dass ,politische
Haftung [...] durch Friedensvertrag begrenzt und damit zu einem Ende ge-
bracht“?®* wird, wahrend individuelle moralische Schuld anhaftet. Tatsdch-
lich wurden Art, Ausmaf} und Adressaten finanzieller Reparationen im
Luxemburger Abkommen spezifiziert.>4 Als reflexive Kategorie beinhalte

16 Ebd., 85. Im Folgesatz reifit Jaspers seine eigene Begriffsunterscheidung wieder ein,
wenn er Haftung darauf bezieht, dass ,ich gutmachen will, was ich mitverschuldet
habe“ (ebd.). Meine Interpretation von Jaspers ist als rationale Rekonstruktion zu
verstehen.

17 Ebd., 37.

18 Vgl. ebd., 45.

19 Ebd., 21.

20 Vgl. ebd, 27.

21 Ebd.,45.

22 Vgl. ebd., 30.

23 Ebd., 75.

24 Vgl. Colonomos/Armstrong (2008).

135

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Niesen

Haftung aber auch immaterielle ,Reinigung®, d. h. die Verpflichtung zu
Demut und zur Kldrung der Vorgénge - ,ein innerlicher Vorgang, der nie
erledigt® ist und, in einer erstaunlichen Wendung, zur Bedingung kiinftiger
spolitischer Freiheit® fiir das haftende Kollektiv wird.?> Das bedeutet aber
nicht, dass duffere Forderungen anhaften konnen, sodass Jaspers zufolge
der Haftungsprozess wesentlich abschliefSbar sein muss.

Etwas diffus handelt Jaspers von dem Gegenstand der Haftung. Deutsch-
land ist haftbar, weil es den Krieg begonnen hat.?® Verklausuliert heifit es,
dass ,Handlungen [...] zur Ausrottung von Bevolkerungen und zu anderen
Unmenschlichkeiten fithrten“?, aber abwesend ist in der ersten Auflage das
Spezifikum der Ermordung der européischen Juden. Jaspers spricht allge-
mein von ,Deportierten und ,,Emigrierten’?® nennt aber nicht die konkre-
ten Opfergruppen. Hannah Arendt, auf deren Zeitungsartikel ,,Organisierte
Schuld® die Schuldfrage antwortet,?® hatte im Jahr 1944 den ,,systematischen
Massenmord® bereits als ,,reale Konsequenz aller Rassentheorie” benannt.?0

Aus Jaspers’ Begriffsbildung folgt, dass es nicht méglich ist, ein Volk eines
Verbrechens oder auch nur moralischer Verfehlung zu beschuldigen. Mog-
lich ist es, das Volk kollektiv in die Verantwortung fiir die Handlungsfolgen
zu nehmen, was selbst ein innerlich-moralisches Bekenntnis erfordere, wo-
bei Jaspers nicht iiber die Frage eines spéteren Anhaltens und Anerbens
der Verpflichtung nachdenkt. Der juristische Charakter der Haftungsbezie-
hung biirgt ihm dafiir, dass die politische Schuld begrenzt ist und nach
der Ableistung der Haftungsverpflichtung ohne Rest verschwindet, von
bleibenden subjektiven Einstellungen einmal abgesehen. Nimmt man des
Arguments halber an, dass die unter dem wachsamen Blick der Alliierten
erfolgten Reparationszahlungen eine angemessene Form von Reparation
waren, wére Jaspers zufolge nicht nur die Schuldfrage, sondern auch die
Frage der Verantwortung im Sinne von Haftung erledigt.

Jirgen Habermas hat im Historikerstreit an Jaspers’ Verantwortungskon-
zeption angekniipft und sie auf die Formel einer ,Unvertretbarkeit der uns
zugemuteten Haftung“! gebracht. Damit bekriftigt er gleichzeitig die Zu-

25 Alle Zitate in diesem Satz: Jaspers (1976), 86.

26 Vgl. ebd., 49, 61.

27 Ebd., 38.

28 Vgl.ebd,, 85.

29 Vgl. ebd., 61 Fn.

30 Arendt (2019), 36. Jaspers hat seine Fehleinschitzung in seinem Nachwort von 1962
korrigiert (vgl. Jaspers (1976), 91).

31 Habermas (1987), 144.

136

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickkehr der Schuld

rechnungsdimension: Haftung ist nicht etwa eine universalistische Pflicht
zur Wiedergutmachung (wie es in Arendts kosmopolitischer Wendung in
Organisierte Schuld und noch in Pasternaks aktueller Idee eines globalen
Fonds anklingt®?), sondern eine nicht-fungibel auf die Nachfahren des
Téterregimes bezogene, wenngleich {iberpersonliche und anhaftende Ver-
pflichtung. Habermas identifiziert zwei bleibende Verpflichtungen: Erstens,
dass die Deutschen

die Erinnerung an das Leiden der von deutschen Handen Hingemorde-
ten wachhalten missen. Diese Toten haben erst recht einen Anspruch
auf die schwache anamnetische Kraft einer Solidaritdt, die Nachgeborene
nur noch im Medium der immer wieder erneuerten, oft verzweifelten,
jedenfalls umtreibenden Erinnerung tiben konnen.

Dies hat politische Folgen der Riicksichtnahme auf die Interessen der
Nachfahren der Opfer in Deutschland und wohl auch dem Staat Israel
gegeniiber. Die zweite Verpflichtung richtet sich reflexiv auf ein Nationalbe-
wusstsein, das nur noch gebrochen tradiert werden kann:

Wir kdénnen einen nationalen Lebenszusammenhang, der einmal eine
unvergleichliche Versehrung der Substanz menschlicher Zusammenge-
horigkeit zugelassen hat, einzig im Lichte von solchen Traditionen fort-
bilden, die einem durch die moralische Katastrophe belehrten, ja arg-
wohnischen Blick standhalten.?*

Habermas spricht hier von den Verpflichtungen der Gruppe von ,Nachge-
borenen”, die durch die Zugehorigkeit zu Familienzusammenhéngen und
zur Kultur- und Sprachnation vermittelt sind.>® Das heifit, seine Identifizie-
rung der Verpflichteten verlduft nicht nur wie bei Jaspers {iber Staatsbiir-
gerschaft, sondern auch die jeweilige Familien- und Bildungsgeschichte.
Sie uibertrdgt uns, ,die wir als Biirger der Bundesrepublik Deutschland in
der politisch-rechtlichen und kulturellen Nachfolge des Staates und der
Gesellschaft der ;Titergeneration® stehen, eine historische Haftung fiir die
Konsequenzen ihrer Taten”. Damit ist vertrdglich, dass Habermas noch
in der Auseinandersetzung um den Bau des Berliner Holocaust-Mahnmals

32 Pasternak (2021), 170f.
33 Habermas (1987), 140.
34 Ebd.

35 Ebd., 142.

36 Vgl. ebd.

37 Ebd.

137

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Niesen

eine Privilegierung der Deutungsmacht der kulturell und familidr Nachge-
borenen vor den eingebiirgerten Deutschen vornimmt: Weder die Nachfah-
ren der Opfer noch

die seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges eingebiirgerten Immigranten
kénnen sagen, was dieses Denkmal ausdriicken soll. Stifter sind diejeni-
gen Biirger, die sich als die unmittelbaren Erben einer Kultur, in der das
moglich war, vorfinden - in einem Traditionszusammenhang, den sie
mit der Tétergeneration teilen.3®

Damit ist das systematische Problem einer zwischen Nachfahren und Zuge-
wanderten ungleich verteilten Erinnerungspolitik und -kultur aufgeworfen,
das Jaspers’ begriftliche Unterscheidungen noch nicht reflektieren konnten.

I1. Subunternehmer der Schuld?

Jaspers’ Differenzierungen sollten ,bewahren vor der Flachheit des Schuld-
geredes, in dem alles stufenlos auf eine einzige Ebene gezogen wird“®.
Im Gegensatz dazu rehabilitiert die Untersuchung von Ozyiirek einen
umfassenden Schuldbegriff als Treiber einer Politik der Erinnerung, die
historisch unbeteiligten Einwanderergenerationen zunichst vorenthalten
und dann aufgezwungen wird. Das Thema von Subcontractors of Guilt ist,
dass in der Erinnerungskultur der Bundesrepublik nicht mit einheitlichem
Maf} gemessen wird.*0 Ozyiirek kritisiert zunichst, dass die Brechung des
nationalen Bewusstseins die erste Einwanderergeneration, die sogenannten
Gastarbeiter, als historisch Unbeteiligte ausschlieflen musste, nur um spater
junge Einwanderer iibergriffigen Strategien einer Aufarbeitung der Vergan-
genheit auszusetzen, die sie in sozialisierender Absicht mit der deutschen
Unrechtsgeschichte konfrontieren. Am Beispiel eines Theaterstiicks, das
migrantische Jugendliche im Ruhrgebiet entwickelt und aufgefiihrt haben,
weist sie eine forcierte Uberblendung der nationalsozialistischen Judenver-
folgung mit historisch-muslimischem Antisemitismus und beider mit der
autoritdren Vaterrolle in den Familien nach. Am Beispiel eines Besuchs in
einem Vernichtungslager kritisiert sie, dass die Initiatoren zwischen einer
angesonnenen, vorgeblich richtigen Identifikation mit den Tatern und
vorgeblich falscher Identifikation mit den Opfern unterscheiden. Ich wen-

38 Habermas (1999).
39 Jaspers (1976), 22f. )
40 Ogzyiirek (2023). Alle Ubersetzungen in diesem Beitrag vom Verf.

138

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickkehr der Schuld

de mich im Folgenden nicht gegen ihre Einschdtzung, dass erinnerungs-
padagogische Projekte misslingen konnen. Ich konzentriere mich auf die
Verwendung des Schuldbegriffs, der Jaspers zufolge alle staatsbiirgerliche
Vergangenheitspadagogik von vornherein, und noch vor dem Beginn aller
konkreten erinnerungskulturellen Projekte, invalidieren miisste.

Ozyiirek deutet die deutsche Vergangenheitspolitik als raffinierten Ex-
Klusions- wie Inklusionsmechanismus auf ethnischer Grundlage. In einer
ersten Phase der Immigration in der Nachkriegszeit wurden muslimische
Einwanderer durch sie als ,rassifizierte und migrantisierte Gruppen“! pro-
duziert, um sie nicht gesellschaftlich und politisch in einen ,deutschen
Gesellschaftsvertrag“? inkludieren zu miissen. Die 180 Grad-Wendung, die
die Erinnerungspolitik seit den 2000er-Jahren vorgenommen habe, verdan-
ke sich einem unabgegoltenen Bediirfnis der ,weiflen Deutschen“®. Ein-
wanderer wiirden zunehmend als Hindernis ,der nationalen Verséhnung
der Deutschen mit ihrer Nazivergangenheit und ihrer Annahme der De-
mokratie“* gesehen, indem sie sich unzureichend mit dem Holocaust aus-
einandersetzen und Antisemitismus importieren — Herausforderungen, auf
die mit Holocaust-Pddagogik und Préaventionsprogrammen gegen Antise-
mitismus reagiert wurde, die speziell auf Einwanderer und Fliichtlinge mit
muslimischem Hintergrund zugeschnitten sind. Wahrend weifSe Deutsche
mit christlichem Hintergrund die ,Lektionen des Holocaust“?® insoweit
gelernt hitten, dass sie in eine Erzieherrolle wechseln konnten, wiirden
Einwanderer in die Rolle renitenter Schiiler gedrangt, die sich weigern,
»Schuld mitzuschulterne.

Schon in der Einleitung relativiert die Autorin allerdings rhetorisch den
vollmundigen Buchtitel und unterscheidet zwischen guilt und debt (,a per-
sonal or national liability“4’), also Schuld und Haftung. Im Unterschied
zu Jaspers kommt die Beweisfithrung dann aber im weiteren Verlauf oh-
ne Rekurs auf debt bzw. liability aus. Stattdessen wird das Begriftspaar
»Schuld und Verantwortung® (guilt and responsibility)*® in der Folge stets
in Parallelfithrung angewandt. Inklusion in die deutsche Gesellschaft han-

41 Ebd, 21.

42 Ebd,, xiii, 1, 3, 5 et passim.
43 Ebd, x.

44 Ebd, 1.

45 Ebd.

46 Ebd., xi.

47 Ebd., 3.

48 Ebd., 12,18, 22 et passim.

139

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Niesen

ge davon ab, dass ,Schuld und Verantwortung“ angenommen werden:
»[IJmmigrants’ inclusion into German society is conditional on their ta-
king on the German guilt and responsibility for the Holocaust“. Die
Alternativitdt der vorher eingefithrten Leitfrage wird nicht behandelt: ,Can
just anyone, irrespective of their relationship to Germany or the German
nation, take in this guilt or pay off this debt?“5® Fiir Ozyiirek macht es
offenbar keinen Unterschied, ob man die Schuld anderer annehmen oder
sich an der Ubernahme von Verantwortung beteiligen soll. Es ist aber jen-
seits einer Universalisierung des Schuldbegrifts eine wichtige Frage, ob sich
Einwanderer politisch-rechtlichen Verpflichtungen und staatsbiirgerlicher
Haftung fiir Verbrechen der Vergangenheit, an denen sie in familidrer und
kultureller Linie unbeteiligt sind, entziehen konnen sollen. Die angebliche
Pflicht zur Ubernahme von historischer Schuld, die unterstellt erzwungene
Identifikation mit den Tatern, muss deren Erdrterung aber verstellen. Der
Ozyiirek zufolge notwendige Durchgang durch die angenommene Identitit
als Tater beinhaltet dagegen die Riickkehr eines Schuldverstindnisses, das
weit liber eine Bereitschaft zur Haftung hinausreicht und das bereits Jaspers
fiir die nicht strafwiirdigen Zeitgenossen ad acta gelegt hatte.

Der Inhalt der Haftung, die Ozyiirek zufolge den Migranten in der
Bundesrepublik angesonnen wird, ist Empathie. Eine empathische Einstel-
lung geht iiber die Habermas'sche Verpflichtung auf Erinnerung hinaus,
scheint aber einen gemeinsamen Nenner der deutschen Erinnerungskultur
zu bezeichnen. Empathie gegeniiber den Opfern und ihren Nachfahren
konnte als plausibles Merkmal einer Haftung dienen, die {iber privat- und
volkerrechtliche Erstattungsanspriiche hinausgeht und ebenso anhaftet wie
eine Verpflichtung zur Erinnerung.” Allerdings nimmt die deutsche Erin-
nerungspolitik Ozyiirek zufolge einen Opfertausch vor. Aus der Empathie
gegeniiber den Opfern werde eine Verpflichtung der ,Muslim-minority
Germans® gegeniiber ,white Germans“?:

[I]n order to legitimately ask to be accepted as a member of German
society, Muslim-minority Germans are expected to empathize and sym-
pathize with contemporary white Germans in whose name the Holocaust
was committed, and that they too now have to live with this guilt. This

49 Ebd., 22.

50 Ebd, 3.

51 Vgl. Wiedemann (2022). Auch in der Antirassismusdiskussion ist Empathie oder
Einfiihlungsvermégen als Eingangsvoraussetzung anerkannt. Vgl. Czollek (2023), 149.

52 QOzyiirek (2023), 25

140

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickkehr der Schuld

kind of empathy, which brings together people who have to live with
guilt, is exactly what Karl Jaspers had hoped would define the basis of the
new German society.>

Die Ubernahme von ,this guilt’, d. h. der Schuld, dass im eigenen Namen
der Holocaust begangen wurde, sei das Kriterium, einen (zwar nur vorldufi-
gen und bedingten) Eingang in den ,deutschen Gesellschaftsvertrag“* zu
finden, und zwar durch Loyalitdt gegeniiber den damit unverschuldet zu
Tétern gemachten Zeitgenossen. Hier zeigt sich die ganze Inkohérenz der
verallgemeinerten Schuldsemantik: Den unschuldig belasteten Nachfahren
erwéchst eine Schuld aus der Vergangenheit, die die (mehrfach) unschul-
digen Einwanderer tibernehmen sollen. Es schliefit sich der Kreis: Die
Zumutung einer Auseinandersetzung mit den historischen Verbrechen der
aufnehmenden Gesellschaft entlarvt sich in der historisch tatsachenwidri-
gen, unredlichen Erwartung einer Ubernahme von Schuld. Damit verdeckt
Ozyiirek, dass sich die Tatsache, dass in jemandes Namen der Holocaust
veriibt wurde, nicht sinnvoll als Schuld, die die Zeitgenossen (seien es
Nachfahren, seien es Einwanderer) schultern miissen, begreifen lasst. Seit
Jaspers’ Schuldfrage ist klar, dass die Kollektivschuldthese vielmehr dazu
dient, von der eigenen Handlungsmacht abzusehen, weil sie von zukiinfti-
gen Handlungen entlastet. Viel weniger handelt es sich bei ihr Jaspers zufol-
ge, wie von Ozyiirek behauptet, um eine tragfihige ,Grundlage der neuen
deutschen Gesellschaft® (basis of the new German society).> Die Riickkehr
der Schuld, die Anwendung eines undifferenzierten Schuldbegriffs verzerrt
Jaspers® Argumentation in ihr Gegenteil.

Ozyiirek ist darin recht zu geben, dass das Ansinnen von gerichteter
Empathie fehlschlagen kann, und seit Beginn der Forschung {iber Erinne-
rungspolitik und Migration gibt es Studien {iber die Identifikation mit den
Opfern der nationalsozialistischen Verbrechen.>® Wie angemessen die Do-
minanz eines ,Opfernationalismus®” als erinnerungspolitische Einstellung
ist, wird in kulturwissenschaftlicher Forschung problematisiert; und poli-
tikwissenschaftliche Arbeiten zu Kulturen der Viktimisierung sden Zweifel
daran.58 Ozyiireks Polemik verfingt letztlich nur durch die ,,Flachheit des

53 Ebd. (Hervorhebung P. N.)

54 Ebd., 148.

55 Ebd., 25. Vgl. das obenstehende Zitat.

56 So bereits die bahnbrechende Arbeit von Georgi (2003).
57 Lim (2024).

58 Vgl. Art (2009), Caramani/Manucci (2019), Niesen (2023).

141

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Niesen

Schuldgeredes“?, in dem alle Katzen grau und alle Projektionen erlaubt
sind. Folgt daraus, dass die Frage nach einer Verschuldung der Zeitgenos-
sen, sei es der Nachfahren, sei es der Zugewanderten, vom Tisch ist?

III. Historisches und gegenwidirtiges Unrecht

Die heutige Diskussion iiber Makroverbrechen der Vergangenheit ist ge-
pragt von der Frage nach rectifying historical injustice.®® Durch die Uber-
tragung der Semantik von Menschheitsverbrechen auf das Vokabular der
(nationalen, internationalen, globalen) Ungerechtigkeit wird das Thema
neu zwischen Moralphilosophie und Naturrecht verortet und an bestehen-
de gerechtigkeitstheoretische Debatten angebunden. Die Absicht der Auto-
ren ist es, eine Revision bestehender Volkerrechtsnormen und -praktiken
zu initiieren.®! Wenn also von Pflichten und Rechten die Rede ist, meint
man prinzipiell durchsetzbare Verpflichtungen und strikte moralische An-
spriiche, die auf die eine oder andere Weise gesetzlich sanktioniert und
erzwungen werden sollten. Es erscheint daher nicht irrefithrend, statt von
Lhistorischer Ungerechtigkeit® im Folgenden von ,historischem Unrecht®
zu sprechen. Die Diskussion deckt einen sehr breiten Phidnomenbereich
ab, der von Sklaverei und kolonialer Unterwerfung bis hin zum Raub von
Kunstwerken reicht. Sie verengt und konkretisiert sich aber teilweise wie-
der, indem in fithrenden Publikationen die Erstattungsdimension (Riickga-
be oder Entschadigung) im Vordergrund steht.

Trotz der zunehmenden Breite der Debatte um historisches Unrecht
eignet sich die neuere analytische Diskussion, um der Frage nach anhalten-
der oder aktueller Verschuldung der spéteren Mitglieder einer staatsbiirger-
lichen Gemeinschaft nachzugehen, die von Jaspers noch nicht und von
Ozyiirek nur als Disziplinarmechanismus erdrtert wurde. Die Innovation
bei Butt und Pasternak liegt darin, dass sie in nicht abgegoltenem Unrecht
neues Unrecht sehen. Thre Konzentration auf Falle, in denen eine materi-
elle Restitution moglich erscheint, lasst dies anschaulich werden. Am Bei-
spiel staatlichen Kunstraubs argumentiert etwa Butt, dass die Weigerung,

59 TJaspers (1976), 22.

60 So der Titel von Butt (2009)

61 Vgl. ebd., vgl. Pasternak (2021).

62 Vgl. Minow (1998), Miller (2004). Zur Riickgabe von Kulturgiitern s. Schonberger
(2021).

142

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickkehr der Schuld

ein historisch bedeutsames Objekt zuriickzugeben, der urspriinglichen Ent-
wendung, die von anderen Akteuren begangen wurde, ein neues Unrecht
hinzufiigt, fiir das die jetzt lebende Generation geradestehen muss. ,It is
clear that in this instance a fresh act of injustice is committed.”®®

Damit ist nicht automatisch auch eine moralische Verantwortung fiir das
urspriingliche Unrecht verbunden, wohl aber die Haftungsverpflichtung
fur das eingetretene Ergebnis in Form einer ,outcome responsibility“64
Butt ist aber nicht an einer vollstindigen Entmoralisierung der Gegenwart
in Bezug auf das historische Unrecht interessiert. Dort, wo tiberlappende
Generationen das Zurechnungssubjekt {iber Zeit hinweg immer wieder als
dasselbe rekonstituieren, ist ihm zufolge auch eine moralische Zurechnung
am Platze, auch ,self-reproach®® (also Vorhaltungen, die sich die Akteure
des neuen Unrechts machen), sowie ,guilt and shame“® wegen der Unter-
lassung sowie die Verpflichtung auf Nicht-Wiederholung:

[Wlhen a failure to fulfil such duties constitutes an ongoing policy,
sustained over time, rather than a wayward, one-off governmental act,
it is likely that the relevant nation is collectively responsible not only in
terms of outcome responsibility but also in the stronger sense of moral
responsibility.¢”

Die dazu mafigebliche ,,Uberlappung“6® bestehe unabhingig davon, ob die
Trager der Verpflichtung einwandern oder Nachkommen der Titer sind,
allerdings scheint dieses Kriterium - womdglich gegen Butts Intention -
eine zumindest graduelle Unterscheidung zwischen langjahrigen Einwan-
derern und jiingst Eingewanderten nahezulegen, die dem bindren Code
einer haftenden Staatsbiirgerschaft entgegengesetzt ist. Mit Butt wird man
sagen diirfen: Je weniger kulturell-historische Uberlappung, desto schwi-
cher die zusidtzlich zur obligatorischen Haftung hinzutretende moralische
Verbindlichkeit, diese zu erfullen.

Wie schon bei Jaspers wirft Butts Konstruktion die Frage auf, ob Haf-
tung (Restitution oder Kompensation, verbunden woméglich mit einer
Entschuldigung) grundsétzlich begrenzt oder potenziell unbegrenzt ist. Im

63 Butt (2009), 177; vgl. Pasternak (2021), 191.

64 Der Ausdruck stammt von Tony Honoré und wurde von Miller (2004), 244, in die
Debatte um historisches Unrecht eingefiihrt.

65 Butt (2009), 182.

66 Ebd.

67 Ebd., 182f.

68 Ebd.183.

143

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Niesen

Gegensatz zur Riickgabe und Kompensationszahlung fiir geraubtes Kultur-
gut scheinen Massenverbrechen wie Krieg und Genozid jedoch notwendi-
gerweise, und unabhédngig vom Grad der Bemithung um Reparationen,
einen unbearbeiteten Uberschuss in die Folgegenerationen weiterzufiihren.
Niemand wiirde in ihrem Fall auch nur die Moglichkeit konklusiver Resti-
tution erwdgen — die Toten sind nicht mehr zum Leben zu erwecken.
Butts Konzeption ist somit von bleibender Relevanz fiir die Aufarbeitung
des nationalsozialistischen Unrechts auch nach mehreren Generationen:
Dort, wo materielle oder symbolische Reparationen vorenthalten werden,
machen die Akteure sich aktuell im rechtlichen Sinn schuldig, ohne je-
doch, dies ist der entscheidende Punkt, an der Schuld fur die historischen
Massenverbrechen zu partizipieren. Ob sie damit auch eine moralische
Pflicht verletzen und entsprechend moralische Vorhaltungen angebracht
sind, hingt Butt zufolge vom Grad der historischen Uberlappung ab.
Pasternaks Konzeption steht ebenfalls — wie bei Jaspers und Butt - im
Zeichen der Frage, wer fiir die Verfehlungen der Vergangenheit zu Zah-
lungen herangezogen werden darf (,Should citizens pay for their state’s
wrongdoings?“®”). Daneben erkennt sie unterschiedliche Modi der Kom-
pensation an: Reparation oder Restitution, Rehabilitation, Entschuldigung,
Nicht-Wiederholung.”® Fiir Pasternak spielt weder die Uberlappung der
Generationen noch die kulturelle Zugehorigkeit der Nachgeborenen eine
Rolle fiir Fragen der Haftung. Sie ist der Ansicht, dass nicht die Nation,
sondern allein die rechtliche Kategorie der Staatsbiirgerschaft das haftende
Kollektivsubjekt konstituiert, wihrend sie Jaspers’ Konzeption eine Bedin-
gung schwacher Aktivbiirgerschaft hinzufiigt.”! Wenn, wie es fiir spitere
Generationen nicht anders sein kann, eine individuelle Zurechnung von
Massenverbrechen nicht mehr moglich ist, sollen Pasternak zufolge alle
Staatsangehorigen, die eine Bedingung ,intentionaler Biirgerschaft’? erfiil-
len, unabhéngig von individueller Mittéterschaft zu Kompensationszahlun-
gen fiir historisches Unrecht herangezogen werden kénnen. Damit schliefit

69 So der Untertitel von Pasternak (2021).

70 Der Inhalt der Reparationsforderung selbst unterliegt in jiingerer Zeit der Ausdiffe-
renzierung und meine eigene Argumentation ist neutral gegeniiber den Modi der
Kompensation. Fiir ein innovatives Beispiel s. Souter (2014).

71 Wobei wir gesehen haben, dass Butt keine Miihe hat, Zuwanderer unter die tiberlap-
penden Generationen zu zdhlen, die in jedem gegebenen Zeitabschnitt der demokra-
tischen Nation daraufhin anverwandelt werden, dass sie nicht nur haftbar gemacht,
sondern auch in einen moralischen Verantwortungszusammenhang gestellt werden.

72 Pasternak (2021), 7.

144

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickkehr der Schuld

sie einerseits die Zugehdrigkeit zur Nation als relevante Uberlegung aus.
Andererseits sollen aber Bevolkerungsgruppen, die gewaltsam integriert
wurden und auswandern wiirden, sobald sich die Moglichkeit ergibt’?,
nicht legitimerweise herangezogen werden konnen. Dies spricht fiir die
historische Sensibilitét ihres Vorschlags angesichts dissidenter und systema-
tisch iibervorteilter Gruppen in Unterdriickerstaaten; gleichzeitig macht es
ihre Konzeption als moglichen operativen Vorschlag fiir die Politikgestal-
tung anndhernd unbrauchbar. Reparationen kdnnen dann nicht mehr iiber
die Methode einer einheitlichen Besteuerung finanziert werden. Jaspers war
sich im Klaren dariiber, dass ohne eine Inklusion der innerlich Emigrierten
(wie der Widerstandskampfer) in die Kategorie der staatsbiirgerlichen Haf-
tung ein Restitutionsprojekt nicht vonstattengehen kann.

Der Haftungsverpflichtung unterliegen Biirger, die bewusst die Hand-
lungsfahigkeit ihres Staates aufrechterhalten wollen und sich zu Wahlen,
Militardienst, politischer Betdtigung heranziehen lassen — im Gegensatz zu
denjenigen, die ,extremem Zwang und Manipulation unterworfen sind“#
und nach Reflexion ,tiefe Entfremdung“’> gegeniiber ihrem Staat empfin-
den. Die Unterscheidung zwischen intentionaler Biirgerschaft und unter-
driickten Gruppen vollzieht mithin nicht diejenige zwischen Nachfahren
und Zuwanderern nach, eréffnet aber Positionen wie der von Ozyiirek die
Option, dass sich minoritare Positionen aus dem Gefiihl ,tiefer Entfrem-
dung® heraus der Unterstiitzung staatlicher Handlungsfahigkeit wie auch
der Teilhabe an historischer Haftung entziehen. Trotz ihrer Hinweise auf
objektive Griinde des méglichen Hinaus-Optierens erhdlt so Pasternaks
Konzeption einen voluntaristischen Zug, der bei Jaspers auf Unverstdnd-
nis stiefle. Das Hinaus-Optieren ist umso problematischer, als es die Mog-
lichkeit neuen Unrechts aus Nicht-Restitution beinhaltet, wobei im Blick
auf Butts Unterscheidung zwischen moralischer und nicht-moralischer
Haftung dennoch die Moglichkeit offengehalten werden muss, dass sich
Gruppen fairerweise zu finanzieller outcome responsibility herangezogen
sehen, nicht aber beispielsweise zu symbolischer Restitution, etwa wenn
sie sich verzogerten Entschuldigungshandlungen fiir das urspriingliche Un-
recht verweigern.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass die Weigerung der Haftenden,
bleibendes Unrecht abzuarbeiten, selbst als neues Unrecht aufgefasst wer-

73 Vgl. ebd., 76.
74 Pasternak (2021), 71.
75 Ebd.,78.

145

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Niesen

den kann. Damit ist fiir die Konzeptionen von Butt und Pasternak, aber
auch von Jaspers, prinzipiell vertrdglich, dass historisches Unrecht ohne
Rest abgearbeitet werden kann - eine Position, die Habermas zu Recht fiir
den Fall von Krieg und Genozid als illusorisch ansieht. Wenn iiber Kom-
pensation, Restitution, Rehabilitierung und Nicht-Wiederholung hinaus
eine bleibende Verpflichtung zur Erinnerung an Menschheitsverbrechen,
zur Empathie mit den Opfern und ihren Nachfahren sowie zur Tradierung
eines gebrochenen Nationalbewusstseins besteht, konnen sich die Mitglie-
der des Unrechtsstaats nicht zuriicklehnen und auf geleistete Reparationen
verweisen, denn die Moglichkeit einer neuen Verschuldung aus permanent
oder wiederholt verweigerter Verpflichtung ist stets gegeben. Die Verpflich-
tung ist eine, zu deren Erfiilllung man aus staatsbiirgerlicher Zugehorigkeit
rechtlich herangezogen werden kann (womdglich mit den von Pasternak
geltend gemachten Ausnahmen). Es ist aber eine offene, weiterer Erorte-
rung bediirftige Frage, ob diese Verpflichtung, anhaltendes und neues Un-
recht zu vermeiden, fiir alle Staatsbiirger auch eine moralische Dimension
aufweist, wie Butt es im Falle tiberlappender Generationen auch fiir von
aufen hinzukommende Biirger behauptet.

Dabei bleibt bei Butt wie bei Pasternak unklar, wem gegeniiber es sich
bei der neuen oder erneuerten Verletzung um ein Unrecht handelt - ob
neben der vorenthaltenen Erstattung fiir die Nachkommen, an der Butt
und Pasternak festhalten,”® auch den Beraubten und Ermordeten selbst ein
weiteres Unrecht angetan oder das urspriingliche Unrecht, wie Stemplow-
ska fragt, ,gemindert (mitigated)”” werden kann. Aber ob die Restitution,
Entschuldigung, Nicht-Wiederholung etc. durch die spateren Generationen
den Toten selbst geschuldet ist, bleibt bei ihnen offen. Wir miissen uns
daher abschlieflend der Frage widmen, ob es iiberhaupt sinnvoll ist, eine
solche Verpflichtungsbeziehung anzunehmen.

76 Bei Butt unter dem Vorbehalt von deren Bediirftigkeit aufgrund der Verbrechen
der Vergangenheit, womit er ein der Diskussion historischen Unrechts heterogenes
Element einfiihrt (vgl. Butt (2009), 185).

77 Stemplowska (2020), 32.

146

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickkehr der Schuld

IV. Verpflichtungen gegeniiber Toten: Ist posthume Minderung von Unrecht
moglich?

Von Verpflichtungen gegeniiber Toten zu reden, erscheint nur dort sinn-
voll, wo man guten Gewissens annimmt, dass aktuelle Handlungen fiir
die Toten einen Unterschied machen konnen. Kantische Moralen halten
demgegeniiber die Alternative bereit, Pflichten ,in Ansehung anderer We-
sen'’8, etwa gegeniiber der unbelebten Natur, von Pflichten ,gegen diese
Wesen”® zu unterscheiden, wie Kant in der Tugendlehre festhilt. So diirfte
es wenig umstritten sein, von Reparationspflichten in Ansehung von Ermor-
deten gegeniiber ihren Nachfahren zu sprechen. Dann bilden aber die Toten
blofl einen Index am Inhalt der Pflicht. Sie kommen nicht als ihre Adres-
saten in Betracht. Das ist zu wenig, um der Rede von Rehabilitierung, Ent-
schuldigung oder Reparationen gegeniiber Toten einen Sinn zu verleihen.
Am Beispiel geforderter Reparationszahlungen fiir die US-amerikanische
Sklavereigeschichte halt Jason Fisette daher zu Recht fest: ,Any argument
for slavery reparations must rest its case on (what are thought to be) the
wildly implausible claims that we are guilty of not doing our duty to the
dead”80 Tatsachlich beinhaltet Kants Rechtslehre belastbarere Ressourcen,
um dieser Wendung eine unverdichtige Bedeutung zu geben, als seine
Tugendlehre. In der Rechtslehre vertritt Kant der Ansicht, dass man einer
verstorbenen Person weiter Unrecht tun kann, etwa durch tible Nachrede,
die ihren ,guten Namen nach dem Tode“®! beschadigt. Fiir unsere Erkennt-
nisinteressen ist die Konstruktion des guten Namens als eines immateriel-
len Eigentums, das der Person ,anhdngt“®?> und dessen man sie berauben
kann, mit dem schwerwiegenden Defekt belastet, dass der Triger dieses
Rechts Kant zufolge homo noumenon, nicht homo phaenomenon ist. Adres-
sat der Verletzung ist die {iberpersénliche Menschenwiirde, die Subjekte
gerade nicht als Personen individuiert, sondern die von allem Empirischen
und selbst den Anschauungsformen von Raum und Zeit abstrahiert. Die

78 Kant (1900ff.), VI 442.

79 Ebd.

80 Fisette (2022), 675, Hervorhebungen im Original. Fisettes Argument verlauft tber
retributive Strafe fiir Verfehlungen gegeniiber Verstorbenen, dem folge ich nicht.
Er verfolgt auch das weitergehende Beweisziel, zu zeigen, dass den jetzt Lebenden
»Schuld fiir das urspriingliche Verbrechen anerbt (ebd., 693) und fiihrt seine Argu-
mentation damit ad absurdum.

81 Kant (1900ft.), VI 295.

82 Ebd.

147

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Niesen

Verleumdung toter Personen verletzt diese also nicht, indem sie ,,sie Geister
werden ldsst, in welchem Zustande sie die Beleidigung durch ihre Verleum-
der fithlten*®, sondern indem die Verletzung gleichsam vordatiert und
Zeit, Raum und empirischer Umstédnde enthoben wird: ,Der, welcher nach
hundert Jahren mir etwas Boses félschlich nachsagt, beleidigt mich schon
jetzt; denn im reinen Rechtsverhaltnisse, welches ganz intellektuell ist, wird
von allen physischen Bedingungen (der Zeit) abstrahiert“3* Der Verleum-
der beleidigt nicht mich als empirisch einzelne Rechtsperson, sondern die
Menschenwiirde in meiner Person. Wenn man die grof3ziigigen Unterstel-
lungen der kantischen Rechtsmetaphysik in Kauf zu nehmen bereit ist,
lasst sich Kants Konstruktion auf die verleumdeten Ermordeten anwenden,
denn sie lasst so etwas wie eine gerichtlich festgestellte Rehabilitierung zu.
Allerdings geht die mogliche Kompensation nicht iiber die Wiederherstel-
lung rechtlicher Unbescholtenheit hinaus und bezieht sich nicht auf posi-
tiv-individuelle oder sich der jeweiligen Gruppenzugehdrigkeit verdanken-
de Eigenschaften und Merkmale. Die Abstraktion vom homo phaenomenon
ergibt mithin nur eine teilweise Antwort auf die Ausgangsfrage, ob konkrete
Ermordete uns verpflichten und wir ihnen gegeniiber Kompensations- oder
Restitutionspflichten wahrnehmen kdnnen.

Womdglich ist aber die kantische Strategie zu ehrgeizig, indem sie die
vollstaindige Wiederherstellung eines status quo ante und nicht nur die
»>Minderung“s (mitigation) historischen Unrechts anstrebt. Die analytische
Diskussion versucht, Pflichten gegeniiber Toten insofern einen Sinn abzu-
gewinnen, als posthum beeinflusst werden kann, wie ihr Leben im Ganzen
verlaufen sein wird, ohne die Méglichkeit anzunehmen, dass man ihr Erle-
ben noch irgendwie affizieren kann. Wie Lukas Meyer festhalt, lauft ohne
diese Annahme die Debatte {iber historisches Unrecht insgesamt ins Leere:
»The true moral significance of past wrongs does not lie in their impact on
currently living and future people’s well-being; rather, the significance of
past wrongs should be seen in the fact that past people were victims of these
injustices”8 Wihrend Meyer von moralischen Rechten der vormaligen
Person ausgeht und wie Kant an der mdglichen Authebung von Unrecht
interessiert ist, erdrtert Stemplowska die mogliche posthume graduelle

83 Ebd. Die unplausible Unterstellung, Verpflichtungen gegeniiber Toten setzten deren
fortdauernde Fahigkeit, Erlebnisse zu haben oder Erfahrungen zu machen (,experi-
ences”) voraus, findet sich noch bei Mulgan (1999), 57.

84 Kant (1900fF), VI 295f.

85 Stemplowska (2020), 32.

86 Meyer (2004), 173.

148

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickkehr der Schuld

Minderung oder Abschwichung des Unrechts, das den Verstorbenen ange-
tan wurde, aus dem Beitrag zur Verwirklichung von Projekten der Toten,
die in die Gegenwart hineinreichen konnen.%” Meyer konzentriert sich wie
Kant auf symbolische Kompensation, die die Reputation der Verstorbenen
tir die jetzt Lebenden wiederherstellt, wiahrend Stemplowska weniger der
geraubte Status als vielmehr das interessiert, was Menschen in der Durch-
fithrung ihrer Lebensprojekte vorenthalten wurde. Stemplowska bezieht
sich auf ,iiberlebende Praferenzen®, wobei sich nicht alle dazu eignen, an-
dere zu verpflichten. Da Verstorbene keine personlichen Erfahrungen mehr
machen konnen, sind die relevanten uberlebenden Praferenzen alle uiber-
personliche (impersonal): die Fertigstellung eines Kunst- oder Bauwerks,
die Verbreitung einer wissenschaftlichen Entdeckung, die Verabschiedung
und Verteidigung eines Gesetzes. ,If Trump fully dismantles ,Obamacare;
Obama’s life amounts to less, whether or not Obama is alive to witness
it:® Diese Denkfigur lasst sich auch auf diejenigen iibertragen, die Opfer
historischen Unrechts geworden sind, denn das Unrecht des gewaltsamen
Todes liegt nicht nur darin, den Toten die Chance zur Erfiillung ihrer
personlichen Praferenzen zu verweigern, sondern auch darin, ihnen die
Gelegenheit zu nehmen, ihre tiberpersonlichen Préferenzen zu verwirkli-
chen.

Die verwendeten Beispiele zeigen, dass Stemplowskas Konzeption der-
zeit noch zu individualistisch und auch elitdr konzipiert ist. Sie ist auf
Architekten unvollendeter Kathedralen und die wertschitzende Erinnerung
an Entdecker und Politiker zugeschnitten, auch wenn Stemplowska univer-
sell zu unterstellende iiberpersonliche Priferenzen (wie das Wohlergehen
der eigenen Nachkommen oder ein respektvolles Gedenken) zuldsst. Eine
weitere Schwierigkeit ist es, auf gruppen- oder menschheitsbezogene tiber-
personliche Priferenzen hin zu handeln, aber jederzeit unterscheiden zu
mussen, ob man dies um der Verstorbenen willen tut, oder weil es sich
(bei der Fertigstellung von Kathedralen, dem Bau von Schulen, der Verof-
fentlichung von Manuskripten oder der Anlage von Naturschutzgebieten)
um freistehend vorzugswiirdige Ziele handelt. Authentische iiberlebende
Priferenzen konnten selbst normativ problematisch ausfallen und die Eror-
terung dessen, welchen tiberlebenden Priferenzen die Erfiillung zu verwei-
gern ein neues Unrecht im Sinne von Butt und Pasternak wire, miisste

87 Stemplowska (2020), 35f.
88 Ebd., 42.
89 Ebd., 49.

149

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Niesen

jetzt allererst einsetzen. Die Realisierung iiberpersonlicher Praferenzen ist
zudem nur ein kleiner Teil dessen, was dariiber entscheidet, wie unser
Leben verlaufen sein wird. Dennoch ist festzuhalten, dass weder epistemo-
logische Skepsis gegeniiber der durchgingigen Erkennbarkeit iiberlebender
Praferenzen noch die gerechtigkeitstheoretische Problematik, welche von
ihnen spitere Generationen verbinden konnen sollen, die Plausibilitit einer
Zuschreibung verbreiteter Interessen an Erinnerung, Entschuldigung, Em-
pathie sowie an Kompensation der Nachfahren autheben kann. Die Erfiil-
lung entsprechender Pflichten und die damit verbundene Abschwichung
historischen Unrechts erscheint moglich, metaphysisch wenig anspruchs-
voll und normativ attraktiv. Sie kann als der fehlende Baustein dienen,
um einer Riickkehr der Schuld in einem engen Sinn etwas Produktives
abzugewinnen, ohne Verwirrung befiirchten zu miissen.

V. Schluss

Von Riickkehr der Schuld kann in einem unkontroversen Sinn dort gespro-
chen werden, wo die Verschuldung aus vorenthaltener Haftung resultiert.
Die Akteure der Vorenthaltung — und damit die Subjekte der Verschuldung
- sind jetzt lebende Menschen. Wir haben keine iiberzeugenden Griinde
angetroffen, Haftungspflichten nicht, wie von Jaspers vorgeschlagen, auf das
Kollektiv der Staatsbiirger (Nachfahren und Einwanderer gleichermaflen)
zu beziehen. Ob Verschuldung aus vorenthaltener Haftung in jedem Fall
einen moralischen Vorwurf rechtfertigt, ist eine weiterhin offene Frage
- die Bedeutung von generationeller Uberlappung mit den Titern iiber
die staatsbiirgerliche Inklusion hinaus muss weiterer Erorterung vorbehal-
ten bleiben, insbesondere wenn es um die Zurechnung symbolischer Haf-
tungsmodi wie Erinnerung, Entschuldigung oder Empathie geht. Damit
ist aber die Frage asymmetrischer Erwartungen an erinnerungspolitische
und -kulturelle Pflichten in Einwanderungslindern, wie sie von Ozyiirek in
polemischer Absicht aufgeworfen wurde, in einem prinzipiell bearbeitbaren
Vokabular gestellt. Unproduktiv ist dagegen die hinter Jaspers zuriickfallen-
de Universalisierung historischer Schuld und ihre irrefithrende Projektion
auf die jetzt Lebenden. Die Perpetuierung vorenthaltener Haftung ist neues
Unrecht, mit dem sich keine Beteiligung am urspriinglichen Unrecht ver-
binden lasst, sodass auch von einer An- oder Ubernahme urspriinglicher
Schuld nicht sinnvoll die Rede sein kann.

Indem Kompensationspflichten fiir Menschheitsverbrechen schwerlich
als auch nur anndhernd abgegolten vorgestellt werden konnen, muss Jas-

150

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickkehr der Schuld

pers’ Hoffnung auf eine zeitliche und inhaltliche Begrenzung der Verant-
wortung verworfen werden. Allerdings lief} sich zeigen, dass eine posthume
Kompensation nicht allein den Nachfahren geschuldet ist und auch nicht
nur ihnen zukommen kann. Dass die Erftillung von materiellen wie imma-
teriellen Haftungsverpflichtungen die Ermordeten nicht selbst affizieren,
wohl aber beeinflussen kann, wie ihr Leben insgesamt verlaufen sein wird,
lasst ihnen keine Gerechtigkeit widerfahren. Es entwertet damit aber noch
nicht die Anstrengung, durch heutige Handlungen das historische Unrecht
zu mindern.

Der ,Tigersprung ins Vergangene“?, den Benjamin in seinen Thesen zur
Geschichte in Aussicht stellt, ist der prosaischen Realisierung iiberlebender
Priferenzen verschlossen. Es handelt sich also bei ihr nicht um die Her-
stellung einer ,rettende[n] Erinnerung an die geknechteten Vorfahren.!
Die ,Rettung des Vergangenen, die Zusammenfiigung des Zerschlagenen?
ist unmoglich; die Erschlagenen sind wirklich tot. Hilft es, die Semantik
tiberlebender Priferenzen der Ermordeten heranzuziehen, damit die Nach-
welt ,deren Schicksal als ein endgiiltiges noch offenhélt“?*> Der Verzicht
auf nur theologisch zu deutende Grenzerfahrungen, wie sie Schmidt mit
Horkheimer an Benjamins Konzeption kritisiert, und auch auf die Zeitent-
hobenheit einer allgemeinen Menschenwiirde (Kant), vor allem aber die
Kritik an einer notwendig inkohédrenten Universalisierung des Begriffs his-
torischer Schuld (Ozyiirek) ermdglicht die Weiterfithrung des Gesprichs.
Als Vorteil der hier vorgeschlagenen Konzeption erscheint jedenfalls, dass
die Konfrontation neuen Unrechts aus der Vorenthaltung geschuldeter Haf-
tung mit iiberlebenden Praferenzen nicht am public reason-Test scheitert™
und somit einer liberalen Gesellschaft zugemutet werden kann.

Literatur

Arendt, Hannah: Organisierte Schuld, in: dies.: Sechs Essays. Die Verborgene Traditi-
on. Kritische Gesamtausgabe. Hrsg. von Barbara Hahn unter Mitarbeit von Barbara
Breysach und Christian Pischel, Bd. 3, Gottingen 2019, S. 30-41.

Art, David: The Politics of the Nazi Past in Germany and Austria, Cambridge 2009.

90 Benjamin (1980), 701.

91 Schmidt (1988), 62 (Hervorhebung P. N.).
92 Ebd., 65.

93 Ebd., 66.

94 Vgl. Schmidt (1999), Schmidt (2023).

151

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Peter Niesen

Benjamin, Walter: Uber den Begriff der Geschichte, in: ders.: Gesammelte Schriften.
Hrsg. von Rolf Tiedemann, Bd. I, 2, Frankfurt am Main 1980, S. 691-704.

Brunkhorst, Hauke: Kommunikative Vernunft und richende Gewalt. Uber Jirgen
Habermas‘ Theorie des kommunikativen Handelns, in: Sozialwissenschaftliche Lite-
ratur Rundschau 6 (1983), H. 8/9, S. 7-34.

Butt, Daniel: Rectifying International Injustice. Principles of Compensation and Resti-
tution Between Nations, Oxford 2009.

Caramani, Daniele/Manucci, Luca: National Past and Populism. The Re-Elaboration
of Fascism and Its Impact on Right-Wing Populism in Western Europe, in: West
European Politics 42 (2019), S. 1159-1187.

Colonomos, Ariel/Armstrong, Andrea: German Reparations to the Jews after World
War Two. A Turning Point in the History of Reparations, in: Pablo de Greiff (Hrsg.):
Handbook of Reparations, Oxford 2008, S. 390-419.

Czollek, Max: Versohnungstheater, 2. Auflage, Miinchen 2023.

Elster, Jon: Die Akten schlieflen. Recht und Gerechtigkeit nach dem Ende von Diktatu-
ren, Frankfurt 2005.

Fisette, Jason R.: At the Bar of Conscience. A Kantian Argument for Slavery Repara-
tions, in: Philosophy and Social Criticism 48 (2022), H. 5, S. 674-702.

Frei, Norbert: Vergangenheitspolitik. Die Anfdnge der Bundesrepublik und die NS-
Vergangenheit, Miinchen 1996.

Georgi, Viola B.: Entliechene Erinnerung. Geschichtsbilder junger Migranten in
Deutschland, Hamburg 2003.

Habermas, Jiirgen: Vom 6ffentlichen Gebrauch der Historie, in: ders.: Eine Art Scha-
densabwicklung, Frankfurt am Main 1987, S.137-148.

Habermas, Jirgen: Der Zeigefinger. Die Deutschen und ihr Denkmal, in: Die Zeit,
03.03.1999, https://www.zeit.de/1999/14/199914.denkmal.2_.xml (18.01.2025).

Jaspers, Karl: Die Schuldfrage. Mit einem Nachwort von 1962, Miinchen 1976.

Kant, Immanuel: Gesammelte Schriften (sog. Akademie-Ausgabe). Bd. VI: Die Meta-
physik der Sitten. Herausgegeben von der Preuflischen Akademie der Wissenschaf-
ten, Berlin 1900ff.

Lim, Jie-Hyun: Opfernationalismus. Erinnerung und Herrschaft in der postkolonialen
Welt, Berlin 2024.

Meyer, Lukas. Surviving Duties and Symbolic Compensation, in: ders. (Hrsg.): Justice
in Time. Responding to Historical Injustice, Baden-Baden 2004, S. 173-183.

Miller, David: Holding Nations Responsible, in: Ethics 114 (2004), H. 2, S. 240-268.

Minow, Martha: Reparations, in: dies.: Vengeance and Forgiveness. Facing History
after Genocide and Mass Violence. Boston 1998, S. 91-117.

Mulgan, Tim: The Place of the Dead in Liberal Political Philosophy, in: Journal of
Political Philosophy 7 (1999), H. 1, S. 52-70.

Niesen, Peter: Der Imperativ der Nicht-Regression. Adorno, Habermas und die Pfad-
abhingigkeit von Sperrklinkeneffekten, in: ders. (Hrsg.): Zur Diagnose demokrati-
scher Regression. Leviathan Sonderband 40, Baden-Baden 2023, S. 208-228.

152

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://www.zeit.de/1999/14/199914.denkmal.2_.xml
https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.zeit.de/1999/14/199914.denkmal.2_.xml

Riickkehr der Schuld

Ozyiirek, Esra: Subcontractors of Guilt. Holocaust Memory and Muslim Belonging in
Postwar Germany, Stanford 2023.

Pasternak, Avia: Responsible Citizens, Irresponsible States. Should Citizens Pay for
Their State’s Wrongdoings? New York 2021.

Peukert, Helmut: Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale Theolo-
gie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung. Mit einem Vor-
wort zur Neuauflage und einem neuen Nachwort, Frankfurt am Main 1978.

Schefczyk, Michael: ,Als Deutscher unter Deutschen' Karl Jaspers’ Die Schuldfrage, in:
Werner Konitzer (Hrsg.): Moralisierung des Rechts. Kontinuititen und Diskontinui-
taten nationalsozialistischer Normativitat, Frankfurt am Main 2014, S. 189-214.

Schmidt, Thomas M.: Anamnetische Solidaritdt. Untersuchungen zum Zentralbe-
griff einer kommunikativen Fundamentaltheologie. Unverdffentlichte Diplomarbeit,
Frankfurt am Main (Hochschule Sankt Georgen) 1988.

Schmidt, Thomas M.: Religious Pluralism and Democratic Society. Political Liberalism
and the Reasonableness of Religious Beliefs, in: Philosophy & Social Criticism 25
(1999), H. 4, S. 43-56.

Schmidt, Thomas M.: Offentlicher Vernunﬂgebrauch/@ffentlichkeit, in: Johannes J.
Frihbauer/Michael Reder/Michael Roseneck/Thomas M. Schmidt (Hrsg.): Rawls-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart 2023, S. 329-335.

Schonberger, Sophie: Was soll zuriick? Die Restitution von Kulturgiitern im Zeitalter
der Nostalgie, Miinchen 2021.

Stemplowska, Zofia: Duties to the Dead. Is Posthumous Mitigation of Injustice Possi-
ble?, in: Oxford Studies in Political Philosophy 6 (2020), S. 32-58

Souter, James: Towards a Theory of Asylum as Reparation for Past Injustice, in: Politi-
cal Studies 62 (2014), S. 326-342.

Tiedemann, Rolf: Historischer Materialismus oder politischer Messianismus, in: Peter
Bulthaup (Hrsg.): Materialien zu Benjamins Thesen ,iiber den Begriff der Geschich-
te, Frankfurt am Main 1975, S. 77-121.

Wiedemann, Charlotte: Den Schmerz der Anderen begreifen. Holocaust und Weltge-
déchtnis, Berlin 2022.

153

hitps://dol.org/10.5771/783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:31:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em—.


https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-131 - am 20.01.2026, 04:



https://doi.org/10.5771/9783748952275-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

