
SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 19 

Reihe ṣūfischer Meister, welche in der Nūniyya einzeln aufgelistet werden, in der 
Tradition von al-Ḥāriṯ al-Muḥāsibī (gest. 243/857), d.h. einer wohl approbierten 
orthodoxen Form des Sufismus. 

3. Ibn Kamāl Bāšā (gest. 940/1534)

Ibn Kamāl Bāšā war ein auf vielen Gebieten bewanderter Autor, der sich nach-
einander das Ansehen von drei Herrschern erwarb. Er gilt als einer der grössten 
Vertreter osmanischer Wissenschaft und Kultur aus der ersten Hälfte des 16. Jhs. 
Schon in jungen Jahren wurde er mit Gelehrten wie Taftāzānī (gest. 793/1390) 
oder Suyūṭī (gest. 911/1505) verglichen und wurde aufgrund seiner wissenschaft-
lichen Kompetenz mit dem Beinamen „der erste Lehrer“ (al-muʿallimu l-awwal) 
belegt52. 

Ibn Kamāl Bāšā, der neben den Philosophen auch mit den Anschauungen der 
kalām-Experten vertraut war und in seiner philosophischen Gedankenwelt der 
Schule von Faḫraddīn ar-Rāzī (gest. 606/1209) folgte, kämpfte gegen Gedanken 
und Praktiken, die den taṣawwuf aus dem Rahmen der Šarīʿa herauslösen wollten. 
So behauptete er beispielsweise, die Tänze (raqṣ) einiger Ṣūfīs, der samāʿ und ihre 
Drehungen seien verboten. Andererseits beeinflusste das positive Fatwā, welches 
er bezüglich Muḥyīddīn Ibn al-ʿArabīs erstellte, Sultan Salīm. Der Herrscher liess 
über dem Grab von Ibn al-ʿArabī in Damaskus, wo er sich bei seiner Rückkehr 
von Ägypten vier Monate lang aufhielt, ein Mausoleum (turba) und eine Mo-
schee errichten. 

Die meiste Zeit seines Lebens war Ibn Kamāl Bāšā in offiziellen Diensten, sei 
es als Lehrer, Richter, Heeresrichter oder Šayḫ al-Islām. Wegen seiner wissen-
schaftlichen und juristischen Versiertheit sowie ausserordentlicher Problemlö-
sungskompetenz in kniffligen Fatwā-Fragen gab man ihm den Beinamen muftī aṯ-
ṯaqalayn (Muftī der Menschen und Dschinnen). 

3.1  Biographie 

Šamsaddīn Aḥmad b. Sulaymān b. Kamāl Bāšā wurde 873/1468-69 geboren. Sei-
ne gebräuchlichen Rufnamen sind Kamālpāšāzāde (türkisch: Kemalpaşazâde) 
bzw. Ibn Kamāl Bāšā. Nach dem Auswendiglernen des Korans beschäftigte er 
sich näher mit arabischer Sprache und Literatur, Logik sowie Persisch. Als junger 

52  Vgl. Turan, Şerafettin, Kemalpaşazâde, in: İslâm Ansiklopedisi, hrsg. v. Türkiye Diyanet 
Vakfı. İstanbul 2002, Bd. 25, 238. Zu Ibn Kamāl Bāšās Biographie s. Turan, Şerafettin in: 
ebd., Bd. 25, 238-40. Zu Ibn Kamāl Bāšās Ansichten über Fiqh, s. Ösen, Şükrü, 
Kemalpaşazâde, in: ebd., Bd. 25, 240-242. Zu seinen kalām-Leistungen, s. Ilyas Çelebi, 
Kemalpaşazâde, in: ebd., Bd. 25, 242-244. Seine literarische Aktivität beschreibt Saraç, M. 
A. Yekta, Kemalpaşazâde, in: ebd., Bd. 25, 244-245. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-19 - am 22.01.2026, 06:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 20 

Mann diente er unter Sultan Bāyazīd in der Armee und begann dann um 879/ 
1474-5 sein Studium am Dār al-Ḥadīṯ in Edirne (Adrianopel) bei Mullā Luṭfī 
(gest. 904/1498). Nach dem Studium unterrichtete er zunächst an der ʿAlī Beg-
Schule (Edirne), später auch an verschiedenen anderen Schulen, so an der Ḥala-
biyya (Edirne), der Ṣaḥn-Medrese (Istanbul) und der Bāyazīdiyya (Edirne). 
921/1515 wurde er zum Qāḍī von Edirne ernannt und 922/1516 zum qāḍī al-
ʿaskar von Anatolien befördert. Möglicherweise hing diese Ernennung mit einem 
Sendschreiben Ibn Kamāl Bāšās zusammen, in dem er vermocht hatte, die öf-
fentliche Meinung auf den Ǧihād gegen die Safawiden einzustimmen, und die 
Glaubensüberzeugungen von Šāh Ismāʿīl kritisiert hatte, was ihm grossen Ruhm 
eintrug. Er stärkte den Sultan mit religiösen und juristischen Begründungen für 
die Expedition (sefer) nach Iran gegen Leute im Staat, die Vorbehalte gegen diesen 
Kampf hatten. Zu der Zeit von Sultan Sulaymān al-Qānūnī (gest. 974/1566) er-
mutigte er den Herrscher zum Kampf gegen die Safawiden. Die an Schah Ṭah-
māsp (gest. 984/1576) geschickten Briefe fasste er höchstpersönlich ab. Während 
eines Einsatzes in Ägypten erhielt er den Auftrag, auch eine Geschichte Ägyptens 
zu schreiben, im Jahre 1518 auch eine Geschichte von Qarāmān. 925/1519 gab 
er sein Amt als qāḍī al-ʿaskar auf und lehrte wieder in Edirne – zunächst am Dār 
al-Ḥadīṯ, danach an der Bāyazīdiyya. Nach dem Tod von „Zenbīlli“ ʿAlī Efendi 
(gest. 932/1525-6) wurde er in das Amt des Šayḫ al-Islām berufen. Diese Position 
hatte er bis zu seinem Tod am 2. Šawwāl 940/16. April 1534 inne. Er wurde au-
sserhalb von Edirne, in der zāwiya von Maḥmūd Čelebī, begraben. Sein Grab-
mal wurde 1971 im Zuge von Wegearbeiten an einen anderen Ort verlegt. 

3.2  Werk 

Ibn Kamāl Bāšā war ein hochgebildeter und produktiver Autor, der auf Türkisch, 
Persisch, vor allem aber auf Arabisch schrieb53. Er soll mehr als 200 Werke ver-
fasst haben54. Die meisten von ihnen haben die Form einer kurzen Abhandlung 
(risāla). Inhaltlich sind sie weit gestreut, denn sie behandeln Themen aus den Be-
reichen Theologie, Rechtswissenschaft, Sprachwissenschaft, Poesie und Gramma-
tik, des Weiteren auch Osmanische Geschichte.  

Im Rahmen seiner theologischen Stellungnahmen erörtert Ibn Kamāl Bāšā eine 
Vielzahl von bekannten Einzelthemen wie z.B. die Natur der Rede Gottes, die 
Idee des Seinsmonismus (waḥdat al-wuǧūd), die Dichotomie von Körper und See-
le, das Problem der Willensfreiheit oder die herausgehobene Stellung Muḥam- 

53  GAL, Bd. 2, 449-453; S, Bd. 2, 668-673; S, Bd. 3, 1306; s. auch V.L. Ménage, Kemāl Pāshā-
Zāde, in EI2, Bd. 4, 879-881. 

54  Brockelmann schreibt ihm 179, Ǧamīl al-ʿAẓm 240 Werke zu. Sein Werk besteht aus selb-
ständigen Abhandlungen, aus Teilen letzterer – manchmal unter anderem Titel – aus 
Kommentaren und aus Randglossen. Zu seinen Werken s. Ilyas Çelebi, Kemalpaşazâde, in: 
İslâm Ansiklopedisi, Bd. 25, 245-247. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-19 - am 22.01.2026, 06:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 21 

mads im Vergleich zu den anderen Propheten. Neben einschlägigen Sendschrei- 
ben verfasste er auch Kommentare zu theologischen Schriften früherer Autoren, 
zu verschiedenen Teilen des Korans sowie zum Ḥadīṯ. Diese stellte er in einigen 
kleinen Sammlungen zusammen. Ibn Kamāl Bāšā brachte seine Ansichten in un-
abhängigen Sendschreiben anstelle von Kommentaren und Glossen zum Aus-
druck, und er nahm in seinen Arbeiten häufig Bezug auf Ḥakīm as-Samarqandī, 
Bāqillānī, ʿAbdalqāhir al-Baġdādī, Ġazālī, Šahrastānī, Faḫraddīn ar-Rāzī, Sayfad-
dīn al-Āmidī, Šamsaddīn al-Iṣfahānī, ʿAḍudaddīn al-Īǧī, Taftāzānī und as-Sayyid 
aš-Šarīf al-Ǧurǧānī55. 

Als Jurist war er nicht bloss an exponierter Stelle in der Staatsverwaltung tätig, 
sondern neben den überlieferten Gutachten, den Fatwās, liegen aus seiner Feder 
auch zahlreiche juristische Einzelabhandlungen vor. Diese beschäftigen sich bei-
spielsweise mit prozeduralen Fragen, Biographien anerkannter Juristen, finanz- 
oder erbrechtlichen Problemen, aber auch Unklarheiten bei der Ausübung des ri-
tuellen Pflichtgebets (ṣalāt), dem Konsum von Genussmitteln wie Wein oder 
Opium, möglicherweise unorthodoxen Praktiken wie dem Sich-Drehen der Tan-
zenden Derwische56 oder Diskussionen, unter welchen Umständen Muslime des 
Unglaubens (kufr) zu bezichtigen seien. Wahrscheinlich noch als Lehrer an der 
ʿAlī Beg-Schule in Edirne verfasste er z.B. ein „Sendschreiben, dass die radikalen 
Šīʿiten Ungläubige sind“ (Risāla fī takfīr ar-rawāfiḍ). Darin bezeichnet er den 
Krieg gegen Schah Ismāʿīl von Iran als Individualpflicht (farḍ ʿayn)57. 

Ibn Kamāl Bāšā brillierte nicht bloss in den drei wichtigsten islamischen Spra-
chen des Osmanischen Reiches, sondern beschäftigte sich auch auf theoretischer 
Ebene mit deren jeweiligen Besonderheiten und Nuancen – in erster Linie 
Aspekten der arabischen Grammatik und Sprachtheorie. Gerade mit Blick auf 
seine osmanischen Landsleute schrieb er ausserdem Traktate über Probleme der 
gegenseitigen Abgrenzung, Durchdringung oder auch des fehlerhaften Gebrauchs 
der verschiedenen Sprachen. Während Arabisch die lingua franca zahlreicher Wis-
senschaften im Osmanischen Reich darstellte, galt Persisch unter gebildeten 
Ständen als besonders elegante Form der Artikulation. So findet sich bei Ibn 
Kamāl Bāšā ein persisches Werk in Prosa und Versform mit dem Titel Nigāristān, 
welches dem Gulistān des iranischen Dichters Saʿdī nachempfunden ist und im 
Jahr 940/1533 fertiggestellt wurde. Die berühmte Burda von Būṣīrī (gest. 
695/1295) übersetzte er in Versform ins Türkische und legte auch eigene türki-
sche Versionen arabischer Gedichtformen und poetischer Stoffe vor. Ibn Kamāl 
Bāšās grundlegendes Werk im Bereich der Geschichte ist Tevârîh-i Āl-i Osman, 
welches er auf Wunsch von Bāyazīd II. abfasste. Es umfasst acht Bände, die je-

                                                                                          
55  Ilyas Çelebi, Kemalpaşazâde, in: ebd., Bd. 25, 243.  
56  In seinem Fatwā zu Muḥyiddīn Ibn al-ʿArabī und seinem Sendschreiben über die Seele 

bewertet Ibn Kamāl Bāšās den Sufismus positiv. Ebd., Bd. 25, 243. 
57  Eine deutsche Zusammenfassung findet sich bei Eberhard, Elke, Osmanische Polemik gegen 

die Safawiden im 16. Jahrhundert nach arabischen Handschriften. Freiburg i. Br. 1970, 164-165. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-19 - am 22.01.2026, 06:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 22 

weils einem einzelnen Herrscher gewidmet sind, und beschreibt die Ereignisse 
bis zum Jahr 916/1510. 

Im Hinblick auf das islamische Denken ging er synthetisch vor. Denn seine 
Werke zielen letztlich darauf, eine Verbindung zwischen kalām, Philosophie und 
taṣawwuf zu schaffen und die Doktrin der ahl as-sunna auf eine rationale (ʿaqlī) 
Perspektive zu gründen58. Zugleich beabsichtigte Ibn Kamāl Bāšā, bāṭinītische 
und ṣafawīdisch-šīʿītische Propagandamassnahmen zu verhindern, die sich in 
Anatolien zu verbreiten drohten59. 

3.3 Risālat al-Iḫtilāf bayn al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya fī iṯnatay ʿašrata masʾala 

Für unseren Kontext von Interesse ist Ibn Kamāl Bāšās „Abhandlung über die 
Meinungsverschiedenheit zwischen Ašʿariten  und Māturīditen  in zwölf Punkten“ 
(Risāla fī l-iḫtilāf bayn al-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya fī iṯnatay ʿašrata masʾala60). Darin 
legt Ibn Kamāl Bāšā, der nur zwei frühere Werke nennt, al-Bidāya (min al-Kifāya 
von Nūraddīn aṣ-Ṣābūnī al-Buḫārī, gest. 580/1184)61 und Bidāyat al-kalām62, in 
prägnanter Form die bestehenden dogmatischen Differenzen beider Richtungen 
dar. Er stellt einleitend fest, dass Abū al-Ḥasan al-Ašʿarī der Führer (imām) und 
die Orientierungsfigur (muqaddam) der Sunniten (ahl al-sunna) sei. Nach ihm 
komme Abū Manṣūr al-Māturīdī. Die Šāfiʿīten und Ḥanafiten folgten in den 
Einzelbestimmungen (furūʿ) ihren Gründern, nämlich Šāfiʿī und Abū Ḥanīfa. In 
den grundlegenden Dingen der Religion (uṣūl) aber orientierten sie sich an Ašʿarī 
bzw. Māturīdī. 

Als zwischen Ašʿarī und Māturīdī verbliebene kritische Punkte listet er die fol-
genden zwölf auf: 

1. Für Ašʿarī ist das Erschaffen (takwīn) wie die anderen Tätigkeitsattribute
(Gottes) eine erst in der Zeit auftretende Eigenschaft (ṣifa ḥādiṯa). Für
Māturīdī ist das Erschaffen hingegen eine ewige, im Wesen Gottes beste-
hende Eigenschaft (ṣifa azaliyya).

2. Ašʿarī meint, die Rede Gottes (kalām Allāh) sei sehr wohl hörbar, wie man
aus der Geschichte von Moses wisse. Māturīdī hält sie für nicht hörbar (laysa
bi-masmūʿ); hörbar sei lediglich dasjenige, was sie anzeigt (ad-dāll ʿalayhi).

3. Ašʿarī differenziert allerdings dahingehend, dass die Weisheit (ḥikma) nur im
Sinne von Wissen (ʿilm) eine ewige, im Wesen Gottes bestehende Eigen-

58  Vgl. mit Subkīs Äusserung: „unẓur bi-ʿaqlika wa-ǧtahid“. Subkī, Ṭabaqāt, 3, 379. 
59  Ilyas Çelebi, Kemalpaşazâde, in: ebd., Bd. 25, 242. 
60  MS Süleymaniye/Tinovalı 1847/2, foll. 57-59. 
61  Es handelt sich um eine gekürzte Fassung des Buches Kitāb al-Kifāya fī l-hidāya. Siehe W. 

Madelung, Māturīdiyya, in EI2, Bd. 6, 848. Nūraddīn aṣ-Ṣābūnī zitiert Māturīdī mehrfach 
in seinem Buch al-Kifāya. Rudolph, Māturīdī, 216. 

62  Wahrscheinlich ist gemeint: Al-Bidāya fī l-kalām von Abū Turāb Ibrāhīm b. ʿAbdallāh. Vgl. 
Ḥāǧǧī Ḫalīfa, Kašf aẓ-ẓunūn, Bd. 1, 229. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-19 - am 22.01.2026, 06:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 23 

schaft (ṣifa azaliyya) darstelle, wohingegen die Weisheit im Zusammenhang 
mit religionsrechtlichen Bestimmungen (aḥkām) nur als eine erst in der Zeit 
auftretende Eigenschaft (ṣifa ḥādiṯa) vorliege. Māturīdī charakterisiert den 
„Schöpfer der Welt“ (ṣāniʿ al-ʿālam) als Träger von Weisheit sowohl im Hin-
blick auf Wissen als auch auf religionsrechtliche Bestimmungen. 

4.  Laut Ašʿarī erstrecken sich Gottes Zufriedenheit (riḍāʾ), Liebe (maḥabba) und 
Wille (irāda) auf alle Handlungen (der gehorsamen wie ungehorsamen Ge-
schöpfe). Laut Māturīdī geschehen zwar alle Handlungen mit Gottes Willen 
(mašīʾa, irāda) und Bestimmung (qaḍāʾ), aber nur die gehorsamen auch mit 
seiner Zufriedenheit, Liebe und seinem Befehl. 

5.  Ašʿarī hält sowohl Gottes religionsrechtliche „Verpflichtung zu etwas Un-
durchführbarem“ (taklīf mā lā yuṭāq) wie auch Seine Aufbürdung (taḥmīl) 
„von etwas Undurchführbarem“ für möglich (ǧāʾiz). Māturīdī hingegen be-
trachtet nur Gottes Aufbürdung „von etwas Undurchführbarem“ als mög-
lich.  

6.  Ašʿarī führt die Erkenntnis aller den Menschen auferlegten religionsrechtli-
chen Bestimmungen allein auf die Offenbarungsbotschaft (samʿ) zurück. 
Māturīdī hingegen hält einige davon für durch den Verstand ermittelbar 
(maʿlūm bi-l-ʿaql).  

7.  Die (feststehende) Anwartschaft auf jenseitige Glückseligkeit (saʿāda) oder 
Verderbnis (šaqāwa) wird nach Ašʿarī erst beim Jüngsten Gericht (w. ʿind al-
ḫātima wa-l-ʿāqiba) erkennbar. Nach Māturīdī kann sich ein Höllenanwärter 
(šaqiyy) (während seines Lebens) zu einem Paradiesanwärter (saʿīd) wandeln 
und umgekehrt. 

8.  Ašʿarī hält Vergebung (ʿafw) bei Unglauben (kufr) nur für rein verstandes-
mässig (ʿaqlan) möglich – nicht aber nach Auskunft der Šarīʿa (samʿan). Für 
Māturīdī besteht keine Möglichkeit zur Vergebung bei Unglauben. 

9.  Ašʿarī hält sowohl das ewige Verweilen eines Gläubigen im Höllenfeuer als 
auch dasjenige eines Ungläubigen im Paradies für möglich. Māturīdī meint, 
dass weder das ewige Verweilen eines Gläubigen im Höllenfeuer noch das-
jenige eines Ungläubigen im Paradies möglich sei. Solches werde durch den 
Verstand (ʿaqlan) und die Überlieferungsbotschaft (samʿan) ausgeschlossen.  

10.  Ašʿarī trennt zwischen dem Signifikanten (ism) und dem Signifikat (musam- 
mā) und fügt als dritte Kategorie noch den Akt der Signifizierung (tasmiya) 
hinzu. Einige Māturīdīten halten den Signifikanten und das Signifikat für 
ein und dasselbe. 

11.  Für Ašʿarī ist Männlich-Sein (ḏukūra)63 keine Vorbedingung für Propheten-
tum (nubuwwa), ebenso wie Weiblich-Sein (unūṯa) keinen Ausschliessungs-
grund darstellt. Das Männlich-Sein ist für Māturīdī eine Vorbedingung zum 

                                                                                          
63  Für Saʿdaddīn at-Taftāzānī ist es jedoch eine Bedingung. Vgl. Taftāzānī, Tahḏīb al-manṭiq 

wa-l-kalām, 100. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-19 - am 22.01.2026, 06:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 24 

Prophetentum, so dass es sich bei einem weiblichen Wesen unmöglich um 
einen Propheten handeln kann.  

12. Ašʿarī hält eine Handlung (fiʿl) für wirkliches Ins-Dasein-Rufen, während der
„Erwerb“ (kasb) durch einen Menschen nur in übertragenem Sinne (maǧāzan) 
als Handlung (fiʿl) verstanden werden kann. Nach Māturīdī wird die Hand-
lung eines Menschen als „Erwerb“ bezeichnet, nicht aber als Erschaffung 
(ḫalq)64. Dagegen wird eine Handlung Gottes Erschaffung genannt, nicht 
aber „Erwerb“.  

3.4  Fazit 

Die bestehenden Unterschiede zwischen Ašʿarī und Māturīdī stuft Ibn Kamāl 
Bāšā als keineswegs gravierend ein. Vielmehr erblickt er in ihnen lediglich Diffe-
renzen sekundärer Natur, welche die grundsätzliche Harmonie nicht nachhaltig 
zu beeinträchtigen vermögen. Er kehrt die tatsächlich bestehenden unterschiedli-
chen Anschauungen dabei keineswegs unter den Tisch, sondern stellt sie im Ge-
genteil deutlich heraus. Er bemüht sich dabei, dem Leser zu zeigen, dass sich aus 
ihnen kein grosses Konfliktpotential ergebe.  

Obwohl seine Schrift lediglich drei Seiten umfasst, entfaltete sie relativ starke 
Wirkung, was sicher dem hohen Ansehen, das Ibn Kamāl Bāšā in wissenschaft-
lich-theologischen wie auch politischen Kreisen genoss, zuzuschreiben ist.  

4. Nawʿī (gest. 1007/1599)

Nawʿī war ein umfassend gebildeter Mann. Neben einigen Ausflügen in die 
Dichtung tat er sich vor allem in klassisch-islamischen Disziplinen hervor und 
verfasste u. a. Schriften zum Ḥadīṯ und zum Sufismus.  

4.1  Biographie 

Yaḥyā b. ʿAlī b. Naṣūḥ Nawʿī65 wurde 940/1533 in Malġara (Rumelien)66 gebo-
ren. Bis zu seinem zehnten Lebensjahr wurde er von seinem gelehrten Vater un-
terrichtet. 957/1550 kam er nach Istanbul und wurde Schüler bei Qaramānīzāde 
Meḥmed Efendi. Zu seinen Schulkameraden gehörten der spätere Dichter Bāqī 

64  Vgl.: Kasb: eine Zwischenstufe zwischen ḫalq und ǧabr. Subkī, Ṭabaqāt, 3, 385. 
65  Die alte türkische Islamenzyklopädie führt ihn unter Nevʾî auf – bzw. mit zweiter Schrei-

bung unter Nevʿī, s. Karahan, Abdülkadir, Nevʾî, in: İslâm Ansiklopedisi, 13 Bde. in 15, 
1965-1988. Istanbul 1964, Bd. 9, 224-226. Die später erschienene EI2 dagegen fasst sich zu 
Nevʿī wesentlich kürzer, s. ebd., F. Babinger, Newʿī, in Bd. 8, 8-9.  

66  Brockelmann gibt dagegen „Ṭuġra“ als Geburtsort an, GAL, Bd. 2, 443. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-19 - am 22.01.2026, 06:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

