SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 19

Reihe sufischer Meister, welche in der Niniyya einzeln aufgelistet werden, in der
Tradition von al-Harit al-Muhasibi (gest. 243/857), d.h. einer wohl approbierten
orthodoxen Form des Sufismus.

3. Ibn Kamal Basa (gest. 940/1534)

Ibn Kamal Basa war ein auf vielen Gebieten bewanderter Autor, der sich nach-
einander das Ansehen von drei Herrschern erwarb. Er gilt als einer der grossten
Vertreter osmanischer Wissenschaft und Kultur aus der ersten Hilfte des 16. Jhs.
Schon in jungen Jahren wurde er mit Gelehrten wie Taftazani (gest. 793/1390)
oder Suyuti (gest. 911/1505) verglichen und wurde aufgrund seiner wissenschaft-
lichen Kompetenz mit dem Beinamen ,der erste Lehrer (almu‘allimu l-awwal)
belegt>?.

Ibn Kamal Basa, der neben den Philosophen auch mit den Anschauungen der
kalam-Experten vertraut war und in seiner philosophischen Gedankenwelt der
Schule von Fahraddin ar-Razi (gest. 606/1209) folgte, kimpfte gegen Gedanken
und Praktiken, die den tasamwwuf aus dem Rahmen der Sari‘a herauslésen wollten.
So behauptete er beispielsweise, die Tanze (rags) einiger Sufis, der sama‘ und ihre
Drehungen seien verboten. Andererseits beeinflusste das positive Fatwa, welches
er beziglich Muhyiddin Ibn al-‘Arabis erstellte, Sultan Salim. Der Herrscher liess
iiber dem Grab von Ibn al-‘Arabi in Damaskus, wo er sich bei seiner Riickkehr
von Agypten vier Monate lang aufhielt, ein Mausoleum (t#rba) und eine Mo-
schee errichten.

Die meiste Zeit seines Lebens war Ibn Kamal Basa in offiziellen Diensten, sei
es als Lehrer, Richter, Heeresrichter oder Sayh al-Islam. Wegen seiner wissen-
schaftlichen und juristischen Versiertheit sowie ausserordentlicher Problemls-
sungskompetenz in kniffligen Fatwa-Fragen gab man ihm den Beinamen mufii at-
taqalayn (Mufti der Menschen und Dschinnen).

3.1 Biographie

Samsaddin Ahmad b. Sulayman b. Kamal Basa wurde 873/1468-69 geboren. Sei-
ne gebriuchlichen Rufnamen sind Kamalpasazade (turkisch: Kemalpasazide)
bzw. Ibn Kamal Basa. Nach dem Auswendiglernen des Korans beschiftigte er
sich nidher mit arabischer Sprache und Literatur, Logik sowie Persisch. Als junger

52 Vgl. Turan, Serafettin, Kemalpasazade, in: [slém Ansiklopedisi, hrsg. v. Tiirkiye Diyanet
Vakfi. Istanbul 2002, Bd. 25, 238. Zu Ibn Kamal Basas Biographie s. Turan, Serafettin in:
ebd., Bd. 25, 238-40. Zu Ibn Kamal Basas Ansichten iiber Figh, s. Osen, Siikrii,
Kemalpasazide, in: ebd., Bd. 25, 240-242. Zu seinen kalim-Leistungen, s. Ilyas Celebi,
Kemalpasazide, in: ebd., Bd. 25, 242-244. Seine literarische Aktivitdt beschreibt Sarag, M.
A. Yekta, Kemalpasazide, in: ebd., Bd. 25, 244-245.

https://dol.org/10.5771/9783956506864-19 - am 22.01.2026, 08:22:45. /dele Acces



https://doi.org/10.5771/9783956506864-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Mann diente er unter Sultan Bayazid in der Armee und begann dann um 879/
1474-5 sein Studium am Dar al-Hadit in Edirne (Adrianopel) bei Mulla Lutfi
(gest. 904/1498). Nach dem Studium unterrichtete er zunichst an der “Ali Beg-
Schule (Edirne), spiter auch an verschiedenen anderen Schulen, so an der Hala-
biyya (Edirne), der Sahn-Medrese (Istanbul) und der Bayazidiyya (Edirne).
921/1515 wurde er zum Qadi von Edirne ernannt und 922/1516 zum qadi al-
‘askar von Anatolien befordert. Moglicherweise hing diese Ernennung mit einem
Sendschreiben Ibn Kamal Basas zusammen, in dem er vermocht hatte, die 6f-
fentliche Meinung auf den Gihad gegen die Safawiden einzustimmen, und die
Glaubensiiberzeugungen von Sah Isma‘il kritisiert hatte, was ihm grossen Ruhm
eintrug. Er stirkte den Sultan mit religiosen und juristischen Begriindungen fur
die Expedition (sefer) nach Iran gegen Leute im Staat, die Vorbehalte gegen diesen
Kampf hatten. Zu der Zeit von Sultan Sulayman al-Qanuni (gest. 974/1566) er-
mutigte er den Herrscher zum Kampf gegen die Safawiden. Die an Schah Tah-
masp (gest. 984/1576) geschickten Briefe fasste er hochstpersonlich ab. Wihrend
eines Einsatzes in Agypten erhielt er den Auftrag, auch eine Geschichte Agyptens
zu schreiben, im Jahre 1518 auch eine Geschichte von Qaraman. 925/1519 gab
er sein Amt als gadi al-‘askar auf und lehrte wieder in Edirne — zunichst am Dar
al-Hadit, danach an der Bayazidiyya. Nach dem Tod von ,Zenbilli“ ‘Ali Efendi
(gest. 932/1525-6) wurde er in das Amt des Sayh al-Islam berufen. Diese Position
hatte er bis zu seinem Tod am 2. Sawwal 940/16. April 1534 inne. Er wurde au-
sserhalb von Edirne, in der zawiya von Mahmiid Celebi, begraben. Sein Grab-
mal wurde 1971 im Zuge von Wegearbeiten an einen anderen Ort verlegt.

3.2 Werk

Ibn Kamal Basa war ein hochgebildeter und produktiver Autor, der auf Turkisch,
Persisch, vor allem aber auf Arabisch schrieb®. Er soll mehr als 200 Werke ver-
fasst haben’*. Die meisten von ihnen haben die Form einer kurzen Abhandlung
(risala). Inhaltlich sind sie weit gestreut, denn sie behandeln Themen aus den Be-
reichen Theologie, Rechtswissenschaft, Sprachwissenschaft, Poesie und Gramma-
tik, des Weiteren auch Osmanische Geschichte.

Im Rahmen seiner theologischen Stellungnahmen erértert Ibn Kamal Basa eine
Vielzahl von bekannten Einzelthemen wie z.B. die Natur der Rede Gottes, die
Idee des Seinsmonismus (wahdat al-wugid), die Dichotomie von Korper und See-
le, das Problem der Willensfreiheit oder die herausgehobene Stellung Muham-

53 GAL, Bd. 2, 449-453; S, Bd. 2, 668-673; S, Bd. 3, 1306; s. auch V.L. Ménage, Kemal Pasha-
Zade, in EP%, Bd. 4, 879-881.

54 Brockelmann schreibt ihm 179, Gamil al-‘Azm 240 Werke zu. Sein Werk besteht aus selb-
stindigen Abhandlungen, aus Teilen letzterer — manchmal unter anderem Titel - aus

Kommentaren und aus Randglossen. Zu seinen Werken s. Ilyas Celebi, Kemalpasazide, in:
Islém Ansiklopedisi, Bd. 25, 245-247.

https://dol.org/10.5771/9783956506864-19 - am 22.01.2026, 08:22:45. /dele Acces



https://doi.org/10.5771/9783956506864-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 21

mads im Vergleich zu den anderen Propheten. Neben einschligigen Sendschrei-
ben verfasste er auch Kommentare zu theologischen Schriften fritherer Autoren,
zu verschiedenen Teilen des Korans sowie zum Hadit. Diese stellte er in einigen
kleinen Sammlungen zusammen. Ibn Kamal Basa brachte seine Ansichten in un-
abhingigen Sendschreiben anstelle von Kommentaren und Glossen zum Aus-
druck, und er nahm in seinen Arbeiten haufig Bezug auf Hakim as-Samarqandji,
Bagillani, ‘Abdalqahir al-Bagdadi, Gazali, Sahrastani, Fahraddin ar-Razi, Sayfad-
din al-Amidi, Samsaddin al-Isfahani, ‘Adudaddin al-Igi, Taftazani und as-Sayyid
a$-Sarif al-Gurgani®.

Als Jurist war er nicht bloss an exponierter Stelle in der Staatsverwaltung titig,
sondern neben den tberlieferten Gutachten, den Fatwas, liegen aus seiner Feder
auch zahlreiche juristische Einzelabhandlungen vor. Diese beschiftigen sich bei-
spielsweise mit prozeduralen Fragen, Biographien anerkannter Juristen, finanz-
oder erbrechtlichen Problemen, aber auch Unklarheiten bei der Ausiibung des ri-
tuellen Pflichtgebets (salaf), dem Konsum von Genussmitteln wie Wein oder
Opium, moglicherweise unorthodoxen Praktiken wie dem Sich-Drehen der Tan-
zenden Derwische® oder Diskussionen, unter welchen Umstinden Muslime des
Unglaubens (kufr) zu bezichtigen seien. Wahrscheinlich noch als Lehrer an der
‘Ali Beg-Schule in Edirne verfasste er z.B. ein ,Sendschreiben, dass die radikalen
Stciten Ungliubige sind“ (Risala fi takfir ar-rawdfid). Darin bezeichnet er den
Krieg gegen Schah Isma‘il von Iran als Individualpflicht (fard ‘ayn)*’.

Ibn Kamal Basa brillierte nicht bloss in den drei wichtigsten islamischen Spra-
chen des Osmanischen Reiches, sondern beschiftigte sich auch auf theoretischer
Ebene mit deren jeweiligen Besonderheiten und Nuancen - in erster Linie
Aspekten der arabischen Grammatik und Sprachtheorie. Gerade mit Blick auf
seine osmanischen Landsleute schrieb er ausserdem Traktate iber Probleme der
gegenseitigen Abgrenzung, Durchdringung oder auch des fehlerhaften Gebrauchs
der verschiedenen Sprachen. Wihrend Arabisch die lingua franca zahlreicher Wis-
senschaften im Osmanischen Reich darstellte, galt Persisch unter gebildeten
Stinden als besonders elegante Form der Artikulation. So findet sich bei Ibn
Kamal Basa ein persisches Werk in Prosa und Versform mit dem Titel Nigaristan,
welches dem Gulistan des iranischen Dichters Sa‘di nachempfunden ist und im
Jahr 940/1533 fertiggestellt wurde. Die berithmte Burda von Busiri (gest.
695/1295) ubersetzte er in Versform ins Turkische und legte auch eigene tirki-
sche Versionen arabischer Gedichtformen und poetischer Stoffe vor. Ibn Kamal
Basas grundlegendes Werk im Bereich der Geschichte ist Tevdrib-i Al-i Osman,
welches er auf Wunsch von Bayazid II. abfasste. Es umfasst acht Binde, die je-

35 Tlyas Celebi, Kemalpasazide, in: ebd., Bd. 25, 243.
56 In seinem Fatwa zu Muhyiddin Ibn al-“Arabi und seinem Sendschreiben iiber die Seele
bewertet Ibn Kamal Basas den Sufismus positiv. Ebd., Bd. 25, 243.

Eine deutsche Zusammenfassung findet sich bei Eberhard, Elke, Osmanische Polemik gegen
die Safawiden im 16. Jabrbundert nach arabischen Handschrifien. Freiburg i. Br. 1970, 164-165.

57

https://dol.org/10.5771/9783956506864-19 - am 22.01.2026, 08:22:45. /dele Acces



https://doi.org/10.5771/9783956506864-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

weils einem einzelnen Herrscher gewidmet sind, und beschreibt die Ereignisse
bis zum Jahr 916/1510.

Im Hinblick auf das islamische Denken ging er synthetisch vor. Denn seine
Werke zielen letztlich darauf, eine Verbindung zwischen kalam, Philosophie und
tasawwuf zu schaffen und die Doktrin der abl as-sunna auf eine rationale (‘agli)
Perspektive zu griinden’®. Zugleich beabsichtigte Ibn Kamal Basa, batinitische
und safawidisch-§i‘itische Propagandamassnahmen zu verhindern, die sich in
Anatolien zu verbreiten drohten®.

3.3 Risalat al-Thtilaf bayn al-Asa‘ira wa-l-Maturidiyya fi itnatay ‘a$rata mas’ala

Fiir unseren Kontext von Interesse ist Ibn Kamal Basas ,Abhandlung tiber die
Meinungsverschiedenheit zwischen A$‘ariten und Maturiditen in zwolf Punkten®
(Risala fi Liptilaf bayn al-ASa‘ira wa-I-Maturidiyya fi itnatay ‘asrata mas’ala®). Darin
legt Ibn Kamal Basa, der nur zwei frithere Werke nennt, al-Bidaya (min al-Kifaya
von Nuraddin as-Sabuni al-Buhari, gest. 580/1184)%! und Bidayat al-kalam®?, in
prignanter Form die bestehenden dogmatischen Differenzen beider Richtungen
dar. Er stellt einleitend fest, dass Abu al-Hasan al-As‘ari der Fiihrer (¢mam) und
die Orientierungsfigur (mugqaddam) der Sunniten (ahl al-sunna) sei. Nach ihm
komme Aba Mansar al-Maturidi. Die Safi‘iten und Hanafiten folgten in den
Einzelbestimmungen (furi) ihren Griindern, nimlich $afi‘i und Aba Hanifa. In
den grundlegenden Dingen der Religion (usil) aber orientierten sie sich an As‘ari
bzw. Maturidi.

Als zwischen As‘ari und Maturidi verbliebene kritische Punkte listet er die fol-
genden zwolf auf:

1. Far As‘ari ist das Erschaffen (takwin) wie die anderen Titigkeitsattribute
(Gottes) eine erst in der Zeit auftretende Eigenschaft (sifa hadita). Fir
Maturidi ist das Erschaffen hingegen eine ewige, im Wesen Gottes beste-
hende Eigenschaft (sifa azaliyya).

2. Afari meint, die Rede Gottes (kalam Allah) sei sehr wohl horbar, wie man
aus der Geschichte von Moses wisse. Maturidi halt sie fur nicht horbar (laysa
bi-masmi‘); horbar sei lediglich dasjenige, was sie anzeigt (ad-dall ‘alayhi).

3. Ag¢ari differenziert allerdings dahingehend, dass die Weisheit (bzkma) nur im
Sinne von Wissen (%) eine ewige, im Wesen Gottes bestehende Eigen-

58 Vgl. mit Subkis Ausserung: ,unzur bi-<aqlika wa-gtahid*. Subki, Tabaqat, 3, 379.

59 llyas Celebi, Kemalpagazide, in: ebd., Bd. 25, 242.

60 MS Siileymaniye/Tinovali 1847/2, foll. 57-59.

61 Es handelt sich um eine gekiirzte Fassung des Buches Kitab al-Kifaya fi l-hidaya. Sieche W.
Madelung, Maturidiyya, in EZ, Bd. 6, 848. Naraddin as-Sabiini zitiert Maturidi mehrfach
in seinem Buch al-Kifaya. Rudolph, Maturidi, 216.

62 Wahrscheinlich ist gemeint: Al-Bidaya fi l-kalim von Aba Turab Ibrahim b. ‘Abdallah. Vgl.
Haggi Halifa, Kasf az-zunin, Bd. 1, 229.

https://dol.org/10.5771/9783956506864-19 - am 22.01.2026, 08:22:45. /dele Acces



https://doi.org/10.5771/9783956506864-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 23

schaft (sifa azaliyya) darstelle, wohingegen die Weisheit im Zusammenhang
mit religionsrechtlichen Bestimmungen (apkam) nur als eine erst in der Zeit
auftretende Eigenschaft (sifa hadita) vorliege. Maturidi charakterisiert den
wSchopfer der Welt® (sani al-‘alam) als Trager von Weisheit sowohl im Hin-
blick auf Wissen als auch auf religionsrechtliche Bestimmungen.

4.  Laut A$ar erstrecken sich Gottes Zufriedenheit (rid#’), Liebe (mababba) und
Wille (irada) auf alle Handlungen (der gehorsamen wie ungehorsamen Ge-
schopfe). Laut Maturidi geschehen zwar alle Handlungen mit Gottes Willen
(mas?a, irada) und Bestimmung (gada@’), aber nur die gehorsamen auch mit
seiner Zufriedenheit, Liebe und seinem Befehl.

5.  Afari hilt sowohl Gottes religionsrechtliche ,Verpflichtung zu etwas Un-
durchfihrbarem® (taklif ma la yutaq) wie auch Seine Aufbirdung (tabmil)
wvon etwas Undurchfithrbarem® fir moglich (§2%z). Maturidi hingegen be-
trachtet nur Gottes Aufbiirdung ,von etwas Undurchfihrbarem® als mog-
lich.

6. Afcari fuhrt die Erkenntnis aller den Menschen auferlegten religionsrechtli-
chen Bestimmungen allein auf die Offenbarungsbotschaft (sam‘) zuriick.
Maturidi hingegen hilt einige davon fiir durch den Verstand ermittelbar
(malam bi-I-“aql).

7. Die (feststehende) Anwartschaft auf jenseitige Gliickseligkeit (sa‘@da) oder
Verderbnis (Sagawa) wird nach As‘ari erst beim Jungsten Gericht (w. nd al-
batima wa-l-aqiba) erkennbar. Nach Maturidi kann sich ein Hollenanwirter
(Saqiyy) (wihrend seines Lebens) zu einem Paradiesanwirter (sa7d) wandeln
und umgekehrt.

8. Ag‘ari hilt Vergebung (‘4fw) bei Unglauben (k#fr) nur fir rein verstandes-
missig (‘aglan) moglich — nicht aber nach Auskunft der Sari‘a (sam‘an). Fiir
Maturidi besteht keine Moglichkeit zur Vergebung bei Unglauben.

9.  Ascar halt sowohl das ewige Verweilen eines Glaubigen im Hollenfeuer als
auch dasjenige eines Ungldubigen im Paradies fur moglich. Maturidi meint,
dass weder das ewige Verweilen eines Gliubigen im Hollenfeuer noch das-
jenige eines Ungldubigen im Paradies moglich sei. Solches werde durch den
Verstand (‘aglan) und die Uberlieferungsbotschaft (saman) ausgeschlossen.

10. As‘ari trennt zwischen dem Signifikanten (ism) und dem Signifikat (musam-
ma) und fugt als dritte Kategorie noch den Akt der Signifizierung (tasmiya)
hinzu. Einige Maturiditen halten den Signifikanten und das Signifikat fiir
ein und dasselbe.

11. Fur AS‘ari ist Minnlich-Sein (dukira)®® keine Vorbedingung fir Propheten-
tum (nubuwwa), ebenso wie Weiblich-Sein (#nita) keinen Ausschliessungs-
grund darstellt. Das Minnlich-Sein ist fiir Maturidi eine Vorbedingung zum

63 Fiir Sa‘daddin at-Taftazani ist es jedoch eine Bedingung. Vgl. Taftazani, Tahdib al-mantiq
wa-l-kalam, 100.

https://dol.org/10.5771/9783956506864-19 - am 22.01.2026, 08:22:45. /dele Acces



https://doi.org/10.5771/9783956506864-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Prophetentum, so dass es sich bei einem weiblichen Wesen unméglich um
einen Propheten handeln kann.

12. As‘ari hilt eine Handlung (fi) fur wirkliches Ins-Dasein-Rufen, wihrend der
sErwerb® (kash) durch einen Menschen nur in tibertragenem Sinne (magizan)
als Handlung (fz)) verstanden werden kann. Nach Maturidi wird die Hand-
lung eines Menschen als ,Erwerb“ bezeichnet, nicht aber als Erschaffung
(balg)®*. Dagegen wird eine Handlung Gottes Erschaffung genannt, nicht
aber ,Erwerb®.

3.4 Fazit

Die bestehenden Unterschiede zwischen As‘ari und Maturidi stuft Ibn Kamal
Basa als keineswegs gravierend ein. Vielmehr erblickt er in ithnen lediglich Diffe-
renzen sekundirer Natur, welche die grundsitzliche Harmonie nicht nachhaltig
zu beeintrichtigen vermogen. Er kehrt die tatsichlich bestehenden unterschiedli-
chen Anschauungen dabei keineswegs unter den Tisch, sondern stellt sie im Ge-
genteil deutlich heraus. Er bemiiht sich dabei, dem Leser zu zeigen, dass sich aus
ithnen kein grosses Konfliktpotential ergebe.

Obwohl seine Schrift lediglich drei Seiten umfasst, entfaltete sie relativ starke
Wirkung, was sicher dem hohen Ansehen, das Ibn Kamal Basa in wissenschaft-
lich-theologischen wie auch politischen Kreisen genoss, zuzuschreiben ist.

4. NawT (gest. 1007/1599)

Nawl war ein umfassend gebildeter Mann. Neben einigen Ausfliigen in die
Dichtung tat er sich vor allem in klassisch-islamischen Disziplinen hervor und
verfasste u. a. Schriften zum Hadit und zum Sufismus.

4.1 Biographie

Yahya b. “Ali b. Nasuh Nawi® wurde 940/1533 in Malgara (Rumelien)®® gebo-
ren. Bis zu seinem zehnten Lebensjahr wurde er von seinem gelehrten Vater un-
terrichtet. 957/1550 kam er nach Istanbul und wurde Schiiler bei Qaramanizade
Mehmed Efendi. Zu seinen Schulkameraden gehorten der spitere Dichter Baqi

64 Vgl.: Kash: eine Zwischenstufe zwischen jaly und gabr. Subki, Tabagat, 3, 385.

65 Die alte tiirkische Islamenzyklopidie fithrt ihn unter Nev’i auf - bzw. mit zweiter Schrei-
bung unter Nev€, s. Karahan, Abdiilkadir, Nev*, in: Isldm Ansz'klozpedz'si, 13 Bde. in 15,
1965-1988. Istanbul 1964, Bd. 9, 224-226. Die spiter erschienene EF* dagegen fasst sich zu
Nev‘i wesentlich kiirzer, s. ebd., F. Babinger, New, in Bd. 8, 8-9.

66 Brockelmann gibt dagegen , Tugra® als Geburtsort an, GAL, Bd. 2, 443.

https://dol.org/10.5771/9783956506864-19 - am 22.01.2026, 08:22:45. /dele Acces



https://doi.org/10.5771/9783956506864-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

