2 Metaphysik der Freiheit

Die Geschichte der kontinentaleuropdischen Freiheitsphilosophie wird gerne
in einer historisch-systematischen Sequenz von Kant iiber Fichte und Schel-
ling zu Hegel abgearbeitet. In jenen Darstellungen liefert Kant den intellek-
tuellen Ausgangspunkt zur Konstruktion der Freiheitsidee. Fichte zieht diesen
Punkt zu einer Linie aus, welche zudem die subjektiven, bewusstseinstheo-
retischen Voraussetzungen der Freiheitsidee konturiert. Schelling fiigt eine
gegeniiberliegende Gerade ins Gebiet ihrer objektiven, naturphilosophischen
Grundlagen hinzu. Und Hegel schliefit beide Ausfallwinkel zu einem Dreieck
zusammen durch die Einzeichnung einer absoluten, Subjektives und Objekti-
ves verbindenden Grundlinie.! Dieses Schema vereinfacht stark und ist darin
zugleich hilfreich und hinderlich.

Hilfreich ist die abstrakte Markierung von idealtypischen Positionen, die
sich im Blick auf eine sich kritisch selbst priifende Freiheit ergeben. In der Tat
lasst sich ja die Frage kaum von der Hand weisen, welche subjektiven und ob-
jektiven Voraussetzungen Freiheit benstigt, sowie die Uberlegung, wie diese
dauerhaft zum Ausgleich gebracht werden konnen. Dabei hilft jenes Dreiecks-
schema, bestimmte Perspektiven weder zu iibersehen noch ungebtihrlich zu
betonen. Nur das Miteinander subjektiv-innerer und objektiv-duflerer Bedin-
gungen sowie eine beide gemeinsam umgreifende und ins rechte Verhiltnis
zueinander bringende Theorie konnen, so suggeriert das Denkbild korrekt,
das Ganze der Freiheit namhaft machen.

Hinderlich wird die Darstellung allerdings dort, wo sie fiir eine akkurate
Wiedergabe der in ihr verarbeiteten Philosophien gehalten wird. Deren Posi-
tionen werden so eher karikiert als charakterisiert. Die Geschlossenheit des
Schemas suggeriert beispielsweise, die darin vorkommenden Denkfiguren
seien einseitig und abgeschlossen, wohingegen die bis auf heute bestehende
Attraktivitit der Philosophie Fichtes, Schellings und Hegels gerade in ihrer
Vielseitigkeit und in ihrer Offenheit fiir alternative Auslegungen besteht. Ich

1| Vgl. den »Klassiker« von Richard Kroner: Von Kant bis Hegel, Tibingen Bd. 1: 1921;
Bd. 2: 1924.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Qualitative Freiheit

iibernehme diese gingige Konstruktionszeichnung hier daher nicht. Stattdes-
sen verfolge ich mit einer anderen Autorenauswahl die Absicht, jene Epoche
der Philosophie zu 6ffnen fiir Anfragen, die sich unserem gegenwirtigen Den-
ken stellen. Statt im Deutschen Idealismus die abschliefende Antwort auf das
Freiheitsproblem zu finden, méchte ich mit jenen Philosophien die es aufschlie-
Renden Fragen suchen. Darum auch habe ich nicht Georg Willhelm Friedrich
Hegel (1770-1832), sondern dem hierzulande weniger bekannten Philosophen
Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832) das Schlusswort zur metaphysi-
schen Freiheit eingerdumt. Methodisch und inhaltlich ist Krauses Philosophie
offener — partizipativer wie prozeduraler — angelegt als die Hegels und seiner
Schiiler (dazu mehr in Abschnitt 2.3.1). Sie steht unserem heutigen Denken
daher niher.?

Kants Philosophie eroffnet die Untersuchung. Sie liefert das zentrale Prob-
lem einer sich kritisch auf sich selbst beziehenden Theorie von Freiheit. Wenn
niamlich Freiheit sich jeglicher externer Vorgaben entledigt und alle traditio-
nellen Werte und Bindungen hinterfragt, wenn also Freiheit sich zuletzt nur
noch auf sich selbst stiitzt, wie kann sie dann vor ihrer Auflésung in Beliebig-
keit und von einem damit einhergehenden Zerstoren ihrer eigenen, beispiels-
weise kulturellen Voraussetzungen bewahrt werden?

Fichte will hierzu die Losung liefern, indem er zuerst die Abgriindigkeit
der Freiheit — ihre Méglichkeit, die ganze Welt zu negieren — vor Augen fiithrt
und sodann eine letztbegriindete Festlegung aller individuellen Freiheiten ver-
ficht. Freiheit kann, so macht Fichte glauben, nur vor sich selbst geschiitzt
werden, indem sie in allen ihren Ausprigungen den Forderungen einer bis ins
Kleinste ausformulierten Verniinftigkeit der Lebensfithrung gentigt. Der Phi-
losoph weist deshalb die Biirger an, wie sie ihre Freiheit richtig zu gebrauchen
haben. Es resultiert ein direktiver Liberalismus.

Dem stemmt sich die — in Deutschland zu Unrecht vergessene — Philo-
sophie des Fichte-Schiilers Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832) mit
Entschiedenheit entgegen. Krause, dessen Philosophie in der Spanisch und
Portugiesisch sprechenden Welt bis auf den heutigen Tag weithin als Maf-
stibe setzender kosmopolitischer Liberalismus geehrt wird, setzt auf Freiheit
als Methode: Freiheit soll durch freiheitliche Mittel beférdert werden. Folglich
definiert weniger der Staat, sondern es bestimmen die Biirger die Formen der
Freiheitspflege. Dies geschieht durch partizipative und reprisentative Verfah-
ren. Die Individuen sollen von Rezipienten zu Produzenten ihrer Freiheiten
werden. Krause vertritt einen partizipativen Liberalismus, der stets aufs Neue
alle Manifestationen der Freiheit, etwa auch demokratische Verfahren, im

2 | Vgl. dazu ausfiihrlicher: Claus Dierksmeier, Der absolute Grund des Rechts: Karl
Christian Friedrich Krause in Auseinandersetzung mit Fichte und Schelling, Stuttgart-Bad
Cannstatt 2003.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Lichte der Idee der Freiheit kritisch evaluiert und reformiert. Krause bringt die
Diskussion damit auf ein Problemniveau, hinter das heutige Freiheitsphiloso-
phie nicht zuriickfallen sollte.

2.1 REfrLEXIVE FREIHEIT (IMMANUEL KANT)

Kants Freiheitsphilosophie hat Epoche gemacht wie kaum eine andere. Kant
schuf die Basis fiir eine durch und durch moderne, auf ihre eigenen Grenzen
kritisch reflektierende Philosophie. Seine Philosophie lenkt das neuzeitliche
Subjekt auf sich selbst zuriick und macht es auf die Fundierungskraft seines
eigenen Denkens aufmerksam. Fragen, die zuvor durch Tradition oder Auto-
ritit entschieden wurden, verweist Kant an die Vernunft. Und nicht nur im
Rahmen der theoretischen Philosophie und in Fragen des Wissens ruft Kant zur
Selbstaufklirung menschlicher Existenz als einem »Ausgang des Menschen
aus seiner selbst verschuldeten Unmiindigkeit« (AA VIII, 35)* auf; er erhebt
Freiheit ebenso zur Basis seiner praktischen Philosophie. Auch in Fragen des
Handelns zielt Kant auf autonome Selbstbestimmung, indem er eine Metaphy-
sik der Freiheit beginnt, in der die Idee der Freiheit, auf sich selbst angewendet,
zum Grund, aber auch zur Grenze der durch sie zu fundierenden Freiheiten
wird.

Damit legt Kant den Grundstein zu Theorien, die den Liberalismus in
zwel Richtungen abzugrenzen vermogen. Freiheit als ihr eigener Grund — das
richtet sich gegen die echten Gegner des liberalen Denkens, also gegen Ver-
treter von Ethiken, die sich gegen Freiheit als (hochsten) Wert aussprechen.
Sie lernen von Kants Philosophie, dass auch ihre vermeintlich der Freiheit
iibergeordneten Werte nur durch selbstbestimmte Anerkennung, also in Frei-
heit, iitberhaupt zu Werten werden — und sich damit gar nicht sinnvoll der Idee
der Freiheit entgegensetzen lassen. Freiheit als ihre eigene Grenze — das richtet
sich gegen die falschen Freunde der Freiheit, die einer Freiziigigkeit das Wort
reden, die auf keinerlei (andere) Werte Riicksicht nehmen will. Sie miissen
sich dartiber belehren lassen, dass Verantwortung die Kehrseite der Freiheit
darstellt, weshalb die Beachtung etwa bestimmter Regeln moralischer, sozia-
ler und 6kologischer Nachhaltigkeit eine notwendige Konsequenz eines jeden
konsistenten Liberalismus darstellt.

3 | Kants Schriften werden zitiert nach der von der Deutschen Akademie der Wissen-
schaften zu Berlin besorgten Ausgabe (AA mit romischer Zahl fiir den Band und arabi-
scher Zahl fiir die Seitenzahl). Beispiel: (AA XIII, 238).

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

65


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Qualitative Freiheit

2.1.1 Wieviel Metaphysik braucht die Freiheit?

Kants Freiheitslehre spannt einen weiten thematischen Bogen: Freiheit ist
bei ihm Moment sowohl der theoretischen Philosophie (in der Frage nach der
Moglichkeit von Freiheit in einer naturgesetzlich geordneten Welt) als auch
der dsthetischen Theorie (in der Reflexion darauf, wie im Erfahren von Schén-
heit unsere geistigen Vermégen ungezwungen tibereinstimmen). Sie spielt in
geschichts- und naturphilosophischen Betrachtungen eine Rolle (bei der Uber-
legung etwa, inwiefern auch das ungeplante Wirken natiirlicher wie gesell-
schaftlicher Krifte zum Gedeihen von individueller sowie kollektiver Freiheit
beitrigt), und durch eine Theorie sittlicher Autonomie fundiert die Idee der
Freiheit schliefllich auch Kants Ethik. Wie fiigen sich diese diversen Hinsich-
ten auf menschliche Freiheit zur Einheit? Welche Aspekte jener Gedanken
sind fiir gegenwirtige politik- und wirtschaftsphilosophische Belange vorran-
gig relevant?

Ein fiir diese Fragen besonders geeigneter Blickwinkel ergibt sich, wenn
man sein transzendentalphilosophisches Programm als das einer sich kritisch
ihrer Geltungskraft vergewissernden Vernunft ansieht. Transzendental philo-
sophieren bedeutet, so Kant, auf die notwendigen Bedingungen zu achten, die
unser Selbstbewusstsein konstituieren. Wir konnen uns nicht jenseits gewis-
ser Grundannahmen tiber uns selbst und unsere Umwelt verstehen. Heraus-
zufinden, was diese Annahmen sind und was sie rechtfertigen konnte, ist sein
Projekt. Kant glaubt, dass der Schliissel hierzu in dem Aufweis von Strukturen
liegt, die »synthetisch a priori« sind.* Damit meint Kant zunichst einmal, dass
kein Mensch autark lebt. Jede Person ist auf eine natiirliche wie soziale Umwelt
angewiesen. Dabei bestimmt aber auch das Subjekt die Welt der Objekte mit,
auf die es sich bezieht, und mit der es sich — in Kants Worten — »synthetisiert«.
Zugleich wird ein Subjekt durch die Verkntipfung (Synthese) von Erscheinun-
gen (d.h. dem durch sinnliche Wahrnehmung »Bedingten«) mit spontanen
Geistesleistungen (dem »Unbedingten«) zusehends es selbst.

Orientiert sich ein Subjekt in seinem Weltbezug an Gesetzen, die es der
Erfahrung entlehnt, spricht Kant von Synthesen a posteriori, anderenfalls von
Synthesen a priori. Synthesis a priori, also Weltbezug aufgrund urspriinglicher
geistiger Strukturen allein kann zeitlos sicheres Wissen ermdglichen. Diejeni-
gen —und nur diejenigen — Felder menschlicher Praxis (wie Moral und Recht),
zu welchen sich Synthesen a priori aufbauen lassen, erlauben Normen, die
ohne weitere personliche Erfahrungen beglaubigt werden kénnen; nur sie er-
moglichen universale Vorgaben fiir die Freiheit.®

4 | Vgl. Otfried Hoffe, Immanuel Kant, Uibersetzt von: Marshall Farrier, Minchen 1983.
5 | Vgl. Claus Dierksmeier, Das Noumenon Religion: Eine Untersuchung zur Stellung der
Religion im System der praktischen Philosophie Kants, Berlin; New York 1998.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Ohne Kontextbezug gibt es keine Subjektivitit und ohne Relationalitit kei-
ne Personalitit. Personen existieren und erfahren sich nur in und durch Rela-
tionen zu ihren Mitmenschen und Umwelten. Die Theorie der Freiheit muss
diesem von Grund auf relationalen Wesen des Menschen gerecht werden; sie
wird daher, konsequent zu Ende gedacht, in einer kontext-orientierten Ethik
ausmiinden.® Entscheidend ist dabei natiirlich, wie ein Subjekt sich auf seine
Welt bezieht. Dartiber macht Kants Kritik der praktischen Vernunft entscheiden-
de Vorgaben. Kant will a priori — ohne Rekurs auf bestimmte Erfahrungen —
Handlungsgebote (synthetisch praktische Sitze) ausmachen (AA'V, 31), genauer:
deren Erméglichungsbedingungen, noch genauer: diejenige Struktur von
Vernunft, welche einen sittlichen Selbst- und Fremdbezug des verniinftigen
Menschen erméglicht. Thm geht es dabei um subjektive Allgemeinheit als Form
interpersonaler Allgemeingiiltigkeit.

Der entscheidende Grundgedanke ist: So wenig wie das theoretische Er-
kennen des Wahren eine rein private Angelegenheit darstellt, ist das praktische
Realisieren des Guten eine Sache allein des persénlichen Geschmacks. Wir
handeln frei, nicht beliebig; ohne Noétigung von auflen, doch nicht ohne innere
Vorgaben. Das Wahre und das Gute sind beide weder Orientierungen, die der
Mensch einfach erfindet noch solche, die er einfach vorfindet. Jenseits subjek-
tivistischer Relativitit und objektivistischem Dogmatismus verortet Kant ein
mogliches Drittes: ein regelhaft-strukturiertes Erzeugen sowohl des Wahren als
auch des Guten seitens der Vernunft; es fithrt auf interpersonal geltungsfihige
subjektive Gewissheiten.

Kant iiberwindet so bereits die fiir spitere analytische Philosophie stilbil-
dende Dichotomie aus empirischen (synthetisch-aposteriorischen) versus ana-
Iytischen (tautologischen) Sitzen, indem er einen dritten Typus von moglichen
Aussagen iiber die Welt ausweist. Dies geschieht vermittels der Kategorien des
Verstandes, die unsere Erfahrung strukturieren. Bestimmte sowohl notwen-
dige wie zugleich nicht-triviale Wahrheitsaussagen (synthetisch theoretische
Sdtze a priori) werden Kant zufolge dadurch auf interpersonal geltungsfihige
Weise moglich, dass das Ubereinkommen von (bedingter) Anschauung und
(unbedingtem) Begriff an (beide vermittelnden) Kategorien erklirlich wird.
Eine gegebene Situation wird durch bestimmte Schemata unter generelle Kate-
gorien gebracht und somit begriffen als von einer iiber die jeweilige Situation
hinausgehenden, strukturgesetzlichen Geltung.”

6 | Vgl. Onoral O’Neill, Autonomy, Coherence, and Independence, S. 212-222, insbe-
sondere S. 220.

7 | Vgl. Hans Bussmann, »Eine systemanalytische Betrachtung des Schematismus-
kapitels in der Kritik der reinen Vernunfte, in: Kant-Studien, 85, No. 4 (1994): 394-418,
S. 396.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

67


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Qualitative Freiheit

Beispielsweise erginzt unser Verstand automatisch Sukzessionsfolgen von
Ereignissen mit Kausalpridikaten. Ohne uns dessen eigens gewahrzuwerden,
verwandeln wir beim Beobachten regelférmig verlaufende Sequenzen in Zu-
sammenhinge von Ursache und Wirkung. Aus »Erst-Dann« macht unser Geist
ein »Weil-Deshalb«, und behauptet damit etwas, das tiber das blof} mit den Au-
gen Beobachtete hinausgeht. Wir formen so eine Erkenntnis, die (synthetisch)
tiber die logische Analyse der hier kausal verkniipften Glieder hinausgeht —
und nicht nur fiir uns, sondern fiir alle den Anspruch erhebt, zutreffend zu
sein.® Entsprechende Wahrheitsanspriiche sind daher keine Privatsache.

So wie in der theoretischen Relation zur Welt vermeidbarer Irrtum moglich
ist, so gibt es in der praktischen die verfehlte Handlung. Was ist zu tun, um jene
zu vermeiden beziehungsweise zu korrigieren? Das, was sich in der Katego-
rialisierung von Erlebnissen (zum Beispiel in Sukzession) zum Anspruch auf
iiberempirische Geltung (zum Beispiel als Kausalitit) erhebt, ist durch allgemei-
ne Geltungsgriinde zu tberpriifen. Nur wenn die Moglichkeitsbedingungen
unserer Erfahrung als notwendige Bedingungen von Erfahrung iiberhaupt er-
kannt werden, wenn also das, was Einzelne hier und jetzt erkennen, alle jeder-
zeit und iiberall genau so als zutreffend erfassen konnen, darf Anspruch auf
universale Geltung erhoben werden.

Strukturanalog geht es in der praktischen Philosophie Kants zu. Dort wer-
den Bezlige auf die Lebenswelt von Kategorien der Freiheit hergestellt, welche
die entscheidende Formvorgabe machen. Sie vermitteln das (unbedingte) Sit-
tengesetz mit der (bedingten) sinnlichen Realitit, indem sie diese nach (ver-
mittelnden) Gesetzen der Freiheit strukturieren. Auch die Idee des Guten ist
keine, die unserem privaten Belieben anheimgestellt ist. Entsprechend argu-
mentiert Kant, wenn es darum geht, Fehlbarkeit in der menschlichen Praxis
zu korrigieren. Alle haben zu iiberpriifen, ob die Bedingung der Moglichkeit
ihrer freien Handlung den Bedingungen freien Handelns tiberhaupt gemafS be-
ziehungsweise ob die eigenen Handlungen von einer streng verallgemeiner-
baren Struktur sind (AA 'V, 87). Deshalb lautet der kategorische Imperativ Kants:
»Handle so, dass die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip
einer allgemeinen Gesetzgebung gelten kénne.« (AA V, 160) In diesem Gebot
erkennt Kant die Grundlage sittlicher Richtigkeit schlechthin, weshalb »aus
diesem einigen [sic!] Imperativ alle Imperative der Pflicht, als aus ihrem Prin-
zip, abgeleitet werden kénnen [...].« (AA IV, 421)

Kategorien der Freiheit bestimmen formal eine Handlung so, dass von ihr,
egal welches Ziel sie verfolgt, gesagt werden kann, ob sie im Widerspruch zum

8 | Vgl. John R. Silber, »Der Schematismus der praktischen Vernunfte, in: Kant-Studien,
56, No. 3-4 (1965): 253-273, S. 257; sowie Riidiger Bubner, »Was heifit Synthesis?«, in:
Gerold Prauss, Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie, Frankfurt a.M. 1986,
S. 27-40.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit steht oder nicht.’ So ermdglicht die Ver-
nunft zum einen, menschliche Handlungen zuzurechnen, und zum anderen,
sie sittlich auszurichten. Interessanterweise baut jedoch bei Kant die Zurech-
nung auf der Ausrichtung auf — nicht umgekehrt. Genau darin liegt die Pointe
der kantischen Freiheitslehre: Weil der Mensch sich sittlich bestimmen kann,
deshalb allein kann er eine bestimmte Handlung eben auch nicht ergreifen.
Nur weil Menschen sittlich handeln kénnen, sind sie tiberhaupt in der Lage,
sich tiber natiirliche Impulse und Instinkte zu erheben und so erst zurechen-
bar (sittlich wie unsittlich) zu agieren. Die praktische Vernunft beurteilt daher
nicht nur unsere freien Handlungen, sie ermdglicht sie allererst. Kénnten wir
gar nicht dem kategorischen Imperativ gemif handeln, so wire es tiberhaupt
unmoglich, unter dem Anspruch der Freiheit zu handeln, so Kant.

Zwar gehen die meisten Menschen von dieser ihrer Freiheit immer schon
aus und setzten sie bei nahezu allen Entscheidungen stets ohne weiteres vo-
raus.!’ Diese Selbstverstindlichkeit sieht sich aber mit dem Argument kon-
frontiert, dass man doch zumindest bisweilen durch seine Neigungen oder
eine bestimmte Situation und Lage zu unsittlichen Taten genétigt werde. Mit-
unter wird ja solche Unfreiheit auch lauthals deklamiert; etwa um sich aus
moralischer Verantwortung herauszureden oder sittlich anst6Riges Handeln
zu rechtfertigen. Kant jedoch hilt dagegen:

Setzet, dass jemand von seiner wollliistigen Neigung vorgibt, sie sei, wenn ihm der be-
liebte Gegenstand und die Gelegenheit dazu vorkdmen, fiir ihn ganz unwiderstehlich:
ob, wenn ein Galgen vor dem Hause, da er diese Gelegenheit trifft, aufgerichtet ware,
um ihn sogleich nach genossener Wollust daran zu kniipfen, er alsdann nicht seine Nei-
gung bezwingen wiirde. (AAV, 30)

Derjenigen, der zuvor behauptete, er sei ganz und gar von seinen Neigungen
beherrscht, kime dann doch wohl zur Einsicht, sich dieses eine Mal wenigs-
tens doch beherrschen zu kénnen, meint Kant. Der Betroffene schreibt sich
also selbst »negative Freiheit« beziehungsweise eine »Freiheit von« zu. Weil
mithin Subjekte Handlungen verhindern konnen, diirfen sie ihnen giiltig
zugerechnet und juristische Freiheits- und Verantwortungszusammenhinge
zwischen Akt und Akteur konstruiert werden. Kants Rechts- und Politikphilo-

9 | Vgl. Gerhard Schonrich, »Die Kategorien der Freiheit als handlungstheoretische Ele-
mentarbegriffe«, in: Gerold Prauss (Hg.), Handlungstheorie und Transzendentalphilo-
sophie, Frankfurt a.M. 1986, S. 246-270 und Susanne Bobzien, »Die Kategorien der
Freiheit bei Kant«, in: Hariolf Seel und Gerhard Oberer (Hg.), Kant: Analysen, Probleme,
Kritik, Wiirzburg 1988.

10 | Vgl. Larry Krasnoff, »How Kantian Is Constructivism?«, in: Kant-Studien, 90, No. 4
(1999): 385-409.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

69


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Qualitative Freiheit

sophie operiert auf dieser Grundlage eines unstrittigen, weil von den jeweils
Betroffenen selbst unbestrittenen Selbstverstindnisses — d.h. ohne jegliche
metaphysischen Zumutungen; ein, wie wir noch sehen werden, fiir den mo-
dernen Liberalismus wichtiges Zwischenergebnis."

Aber reicht die negativ-duflere Freiheit des Handelns fiir moralphilosophi-
sche Belange aus? Um Fragen der Gesinnung und der Zielsetzung zu themati-
sieren, ist doch auch von einer Freiheit des Willens, sich sittlich oder unsittlich
zu bestimmen, also von positiv-innerer Freiheit zu sprechen? In der Tat kann
man gegen Kants Galgenbeispiel einwenden, dass die hier ausgefithrte Form
von Freiheit ihrerseits moglicherweise auf einem unfreien Willen aufruht. So
lieRe sich vorbringen, dass hier vielleicht nach wie vor lediglich Neigung — und
nicht sittliche Freiheit — die Regie fithre. Kénnte nicht blof} eine bestimmte
Priferenz (fiir eine gewisse Bediirfnisbefriedigung) durch eine andere und
starkere Priferenz (am Leben zu bleiben) ersetzt worden sein? Vielleicht also
habe der Mensch daher nur die >Freiheit, seiner jeweils stirksten Neigung zu
folgen und werde von seiner eigenen Natur aber genétigt.

Darum setzt Kant mit einem anderen Beispiel nach: Wenn nun aber dersel-
be Mann bei Todesdrohung dazu gezwungen werden soll, durch Falschaussa-
ge einen Unschuldigen zu belasten, dann sei doch nicht zu leugnen, dass — wie
auch immer sich jener Mann wohl entscheide — er wohl die Méglichkeit habe,
sein Leben zur Rettung des Unschuldigen zu opfern, obschon er sicherlich
keine sinnliche Neigung oder Nétigung dazu verspiire. Wer, fragt Kant, wisse
nicht um jene sittliche Freiheit, die moralisch dazu aufrufe, den Unschuldigen
nicht zu verleugnen? Und wer getraue sich daher mit Sicherheit vorherzusa-
gen, wie sich der in Rede stehende Mensch entscheiden werde? Angesichts
der Tatsache, dass tiber die Jahrhunderte immer wieder Menschen aus morali-
schen Griinden ins Martyrium gegangen sind, gilt: Wirklichkeit beweist Mog-
lichkeit. Was jene Individuen praktisch realisierten, muss von uns theoretisch
realisiert werden, um die Idee der Freiheit nicht unterzubestimmen.

An und fiir sich also bleibt negative Freiheit, jene »Freiheit von«, die wir
uns gewthnlich selbst zuschreiben, bezweifelbar. Erst positive »Freiheit zu,
d.h. zum Guten — im diskutierten Beispiel: zu einer wahren Aussage trotz To-
desdrohung — weist uns unbestreitbar als frei aus. An der heldischen Freiheit
wird die Radikalitit der alltiglichen augenfillig. So etabliert die Wirklichkeit

11 | Dasist vor allem im Blick auf die Philosophie von John Rawls festzuhalten. Dieser
hatte namlich geglaubt, sich von Kant I6sen zu miissen, weil ervon derirrigen Annahme
ausging, Kants Begriff von Freiheit als verniinftiger Autonomie kénne nur im Rahmen
einer sehrvoraussetzungsreichen Moral- und Metaphysiktheorie bestehen, weshalb fiir
die Belange des zeitgendssischen Liberalismus nach einer anderen Grundlage fir die
Freiheitsidee gesucht - und diese in einem Kalkil des interessengesteuerten Verstan-
des gefunden - werden miisse. Dazu mehrin Kapitel 3.2.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

und Kraft positiver Freiheit erst die Moglichkeit und den Radius negativer
Freiheit.!? Der erste Anschein triigt also: Negative Freiheit geht nicht voraus
und ermdglicht dann, als freundliche Zugabe gewissermafen, deren positi-
ve Orientierung an sittlichen oder sonstigen Werten. Sondern es verhilt sich
umgekehrt: Das Bewusstsein, zur positiven Freiheit aufgerufen zu sein, fithrt
zum Gewahrwerden auch der negativen Freiheit. Freiheit darf deshalb keines-
falls gleichgesetzt werden mit der Realisierung bestehender Priferenzen. Sie
schliefft auch die Méglichkeit ein, sich auf die eigenen Priferenzen kritisch zu
beziehen, einige zu verwerfen, andere zu bestérken, dritte zu entwickeln usw.

Am Verleumdungsbeispiel plausibilisiert Kant, dass der fiir moralphiloso-
phische Belange benétigte Begriff innerer Freiheit uns allen vertraut und nicht
allein philosophisch geschulten Képfen vorbehalten ist. Weder der rechts- noch
der moralphilosophische Freiheitsbegriff Kants miissen uns allererst durch
komplizierte dialektische Exerzitien nahegebracht werden. Kant rekonstruiert
in beiden Fillen lediglich Grundannahmen, die das alltigliche Bewusstsein
immer schon macht, wenn es sich als frei denkt. Auf jenen Annahmen baut
er seine Ethik auf. Insofern hingt sie also durchaus nicht, wie mitunter be-
hauptet wird, von (moglicherweise unzulissigen) metaphysischen Grundlagen
ab. Kants Ethik bleibt damit auch fiir Gesellschaften, die sich als postmetaphy-
sisch verstehen, relevant.

Halten wir kurz inne und schauen auf den Ertrag dieser Uberlegungen fiir
liberales Denken. Kant zeigt, wie Werte befreiend wirken kénnen. Die einzige
Kraft, von der wir nicht zu sagen wagen, sie konnte durch sinnliche Anreize
ausgehebelt werden, ist die der sittlichen Bindung — in jenem Beispiel: an das
Gebot der Wahrhaftigkeit. Hier fithrt der sittliche Wert nicht zu einer Min-
derung, sondern zur Gewahrwerdung und Steigerung der Freiheit. Zugleich
aber kommt dem Wert der Wahrhaftigkeit nur deshalb solche Kraft zu, weil es
sich dabei um einen Akt sittlicher Selbstbindung handelt. Als aufgezwunge-
ner, vom Betroffenen jedoch nicht geteilter Wert wire dasselbe Gebot, nicht zu
liigen, wirkungslos. Das Sittengesetz, so Kant, fungiert als Erkenntnisgrund
der Freiheit und diese wiederum als Seinsgrund des Sittengesetzes.” Beide
sind nicht isoliert zu haben. Daher ist es sowohl verkehrt, Freiheit sittlichen
Werten entgegenzusetzen (wie manche Libertdre) als auch Freiheit ihnen
unterzuordnen (wie viele Kommunitaristen).

Wie aber ist die von unserem alltiglichen Bewusstsein vorausgesetzte Frei-
heit philosophisch zu erkliren? Erst zur Antwort auf diese Frage greift Kant

12 | Vgl. O'Neill, Autonomy, Coherence, and Independence, S. 212-221, insbesondere
S.213.

13 | So heiflt es bei Kant: »so will ich nur erinnern: dass die Freiheit allerdings die
ratio essendi des moralischen Gesetzes, das moralische Gesetz aber die ratio
cognoscendi derFreiheitsei.« (AAV, 4, Anm.).

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

71


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Qualitative Freiheit

auf Metaphysik zurtick. Dazu hier indes nur in Kiirze, da jene Grundlegung
fur praktische Fragen nur von nachgeordneter Bedeutung ist: Wahlfreiheit
denkt Kant als Vermégen allein des empirischen, nicht des transzendentalen
Subjekts. Sie kommt zu Stande, weil das transzendentale Subjekt gerade nicht
wabhlfrei ist, sondern frei lediglich zum und im Vollzug des Sittengesetzes.
Hier erkldgrt Kant also seine kontraintuitive Behauptung, dass der Mensch nicht
zunichst einmal frei ist — und sich sodann obendrein normative Orientierun-
gen zurechtlegt, sondern dass man wahlfrei wird durch sittliche Inanspruch-
nahme. Dieser prima facie sperrige Gedanke, lisst sich mit Kants vielzitierter
Unterscheidung von »Wille« und »Willkiir«** verdeutlichen.

Der Wille, sagt Kant, ist reine praktische Vernunft; Vernunft also, die selbst-
gesetzgebend ist, und ihren Begriffen selbstindig Wirklichkeit verschaftt: radi-
kale sittliche Freiheit."” Demgegeniiber steht Willkiir fiir die psycho-physisch
indeterminiert scheinende Freiheit des Menschen, so oder auch anders zu
entscheiden, so oder auch anders zu handeln: Wahlfreiheit also. Wahlfreiheit
aber ist nur maglich, sofern sittliche Freiheit wirklich ist, »denn sonst wiirde sie
selbst dem Naturgesetz der Erscheinungen, sofern es Kausalreihen der Zeit
nach bestimmt, unterworfen sein« (AA III, 373f). Die Moglichkeit, so oder
auch anders zu entscheiden, verfillt nimlich genau dann, wenn ein Subjekt
tiber keinerlei normatives Regulativ verfiigt und einfach hedonistischen oder
sonstigen priferentiellen Kalkiilen folgt. Als reiner Reiz-Reaktions-Mecha-
nismus gliche sein Verhalten dem eines Roboters und wire in Algorithmen
sowohl beschreib-, als auch vorhersagbar. Willentliche Wahl zwischen Alter-
nativen (Will-kiir), finde nicht statt (AA V, 97). Der Verbund der inneren und
dufleren Umstinde determiniere mithin seine Entscheidungen — wenngleich
auf unbewusste Weise. Dann gleiche dies der >Freiheit< einer mit Bewusstsein
gesegneten Sanduhr, ganz vorhersagbar abzulaufen, sich dabei aber von Sand-
korn zu Sandkorn fiir genau jenen und keinen anderen Verlauf der Dinge zu
sentscheiden<.!® Kant verspottet derlei als die »Freiheit eines Bratenwendersx,

14 | Vgl. auch Hud Hudson, »Wille, Willkiir, and the Imputability of Immoral Actionss, in:
Kant-Studien: Philosophische Zeitschrift der Kant-Gesellschaft (1991): 179-196.

15 | »Man kann sie also auch durch das Vermdgen nach Grundsatzen zu urteilen und (in
praktischer Hinsicht) zu handeln, erklaren« (AAV, 65).

16 | Viele Gegenwartsphilosophen lassen es bei einer Freiheit dieser Art (Semi-Kom-
patibilismus) geniigen. Derek Parfit kann hier stellvertretend fiir grofe Teile des anglo-
amerikanischen Diskurses angefiihrt werden (vgl. All That Matters, Oxford 2009, | S.
267). Seine Kritik an Kant ist, dass wir eine darliber hinausgehende Freiheit gar nicht
bendtigen; es reiche schon, wenn wir unsere Entscheidungen als Entscheidungen erle-
ben, um ausgehend von deterministischen Pramissen nicht dennoch in einem Fatalis-
mus zu landen. Mit anderen Worten: Wenn die Illusion der Willensfreiheit unvermeidbar

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

der, »wenn er einmal aufgezogen worden, von selbst seine Bewegung verrich-
tet« (AA'V, 97).

Das also ist der Kern der kantischen Freiheitsmetaphysik: Aufgrund seines
sittlichen Vermdgens kann der Mensch {iberhaupt auch anders handeln, als
es Interessen und Umwelteinfliisse nahe legen.”” Moral macht frei. Sie lisst
aber Autonomie zugleich auch als Verpflichtung erfahren. Wie das Verleum-
dungsbeispiel eindriicklich zeigt, kann selbst eine Todesdrohung die faktische
Moglichkeit und normative Gebotenheit der sittlichen Entscheidung nicht ver-
decken.” Anders als die dufere, politisch-juridische Handlungsfreiheit wird
darum die innere, moralische Freiheit des Gewissens durchaus nicht immer
als Geschenk, sondern oft als Last empfunden.” Oft gleicht das Bewusstsein
der Freiheit keinem passiv-gentisslichen Auswihlen des jeweils Lustvollsten
aus einem lediglich quantitativ zu vermessenden Moglichkeitsraum, sondern
geht einher mit Unsicherheit und Angst. Weil ihre qualitativen Ziele nicht
immer schon festliegen, miissen sie zu allererst in Verantwortung vor dem
eigenen Gewissen festgelegt werden. Die Wiirde und die Biirde der Freiheit
sind ein und dasselbe. Folglich ist Freiheit keine objektive Tatsache, sondern
eher ein fortwihrendes subjektives Projekt. Fichte wird daher von Freiheit als
einer Tathandlung sprechen, da Freiheit nicht an sich existiert, sondern fiir und
durch uns.

Kritiker haben Kant vorgeworfen, auf diese Weise die menschliche Freiheit
und damit letztlich auch die auf ihr beruhende Menschenwiirde zu sehr an der
doch sehr variablen Fihigkeit zu moralischer Verntinftigkeit zu orientieren.
Dazu ist zweierlei zu sagen:

Zum einen erweckt Kant in der Tat oftmals den Eindruck, als ob die Frei-
heit des Menschen sich nicht in dessen animalischer Natur, sondern nur gegen
diese behaupten liefle. Entsprechend miisste im kantischen Denken kleinen
Kindern, Senilen und geistig behinderten Menschen — aufgrund reduzierter
Vernunftfihigkeit — ein verminderter Rechtsstatus zukommen sowie Tieren
gar keiner; und es gibt etliche Textstellen, die genau dies nahelegen.?’ An

und unaufhebbar ist, dann ist sie auch unschédlich - fiir das Erleben und Gestalten
alltaglicher Handlungsfreiheit.

17 | Siehe u.a. (AA'V, 29). Vgl. auch: Lewis White Beck, Kants »Kritik der praktischen
Vernunft«. Ein Kommentar, Miinchen 1995, S. 46.

18 | Vgl. (AAV, 31).

19 | Vgl. Herbert Lionel Adolphus Hart, Law, Liberty, and Morality, Stanford, California
1963, S. 8ff.

20 | Zum Problem von Kants Personenwiirde im Bezug auf behinderte Menschen und
Tiere vgl. Martha Nussbaum, Frontiers of Justice. Sie notiert etwa: »for Kant, human
dignity and our moral capacity, dignity’s source, are radically separate from the natural
world.« (Ebenda, S. 131) Damit sei im Menschen selbst eine uniiberbriickbare Trennung

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

73


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Qualitative Freiheit

dieser Stelle liegt ein in der Tat wesentliches Problem jeder freiheitsbasierten
Menschenrechtstheorie zutage; eines, das meines Erachtens erst Karl Chris-
tian Friedrich Krause (siehe Kapitel 2.3.2) zufriedenstellend 16sen konnte.

Zum anderen aber liegt in einer Fundierung der Menschenwiirde in und
durch Autonomie aber auch ein besonderer Reiz der Theorie Kants.?! Indem
sie sich allen materiellen Indienstnahmen verweigert, verhindert sie auch,
dass menschliches Leben allein nach dem Nutzen bemessen wird, den es er-
bringt. Personen konnen nidmlich den Status der Menschenwiirde, Kant zu-
folge, weder verdienen noch verlieren. Ein zu Recht weithin bekanntes Zitat
Kants lautet: »Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes
als Aquivalent gesetzt werden; was dagegen iiber allen Preis erhaben ist, mit-
hin kein Aquivalent verstattet, das hat eine Wiirde.« (AA 1V, 434) Dass fiir Kant
also Wiirde und Preis einander ausschliefen, fithrt eben auch dazu, dass der
Wert menschlichen Lebens niemals verrechnet oder diskontiert werden darf,
sondern {iber alle Nutzenkalkiile absolute Prioritit beansprucht; ein gerade in
wirtschaftsethischen Zusammenhingen stets erneut zu bedenkendes Gebot.?

Jedoch auch wer Kants transzendentale (d.h. die impliziten Annahmen des
Alltagsbewusstseins metaphysisch deutende) Erklirung der Freiheit nicht
akzeptieren mag, kann Kants Sozialphilosophie unschwer folgen. Alle nun
folgenden Bestimmungen der kantischen Freiheitslehre, die sich auf duferes
Handeln (Recht, Politik, Wirtschaft etc.) beziehen, hingen von Kants Erkla-
rung moralisch-innerer Freiheit nicht weiter ab. Die soeben diskutierte Unter-
scheidung zwischen »Wille« und »Willkiir« erortert lediglich das moralische
Innenleben. Demgegeniiber stellt Rechts- und Politikphilosophie auf interper-
sonal greifbare Fakten ab; es geht ihr, wie wir nun sehen werden, um Freiheit
im Forum der Gesellschaft.

2.1.2 Aufere Freiheit: das Gute und das Recht

Kant zufolge gibt es einen notwendigen Gegenstand der reinen praktischen Ver-
nunft, d.h. ein Ziel, das wir (ohne Selbstwiderspruch) nicht umhin kénnen
anzustreben. Er nennt es das »hochste Gut« (AA 'V, 119) und beschreibt es als

(ein »split«) angelegt, die das Schaffen harmonischer Lebensverhéltnisse (sowohl im
menschlichen Selbstverhdltnis wie in unseren Beziehungen zur Tierwelt) behindere:
»the split wrongly denies that animality can itself have a dignity. Thus it leads us to
slight aspects of our own lives that have worth, and to distort our relation to the other
animals«, ebenda, S. 132. Siehe auch Nussbaum, Creating Capabilities, S. 85, 160.
21 | Vgl. Oliver Sensen, »Kant on Human Dignity«, in: Kant-Studien (Ergdnzungshefte),
166 (2011).

22 | Vgl. dazu einhellig die Beitrdge in: Dennis G. Arnold und Jared D. Harris, Kantian
Business Ethics, Northhampton, Massachusetts 2012.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

das Ideal einer sinnlich realisierten Sittlichkeit: als ein Leben, in dem dem mo-
ralisch gliickswiirdigen Menschen auch Gliickseligkeit zuteil wird.” Dieses Ideal
gelte es in allen ethisch relevanten Lebensbereichen auf je eigene Weise zu
fordern. Dieses Ziel fithrt auch Kants diverse kategorische Imperative zur kon-
zeptionellen Einheit. Denn es gibt nicht nur, wie bisweilen behauptet, einen ka-
tegorischen Imperativ in unterschiedlichen Formulierungen (ein Eindruck, den
Kants »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten« vermittelt), sondern (wie ein
Blick in seine nachfolgenden moralphilosophischen Schriften zeigt) mehrere,
voneinander abweichende Formen jenes Imperativs. Innerhalb aller Subdiszi-
plinen von Kants praktischer Philosophie (Moral, Recht, Politik usw.) nimmt
der kategorische Imperativ eine je dieser Disziplin entsprechende Gestalt an.
Und diese Gestalt entspricht jeweils der Synthese dieses besonderen Handlungs-
teldes mit dem allgemeinen Begriff eines verniinftig-autonomen Subjekts und
seines hochsten Guts. Die Synthese von Freiheit und Lebenswelt kann sich
dabei grundsitzlich auf vier Weisen vollziehen. Sie wird sich entweder auf den
Handelnden selbst beziehen (inneres Handeln) oder auf ein Fremdes (dufleres
Handeln) und dabei entweder gegen oder zugunsten von etwas ausgerichtet
sein. Sittliches Handeln kann sich also entweder sittlich-negativ (verbietend,
ausschlielend) oder sittlich-positiv (gebietend, auswihlend) auf inneres wie
auf dufleres Handeln beziehen. Somit resultieren als die vier zentralen sitt-
lichen Arenen: negativ-inneres Handeln (Gesinnungsethik), erginzt durch
positiv-inneres Handeln (Ethik der Zwecke), sowie negativ-dufleres Handeln
(Recht), erginzt durch positiv-dufleres Handeln (Politik). Sie alle folgen spezi-
fischen, aber komplementiren kategorischen Imperativen.?* Was sie verbindet,
ist jenes Ideal der praktischen Vernunft (das »hochste Gut«).

Insofern als Kant die Vorstellung einer Welt, in welcher Individuen, die gut
(»gliickswiirdig«) handeln, auch ihres Lebens froh (»gliickselig«) werden, fiir
denknotwendig erachtet, adelt er das menschliche Interesse am Wohlergehen
moralisch-philosophisch: Schlieflich stiinde ein Gebot, das Gliick selbst sitt-

23 | Dazu bedient Kant sich durchgéngig symbolischer, bisweilen auch religiéser
Sprache. In der sogenannten »Typik der praktischen Urteilskraft« (AA V, 67ff.) der Kritik
der praktischen Vernunft nimmt er bereits den spater in seiner Kritik der Urteilskraft
entfalteten Symbolbegriff inhaltlich vorweg und macht ihn fiir seine Theorie sittlicher
Praxis fruchtbar. Vgl. Annemarie Pieper, »Kant und die Methode der Analogie«, in:
Gerhardt Schonrich und Yasushi Kato (Hg.), Kant in der Diskussion der Moderne,
Frankfurt a.M. 1996, S. 108f. Die entscheidenden Auskiinfte indes, wie genau darauf
hinzuwirken wére, dass dem gut Handelnden auch Gutes zuteil wird, liefert Kant erstin
seinem Spéatwerk, in der Kritik der Urteilskraft (1790) sowie in dervon ihr vorbereiteten
Theorie symbolischen sowie stellvertretenden Denkens, die Kant sodann in seiner
Metaphysik der Sitten (1797/98) und im Umkreis zeitnah publizierter Aufsdtze entfaltet.
24 | Vgl. Claus Dierksmeier, Noumenon Religion.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

75


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Qualitative Freiheit

licher Menschen zu vernachlissigen, der im »héchsten Gut« formulierten Idee
einer Harmonisierung von Gliickseligkeit und Gliickswiirdigkeit entgegen.
Eine Welt, in der Gute leiden und die Bésen frohlocken, wird nicht nur als un-
angenehm empfunden, sondern auch als ungerecht bewertet. Konsistent — d.h.
unter dem Gesichtspunkt moglicher Universalisierung — ist eine solche Welt
nicht zu wollen; der kategorische Imperativ gebietet daher deren Verinderung.
Das Streben nach Gliickseligkeit (»pursuit of happiness«) wird von Kant also
keineswegs — wie bisweilen zu lesen ist — zuriickgewiesen. Die Menschheit
wird lediglich angewiesen, jenes Ziel in »gliickswiirdigen«, d.h. sittlichen
Bahnen zu verfolgen. Die Bejahung eines sittlichen Gliicksstrebens tritt auch
nicht, wie manche meinen, als nachtriglicher Versuch Kants auf, seine an-
dernfalls zu rigoristische Ethik abzumildern. Kant betraut die Moral vielmehr
ganz zentral damit, Hindernisse einer Harmonie von Gliickswiirdigkeit und
Gliickseligkeit abzubauen.

Zudem erhalten Recht und Politik die Aufgabe, die dufieren Verfestigun-
gen ethischer Schieflagen aufzulésen, d.h. so gut als moglich dafiir zu sorgen,
dass die Gesellschaft fiir unsittliches Handeln keine systematischen Anreize
gewihrt.?® Das Recht tut dies, indem es verhindert, dass sich illegales Han-
deln auszahlt. Es stellt jedoch nur ein sehr begrenztes Mittel zum Abbau un-
gerechter Lebensverhiltnisse dar. Aus pragmatischen Erwigungen (Effizienz,
Durchfiihrbarkeit etc.) wie aus normativen Griinden (Freiheitschutz) lisst
sich mit rechtlichem Zwang nur ein sehr kleiner Teil der unsere Lebenswelt
durchziehenden ethischen Asymmetrien aufheben. Kénnte es daher Sache
der Politik sein, iiber blofRe Rechtstreue hinaus das Gute zu férdern? Darf der
Staat etwa auf dem Wege sozialer Anerkennung (materieller wie ideeller Art)
die Biirger zu sittlichem Engagement bewegen? Kann Politik sich diesem Ziel
verpflichten — und zugleich dem liberalen Rechtspinzip geniigen?* Darf die
Politik zum Landschaftsplaner des Gemeinwohls werden, oder haben wir uns
um der Freiheit willen mit den Schrebergirten der Selbstsorge zu begniigen??

Es geht also um die (u.a. von Hayek; siehe Kapitel 3) gepflegte Ansicht, die
Freiheit der offenen Gesellschaft stehe und falle gerade damit, dass sich die
Politik gerade nicht auf Vision und Utopien des Guten einlasse. An diesem

25 | Kants Moral- und Religionsphilosophie thematisiert demgegeniiber das Problem,
wie es moglich ist, dass sich ein Mensch auch dann noch sittlich verhalt, wenn er glaubt,
dass die Verhaltnisse so sind und bleiben, dass oftmals gerade die sittliche Tat ihn um
das berechtigte Gliick bringt. Vgl. Dierksmeier, Noumenon Religion, S. 58-61.

26 | Vgl. Katrin Flikschuh, Freedom: Contemporary Liberal Theory, Cambridge, United
Kingdom 2007.

27 | Vgl. Claus Dierksmeier, »Zur systematischen Liberalitdt in Kants Politik- und Staats-
begriff«, in: Henning Ottmann (Hg.), Kants Lehre von Staat und Frieden, Baden-Baden
2009, S. 42-63.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Punkt geht es um das Selbstverstindnis des modernen Liberalismus. Kants
Rechtslehre wird ja sowohl von konservativ-liberalen Denkern (wie Hayek) als
auch von eher progressiv-liberalen Autoren (wie Rawls) in Anspruch genom-
men, gerade weil sie im Ruf steht, Zwang nur innerhalb freiheitlicher Grenzen
zu legitimieren.?® Es ist in diesem Zusammenhang deshalb héchst instruktiv
zu beobachten, wie Kant von seiner Rechtsphilosophie aus den Weg in eine
Theorie liberaler Politik sucht. Bei genauerem Hinsehen wird indes klar, dass
dhnlich wie das Recht die Moral bekriftigt und erginzt, das Recht erst durch
eine an der Idee verantworteter Freiheit orientierte Politik komplettiert wird.

Den Ausgang dieser fiir den Liberalismus insgesamt zentralen Leistung
liefert Kants Abkehr von transzendenten und naturalistischen Werttheorien.
Anstatt die Prinzipien von Recht und Politik abzuleiten von externen Auto-
rititen (Transzendenz) oder objektiven Vorgaben (Naturalismus), setzt Kant
auf die Vernunft.? Autonomie statt Heteronomie, Selbst- statt Fremdgesetz-
gebung, ist seine Parole.®® Als oberstes Prinzip fungiert die Idee einer sich
verniinftig selbst ihr Gesetz gebenden Freiheit. Kant will daher die Rechts-
philosophie so entwickeln, dass sich das Prinzip des Rechts als vernunftnot-
wendige Fortschreibung des Freiheitsprinzips ausweist.*! Bevor er deshalb die
Rechtsidee (metaphysisch) entfaltet, leitet Kant diese (transzendental) her. Er
legt zuerst (transzendental) dar, dass so etwas wie Recht gedacht werden muss,
damit unser Freiheitsbewusstsein vollstindig erklirt und iiber sich selbst aufge-
klirt werden kann. Erstim Anschluss daran tiberlegt er (metaphysisch), inwie-
weit die historische Rechtswirklichkeit der so entwickelten Rechisidee entspricht
— oder durch Kritik ihr angenihert werden kann.*

Von jener Idee des Rechts sagt Kant:

28 | Vgl. Michael Kdhler, »Zur Begriindung des Rechtszwangs im Anschluss an Kant und
Fichte«, in: Michael Kahlo/Ernst A. Wolff und Rainer Zaczyk (Hg.), Fichtes Lehre vom
Rechtsverhéltnis: Die Deduktion der [Paragraphen] 1-4 der Grundlage des Naturrechts
und ihre Stellung in der Rechtsphilosophie, Frankfurt a.M. 1992.

29 | Vgl. Hariolf Seel Gerhard Oberer, Kant: Analysen, Probleme, Kritik, Wiirzburg
1988, S. 218-224.

30 | Vgl., Friedrich Kaulbach, Das Prinzip Handlung in der Philosophie Kants, Berlin
1978, S. 263-278.

31 | Vgl. Howard Lloyd Williams (Hg.), Essays on Kant’s Political Philosophy, Chicago,
Illinois 1992, S. 24.

32 | Vgl. Friedrich Kaulbach, »Das transzendental-juridische Grundverhéltnis im Ver-
nunftbegriff Kants und der Bezug zwischen Recht und Gesellschafte, in: Friedrich Kaul-
bach und W. Krawietz (Hg.), Recht und Gesellschaft - Festschrift fiir Helmut Schelsky
zum 65. Geburtstag, Berlin 1978, S. 263ff.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

77


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Qualitative Freiheit

Das angeborene Recht ist nur ein einziges. Freiheit (Unabhdngigkeit von eines Anderen
néthigender Willkir), sofern sie mit jedes Anderen Freiheit nach einem allgemeinen Ge-
setzzusammen bestehen kann, ist dieses einzige, urspriingliche, jedem Menschen kraft
seiner Menschheit zustehende Recht. (AA VI, 237)

Anders als Fichte spiter glauben machte (siehe Kapitel 2.2.) kann aber Kant
zufolge die Konkretheit rechtlicher Regeln nicht ebenfalls aus reiner Vernunft
abgeleitet beziehungsweise durch eine logische Ausgliederung jenes Freiheits-
rechts deduziert werden. Kant sieht vielmehr, dass verschiedene Rechtsbegrif-
fe, je nach historischem, kulturellem Kontext, die eine Idee des Rechts giiltig
einlésen kénnen. Anstatt vom Katheder herab eine bestimmte Rechtsordnung
als die philosophisch einzig wahre, ja einzig mégliche Ubersetzung jenes an-
geborenen Rechts auf Freiheit zu verkiinden, ist Kants Denken offen fiir ver-
schiedene historische Alternativen. Obschon er sodann selber Statuten einer
ganz bestimmten Rechtstradition (namentlich das Allgemeine Preussische Land-
recht von 1794) im Lichte jener Rechtsidee auslegt, schliefit er also nicht aus,
sondern ein, dass andernorts und zu anderen Zeiten andere juristische Insti-
tutionen ebenfalls legitim beanspruchen kénnen, die freiheitliche Rechtsidee
zu realisieren.

Kant trennt also die abstrakte Herleitung der Rechtsidee (bei Kant: »trans-
zendentale Deduktion«) von deren konkreter Entfaltung (»metaphysische Deduk-
tion«) im Hinblick auf bestimmte Rechtsordnungen ab. So separiert er die
strukturelle Idee von substantiellen Begriffen des Rechts. Jene Unterscheidung
zwischen Begriffund Idee wird uns noch niher beschiftigen. Zum einen in der
Politikphilosophie Kants, weil sie ihn auf Ansitze fithrt, die fiir einen heutigen
Liberalismus von zentraler Bedeutung sind. Denn dort grenzt Kant eine struk-
turelle Idee freiheitlicher Politik von konkreten liberalen Politikkonzepten ab
und zeigt, wie die Idee freiheitlicher Politik sich in verschiedenste politische
Projekte ausdifferenziert. Zum anderen aber werden wir sehen, dass die Unter-
scheidung zwischen Idee und Begriff eine fiir den Liberalismus insgesamt
maflgebliche Bedeutung hat. — Soviel im Vorgriff.

Nun aber zuriick zu Kant mit der Frage: Muss Recht eigentlich sein? Wozu
ein von moralischen Kriterien unterschiedenes normatives Konzept duflerer
Sittlichkeit? Kann nicht einfach die Moral zum Prinzip staatlichen Handelns
und Zwingens dienen? Kénnte man nicht sagen, dass das Recht einfach dazu
da sei, besonders intensive Moralverletzungen zu ahnden? Das Recht als die ul-
tima ratio des Sittlichen? Auf diese Fragen antwortet die kantische Philosophie
mit einem klaren und bis heute in den Verfassungen liberaler Gesellschaften
nachhallenden Nein. Ein von der Moral qualitativ (dem Inhalt nach) und nicht
nur quantitativ (dem Intensititsgrad nach) unterschiedenes Recht ist unerliss-
lich, argumentiert Kant, weil eben nicht jeder gute Wille auch dufere Sittlich-
keit nach sich zieht, sowie auch umgekehrt boser Wille bisweilen zu duflerlich-

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

sittlichen Handlungen fithren kann (AA VI, 313ff.). Absichten und Taten sind
zweierlei; sie bediirfen eigenstindiger ethischer Prinzipien (AA VI, 249).*

Als Beispiel kann das Eigentumsrecht dienen. Konflikte, etwa um Besitz
und NiefSbrauch von Eigentum, treten nicht nur zwischen bosartigen Men-
schen auf. Bestimmte Giiter lassen jeweils nur eine Nutzung zur Zeit zu. Wo
etwa die moralische Nutzungsabsicht des einen mit den sittlichen Plinen des
anderen unvertriglich ist, konnen sich auch Gutgesinnte in die Haare krie-
gen.** Ein solcher Streit iiber Eigentum markiert in kantischer Lesart einen
Konflikt zwischen Freiheitsobjekten, genauer: einen Widerspruch verdinglich-
t.5> Diesen gilt es im Namen der Freiheit aufzulésen.
Darum haben sich Kant zufolge alle »im Verhiltnisse eines unvermeidlichen
Nebeneinanderseins« (AA VI, 307) stehenden Subjekte jeglicher rechtlicher
Unklarheit und Uneindeutigkeit iber die Nutzung ihrer gemeinsamen Le-
benswelt zu entledigen vermittels rechtsetzender und rechtswahrender Insti-
tutionen. Gesetze der allgemeinen Freiheit sollen daher alle besonderen Freihei-
ten so beschrinken, dass diese einander nicht bekriegen und aufheben.

Die Idee der Freiheit aller gilt dabei als immanentes Regulativ der Frei-
heiten der Einzelnen. Kant setzt also nicht einen Begrift von zundchst un-
umschrinkter duflerer Freiheit voraus, der sodann nachtriglich auf soziale
Vertraglichkeitsbedingungen zuriickzuschneiden wire. Vielmehr versteht er
das Recht der individuellen Freiheit, sich in der Welt zu manifestieren und zu
verdinglichen, von vornherein unter dem prinzipiellen Vorbehalt, dass es sich
in von jedermann zu akzeptierenden Formen vollziehe; in Formen, die allen
Personen gleiche Rechte zubilligen.**Anders als die von Thomas Hobbes (1588-
1679) inspirierte Sozialvertragstheorie urteilt Kant: Unsere duflere Freiheit
wird nicht erst (vom Staat) auf universalisierbare Formen eingeschrinkt, son-
dern sie ist es bereits (der Idee nach). Die materielle Beschrinkung der Freiheit
im Rechtsstaat bringt lediglich deren ideelle Begrenzung in der Rechtsvernunft
zum Ausdruck. Jene Vertriglichkeitsbedingungen allseitiger Freiheitlichkeit,
auf die man faktisch von Staats wegen festgelegt wird, reduzieren in seinen
Augen darum auch die individuelle Freiheit nicht, sondern realisieren sie. Der

ter Freiheit mit sich selbs

33 | Vgl. Wolfgang Bartuschat, »Aprioritdt und Empirie in Kants Rechtsphilosophie«, in:
Philosophische Rundschau, 34, No. 1/2 (1987): 31-49.

34 | Vgl. Otfried Hoffe, Den Staat braucht selbst ein Volk von Teufeln: Philosophische
Versuche zur Rechts- und Staatsethik, Stuttgart 1998 (Originalausgabe: 1988), S. 56ff.
35 | Vgl. Rolf Groschner et al., Rechts- und Staatsphilosophie: Ein dogmenphiloso-
phischer Dialog, Berlin 2000, S. 223.

36 | Vgl. Arthur Ripstein, Force and Freedom: Kant’s Legal and Political Philosophy,
Cambridge, Massachusetts; London 2009, S. 223ff. Siehe auch Gregory S. Kavka, »Why
Even Morally Perfect People Would Need Governmente, in: Social Philosophy and Policy,
12, No. 1 (1995): 1-18.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

79


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

Qualitative Freiheit

rechtskonforme Eingriff in das duflere Handeln lidiert die Freiheit der Biirger
nicht, er manifestiert sie. Der Rechtsstaat ist stets Freund, nie Feind der Frei-
heit. Anarchisten diirfen sich nicht auf Kant berufen.

Wo also viele Denker nur duflere Schranken der Freiheit erblicken, erkennt
Kant das Recht als deren innere Grenze. Daher seine Definition des Rechts
als »Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkiir des einen mit der
Willkiir des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen
vereinigt werden kann.« (AA VI, 230) Das Recht erscheint demnach als eine
verniinftigerweise von jedem iiber sich selbst zu beschliefende Beschrinkung
der eigenen Handlungen. Die Idee der Freiheit wire demnach unvollstindig
ohne ihre Ausrichtung auf diese Rechtsidee. Im freiheitlichen Recht findet der
Mensch zur rechten Freiheit.”” Deshalb der rechtliche Imperativ: »handle dufer-
lich so, dass der freie Gebrauch deiner Willkiir mit der Freiheit von jedermann
nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen kénne |[...].« (AA VI, 231)

Anders als die meisten libertdren und etliche neoliberale Theoretiker von
heute (s.u. Abschnitt 5.2) erklirt Kant: Nicht Befugnis zum Zwang definiert
das Recht, sondern dieses erst legitimiert Zwangsbefugnisse.®® Jeglicher
Zwang muss aus der Applikation des Rechtsprinzips auf ein endliches Subjekt
gefolgert und insbesondere dem gezwungenen Subjekt gegentiber als sowohl
freiheitsvertriagliche wie freiheitsnotwendige »Verhinderung eines Hindernisses
der Freiheit« (AA VI, 231), geltend gemacht werden kénnen. Wer zum Beispiel
wegen Trunkenheit am Steuer mit Unfallfolge vor dem Kadi steht, mag die
ihn ereilende Strafe nicht erfreulich finden, kann sie rational aber nicht als
ungerecht charakterisieren. Die Person wird im Rechtszwang nicht verneint,
sondern als miindiges Freiheitssubjekt bestitigt, sofern sich vom gezwunge-
nen Subjekt aus der zwingende Rechtsakt als freiheitskonforme Selbstnotigung
durch andere verstehen lisst.®

Benutzt ein Staat jedoch Zwang zu anderen Zwecken als zur Rechtswah-
rung, tut er Unrecht. Dabei ist es egal, wie nobel die Motive und wie willkom-
men die Folgen sein mogen, sie kénnen jene Ubertretung keinesfalls recht-
fertigen. In Fragen der inneren Willensbestimmung, also in die Dominen
von Moral und Religion, so Kant, hat sich der Staat nicht einzumischen (AA
VI, 219). Darin liegt ein entscheidendes abwehrrechtliches Moment des kanti-
schen Rechtsstaatsbegriffes, das den Biirger vor jede, auch der gutgemeinten,

37 | So schreibt Kant beispielsweise: »Wenn ich also ein Strafgesetz gegen mich, als
einen Verbrecher, abfasse, so ist es in mir die reine rechtlich-gesetzgebende Vernunft
(homo noumenon), die mich als einen des Verbrechens Fahigen (homo phaenomenon),
samt allen Gbrigen in einem Burgerverein dem Strafgesetz unterwirft.« (AA VI, 335)

38 | Vgl. Kdhler, Begriindung, S. 105.

39 | Vgl. Peter Unruh, Die Herrschaft der Vernunft: Zur Staatsphilosophie Immanuel
Kants, Baden-Baden 1993, S. 44 m.w.N.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Vereinnahmung seitens des Staates schiitzt. Damit ist Kants Modell nicht nur
dem Utilitarismus und sonstigen Konsequentialismen iiberlegen, die alle-
samt das Recht zu zwingen von seinen Effekten her legitimieren und es da-
her niemals demjenigen gegeniiber rechtfertigen kénnen, der wohlbegriindet
bezweifelt, dass im konkreten Fall diese Effekte entweder eintreten oder aber
wiinschenswert sind. Sie tibertrifft auch alle Theorien negativer Freiheit, wel-
che die Vertriglichkeit von Recht und Freiheit erweisen wollen, indem sie das
Recht als die Menge legitimer Zwangshandlungen charaktisieren und dann
dartiber stolpern, was denn eigentlich jenen Zwang allererst legitimiert (siche
Abschnitt 5.2).

Ubertragen in die von mir vorgeschlagene Terminologie lieRe sich dersel-
be Gedanke so fassen: Wihrend quantitativ-ausgerichteter Liberalismus den
Schutz der individuellen Freiheit generell in weniger statt mehr Staatlichkeit
sucht, ordnet Kant die quantitative Perspektive der Frage nach der angemes-
senen Qualitit staatlichen Handels nach, orientiert am Forderungsbediirfnis
der Freiheit aller. Man ben6tigt, kurz gesagt, so viel Staat, wie zur Erfiillung
dieses Bediirfnisses erforderlich ist: nicht mehr, aber auch nicht weniger. Die
Qualitit der Freiheitsidee liefert bei Kant das Maf} der Quantitit der biirger-
lichen Freiheiten. Es gibt also fiir ihn nicht nur ein liberales Ubermafverbot
hinsichtlich staatlichen Handelns, sondern auch — dies sei allen Libertiren ins
Stammbuch geschrieben — ein Untermafiverbot.

2.1.3 Soziale Rechte?

Wenn Freiheit sich in Recht realisiert und dieses den Bezug auf Objekte vo-
raussetzt, muss dann nicht aus dem allgemeinen Recht aller Personen auf
Freiheit auch ein Recht auf Weltteilhabe und Umweltzugang folgen? Muss der
Rechtsstaat auch ein Sozialstaat sein, um alle zu befihigen, von den ihnen
rechtlich zustehenden Freiheiten auch Gebrauch machen zu kénnen? Hat die
Idee der Freiheit eine soziale Seite? Aus heutiger Sicht spriche einiges dafiir.
Zwischen jenem fiktiven Naturzustand, von dem die Rechtsphilosophen
des 16..18. Jahrhunderts sprachen, wo ungehindert die arbeitsame Hand die
nihrende Frucht zum Mund bringt, und ein jeder sich selbst versorgt durch
eigenen Fleif} und Verstand, zwischen jenem Gedankenland und unserer jet-
zigen Lebenswelt besteht ein — auch philosophisch — gravierender Unterschied.
Weil es kaum noch Méglichkeiten zur Erstaneignung von Natur gibt, weil die
Einzelnen sich also nicht im einsamen Bezug auf herrenlose Giiter am Le-
ben erhalten kénnen, ist der Zugang zur Freiheit heutzutage zumeist gesell-
schaftlich vermittelt.** So findet sich etwa die Freiheit des Einzelnen iiberall
von rechtlich geschiitztem Besitztum begrenzt, so dass wir fiir nahezu jede

40 | Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, (TWA 7, 388).

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

81


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Qualitative Freiheit

Aneignung und Verarbeitung von Umwelt der rechtsférmigen Zustimmung
anderer bediirfen. Wo diese ausbleibt, kann oft auch bester Wille und artiger
Fleifl das Individuum nicht ernihren. Folglich liefe sich eventuell aus dem
Verbot widerrechtlicher Aneignung fremden Eigentums — als sachlich verkor-
perter Freiheit —, das Gebot folgern, jede Person so zu stellen, dass sie nicht
aus Uberlebensnot Unrecht zu begehen hat. Muss darum, wer Privatbesitz
schiitzen will, nicht auch sicherstellen, dass die fundamentaleren Rechte des
menschlichen Lebens ohne Verletzung der Rechte fremden Eigentums reali-
siert werden kénnen? Wiren die Mindestvoraussetzungen zum Existenzerhalt
und Freiheitsgebrauch als unabdingbare Grundlagen individueller Rechtsfrei-
heit zu konstruieren und einzufordern?* Soziale Teilhaberechte als Ergebnis
eines konsequent gedachten Liberalismus — wie hilt es Kant damit?

Zuerst springt die Tatsache ins Auge, dass Kant die Parole der Franzosi-
schen Revolution von liberté, egalité, fraternité in seiner Rechtslehre zur For-
mel Freiheit, Gleichheit, Selbstindigkeit umwandelt (AA IV, 314). Es scheint also,
als ob er den eher sozialmoralisch anmutenden Begrift der Briiderlichkeit mit
einer Rechtskategorie ersetzen und die individuelle Teilhabe am wirtschaftli-
chen und politischen Ganzen als Biirgerrecht einfordern will.

Auf den zweiten Blick geben jedoch Kants Texte diese Deutung nicht her.
Kant definiert im § 46 seiner Rechtslehre den Begriff des »Staatsbiirgers« aus-
gehend von drei Momenten:

[...] gesetzliche Freiheit, keinem anderen Gesetz zu gehorchen, als zu welchem er seine
Beistimmung gegeben hat; birgerliche Gleichheit, keinem Oberen im Volk in Ansehung
seiner zu erkennen als nur einen solchen, den er ebenso rechtlich verbinden kann; drit-
tens das Attribut der birgerlichen Selbstandigkeit, seine Existenz und Erhaltung nicht
der Willkiir eines andern im Volke, sondern seinen eigenen Rechten und Kréften als
Glied des gemeinen Wesens verdanken zu kdnnen, folglich die biirgerliche Persdnlich-
keit, in Rechtsangelegenheiten durch keinen anderen vorgestellt werden zu diirfen (AA
VI, 314, Herv.i.0.).

Kant macht dabei ékonomische Selbstindigkeit zur Voraussetzung der politi-
schen. Zwischen »Staatsbiirgern« und »Staatsgenossen« unterscheidend er-
klart er, dass Menschen, die es nicht zur wirtschaftlichen Selbstindigkeit
brichten, auch kein Anrecht auf politische Autonomie zustiinde. So heift es
im nimlichen Paragraphen ausdriicklich:

In dieser Verfassung aber das Recht der Stimmgebung zu haben, d.i. Staatsbiirger, nicht
blof Staatsgenosse zu sein, dazu qualifizieren sich nicht alle mit gleichem Recht. Denn

41 | Michael Kdhler, »lustitia distributiva. Zum Begriff und zu den Formen der Gerechtig-
keit«, in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie (ARSP), 79 (1993): 457-482.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

daraus, dass sie fordern konnen, von allen anderen nach Gesetzen der natiirlichen Frei-
heit und Gleichheit als passive Teile des Staats behandelt zu werden, folgt nicht das
Recht, auch als aktive Glieder den Staat selbst zu behandeln, zu organisieren oder zu
Einfihrung gewisser Gesetze mitzuwirken; [...]. (AA VI, Herv. i.0.)

Andernorts fithrt Kant zudem aus, dass das Recht zur aktiven Staatsbiirger-
schaft jedem abgeht, der in unselbstindiger Beschiftigung steht. Ein Friseur
mit eigenem Laden — dies ist Kants eigenes Beispiel — ist etwa als 6konomisch
hinreichend selbstindig anzusehen, dagegen einer, der von Hausbesuchen
lebt, nicht. Kinder oder Frauen werden von vorneherein zu blof passiven
»Staatsgenossen« degradiert.

Wie erkliren sich diese aus heutiger Sicht abstrusen Einschrinkungen des
Rechts zur politischen Partizipation? Kant hat eine hinter ihrer philosophi-
schen Idee zuriickbleibende Realitit zu deren begrifflicher Bestimmung her-
angezogen und so den Fehler gemacht, von Fakten auf Normen zu schliefRen.
Anstatt diese Unwucht in seinem Denken als libertire Wolbung zu feiern,”
sollten wir in ihr die peinliche Delle erkennen, die sie ist. Es hitte anderes weit
mehr in der Logik seines Systems gelegen; niamlich, das Recht eines jeden auf
politische Reprisentation zur Grundlage eines kontrafaktischen Anspruchs
auf 6konomische Teilhabe auszuformen. Armut untergribt die aktive intellek-
tuelle wie praktische Teilnahme an politischen Entscheidungsprozessen, das
ist richtig. Folglich muss aber doch wohl nicht die politische Partizipation der
Armen, sondern eher ihre Armut aufgehoben werden.”

Diese Lesart entspriche auch der kantischen Formel von Freiheit-Gleich-
heit-Selbstindigkeit, da sie fiir die »Selbstindigkeit« nur einfordert, was in
Kants Rechtsphilosophie fiir die Prinzipien von »Freiheit« und »Gleichheit«
gang und gibe ist, nimlich dass sie auch kontrafaktisch zur Geltung gebracht
werden miissen. Kant behauptet ja keineswegs, dass alle Menschen bereits
von Natur her rechtlich frei und gleichgestellt seien, sondern erklirt, dass alle
Menschen innerhalb rechtlicher Grenzen frei und vor dem Gesetz gleich sein
sollen. Gleiches sollte auch fiir die Selbstindigkeit gelten. Kant scheint auch in
diese Richtung zu tendieren, als er anrit, dass die »Staatsgenossen« jederzeit
befihigt werden sollten, »aus diesem passiven Zustand zu dem aktiven sich
emporarbeiten zu konnen« (ebenda). Wenn indes aus kontingenten Griinden
— so muss man gegen ihn einwenden — eine solche Selbstbefreiung aus 6kono-

42 | Vgl. Wolfgang Kersting, Wohlgeordnete Freiheit: Immanuel Kants Rechts- und
Staatsphilosophie, Frankfurt a.M. 1993.

43 | So auch Ripstein, Force. Er entwickelt von Kant her eine Pflicht des Staates, sich
der Armen durch Besteuerung der Reichen anzunehmen und zieht die kantischen Linien
bis zur Schaffung eines modern Sozial- und Gesundsheitvorsorgesystems aus, vgl.
ebenda, S. 282-285.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

33


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Qualitative Freiheit

mischer Unmiindigkeit nicht méglich ist, warum nicht wenigstens dann mit
Rechtsmitteln eingreifen? So haben das jedenfalls Fichte und Krause gesehen
(s.u. Abschnitt 2.2.2 zu Fichtes und Abschnitt 2.3.3 zu Krauses Fortfiihrung
dieser Gedanken). Insofern zudem die Biirger selbst natiirlich ein Interesse an
ihrer 6konomischen Emanzipation haben, stellt sich jenes Problem auf eine
andere Weise noch einmal: im Umkreis der Politik. Sie soll ja auf eine dem
Recht konforme, aber tiber es hinausgehende Weise fiir den Abbau ungerech-
ter Lebensverhiltnisse sorgen. Eventuell konnte also die Beseitigung von Ar-
mut und Benachteiligung zum politischen Programm werden.

Kant versteht, wie bereits angedeutet, unter Politik eine positiv-dufere
Handlungsbestimmung. Dies setzt die politische Arena von einer Inquisition
der inneren Motive frei, macht aber die Frage nach der sittlichen Zielrich-
tung politischer Handlungen keineswegs iiberfliissig: Gesinnung und Ziel-
setzungen sind zweierlei; noch die schwirzeste Seele spannt sich bisweilen
— aus welchen Motiven auch immer — vor den Karren einer noblen Sache. Der
Fokus philosophischer Aufmerksambkeit liegt daher nicht auf der Frage nach
den heimlichen Absichten der Politiker, sondern nach den erkennbaren Zielen
ihrer Politik. Existiert ein separater kategorischer Imperativ der Politik? Kann
die politische Philosophie eine eigenstindige Synthesis a priori vollbringen?
Die Antwort darauf liefert der liberale Prozeduralismus der kantischen Ethik.

Kants Ethik verfihrt durchgingig zunichst formal und dann erst material.
Sie wendet sich erst einmal ab von Vorgaben traditioneller materialer Werte
(Gliick, Genuss, Nutzen, Gerechtigkeit, Wohlergehen, Nichstenliebe, Gottge-
talligkeit etc.) und formalen Verfahren (Widerspruchsfreiheit, Universalisier-
barkeit etc.) zu, mit denen die jeweils verbindlichen Ziele und Werte allererst
ermittelt werden. Jene Insistenz auf Formalitit wird Kant bis heute zu Un-
recht als rigoristischer Formalismus ausgelegt, der angeblich alles mensch-
liche Streben nach Gliick und Wohlergehen zuriickweise. Jedoch gehen solche
Interpretationen in die Irre. Denn, wie bereits gesehen, kulminieren alle Diszi-
plinen der kantischen Ethik im Begriff des »hochsten Guten« (AA V, 108fF.).*
Auch die Politik richtet sich in einer noch niher zu charakterisierenden Weise
auf das »héchste Gut« aus. Sie pflegt nicht nur das Recht, sie verindert es
auch. Wie aber lisst sich abgrenzen, welcher politische Gebrauch des Gesetz-
gebungsapparates mit dem liberalen Rechtsprinzip iibereinstimmt und wel-
cher ihm zuwiderlauft»”®

44 | Vgl. Claus Dierksmeier, »Kant on Virtue«, in: Journal of Business Ethics, 113, No. 4
(2013): 597-609; Robert B. Louden, »Kant’s Virtue Ethics«, in: Philosophy, 61, No. 238
(1986): 473-489.

45 | Vgl. Ulrich Sassenbach, Der Begriff des Politischen bei Immanuel Kant, Wiirzburg
1992; Claudia Langer, Reform nach Prinzipien: Untersuchungen zur politischen Theorie
Immanuel Kants, Stuttgart 1986.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Da Kants Rechtsidee sich nicht von vorgegebenen sittlichen Zielvorstellun-
gen (Gemeinwohl, Wohlfahrt etc.) her aufbaut, miissen die Kriterien der Poli-
tik zunichst formal bestimmt werden. So aber »bleibt [...] noch die Form der
Publicitit tibrig, deren Moglichkeit ein jeder Rechtsanspruch in sich enthilt«
(AA VIII, 381). Von allen Vorstellungen des Guten abstrahierend realisiert sich
der Anspruch der Freiheitlichkeit der Politik dariiber, dass die Art und Weise
der kollektiven Zielfestlegungen auf ihre Universalisierbarkeit iiberpriift wird.
Die Offentlichkeit soll den Universalisierbarkeitstest fiir politische Vorhaben
erbringen.*® Das hat seinen Grund in Kants Uberzeugung, dass es durch re-
publikanische »Organisation des Staats« méglich sei, rechtswidrige politische
Krifte »so gegeneinander zu richten, dass eine die anderen in ihrer zerstéren-
den Wirkung aufhilt, oder diese aufhebt; so dass der Erfolg fiir die Vernunft
so ausfillt, als wenn beide gar nicht da wiren, und so der Mensch, wenn gleich
nicht ein moralisch-guter Mensch, dennoch ein guter Biirger zu sein gezwun-
gen wird.« (AA VIII, 360)

Durch die Offentlichkeit der politischen Vorhaben werde bewirkt, dass,
sofern meine Vorhaben geeignet sind, fremde Rechte zu beeintrichtigen, es
zu einer »a priori einzusehende[n] Gegenbearbeitung aller gegen mich« (AA
VIII, 381) komme.” So wirkt der Publizititsgedanke als ein »a priori in der
Vernunft anzutreffendes Kriterium [...], die Falschheit (Rechtswidrigkeit) des
gedachten Anspruchs (praetensio iuris), gleichsam durch ein Experiment der
reinen Vernunft sofort zu erkennen« (AA VIII, 381). Deshalb gibt Kant als die
»transcendentale Formel des 6ffentlichen Rechts« (AA VIII, 381) aus, nur solche
Politik solle betrieben werden, deren Verfahren jederzeit publik werden kénn-
ten. Ohne Zuhilfenahme substantieller Staatszielbestimmungen wird somit
das offentliche Handeln mit dem Freiheitsprinzip vorstrukturiert (Synthesis a
priori) und der Rahmen zuldssiger Politik auf prinzipielle Weise begrenzt.

Doch operiert die politische Vernunft soweit »blofl negativ« (AA VIII,
381). Uber den somit eréffneten Rahmen zulissiger Vorhaben fehlt noch ein
weiteres, positives Kriterium fiir die Gesetzgebung.*® Nicht alle MaRnahmen,
die den Test der Publizitit bestehen, sind gleich gut geeignet, den politischen
Willen einer Gesellschaft zu organisieren. Aus der abstrakten Quantitit zu-
lissiger Unterfangen muss politische Vernunft diejenigen auswihlen, deren
konkrete Qualitit das gemeinschaftliche Leben am ehesten férdert. Um einen
genuin kategorischen Imperativ der Politik bereitzustellen, muss die Vernunft
also tiber das formale Gebot bloer Rechtsférmigkeit hinaus den Gemeinwil-

46 | Vgl. Howard Williams, Essays on Kant’s Political Philosophy, S. 34f.

47 | Vgl. auch Reflexion 7687, (AA XIX, 491).

48 | Vgl.Joseph Knippenberg, »The Politics of Kant’s Philosophy«, in: Ronald Beiner (Hg.),
Kant & Political Philosophy - The Contemporary Legacy, New Heavan 1993, S. 155-172.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

85


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Qualitative Freiheit

len noch substantiell anleiten. Das dafiir benétigte positive Kriterium ist die
Gliickseligkeit (AA VIII, 386fL.), der pursuit of happiness.

Jene Rehabilitation der Gliickseligkeit in Kants Politiktheorie hat etliche
Interpreten verwirrt;* verstindlicherweise, denn iiberdeutlich hatte Kant ja
Wohlfahrtsgedanken aus der Rechts- und Staatsbegriindung ausgesondert.
Mit den vielzitierten Worten — »Wohlfahrt aber hat kein Princip« — hatte Kant
allem staatlichen Paternalismus den Kampf angesagt (AA VII, 86). In der Tat
bestreitet Kant die zentrale Grundannahme aller utilitaristischen Ansitze,
man konne das Gliick (happiness, pleasure) oder den Nutzen (utility) der Indi-
viduen kommensurabel machen und messen, so dass sich durch technokra-
tische Regierungen einfach das Wohl aller erhéhen lasse. Die — insbesondere
durch gelebte Freiheit noch intensivierte — Individualitit und Differenz der
Menschen erlaube schlicht keinen materialen Gliickseligkeitsbegriff mit uni-
versaler Giltigkeit. Entsprechend bestimmt Kant »politische Freyheit« folgen-
dermaflen: »Diese besteht darin daf jeder sein [sic!] Wohlfahrt nach seinen
Begriffen suchen kann und auch nicht einmal als Mittel zum Zweck seiner
eigenen Gliickseligkeit von anderen und nach deren ihren Begriffen gebraucht
werden kann sondern blos [sic!] nach dem seinigen.« (AA 23, 12) Kein einziges
Vorhaben kénne dem Gliick von schlechthin jedermann dienen; Volksbeglii-
ckung ist nicht Regentenpflicht.>

Jedoch vertritt Kant eine formale Gliickseligkeitstheorie unter der Agide
der Freiheit. Vorhaben, die im Einklang mit der freien Zwecksetzung der Biir-
ger stehen, diirfen zum Gegenstand von Politik aufriicken. Durch staatliches
Handeln sollen — etwa durch das Schaffen wirtschaftlicher Prosperitit — die
notigen Bedingungen geschaffen werden, damit die Biirger nach eigenem Gut-
diinken ihr Gliick finden kénnen.> Der Wohlstand des Gemeinwesens sei ein
probates »Mittel, ihr Recht zu sichern und sie dadurch in den Stand zu setzen,
sich selbst auf alle Weise gliicklich zu machen.« (AA XIX, 560) Kant erwog
dazu Mafnahmen, wo »der Landesherr auf das Zuziehen der Seidenwiirmer,
Pflanzen der Maulbeerbiume, oder eine andere Handlung eine Belohnung
setzt [...].« (AA XXVII, 548) Heute wiirde man eher an den Aufbau strukturel-
ler und informationeller Verkehrsnetze, an ordnungsrechtliche Vorgaben fiir
individuelles wie kollektives Wohlfahrtsstreben oder staatliche Unterstiitzun-
gen fiir ehrenamtliches Engagement denken.

49 | Heinz-Gerhard Schmitz sieht darin sogar ein, von ihm begriiites (!) Abriicken Kants
von seinem gesamten Moralbegriff, der hier durch ein Konzept der Klugheit ersetzt werde.
Siehe: Heinz-Gerd Schmitz, »Moral oder Klugheit? Uberlegungen zur Gestalt der Auton-
omie des Politischen im Denken Kantse, in: Kant-Studien, 81, No. 1 (1990): 413-422.
50 | Vgl. Wolfgang Kersting, Kant (iber Recht, Paderborn 2004.

51 | Vgl. Paul Guyer, Kant on Freedom, Law, and Happiness, 2000, S. 285.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Die Zwecke wandeln sich; es bleibt die Methode, Freiwilligkeit auch durch
Riicksicht auf das Eigeninteresse der Biirger zu gewihrleisten. In der Politik ist
es zulissig, oft sogar geboten, Biirger materiell zu motivieren,*? sofern nur der
in Aussicht gestellte Vorteil und Nutzen, wie von Kant verlangt, in rechtsfor-
miger Weise erlangt wird. Formen der Anerkennung — ideelle sowie finanzielle
— fuir ein Mitwirken an politischen Projekten sind daher nicht nur pragma-
tisch sinnvoll, sondern im Lichte der Idee des »héchsten Guts« auch einzufor-
dern: als gerechte Unterstiitzung derer, welche die politische Ordnung und die
durch sie geférderten offentlichen Giiter mittragen.

Jene doppelte Bestimmung Kants, einerseits auf jeden inhaltlichen Gliickse-
ligkeitsbegriff zu verzichten, aber andererseits die strukturellen Ermoglichungs-
bedingungen zur individuellen wie kollektiven Gliickssuche bereitzustellen,
erdffnet interessante Moglichkeiten. Sie begiinstigt eine Politikphilosophie,
die es erlaubt, prozedural anstatt substantiell die Frage einer Antwort zuzu-
fithren, welche biirgerlichen Anliegen die Politik zum Zweck ihres Wirkens
machen soll. Da die individuellen Zwecke und Lebensziele ins Unendliche hi-
nein variieren, lassen sie sich nicht direkt durch staatliches Handeln férdern,
ohne dass einige gegentiber anderen diskriminiert wiirden. Wohl aber lisst
sich die individuelle Wohlfahrt indirekt unterstiitzen. Etwa indem der Staat die
Biirger ermichtigt und befihigt, individuell sowie in freiwilliger Kooperation
ihre Gluckseligkeit zu verfolgen. Der Staat kann und soll es zu seinem Ziel
machen, dafiir geeignete Verfahren, Institutionen und Infrastrukturen anzu-
bieten. Dann lassen sich die Anspriiche auf Freiheit und persénliches Wohl-
ergehen miteinander vereinbaren. Auf diesem Wege steuert Kant, orientiert
am Leitstern buirgerlich-partizipativer Selbstbestimmung, seinen politischen
Freiheitsbegriff zwischen der Skylla libertirer Politik- und Gestaltungsverwei-
gerung und der Charybdis des illiberalen Paternalismus hindurch. Aus dieser
doppelten Frontstellung Kants gegen einen jedwede Inhaltlichkeit ausschlie-
Lenden Formalismus »negativer Freiheit« einerseits und zugunsten einer
prozeduralen statt substantiellen Bestimmung »positiver Freiheit« andererseits,
resultiert ihre Modernititstauglichkeit.

2.1.4 Gesellschaftliche Selbststeuerung

Politik, so Kant, soll sich des Zwangs enthalten, darf aber Anreize — etwa mo-
netirer, materieller, informationeller, logistischer sowie reputationell-immate-
rieller Art — einsetzen, um ihre Projekte zu beférdern. Politik ist somit kein
blofRes Amalgam aus allgemeinen Rechtsregeln und aufsummiertem Eigen-

52 | Diesem Gedanken liegt eine schon in Kants frihen Moralvorlesungen ausgear-
beitete Differenzierung innerhalb der Klasse der praemia auctorantia zugrunde, vgl.
Hans Vaihinger et al., Kant-Studien, Berlin; New York 1942, S. 64f.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

87


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Qualitative Freiheit

interesse. Man darf Kants Politikbegriff nicht auf Staatsklugheit,’® »ausiiben-
de Rechtslehre« (AA VIII, 370), Beférderung normativen Rechtsfortschritts
und/oder Friedenswahrung verkiirzen. Jene Dimensionen deckt sie zwar ab,**
sie zielt aber auf Hoheres: auf eine ethisch kreative Deutung der Lebenswelt.
Der politische Agent muss ermitteln, welche gesellschaftlichen Schieflagen
die Biirger als ungerecht begreifen und welche Ideale stimmige Alternativen
liefern.>® Welche Leistungen und Wertvorstellungen werden als besonders ge-
meinwohlférderlich, welche als gemeinwohlschidlich verstanden — und wie
verhalten sich die gesellschaftlichen Anreiz- und Anerkennungsstrukturen
dazu?

Wie aber ermitteln politische Akteure das gesellschaftsethische Problem-
empfinden des Volkes, dem sie verpflichtet sind? Eine in der Sekundérlitera-
tur populire Antwort stellt auf bestimmte Uberlegungen in Kants Kritik der
Urteilskraft ab. Diese verdeutlichen, wie die Einzelnen lernen, den Standpunkt
der jeweils anderen einzunehmen, so dass es zu sozialen Urteilskonvergenzen
kommt.>® Hierfiir sei, nach der — kontrafaktischen, aber als geistiger Flucht-
punkt geeigneten — »Idee eines gemeinschaftlichen Sinnes« zu urteilen, schreibt
Kant (AA V, 293). Der Urteilende muss eine Perspektive einnehmen, in wel-
cher so gut als nur eben moglich die Ansicht aller anderen mitberticksichtigt
ist, indem er das eigene Urteil »gleichsam an die gesamte Menschenvernunft«
verweist (ebenda, Herv. C.D.)."” Zwar kann der Mensch nicht mit gottlichem
Auge auf die Welt blicken. Dennoch kann ein Denken, das sich intellektuell
»an die Stelle jedes anderen versetzt« (AA 'V, 294) geschult und optimiert wer-
den. Der Schatten, welcher unserem privaten Blickwinkel auf die Welt anhaf-
tet, jenes der je eigenen Perspektive geschuldete Halbdunkel, kann sich auf

53 | So aber: Schmitz, Moral oder Klugheit?, S. 413ff.

54 | Vgl. Thomas Kater, Politik, Recht, Geschichte: Zur Einheit der politischen Philoso-
phie Immanuel Kants, Wiirzburg 1999.

55 | Vgl. Jiirgen Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit: Untersuchungen zu ein-
er Kategorie der birgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1990 (Originalausgabe:
1962), S. 190.

56 | Vgl. Ernst Vollrath, Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen,
Wiirzburg 1987; Hannah Arendt und Ronald Beiner, Lectures on Kant’s political philoso-
phy, Brighton 1982. In ihrer Betonung der Bedeutung des reflexiven Urteilsaktes fiir das
Politische leisten die Arbeiten von Hanna Ahrendt und Ernst Vollrath einen wichtigen
Beitrag zur Kant-Interpretation; sie gehen aber fehl, insofern sie dem Urteilen zu viel
Selbsténdigkeit gegeniliber dem praktisch-normativen Theorierahmen insgesamt ein-
rdumen. Jene Asthetisierung der kantischen Normativitat wird zuriickgewiesen von Pat-
rick Riley, »Kant’s two conceptions of the will in their political contexte, in: Howard Lloyd
Williams (Hg.), Essays on Kant’s Political Philosophy, Chicago, lllinois 1992, S. 309.
57 | Vgl. O’Neill in Williams, Essays on Kant’s Political Philosophy, S. 77.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

die Sichtweisen anderer hin erweitern und so Schritt um Schritt aufgehellt
werden.

Hier miindet die Politiktheorie in Kulturphilosophie. Kann eine »dstheti-
sche Erziehung des Menschengeschlechts«, wie Friedrich Schiller (1759-1805)
sie im Anschluss an Kant einfordert, eine liberale und zugleich am Gemein-
wohl orientierte Politik unterstiitzen? Indem sie uns fiir die Perspektiven unse-
rer Mitmenschen sensibilisiert, so Schiller, stiftet Kultur im Menschen »eine
Gemiitsstimmung, welche das Ganze der Menschheit in sich begreift.«*® Kul-
turelle Formen sensibilisieren fiir die Gefiihle, Sichtweisen und Weltdeutun-
gen anderer.”® Ohne solche Fundamente, welche die wechselseitige Achtung
der Menschen voreinander und ihr Empfinden fiireinander fordern, droht das
Projekt einer sich ihre Ziele dialogisch selbst gebenden politischen Vernunft
zu scheitern. Es fiele dem kalten Kalkiil unkultivierten Denkens zum Opfer,
wie ein Mensch, der, nochmals in Worten Schillers, »selbststichtig, ohne er
selbst zu sein, ungebunden, ohne frei zu sein« in rohem Egoismus verharmt.*

Mit Individuen aber, die ihre privaten Zwecke verabsolutieren und, wo sie
nur kénnen, sich auf Kosten der anderen und der Allgemeinheit durchsetzen,
mit solchen Menschen ist kein Staat zu machen. Nutzenmaximierer, die jede
Gesetzesliicke missbrauchen, muss die Gesellschaft gingeln. Je enger jedoch
das Korsett der Anreize und Belohnungen und je fester die Bande der Uberwa-
chung geschniirt werden, desto knapper atmet Freiheit. Wo sie erstickt, breitet
sich der faulige Hauch des Opportunismus nur umso mehr aus. Ohne huma-
nistische Kultur kann politischer Liberalismus auf Dauer nicht bestehen. Dar-
um hat der liberale Staat einen Bildungsauftrag. Kultur ist also schon deshalb
nicht nur Privatsache, da ohne sie die res publica nicht iiberlebt.?!

Politik benétigt die Zeichenwelten der Kultur, um eine einheitsstiftende
Deutung der sozialen Lebenswelt samt einer Vision zu ihrer Optimierung zu
Stande zu bringen.®? Politik kann nicht im luftleeren Raum abstrakter Begrif-
fe operieren.®® Was die Politik braucht, ist die Konkretheit integrativer Sym-

58 | Friedrich Schiller, Briefe (iberdie dsthetische Erziehung des Menschengeschlechts,
22. Brief, Sdmtliche Werke, Bd. V, Miinchen 2004, S. 637.

59 | Zu einer zeitgendssischen Reflexion auf den Beitrag &sthetischer Erziehung zum
Projekt einer reflexiv weltbiirgerlichen Politik vgl. Martha Craven Nussbaum, Not for
Profit: Why Democracy Needs the Humanities, Princeton, New Jersey 2010, S. 7, 103f.
60 | Schiller, Briefe, 24. Brief, S. 646.

61 | Vgl. Wilhelm Humboldt, Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamheit des
Staats zu bestimmen, Stuttgart 1967.

62 | Vgl. Dieter Heinrich et al. (Hg.), Uber Theorie und Praxis, |, Frankfurt a.M., 1967,
S. 35.

63 | Vgl. Heiner Bielefeldt, Symbolic Representation in Kant’s Practical Philosophy,
Cambridge, United Kindgom; New York 2003 (Originalausgabe: 2001), S. 104ff.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

89


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Qualitative Freiheit

boliken und iiberzeugender Szenarien.®* Das im Begriff des héchsten Gutes
von Kant formulierte Gebot sukzessive abzubauender ethischer Schieflagen
markiert hierzu den gedanklichen Fluchtpunkt, welchen die Urteilskraft der
politischen Akteure situationsgerecht ausgestalten muss. Die regulative Idee
des »hochsten Gutes« liefert die Vision eines gesellschaftlichen Zusammenle-
bens, in dem »die durch die sittliche Gesetze theils bewegte, theils restringirte
Freiheit selbst die Ursache der allgemeinen Gliickseligkeit, die verniinftigen
Wesen also selbst, unter der Leitung solcher Principien, Urheber ihrer eigenen
und zugleich anderer dauerhaften Wohlfahrt sein wiirden.« (AA III, 525)

So sehr dies dem gewoShnlichen Kant-Image widerstreiten mag: Aus diesem
prinzipiellen Grund und nicht aufgrund eines prinzipienwidrigen Anbiederns
Kants an eine anders nicht zu bindigende Erfahrungswirklichkeit® kommt es
zur Einbindung des pursuit of happiness in Kants politischen Liberalismus. Auf
Vorstellungen des »héchsten Guts« im Rahmen von Politik Riicksicht zu neh-
men, vollendet die Synthesis der praktischen Vernunft mit ihrer Lebenswelt.
Weil diese Vernunft zwar autonom, aber keinesfalls autark ist, macht Kant es
schliissig und stimmig zur eigentlichen »Aufgabe der Politik«, die Biirger »mit
ihrem Zustande zufrieden« zu machen (AA VIII, 386). Es reiche daher nicht,
nur negativ die Freiheit aller zu schiitzen, sondern man miisse auch — in dem
dadurch ab- und eingegrenzten Rahmen — positiv jene Projekte zu férdern, von
denen die Biirger sich ein besseres Leben versprechen. Daraus resultiert sich
das »andere trancendentale und bejahende Prinzip des 6ffentlichen Rechts«,
das den systematischen Abschluss der freiheitsphilosophischen Politiktheorie
Kants liefert:

»Alle Maximen, die der Publicitat bediirfen (um ihren Zweck nicht zu verfehlen), stim-
men mit Recht und Politik vereinigt zusammen«. Denn wenn sie nur durch die Publicitat
ihren Zweck erreichen kénnen, so miissen sie dem allgemeinen Zweck des Publikums
(der Gliickseligkeit) gemaf sein, womit zusammenzustimmen (es mit seinem Zustande
zufrieden zu machen) die eigentliche Aufgabe der Politik ist. Wenn aber dieser Zweck
nurdurch die Publicitat, d.i. durch die Entfernung alles Misstrauens gegen die Maximen
derselben, erreichbar sein soll, so miissen diese auch mit dem Recht des Publikums in
Eintracht stehen; dennin diesem allein ist die Vereinigung der Zwecke aller méglich. (AA
VIil, 386)

Was im Rahmen rechtsstaatlicher Offentlichkeit legal zum Politikziel wird, gilt
somit auch als freiheitlich legitimiert.®® Auf diese Weise liefert die Philosophie

64 | Vgl. Dierksmeier, Noumenon Religion, S. 148f.

65 | Vgl. Schmitz, Moral oder Klugheit?, S. 413ff.

66 | Hier tritt analog ein Gedanke wieder auf, den Kant schon in der ethisch-inneren
Zweckbestimmung invozierte: »Was im Verhéltnis der Menschen zu sich selbst und an-

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

zwar eine prozedurale politische Zielvorstellung, iiberlisst aber die inhaltliche
Ausgestaltung derselben freiheitlich-republikanischen Verfahren. Kant verbin-
det so den Gedanken einer freiheitlichen Ordnung mit dem einer pluralisti-
schen Offentlichkeit. Er gibt der Politik eine normative Idee an die Hand, legt
aber nicht fest, wie konkrete Politik im Lichte dieser Idee betrieben werden sol-
le. Er begriindet vielmehr umgekehrt, dass und wie verschiedene Gesellschaf-
ten je nach ihren jeweiligen Bediirfnissen sich einen eigenen, unterschiedli-
chen Begriff davon machen, wie die Idee freiheitlicher Politik konkretisiert und
realisiert werden kénne.

So identifiziert Kant normativ-richtige Politik als Weg zu empirisch-erfolg-
reichem Handeln.”” Der politische Imperativ, allein Vorhaben zu verfolgen, die
zu ihrer Realisierung der offentlichen Zustimmung bediirfen, verweist die
Politik an die Beteiligung der Bevolkerung. Dass dies der betreffenden Politik
Akzeptanz verschaftt, liegt auf der Hand. Anstatt ein Zerschmettern des Priva-
ten zugunsten eines >von oben« verordneten sittlichen Allgemeinen zu ertrdu-
men, geht es Kant um das Integrieren des Individuellen in das Soziale — zum
Zwecke der »gesitteten Gliickseligkeit« aller (AA VII, 277). Die Integration der
konkreten Anliegen der Biirger in die Gesetzgebung erfolgt durch die Vorgabe,
Politik an der freiwilligen Beteiligung der Biirger auszurichten und dabei — in
rechsstaatlichen Grenzen — denjenigen Freiheitsverstindnissen zu folgen, die
diese selbst vertreten.®® Kant unterwirft das Freiheits- und Politikverstindnis
der Biirger also nicht — wie spiter Fichte und Marx (siehe Abschnitt 2.2.4) —
dem vermeintlich besseren Wissen der Philosophen und von ihnen zu formu-
lierenden Politikzielen; er baut vielmehr das Selbst- und Weltverstindnis der
Biirger konstitutiv in sein Politikmodell ein.

Insofern ist es nur konsequent, dass Kant, obschon er sich als Biirger seiner
Zeit natiirlich in gesellschaftspolitische Diskurse einmischte und seine dies-
beziiglichen Gedanken publizistisch wirkungsvoll darzustellen wusste, nicht
den Anspruch erhob, in Fragen der Tagespolitik unanfechtbare Wahrheiten
auszuhindigen. Stattdessen stellte er lediglich eine allgemeine Idee politischer
Freiheit auf, deren Konkretisierung in spezifische Freiheitsbegriffe er den Biir-

derenZweck sein kann, dasistZweck vor derreinen praktischen Vernunft, denn sie ist
das Vermdgen der Zwecke iberhaupt, d.i. kein Interesse daran zu nehmen, ist also ein
Widerspruch; weil sie alsdann auch nicht die Maximen zu Handlungen (als welche letz-
tere immer einen Zweck enthalten) bestimmen, mithin keine praktische Vernunft sein
wiirde.« (AA VI, 395)

67 | Vgl. Volker Gerhardt, Immanuel Kants Entwurf »Zum ewigen Frieden«: Eine Theorie
der Politik, Darmstadt 1995.

68 | Vgl. Christopher Gohl, Prozedurale Politik am Beispiel organisierter Dialoge: Wie
politische Beteiligung professionell gestaltet werden kann - eine Grundlegung, Miin-
ster/Berlin 2011.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

o1


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Qualitative Freiheit

gern uberlidsst. Als ein solcher Biirger erlaubt auch Kant sich, seine Meinung
zu aktuellen politischen Fragen zu duflern. Wie fiir jedermann, so gibt es auch
fur Philosophen ein Recht, in den Streit um die Optimierung der Gesetze ihre
Stimme einzubringen — als iiberstimmbares Votum eines Biirgers.®

Deshalb ist Kants politischer Liberalismus iber den Kreis der von der kan-
tischen Philosophie insgesamt tiberzeugten Menschen hinaus attraktiv. Weil
Kant fir den politischen Raum nicht die metaphysisch-moralische Konzep-
tion einer auf ein bestimmtes Gutes verpflichteten Freiheit, sondern lediglich
die rechtlich-duflere Variante einer aligemein aufs Gute hin orientierten Freiheit
proklamiert, kann sein Politikkonzept auch Ansichten integrieren, die ande-
re Freiheitsbegriffe bevorzugen, als er selbst.”® Kant regionalisiert und tem-
poralisiert Politik; sie darf, ja sie sollte von Ort zu Ort und von Zeit zu Zeit je
verschieden ausfallen; die Ausmalung eines philosophischen Musterstaates,
eines perfekt-verniinftigen Rechts- und Wirtschaftsystems oder Politikmo-
dells unterbleibt. Um das Recht der Freiheit aller zu wahren und zugleich zu
einer inhaltlich sinnvoll ausgerichteten Politik zu gelangen, gentigt zweierlei:
erstens, eine informierte Offentlichkeit am Prozess der politischen Willens-
bildung teilhaben zu lassen, und zweitens, den Einspruch der Biirger als An-
scheinsverdacht gegen mogliche Rechtsverletzungen wirksam zur Geltung zu
bringen. Die Realisierung seiner Politiktheorie erwartete Kant insofern von
der politischen Freiheit selbst. Indem Philosophie die plurale Offentlichkeit
nicht nur theoretisch einfordert, sondern auch durch die Praxis 6ffentlichen
Vernunftgebrauchs befordert, begiinstigt sie die faktische Anerkennung ihrer
eigenen freiheitlichen Ideen.

Der offentliche Diskurs iiber politische Vorhaben ist durch geeignete
Staatsorganisation rechtlich so abzusichern, dass jedes zu erlassende Gesetz
den Publizititstest zu bestehen hat. Deshalb unterscheidet Kant zwischen
»Staatsform« und »Regierungsart« (AA VIII, 353). Obschon er die Demokratie
durchaus als probaten zeitgendssischen Ausdruck der politischen Freiheit an-
sieht, versteht er sie nicht als Selbstzweck. In vergangenen Zeiten mégen ande-
re Herrschaftsformen geeigneter gewesen sein, spekuliert er, um dem freiheit-
lichen Rechtsgedanken zur Wirklichkeit zu verhelfen; und er lisst uns ferner
wissen: Eine Demokratie (demos/kratein), die sich als Diktatur der »tumultuta-

69 | Vgl. Volker Gerhardt, Partizipation: Das Prinzip der Politik, Miinchen 2007.

70 | Damitbeginnt Kant ein politikphilosophisches Projekt, das John Rawls in ahnlicher
Weise zum zentralen Programm seiner Spatphilosophie erkoren hat. Wenn Rawls indes
Kant unter den Lesarten jenes »comprehensive liberalism« auflistet, gegeniber denen
er sein Projekt eines »political not metaphysical« zu verstehenden Liberalismus meint
abgrenzen zu miissen, so ist dies m.E. entweder dem Willen zur Selbstinszenierung als
Erfinder jener Programmatik und/oder einer ungenauen Kantlektiire geschuldet. Dazu
ausfiihrlicher hier in Kapitel 3.2.1.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

risch« zu einer Gesamtwillkiir biindelnden Volksmenge inszeniert, sei nichts
weiter als »Ochlokratie«: Pobelherrschaft (AA 23, 160 ff). Man bediirfe eben
spezifischer Verfahren, um den bloRen Volkswillen allererst zu einem legiti-
men Staatswillen zu transformieren. Freiheitsrechtliche Prozeduren miissen
den Umschlag von Massenwillkiir in Rechts- und Staatsakte verhindern; zum
Schutz von Minderheiten, aber auch im Interesse einer Entkopplung von pri-
vater Absichtlichkeit und staatlichem Tun.”” Liberale Strukturen sollen dafiir
sorgen, dass bei der Konkretisierung der staatsbiirgerlichen Freiheit in hand-
feste Politik deren strukturelle Liberalitit nicht verloren geht.

Somit ist Kant kein Verfechter reiner Verfahrensgerechtigkeit. Obschon
er die demokratische Herrschaftsform unter den Bedingungen der Moderne
fur die angemessenste Art 6ffentlich-rechtlicher Gesetzgebung hilt (AA VIII,
353), fillt diese Weise, politische Prozesse reprisentativ zu institutionalisie-
ren, nicht schon automatisch mit dem aller Politik vorgeschriebenen Auftrag
einer freiheitlich-republikanischen Regierungsweise zusammen. Das Recht
der Freiheit bleibt auf ewig das Korrektivideal und der kritische Legitimitéts-
mafstab jeder, auch der demokratischen Gesetzgebung.”? Insofern darf sich
der demokratische Gesetzgeber nur innerhalb der Grenzen eines dem Volks-
willen unverfiigbaren Rechtsstaatsprinzips betitigen, d.h. beispielsweise im
Rahmen einer sowohl prozedural wie inhaltlich zum Schutze der Freiheit aller
ausgerichteten Verfassung (vgl. AA XXIII, 160ft.). Nicht der Mehrheitswille an
sich soll regieren, sondern allein die Reprisentation eines (sich in Mehrheiten
ausdriickenden, aber Minderheitsrechte wahrenden) Rechiswillens kann die
Freiheit der Biirger legitim ausgestalten (vgl. AA VI, 313f)). In der Freiheit aller
als Grund demokratischer Legitimitit liegt auch deren Grenze. Wenn eine De-
mokratie das liberale Prinzip annulliert, das sie fundiert, — wie beispielsweise
im Weimarer Ermichtigungsgesetz vom 24. Mirz 1933 —, hebt sie ihre eigene
normative Geltungsgrundlage auf.

Mit dieser Wendung zum liberalen Verfassungsstaat lisst sich erklaren,
dass bei Kant der Handlungsauftrag des Staates aus den inhaltlichen Maf3-
gaben der Rechts- und Politikphilosophie resultiert — und nicht umgekehrt.
Das macht seinen Liberalismus philosophisch attraktiver als den vieler anglo-
amerikanischer Denker der Gegenwart, die erkennbar von einem bestimmten
Staats- und Gesellschaftsverstindnis (zumeist Mehrparteiendemokratie plus
Marktwirtschaft) aus den Raum von Recht und Politik vermessen. Seine poli-
tische Philosophie bleibt somit tiber die kulturellen Grenzen ihres abendlin-

71 | Vgl. auch die auf die Idee der Monarchie gemiinzte Reflexion 7687, (AA XIX, 490):
»Aber die Regierungsart oder Staatsverfassung ist gewiss schlecht darum, dass die
bonitat der Regierung auf den Willen des einzigen ankommt, ob er gut sey oder nicht.«
72 | Vgl. Langer, Reform nach Prinzipien, S. 87-95.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

93


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Qualitative Freiheit

dischen Entstehungskontextes hinaus und insbesondere fiir einen Menschen-
und Staatsrechtsdialog im Zeitalter der Globalitit relevant.

Zudem ist die kantische Rechtsphilosophie durchaus nicht vorrangig oder
gar ausschliefflich am Konzept des Nationalstaats orientiert. Staatlichkeit legi-
timiert Kant nicht ethnisch-partikular, sondern humanistisch-universell. Sie
resultiert daraus, dass sich das jedem Menschen angeborene Recht auf einen
nach freiheitsgesetzlichem Recht geregelten Weltzugang nicht von selbst reali-
siert. Wie Kant gezeigt hatte, kénnen selbst gutwillige Menschen nicht verhin-
dern, miteinander in Deutungskonflikte dariiber zu geraten, was wem jeweils
juristisch zusteht. Um nicht als Richter in eigener Sache aufzutreten, bediirfen
sie einer Schlichtungsinstanz. Dass jene Funktion heute meist von National-
staaten iibernommen wird, ist, philosophisch besehen, unerheblich; substaat-
liche und superstaatliche Institutionen kénnten mit gleichem Legitimitits-
anspruch zur Rechtswahrung beauftragt werden. Unabdingbar ist lediglich,
dass fiir den jeweils reprisentierten Regulierungsraum ein Gewaltmonopol
geschaffen und ein verbindlicher Rechtszustand gewahrt wird.”® Kant ist kein
Nationalist, sondern Féderalist und Kosmopolit.

Da die historische Vorgabe zu Kants Zeiten aber die souverdne Rechtsver-
waltung durch Nationalstaaten war, lag ihm klarerweise daran, gerade deren
Rechtsverhiltnisse untereinander akkurat zu bestimmen. Angesichts von Vél-
kerkriegen, in denen sich Staaten zueinander wie Einzelsubjekte in einem
rechtlich ungeregelten Naturzustand verhalten, musste erwogen werden, ob
auch fiir Staaten eine Pflicht besteht, sich durch zwingendes Recht iiberfor-
men zu lassen (AA VI, 354).* Kant sah dies so. SchlieRlich erméglicht das Feh-
len einer allseitig verbindlichen Weltrechtsordnung die Flucht Einzelner und
ganzer Kollektive vor dem Recht, was in seinen Augen letztlich dazu fiihrt,
dass die Rechtsgebiude »aller iibrigen unvermeidlich untergraben werden
und endlich einstiirzen« miissen (AA VI, 31). Kant erstrebte eine Weltrechts-
ordnung, deren Vollzugsformen aus einer allgemein anerkannten Rechtslogik
und nicht lediglich aus regionalen Machtkalkiilen resultieren. Diese Ordnung
sollte zum einen so liberal und subsididr sein, dass die einzelnen Staaten darin
ihre kulturellen Eigenarten bewahren und — solange sie nicht Rechte anderer
Staaten beschrinken oder Menschenrechtsverletzungen begehen — ungestort
ausleben konnen. Zum anderen aber sollte jene Ordnung jegliches thematisie-
ren und regeln kénnen, was alle Weltbiirger gemeinsam angeht.

Unter welchem Namen eine solche rechtliche Reprisentation der Mensch-
heit letztendlich antritt, ist nachrangig. Kant spielte mit den Ausdriicken

73 | Vgl. Anna Stilz, Liberal Loyalty: Freedom, Obligation, and the State, Princeton
2009.

74 | Vgl. Georg F. Cavallar, Kant and the Theory and Practice of International Right,
Cardiff 1999.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

»Bundesstaat« versus »Staatenbund«; heute denkt man eher in Begriffen wie
Global Government versus Global Governance.” Entscheidender ist die kriteriale
Ausgestaltung solcher Konzeptionen. Diese aber wurde von Kant mit der An-
gabe des rechtlichen und des politischen Imperativs bereits klar vorgezeichnet.
Kant darf von daher als einer der ersten Liberalen gewiirdigt werden, die sich
dem Problem globaler Lebensverhiltnisse stellten und zu ihrer interkulturel-
len Befriedung beitrugen.

Insgesamt gelang es Kant, seinen philosophischen Liberalismus gleicher-
mafien von den verfehlten Extremen eines Formalismus negativer Freiheit und
eines Dogmatismus positiver Freiheit freizuhalten. Kant liefert damit fiir die
heute viele Denker umtreibende Suche nach einem verantwortungsbewuften
Liberalismus eine solide intellektuelle Ausgangsbasis. Kant vertrat eine refle-
xive, selbstkritische Konzeption sich selbst bestimmender Freiheit, die iiber-
dies gerade auch auf globaler, interkultureller Ebene die Synthese von Diversi-
tit (konkrete Freiheitsbegriffe) und Einheit (strukturelle Freiheitsidee) erlaubt.
Er hat, weit tiber die Verhiltnisse seiner Zeit hinausschauend, begriffliche
Grundlagen entwickelt, die von seinen Nachfolgern aufgegriffen und insbe-
sondere von Karl Christian Friedrich Krause (vgl. Abschnitt 2.3.4) mit Ent-
wiirfen sowohl fiir einen europiischen Staatenbund wie fiir einen weltweiten
Vélkerbund zu einem kosmopolitischen Liberalismus ausgebaut wurden.”

Von Kant geht zudem der Impuls aus, das Verhiltnis von individueller
Autonomie und gesellschaftlicher Verantwortung nicht als unvermeidbaren
Konflikt, sondern in Form einer notwendigen Synthese zu konzipieren. An die
Stelle eines Tauziehens zwischen den beiden jeweiligen Polen — wo ein quanti-
tatives Mehr an Freiheit stets zu einem Weniger an Gerechtigkeit oder Verant-
wortung fithrt oder umgekehrt —, regte Kant an zu erproben, wie es zu einer
wechselseitigen Inklusion und deren qualitativen Verstirkung kommen kénn-
te. So wurde Kant zum Impulsgeber gerade auch der Sozialphilosophie des
Deutschen Idealismus, die ihrerseits starken Einfluss auf die philosophischen
Begriinder von Sozialismus und Sozialdemokratie ausiibten. Dieser Ubergang
des Freiheitsprinzips in seine sozialpolitischen Konkretisierungen wird nun
an zwei besonders markanten Reprisentanten — Fichte und Krause — exempli-
fiziert. Beide machen sich auf die Suche nach einer zukunftsfihigen Ausséh-
nung zwischen individueller Freiheit und sozialer Verantwortung. Dass es sich

75 | Vgl. Antonio Franceschet, Kant and Liberal Internationalism: Sovereignty, Justice,
and Global Reform, New York 2002; Mark F.N. Franke, Global Limits: Immanuel Kant,
International Relations, and Critique of World Politics, Albany, New York 2001.

76 | Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832) hat die von Kant gelassene Liicke
in kongenialer Anlehnung an Kant geschlossen, indem er eine systematische Theorie
des Weltbirgerrechts vorlegte, in welcher die friedliche und freiheitliche Etablierung
supernationaler Ordnungsstrukturen das zentrale Thema ist. Siehe hier Kapitel 2.3.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

95


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Qualitative Freiheit

dabei um eine prekire Balance handelt, ist klar. Ebenso aber auch, dass der
Versuch, sie zu finden und zu wahren, nicht ausbleiben darf.

2.2 DIREKTIVE FREIHEIT (JOHANN GOTTLIEB FICHTE)

Fichte wird in Texten iiber die Ideengeschichte des Liberalismus oft iibergan-
gen. Sein Werk gilt vielen als schwer zuginglich und inhaltlich weitgehend
in der Philosophie Hegels aufgehoben und von ihr tiberholt. Zudem scheint
die Tatsache, dass Fichte sich fiir einen planwirtschaftlichen Sozialismus aus-
sprach, nahezulegen, sein Werk als illiberal einzustufen und zu iibergehen.
Doch damit macht man es sich zu leicht. Fichte wollte der Freiheit noch gré-
Reren Stellenwert beimessen als Kant. Mit Ausnahme der praktischen Philo-
sophie, bemingelte er, spiele die Idee der Freiheit in Kants Denken gar nicht
immer die erste Rolle. In Kants theoretischer Philosophie kime ihr nur eine
marginale und in der Kritik der Urteilskraft eine wohl wichtige, aber nur hinter-
griindige Funktion zu. Fichte entschloss sich demgegeniiber, Freiheit zur aus-
driicklichen Basis seines gesamten philosophischen Systems zu erheben. Auch
theoretische und isthetische Fragen werden bei ihm von der Freiheit her und
auf sie hin gedacht. Radikaler kann philosophischer Liberalismus in Anspruch
und Ansatz eigentlich gar nicht auftreten.

Dennoch erscheint Fichtes Philosophie nicht durchgingig liberal: Uber
weite Strecken insbesondere seiner praktischen Philosophie fithrt direktiver
Zwang, nicht Freiheit, die Regie der Gedanken. Im festen Glauben, der Frei-
heit einen Dienst zu erweisen, hilt Fichte es etwa fiir richtig, liberale Prozedu-
ren politischer Willensbildung zu iibergehen oder aufler Kraft zu setzen, um
einen Endzustand perfekter Freiheit zu erreichen. Der Zweck der Freiheit ge-
rit ihm zur Heiligung freiheitswidriger Mittel. Markante Beispiele dafiir sind
Entwiirfe zu einer planwirtschaftlich zu ordnenden Okonomie, sein instru-
mentalistischer Umgang mit der Umwelt sowie Fichtes harsche — die Rechte
von Behinderten zuriickweisende, die Freiheiten von Frauen und Kindern arg
beschneidende — Sozialvertragslehre; alles verkiindet im Namen der Freiheit.
Dieses Paradox macht Fichtes Philosophie zu einem informativen Lehrstiick,
thematisiert sie doch das zentrale Problem, wie, wann und wo Freiheit sich in
Zwang uibersetzen darf — anhand der entscheidenden Frage: Wessen Freiheits-
vorstellung eigentlich den Ausschlag gibt; die der Philosophen oder die der
Biirger?

Fichtes Werk entfaltet sich im Kontext des Deutschen Idealismus, dessen
Vertreter insgesamt die Freiheit zum philosophischen Prinzip par excellence

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

erhoben.”” Kant hatte in ihren Augen Freiheit zwar in ihrem wahren, unbe-
dingten Charakter sichtbar werden lassen, aber nicht zureichend fundiert. Die
Alternativlosigkeit des freiheitsphilosophischen Neueinsatzes lasse sich nur
im Rahmen eines die Realitit insgesamt aus Freiheit ableitenden Prinzips den-
ken, meinten Fichte, Schelling, Hegel und weitere Denker jener Epoche. Kant
war also zu erginzen, beziehungsweise zu iiberbieten mit einer Philosophie,
die sich nicht nur zégerlich, sondern emphatisch, nicht nur partiell, sondern
total der Freiheit widmet und verschreibt.

Besonderes Interesse galt dabei dem Rechtszwang, weil dieser augenfillig
individuelle Freiheit in Schranken weist.”® Man kann natiirlich nicht einfach,
wie die englischen Utilitaristen, auf den Nutzen rekurrieren, welchen Rechts-
zwang (durch Schutz und Sicherheit fiir das Individuum) verschafft. Griin-
de, die zur Freiheit in keinem essentiellen Verhiltnis stehen, lassen sich im
Namen der Freiheit zuriickweisen. Moralische oder religidse Erwigungen sind
daher ebenfalls problematisch. Die Giiltigkeit, auch diejenigen dem Rechts-
zwang zu unterwerfen, die jene Griinde nicht teilen, kann so nicht abgeleitet
werden.”” Obschon Moralitit, Religion und eine auf Nutzen bedachte Klugheit
zahlreiche sekunddire Griinde liefern, sich rechtlich zu verhalten, erfassen sie
nicht die hier primdr auszumittelnde, d.h. die dem Recht der Freiheit eigene
Vernunft.®

Ebenfalls unbefriedigend bleibt der Versuch, Zwang schlicht als doppelte
Negation der Freiheit, d.h. als Aufhebung einer Aufhebung von Freiheit zu
definieren. Kant hatte bereits den spiter von Friedrich August von Hayek und
anderen erneut aufgenommenen Gedanken (vgl. Abschnitt 3.1.1.) einer Recht-
fertigung von Zwang als einer »Verhinderung eines Hindernisses der Freiheit«
(AA VI, 231; Kursivierungen 1.0. gesperrt) erwogen. Kant hatte aber auch so-
fort klar gemacht, dass dabei eben nicht das Freiheitsrecht durch die Befugnis
zum Zwang erklirt werden konne, sondern vielmehr die Befugnis zu zwingen
immer von schutzwerten Rechten abhinge. So fithrt die Frage nach legitimem
Zwang sogleich wieder zurtick auf die Frage nach einer rechtlich legitimierten
Freiheit. Wer dabei nicht das Faktische zum Normativen verkliren und die
gebotene Freiheit mit der gegebenen gleichsetzen will, muss angeben, welche
Freiheit es denn ist, die da mit den Mitteln des Rechtszwangs verteidigt werden
soll.

77 | Vgl. Richardson und Weithman, Development and Main Outlines in Rawls’s Theory
of Justice.

78 | Vgl. Michael Kéhler: Begriindung, S. 93, 106.

79 | Vgl. ebenda, S. 119.

80 | Vgl. Hans-Martin Pawlowski, Stefan Smid und Rainer Specht, Die Praktische Philos-
ophie Schellings und die gegenwdrtige Rechtsphilosophie, Stuttgart-Bad Cannstatt
1989, S.9.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

97


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Qualitative Freiheit

Der Definition und Rechtfertigung des Zwangs hat also eine philosophi-
sche Klirung vorauszugehen, zu welcher Freiheit ein jeder ein unverdufier-
liches Recht hat. Deshalb scheitert auch der Rechtspositivismus beim Versuch,
Recht allein dariiber zu definieren, was der Staat als Recht erklirt. Denn von
faktischer Zwangsmacht aus lisst sich die Idee des Rechts natiirlich nicht be-
ziehungsweise nur zynisch im Sinne von might makes right herleiten. Die be-
nétigte Eigenstidndigkeit der Rechts- und Zwangsbegriindung meint aber kla-
rerweise etwas vollig anderes als eine Selbstlegitimation rechtlicher Faktizitit
durch wertrelativen Dezisionismus.

Also, folgerte Fichte, muss Freiheit ihre Begrenzung aus sich selbst erfah-
ren. Der von mir Gezwungene wird mein Zwingen kaum bejahen, wenn da-
durch allein meine Freiheit vortrefflich gesichert, seine aber vernichtet wird.
Ich muss vielmehr deutlich machen, dass so auch seine Freiheit verteidigt
werde. Folglich kann nicht blofl mein rein privater Freiheitsbesitz, sondern es
muss ein interpersonal geltungsfihiger Freiheitsgehalt zum Maf dienen. Das die
Freiheit zuldssig begrenzende Prinzip muss daher zugleich die Freiheit aller
anderen affirmieren. Private Freiheit verweist also immer schon tiber sich hin-
aus auf den Horizont gesellschafilicher Freiheit; ohne diese ist jene theoretisch
nichts sowie praktisch nichtig. Zur Legitimitit von Zwang braucht es daher
mehr als die zufillige Konvergenz von (bedingten) Interessen und Anliegen.
Allein (unbedingte) Freiheit selbst kann zu Zwang berechtigen.

Jene unbedingte, absolute Freiheit wird nun von Fichte in der metaphysi-
schen Freiheit des »Absoluten« beziehungsweise des Weltgrundes lokalisiert.®!
Nur wenn es Freiheit ist, meint Fichte, was die Welt im Innersten zusammen-
hilt, so kann auch Freiheit, iiber alle Kontingenz der Kontexte hinweg, das
einigende Band zwischen Individuen bilden. Fichte stand seiner Zeit keines-
wegs alleine mit dieser idealistisch-spekulativen Metaphysik eines aus und zu
universaler Freiheit sich entwickelnden Kosmos; in der Philosophie des frithen
19. Jahrhunderts war derlei eher typisch. Fichtes Philosophie setzt sich von
zeitgendssischen Denktypen aber aufgrund ihrer methodischen Rigorositit
ab: Er zieht nimlich hochst atypische Konsequenzen aus dem Freiheitsprin-
zip, die uns fiir systematische Probleme des von ihm vertretenen Liberalismus
sensibilisieren. Die Rede ist von dem bereits notierten Paradox, dass Fichtes
Philosophie sich die Freiheit zum Ziel nimmt und — als Mittel fiir dessen Errei-
chung - einem »System des Zwangs« das Wort redet.®? Dass und weshalb jenes
Paradox aus einem folgenreichen methodologischen Fehlgriff resultiert, soll im
Folgenden genauer erdrtert werden; nicht zuletzt auch damit im Anschluss

81 | Vgl. Georg Rompp, Ethik des Selbstbewusstseins: Der Andere in der idealistischen
Grundlegung der Philosophie: Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Berlin 1999, S. 274f.

82 | Vgl. exemplarisch Manfred O. Hinz, Fichtes »System der Freiheit«: Analyse eines
widerspriichlichen Begriffs, Stuttgart 1981.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

die intelligentere Alternative, die im prozeduralen Liberalismus Krauses (Kapitel
2.3) vorliegt, besser gewiirdigt werden kann.

2.2.1 Epistemologie und Rechtsmetaphysik

Die meisten Philosophen behandeln seit jeher das Recht als von der Moral ab-
gegrenzten Teilbereich der praktischen Philosophie. Kant tat Letzteres (siehe
hier Abschnitt 2.1.2), indem er rechtliche Normen der Sache und dem Sank-
tionsmodus nach von moralischen Normen (d.h. der Ethik der guten Ziele und
Gesinnung) absetzte: Der Sache nach befasst sich bei Kant das Recht mit der
duferlich auf andere wirkenden Freiheit; der Sanktionsart nach erlauben juridi-
sche Normen den Zwang, wihrend die Moral sich an die innere Freiheit richtet
und sich mit Appellen begniigen muss. Somit fungieren Recht wie Moral beide
als Formen ethischer Normen; sie formulieren jeweils ein Sollen, nicht immer
aber auch ein Sein. Genau das dndert sich bei Fichte. Er meint, man miisse
die Theorie des freiheitsstiftenden Rechts in der theoretischen, nicht der prak-
tischen Philosophie, d.h. als Teil der Ordnung des Seins, statt des Sollens be-
handeln. Fichte sucht eine Theorie, die nicht nur appelliert, freiheitsdienliches
Recht zu schaffen und einzuhalten, sondern die ihre Durchsetzung garantiert.
Fichte will nicht nur Zwang im Rechtssystem legitimieren, sondern auch einen
Zwang zum Recht etablieren.

In einem Brief aus dem Jahr 1795 an Karl Leonhard Reinhold (1757-1823)
beklagt sich Fichte, Kant fithre zwar aus, dass ein Individuum, welches sich
unsittliche Maximen setze, mit sich in Widerspruch gerate, sofern es diese ver-
allgemeinere. Er plausibilisiere aber nicht, warum denn ein Individuum sich in
eben jener universalen Perspektive begreifen miisse und nicht bei einer blof}
privaten Maximensetzung — beziehungsweise im Selbstwiderspruch — verhar-
ren kénne.®* Demgegeniiber aufzuzeigen, dass Freiheit gar nicht anders als inte-
griertin ein Reich verniinftiger, unter allgemeinen Gesetzen stehender Wesen
konzipiert werden konne, darin erblickt Fichte deshalb die eigentliche philoso-
phische Aufgabe. Deren Auflésung findet sich tags drauf im Brief an Friedrich
Heinrich Jacobi (1743-1819) in gedringter Form angekiindigt:

83 | Brief vom 29. August 1795, (GA Ill/2, 384). Fichtes Werke werden - soweit
erschienen - nach derJohann Gottlieb Fichte- Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie
der Wissenschaften, herausgegeben von: Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky, Stuttgart-
Bad Cannstatt 1964, zitiert: GA (mit rdmischer Zahl fir die Reihe, Querstrich, arabischer
Zahl fir den Band, Komma und Seitenzahl) fiir die Fichte-Gesamtausgabe (Beispiel:
GA 1/3, 123.). Ansonsten wird der Werkausgabe von Immanuel Hermann Fichte gefolgt
(Beispiel: FW 11 233).

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

99


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Qualitative Freiheit

[...] das Individuum muss aus dem absoluten Ich deduziert werden. [...] Ein endliches
Wesen - ldsst sich durch Deduktion dartun - kann sich nur als Sinnenwesen in einer
Sphére von Sinnenwesen denken, auf deren einen Teil (die nicht anfangen kénnen) es
Kausalitat hat, mit deren anderm Teile (auf den es den Begriff eines Subjekts iibertragt)
es in Wechselwirkung steht; und insofern heifit es Individuum. (Die Bedingungen der
Individualitét heifen Rechte.) So gewiss es sich als Individuum setzt, so gewiss setzt es
eine solche Sphére; denn beides sind Wechselbegriffe. (Herv. i.0.)8

Fiir die Frage nach der Freiheit bedeutet das: Recht wire samt Zwang als not-
wendiger Ausdruck von Freiheit abgeleitet, wenn niemand sich anders als be-
reits in eine rechtlich die Freiheit allgemein wahrende und strukturierende
Ordnung eingebunden denken kénnte. Um dies darzutun, will Fichte die »De-
duktion« des Rechtsbegriffs vom hochsten Prinzip seiner Philosophie aus vor-
nehmen und so schlechthin »alle die Fragen, welche der gesunde Menschen-
verstand {iber das Recht erheben kann, aus ihm beantworten« (GA 1/3, 359).%

Dieser Anspruch geht bedeutend weiter als der kantische Ansatz, ledig-
lich »Metaphysische Anfangsgriinde« der Rechtslehre zu liefern. Im Unter-
schied zu Kant geht es Fichte also nicht nur um die kritische Anwendung der
Freiheitsidee auf juristische Themen. Fichtes Rechtslehre riickt zu einem Be-
standteil der theoretisch-metaphysischen Erschliefung der Lebenswelt auf. In
ihr vollzieht sich die Entwicklung eines zunichst noch abstrakten Subjekts
zur konkreten Person iiber eine Deduktion von Auflenwelt, Individualitit und
Interpersonalitit.®® Nicht im Rahmen seiner Erkenntnistheorie, sondern in der
Rechtslehre wird bei Fichte die subjektive Annahme einer dem individuellen
Bewusstsein gegeniiber selbstindigen AuRenwelt gerechtfertigt.”

Der Vergleich zu Kant (vgl. Abschnitt 2.1.4) verdeutlicht, worum es geht:
Kant hatte stets sorgsam unterschieden zwischen Kritik und Doktrin bezie-
hungsweise zwischen transzendentaler Grundlegungsarbeit und metaphysi-
scher Durchfithrung, d.h. zwischen der Legitimation einer Idee und den sie
konkretisierenden Begriffen. Fichte beméngelte daran, dass es so jedoch nicht
zu einer Philosophie aus einem Guss komme. Die Idee der Freiheit sei dann

84 | Briefvom 30. August 1795, (GA Ill/2, 391).

85 | Vgl. Christian Maria Stadler, J.G. Fichtes Grundlegung des ethnischen Idealismus,
oder, Transzendentale Deduktion zwischen Wissen und Wollen, Cuxhaven 1996, S. 129;
Hartmut Tietjen, Fichte und Husserl: Letztbegriindung, Subjektivitdt u. praktische
Vernunft im transzendentalen Idealismus, Frankfurt a.M. 1980, S. 193-197.

86 | Vgl. Jacinto Rivera de Rosales, »Die Begrenzung. Vom Anstof zur Aufforderunge,
in: Fichte-Studien, 16 (1999): 167-190; Edith Diising, »Das Problem der Individualitatin
Fichtes friither Ethik und Rechtslehres, in: Fichte-Studien, 3 (1991): 29-50.

87 | Vgl. Wolfgang H. Schrader, Empirisches und absolutes Ich. Zur Geschichte des
Begriffs Leben in der Philosophie J.G. Fichtes, Stuttgart-Bad Cannstatt 1972, S. 26ff.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

nicht alleiniges Prinzip der Philosophie, sondern werde von weltlichen Gegen-
stinden und Themen mitbestimmt. Also hebt er jene kantische Trennung auf
(GA 1, 159). Mit seiner Wissenschafislehre will er Transzendentalphilosophie
sowie Metaphysik — Kritik und Doktrin — zugleich betreiben.®® Ziel ist eine
einheitliche Freiheitsmetaphysik, welche die Herleitung sowie den Geltungsbe-
weis von Freiheit in einem Letztbegriindungstheorem zusammenfiihrt (GA I,
160f).% Idee und Wirklichkeit der Freiheit sollen verschmelzen.

Der Philosoph, so Fichte, habe dazu alles Weltwissen von Grund auf neu
zu konstruieren (GA /3, 316, Anm.) — als notwendigen Begriff des Geistes samt
notwendiger inhaltlicher Bestimmungund notwendiger Anwendung desselben im
Leben (GA 1/3, 319). Die von Kant etablierte Differenz von transzendentaler und
metaphysischer Deduktion wird verschliffen — mit gravierenden Konsequenzen:
Kant konnte, wie gezeigt (Abschnitt 2.1.2), als Gegenstand seiner metaphysi-
schen Deduktionen noch schlicht auf historische Gegebenheiten (etwa das All-
gemeine Preussische Landrecht und darin umrissene rechtliche Institutionen
wie das Privateigentum) zuriickgreifen, ohne diese — wie Objekte der transzen-
dentalen Deduktion — spekulativ herleiten zu miissen. Fichte hingegen setzte
sich durch seine Methode unter Druck, auch diese Gegebenheiten herbeizu-
deduzieren.’® Das Recht ist genau dann wahrhaft deduziert, wenn es in seiner
ganzen Konkretheit als notwendiges Moment des menschlichen Selbstbewusst-
seins ausgewiesen werden kann.

Weil aber die Rechtsphilosophie Fichtes nicht mit Sollensvorstellungen,
sondern als Lehre des Seins operieren mochte, hat sie nicht, wie bei Kant, die
normative Notwendigkeit der Rechtsidee, sondern die faktische Notwendigkeit
des Rechts darzulegen: als strenge »Bedingung des Selbstbewusstseins [...],
welches die Deduktion derselben ausmacht.« (GA 1/3, 319)”" Wo aber meta-
physische und transzendentale Deduktion, d.h. Inhalts- und Giiltigkeitsbe-
weis zusammenfallen, muss die Philosophie alle Phinomene bindigen; sie
kann nichts unerklirt lassen, muss alle Dinge auf ihren letzten Grund zu-

88 | Vgl. Stadler, J.G. Fichtes Grundlegung des ethnischen Idealismus, S. 19.

89 | Vgl. Wolfgang H. Schrader, »Konstruktion versus Unmittelbarkeit. Zum Verhéltnis
von Philosophie und Leben bei J.G. Fichte, in: Fichte-Studien, 11 (1997): 367-377.

90 | Vgl. hierzu sowie zum Folgenden: Ludwig Siep, Praktische Philosophie im Deutschen
Idealismus, Frankfurt a.M. 1992, S. 65-80, insbesondere S. 68f.

91 | Nach Johannes Brachtendorf behauptet »Fichte zuviel, wenn er den Begriff des
[seienden, C.D.] Rechts als Bedingung des Selbstbewusstseins und als aus dem Ich de-
duziert ausgibt«, da es keineswegs der Fall sei, »dass Vernunftwesen immer in einer sol-
chen Beziehung stehen missten.« Das seiende Recht sei wohl Méglichkeitsbedingung
von Gesellschaft, aber eben, »dass Gesellschaft sei, ist keine Bedingung des Selbstbe-
wusstseins.« (Brachtendorf, Johannes, Fichtes Lehre vom Sein. Eine kritische Darstel-
lung der Wissenschaftslehren von 1794, 1798/99 und 1812, Paderborn 1995, S. 190f)

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

101


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Qualitative Freiheit

riickfithren (kénnen) und aus diesem heraus erst in ihre jeweilige Bedeutung
einsetzen (GA I/2, 146). Das umschlieflt auch die Herleitung aller Bewusst-
seinsgegenstinde; so dass »die Notwendigkeit aller bestimmten Objekte in der
Natur und ihre notwendige Klassifikation« — von jenem Fundament abgeleitet
werden miissen (GA 1/3, 348).%2 Alle praktischen, auch etwa die skonomischen
Bedingungen der Umsetzung, Begiinstigung und Verhinderung rechtlicher
Lebensverhiltnisse sollen auf diese Weise hergeleitet werden.

Die Auswirkungen dieser methodologischen Weichenstellung auf die Frei-
heitstheorie sind extrem. Zum Beispiel: Es ist eine Sache, die spezifische Form
menschlicher Freiheit am Begriff der Wahl aus mannigfaltigen Optionen zu
erliutern. Aber es ist eine ganz andere, zu »deduzieren«, das »Mannigfalti-
ge« in der Welt existiere deshalb, weil es zur Struktur von Freiheit gehoére,
dass sie unter verschiedenen Optionen wihlen kénnen.” Fichte bringt so die
Welt insgesamt in Abhingigkeit vom transzendentalen Bewusstsein: Die Aufden-
welt existiert folglich, weil Freiheit einen Gegenstand braucht, an dem sie sich
abarbeiten kann, um sich ihrer selbst bewusst zu werden. Fichte behauptet,
gewisse Stoffe existierten deshalb, weil man ihrer zum sittlichen Handeln be-
diirfe — dichte Materie fiir leibliche Bewegung und Selbstartikulation, subtile
Materie (d.h. Luft und Licht) zu Kommunikationszwecken (GA 1/3, 368). In der
Wissenschaftslehre nova methodo wird so beispielsweise der Raum insgesamt als
»Sphire der Freiheit«®* deduziert, weil eben nur in ihm die relative Lage von
Objekten veridndert und somit Freiheit praktisch werden konne.

Fichte hat sich damit schon seitens seiner Zeitgenossen den Vorwurf zu-
gezogen, er behandele die Natur insgesamt lediglich als Substrat ethischer
Selbstbestimmung.® Somit mache er sich eines theoretischen Reduktionismus
schuldig, welcher die Welt lediglich als Reibungsfliche fiir die Freiheit betrach-
tet, sowie eines moralischen Rigorismus, welcher nichts als das freie Wirken
achtet.® Viele Fichteforscher bemiihen sich seither zwar nach Kriften, diesen
Vorwiirfen entgegenzutreten mit Textstellen, die demgegentiber eine weniger
verzweckte Wertschitzung der Natur bezeugen.”” Doch diese Versuche sind
miilig. Dass er die Welt durchgehend zum »Material der Pflichten« (GA 15,

92 | Vgl. Schrader, Empirisches und absolutes Ich, S. 70, 77f.

93 | Vgl. Johann Gottlieb Fichte, Wissenschaftslehre nova methodo: Kollegnachschrift
von K. Chr. Fr. Krause (1798-99), herausgegeben von Erich Fuchs, Hamburg 1982, S. 61.
94 | Vgl. ebenda, S. 114.

95 | Vgl. Marco Ivaldo, »Die systematische Position der Ethik nach der Wissenschaftslehre
nova methodo und der Sittenlehre 1798«, in: Fichte-Studien, 16 (1999): 237-254.

96 | Vgl. Hans Freyer, »Das Material der Pflichten. Eine Studie liber Fichtes spatere
Sittenlehre«, in: Kant-Studien, 25 (1920): 113-155.

97 | Vgl. Virginia Lopez-Dominguez, »Die Idee des Leibes im Jenaer Systems, in: Fichte-
Studien, 16 (1999): 273-293.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

353) macht, hitte Fichte selbst nicht als Vorwurf, sondern als Kompliment ver-
standen (GA I/5, 349). Die Instrumentalisierung der Welt zum Behufe der
Freiheit ist kein Ausrutscher in Fichtes Philosophie; sie ist ihr ganzer Stolz.%

Der nochmalige Vergleich mit der kantischen Architektonik verdeutlicht
die Brisanz von Fichtes Vorgehen: Kant war von einer dreifachen Struktur der
(theoretischen, praktischen, isthetischen) Philosophie ausgegangen und hatte
fur sein philosophisches System ein lediglich regulatives Einheitsprinzip auf-
gestellt. Er versuchte nicht, die drei fuir sich selbstindigen geistigen Grund-
vermogen (Verstand, Vernunft, Einbildungskraft) in ein einziges Prinzip auf-
zuldsen.”” Vielmehr unterschied Kant gezielt drei Klassen von Phinomenen:
verniinftige, vernunftwidrige und vernunftneutrale. Vernunftneutrale Phino-
mene — die Dinge und Lebewesen der natiirlichen Umwelt etwa — sind vielfach
nicht oder nicht véllig durch sittliche Vernunft bestimmt, darum aber doch
nicht notwendig als vernunftwidrig anzusehen und gering zu schitzen. Natur
besteht also, Kant zufolge, nicht nur fiir die Zwecke des Menschen. Unsere
zwecksuchende (reflektierende) sowie zweckgebende (teleologische) Deutung
kann die Natur nicht an sich, sondern hochstens fiir uns, d.h. regulativ, nicht
konstitutiv, keinesfalls total, sondern allenfalls partiell bestimmen: »Teleologie
erwdgt die Natur als ein Reich der Zwecke, die Moral ein mogliches Reich der
Zwecke als ein Reich der Natur.« (AA 1V, 436, Herv. C.D.), schreibt Kant. Natur
wird also unter anderem als Medium der Moral gedeutet, nicht jedoch zu allein
jener Rolle verdonnert. Denn bei Kant gehort teleologisches Denken »zu gar
keiner Doktrin, sondern nur zur Kritik« der Vernunft (AA V, 417), weshalb
eine Metaphysik, welche die Welt insgesamt in den Dienst der Freiheit stellt,
unmdglich bleibt.%

Fichte vertritt das genaue Gegenteil. Er setzt zunichst unser theoretisches
Weltwissen zu einem fliichtigen Tanz der Bilder herab, dessen verlissliche Er-
dung allein der Ethik gelinge (GA 1/5, 440). So dringt die praktische Philoso-
phie, als »Wurzel« aller Philosophie, in ehedem souverdne Bereiche der theo-
retischen Philosophie ein und ordnet diese sich unter. Die Natur wird dabei
nicht an und fiir sich selbst studiert, sondern zum freiheitskonformen Hand-
lungsfeld (v)erklirt; charakterisiert als eine Welt, deren eigentliche Wahrheit
nur tiber die Kenntnis ihrer ethischen Bestimmung zu erlangen sei (GA /s,

98 | In dieser eigenwilligen Ansicht folgt ihm: Christian Maria Stadler, Freiheit in Ge-
meinschaft: Zum transzendentalphilosophischen Rechtsbegriff Johann Gottlieb Fichtes,
2000, S. 25ff und ofter. Zur Genalogie dieser Gedanken vgl. Claus Dierksmeier, »Kant -
Forberg - Fichte, in: Klaus-Michael Kodalle (Hg.), Fichtes Entlassung - Der Jenaer Athe-
ismusstreit vor 200 Jahren. Kritisches Jahrbuch der Philosophie, Wiirzburg 1999.

99 | Vgl. Klaus Diising, Die Teleologie in Kants Weltbegriff, Bonn 1968.

100 | Dazu ausfihrlich: Wolfgang Bartuschat, Zum systematischen Ortvon Kants Kritik
der Urteilskraft, Frankfurt a.M. 1972.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

103


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Qualitative Freiheit

158, 169f.).1" Fichtes Weltbild ist daher, anders als er suggerierte, nicht minder,
sondern intensiver dualistisch als das kantische. Fichte kennt ja nur zwei Pha-
nomenklassen: werthaft-verniinftige versus wertlos-vernunftwidrige Phino-
mene — tertium non datur: »Was in der Vernunft gegriindet ist, ist schlechthin
notwendig, und was nicht notwendig ist, ist eben darum vernunftwidrig.« (GA
1/5, 348) Darin liegt die Krux seiner Freiheitsmetaphysik.!”2

Fichte spitzt Philosophie zu einem Weltanschauungskampf zwischen Na-
tur (Weltsicht des Determinismus) und Freiheit (Perspektive der Autonomie)
zu. Statt der von Kant favorisierten Vermittlung beider Welten (durch eine dritte
Dimension: die der reflektierenden und symbolisierenden Urteilskraft) lisst
Fichtes Konzeption nur noch eine Stellungnahme offen. Und diese fillt bei
Fichte natiirlich zugunsten des moralischen Weltbildes aus. Im Ergebnis wird
somit eine Weltsicht erster Ordnung, die praktisch-sittliche, einer Weltsicht
zweiter Ordnung, der theoretisch-wissenschaftlichen iibergeordnet (GA I/s,
349). Darum schreibt Fichte: Was fiir eine Philosophie man habe, hinge davon
ab, was fiir ein Mensch man sei und sein wolle (FW I 434f.). Fiir ein sittlich ent-
schiedenes Bewusstsein kann es nur die freiheitsorientierte Weltanschauung
Fichtes geben.

Wihrend Kant die allmihliche Harmonisierung von Natur und Freiheit
zum zukunftsoffenen Projekt erklirt, kimpft Fichte fiir eine so radikale wie
totale Unterordnung der Natur unter die Freiheit und macht alle diesbeziigli-
chen Planungen zur philosophischen Chefsache. Jegliche dem Sittengesetz zu-
widerlaufenden Phinomene werden zur wesenlosen Erscheinung abgestempelt
oder fir bloRen Schein erklirt (FW II 298f). Eine Notwendigkeit, die Natur
theoretisch in ihrer Eigenstindigkeit oder praktisch in ihrem Eigenrecht zu
erfassen, besteht fiir Fichte nicht; derlei Gedanken seien blof Ausdruck einer
Weltsicht niederer Ordnung. Nur fiir technische Zwecke solle man sich mit
Naturkunde befassen. Eine philosophische Ausséhnung der Freiheit mit ihren
natiirlichen Kontexten oder gar die Anerkennung eines intrinsischen Werts

101 | »Praktisches und theoretisches Ich verhalten sich wie Zweck und Mittel: Das
theoretische Ich ist das Mittel, mit dessen Hilfe das Ich praktisch sein kann.« Stadler,
J.G. Fichtes Grundlegung des ethnischen Idealismus, S. 356.

102 | Vgl. Giinter Schulte, »Vernunft und Natur - Transzendentalphilosophie als Sym-
ptome, in: Klaus Hammacher und Albert Mues (Hg.), Erneuerung der Transzen-dental-
philosophie im Anschlu8 an Kant und Fichte, Stuttgart-Bad Cannstatt 1979, S. 345-
359. Christian Maria Stadler versucht, Fichte von diesem Vorwurf freizusprechen, mit
dem schrulligen Argument, es fehle Fichte »jede Spur von naturtelelogischem Ansatz,
weil er anders als Schelling der Natur nicht (falschlich) »noch bewusstlosen Geist« zu-
gestehe, sondern sie (richtigerweise) »nur als Material der Pflicht« und als »wertfreies
Material der Verwirklichung« von Moralitat behandle; Stadler, Freiheit in Gemeinschaft,
S. 73.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

der Umwelt unterbleibt — aus systematischen Griinden: Die einzelnen Natur-
dinge zihlen (ontisch) allesamt in die beliebig nutzbare Verfiigungsmasse der
Menschen, weil Fichte die Natur insgesamt (ontologisch) der sittlichen Zweck-
sphire beziehungsweise der Freiheit unterordnet (GA 1/3, 406, 407).1

Jener prinzipiellen Unterordnung der sinnlichen Welt unter das Freiheitsbe-
wusstsein (seitens der Transzendentalphilosophie) entspricht sodann (seitens
der Moralphilosophie) in der alltiglichen Lebenswelt die — nicht minder prob-
lematische — ginzliche Unterordnung alles Sinnlichen unter das Verniinftige
(GA 1/5, 440) sowie des Leibes unter den Geist.'** Zu Recht trifft Fichte deshalb
der Vorwurf des metaphysischen Reduktionismus sowie des ethischen Rigoris-
mus. Genau darum hat Hegel spiter Fichtes Freiheitsbegriff als rein »negativ«
charakterisiert.'® Das von Fichte so stark propagierte Freisein des Ichs von und
gegeniiber allen Einschrinkungen sei, auf die begriffliche Spitze getrieben,
ein Merkmal des Toten, so Hegel.'*® Leben hingegen setzt Bindung und positi-
ven Bezug voraus, weshalb Hegel eine »konkrete«, »organische«, »affirmative«
und »substantielle« Freiheit befordern wollte, in der die Individuen sich nicht
gegen ihre Umwelt, sondern in ihr zur Autonomie heranbilden.'?’

Wie der Natur, so wird auch der Gesellschaft von Fichte ein freiheitstheoreti-
sches Deutungskorsett verpasst: Jedem Ich begegnet in der AufRenwelt begren-
zender Widerstand; teils wird dadurch das Subjekt in seiner Freiheit gehemmt,
teils ist der Widerstand ein solcher, bei dem sich das Subjekt — etwa durch
Appelle zu sittlichem Handeln — gerade als frei beziehungsweise zur Freiheit
aufgerufen wahrnimmt (GA 1/3, 343f.). Aufforderungen zum verantwortlichen
Freiheitsgebrauch lassen auf einen verniinftigen Sender schliefRen (GA 1/3,
344). Jeder aber, der andere aufler sich als verniinftig erkennt, muss diese, lo-
gisch gesehen, auch anerkennen. Denn, sofern er in der autonomen Vernunft
den Geltungsgrund seiner Freiheitsrechte begreift, hat er konsistenterweise
auch in der Vernunft anderer einen gleichwertigen Geltungsgrund zu erbli-
cken.!®® Somit ergeht die Forderung, andere anzuerkennen, seitens der eigenen
Vernunft — und stellt keine externe Freiheitsbeschrinkung dar (GA 1/3, 353).

Aber damit ist noch nicht die Moglichkeit aus der Welt geschafft, dass jene
logisch geschuldete Anerkennung faktisch ausbleibt (GA I/3, 356). Das aber

103 | Vgl. hierzu: Manfred Brocker, Arbeit und Eigentum: Der Paradigmenwechsel in
der neuzeitlichen Eigentumstheorie, Darmstadt 1992, S. 311f.

104 | Vgl. Peter Rohs, Johann Gottlieb Fichte, Miinchen 2007, S. 106.

105 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel, (TWA, Bd. 2, 69-82).

106 | »Ich kann alles téten, von allem abstrahieren. So istder Eigensinn uniiberwindlich
und kann an ihm selbst alles tiberwinden. Aber das Hochste, was zu Gberwinden wére,
wére gerade diese Freiheit, dieser Tod selbst.«, Hegel, (TWA 2, 547).

107 | Vgl.u.a. (TWA 7,298; 7, 406; 9, 66; 10, 333; 12, 58-66; 12, 417).

108 | Vgl. Rosales, Begrenzung.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

105


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Qualitative Freiheit

darf nicht toleriert werden, denn ansonsten, fiirchtet Fichte, liele »sich gar
kein absoluter Grund aufzeigen, warum jemand sich die Rechtsformel: be-
schrinke deine Freiheit so, dass der andere neben dir auch frei sein konne,
zum Gesetze seines Willens und seiner Handlungen machen sollte.« (GA 1/3,
387) Warum sollte man seine Freiheit beschrinken, sofern man sich nicht si-
cher sein kann, dass es die anderen ebenso tun? Folglich sinnt Fichte auf Mittel
und Wege, wechselseitige Anerkennung absolut sicherzustellen — durch staat-
lichen Zwang'® und eine komplizierte Rechtsschutzmechanik.™
Fichte geht hier wiederum von Grund auf anders vor als Kant: Statt wech-
selseitige Anerkennung im Medium der Sollenssphire zu belassen, muss Fich-
te, der Seinsdimension des Rechts verpflichtet, den nur hypothetisch-bedingten
Charakter faktischer Anerkennung so in einen kategorisch-unbedingten iiber-
tithren, dass hierzu »keineswegs das Sittengesetz: sondern das Denkgesetz«
(GA 1/3, 356) bemiiht wird. Den Anderen nicht als anspruchsberechtigtes Sub-
jekt anzuerkennen stelle, schreibt er, einen Widerspruch im transzendentalen
Bewusstsein dar, d.h. einen, der das Zustandekommen freiheitlichen Bewusst-
seins tiberhaupt verhindere. In seiner Grundlage des Naturrechts (1796/97) er-
klirt Fichte eine direkte Wechselwirkung zwischen Kérpermodifikation und
Willensbestimmung fiir unabdingbar. Er identifiziert schlechterdings (norma-
tive) Freiheitlichkeit und (faktische) Korperlichkeit miteinander (GA 1/3, 363).
Physischem Handeln kommt demnach direkt rechtskonstitutive Bedeutung
Zu.lll
Zwar hat Fichte schon mit der 1800 erschienenen »Bestimmung des Men-
schen« diese Position modifiziert.'? Auf die Entfaltung seiner Lehre von Recht,

109 | Vgl. Kdhler, Begriindung, S. 113ff.

110 | Exemplarisch: Wolfgang Janke, »Anerkennung. Fichtes Grundlegungen des Rechts-
grundess, in: Kant-Studien, 82, No. 1 (1991): 197-218 m.w.N.

111 | Zu den auf die »Grundlage« folgenden Varianten der Anerkennungstheorie vgl.
Dising, Das Problem der Individualitat; vgl. auch: Ivaldo, Die systematische Position der
Ethik nach der Wissenschaftslehre nova methodo und der Sittenlehre 1798. Zur Kritik am
Interpersonalitdtstheorem der »Grundlage des Naturrechts« siehe: Eberhard Heller, Die
Theorie der Interpersonalitdt im Spatwerk J. G. Fichtes: Dargest. in den »Thatsachen des
Bewusstseyns«von 1810/11, Miinchen 1974, S. 59ff. m.w.N.

112 | In spéateren Jahren vertrat Fichte die Ansicht, dass wir zur Apperzeption des
anderen nur vermittels eines mit allen anderen geteilten lberindividuellen Grundes
kommen. Die Anerkennungsfundierunglasstsich so phanomengerechterrekonstruieren;
das Verstehen der - nun eindeutig empirisch-faktisch zu verstehenden - Aufforderung
macht ndmlich bereits ein Verfiigen liber Uberindividuelle Vernunft erforderlich, deren
Méglichkeit aus eben jenem iberindividuellen (Seins-)Grund abgeleitet wird, den
bereits die Wissenschaftslehre nova methodo in Anspruch nimmt. Vgl. Makoto Takada,
»Zum intersubjektiven Verstandnis des Ich in der Wissenschaftslehre nova methodo,

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Politik und Wirtschaft hat jene Kurskorrektur jedoch keinen nennenswerten
Einfluss genommen. In den meisten seiner sozialphilosophischen Schriften
legt Fichte jenen Gedanken einer faktisch erforderlichen, mechanisch-wech-
selseitigen Anerkennung so aus, dass im Falle ausbleibender oder verwei-
gerter (faktischer) Anerkennung es moglich, ja sogar sittlich-notwendig sein
solle, dass der Nicht-Anerkennende dadurch (normativ) rechtlos wird (GA 1/3,
355f.).1"* Im Rechtsbruch, schreibt Fichte, gebe der andere den »sichere[n] Be-
weis davon« (GA 1/3, 387), dass er seinen Kérper nicht vollstindig unter die
Herrschaft seiner Vernunft gebracht habe. Die seiner Vernunft geschuldete
Anerkennung und den daraus resultierenden Respekt vor seiner Wiirde diirfe
man daher aufgrund eben dieser Ubeltat gerechtfertigterweise zuriickziehen.
Durch die widerrechtliche Handlung verliert der Titer seine Menschenwiirde;
man darf ihn nunmehr, schreibt Fichte ausdriicklich, wie »als blofRes Sinnen-
wesen« betrachten sowie als grundsitzlich rechtslos, als blofle Sache, behan-
deln (GA 1/3, 356).1™

Aus gleichem Grund verweigert Fichte die Rechte all jener Personen, denen
es mit uns an »reelle[r] Wechselwirkung« fehlt, etwa die Rechte »Langstver-
storbener«. Reell steht demnach fiir kérperlich: Rechte geistiger Relationen,
beispielsweise auf »Denkfreiheit, Gewissensfreiheit«, werden rundweg ver-
weigert (GA 1/3, 360). Nur solchen Vernunftwesen kommt ein Rechtsver-
hiltnis mit uns zu, die durch kérperliche Einwirkung unsere Anerkennung
einfordern kénnen. Fichte beriithrt dabei ein zentrales Problem freiheitlicher
Philosophie schlechthin: Wie halten wir es mit denen, die mit uns in keinen
Riickwirkungsverhiltnissen stehen? Haben wir etwa Pflichten gegeniiber zu-
kiinftigen Generationen, deren Wohl und Wehe wir durch unsere Handlungen
beeinflussen, die ihrerseits uns aber weder nutzen noch schaden kénnen? Ver-
dient unsere Freiheit noch iiber den Tod (die natiirliche Grenze aller Riick-
wirkungsmoglichkeiten) hinaus Achtung? Darf etwa das Testament eines Ver-
storbenen zum Nutzen der Uberlebenden durchkreuzt werden? Und wie steht
es mit der Freiheit und Wiirde geistig behinderter Menschen, deren Verhalten
uns vielleicht nicht immer eindeutig deren Willen zu fehlerloser Rechtswah-
rung — zur Einhaltung des Gesellschaftsvertrags — signalisiert? Sind sie allein
darum schon als blof8 rechtlose Sachen zu betrachten?

in: Fichte-Studien, 35 (2010): 345-356. Am Rande sei angemerkt, dass im Anschluf an
diese reifere Position der Fichte-Schiiler Karl Christian Friedrich Krause seine eigenen
Theorie interpersonaler (und ferner interkultureller) Anerkennung aufbaut. Dazu mehr
im folgenden Kapitel.

113 | Kritisch dazu: Ludwig Siep, »Naturrecht und Wissenschaftslehre«, in: Praktische
Philosophie, S. 38.

114 | Zur Kritik dieses Gedankens: Rainer Zaczyk, Das Strafrecht in der Rechtslehre J.
G. Fichtes, Berlin 1981.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

107


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Qualitative Freiheit

Fichte entscheidet diese Fragen in einer unseren moralischen Intuitionen
krass zuwider laufenden Weise." Das liegt an jenem Grundzug seiner Sozial-
philosophie, das gesamte Rechtsgefiige, dhnlich einem geometrischen Kons-
truieren von Linien aus Punkten und von Flichen aus Linien, nachzubilden.
Fichte baut Schritt fiir Schritt aus wechselseitigen Vereinbarungen (Linien)
zwischen rein privaten Subjekten (Punkten) das offentliche Rechtsverhiltnis
(als Fliche) auf.® Damit nimmt er viel von spiteren, spiel- wie vertragstheore-
tischen Konzeptionen vorweg. An seinem Beispiel lisst sich darum auch viel
iiber deren Wert und Unwert lernen: Fichte geht aus von zwei Subjekten, die je
nur ihren Privatwillen realisieren wollen, und ihrer wechselseitigen Verabre-
dung, einander (beispielsweise in ihrem jeweiligen Besitz) anzuerkennen (GA
I/4, 5f.). Rationales Eigeninteresse begriindet das Interesse am Anderen. Da-
raus ensteht ein Verhiltnis wechselseitiger Rechts- und Eigentumswahrung,
das zunichst noch sehr fragil ist: »Die geringste Verletzung desselben hebt
den ganzen Vertrag auf, und berechtigt den Beleidigten, dem Beleidiger alles
zu nehmen, wenn er kann.« (GA I/4, 9)

Auf der »Oberfliche der Erde« als einer »Wirkungssphire fiir alle« kann
prinzipiell jeder jeden jederzeit in seinem Eigentum gefihrden. Folglich ist
niemands Eigentum durch blof} zwei- oder mehrseitige Verabredung absolut
gesichert (GA I/4, 9). Damit wire aber, so Fichte, eigentlich die entscheiden-
de Bedingung aufgehoben, unter der man tiberhaupt einwilligen kénnte, sich
der Bestinde fremden Eigentums grundsdtzlich zu enthalten. Also muss noch
etwas hinzutreten: Der Wille, sich des Eigentums der anderen (passiv) zu
enthalten, hat sich zu erweitern auf den Entschluss hin, wechselseitig auch
deren Eigentum (aktiv) zu verteidigen: ein wechselseitiger »Schutzvertrag«
wird errichtet (GA I/4, 10). Fichte risoniert, dass gleich dem Eigentumsver-
trag auch dieser Schutzvertrag »wie jeder Vertrag bedingt« sei (GA I/4, 10):
nur unter der Bedingung faktisch geleisteten Schutzes sei einer dem anderen
zum Schutz gegentiber Dritten verbunden. Um jene (theoretisch) nur hypo-
thetische Bedingung (praktisch) kategorisch zu machen, miisse sie zwangsldufig
mit dem Eintritt in jenen Vertrag — als Staatsbiirgerpflicht zum »Beitrag an

115 | Vgl. zur Kritik im 20. Jahrhundert vgl.: Ernst Bloch, Naturrecht und menschliche
Wiirde, Frankfurt a.M. 1991, sowie: Helmut Girndt, »Uber den Umgang mit der empfin-
dungsfahigen Natur nach J. G. Fichte, in: Alfred Mues (Hg.), Transzendentalphilosophie
als System: Die Auseinandersetzung zwischen 1794 und 1806, Hamburg 1989, S. 139ff.
Zur zeitgendssischen Kritik an Fichte durch Karl Christian Friedrich Krause vgl. Claus Di-
erksmeier, »Fichtes kritischer Schiiler: Zur Fichtekritik K.C.F. Krauses (1781-1832)«, in:
Fichte-Studien Beitrdge zur Geschichte und Systematik der Transzendentalphilosophie,
Bd. 21, (2003): 151-162.

116 | Vgl.HansjlrgenVerweyen, RechtundSittlichkeitinJ.G. Fichtes Gesellschaftslehre,
Freiburg 1975, S. 124.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Kriften, Dienstleistungen [...] oder in Geld« — ergehen (GA 1/4, 16). So entsteht
bei Fichte — dhnlich wie spiter unter anderem bei Robert Nozick — der Staat
aus dem Geiste des Besitzindividualismus: Als Schutzgemeinschaft aus einem
abstrakten Beistandspakt einzelner Individuen artikuliert sich die staatliche
Rechtsgemeinschaft erst, nachdem »durch Vertrige der Einzelnen mit den
Einzelnen [...] das Ganze entstanden« (GA 1/4, 15) ist. Allein deren Sicherheits-
und Besitzschutzstreben wirkt als vergemeinschaftender Zweck. Fehlt dieses
Streben oder die Moglichkeit, es piinktlich zu erfiillen, so fehlt auch der Grund
zur Gemeinschaftsbildung.'”

Da nun im gewihlten mechanistischen Bild eines statischen Gleichge-
wichts von Leistung und Gegenleistung schon die allerkleinste Balancestérung
das Ganze aufhebt, wird die allgemeine Rechtssicherheit als strikt bedingt
durch die Beitragsleistung jedes Einzelnen begriffen: Es ist »der Kontrakt
aufgehoben, sobald der Biirger diesen Beitrag nicht entrichtet.« (GA 1/4, 17)
Dann haftet der Schuldige dafiir mit seiner ganzen Existenz; der Staat unter-
wirft diese Person seinem Gesetz gewaltsam und setzt sich an ihr nun wie an
toter Materie durch. Insofern garantiert der Vertrag sich tatsachlich, wie Fichte
postuliert, selbst: »Wer nicht in ihm ist, ist iiberhaupt in keinem rechtlichen
Verhiltnis«, wer aber »darin ist, erfiillt ihn notwendig ganz« (GA I/4, 18). Da
es sich aber kein Staat leisten kann, seine Biirger unausgesetzt zu maltritieren,
muss die Rechtsordnung so konstruiert werden, dass Staatsbiirgervertrags-
verletzungen erst gar nicht begangen werden und so stipuliert Fichte: »Wenn
demnach eine mit mechanischer Notwendigkeit wirkende Veranstaltung getroffen
werden kénnte, durch welche aus jeder rechtswidrigen Handlung das Gegenteil
ihres Zweckes erfolgte, so wiirde durch eine solche Veranstaltung der Wille ge-
notigt, nur das Rechtmifige zu wollen« (GA 1/3, 4277; Herv. i. Org.).

Auf guten Willen, sittliche Selbstbindung, freiwillig tibernommene Ver-
antwortung usw. kime es also bei der Rechtsdurchsetzung nicht mehr an.
Existiert erst einmal ein derartiger mechanischer Staatsapparat, so wird ein
strenges Gerichtswesen, mit Richtern als Subsumtionsautomaten (GA 1/3,
398), dessen Ordnung auf immer bewahren. Und Fichte glaubt ernsthaft,
einen solchen - totalitiren — Staat zu errichten, gebiete die Idee der Freiheit,
da diese dazu auffordere, ein seine sdmtlichen Realisierungsmittel vollumfing-
lich legitimierendes Rechtsgesetz aufzustellen (GA 1/3, 426f). Zwar erkennt
Fichte, dass es so unmdglich wie unsittlich ist, zur Freiheit geborene Men-
schen durch physische Vorkehrungen umfassend am Ausiiben widerrechtlicher
Handlungen zu hindern (GA 1/3, 425f.). Er sieht aber keinerlei Problem darin,
ihren Willen durchgingig zur Legalitit zu nétigen: Denn »die Freiheit des guten
Willens bleibt durch dieses Zwangsgesetz unangetastet.« (GA 1/3, 427, Herv.
C.D.) Wenn jedem klar wire, dass alles widerrechtliche Wollen notwendig »das

117 | Vgl. ebenda, S. 132.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

109


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Qualitative Freiheit

Gegenteil des Beabsichtigten« erreicht, so hitte man es alsbald nur noch mit
rechtskonformem Willen zu tun, spekuliert Fichte (GA 1/3, 426). Der rechts-
widrige Wille soll so also der Grund seiner eigenen — nicht Besserung, sondern
— Vernichtung sein und dieser »Satz in seiner ganzen synthetischen Strenge«
das einigende Prinzip fiir alle Zwangs- und Strafgesetze und eine entsprechen-
de Uberwachungsmaschinerie hergeben (GA 1/3, 4206).

Diese Gedanken laufen auf ein eigentiimliches Ergebnis hinaus: Um die
Erhaltung des mechanischen Rechtsgleichgewichts sicherzustellen, muss je-
der Rechtskonflikt, ja schon jede unwillkiirliche Rechtekollision als intolerable
Balancestorung aufgefasst und daher nicht nur (wie in den meisten Rechts-
staaten iiblich) im Nachhinein korrigiert und fiir nichtig erklirt, sondern idea-
ler Weise von vornherein verhindert werden."® Damals mangelte es noch an
den technischen Méglichkeiten zur kompletten Uberwachung und Steuerung
des Verhaltens. Heute, da solche Technologien zunehmend zu Gebote stehen,
sticht die illiberale Bedrohung, die in diesen Gedanken beschlossen liegt, noch
anschaulicher heraus. Aber sofern mit damaligen Mitteln schon moglich,
wollte Fichte durchaus die gesamte Mechanik des Staates — namentlich das
Wirtschafts- und Sozialrecht — in den Dienst der zwangsldufigen Erfiillung des
Staatsbiirgervertrags stellen. Fichte machte, vorgeblich der Freiheit zuliebe,
den Zwang zum Prinzip von Politik und Wirtschaft und forderte daher einen
direktiven Paternalismus seitens des freiheitsbringenden Staats. Von einem
nahezu libertiren Ansatz aus (mit dem Staat als Besitzversicherungsanstalt)
kommt Fichte so iiberraschender Weise zu einer ganz und gar nicht libertiren
Rechtstheorie (mit dem Staat als Daseinsplaner).

Als reine Eloge auf den Rechtszwang ist Fichtes Freiheitsphilosophie den-
noch nicht anzusehen. Fichtes Werk enthilt auch eine Fiille von Gedanken,
die geradewegs jenem mechanistischen Konzept widerstreben und einen ande-
ren, liberaleren Fichte zeigen. In seinen sozialphilosophischen Schriften fin-
den sich oftmals biologische Metaphern, um dem Gedanken einer organischen
Selbstordnung der Gesellschaft zum Ausdruck zu verhelfen.® Auch das ist
zeittypisch. In zahlreichen Philosophien des frithen 19. Jahrhunderts sam-
melt das Beiwort organisch viele zuvor teils unartikulierte, teils noch unklare
Vorstellungen ein, denen die Absicht gemein war, dem rigiden Geist der (von

118 | »Der Zwang ist die typischste Funktion des fichteschen Staates: er ermoglicht
das Bestehen des Gleichgewichts des Rechts, da dieses Gleichgewicht ohne angedroh-
te Strafe instabil ist. Die Abschreckung vom rechtwidrigen Handeln ist das zentrale
Element der Deduktion des gemeinen Wesens in den §§ 14ff. des Naturrechts«; Luca
Fonnesu, »Die Aufhebung des Staates bei Fichte«, in: Fichtes-Sudien, Bd. 11 (1997):
85-98. Kritisch dazu: Kdhler, Begrindung, S. 111.

119 | Vgl. Manfred Riedel, »Fichtes zweideutige Umkehr der naturrechtlichen Begriffs-
bildunge, in: Zeitschrift fiir Philosophische Forschung, 31, No. 1 (1977): 5-18.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Hobbes begriindeten) Sozialvertragstheorie zu entkommen.'?® Etliche Denker
fithlten sich durch Kants Kritik der Urteilskraft legitimiert, das Verhiltnis von
individueller Freiheit und kollektiver Ordnung auf eine neue, andere Weise
zu denken: in Richtung auf eine durch Kultur erreichbare Harmonisierung
von Natur und Freiheit. Auch Fichte machte da keine Ausnahme und reicherte
seine Sozialphilosophie mit organischen Metaphern an.

Mitunter erklirt Fichte, der Mensch sei eine »Organisation«, eine »voll-
kommene Pflanze« (GA 1/3, 378). Denn beim Organismus ist, anders als in
Mechanismen, »das Ganze auch um der Teile willen da; es hat keinen anderen
Zweck, als den, bestimmt diese Teile zu produzieren«, weil und indem »das
Naturprodukt fortdauernd sich selbst hervorbringt und eben dadurch erhilt.«
(GA 1/3, 378) Der im Bild des Organismus vorgestellte Mensch koénne daher,
proklamiert Fichte, nicht anders konzipiert werden als aus dem seinem eige-
nen »Selbstbewusstsein gegebenen Begriffe der Freiheit« (GA /3, 379). Als
Wesen, dessen Begriff allein von sich selbst her zu gewinnen und zu interpre-
tieren ist, kann der Mensch folglich nur durch seine eigenen Ziele zu dem wer-
den, was er der Anlage nach sein soll. Und das steht natiirlich in erkennbarer
Spannung zu allem bisher Ausgefiihrten.

Wenn tatsichlich, wie es nun heifdt, der »Charakter der Menschheit« in
»Bildsamkeit« zur Freiheit besteht (ebenda), dann kann die Bestimmung des
Menschen kaum in einer eben jene Freiheit abtétenden Rechtsordnung liegen.
Demnach wire zu schliefen, dass deswegen das die menschliche Sozialisation
organisierende Recht von den Biirgern selbst hervorgebracht werden miisse:
in reflexiver Freiheit und ihren eigenen Vorstellungen zufolge. Statt einer phi-
losopisch deduzierten miisste es zu einer gesellschaftlich konstruierten Ordnung
kommen, hervorgehend aus freier gesellschaftlicher Ubereinkunft. Und miiss-
te im Lichte dessen nicht auch der Sinn der Rechtsordnung tiberdacht werden?

In manchen Passagen seines Werkes, etwa in Fichtes Sittenlehre, klingt es
in der Tat so: Freiheit konne nicht als innerlich vage — d.h. begriffslos — ver-
standen werden. Freiheit miisse vielmehr von sich wissen und einen fiir sich
selbst verbindlichen Begriff von sich haben. Jedoch kann dies kein die Frei-
heit von auflen bindender Zweck sein, an den diese sich heteronom auslieferte:
Menschliche Freiheit muss selbst den Zweck angeben, auf den hin sie sich ent-
wirft. Freiheit kann sich aber nur dann vollauf autonom bestimmen, wenn ihre
so gewonnenen Ziele wiederum die Freiheit affirmieren. Freiheit ist daher das,
was sich selbst zum universalen Zweck setzt; Freiheit zielt auf Freiheit — oder
sie ist keine. Deshalb auch verweist individuelle Freiheit auf universelle Frei-
heit. Personliche Freiheit muss im Modus der Allgemeinheit gesucht werden.

120 | Zur Differenz>mechanische versus »organisch« bei Fichte vgl. Carla Amadio, »Asthe-
tik und Politik von der Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre ause, in: Fichte-Stu-
dien, 11 (1997): 99-112.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

11


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Qualitative Freiheit

Ansonsten wiirde das Wesen der eigenen Freiheit in ihrer Erscheinung bezie-
hungsweise ihre Idee in deren Ausfithrung negiert.

Fichte bestatigt daher Kants kategorischen Imperativ, dass der je eigene sub-
jektive Handlungsgrundsatz (die Maxime) sich stets als objektives Gesetz set-
zen lassen solle. Dies sei die angemessene Formel der Freiheitsidee und ihrer
normativen Selbstbindung. Und weil jener kategorische Imperativ anweist,
Menschen als Selbstzweck zu behandeln und nicht zu instrumentalisieren,
miisste Fichte eigentlich auch die Rechtsordnung an den autonom seitens der
Biirger formulierten Ziele orientieren und das Recht als reflexives Ordnungs-
gefiige ihrer Freiheit entwickeln. Im Werk Fichtes finden sich auch durchaus
Anklinge an ein solches eher organisches als mechanisches Rechtsverstind-
nis. So erkennt er etwa — absehend von all den negativen Restriktionen, die das
Recht dem Streben des Einzelnen auferlegt, — »das Positive, das im Begriffe
des Rechts liegt,« (GA 1/3, 356) genau darin, dass jeder nur nach demjenigen
Rechtsbegriff beurteilt und behandelt werden darf, den er »selbst haben muss«
(ebenda).

Aber Achtung: Fichte meint nicht einen empirisch seinen Mitmenschen
abgehorchten Begriff von Recht. Vielmehr handelt es sich um jenen, von dem
Fichte zu wissen glaubt, dass er »im Wesen der Vernunft liege«, da »kein end-
liches Wesen méglich sei, in welchem derselbe nicht — [...] — zufolge seiner
verniinftigen Natur vorkomme.« (GA /3, 358) Auf die realen Menschen und
deren faktisches Bewusstsein mag er sich nicht einlassen. Ahnlich ambiva-
lent ist Fichte, wenn er den »Inbegriff« der Moglichkeitsbedingungen, dass
jemand »Person sei, als deren »Recht« bezeichnet, und all jene Rechte, »die
im Begriffe der Person« liegen, »Urrechte« derselben nennt (GA 1/3, 390). In
solchen Zusammenhingen schreibt er dann schon mal, dass Recht dem Wesen
der Personen als solchen zukommt, also unbedingt und nicht erst aufgrund von
bedingten Anerkennungsverhiltnissen.?! Doch kaum sind solche Worte gefal-
len, werden sie wieder zuriickgenommen: »Es gibt keinen Stand der Urrechte,
und keine Urrechte der Menschen.« Grundrechte beziehungsweise Menschen-
rechte seien »blofRe Fiktion [...] zum Behufe der Wissenschaft« (GA I/3, 403).

121 | Problematisch dabei ist indes, dass diese Aufwertung aller Einzelnen (inklusive
meiner selbst) zu einem Selbstzweck qua Vernunft bei Fichte letztlich doch nur
instrumentellzuverstehenist, weil eben alle Menschen Mittelzum Zweck derallgemeinen
Vernunft sind oder sein sollten, woraus die sofortige Abwertung all derjenigen folgt, die
sich diesem Projekt nicht einfiigen; vgl. Klaus-Michael Kodalle, »Der Stellenwert der
Historiographie im Kontext des fichteschen Geschichtsdenkense, in: Fichte-Studien, 11
(1997): 259-285. Dies zeigt sich u.a. in Fichtes Formulierung, die Existensberechtigung
des Menschen Idge in der der Arbeit fiir den Gattungszweck: »dazu allein ist er da; und
wenn dies nicht geschehen sollte, so brauchte er iberhaupt nicht zu sein« (GA 1/5, 230).

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Zweifel sind angebracht. Falls das Recht wirklich denknotwendig aus der
Artikulation des freiheitlichen Wesens des Menschen folgt, so lisst sich ja
Fichtes Behauptung kaum aufrechterhalten, ein Naturrecht gebe es nur im,
nicht jedoch vor dem Staate (GA 1/3, 395ff.). Sicherlich, die Realisierung natur-
rechtlicher Normen bedarf des Staates. Aber wenn zum freiheitlichen Wesen
des Menschen die Idee des Rechts samt einer Einschrinkung von jedermanns
Freiheit auf dessen Grenzen gehort, kann, ja muss dann nicht doch von einem
Mindestbestand vorpositiver vernunft- beziehungsweise naturrechtlicher
Normativitit gesprochen werden?? Fichte scheint dem sogar mitunter zuzu-
stimmen, wenn er seinen Rechtsbegriff so erklirt, dass dieser selbst erst die
positiven Rechtsgesetze ins Recht setzt. Er argumentiert beispielsweise: Habe
man ein Urrecht, freie Personlichkeit zu sein, so auch einen Anspruch auf die
Zuerkennung der Rechte, die dies de facto ermdglichen. — »Das Urrecht lauft
in sich selbst zuriick, wird ein sich selbst berechtigendes, sich selbst als Recht
konstituierendes, d.i. ein absolutes Recht.« (GA 1/3, 409, Herv. 1.0.)

Ein absolutes Recht ist nicht durch empirische Rechtszwecke bedingt, son-
dern hat sich selbst zum Grund. Gilt aber ein Recht fiir uns als Person, so
gilt es fiir jede Person (GA 1/3, 374). Persénlichkeitsrechte einzufordern heifdt,
einen Begriff zu beanspruchen, der den Gedanken (der Rechte) des einen zu-
gleich mit der intellektuellen Setzung (der Rechte) der anderen verschrinkt.
Wir kénnen Freiheit fiir uns nur im Namen von Griinden verlangen, die uns
zugleich verpflichten, fiir die Freiheit aller Personen, alle Weltbtirger, einzu-
treten. So scheint aus Fichtes Vernunftkonzept eine Fundierung interkultu-
reller Grundrechte zu folgen. Wenn Freiheit universal gilt, so miisste sie doch
auch global zur Geltung gebracht werden? Fichte aber lisst jenen gangbaren
kosmopolitischen Pfad von nationalstaatlichen Gedankengewichsen tiberwu-
chern, fiir die er zu Anfang des 20. Jahrhunderts so berithmt wie zu dessen
Ende beriichtigt war.’?* Um perfekte Freiheit durch philosophische Direktiven
zu sichern, macht Fichte von seinem der Anlage nach grofRherzig-universalen
Freiheitsdenken einen verbliiffend engstirnigen Gebrauch. Da der eigentliche
Wert der Freiheit fiir ihn in ihrem verniinftigen Gebrauch besteht, unterjocht

122 | Vgl. Riedel, Fichtes zweideutige Umkehr der naturrechtlichen Begriffsbildung.
Gleiches gilt auch fiir zentrale Uberlegungen Fichtes zum »Weltbirgerrecht; vgl.
Verweyen, Recht und Sittlichkeit, S. 98.

123 | Zur Fichte-Rezeption in der nationalsozialistischen Philosophie vgl. Konrad Cra-
mer, »Um einen nationalsozialistischen Fichte von Innen bittend. August Faust iber
Fichte im Jahr 1938« in: Oliver-Pierre Rudolph und Jiirgen Stolzenberg (Hg.), Wissen,
Freiheit, Geschichte Die Philosophie Fichtes im 19 und 20 Jahrhundert: Die Philosophie
Fichtes im 19 und 20 Jahrhundert, Amsterdam 2010. Siehe auch Christian Jansen, »The
Formation of German Nationalism, 1740-1850«, in: The Oxford Handbook of Modern
German History (2011): 234.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

13


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Qualitative Freiheit

Fichte die lebensweltliche Freiheit der Biirger zugunsten der Vernunftfreiheit
der Philosophen; und weil keine Aussicht besteht, dies global durchzusetzen,
grenzt er seine Theorie auf nationale Parameter ein.

Denjenigen, die sich gegen seinen nationalistischen Paternalismus ver-
wahren, entgegnet Fichte kurzerhand, dass sie sich selbst missverstehen. Jener
eisige Vorwurf eines falschen Bewusstseins wird spiter bei Marx noch Karrie-
re machen. Fichte jedoch handhabt ihn noch rigoroser als dieser. Marx lisst
wenigstens zu, dass dem falschen Bewusstsein (bei ihm etwa: kapitalistischem
Denken) eine geschichtliche Teilwahrheit zukommt. An dessen Aufklirung
zur ganzen Wahrheit (entsprechend: des kommunistischen Denkens) muss
dem Philosophen durchaus gelegen sein. Bei Fichte aber verliuft die Trennung
zwischen wahrem und falschem Bewusstsein radikaler, nimlich zwischen den
Ebenen des transzendentalen und des alltiglichen Bewusstseins. Das gewdhn-
liche Bewusstsein, sofern es philosophisch rekonstruiert und der Falschheit
seiner eigenen Annahmen tberfiihrt ist, hat gar keinen Anspruch auf Gel-
tung. Man muss es weder theoretisch berticksichtigen noch praktisch auf des-
sen Vertreter Riicksicht nehmen.

2.2.2 Sozialphilosophie

Fichtes Sozialphilosophie beginnt von plausiblen, ja sympathischen Anliegen:
Jede Person, so Fichte, benétige eine bestimmte Sphire, die ihre jeweilige Frei-
heit realisiert und symbolisiert: ein Eigentum (GA I/3, 361). Im Eigentum wird
Freiheit dinglich greifbar. Das Eigentumsrecht fungiert daher sozusagen als
Grammatik, welche die Kommunikation der biirgerlichen Freiheiten unterein-
ander regelt. Wer die Semantik der Freiheit im Verhiltnis von Individuum zu
Individuum sichern will, muss die Syntax fiir das Verhiltnis von Individuum
und Gemeinschaft kennen. Um beispielsweise das Eigene giiltig vom Frem-
den abzugrenzen, muss linguistisch zunichst das Private vom Offentlichen
geschieden werden. Fichte widmet daher der juristischen Prosa von Besitz und
Eigentum umfangreiche Stilstudien, welche die spezifischen Proklamationen
des Privatrechts als 6ffentliche Sprechakte der Freiheit interpretieren. Der po-
etische Clou jener Uberlegungen liegt dabei darin, in den Rechten der jeweils
anderen nicht Negationen, sondern Manifestationen der eigenen Freiheit zu
erblicken.

Fichte argumentiert: Wann immer ich mich, andere ausschliefend, auf
Dinge beziehe und rechtlich giiltig handeln will, legitimiert dies fiir jedes an-
dere Vernunftwesen ein ebensolches Verhalten. In meinem Objektbezug ist
also schon der Objektbezug der anderen — prinzipiell — mitgedacht (GA /3,
414-417). Dass mir der Besitz von irgendetwas verwehrt wird, kann demnach
prinzipiell statt als Ausdruck eines fremden, als Manifestation meines eigenen
(Besitz-)Willens begriffen werden (GA /3, 416). Insofern findet meine Eigen-

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

tumsfreiheit in der aller anderen keine fremde Schranke, sondern ihre eigene
Grenze. Jener Zusammenhang eines jeden mit allen anderen konstituiert das
Eigentumsrecht: Die Sozialbindung des Eigentums fungiert daher nicht als
nachtrigliche Restriktion oder Reduktion eines vorangehenden abstrakt-allge-
meinen Rechts, sondern definiert alles Eigentum vielmehr radikal (d.h. von
der Wurzel her) als Gemeineigentum, bevor dessen nachtrigliche private Por-
tionierung in den Blick kommt.!** Allen gebiihrt ein freiheitserméoglichendes
Eigentum. Freiheit soll deswegen durch die Rechtsordnung nicht nur (dop-
pelt-negativ: als Negation von Negationen von bereits als Rechtsgut etablierter
Freiheit) geschiitzt, sondern auch (unmittelbar positiv und affirmativ) geschaffen
werden (GA I/5, 314). Niemand darf zum Rechtsbruch (etwa durch Armut zum
Diebstahl) animiert werden (GA 1/3, 459).2° Der Rechtsstaat hat auch Sozial-
staat zu sein.

Fichte iiberzeugt, wenn er fordert, in den Rechten der jeweils anderen statt
einer negativen Schranke eine positive Begrenzung zu erblicken, die den Ein-
zelnen zuallererst mit seinen Mitmenschen in einen giiltigen Anerkennungs-
zusammenhang einriickt. Durch den Sozialverbund wird der Einzelne somit
in seiner Rechtsposition bestitigt, notigenfalls auch korrigiert.”” Dass Fich-
te sich daher nicht, wie andere Freiheitsphilosophen, zu einem ungestiimen
Hymnus auf exklusiven Privatbesitz inspiriert fiihlt, iiberrascht kaum. Wohl
aber, dass er sich demgegentiber zu einer Eloge des Kollektiveigentums hinrei-
Ren lisst. Obschon man bei ihm einige Anklinge einer sozialdemokratischen
Vermittlungsposition findet, stimmt er sich zuletzt doch klar auf das Lied eines
sozialistischen Gemeineigentums ein, in dem das Private allenfalls als leiser
Kontrapunkt der kollektiven Leitmelodie ertént. In (allzu) schneller Akkord-
folge bewegt sich Fichte von seiner philosophisch-direktiven Freiheitsidee tiber
den Zwischenakt einer quasi-organischen Sozialutopie auf ein stramm sozia-
listisches Oeuvre zu; orchestriert und annonciert indes als Ode an die Freiheit.

Den Grund dafiir liefert seine philosophische Methode, indem sie, allein
an Fichtes spekulativen Deduktionen ausgerichtet, sich legitimiert glaubt, die
Meinungen der Bevolkerung ginzlich aufler Acht zu lassen. Fichte erstrebt
keine Politik durch das Volk. Sein Ziel ist die méglichst reine Ubersetzung
allein des verniinftigen Willens der Menschen in die legislativen wie exekutiven
Entscheidungen (GA 1/3, 438f.). Nicht beliebige Mehrheitsmeinungen, son-

124 | Vgl. zum Folgenden: Johann Braun, Freiheit, Gleichheit, Eigentum: Grundfragen
des Rechts im Lichte der Philosophie J. G. Fichtes, 1991.

125 | Vgl. zu diesem »neue[m] Motiv in Fichtes Denken«, das den Rechtsstaat nun »als
ein Dynamisches, als ein System von ineinandergreifenden Rechtsbeziehungen« zu be-
greifen erlaubt: Nico Wallner, Fichte als politischer Denker: Werden und Wesen seiner
Gedanken lber den Staat, Halle; Saale 1926, S. 107-110.

126 | Vgl. Verweyen, Recht und Sittlichkeit, S. 107f.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

115


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u6

Qualitative Freiheit

dern allein verniinftige Gemeinwohlbelange sollen politisch den Ausschlag
geben. In Anlehnung an Rousseaus Unterscheidung der »volonté de tous« von
der »volonté générale« fordert Fichte: Der (faktische) »gemeinschaftliche Wil-
le« des Volkes muss, um politische Legitimitit zu erhalten, zunichst in einen
(normativ billigenswerten) »gemeinsamen Willen« transformiert werden (GA
1/3, 436). Dazu bediirfe es einer einheitsstiftenden, am universal giiltigen und
deswegen fiir jedermann akzeptablen Rechtsgesetz orientierten Reprisenta-
tion des Gemeininteresses (GA 1/3, 447ff.) Wie kann diese gliicken?

Das schicklichste Bild, um diesen Begriff zu erldutern ist das eines organisierten Natur-
produktes, welches man in neueren Zeiten haufig gebraucht hat, um die verschiedenen
Zweige der offentlichen Gewalt als Eins zu beschreiben, aber, soviel mir bekannt ist,
noch nicht, um das ganze birgerliche Verhéltnis dadurch kenntlich zu machen. [...] In
dem organischen Korper erhélt jeder Teil immerfort das Ganze, und wird indem er es
erhélt, dadurch selbst erhalten; ebenso verhélt sich der Biirger zum Staat. Und zwar, es
bedarf bei dem einen so wenig wie bei dem anderen einer besonderen Veranstaltung
fiir diese Erhaltung des Ganzen, jeder Teil, oder jeder Biirger erhalte nur sich selbst in
dem durch das Ganze bestimmten Stande, so erhdlt er eben dadurch an seinem Teil das
Ganze; und eben dadurch, dass das Ganze jeden Teil in diesem seinen Stande erhalt,
kehrt es in sich selbst zuriick, und erhalt sich selbst. (GA 1/4, 19)

Die Politik hat demnach einem Gemeinwohlbegriff zu folgen, der die Einzel-
interessen und die Belange des politischen Ganzen harmonisch verbindet. Zur
Konkretisierung dieses abstrakten Ziels bedient sich Fichte der Parallelisie-
rung von Naturprodukt und Sozialvereinigung: in zahlreichen Rekursen auf
die »gemeine« sowie »gesunde Urteilskraft«, die sich gliicklich an der »Natur
der Sache« bewihre (GA 1/3, 454fT.). Es kime eben darauf an, so Fichte, »jedes
Ding nach seinem Endzweck zu behandeln.« Auf diese Weise sei das benétigte
Programm leichthin »wissenschaftlich aufzustellen« (GA 1/, 150).

Woher kommt dieser Optimismus, das jeweils Erforderliche sicher und
einfach wissen zu konnen? Ist im Rahmen transzendental ausgerichteter Phi-
losophie eine solche teleologische Lehre der von Natur her vorgegebenen »End-
zwecke« iiberhaupt méglich und zulissig?? Dies weicht erkennbar ab von
dem von Kant eingeschlagenen philosophischen Pfad. Anders als Kant setzt
Fichte nidmlich nicht nur eine prinzipielle Vereinbarkeit der Natur mit mensch-
lichen Zielen voraus, sondern geht — weil ihm das Sollen der letzte Zweck alles
Seienden ist — von einer metaphysisch fundierten (genauer gesagt: fingierten)
Harmonie von Natur und Freiheit aus. Auch in solche Lebensformen schreibt

127 | Vgl. die Fichtekritik schon bei Albert Th. van Krieken, Ueber die sogenannte or-
ganische Staatstheorie: Ein Beitrag zur Geschichte des Staatsbegriffs, Leipzig 1873,
S. 60-65.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Fichte eine Dienstbarkeit zur Freiheit ein, die, an und fiir sich betrachtet, derlei
liberale Tendenzen gar nicht zu erkennen geben.!?® Ein Vorgehen, dessen ge-
nerelle Primissen genauso fragwiirdig sind, wie seine besonderen Konklusio-
nen. Wer Fichte beim Wort nimmt, muss sogleich fragen: Wozu denn bedarf
es in einer so trefflich arrangierten Welt dann tiberhaupt des Zwangs, wo doch
teleologisch-innere Notwendigkeiten den Kosmos schon auf die Realisierung
der liberalen Utopie hintreiben? Wofiir wird dann noch der Zwang gebraucht?

Wihrend es in Fichtes Grundlage des Naturrechts noch so aussieht, als eta-
bliere allein der (Rechts-)Zwang die Gesellschaft, klingt es wenig spiter in der
Sittenlehre (GA 1/5, 253) ganz anders. Und in den kurz darauf folgenden Vor-
lesungen » Uber die Bestimmung des Gelehrten« ist sogar zu lesen, dass »auf der
a priori vorgezeichneten Laufbahn des Menschengeschlechts ein solcher Punkt
liegt, wo alle Staatsverbindungen tiberfliissig werden.« (FW VI 300) Plstzlich
betont Fichte, dass der Staat die Einzelnen nicht erst durch das Recht soziali-
siert, sondern bereits in sittlichen Gemeinschaftsformen vorfindet (FW VII 382).
Zahlreiche Stellen, an denen Fichte sogar gelegentlich einmal mit der ginz-
lichen Aufhebung des Staates flirtet,’® suggerieren eine Theorie, welche Soziali-
tit nicht gianzlich oder wesentlich auf erzwungene Rechtsférmigkeit griindet,
sondern auf Freiwilligkeit.

Man meint bisweilen gar anarchistische Téne durchzuhéren, wenn Fichte
vortrigt: Durch kluge Politik solle und kénne in einer besseren Zukunft er-
reicht werden, dass sich die Individuen aus eigener, sittlicher Motivation in den
gesellschaftlichen Sozialplan einfiigen und die niederen, blofs staatlichen er-
zwungenen Verhaltensformen der Menschen nach und nach in einen héheren,
eher sittlich als juridisch ausgerichteten Lebensbund fortentwickeln. Denn, so
stellt er in spiteren Schriften wiederholt klar, das »Leben im Staat gehort nicht
unter die absoluten Zwecke der Menschen.« (GA /3, 37) Der Staat fungiert
nun nur noch als Vorbereiter hoherer Formen des Miteinanders; er tritt auf
als zweckdienliches Mittel zu einer von ihm letztlich abzulésenden »Kunst []
die gesamten Verhiltnisse der Menschheit nach der vorher wissenschaftlich
aufgefassten Vernunft einzurichten [...] bis die Gattung als ein vollendeter Ab-
druck ihres ewigen Urbildes in der Vernunft dastiinde.« (FW VII 10f))

Zwar will Fichte niemals den Planungs- und Versorgungsstaat aufgeben,'*°
wohl aber mochte Fichte in spiteren Jahren, genau jenen Zwangsapparat los-
werden, den er anfangs noch schlechterdings als denknotwendig — als Méglich-

128 | Siehe auch Georges Gurvitch, Fichtes System der konkreten Ethik, Tiibingen
1924, S. 251.

129 | Sorgfaltig dokumentiert und interpretiert bei: Fonnesu, Die Aufhebung des
Staates bei Fichte.

130 | Vgl. Heinrich Rickert, »Die philosophischen Grundlagen von Fichtes Sozialismusg,
in: Logos Internationale Zeitschrift der Philosophie der Kultur, 9 (1923): 149 - 180.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

17


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1u8

Qualitative Freiheit

keitsbedingung einer konsistenten Freiheitsidee — hatte ausweisen wollen.'!
Unklar bleibt, wie die von ihm erstrebten Vernunftverhiltnisse hergestellt wer-
den miissen (FW VII 161). Bisweilen empfiehlt Fichte den »absolute(n) Staat«
als »Zwangsanstalt« (FW VII 143f) hierzu als das best geeignete, weil totale
Mittel. Dann wiederum heifit es, abgesehen von seinen Staatsbiirgerpflichten
miisse der Mensch ganz frei von allem politischen Eingebundensein bleiben:'*?
der Staat solle nur die »dufleren Bedingungen« schaffen, damit die Menschen
»mit eigener Freiheit sich zum geoffenbarten Nachbilde der Vernunft machen
kénnen« (FW VII 162) — etwa durch indirekte Férderung von »Religion, Wis-
senschaft und Tugend« (FW VII 166-168); eine augenfillig verhaltenere Deu-
tung der Staatsaufgaben.'

Folgt Fichtes Sozialphilosophie nun letztlich einem liberalen oder totalita-
ren Modell? Ist fiir Fichte in Sachen Freiheit der Weg das Ziel? Oder kann die
Eminenz des Endzwecks die Wahl aller Mittel heiligen? Dies wird von Fichte
unterschiedlich und uneindeutig beantwortet. Sein Denken oszilliert zwischen
(struktureller) Idee und (materiellen) Begriffen der Freiheit und exemplifiziert
damit fiir den philosophischen Liberalismus insgesamt zentrale Fragen: Wie
weit darf sich Philosophie ins Konkrete vorwagen? Wann und wie wird aus
philosophisch sinnvollen Richtungsangaben pedantischer Dirigismus und il-
liberaler Dogmatismus? Erst in Fichtes Wirtschaftsphilosophie wird dies end-
giiltig entschieden.”* Lange bevor Marx sich zur Rettung der menschlichen
Freiheit von Entfremdung und Ausbeutung aufmachte, hatte nimlich Fichte
bereits den engen Verweisungszusammenhang zwischen einer freiheitlich
fundierten Rechtslehre und einer sozial engagierten Wirtschaftsphilosophie
gesehen und darum auf deren Verzahnung hingearbeitet. Fichte erkennt und
benennt ganz klar, dass inbesondere ékonomische Bedingungen die menschli-
che Freiheit im Alltag konkretisieren. Weil bei Fichte das allgemeine Recht zur
Freiheit die besonderen Voraussetzungen eines freien Lebens mit einschlief3t,
werden wirtschaftliche Fragen (zum Beispiel der Giiterallokation sowie der
Distribution von Kosten und Lasten im Sozialverbund) zum Gegenstand sei-
ner Freiheitslehre.

131 | Vgl. Georg Geismann, »Fichtes Aufhebung«des Rechtsstaates«, in: Fichte-Studien,
3(1991): 86-117.

132 | Vgl. Wallner, Fichte als politischer Denker, S. 111.

133 | Zu diesem Deutungskonflikt vgl. die Beitrdge von Giinter Z6ller und Christoph
Asmuth in Glnter Zoller (Hg.), Der Staat als Mittel zum Zweck: Fichte (ber Freiheit,
Recht und Gesetz, Baden-Baden 2011.

134 | Vgl. David James, Fichte’s Social and Political Philosophy: Property and Virtue,
Cambridge; New York 2011, S. 22ff.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

2.2.3 Wirtschaftsphilosophie

Fichte fordert klipp und klar: »Jedermann soll von seiner Arbeit leben kén-
nen.« (GA /4, 22) Wer das Seine fiir die 6konomische Freiheit des Ganzen
leistet, soll seitens der Gemeinschaft das ihm individuell Zustehende — die
materiellen Voraussetzungen seiner individuellen Freiheit — empfangen. Jede
Person soll eine private Wirk- und Eigentumssphire erhalten (GA 1/3, 361).
Uberlidsst man es aber allein dem Markt, so garantiert niemand, dass alle die
Giiter erhalten, die sie fiir ein freies Leben bendétigen. Das empfindet Fichte
als inakzeptablen Widerspruch zur Freiheitsidee, den eine an der Freiheit aller
ausgerichtete Nationalwirtschaft abzuschaffen hat, indem sie verlisslich und
ordentlich jedem das Seine zuteilt.

Fichte ersinnt dafiir das Modell eines » Geschlossenen Handelsstaats« (1800),
innerhalb dessen ein Ringtausch von Giitern und Leistungen abliuft, staat-
lich geplant und tiberwacht. Dabei weist der Staat allererst den Eigentiimern
ihren jeweiligen Besitz an und stellt alsdann Regeln fiir ihren gegenseitigen
Waren- und Leistungstausch auf. Zufolge dieser Regeln soll, in gerichtsfesten
Grenzen, fortan ein geordneter Allokationskreislauf aus durchgingig symme-
trischen Tauschbeziehungen einsetzen. Dieser Kreislauf ist so gedacht, dass
niemand jemals schlechter gestellt wird als bei der staatlichen Ausgangsver-
teilung. Fichte sieht die Wirtschaft aufler Stande, Asymmetrien produktiv zu

135 Fichte schwort seine Leser auf ein statisch-mechanisches Ord-

verarbeiten.
nungsmodell ein.*¢ Stabilitit resultierend aus dynamischen wirtschaftlichen
Ungleichgewichten, die einander in Balance halten, gibt es bei ihm nicht.
Konsequentermaflen fiirchtet Fichte Auslinder. Diese werden ja nicht durch
den Staat in ihr Eigentum eingesetzt. Ihr Tauschverhalten ist daher weniger
steuerbar. Also konnten sie Gleichgewichtsstérungen im préstabilierten Eigen-
timer- und Tauschverhiltnis verursachen.

Allein ein Weltstaat kénnte diesem Problem endgiiltige Abhilfe schaffen.
Wo es keine Auslinder mehr gibt, dort erst kann Eigentum in wahrhaft per-
manenter und absolut stabiler, »von dem ganzen menschlichen Geschlechte
anerkannter« Form garantiert werden (GA 1/3, 418) In Ermangelung eines
Weltstaates miissen jedoch das nationale Wirtschaftssystem und die Gesell-
schaft »geschlossen« werden, damit die in ihren Grenzen wenigstens zu reali-
sierende Giiterbalance nicht von auflen gefihrdet wird.'’ Fichte schottet also

135 | Vgl. insgesamt Hinz, Fichtes »System der Freiheite.

136 | Vgl. Bernard Willms, »Zur Dialektik der Planung: Fichte als Theoretiker einer ge-
planten Gesellschafte, in: Ernst Wolfgang Bockenférde (Hg.), Sdkularisation und Utopie,
Stuttgart 1967.

137 | Vgl. hierzu bereits die weitsichtige Kritik bei Krieken, Ueber die sogenannte
organische Staatstheorie, S. 64f.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

19


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Qualitative Freiheit

die Gesellschaft vom Weltmarkt ab, um im so eingehegten Bereich ungestért
Redistributionspolitik betreiben zu koénnen. Die einzelnen Durchfithrungs-
bestimmungen dazu aus seinem Geschlossenen Handelsstaat sind aus heuti-
ger Sicht vernachlissigenswert. Sie bleiben den dkonomischen Phinomenen
gegeniiber duflerlich und suchen Fichtes ethische Ideale nicht im wirtschaft-
lichen Tauschverhalten, sondern gegen es zur Geltung zu bringen.

Interessanter als jener frithe Entwurf zu einer Planwirtschaft (als Mittel)
mit liberaler Agenda (als Zweck) ist indes Fichtes zwolf Jahre spiter vorgelegte,
auf mittlerweile unternommene Studien 6konomischer Literatur reflektieren-
de Position.®® Fichte nimmt in 1812 in Berlin gehaltenen Vorlesungen das 6ko-
nomische Sujet erneut auf, will aber diesmal die Region des Wirtschaftlichen
nicht nur duflerlich mit juristischen Strukturen {iberziehen, sondern sie von
innen her durchdringen und transformieren. Er glaubt sich darin erfolgreich
und deshalb in der Lage, aller zukiinftigen staatlichen Wirtschaftspolitik die
bendtigten Prinzipien vorzugeben. Das zeigt folgender Passus, in welchem
Fichte seine gereifte wirtschaftsphilosophische Position wie folgt zusammen-
fasst:

In Summa: Alles beruht darauf, dass der Staat 1) einen Begriff vom menschlichen Wohl-
stande habe, und von den Mitteln denselben zu erhéhen, und von den wichtigen Folgen
dieser Mittel. 2) Dass er in jedem Zeitpunkte den eigentlichen und wahren Zustand sei-
ner Nation, und ihren Standpunkt in jeder Riicksicht genau kenne. Das Erste, als ein
Apriorisches, ist ihm ohne Zweifel anzumuthen. Das Zweite ergiebt sich aus der Ver-
fassung, indem er den Zustand des Ackerbaues und der Gewerbe, und des Resultates
derselben, der Handlung, die er selbst treibt, immerfort iibersieht, und von Zeit zu Zeit
gendthigt ist, sich genaue Rechenschaft darliber abzulegen, indem er die Preise der
Waaren machen muss. An Gewalt, der National-Industrie die Richtung zu geben, fehltes
ihm gar nicht, indem ohne seinen Willen keine Hand im Staate zu diesem Zwecke sich
regt, und er stets eine Summe von Kréften zur freien Verfligung hat, die er auch beliebig
vermehren oder vermindern kann. Vor dem Heere der Officianten, und der Arbeit und
Schreiberei derselben, die dies herbeifiihren wiirde, fiirchte man sich nicht. (FW X 587,
Herv.i. 0.)

Die in diesen Worten resiimierte Wirtschaftstheorie ist verbliiffend heterodox.
Sie vereinigt in sich Uberlegungen zum Staat als venture-capital-Agentur mit
sozialistischen Doktrinen, sowie Zunftdenken mit physiokratischen Spekula-
tionen und merkantilistischen Spitzfindigkeiten. Okonomisch ist ein gemein-
samer Nenner zu diesen Ideen kaum aufzufinden, wohl aber philosophisch.
Fichte prisentiert seine Theorie schlieRlich als Selbstentfaltung metaphysi-

138 | Vgl. etwa Fichtes Kommentar zum »Handbuch der Staatswissenschaft« von
Theodor Schmalz (1808), (GA 11/13, 9ff).

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

scher Vernunft in Sachen Wirtschaft. Den begrifflichen Schliissel, um den
allem wirtschaftlichen Verkehr zu Grunde liegenden Code des Wesens und
Wertes der Waren zu entziffern, miissen wir also auch in eben diesem philo-
sophischen Unterfangen suchen.

Fichte will verlissliche Bemessungsgrundlagen fiir Fragen der sozialen
Teilhabe und Umverteilung gewinnen. Gelebte Freiheit konkretisiert sich am
Giuterzugang. Wer Allokations- und Distributionsgerechtigkeit fordern will,
muss Giiter verwaltbar und Giiterwerte kommensurabel machen. Darum
mochte Fichte allen Waren einen festen, inneren Wert beimessen, der jeglichen
Schwankungen des sogenannten duferen Wertes, d.h. des Markt- beziehungs-
weise Tauschwertes, gegeniiber stabil bleibt. Er braucht ihn fiir seine Umver-
teilungspolitik. Diesen »Grundmaafistab des Werthes aller Dinge« sucht er
fernab des Preises der Waren, um nicht in »Befangenheit vom Gelde, das alle
gesunde Einsicht in dieser Materie stért« (FW X 558) zu geraten.

Fichte setzt zunichst die Subsistenzkosten des Arbeiters als notwendi-
gen Bestandteil jedes Warenwertes an (FW X 559), unterhalb derselben nichts
dauerhaft produziert werden kénne. Er addiert sodann noch einen Anspruch
des Arbeitenden auf »Mufle« hinzu, genauer: einen Anspruch auf Teilhabe
an den makrodkonomisch tiber das Mafl der Subsistenz aller hinaus erzielten
Giitern (FW X 544). Mufle ist dabei definiert als eine Spanne des »Lebenkén-
nen[s] ohne Arbeiten« (FW X 560), wobei es nicht auf freie Zeit allein, sondern
auch auf eine in dieser Zeit ermdglichte »Lossprechung von allen sinnlichen
Zwecken« ankomme, die durch hinreichende materielle Versorgung sicherzu-
stellen sei (FW X 539). In Zeiten der Mufe gilt es, sich héheren Zwecken, zum
Beispiel der moralischen Selbstvervollkommnung zu widmen.

Damit wechselt Fichte unversehens von einer wirtschaftstheoretischen
zu einer wirtschaftsethischen Position. Denn fiir gewdhnlich verschafft zwar
einem Individuum seine Arbeit wohl Tauschwerte, welche {iber die zur Re-
produktion seiner Arbeitsleistung erforderliche Kostendeckung hinausreichen
und ihm so etwas Mufle gestatten. Doch ist dies nicht immer der Fall: Also
muss der Staat eingreifen. Jedem Biirger, der am gesellschaftlichen Wohlstand
mitarbeitet, steht nach Fichte aus dem gesellschaftlichen Gesamtvermdgen ein
Anspruch auf adiquate Entgeltung zu. Investiert ein Arbeiter Zeit, bringt er
also individuelle Leistung und Mufe ein, um gesellschaftliche Subsistenz und
Mufle zu stiften, so sei ihm dies gerecht zu vergiiten; indem proportional die
von ihm aufgewendete Zeit zu der gesamtgesellschaftlich aufgewendeten Zeit
und dem von dieser erwirtschafteten Uberschuss ins Verhiltnis gesetzt wird
(FW X 561). Der Einzelne multipliziere also seine aufgewendeten Stunden mit
jenem volkswirtschaftlichen Leistungsfaktor und errechne so, was ihm von
Staats wegen zusteht (ebenda).

Damit die Gemeinschaft die materielle Freiheit eines jeden sichern kann,
wird allen Einzelnen aufgegeben, wirtschaftlich so erfolgreich wie méglich zu

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

121


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Qualitative Freiheit

sein. Fichte kommentiert etwa das »Handbuch der Staatswissenschaft« von
Theodor Schmalz (1808) mit der Marginalie: Wohlstand »ist nicht blofles Mit-
tel fiir einen anderen Zwek [sic!], sondern selbst Zwek des Ganzen, so zahl-
reich, cultiviert, und wohlhabend zu seyn als es kann. — Es ist dem Einzelnen
nicht erlaubt zu sagen: ich will mir gefallen lassen, arm zu seyn. Du sollst und
musst so reich seyn, als du kannst.« (GA II/13, 9) Fichtes Sozialutopie braucht
Wirtschaftswachstum.

Aber das allein 16st das Wert(um)verteilungsproblem noch nicht: Wahrend
im Gedankenbild einer statischen Wirtschaft relativ nachvollziehbar ist, wie al-
len die ihnen jeweils zustehende Proportion an Giitern zugemessen werden
kann, bringt eine auf Wachstum zielende, dynamische Ordnung ganz eigene
okonometrische Schwierigkeiten mit sich. Wie kann man in einer sich fort-
wihrend wandelnden Okonomie dauerhaft stabile Eigentumsrelationen etab-
lieren? Wie lisst sich verhindern, dass sich im Tauschverkehr nach und nach
immer grofler werdende Ungleichheiten in den Privatvermdgen herausbilden?
Fichte geht dieses Problem mit der ihm eigenen Neigung zu drastischen L6-
sungen an: Vorstaatliches Figentum erkennt er fiir den Staatszustand schlech-
terdings nicht an. Er fithrt jedwede Eigentumsposition letztlich auf staatliche
Distribution zurtick. Eine Zuteilung von Staats wegen aber kann natiirlich nur
im Lichte eines fiir alle gleichen Rechts erfolgen; sie muss darum allen alles
nach gleichen Grundsitzen zuteilen.

So macht Fichte indes nicht allein die abstrakte Institution von Privateigen-
tum, sondern eben auch den konkreten Privatbesitz zur Modelliermasse staat-
lichen Handelns."”® Entsprechend lisst Fichte es nicht mit einer einmaligen
Zuteilung bewenden. Er will iiberdies erreichen, dass auch nach jener hypothe-
tischen urspriinglichen Zuteilung jeder Biirger durch jeglichen stattfindenden
Tausch der Giiter und Dienste hindurch »den Werth seines Eigentums behal-
te.« (FW X 524) Fichte erstrebt also nichts weniger als die dauerhafte Fixierung
aller relativen Vermogen. Anders als in gewShnlichen Tauschrelationen, wo der
Kliigere oft im Vorteil gegentiber dem Diimmeren, der Wissende gegeniiber
dem Unwissenden, der Unabhingige gegeniiber dem Abhingigen und — auf-
grund von economies of scale und der konventionellen terms of trade — zumeist
auch der Reiche dem Armen gegeniiber im Vorteil ist, soll nunmehr gelten:
»Ins Unendliche fortgetauscht, werden Alle dadurch nicht reicher, noch ir-
mer.« (Ebenda)

Hier wird nicht etwa die Utopie eines freiwillig-kommunitiren Sozialismus
verkiindet. Vielmehr, so Fichte, sei es »Sache des Staats«, diesen »Fortschritt

139 | »Das Dasein der Freiheit des Einzelnen [...] geht so bei Fichte wieder vollig verlo-
ren, indem das empirische Individuum tber die Eigentumsgarantie dem totalen Zugriff
des verwaltenden Gemeinwesens ausgesetzt wird.« Willms, Zur Dialektik der Planung,
S. 1211,

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

der Menschheit« durch eine feste Kontrolle aller Ware-Preis-Relationen und
zur Not auch mit Gewalt zu sichern (GA 11/13, 10). Die logische Voraussetzung
jener staatlichen Preisregulierung bildet eine unbeziiglich auf allen Tausch
formulierte Theorie des wahren Warenwertes. Dafiir also — damit der Staat
einem jeden genau das ihm Zustehende zuteilen kann, erstrebt Fichte eine
metaphysisch zu sichernde Wertkommensurabilitit aller Waren und Dienst-
leistungen. Von dieser absoluten Wertdimension hingen seine Geldtheorie,
seine Handelslehre und seine wirtschaftspolitischen Vorstellungen allesamt
und insgesamt ab.

Was aber ist jener letzte und hochste Mafistab, durch den 6konomischen
Giitern ein ganz und gar marktunabhingiger Wert zugewiesen werden kann?
Die schiere Arbeitszeit bietet sich fiir jene Rolle nicht an, da bekanntlich glei-
che Arbeitszeit nicht immer Gleiches stiftet; weder gleichen Gebrauchswert
noch gleichen Tauschwert. In jeder Konkurrenzwirtschaft geht es ja einigen
Produktionszweigen besser als anderen und noch innerhalb ein und derselben
Profession haben stets einige Produzenten gréfleren Zulauf als andere. Spon-
tan wird sich also kaum ein Markt etablieren, in welchem einfach jeder mit
jedem Giiter zum Preis der in ihnen enthaltenen Arbeitsvolumina tauscht.
Da in der individuellen Nutzenschitzung getauschte Guter im Wert fortwih-
rend schwanken, muss also die zur angestrebten Egalisierung des Tausches
notwendige vereinheitlichende Wertrelation politisch festgesetzt werden.

Jene Festlegung ihrerseits darf nun keine einmalige, fixe Zuschreibung
sein. Andernfalls konnte sich eben der bestindige Produktionszuwachs, den
Fichte von der Gesellschaft verlangt, nicht in ihr abbilden (FW X 544). Bei
einem statischen Wertprinzip wiirde etwa die Steigerung einzelner Produktiv-
krafte dazu fithren, dass sich, durch ein technologisch ja nie in allen Sektoren
zugleich und gleichmiRig stattfindendes Wirtschaftswachstum, die Belas-
tungen zwischen einzelnen Produktionszweigen ungleich verteilen. Das aber
ermoglicht Allokationen, die dem gleichen Recht aller Biirger auf das ihnen
»gebiihrende Eigentum« (FW X 530) zuwiderlaufen. Daher sucht Fichte nach
einem dynamischen Medium, das so ganz automatisch die gesellschaftliche
Progression in Produktivkriften adiquat abspiegelt:

Esistirgend ein Arbeitsprodukt als bleibender Maassstab alles Werthes festzusetzen,
und der Wert aller Gibrigen Arbeitsprodukte darauf zuriickzufiihren. Dass jenes Arbeits-

140 | Etwas anderes ist der Zeitmarkt in eigens dafiir geschaffenen Tauschbdrsen. Sie
sind aber eine Ausnahme, welche die Regel bestétigt; denn es wird ja dort nur deshalb
(allein) in Zeit getauscht, weil man auf solchen Bdrsen nur so Transaktionen tatigen
kann. Mithin belegt, dass zum 1:1-Tausch eigens kiinstliche Umwelten geschaffen
weden, dass sich in Ermangelung jener die dort gewéhrte Tauschrelation nur selten von
selbst einstellt. Ansonsten bediirfte es jener Bérsen nicht.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

123


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Qualitative Freiheit

produkt ein Lebensmittel, und zwar das allergemeinste und gebrduchlichste Lebens-
mittel sein misse, z.B. ein Quantum Korn (ein Scheffel), ergibt sich von selbst; denn
die Lebensmoéglichkeit ist ja derideelle Maassstab alles Werthes der Arbeit. (FW X 563)

Indes jene Setzung, fernerhin jedwede wirtschaftliche Produktion in Korn-
scheffeln zu quantifizieren, versteht sich nicht von selbst. Die (wohl in Anle-
hung an die britische Okonomik seiner Tage vorgenommene) Quantifizierung
6konomischer Giiter in Korn fillt bei Fichte, anders als etwa bei Fichtes Zeitge-
nossen David Ricardo (1772-1823), physiokratisch aus (FW X 565). Ricardo stellt
eine Kornrechnung auf, um zu zeigen, dass ohne Bezug auf 6konometrisch
schwer handzuhabende Geldwertverinderungen sich giiltige Aussagen iiber
marginale und komparative Werte machen lassen; iiber das relative Verhiltnis
von Bodenfertilitit zu Landrente insbesondere.* Ricardo macht mithin einen
regulativen, beispielhaften Gebrauch von der Rechnung in Korn, nimmt aber
keineswegs an, Korn sei der tatsichliche, konstitutive Mafistab allen Wertes.
Fichte hingegen sucht im Korn einen absoluten Wertmesser: Jeglicher Fort-
schritt der Produktivkrifte werde sich am Kornpreis zeigen, welcher — sofern
selbst nicht in Geld gerechnet — immer stabil bleibe und somit als verlissliche
Konstante tauge. Korn verteuere sich stets proportional zur wachstumbeding-
ten Verbilligung der sonstigen Giiterproduktion, glaubt Fichte (FW X 566).
Deshalb sei der Kornpreis das gesuchte dynamische Dritte, das die feste Wert-
relation aller weiteren im Austausche stehenden Giiter audriicken kann. Mit
diesem Wertmaf3stab wird sodann von Fichte die gesamte Volkswirtschaft neu
ausgerichtet:

Der Staat wird die Preise aller auf seiner Oberfladche erzeugten, und in den Handel kom-
menden Arbeitsprodukte aufsuchen, und declarieren; und um diesen Preis wird Jeder
jeden Augenblick gegen das in seinen Handen befindliche Aquivalent in jeder Art die
begehrte Waare haben kénnen. Wie soll nun der Staat dies sichern? Es bleibt kein Mit-

141 | Vgl. David Ricardo, Miscellaneous Pamphlet Collection (Library of Congress) und
Commercial Pamphlet Collection (Library of Congress), An Essay on the Influence of a
Low Price of Corn on the Profits of Stock: Shewing the Inexpediency of Restrictions on
Importation: With Remarks on Mr. Malthus’ Two Last Publications: »An Inquiry into the
Nature and Progress of Rent«and »The Grounds of an Opinion on the Policy of Restricting
the Importation of Foreign Coin«, London 1821 (Originalausgabe: 1815). Sinn und
Zweck der Rechnung in Korn bei Ricardo ist, zu zeigen, wie sich die Profitrate eines
Wirtschaftszweiges nach dem schwéchsten Grenzprofitinnerhalb desselben ausrichtet;
im Falle der Landwirtschaft: wie die Ertragsrate des profitdrmsten Bodens das Mafl auch
fiir die Ertrdge fruchtbarer Béden bestimmt, insofern die Produktivitédtsiiberschiisse
jener Béden durch proportional ansteigende Pachtkosten (Bodenrenten) abgeschdpft
werden.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

tel librig, als dass er den Handel selbst ibernehme, dass er den [...] dritten Stand, den
Handelsstand, selbst mache. [...], d.h. die Kaufleute miissen Staatsbeamte sein, die
auf Rechnung des Staates Alles ohne Ausnahme, was ihnen angeboten wird, kaufen
zu dem festgesetzten Preise, und so verkaufen, auf Rechnung des Staates [...]. (FW X
568f.)

Wirtschaftsmathematisch funktioniert der Fichtes Theorie zu Grunde liegen-
de Kornmafstab nicht. Einmal deswegen, weil die Kornproduktion nicht inter-
temporal stabil ist, aber auch, weil selbst gleichzeitige Kornproduktion von Ort
zu Ort unterschiedlichen Produktionsaufwand erfordert. Eine feste Relation
von aufgewendeter Arbeit zu erwirtschaftetem Korn gibt es daher auch dann
nicht, wenn man den Zeitfaktor vernachlissigt."? Dadurch wird im Ansatz
schon Fichtes Anliegen vereitelt, soziale Gleichheit durch einheitliche Besteue-
rung allen Landbesitzes zu erreichen. Eine derartige Landsteuer wiirde wegen
der unterschiedlichen Fruchtbarkeit verschiedener Béden zu einer unfairen
Gleichbelastung fithren und so das gerade Gegenteil von Fichtes egalitaristi-
schen Absichten erreichen. Eine Schwierigkeit, die sich auch spiteren »One
Tax«-Systemen immer wieder stellt.

Ferner spricht gegen die Kornrechung, dass die tiber Korn zu etablierenden
Austauschrelationen mit anderen Werten, wenn tiberhaupt, nur fiir eine streng
subsistenzorientierte Minimalwirtschaft vorstellbar sind. Keinesfalls erlaubt
dieser Maf3stab, sinnvolle Wertrelationen zu den unzihligen nicht-materiellen
Giitern in komplexen Dienstleistungs- und Kommunikationsgesellschaften
aufzubauen. In einer Kornrechnung kénnen allenfalls Gliter mit Relevanz fiir
ein objektiv-generelles Uberlebensinteresse (wie Grundnahrungsmittel) ein-
gehen. Je ausdifferenzierter indes eine Wirtschaft ist, desto mehr produziert
sie Giiter, die auf subjektiv-individuelle Priferenzen zielen. Da jene durch eine
verallgemeinernde Wirtschaftsrechnung nur im Durchschnitt erfasst werden,
muss eine auf zentraler Kalkulation beruhende Wirtschaftsplanung nicht nur
akzidentell, sondern generell daran scheitern, eine stabile Aquivalenzrelation
zwischen Korn und jenen ausdifferenzierteren Wirtschaftsgiitern aufzubauen.

Warum diese 6konomischen Details? Weil mit Fichtes Annahme eines a
priori bestimmbaren Warenwerts ein Grundpfeiler der Verteilungspolitik ein-
bricht, die den Biirgern gleichen Zugang zu freiheitsrelevanten Lebensgiitern
sichern soll. Fichte iiberschitzt die hermeneutische Kompetenz des Staats
und unterschitzt die heuristischen Potentiale des Marktes. Der Beitrag von
fairen, zugangs- und ordnungsgerechten Mirkten zum Etablieren von Gii-
ter- und Leistungswertrelationen kommt ihm nicht in den Blick. Verglichen
mit seinem Ideal einer sittlichen Optimalallokation erscheint Fichte jedwede

142 | vgl. David Ricardo, On the Principles of Political Economy and Taxation, London
1821 (Originalausgabe: 1817).

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

125


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Qualitative Freiheit

marktférmige Giiterevaluierung und Warenverteilung als klaglich defizitir.
Er nimmt Marktpreise nur als Verzerrung gerechter Tauschrelationen in den
Blick, niemals aber als Verfahren, jene anniherungsweise zu ermitteln.

So erkldrt Fichte beispielsweise Preisschwankungen allein aus dem Pro-
fitmotiv der Hindler, Waren iiberteuert an die Konsumenten weiterzugeben.
Entsprechend wertet er Handelsgewinn als illegitimen Raub am gesellschaft-
lichen Gesamtvermdgen und beschlieft, der Staat solle den Handel lieber in
die eigenen Hinde nehmen (FW X 569f.). Damit nicht genug. Sobald der in-
nerstaatliche Handel wertmetrisch gleichgeschaltet ist, miissen die etablier-
ten Preisrelationen vom Auflenhandel abgeschirmt werden. Fichtes nihere
Uberlegungen dazu (FW X 587fF.) sind Variationen desselben Themas im Ge-
schlossenen Handelsstaat. Sie folgen dem Schema: Die Nationalwirtschaft stellt
eine gefihrdete Ordnung dar, welche allzu leicht durch unkontrollierte innere
wie duflere Handelsregungen aus dem Gleichgewicht gebracht werde. Darum
benétigt der Staat unbeschrinkte Kontroll- und Zwangsbefugnisse. Okono-
mische Freiheit kann — das ist die Essenz — nicht im Markt oder durch ihn,
sondern nur auflerhalb desselben existieren.

Sicherlich wire es nicht fair, Fichte an einem Wissensstand zu messen, der
historisch erst nach dem Scheitern des real-existierenden Sozialismus erreicht
wurde. Wohl aber sollte man Fichtes Theorie mit dem Erkenntnisstand der
National6konomie seiner Tage vergleichen. Diese setzte er ja zu iiberbieten an.
Deshalb fillt es schon ins Gewicht, wenn Fichte deren Erkenntnisse ignoriert.
Wenn er im Handel nichts als eine Ausbeutung der Kunden erblickt, so iiber-
sieht er etwa die aus den kontrazyklischen Warenkiufe der Kaufleute resul-
tierenden Balance- und Allokationsleistungen, welche der Handel fiir die Ge-
sellschaft erbringt. Indem der Handel auf Preisdifferentiale reagiert und diese
allmihlich reduziert, fithrt er langfristig zu einer effizienteren Gtiterallokation
—und damit zu gesteigertem gesellschaftlichen Gesamtvermégen. Ein derartig
erzielter Profit der Hindler stellt eine Abschopfung von einem andernfalls
nicht vorhandenen Gewinn dar und keinen Raub am Gesellschaftsverméogen.
Darin stimmte die deutsche National6konomik des frithen 19. Jahrhunderts
vollauf mit der klassischen Okonomik Englands iiberein. Gleiches gilt, mutatis
mutandis, fir Handel mit dem Ausland. Ungleichgewichtige Handelsbilan-
zen konnen im roundabout trade einer internationalen Verkehrswirtschaft zur
Wohlstandsmehrung aller Parteien fithren. Das war in der klassischen Oko-

143 | Vgl. dazu Fichtes Entwurf »Uber Pfandbriefe«, entstanden wahrscheinlich um
1809/10, insbesondere seine dortigen Ausfiihrungen zur »Dauerhaftigkeit des Wertse,
(GA1l/13, 11): »Die Dauerhaftigkeit desselben kann versichern nur der Staat (wir stehen
wieder beim geschlossenen Handelsstaate).«

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

nomik seit Hume und Smith bekannt und von Ricardo bereits, obgleich mit
fiktiven Zahlenwerten, modelliert worden.™**

Fichte hingegen hilt den Rekurs der englischen Okonomik auf spontane
Handelsgleichgewichte fiir Ausfliichte einer faulen Vernunft, die sich der An-
strengung planerischer Konstruktion verweigert (FW X 554). Er meint, man
habe es bisher nur noch nicht unternommen, die Begriffe von Eigentum, Ver-
kehr und Tausch in aller Schirfe zu durchdenken — und sei so der Méglichkeit
nicht gewahr geworden, das Wirtschaftsleben aus reiner Vernunft zu leiten.
Fichte verkennt auch hier den damaligen Diskussionsstand. Die englische
Okonomik hatte ihre Theorie dynamischer und Ungleichgewichte produktiv
verarbeitender Ordnungen ja als Reaktion auf Ansitze entwickelt, die dem
fichteschen in vielem dhnelten, nimlich als Antwort auf das Scheitern der
iiberzogenen planerischen Hoffnungen von Merkantilisten und Physiokratis-
ten. Die britisch-schottischen Okonomen hatten die Option, rationalistische
Modelle geschlossener Giiterkreisliufe und statischer Handelsgleichgewichte
zu entwerfen, nicht etwa iibersehen, sondern verworfen.

2.2.4 Sozialismus versus Sozialdemokratie

Eine philosophische Bewertung von Fichtes Theorie muss sich nattirlich der
Idee der Freiheit annehmen, um die sich jener Entwurf staatlich gelenkter
Wirtschafts- und Sozialordnung dreht. Dabei ist zunichst einmal anzuerken-
nen, dass Fichte sehr frithzeitig einige wesentliche Probleme der sich globa-
lisierenden Markt- und Verkehrswirtschaft gesehen und zutreffend als Frei-
heitsprobleme bewertet hat. Mit Recht empdrt sich ja Fichte tiber Verhiltnisse,
die Menschen aus 6konomischer Not zum Abschluss von Vertragen bringen,
die sie ansonsten niemals schlieRen wiirden. Das gilt in besonderem Mafle,
wo Menschen durch historisches Unrecht (Kolonialismus, Imperialismus) in
Situationen geraten sind, die es ihnen nunmehr unméglich machen, von du-
Reren Michten definierte Rahmenbedingungen zur wirtschaftlichen Teilhabe
am Weltmarkt zuriickzuweisen. Ungerechter Handel ist unfreiheitlich.

In die Sprache des Sports tibersetzt: Wer keine andere Wahl hat, als sich
durch Preisboxen sein Essen zu verdienen, erkennt mit seinem jeweiligen Auf-

144 | Zum zeitgendssischen Diskussionsstand der Nationalokonomie vgl. den Artikel
»Political Economy«in der vierten Auflage der Encyclopaedia Britannica, Or, A Dictionary
of Arts, Sciences, and Miscellaneous Literature, Edinburgh 1810, Bd. 17, S. 106-123; so-
wie den ebenfalls sehr instruktiven, gleichnamigen Artikel in: The Cyclopaedia or: An Uni-
versal Dictionary of Arts, Sciences, and Literature, Philadelphia; New York 1810. Zur Ein-
ordnung von Fichtes Theorie in den zeitgendssischen Kontext deutscher philosophischer
Theorien der Wirtschaft vgl. ebenfalls Tetsushi Harada, Politische Gkonomie des Idealis-
mus und der Romantik: Korporatismus von Fichte, Miller und Hegel, Berlin 1989.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

127


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Qualitative Freiheit

tritt im Ring die solchen Boxkdmpfen zu Grunde liegenden Regeln zwar als de
facto geltend, aber deswegen noch lange nicht als fair an. Ahnliches gilt heute
tir viele Entwicklungslinder, die auf eine Teilnahme am Weltwirtschaftsver-
kehr nicht verzichten kénnen, aber darum keineswegs ihre legitimen Interes-
sen im Regelungswerk der World Trade Organization angemessen berticksich-
tigt finden: Dieses Problem erkennt Fichte hellsichtig. Wo keine Weltregierung
die Weltwirtschaft regelt, definiert nicht selten schiere Macht die terms of
trade. Handelsvertrage aber, die zwischen asymmetrisch gestellten Partnern
geschlossen werden, perpetuieren nicht selten eben jene wirtschaftliche Un-
freiheit und Not, welche die schwichere Partei zu deren Abschluss nétigen.
Fichtes diesbeziigliche Kritik eines 6konomische Freiheit naiv im »laissez fai-
re« suchenden Liberalismus ist stichhaltig. Freihandel ist daher nur Zug um
Zug mit dem Aufbau einer Weltwirtschaftsordnung einzufordern, die allen
Weltbiirgern fairen Zugang zum Weltmarkt sichert.

So stimmig Fichtes Diagnose, so irrig erscheint dagegen sein Therapievor-
schlag. Wer erkennt, dass dezentrale Tauschgeschifte — unter bestimmten, un-
gunstigen Voraussetzungen — Ungerechtigkeit erzeugen oder verschlimmern,
tite klug daran, den Hebel der Verinderung eher bei jenen ungiinstigen Rah-
menbedingungen anzusetzen als zu versuchen, den freien zwischenmensch-
lichen Giiter- und Leistungstausch aufzuheben. Allem planerischen Optimis-
mus zum Trotz ahnt auch Fichte, die Biirger kénnten versuchen, aus dem von
ihm fixierten Austauschschema auszubrechen. Dagegen ersinnt er nun zwar
etliche polizeiliche Kontroll- und Aufsichtsmafnahmen. Warum aber, so muss
er sich fragen lassen, wiirden Biirger einem System entfliehen wollen, welches
ihnen ihr »vom Staat absolut garantirtes Eigenthum« (FW X 561) ohne jedes
Marktrisiko zukommen lisst? Warum wollen sie nicht einfach folgsam abwar-
ten, bis ihnen aus staatlicher Hand verlisslich das fiir ihre Privatautonomie
Nétige und Zustehende zugeteilt wird?

Fichte stellt sich diese Frage beilidufig selbst, als er untersucht, warum
Menschen in und mit schwankenden Wihrungen handeln (FW X 575). Nie-
mand kann wissen, welche Mengen an Gold und Silber einerseits und welche
Mengen an dadurch zu erwerbenden Gitern andererseits sich auf dem weiten
Erdenrund befinden (FW X 575). Anders dagegen die von seinem Vernunfts-
taat kontrollierte Korngeldmenge; diese hat ja eins zu eins die vorhandene
Kornmenge zu reprisentieren und erhilt damit eine stabile Wertgrundlage
(FW X 571f)). Es erscheint Fichte von daher héchst unverniinftig, dass sich die
Weltbiirger allenthalben auf Handel in nicht fixierbaren, da ihrerseits gehan-
delten Wahrungen einlassen (FW X 575). Das Ziel eines allseitig ausgegliche-
nen Handelsgeschifts werde so doch allemal gefihrdet, und man begibe sich
stindig in Gefahr, das zuvor gehaltene Eigentumsniveau durch unvorteilhaf-
ten Tausch zu vermindern. Fichte kann sich deshalb den auf dem Weltmarkt
stattfindenden Handel in unstabilen Wihrungen nicht anders erkliren als

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

»durch die Noth« der Handelspartner (FW X 576). Miissten sie nicht unter
Ungewissheit verkaufen, so titen sie es gewiss nicht; tun sie es dennoch, so
sicherlich gezwungen; er folgert: »Hier ist Gewalt, durchaus nicht Recht. [...].
Wer gewinnt dabei [...]? Wer die Noth Anderer wohl zu berechnen versteht. Alle
kaufminnischen Spekulationen, was sind sie anders, als Voraussetzungen sol-
cher Noth [...]« (ebenda).

Das Unfreiwillig-Ironische an Fichtes Rédsonnement ist sein Versuch, hier
mit Preisdirigismus aushelfen zu wollen. Denn die meisten Menschen wollen
sich ja von der >Notlage< eines auf ihrer ganz personlichen Nutzenschitzung
beruhenden Giiter- oder Devisentauschs ganz und gar nicht abbringen lassen.
Zum planwirtschaftlichen Gliick muss man sie zwingen.
dass nicht nur Verbrecher und Verriickte, sondern auch Durchschnittsbiirger
nicht selten lieber ihrer eigenen Situationsbeurteilung folgen als wohlwollen-
der staatlicher Planung." Dariiber aber, iiber jene subjektiven Wertvorstellun-
gen, meinte Fichte sich im Duktus objektiven Wertwissens hinwegsetzen zu
konnen.

Eine spannende Frage wire daher: Hitte Fichte sich nicht filschlicher-
weise im Besitz eines unfehlbaren Wertmafistabes geglaubt, wire seine Wirt-
schaftstheorie vielleicht anders ausgefallen? Zu welcher Wirtschaftsform hit-

Fichte verkennt,

te er unter Verzicht auf die Annahme einer metaphysischen Allwissenheit in
Wert- und Wirtschaftsfragen geraten? Wie wire sein Postulat, allen Individuen
im Namen der Freiheit auch eine angemessene Wirksphire zu verschaffen,
unter Bedingungen informationeller Unsicherheit zu realisieren? Hitte es
dann nicht nahegelegen, die Antwort statt in direktiver Freiheit in Formen re-
kursiver Freiheit zu suchen, in Formen also, welche statt Zwang die Freiheit der
Individuen selbst zum Mittel der Reform ihrer Lebenswelt machen? Bei Un-
moglichkeit einer absoluten Wertbemessung miisste es ja zu einer Aufwertung
subjektiver Nutzenschitzungen und zu einer Neubewertung des Marktgesche-
hens kommen.

Sieht man nimlich die am Markt stattfindenden Tauschbeziehungen nicht
langer, wie Fichte, lediglich als staatlich zu korrigierenden wirtschaftlichen
Naturzustand an (FW X 578), so erscheinen Marktpreisbildungen in einem
neuen Licht. Sie treten nun in Erscheinung als interpersonale Diskurse da-
ritber, was bestimmte Giiter den Biirgern etwas, nimlich ihr Geld, wert ist.

145 | Allein das Geld bleibt im Staate Fichtes verfiigungsoffenes Privateigentum, aber
auch das nurin engen Grenezen, denn es wird durch die vermdgenspolitischen Eingriffe
des Staates sowie durch die Ausschliefung allen Weltgeldes in seiner individuell
freisetzenden Wirkung weitgehend beschrankt. Vgl. Willms, Zur Dialektik der Planung,
S. 123, Anm. 560.

146 | Vgl. Karl Hahn, Staat, Erziehung und Wissenschaft bei J.G. Fichte, Minchen
1969, S. 109.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

129


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

Dass es sich dabei von Person zu Person und von Situation zu Situation stets
um unterschiedliche und veridnderliche Preisvoten handelt, ist dann nicht nur
unschidlich, sondern willkommen. Denn eine solche freie und fluktuieren-
de Preisbildung entzieht sich zwar allem planenden Verstand, ist darum aber
nicht notwendig jeglicher Vernunft zuwider. Subsididr tiber den Markt ent-
stehende Allokationen wiren eher als auflerverniinftig anzusehen; sie verlan-
gen nach einer philosophischen Deutung, die nicht alles und jedes in das von
Fichte favorisierte duale Schema von verniinftig versus vernunftwidrig presst.
Der am Markt sich herausbildende Tauschwert von Waren und Dienstleistun-
gen ist nicht zwangslaufig triigerischer Schein, sondern lisst sich eventuell als
notwendige Erscheinung des an und fiir sich selbst nicht greifbaren Wesens und
Gebrauchswertes der Dinge und Leistungen ansehen: als ein Wert, der nicht
durch Vernunft zu bilden, wohl aber — unter bestimmten weiteren Vorausset-
zungen — aus Vernunft zu billigen wire.

Ein solcher Gesichtspunkt entspricht auch eher den von Kant erarbeiteten
freiheitlichen Grundlagen der Wirtschaftsphilosophie, auf denen Fichte auf-
zubauen glaubte. Kant definierte den Warenpreis wie folgt: »Preis (pretium)
ist das oOffentliche Urtheil {iber den Werth (valor) einer Sache in Verhiltnis
auf die proportionirte Menge desjenigen, was das allgemeine stellvertretende
Mittel der gegenseitigen Vertauschung des Fleisses (des Umlaufs) ist.« (AA
VI, 289) Fiir Kant bestimmen also nicht — wie bei Fichte — objektive Selbst-
erhaltungskosten, sondern intersubjektive Werturteile den Preis von Waren.
Sofern dabei die sich am Markt etablierenden Preise nicht unter Bedingungen
illegitimer Verzerrung zu Stande kommen — eine damals wie heute leider all-
zuoft kontrafaktische Voraussetzung —, so diirfen sie als Auskiinfte tiber ge-
sellschaftliche Wertschitzung gelten. Die wirtschaftliche Freiheit der Biirger
kénnte somit gerade im Marktgeschehen und nicht nur gegen dasselbe zur
Geltung gebracht werden.

Damit ein solcher preisvermittelter Wertediskurs funktionieren kann,
missen allerdings die marktwirtschaftlichen Verfahren im Interesse der Frei-
heit aller Menschen optimiert werden. Bis dahin ist es freilich auch heute noch
ein langer, mithsamer Weg. Nur wenn der Zugang zum Marktgeschehen fair
ist und sich das Aushandeln auf allen Seiten ohne Not oder Manipulation voll-
zieht, kann eine Gerechtigkeitsvermutung fiir die dabei erzielten Vereinbarun-
gen gelten. Nur dann darf angenommen werden, dass mit den Mitteln forma-
ler Fairness auch Ergebnisse substantieller Gerechtigkeit erbracht werden. Auf
diesen Aspekt, d.h. auf die angemessenen formalen und prozeduralen Voraus-
setzungen freiheitlich-intersubjektiver Wertdiskurse wire folglich abzustellen,
um dem fichteschen Ideal einer fairen Weltteilhabe aller zuzuarbeiten. Fichtes
sozialphilosophischen Zielen wire also mit einem die Marktfreiheit sowohl af-
firmierenden, wie transformierenden Ordnungs- und Steuerrecht eher gedient
als mit Preiskontrollen, welche die Marktfreiheit ein fiir allemal abschaffen.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Verallgemeinert gedacht fordert 6konomische Freiheit also eher Sozialdemo-
kratie als Sozialismus.

In eine dhnliche Richtung argumentiert Georg Wilhelm Friedrich Hegel
(1770-1831). Er erkennt ebenfalls in sozialen Missstinden handfeste Freiheits-
hindernisse, die dringend aufzuheben sind. So spricht er sich fiir eine staat-
liche Armenvorsorge und Uberwachung der Wirtschaftsordnung aus. Jedoch
tut er dies vor dem Hintergrund einer prinzipiellen Anerkennung der histo-
risch sich herausgebildet habenden Selbstverstindnisse von Individuen und
Institutionen. Hegel sucht Freiheit in bewihrten Formen des Miteinanders
und in deren Weiterentwicklung zu steigern, anstatt im Versuch, das Wesen
der Freiheit vom philosophischen Reif3brett aus ginzlich neu zu vermessen.
Nicht abstrakte philosophische Planung, vielmehr die konkrete Tauglichkeit
einer Lebensform fiir autonomes Handeln ist wichtig. Es ist auszumitteln, wo
und bis zu welchem Grad Institutionen konkreter Freiheit (Familie, Gewerbe,
Korporationen etc.) zu schiitzen und zu stirken sind — und inwiefern der Staat
auch die Pflicht hat, diese zu kritisieren und zu korrigieren. Nicht zufillig wa-
ren es Hegelschiiler, die diese Gedanken zur philosophischen Grundlegung
des subsidiiren Sozialstaats ausbauten.'

Von Hegel fithrt ein kurzer Weg zu Karl Marx (1818-1883). Die biirgerliche
Freiheit, an deren Schutz Hegel lag, werde unter kapitalistischen Bedingungen
zerrieben, so dass zuletzt fiir jeden Freiheit nur noch zu haben sei in den For-
men von Entfremdung (flr Kapitalisten) und Ausbeutung (fiir das Proletariat).
Darum wertete Marx als »negativ« nicht nur die fichtesche, sich gegen ihre
Umwelt wendende Freiheit ab, sondern die bourgeoise Freiheit insgesamt und
zwar einschlieflich all ihrer traditionellen Beziige — als unfreiwilligen Beitrag
zur Verstetigung eines alle sittlichen Bindungen untergrabenden und damit
zutiefst freiheitswidrigen Wirtschaftssystems. Als positives Ideal stellte Marx
ihr eine Freiheit entgegen, derzufolge alle Menschen auch und gerade tko-
nomisch ihr wahres Wesen, ihre Humanitit, realisieren kénnten. Das zu rea-
lisierende Wesen des Menschen liegt dabei Marx zufolge nicht im Riicken der
Geschichte (goldenes Zeitalter, Paradies, Urgemeinschaft usw.) oder auf dem
tiefsten Grund des menschlichen Daseins (Natur des Menschen, Gotteseben-
bildlichkeit), sondern in der Zukunft: es besteht im Ausgriff auf noch ausste-
hende Formen wirtschaftlicher und politischer Freiheit. Im Namen positiver
Freiheit wird darum schliefslich von Marx zur gewalttitigen Vernichtung be-
stimmter Formen negativer Freiheit aufgerufen: Wie bei Fichte wird bei Marx
der Zwang zum Realisierungsmittel der Freiheit erkoren, indes nun nicht
mehr durch paternalistische, sondern revolutionire Gewalt.

147 | Vgl. Stefan Koslowski, Die Geburt des Sozialstaats aus dem Geist des deutschen
Idealismus: Person und Gemeinschaft bei Lorenz von Stein, Weinheim 1989.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

131


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Qualitative Freiheit

Einige Zeitgenossen versuchten, dem moderatere Alternativen entgegen-
zusetzen; etwa Ferdinand Lasalle (1825-1864), der zum Beispiel durch die
Forderung organisatorischer Gegengewichte wie einer organisierten Arbei-
terschaft den Kapitalismus von innen transformieren oder auch Franz Her-
mann Schulze-Delitzsch (1808-1883), der ihn durch Genossenschaften sowie
Konsumentenkooperationen zihmen wollte. Ihnen ging es darum, die in der
Vereinzelung schwachen Individuen durch Assoziierung zu stirken und so
Ausgleichskrifte zur Macht des Kapitals zu bilden. Solche und weitere koope-
rativ orientierte Gruppierungen des 19. Jahrhunderts suchten zwischen dem
Planungsdiktat totalisierender Kollektive einerseits und dem umgekehrten Ex-
trem ungeregelt willkiirlicher Entscheidungen atomisierter Einzelner anderer-
seits einen »dritten Weg«; einen Weg, welcher zwischen individueller Freiheit
und sozialer Verantwortung vermittelt.

Die wohl gediegenste philosophische Ausformung jenes Grundgedankens
eines Liberalismus der verantworteten Freiheit findet sich indes meines Er-
achtens nicht bei jenen, weithin bekannten, sozialliberalen und sozialdemo-
kratischen Figuren, sondern im Werk des heute eher selten zitierten Philo-
sophen Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832). Die philosophische Idee
der Freiheit muss sich ihm zufolge mit dem Freiheitsbewusstsein der Biirger
theoretisch verbinden und praktisch verbiinden, um gesellschaftlich zu wir-
ken. Statt im Stile von Fichte und Marx gegen das falsche Bewusstsein des Volkes
anzuschreiben, will Krause ausgehend vom Bewusstseinsstand seines Publi-
kums philosophieren. Okonomische Gerechtigkeit sei nicht gegen die freiheit-
liche Markt- und Verkehrswirtschaft durchzusetzen. Krause beabsichtigt eher,
soziale Gerechtigkeit vermittels wirtschaftlicher Freiheit und Verantwortung
zu fordern. Krause macht nicht den Zwang zum Mittel der Freiheit, sondern
die Freiheit selbst. Er fithrt die Idee der Freiheit iiber eine kritische Reflexion
auf ihre Voraussetzungen und Ziele zur Konzeption einer liberalen Ordnung
aus, die sich selbst fortwihrend reformiert — und hebt so den philosophischen
Liberalismus auf ein neues methodologisches Niveau.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

2.3 PARTIZIPATIVE FREIHEIT
(KARL CHRISTIAN FRIEDRICH KRAUSE)

Der in der anglophonen Welt nahezu unbekannte Philosoph Karl Christian
Friedrich Krause (1781-1832)® gilt vielen spanischen und lateinamerikanischen
Philosophen als der eigentliche Ahnherr nachhaltiger und kontextsensitiver
Freiheitsphilosophie.'® Obschon in Deutschland die Philosophie Krauses lan-
ge Zeit vernachlissigt wurde, erfihrt sie jedoch seit den 198oern zunehmende
Beachtung in der Fachliteratur. Thr wird zum einen hohe ideengeschichtliche
Relevanz zugesprochen, weil Krause etliche Gedanken vorwegnahm, die spi-
ter fiir den Deutschen Idealismus insgesamt prigend wurden.’®® Zum anderen
wird zusehends das Bild Krauses als eines Philosophen der zweiten Reihe zum
Portrait eines Denkers ersten Ranges aufgebessert, dessen Werk keineswegs
nur fiir die Vergangenheit, sondern auch fiir die Gegenwart hohes Inspira-
tionspotential zukommt.

Ein besonders innovativer Zug Krauses liegt darin, das kantische Projekt
einer auf Freiheit ausgerichteten Philosophie auch methodologisch konse-
quent umzusetzen: dialogisch, phinomenologisch, diskursiv. Krause gelangt
so zu einem differenzoffenen Liberalismus, der fiir die aktuelle Diskussion
viele Anregungen bereit hilt: Am Leitfaden eines auf die ganze Menschheit
ausgerichteten Denkens bedenkt Krause zu Anfang des 19. Jahrhunderts
schon die rechtliche Stellvertretung von ungeborenem Leben, Unmiindigen,
Behinderten, entfernt lebenden Vélkern und zukiinftigen Generationen; er
spricht sich fiir globale Ordnungsstrukturen zur friedfertigen Behebung inter-
nationaler Konflikte aus, betont die Bedeutung von nachhaltigem Naturschutz

148 | Neben Verweisen auf Krause im Werk von Thomas Hill Green und James Lorimer
findet sich m.W. in deranglophonen Welt nurin MacCauley ein starker Advokat Krauses.
MacCauley hingegen l&dsst es dann an Lobpreis Krauses auch nicht fehlen und schildert
Krause als »one of the best, wisest, most prescient and, in true manliness, one of the
greatest of human kind« und betrachtet es als groRes Ungliick, dass Krause nicht
Fichtes Nachfolger in Berlin wurde, sondern »the compliant and complacent Hegel.«
Clay MaCauley, »Krause’s 1818 League of Peaces, in: The Advocate of Peace (1894-
1920),81,No.2(1919): 43-48, S. 44. Siehe insgesamt auch: Clay MacCauley, Krause’s
League for Human Right and Thereby World Peace, Tokyo 1917.

149 | Vgl. Claus Dierksmeier, »Krausisme, in: Susana Nuccetelli, Ofelia Schutte und
Otavio Bueno (Hg.), A Companion to Latin American Philosophy, 2010.

150 | Vgl. die Studien von Enrique M. Urefa, K.C.F. Krause: Philosoph, Freimaurer,
Weltbiirger: Eine Biographie, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991 und Enrique M. Urefia,
Philosophie und gesellschaftliche Praxis: Wirkungen der Philosophie K.C.F. Krauses
in Deutschland, 1833-1881 Stuttgart-Bad Cannstatt 2001 sowie Dierksmeier, Der
absolute Grund des Rechts.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

133


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Qualitative Freiheit

und pladiert fiir die umfassende Abschaffung jeglicher religioser, geschlecht-
licher wie rassischer Diskriminierung — und das alles zu einer Zeit, als der
vorherrschende Ton sich bekanntlich in den Stimmlagen eines nationalen wie
sexistischen Chauvinismus gefiel.

Jene um das Jahr 1800 duflerst untypischen Postulate sind nicht einfach
die Prophezeiungen eines geheimnisvoll mit der Zukunft in Fithlung stehen-
den Bewusstseins. Sie lassen sich vielmehr stimmig aus Krauses methodo-
logischen Grundiiberzeugungen herleiten. Kant hatte ja bereits auf die Selbst-
beziiglichkeit der Freiheitsidee aufmerksam gemacht (vgl. Abschnitt 2.1.1).
Wihrend Kant die Idee der Freiheit durch einen Bezug auf sich selbst inhaltlich
fortbestimmte, geht Krause noch einen Schritt weiter und nimmt jene riick-
beziigliche Denkbewegung auch methodisch auf. Krause will alle Personen am
Zustandekommen der Regeln beteiligen, unter denen sie leben; wo mdoglich,
direkt und partizipativ, und wo dies (noch) unméglich ist, so doch wenigstens
indirekt und reprisentativ. Aus jenem Ansatz entwickelt Krause eine globale
Freiheitsethik, deren Potentiale bis heute noch nicht ausgeschopft sind.

Auffallend ist dabei die Nihe der krauseschen Lehre zu Argumenten, die
derzeit von Vertretern von »capabilities«-Theorien vertreten werden. Ganz wie
jene moniert Krause das Versagen der Sozialvertragstheorien angesichts asym-
metrischer Lebensverhiltnisse: Wann immer bestimmte Anspruchsgruppen
(Kinder, Frauen, Behinderte oder auch Tiere) so gestellt sind, dass die Bertick-
sichtigung ihrer Interessen nicht im Selbstinteresse rationaler Nutzenmaxi-
mierer liegt, droht die vertragstheoretische Konstruktion zu versagen. Krause
hinterfragt daher, ob nicht deren Grundannahmen (gesellschaftliche Solidari-
tit iiber einen Vertrag zum wechselseitigen Nutzenstausch zu legitimieren)
revidiert werden miissen, und greift damit der heute von Martha Nussbaum
und Amartya Sen vertretenen Kritik am Kontraktualismus vor.

Im Detail kann jenen Berithrungspunkten im Rahmen dieser Unter-
suchung nicht nachgegangen werden. An besonders eindriicklichen Stellen
werde ich jedoch diese Parallelen dadurch hervorheben, indem ich in den Fuf3-
noten auf entsprechende Fundstellen im Werk Martha Nussbaums verweise.
Abgesehen von jener systematischen Nihe Krauses zum »capabilities approach«
mag es auch historische Verbindungslinien gegeben haben, und zwar einerseits

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

iiber Thomas Hill Green und Ernest Baker! und andererseits iiber Friedrich
Frobel und John Dewey.'?

151 | Amartya Sen studierte in Cambridge (UK) in einemvon Ernest Baker beeinflussten
Umfeld; Baker war Schiiler von Thomas Hill Green. Dieser, ein exquisiter Kenner des
deutschen Idealismus, stand nicht nur sachlich Gedanken Krauses nahe (etwa in
Bezug auf seinen beféhigungsorientierten Freiheitsbegriff, seine panentheistische
Methaphysik und dessen Konzeption eines Weltblrgertums), sondern bezog sich
gelegentlich auch explizit auf Krause (etwa auf dessen Definition des Rechts als eines
die Voraussetzungen verniinftiger Selbstbestimmung umgreifenden Anspruchs auf
Freiheitsermdglichung); vgl. Thomas Hill Green, Peter P. Nicholson und Richard Lewis
Nettleship, Works of Thomas Hill Green, Bristol 1997, Vol. Il, S. 341.

152 | Martha Nussbaum stellt in Fragen der Pddagogik eine N&he ihrer Konzeption zu
John Dewey her (zum Beispiel in Nussbaum, Not for Profit S. 18, 60), der seinerseits (in:
John Dewey, Democracy and Education: An Introduction to the Philosophy of Education,
New York 1929, S. 207) ausdriicklich und nachdriicklich auf die Werke Friedrich Frobels
verweist. Frobel aber stand mit Krause in direktem Austausch. Zum Verhéltnis Frébel/
Krause vgl. Paul Hohlfeld, »Uber Krause und Frobel«, in: Die Neue Zeit, 3, No. 7 (1874),
S. 161-182; Ludwig Kunze, Die pddagogischen Gedanken Karl Christian Friedrich
Krauses in ihrem Zusammenhang mit seiner Philosophie dargestellt, Langensalza
1911, S. 138-145; Klaus Giel, »Unvorgreifliche Gedanken Uber die Beziehung zwischen
Krause und Frobel«, in: Klaus-Michael Kodalle und Evangelische Akademie Hofgeismar
(Hg.), Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832): Studien zu seiner Philosophie und
zum Krausismo, Hamburg 1985, S. 112-123; sowie vor allem Urefa, Philosophie und
gesellschaftliche Praxis, S. 215ff. Krause und Frdobel lernten einander kennen, weil
Krause auf einen Aufsatz Frobels in der Zeitschrift Isis wohlwollend-kritisch reagierte:
wohlwollend beziiglich seiner paddagogischen Inhalte, aber kritisch, weil Frobel seine
Erziehungsideale als »deutsche« ausgab, wohingegen Krause fiir »menschheitlich«
plédierte. AnschlieBend begann ein Briefkontakt, der allerdings erst intensiver wurde,
als Frobel anfing, Krauses Werke zu lesen. Frobel versuchte sodann, Krause personlich
kennenzulernen. Es fand ein Treffen zwischen beiden Lehrern und einigen ihrer Schiiler
statt, das menschlich wie sachlich positiv verlief: die Schulen begannen eine enge
Kooperation. Das wesentliche Bindeglied wurde Krauses Schwiegersohn Leonhardi, der
mehrund mehr seine Betatigung im Feld der Frébelschen Projekte (insbesondere an der
Frobel-Schule in Keilhau) suchte (vgl. Urefa, ebenda, S. 298ff.). Es kam zu einer engen
Zusammenarbeit u.a. auch im Allgemeinen Erziehungsverein (ab 1872). Eine weitere
Briicke konnte derseitens derkrausistischen Institucién Libre de Ensefanza propagierte
Grundsatz der zyklischen Bildung darstellen. Zyklische Bildung steht bei Krausisten fir:
keine Trennung der Lehrinhalte der verschiedenen Altersklassen, keine Abschottung
der F&cher voneinander, Themenwiederaufnahme und Vertiefung als Standardmodell
des Lernfortschritts, Lebensweltanbindung, Wechselbezug der Themen, vernetztes
Denken; vgl. Le6n Esteban Mateo, El Krausismo, la Institucién Libre de Ensefanza y

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

135


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

Im Folgenden lokalisiere ich zunichst Krauses Denken im Kontext der Phi-
losophie um 1800, stelle dann heraus, inwiefern sein relationales Personalitits-
konzept und sein qualitatives Freiheitsverstindnis ihn antrieben, methodisch
grundlegend anders vorzugehen als etliche seiner philosophischen Zeit- und
Zunftgenossen, leite anschliefend die zentralen Positionen von Krauses Poli-
tik-, Sozial- und Wirtschaftsphilosophie ab und riicke zuletzt deren Relevanz
fur gegenwirtige Globalisierungsprobleme in den Blick. Dabei wird auch an
einigen Beispielen aufgezeigt, wie seine Freiheitsphilosophie in Spanien und
Lateinamerika wirksam wurde.

2.3.1 Rezeption, Kontext und Methode

In vielen spanischsprachigen Lindern hat Krauses Philosophie in der politi-
schen Bewegung des krausismo, eines auf soziale Harmonie zielenden Libera-
lismus, praktischen Ausdruck gefunden.’® Uber ein halbes Jahrhundert, von
Mitte der 1860er-Jahre an bis zu seiner Unterdriickung durch Franco Mitte der
1930er, prigte der krausismo das Verfassungsleben und die politische Kultur
Spaniens.’™ Gleiches gilt fiir Argentinien und Uruguay, wo seit den 1870ern

Valencia, Valencia 1990, S. 56ff. Wie schon auf den ersten Blick erkennbar, d&hneln jene
padagogischen Uberlegungen sehr dem von John Dewey verfolgtem (und von Martha
Nussbaum beflirworteten) Programm einer lebenstauglichen und zur demokratischen
Selbstbestimmung befahigenden Bildung. Francisco Querol Ferndndez betont zudem
(in: La filosofia del derecho de K. Ch. F. Krause: con un apéndice sobre su proyecto
europeista, Madrid 2000, S. 395) die fest zum Krausismus gehdrende Forderung nach
einer lebenslangen Bildung. Zur Ableitung dieser und weiterer vielfach exportierter
Erziehungsgrundsatze der Institucion Libre de Ensefanza aus der Philosophie Krauses,
vgl. Francisco Garrido Dominguez, Francisco Giner de los Rios, creador de la Institucion
Libre de Ensenanza, Granada 2001, S. 59-64. Mehr zu den politischen Aspekten der
krausistischen Péddagogik weiter unten.

153 | Zum krausistischen Konzept des »harmonischen Liberalismus«, vgl. Juan José
Gil-Cremades, »Die politische Dimension des Krausismo in Spanieng, in: Klaus-Michael
Kodalle (Hg.), Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832): Studien zu seiner Philoso-
phie und zum Krausismo, Hamburg 1985, S. 221-223.

154 | Nicolds Salmerdn, Prasident der ersten spanischen Republik, gilt den meisten
als »exponente de la penetracidn krausista en la vida plblica«, vgl. exemplarisch: Juan
Terradillos Basoco, »El Institucionalismo y el nuevo enfoque de la Doctrina Penals,
in: Alvarez Lépez (Hg.), La Institucidn Libre de Ensefianza: su influencia en la cultura
espanola, Cadiz 1996, S. 80. Carlos Otto Stoetzer weist daraufhin (in: Karl Christian
Friedrich Krause and His Influence in the Hispanic World, 1998, S. 98), dass nicht
nur Salmerén, sondern auch der dritte Prasident der spanischen Republik, Castelar,
krausistisch ausgerichtet war, was nicht ohne Wirkung auf die spanischen Verfassung

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

ganze Prisidentengenerationen sich dem krausistischen Denken verschrie-
ben, — bis in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts auch dort Diktatoren das
Zepter tibernahmen und jedweden Liberalismus unterdriickten. Sogleich nach
dem Ende jener Diktaturen bekannten sich jedoch die ersten erneut demo-
kratisch gewidhlten Prisidenten jener Linder und die sie stiitzenden Parteien
wieder zum geistigen Vermichtnis Krauses. Dies gilt sowohl fiir den argenti-
nischen Prisidenten Raul Alfonsin und die zu seiner Amtszeit sehr populi-
re liberale Partei Argentiniens, Uni6én Civica Radical (UCR), wie auch fiir die
Battle-Familie in Uruguay, aus der schon mehrere Staatsprisidenten hervor-
gegangen sind.

Bis in die 199oer-Jahre hinein glaubte man, die Programmschriften des
Krausismus seien Eigenschépfungen der iberischen Kultur. Textanlaysen von
Enrique Menendez Urefa haben jedoch gezeigt, dass die von Julian Sanz del
Rio, dem Vater des spanischen Krausismus, unters Volk gebrachten Schriften —
obschon dieser anderes glauben machte — nichts weiter als geschickt arrangier-
te Ubersetzungen von Krauses Originalen waren.”®> Vor wenigen Jahren legte
Urefia zudem umfangreiche und penibel recherchierte Studien vor, welche die
heute noch verbreitete Wahrnehmung von Krause als »vergessener Privatdo-
zent« zurechtriicken. So konnte Urefia zeigen, dass es durchaus so etwas wie
einen deutschen Krausismus zu Ende des 19. Jahrhunderts gab. Die Ansicht,
Krauses Werk sei hierzulande ginzlich ungehort verhallt, ist daher zu korri-
gieren.!%

Krause gebiihrt Beachtung im Kontext der freiheitlich orientierten deut-
schen Philosophie des frithen 19. Jahrhunderts. Damals strebten zahlreiche
Denker danach, Kants Freiheitstheorie auch auf soziale Fragen anzuwenden.
Im Wettlauf um die 6ffentliche Kantnachfolge hatte zunichst Fichte die Nase
vorn, denn er tibertraf viele seiner Mitbewerber durch die systematische Ge-
schlossenheit seines Ansatzes. Krause, obschon er als Musterschiiler Fichtes
galt,”” mochte sich dieser weitverbreiteten Sicht nicht anschlieRen. Bereits im
Alter von 22 Jahren legte er einen rechtsphilosophischen Entwurf vor, der nach
Anlage und Inhalt sowie durch seinen Titel mit Fichtes »Grundlage des Na-
turrechts« konkurrierte. In seiner »Grundlage des Naturrechts« von 1803 warf

von 1869 blieb (vgl. auch S. 104). Zur krausistisch gepragten Entstehungsgeschichte
der spanischen Republik vgl. insgesamt: C. A. M. Hennessy und Paul Avrich Collection
(Library of Congress), The Federal Republic in Spain: Pi y Margall and the Federal
Republican Movement, 1868-74, Oxford 1962 und John Brande Trend, The Origins of
Modern Spain, Cambridge, England; New York 1934 (Originalausgabe: 1921), S. 30-49.
155 | Vgl. Urefia, K.C.F. Krause: Philosoph, Freimaurer, Weltbirger, S. 14.

156 | Vgl. ings. Urefa, Philosophie und gesellschaftliche Praxis.

157 | Vgl. Rafael V. Orden Jiménez, El Sistema de la Filosofia de Krause: Génesis y
desarrollo del Panenteismo, Madrid 1998, S. 41-56.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

137


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

Krause in klaren Worten Fichtes Philosophie gravierende strukturtheoretische
Mingel vor.’*® Aus dieser Kritik lisst sich rekonstruieren, wie Krause sich vom
direktiven Liberalismus Fichtes absetzte und seinen eigenen, partizipativen Li-
beralismus in Stellung brachte.

Fichtes Deduktionen, beklagt Krause, versuchten »durch teleologische
Scheinbeweise« (NR 2306) eine Konkretheit vorzutduschen, welche aber nur
eine Philosophie gewinnen konne, die sich — anders als die Fichtes — nicht blofd
zum Schein auf das Leben der Menschen und ihre Vorstellungen einlasse.’
Krause wollte daher die alltigliche Weltanschauung — und die fiir sie typische
Annahme einer eigenstindigen Auflenwelt — rehabilitieren (K 5). Anders als

158 | Zur Textgeschichte und zum geistesgeschichtlichen Hintergrund der Schrift vgl.
Wolfgang Forster, Karl Christian Friedrich Krauses friihe Rechtsphilosophie und ihr
geistesgeschichtlicher Hintergrund, Ebelsbach 2000.

159 | Die Schriften von Krause werden mit Bezug auf folgende Siglen zitiert: (AR):
Abriss des Systemes der Philosophie des Rechtes oder des Naturrechts, Gottingen
1828; (ERB): Der Erdrechtsbund an sich selbst und in seinem Verhéltnisse zum Ganzen
und zu allen Einzeltheilen des Menschheitlebens, aus dem Nachlass herausgegeben
von: Georg Mollat, Weimar 1893; (EU): Entwurf eines europdischen Staatenbundes als
Basis des allgemeinen Friedens und als rechtliches Mittel gegen jeden Angriff wider
die innere und duBere Freiheit Europas (1814), herausgegeben von H. Reichel, Leipzig
1920 (Originalausgabe 1814); (G): Grundlage des Naturrechts, oder philosophischer
Grundriss des Ideales des Rechts. Erste Abtheilung, Jena 1803; (G Il): Grundlage des
Naturrechts oder philosophischer Grundriss des Ideales des Rechts. Zweite Abtheilung,
herausgegeben von G. Mollat, Bd. I, Bd. Il, Weimar 189f0; (GW): Vorlesungen (iber
Grundwahrheiten der Wissenschaft, zugleich in ihrer Beziehung zu dem Leben. Nebst
einer kurzen Darstellung und Wiirdigung der bisherigen Systeme der Philosophie,
vornehmlich der neuesten von Kant, Fichte, Schelling und Hegel, und der Lehre Jacobi’s.
Fiir Gebildete aus allen Stédnden, Gottingen 1828; (K): Erkldrende Bemerkungen und
Erlduterungen [Kommentar] zu J.G. Fichtes Grundlage des Naturrechts, herausgegeben
von: Georg Mollat, Leipzig 1893; (LL): Lebenlehre oder Philosophie der Geschichte
zur Begriindung der Lebenkunstwissenschaft, Leipzig, 1904; (Nph): Anleitung zur
Naturphilosophie. I. Deduction der Natur, Il. Anleitung zur Construction der Natur, Jena;
Leipzig 1804; (NR): Vorlesungen (iber Naturrecht oder Philosophie des Rechts und des
Staates, herausgegeben von R. Mucke, Leipzig 1892; (SL): System der Sittenlehre.
I. Versuch einer wissenschaftlichen Begriindung der Sittenlehre. Zweite, vermehrte
und verbesserte Auflage, Il. Abhandlungen und Einzelgedanken zur Sittenlehre,
herausgegeben von P. Hohlfeld und A. Wiinsche, Weimar 1888; (Sysl/Il): Vorlesungen
zum System der Philosophie, (Teil 1/11), herausgegeben von: Siegfried Plegerl, Breitenfurt
1981 (Originalausgabe: Gottingen 1828).; (U): Das Urbild der Menschheit, Gottingen
1851 (Originalausgabe 1811); (VR): Das System der Rechtsphilosophie - Vorlesungen
fir Gebildete aus allen Stédnden, herausgegeben von K. A. D. Roder, 1874.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Fichte identifiziert Krause nicht eine Welt, auf die man sich unter anderem
sittlich-freiheitlich bezieht, mit einer, die eigentlich nur darum existiert, damit
man sich so auf sie beziehen kénne; eine Welt also, die abziiglich ihrer Ver-
zweckung durch menschliche Freiheit weder Sinn noch Eigenwert hat. Folge
man dagegen Fichtes Sicht, so entstiinde ein nicht zu tilgender Dualismus
zwischen dem Verniinftigen (Freiheit) und dem Vernunftwidrigen (Notwen-
digkeit).

Krause zufolge fehlt hier ein gegen Vernunft indifferentes Medium von
nicht schon verniinftiger, aber allein darum noch nicht wider-verniinftiger,
sondern verniinftig bestimmbarer Sinnlichkeit. Insofern mangele es aber
an der Moglichkeit, das Ich mit der Natur produktiv zu synthetisieren. Frei-
heitliches Leben trete zwangsliufig in Gegensatz zur Natur, und es resultiere
»eben die verkehrte Ansicht der Natur, dass sie bloy Hemmung, Widerstand
sei, nicht aber reelles Leben« (K 5). In einer solchen Theorie muss Freiheits-
titigkeit in der Natur verkommen zur Forderung nach radikaler Freiheitsver-
wirklichung gegen alles noch nicht Verniinftige — und damit auch gegen die Na-
tur. Daraus resultiere, so Krause, Fichtes philosophische Abtétung der Natur
zum »Material der Pflicht« (GA 1/, 353) sowie die von Fichte verfochtene, von
Krause aber scharf kritisierte Abwertung von Tieren und Pflanzen zu an sich
wertlosen Sachen (GW 455).

Eine &hnliche Stoflrichtung dokumentieren Einwinde gegen Fichtes
Interpersonalititstheorie.'®® Fichte hatte ja zeitweilig vertreten (vgl. Abschnitt
2.2.1), dass Freiheit sich durchgingig durch sittliche Selbstbindung als ver-
niinftige Freiheit beweisen miisse, wolle sie nicht ihren Anspruch auf An-
erkennung verwirken. Krause zufolge jedoch kann man die Anerkennung der
Menschenwiirde weder erwirken noch verwirken (K 11). Nicht die stets bedingte
Wechselseitigkeit faktischer Anerkennung begriindet daher das Grundrecht
aller Menschen, als moralische Vernunftwesen anerkannt zu sein. Vielmehr
das unbedingte Recht, als Vernunftwesen geachtet zu werden, begriindet eine
absolute Rechtspflicht zur allseitigen Anerkennung. Deshalb fordert Krause in
direktem Gegensatz zu Fichte: »Behandle auch den als ein verniinftiges We-
sen, der dich als ein unverniinftiges behandelt, der deine Verntinftigkeit nicht
respektiert.« Selbst, »wenn mich niemand respektiert, so entbindet mich dies
nicht von meinem Respekt im allgemeinen, auch rechtlich nicht« (K 13f., Herv.
i.0.).

160 | Diese Einwande treffen nicht Fichtes spatere Interpersonalitatstheoreme.
Da Krause ein intimer Kenner der Wissenschaftslehre nova methodo war (von ihm
stammt die heutigen Druckfassungen zu Grunde liegende Mitschrift) - und einen ihr
vergleichbaren Ansatz zu seiner Interpersonalitatstheorie gebrauchte - ist auch nicht
davon auszugehen, dass dies Krauses Absicht war.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

139


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Qualitative Freiheit

Fichtes Lehre, Rechtsgrund sei die Symmetrie und Wechselseitigkeit der
Rechtsleistungen, wird zugunsten einer Rehabilitierung der »Urrechte« der
Personlichkeit zuriickgewiesen (K 29). Die einem jeden Menschen zustehen-
den Freiheiten resultieren demnach nicht aus welchselseitigem Tausch bezie-
hungsweise Vertrag. Man ist anderen Personen zur Erméglichung ihrer Frei-
heiten nicht nur (hypothetisch) verpflichtet, wenn und sofern man von ihnen
symmetrische Gegenleistungen erwarten kann.'®! Es gibt vielmehr eine (kate-
gorische) Pflicht, jedem Freiheit zu erméglichen; und diese erstreckt sich auch
auf durch und durch asymmetrische Verhiltnisse (wie etwa auf die Rechte
zukiinftiger Generationen oder von Menschen mit Behinderungen). Nicht das
quantitativ-maximierende Kalkiil von miteinander um Rechte und Vorteile
schachernder, einander aber ansonsten unverbundener Individuen errichtet
den Sozialvertrag. Sondern die qualitativ-optimierende Logik eines humanen
Miteinanders gewihrt allen Personen das Recht zu einem selbstbestimmten
Leben; und dazu gehort, so Krause, auch das Recht, sich autonom in Sozial-
vertrigen zu binden.!®?

Fichtes Lehre, strenge Wechselseitigkeit allein kénne Rechtsanspriiche be-
griinden, wird von Krause im Ubrigen sogar dort zuriickgewiesen, wo Tausch-
und Vertragstheorien naturgemifl als besonders stark gelten: im Rahmen
privatrechtlicher Vertrige. Keinesfalls entstehe Recht allein aus Vertrag. Aus
einem allen Menschen zustehenden Personlichkeitsrecht entstehe vielmehr
erst ein Recht auf Vertragsschliisse, weshalb nicht der an sich zufillige Wille
der Parteien den Grund des Rechts, sondern zuerst das Menschenrecht den
notwendigen Grund zur rechtlichen Privatautonomie liefere.

Daher kann auch die Gultigkeit des Rechts urspriinglich nicht auf irgend einem Vertrag
beruhen, weil jeder Vertrag willkiirliche Bestimmung des Willens voraussetzt. Willkiir
aber ist eine jede Bestimmung der inneren Freiheit, die ihre Bestimmungsgriinde bloss
aus der wollenden Person als einzelner Person entlehnt. Das Recht gibt vielmehr erst
selbst dem freien Willen die Sphére seiner Willkir und berechtigt ihn erst, sich will-
kiirlich in den angewiesenen Grenzen zu bewegen. Jeder Vertrag also, wenn er selbst

161 | ZurSichtdes»capability approach«zum namlichen Thema vgl. Martha Nussbaum,
Frontiers of Justice, S. 393f, z.B das folgende Zitat (ebenda, S. 160): »We do not have to
win the respect of others by being productive. [...] Productivity is necessary, and even
good; but it is not the main end of social life.« Die Suche nach wechselseitigem Vorteil
sei schlicht ein »wrong account of the primary basis for social cooperation«; (ebenda,
S. 129).

162 | Vgl. Martha Nussbaum: »We acknowledge, as well, that the kind of sociability
that is fully human includes symmetrical relations, [...], but also relations of more or
less extreme asymmetry; we insist that the nonsymmetrical relations can still contain
reciprocity and truly human functioning.« (Frontiers of Justice, S. 160)

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

rechtskréftig sein soll, setzt schon das Dasein des Rechts in und durch den Staat vo-
raus, diesen Vertrag schliessen zu dirfen. Kurz: in dem schon hergestellten Staat ist
es moglich, rechtskraftige Vertrdge zu schliessen. [...] Es ist also ein tiefes und schad-
liches Missversténdniss, alle Rechte, sogar den Staat, und alle Rechtsbefugnisse auf
Vertrége zu griinden, auf sogenannte Grundvertrége, die keine Rechtskraft ausser der
Willkiir haben.« (ERB 39f.)

Selbstrein privatrechtliche Vertrige und die mit ihnen einhergehenden Rechts-
bindungen gehen keineswegs, wie Fichte meinte, samt und sonders unter,
sobald nur eine Seite den Vertrag in irgendeiner Form nicht erfiillt (K 37).
Wechselseitigkeit kann also erst konkrete Rechte schaffen, sofern sie selbst
bereits abstrakt ins Recht gesetzt und juristisch dazu ermichtigt ist; eine Ein-
sicht tibrigens, die im Einklang mit stindiger positiv-rechtlicher Praxis steht
und im produktiven Widerspruch zu den zu Ende des 20. Jahrhunderts vor-
herrschenden spiel- und nutzentheoretischen Rekonstruktionen von Recht
und Gesellschaft (dazu mehr in Kapitel 3).1®

Im gleichen Kontext einer Ablehnung der mechanistisch-wechselseitigen
Rechtsbegriindung greift Krause auch Fichtes Theorie des Notwehrexzesses
an. Man durfe keineswegs denjenigen, der einen nur geringfiigig schidigt,
aufgrund des angeblichen Wegfalls jedes juristischen Verhiltnisses, nach Be-
lieben traktieren (K 38). Insgesamt sei Fichtes »widerrechtlich bestimmit[es]«
Strafrecht zurilickzuweisen, welches die Zulissigkeit von roher Strafgewalt da-
rin erkennt, dass Menschen durch rechtswidriges Tun ihre Rechtswiirde ver-
léren und fortan wie Tiere behandelt werden kénnen (VR 116).1* Krause notiert
so lapidar wie durchschlagend:

Thesis istfalsch; denn die angefiihrte Bedingung [sc.], dass der andere mir gegeniiber
nicht rechtswidrig handelt] ist keineswegs das Fundament der Rechtswirdigkeit, son-
dern die verniinftige Natur [sc. des anderen]. Letztere miisste ausgezogen werden mit
der einzelnen rechtswidrigen Handlung, dieses aber ist iberhaupt unméglich. [...] Also
ist Fichtes Konsequenzenmacherei ungerecht. (K 46)

Fiir Krause ist die »verniinftige Natur« des Menschen die Grundlage seiner
Freiheit; sie fundiert seine unbedingte Wiirde und markiert diese als — auch

163 | Vgl. hierzu die intensive Kritik von Martha Nussbaum am »contractualisme«
schlechthin: »our dominant theories of social contract give us the wrong message. For
centuries they have been giving us a defective story about why people get together to
form a society.« (Frontiers of Justice, S. 222f.); siehe auch dieselbe: Creating Capabil-
ities, S. 87.

164 | Vgl. Kdhler, Begriindung, S. 118.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

141


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Qualitative Freiheit

seitens der jeweiligen Personen selbst — unveriduferlich.'®® Folglich seien uni-
versale »Weltbiirgerrechte« zu proklamieren, die allen Menschen kraft ihres
Personseins und nicht erst vermittels historischer Staatsformen gewisse Frei-
heiten zuerkennen. Uber jene Weltbiirgerrechte schreibt Krause:

Sie geblhren mir nicht als Birger dieser Erde und dieses Staates, sondern als Biirger
der Welt. Ich kann sie daher nebst dem Rechte auf meinen Leib, als ndchste Bedingung
ihrer Erreichung, meine weltbirgerlichen Rechte, und ihren Besitz mein weltbirgerli-
ches Eigentum nennen; sie sind iiber allen positiven Zwang erhaben und stehen mit
unverbrennlichen Ziigen im Gesetzbuche der Welt. (G 28)

Da Krause die Idee der Freiheit nicht nur zum hochsten Inhalt, sondern auch
zum ersten methodischen Prinzip der Philosophie macht, will er seine Philo-
sophie der Freiheit keinesfalls dem Publikum gebrauchsfertig vorsetzen. Er
will es vielmehr folgerichtig an deren Konzeption beteiligen. Wenn Freiheits-
philosophie befreiend wirken soll, so miissen Zweck und Mittel der Freiheit
harmonieren. Der Weg der Philosophie hat bereits einen Ausblick auf ihr
Ziel zu liefern. Krause will seine Leser nicht rhetorisch tiberwiltigen, son-
dern sachlich tiberzeugen. Deshalb rekurriert er immer wieder auf vorphilo-
sophische Einstellungen sowie alltigliche Empfindungen und bindet diese in
seinen Gedankengang mit ein. Er sucht nach einer Theorie, welche die ge-
wohnlichen Anliegen und die tatsichlichen Selbstverstindnisse der Menschen
nicht als unwissenschaftlich zuriickdringt. Es gelte vielmehr, diese klarer
und widerspruchsirmer, als die von ihnen selbst vertretenen Gedankenfigu-
ren verstehen, rekonstruieren und adressieren zu kénnen; dann wiirden die
Menschen der Philosophie gerne Gehor schenken und ihr aus freien Stiicken
folgen. Daher setzt er auf dialogisches Argumentieren, nachvollziehbare Ge-
dankenexperimente und eine auf Probe ihrer empirischen Erklirungskraft hin
unternommene — falsifikationsoffene — Theoriebildung; kurzum auf Metho-
den, die sich in der akademischen Philosophie erst weit spiter einbiirgerten.'®®

So konstruiert Krause seit 1803 seine Philosophie zweistrahlig: Zuerst setzt
er mit einem analytischen Lehrgang ein, der sich an das Alltagsbewusstsein
richtet. Also fertigt er seine Philosophie in einem als fortlaufende Selbstkritik
angelegten Doppelgang von analytisch-synthetischen Betrachtungen an: als
Vermittlungsbewegung zwischen fachphilosophischer Ideen- und alltidglicher
Gedankenwelt. Die zu aller Theoriebildung unabdingbaren begrifflichen Kons-

165 | Vgl. Martha Nussbaum: »The approach espouses a principle of each person as
anend. [...] The approach, however, considers each person worthy of equal respect and
regard, even if people don’t always take that view about themselves.« (Creating Capa-
bilities, S. 35)

166 | Dazu ausfiihrlich Dierksmeier, Der absolute Grund des Rechts, Kapitel IV.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

truktionen sollen zwischen intellektueller Spekulation und empirischer Erfah-
rung vermitteln in einem Prozess des Denkens, in dem »die Deduktion und
die Intuition des Gegenstandes, gleichsam sich die Hand bietend und neben-
einander gehend, in die Tiefe schreiten« (SysI 336)."” Zweierlei sei dabei zu
vermeiden: einerseits die Realititsferne allein deduktiver Methoden, die sich
auf blofe Formel- und Begriffswelten zuriickziehen; andererseits die ideenlose
Blindheit rein induktiver sowie die analytische Unschirfe blof intuitiver Vor-
gehensweisen (Sysl 334f). In betonter Abgrenzung zu zeitgendssischen spe-
kulativen Philosophien stellt Krause klar, keineswegs sei es so, »als wolle der
konstruierende Philosoph sich fiir einen Weltschopfer ausgeben; [...] oder als
getraue sich der philosophierende Geist, die unendlich bestimmte zeitliche In-
dividualitit der Dinge, als solche, wissenschaftlich zu deduzieren, zu demons-
trieren, zu konstruieren.« (Sysl 337) Eine philosophische Konstruktion soll viel-
mehr lediglich das Bindeglied zuvor geleisteter Intuitionen, Induktionen und
Deduktionen sein, das diese zur wechselseitigen Kritik und Integration in ein
Theorieganzes benétigen. Sie ruht daher keiner mystischen Anschauungs-
oder Vorstellungskraft auf, die gewShnlichen Menschen nicht zuginglich ist.

Krauses Philosophie macht somit die Voraussetzungen ihrer eigenen kri-
tischen Uberbietung namhaft: Die begrifflichen Konstruktionen der Philo-
sophie resultieren aus freier, kreativer Geistestitigkeit: ohne Blaupause und
Erfolgsgarantien. Krause unterstreicht vielmehr ausdriicklich die Irrtumsfi-
higkeit und Revidierbarkeit aller philosophischen Spekulation. Nur so lasse
sich vermeiden, dass die Philosophie, wie etwa bei seinem Lehrer Fichte, in-
dem sie von irrigen, aber hermetisch gegen Kritik abgeriegelten Primissen aus
ihre Folgerungen zieht, umso abwegiger ausfillt, je konsequenter sie vorgeht
(Sysl 335f)).

Auch darum wendet Krause sich an seine Leser. An ihrer Erfahrung und
ihren Einsichten iiberpriift er immer wieder seine Konstruktionen. Wihrend
die Philosophen des Deutschen Idealismus bisweilen von der Warte eines »tran-
szendentalen« oder »absoluten« Bewusstseins« auf das »gegenstindliche« und
»verblendete« Bewusstsein schimpften und dessen Einwinde prinzipiell als
intellektuell nicht satisfaktionsfihig zuriickwiesen, nimmt Krause dieselben
ernst. Zwar gibt Krause natiirlich nicht automatisch jedwedem gegen seine
Philosophie vorgebrachten Einwand Recht, aber er nimmt jeden ihm bekann-
ten Einwurf auf und sucht stets, den darin artikulierten Anliegen gerecht zu
werden. Keine verniinftig vortragbare Kritik liege vollig daneben, glaubt er;
darum miissen deren jeweils zutreffende Aspekte zunichst erkannt und an-

167 | Vgl. ebenda, S. 322ff.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

143


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Qualitative Freiheit

erkannt werden. Erst danach diirfe man sich an eine diese Einwinde sowohl
integrierende als auch iiberbietende Theorie machen. %8

In Krauses theoretischer Philosophie zielt dieser Lehrgang darauf, dis-
kursiv nachvollziehbar vom tatsichlichen Kenntnisstand und Einsichtsniveau
seiner Leser aus Schritt fur Schritt zu den benétigten synthetisch-spekulativen
Lehrgegenstinden der Metaphysik {iberzuleiten. In der praktischen Philoso-
phie wird jener analytische Zugang von den konkreten Moralverstindnissen
der Biirger seiner Zeit her entwickelt. Das heifst: Krause akzeptiert deren Ein-
spruch als Indiz dafiir, dass seine philosophischen Konstruktionen noch un-
vollstindig (erkldrt) oder korrekturbediirftig sind (Nph 84). Auf diese Weise
wird bei Krause das Publikum vom passiven Objekt der Philosophie zum aktiv
mitbestimmenden Subjekt. Und so wie an der Wahrheitsfindung in der theo-
retischen Philosophie beteiligt Krause auch im Bereich der praktischen Philo-
sophie die Menschen: durch eine Integration ihrer tatsichlichen Freiheitsver-
stindnisse in die Argumentationsabliufe der Ethik.

2.3.2 Freiheit der Natur und des Menschen

In der Philosophie des 19. Jahrhunderts schrumpft die Natur nicht selten zum
bloflen Objekt menschlicher Werktitigkeit ein. Krause aber sucht menschliche
Freiheit nicht so sehr in Independenz von, sondern eher in Interdependenz mit
ihrer Umwelt. Menschen vergewissern sich schlieflich ihrer selbst und ihrer
Freiheit nicht nur in Abgrenzung gegen ihre biologischen und sozialen Kon-
texte, sondern zumeist in ihnen, mit ihnen und durch sie.’®® Menschen leben
in und aus Relationen zu ihrer Um-, Mit- und Nachwelt. Aus diesem relationa-
len Verstindnis der Person resultiert ein nachhaltigkeitsorientiertes Freiheits-
verstindnis. Klarerweise muss der Mensch die natiirlichen Voraussetzungen
seines Lebens wahren, will er im Akt seiner Freiheit nicht deren Konstitutions-
bedingungen negieren (VR 58). Da menschliche Freiheit kontextbezogen exis-
tiert, miisse jedem aufgeklirten Intellekt an der »Schonung, Erhaltung, Forde-
rung des Naturlebens« (NR 135) gelegen sein. Aber mehr noch: Natur sei nach
ihren eigenen Gesetzen und »in ihrer inneren Freiheit und Absolutheit« (Nph
82) zu erfassen, fordert Krause.

168 | Zur Herausbildung von Krauses philosophischem System in Abgrenzung zur
Metaphysik Fichtes vgl. auch: Stefan Grof, Die Philosophie Karl Christian Friedrich
Krauses im Kontext des deutschen Idealismus: Vom Bild des Absoluten; Krauses Lehre
vom Géttlichen und Fichtes Wissenschaftslehre von 1804, Frankfurt 2010.

169 | Vgl. Martha Nussbaum: »We insist that need and capacity, rationality and
animality, are thoroughly interwoven, and that the dignity of the human being is the
dignity of a needy enmattered being.« (Frontiers of Justice, S. 278)

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Krause nimmt die in allen Lebewesen realisierten Freiheitsgrade, d.h. deren
Fihigkeit zu selbstbezogenen sowie selbstgesteuerten Aktivititen, ontologisch
wie ethisch in seine Philosophie auf'”’ und schert damit aus dem zeitgenéssi-
schen Trend zur anthropozentrischen Abwertung der Natur eindeutig aus (ERB
36).7! Er verfillt aber auch nicht ins andere Extrem eines biozentrischen oder
pathozentrischen Denkens, sondern argumentiert anthroporelational: Es gelte,
dem menschlichen Bewusstsein alle anzuerkennenden natiirlichen Grenzen
nach seinen Kategorien zu vermitteln.””? Eben weil es genau dieser Vermittlung
auch bedarf, da die Natur nicht nur so oder nur deshalb existiert, dass und da-
mit sie vom Menschen theoretisch sowie praktisch angeeignet werde.

Um uns in der Natur moglichst addquat zu situieren, sollten wir streben,
sie zufolge ihren eigenen Gesetzen und Strebungen zu verstehen. Jedoch lisst
sich die Natur nicht ortlos auffassen und gewissermafien aus einem géttlichen
Blickwinkel beschauen. Auf die Natur muss also zweifach reflektiert werden:
von menschlicher Warte aus und zugleich mit kritischem Blick auf eben die-
se Perspektive. Wir miissen gleichermafien festhalten am Anerkennen einer
nicht immer schon auf den Menschen hin angelegten, in eigener Freiheit le-
benden Natur (ERB 45) und an der Einsicht, dass, soweit wir wissen, allein der
Mensch genau jenen Eigensinn und Eigenwert der Natur zu evaluieren sucht
(ERB 36).”% Dass der (von unserem Bewusstsein unabhingig sein sollende)
Eigenwert der Natur nicht anders als durch unser Bewusstsein taxiert werden
kann, verhindert unmittelbare Ableitungen normativer Gebote aus Sachverhal-
ten. Biologische Tatsachen kénnen uns bisweilen zwingen, jedoch niemals ver-
pflichten.”* Allein darum schon kénnen biozentrische Theorien — seien ihre
Motive nun so nobel wie die der deep ecology-Bewegung oder so schibig wie
die des Sozialdarwinismus (survival of the fittest) — keinerlei unmittelbare mo-
ralische Geltung beanspruchen. Befunde reichen nicht; wir benstigen Bewer-

170 | Vgl. Martha Nussbaum: »What is relevant to the harm of diminishing freedom is
a capacity for freedom or autonomy. It would make no sense to complain that a worm
is being deprived of autonomy, or a rabbit of the right to vote.« (Frontiers of Justice,
S. 360)

171 | Ernst Bloch spricht sogar von einer »Abschaffung der Natur im Naturrecht des
deutschen Idealismus«, in: Bloch, Naturrecht, S. 91, vgl. ebenda auch S. 86.

172 | Vgl. zur Position von Martha Nussbaum: Creating Capabilities, S. 161.

173 | Vgl. die @hnlich anthroporelationale Ethik von Martha Nussbaum in Frontiers of
Justice, S. 355.

174 | Ahnlich argumentiert: Otfried Hoffe, »Naturrecht ohne naturalistischen Fehl-
schlusse, in: Otfried Hoffe (Hg.), Den Staat braucht selbst ein Volk von Teufeln: Philoso-
phische Versuche zur Rechts- und Staatsethik, Stuttgart 1988, S.24-56, insbesondere
S. 35.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

145


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

tungen."””. Somit verwahrt sich Krause gegen jene Position, die wir seit George
Edward Moore (1873-1958) als naturalistischen Fehlschluss bezeichnen.”®

Umgekehrt diirfen wir indes auch nicht den normativistischen Fehlschluss
begehen, moralische Zwecke teleologisch in die Natur hineinzulesen (VR 104).
Gegen die von der Antike iiber das Mittelalter bis in die Schulphilosophie des
18. Jahrhunderts gepflegte Tendenz, das jeweils favorisierte Gute metaphysisch
dem Wesen des Menschen als eine diesem angeblich inhirente Strebung ein-
zuschreiben, geht Krause ebenso scharf an. Man kommt auf der Suche nach
ethischen Normen um den selbstkritischen Geist des Menschen und dessen
Freiheit nicht herum."”’

Gleichwohl sollen die Werte und Ziele der Freiheit nicht beliebig sein. Wer
auf Freiheit in der Ethik setzt, reduziert Moral nicht notwendigerweise auf
willkiirliche Verabredungen zwischen Vertragsparteien, die ihre Freiheitsriu-
me willkiirlich aushandeln, so als erst und allein menschliche Dezision den
Wesen der Welt irgendeinen Wert verliehe. Weder lisst sich aus der Unerliss-
lichkeit menschlicher Freiheit fiir die moralische Wertsetzung folgern, dass
allein Freiheit ein zu achtendes Gut darstellt, noch darf umgekehrt geschlossen
werden, dass in der Achtung von eigenwertiger Natur unsere Freiheit unter-
geht. Wenn vielmehr Freiheit gerade in dem Bemiithen um einen sach- und ver-
hiltnisgerechten Welt- und Kontextbezug sich erfiillt, so darf die Konstruktion
des inhirenten Werts der natiirlichen Lebensumwelt weder beliebig, parteilich
noch unfreiheitlich ausfallen. Eine nicht eben leichte Konstruktionsaufgabe.

Krause will diese Aufgabe 16sen, indem er verschiedene Stufen von Freiheit
und des Freiheitsbewusstseins in der Natur als Gradmesser fiir die Relevanz
nicht-menschlicher Interessen ausweist und diskutiert. Dazu unterscheidet er
»drei wesentliche verschiedene Stufen der endlichen Vernunftpersénlichkeit«
und ihnen jeweils zugehdriger Freiheitsgrade (VR 245). Die unterste Form von
Freiheit liegt bei Individuen, deren Selbststeuerung allein leiblich erfolgt. Die
nichste Stufe umfasst Personen, die sich bei ihrem Verhalten geistig orientie-
ren, aber nur (pragmatisch) verstindig, nicht (moralisch) verniinftig, also nur
bedingt motiviert, aber nicht unbedingt begriindet handeln. Die dritte Frei-
heitsstufe beschreibt jene, die sich zudem ihrer selbst auf reflexiv-philosophi-
sche Weise bewusst werden und von dieser Warte aus ihre Priferenzen kritisch

175 | Vgl. Martha Nussbaum: »The Capability Approach is not a theory of what human
nature is, and it does not read norms off from innate human nature. Instead it is
evaluative and ethical from the start.« (Creating Capabilities, S. 28).

176 | Vgl. §12 in George Edward Wisser Burkhard Moore, Principia Ethica, New York
2005 (Originalausgabe: 1903) und ausfiihrlicher William K. Frankena, »The Naturalistic
Fallacy«, in: Mind, 48, No. 192 (1939): 464-477.

177 | Zum gegenwértigen Stand der Diskussion vgl. Hilary Putnam, Ethics Without
Ontology, Cambridge, Massachusetts 2004, S. 75.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

evaluieren. »Was nun diese drei Stufen der Verniinftigkeit betrifft, so finden
wir sie von den Menschen dieser Erde alle drei auf gewisse Weise dargestellt.«
(VR 245)

Krause antizipiert im Zuge dieser Gedanken bereits die spiter von Ernst
Hickel (1834-1919) um die Welt getragene These vom Nachbilden der Gat-
tungsentwicklung (Phylogenese) in der Individualentwicklung (Ontogenese):
Jeder Mensch bilde in seiner personlichen Entwicklung zunichst »gewisse
Perioden« des vegetativen und animalischen Lebens nach (LL 118), auf denen
er allerdings nur mangels Erziehung oder aufgrund von Behinderung stehen-
bleibe. Die meisten Menschen agieren die meiste Zeit ihres Lebens auf der
zweiten Stufe des Freiheitsbewusstseins, d.h. im Modus selbstbewusster Fi-
nalitit. Zum menschlichen Wesen im Vollsinne gehort indes (potentiell) auch
jene hochste Stufe des Bewusstseins — selbstkritische Freiheit — sowie (aktuell)
zumeist ebenso ein mehr oder weniger bewusstes Streben danach.

Darin, in der Moglichkeit einer reflexiven Erfassung des Selbst durch das
eigene Ich tibergreifende Ordnungen und Normen, an welche man sich wis-
sentlich und willentlich bindet, liegt der Wesensunterschied zwischen Tier
und Mensch. Tiere sind genau dazu nicht imstande, da »sie sich nur nach sinn-
lichen endlichen Antrieben bestimmen, nicht nach den ewigen unendlichen
Begriffen [...J« (VR 172). Wir sehen darum »im Kreise unserer Erfahrung« den
Menschen zurecht als die einzige Lebensform an (LL 115), der Freiheit im um-
fassenden Sinne zukomme und deshalb auch eine besondere Verantwortung
sowie eine gewisse ethische Vorrangstellung (AR 183)."7® Somit hilt es Krause
weder mit einer biozentrischen Gleichstellung von Mensch und Tier noch mit
einer anthropozentrischen Abwertung alles nicht-menschlichen Lebens zur
Verfugungsmasse menschlicher Willkiir.

Die Sonderstellung des Menschen gegeniiber Pflanze und Tier griindet sich
nicht auf aktuelle mentale Leistungen. Im Gegenteil, meint Krause, oft sei der
phinomenale Unterschied zwischen intelligenteren Tieren und Menschen, die
in dumpfer Sinnlichkeit verhaftet leben (wollen oder miissen), nicht sonderlich
grofl. Was zihlt fur den Gattungsunterschied, ist die potentielle Form refle-
xiver Selbstbestimmung: eine sittliche Freiheit, zu der sich allein Menschen
im Laufe ihres Lebens hin entwickeln (kénnen). Mensch und Tier unterschei-
den sich daher nicht nur graduell voneinander, sondern kategorial. Sie trennt
eben jene Differenz, die zwischen rein technischer (und mithin umweltlich

178 | Vgl. Martha Nussbaum: »The species norm is evaluative, as | have insisted; it
does not simply read off norms from the way nature actually is. But once we have judged
that a capability is essential for a life with human dignity, we have a very strong moral
reason for promoting its flourishing and removing obstacles to it. The same attitude to
natural powers that guides the approach in the case of human beings guides it in the
case of other animals.« (Frontiers of Justice, S. 347)

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

147


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

bedingter, nur eingeschrinkt freier) und moralischer (unbedingt freier) Intel-
lektualitit verlduft (NR 136). Und dies macht einen Unterschied »der ganzen
Wesenheit« aus (LL 338). Anders als das Tier sind geistig und/oder kérperlich
eingeschriankte Menschen gattungsmifig also reflexiv-autonome Wesen; ihre
Behinderung hemmt zwar die Artikulation, bedeutet aber keine Privation ihrer
menschlichen Natur (LL 172).7

Behinderung zieht darum auch fiir Krause keinerlei Verlust an Menschen-
wiirde nach sich (VR 247). Auch hierin markiert Krause eine Trendwende des
modernen Denkens. Wihrend etliche Philosophen des frithen 19. Jahrhunderts
Behinderte zum blofRen Gegenstand von Sozialhygiene herabstuften, gelten
behinderte Menschen Krause niemals nur als passive Objekte des Rechts, son-
dern stets als aktive Subjekte mit unverlierbarer Wiirde.”®® Das Recht auf men-
schenwiirdigen Freiheitsgenuss kommt allen Menschen zu, »wie mifigebildet
und mangelhaft, wie verkiimmert, wie krank an Geist und Leib, wie immer
ins Elend versunkenc sie auch sein mégen (LL 180). Um ihrer Menschenwiirde
willen ist die Gesellschaft zur Achtung und Pflege der behinderten Menschen
verpflichtet (G 11 189).8! Behinderte Menschen haben einen Anspruch darauf,
dass ihnen zum bestméglichen Freiheitsgebrauch durch andere beziehungs-
weise den Staat verholfen wird (G II 189).18

179 | »A child with severe mental impairments is actually very different from a
chimpanzee, though in certain respects some of her capacities may be comparable.
Her life is lived as a member of the human community and not some other community;
it is there that she will either flourish or not flourish. The possibilities of flourishing in
that community are defined around species norms. [...] the fact, that their disabilities
create impediments to species-typical ways of flourishing creates a moral imperative
for society: such impediments should be treated and cured, where possible, even if the
treatment is expensive.« (Frontiers of Justice, S. 363f.)

180 | Vgl. Martha Nussbaum: »A focus on dignity is quite different, for example, from
a focus on satisfaction. Think about debates concerning education for people with
severe cognitive disabilities. It certainly seems possible that satisfaction, for many
such people, could be produced without education. [...] a focus on dignity will dictate
policies that protect and support agency, rather than choices that infantilize people and
treat them as passive recipients of benefit.« (Creating Capabilities, S. 30)

181 | Francisco Garrido zeigt, dass dieser krausistische Gedanken vermittels der
Rechtsphilosophie von Francisco Giner de los Rios - die fundamentale Gleichheit der
Rechtswiirde aller wird explizitauch auf den »loco« und den »feto« ausgedehnt - Eingang
ins spanische Rechtsdenken erhielt; vgl. : Garrido Dominguez, Francisco Giner de los
Rios, S. 88.

182 | Vgl. Martha Nussbaum: »We should bear in mind that any child born into a
species has the dignity relevant to that species whether or not it seems to have the
»basic capabilities« relevant to that species. For that reason, it should also have all

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Der Anspruch auf gesellschaftliche Unterstiitzung ist nicht durch Gegen-
leistungen bedingt. Zur Wiirde eines jeden Menschen gehdrt, dass ihm sein
Recht unbedingt geleistet werde.

Insofern den einzelnen Biirger irgend eine oder mehrere bestimmte unvermeidliche Be-
schrankungen an Leib und Seele treffen, kann er zur Leistung mancher Rechtsforde-
rungen von Natur unfahig sein oder im Verlauf seines Lebens dazu unféhig werden. Der
ohne Genie Geborene, der Blindgeborene, Taubstummgeborene, von Natur Schwéch-
liche u.s.w. gehdrt hierher, so auch der durch Krankheit oder mechanischen Schaden
an Leib und Geist oder an beiden Geschwachte. Da nun, wie bewiesen, der Besitz seiner
ihm zu leistenden Rechte keineswegs durch seine eigenen Riickleistungen urspriinglich
rechtlich gegriindet ist, sondern vielmehr durch sein jedesmaliges Vernunftbedirfnis,
so kdnnen dergleichen Ungliickliche [...] durch ihr Ungliick in keiner Absicht rechtsunfa-
hig sein oder werden. (G Il 149)

Auf dem Wege rechtlicher Stellvertretung steht die Gesellschaft dafiir ein, dass
auch diejenigen Individuen in den Genuss ihrer Rechte kommen, die dies
nicht selber einfordern (kénnen).’®® Krause propagiert dazu eine allgemeine
Rechtsvormundschaft der Menschheit fiir alle Einzelnen. Anstatt bestimmte
Individuen oder Gruppen zu entmiindigen, dient dieses Konzept umgekehrt
dem Schutz vor andernfalls sich einschleichender Entmiindigung (etwa: des
Kindes durch die Eltern, der Frau durch den Mann, der Behinderten durch
die Gesunden, der Ungebildeten durch die Gebildeten etc.). Aus faktischer Ab-
hingigkeit macht Krause also, anders als etliche Denker vor ihm, keinen Le-
gitimationsgrund fiir rechtliche Abhingigkeiten, sondern umgekehrt schmie-
det er aus der rechtlichen Gleichstellung aller Personen ein Argument fiir die
schnellstmogliche Besserung entwiirdigender Lebensformen.

Jene juristische Vormundschaft soll indes, sofern und sobald méglich, sich
selbst tiberfliissig machen (VR 459). Nur in diesem emanzipatorischen Sinne
ist Stellvertretung auszuiiben. In dem Maf3, wie etwa ein Kind sich seiner eige-
nen Freiheit angemessen bedienen kann, soll es nicht mehr bevormundet wer-
den; gleiches gilt, mutatis mutandis, fiir den behinderten Menschen, der immer
nur partiell, nie total der Leitung, Pflege und rechtlichen Stellvertretung durch
andere unterfillt (VR 458f.). Befreiung zur Autonomie ist Grund und Grenze
aller Stellvertretung (NR 155).

Autonomie ist auch der Leitgedanke bei Krauses Umgang mit der Ver-
schiedenheit der Geschlechter. Diese, erklirt Krause, werde ohnehin zumeist

the capabilities relevant to the species, either individually or through guardianship.«
(Frontiers of Justice, S. 347)

183 | So auch: James Lorimer (Hg.), The Institutes of Law: A Treatise of the Principles of
Jurisprudence, as Determined by Nature, Edinburgh 1872, S. 308.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

149


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

iibertrieben. Inwiefern sie aber tatsichlich besteht, hebt sie keineswegs »die
allgemeinmenschliche Gleichheit auf, sondern ist nur eine weitere Bestimm-
nis [sicl] daran.« (VR 471) Geschlechtsbedingte Unterschiede kénnen das all-
gemeine Menschenrecht von Frauen und Minnern zwar hinsichtlich seiner
Umsetzung spezifizieren, nicht aber mindern oder beugen. Darum verteidigt
Krause ganz gegen den Geist seiner Zeit und Gesellschaft die Rechte der Frau-
en mit lammenden Worten.

Man hat im Widerspruch mit aller geistigen und leiblichen und menschlichen Erfah-
rungserkenntnis und Geschichte behaupten wollen, das Weib stehe geistig und leib-
lich auf einer niederen Stufe der Bildung, die Weiber seien nur unvollendete Manner
[...]. Ebenso ist der Natur und der Bestimmung des Menschen zuwider die Behauptung,
dass die ganze Bestimmung des Weibes in ihrem Verhdltnisse als Mutter erschopft sei
und dass die weibliche Halfte der Menschheit nicht bestimmt sei, am &éffentlichen ge-
sellschaftlichen Leben teilzunehmen. Die Geschlechtsfunktion und die sittlichen und
rechtlichen Folgen derselben (Erziehung der Kinder, Hausstand) heben weder fir den
Mann noch fiir das Weib die Forderung und die Mdglichkeit allgemein menschlicher Bil-
dung und eines vorwaltenden Lebensberufes (in allen Teilen der menschlichen Bestim-
mung) auf. Und was insonderheit die Zeugung, Pflege und Erziehung der Kinder betrifft,
so haben daran beide Geschlechter gleichwesentlichen, gleichnotwendigen und, wie
schon die Vereindhnlichkeit der Kinder zeigt, gleich innigen Anteil und somit als Ver-
nunftwesen gleichbegriindete Verpflichtung, obschon der Mutter die besondere Pflicht
der ersten Erndhrung und néachsten leiblichen Pflege im Mutterleibe und nach der Ge-
burt zukommt. Daher muss das ganze Leben des Weibes an sich selbst, auch hinsichts
des Rechts, so bestimmt werden, dass sie diese ihre allein so zu erfiillen mogliche
Pflicht erfiillen kann; [...]. (NR 272f.)

Was das gesamte gesellschaftliche Leben und die Partizipation an geistigen
und dinglichen Giitern angeht, fordert Krause gleiche Rechte fiir beide Ge-
schlechter.’®* Zugleich sieht er spezifische Regeln zum Mutterschutz vor.!s
Krause kreiert also juristische Ungleichheiten, um die fundamentale Gleichheit

184 | Zum Wirken der Frauenrechtlerin Angelina Carnicer und zum krausistischen
»feminismo«, vgl. Esteban Mateo, El krausismo, S. 103ff. Siehe dort (S. 126ff.) auch
liber die krausistische Institucion para la ensefianza de la mujer in Valencia, die sich
anschickte, Bildungsdifferenzen zwischen Mann und Frau auszugleichen, um konkrete
Chancengleichheit zu erwirken. Vgl. Enrique Menendez Urefia, »Algunas consequencias
del panenteismo krausista: ecologia y mujer«, in: El Basilisco: Revista de Filosofia,
Ciencias Humanas, Teoria de la Ciencia y de la Cultura, Segunda Epoca, 4, No. 3/4
(1990): 51-58.

185 | Vgl. Christine Susanne Rabe, Gleichwertigkeit von Mann und Frau: Die Krause-
Schule und die biirgerliche Frauenbewegung im 19. Jahrhundert, 2006.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

des Rechts auf freie Selbstbestimmung angesichts divergierender Realisations-
bedingungen durchzusetzen.!®¢

Wie sehr Krause damals eigene Wege geht, zeigt auch sein Eintreten fiir
eine autonome Sexualitit, die nicht auf die Reproduktionsfunktion reduziert
werden diirfe (ERB 138) — im direkten Vergleich mit den von Gedanken se-
xueller Eigenstindigkeit oder gar einer rechtlichen Emanzipation der Frau
vollig unberiithrten Zeitgenossen Johann Gottlieb Fichte (vgl. § 16 Grundlage
des Naturrechts) und Georg Wilhelm Friedrich Hegel (vgl. § 166 GPhR). Eben-
falls weit tiber den Horizont seiner Zeitgenossen hinaus gehen Krauses Aus-
fiuhrungen zum Schutz der Rechte des noch unmiindigen Kindes,"¥ dessen
Freiheit und Wiirde im Zweifel auch gegen die Eltern verteidigt werden miisse
(G II 189). Die Familie ist dem Recht der Gesellschaft unterworfen und wird
durch es — inbesondere im Blick auf die Erziehung der Kinder — auch kontrol-
liert. Zum Vergleich studiere man hierzu auch die krass illiberalen Ansichten
Fichtes ({§ 44f. Grundlage) und Hegels (§ 175 GPhR). Wihrend die Philosophie
seiner Zeit unumwunden Kinder zum Eigentum ihrer Eltern und Frauen zum
Besitz ihrer Gatten erklirte und ihnen eigene Freiheitsrechte ganz oder teil-
weise aberkannte, stritt Krause fiir ihre Autonomie.

Krauses Theorie humanen Zusammenlebens korreliert Verhaltensnormen
mit Freiheitsgraden. Die verschiedenen Reifestufen, welche die menschliche
Freiheit durchschreitet, ziehen unterschiedliche Formen von Verantwortung
nach sich (LL 12771F)."®® Individuelles Leben beginnt in »sinnlicher Freiheit,
die sich kontextdependent an Gewohnheiten und Gebriuchen orientiert (VR
441). Davon hebt sich eine Stufe »verstindiger Freiheit« ab, auf der Individu-
en durch rationale Abstraktion gezielt sich von ihren Kontexten unabhingiger
machen und etwa ihre subjektive Besonderheit gegeniiber der Gemeinschaft
betonen (ebenda). Jene verstindige Freiheit fithrt zur produktiven Freisetzung
individueller Vermégen und Energien, aber — ausschliefRlich gebraucht — auch
zu Vereinseitigung und Vereinzelung. Korrigiert wird sie durch eine ihr das

186 | Vgl. Querol Fernadndez, La filosofia del derecho de K. Ch. F. Krause, S. 317.
Vergleichbare Argumente finden sich derzeit bei Susan Moller Okin und Jane J.
Mansbridge, Feminism, Aldershot, England; Brookfield, Vermont 1994. Auch Martha
Nussbaum argumentiert, alle schematisch gleich zu behandeln, »proves an ally of the
status quo. In orderto putwomen and menin a similar position with respect to educational
opportunity in a society that strongly devalues female education, we will have to spend
more on female education than on male education.« (Creating Capabilities, S. 57)

187 | Vgl. Querol Fernandez, La filosofia del derecho de K. Ch. F. Krause, S. 178-183.
188 | Krauses diesbeziligliche Ausfiihrungen antizipieren viel von dem, was spéater von
Piagetund Kohlbergin empirischen Untersuchungen zur Herausbildung des moralischen
Bewusstseins von Jugendlichen herausgearbeitet wurde, vgl. Lawrence Kohlberg, Child
Psychology and Childhood Education: A Cognitive-developmental View, New York 1987.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

151


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Qualitative Freiheit

rechte Maf setzende »verniinftige Freiheit« (ebenda). Diese hochste Stufe der
Freiheit ermoglicht iiber blofle Not- und Zweckverbindungen hinausgehende
Formen des Miteinanders, indem sie Menschen im Namen sittlicher Ziele zu-
sammenfiihrt (ebenda).

Im Recht auf Freiheit liegt der philosophische Grund der Menschenrechte.
Sie werden bei Krause als Unterfall einer allgemeineren Theorie von Person-
lichkeitsrechten behandelt, und also nicht auf den homo sapiens verengt. Sein
Hauptkriterium sind die essentiellen Freiheitsgrade des Lebens. Pflanzen etwa
reprisentieren eine Form unbewussten Lebens, die zwar funktionale, intern
wie extern agierende Selbstbeziiglichkeit in Zeit und Raum aufweist, nicht aber
bewussten Selbstbezug. Der Gedanke der Freiheit jedoch verlangt bewusstes Le-
ben, und dies liegt erst dort vor, wo ein Lebewesen von sich und seiner Umwelt
weill. Pflanzen sind daher keine Subjekte, nur Objekte der Freiheitsethik.”®
Insofern findet die in einigen biozentrischen Theorien propagierte ethische
Gleichrangigkeit von Mensch und Pflanze in Krause keinen Gewihrsmann.

Dass Krause gleichwohl nicht anthropozentrisch argumentiert, zeigt seine
Tierethik: Bei Tieren liegt stets bewusstes Leben vor. Uberdies kommt einigen
héherentwickelten Arten selbstbewusstes Leben und Personalitit zu.'”® Solche
Tiere, erklirt Krause, stehen daher auf einem freiheitsontologisch besonders
relevanten Rang, »weil wir nimlich annehmen, dass sie sich selbst auf gewis-
se Weise wissen, sich selbst empfinden, und nach sinnlichen Zwecken ihre
Selbstheit zu erhalten und zu vollenden streben« (VR 172). Ein Blick auf ge-
wohnliche Haustiere lehrt zum Beispiel,

dass diese Wesen alles Eigentiimliche zeigen, was die unterste Stufe der geistigen Per-
sOnlichkeit ausdriickt; sie haben Selbstgefiihl, sie empfinden Lust und Schmerz, sie
haben Vorstellungen und Phantasie, ja sie bestimmen sich nach Gemeinbegriffen, in-
dem sie liberall in verschiedenen Individuen derselben Gattung doch dieselbe Gattung
wieder erkennen, z.B. jeden Menschen als Menschen unterscheiden, jedes Tier ihrer
eigenen Gattung auch demgeméf unterscheiden und anwirken. Es sind dies also geis-
tige Wesen [...]. (VR 246)

Wihrend die meisten Denker seiner Zeit Tiere lediglich als Triebautomaten
ansahen und darum als blole Sachen der menschlichen Verzweckung iiber-
antworteten, erkennt Krause Tiere ausdriicklich als Freiheitswesen an."! Auf-

189 | Vgl. Martha Nussbaum Creating Capabilities, S. 158f.

190 | Ebenso definieren heute Capability Theorien »animals as agents, notreceptacles
of pleasure or pain« (Creating Capabilities, S. 160).

191 | Auch darin &hnelt Krauses Position der von Martha Nussbaum, welche ebenfalls
nicht nur den Menschen, sondern »a wider range of types of beings who can be free«
anerkennt (Frontiers of Justice, S. 88).

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

grund ihres Selbstbestimmungsvermdgens kategorisiert er sie als Personen'®?
— und ruft zu ihrem Schutz auf; was in der Geschichtsschreibung der Tier-
rechtsethik bis heute noch nicht zureichend gewiirdigt ist.'®

Jedoch stellt Krause Tiere nicht auf eine gleiche Stufe mit menschlichem
Leben. Vollentwickelte Menschen vermogen es, ihre Grundvermdégen refle-
xiv aufeinander auszurichten, d.h. zum einen ihr Fiihlen fiithlen, ihr Wollen
wollen, ihr Denken denken, aber zum anderen auch ihr Denken fiihlen, ihr
Fithlen wollen, ihr Wollen iiberdenken zu koénnen. Mittels dieser reflexiven
Vermogen kann der Mensch sich autonom kritisieren und lenken (LL 115ft.).

192 | »Das Recht ist ohne Ansehen der Person. Keine Person hat ein Vorrecht (nimmt
keiner anderen das Recht vorweg), sondern jede Person hat ihr Recht. Dies gilt
ebensowohl [...] von dem geringsten (qui capere valet, capiat!) Tiere.« (NR 114)

193 | Zu Krauses Zeit gab es zwar vereinzelt tierethische Reflexionen (vgl. insgesamt
Aaron Garrett et al., Animal Rights and Souls in the Eighteenth Century, Bristol, En-
gland; Sterling, VA 2000). So argumentierten zugunsten von Tierrechten beziehungs-
weise Rechtspflichten des Menschen gegeniiber Tieren etwa: Humphry Primmat (in: A
Dissertation on the Duty of Mercy and Sin of Cruelty to Brute Animals, London 1776)
mit der Goldenen Regel, ausgehend von der Leidensféhigkeit des Tieres, Wilhelm Di-
etler basierend auf einer alles Leben durchziehenden Gliickseligkeitsontologie (in:
Gerechtigkeit gegen Thiere, Mainz 1787); Johann Georg Heinrich Feder vollkommen-
heitstheoretisch, (in: »Uber die Rechte der Menschen in Ansehung der unverniinftigen
Tiere«, in: Neues hannovrisches Magazin, 2. Jahrgang (1972), S. 945-960) und Lau-
ritz Smith (in: Uber die Natur und Bestimmung der Tiere wie auch von den Pflichten
der Menschen gegen die Tiere, Kopenhagen 1790) schopfungstheologisch. Auch sie
Uberschritten den zeittypischen Duktus, das menschliche Handeln gegeniiber Tieren
lediglich aus Abneigung gegen Grausamkeit etwas einzuschrénken. Doch es gelingt erst
Krause, Fragen der Tierethik systematisch in die Freiheitsphilosophie der Moderne zu
integrieren. Das wurde schon zu Ende des 19. Jahrhunderts von Ignaz Bregenzer ver-
merkt, in: Thier-Ethik Darstellung der sittlichen und rechtlichen Beziehungen zwischen
Mensch und Thier, Bamberg 1894, S. 208. Denn Krauses Ansatz ist phdnomenologisch
liberzeugender als nur an der Leidféhigkeit der Tiere interessierte Theorien. Seine Po-
sition nimmt Tiere nicht nur passiv als leidfahig, sondern auch aktiv als freiheitsfahig
wahr und gleicht darin sehr heutigen Capability Theorien; vgl. die folgende Bemerkung
von Martha Nussbaum: »Mere sentience is too simple a focus: it neglects the variety of
animal capacities and activities, and thus certain areas of damage to flourishing that do
not register as pain.« Aus diesem Grund sei nicht »uncritical nature-worship« am Platz,
sondern ein »valuational exercise« gefordert (Frontiers of Justice, S. 94). Wer heute auf
Jeremy Bentham (Stichwort: »Leidensfahigkeit) und Arthur Schopenhauer (:Tiere sind
keine Sachen«) als Urahnen gegenwartiger tierrechtlicher Reflexionen zuriickgreift (vgl.
etwa Tom Regan, Animal Rights and Human Obligations, Englewood Cliffs, New Jersey
1989), sollte darum Krause in die Ahnenreihe der Vordernker unbedingt aufnehmen.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

153


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Qualitative Freiheit

Im Unterschied zum Menschen sind Tiere, soweit wir wissen, zu solch selbst-
reflexiver Freiheit und darauf beruhender, genuin sittlicher Finalitit nicht im-
stande (NR 149f.); ihnen werden daher Rechte, welche spezifisch jene dritte
Freiheitsstufe ausgestalten, vorenthalten.

Sobald man das Tier als ein selbstinniges Wesen betrachtet, was Selbstbewusstsein
und Selbstgefiihl hat, so fordert man, dass der Mensch auch gegen das Tier gerecht sein
soll. Aber niemand wird von der Gerechtigkeit der Tiere reden, die ndmlich die Tiere aus-
iben. Das kommtdavon, weil man das Tier nicht fiir fahig halt, die Idee der Gerechtigkeit
zu fassen, sich die Gerechtigkeit zum Zweck zu machen. Daher sagt man: der Mensch
soll der Vormund aller Tiere sein, und betrachtet die ganze Tierheit als unmiindig, und
mit Fug. (VR 205)

Nicht also, weil Tiere ihre Rechte nicht selber einfordern kénnen — das vermo-
gen Kinder, Unmiindige und geistig Behinderte oft ebenfalls nicht (NR 149f)
—, sondern weil sie ontologisch auf einer niederen Freiheitsstufe existieren, ha-
ben sie einen unterschiedlichen axiologischen Rang. Tieren kommen andere
Rechte zu als Menschen. Thre Rechte sind aber nicht schwicher. Sie kommen
Tieren direkt und mit gleicher Geltungskraft zu wie Menschen Menschenrech-
te. Ebenso wie Menschenrechte gelten Tierrechte unbedingt. Genausowenig
wie Menschen haben Tiere sich ihre wesensspezifischen Rechte zu erarbeiten;
eine Wechselseitigkeit der Rechtsleistungen und Unterlassungen ist nicht von-
194 Ebenso wie fiir eingeschrinkt autonome Menschen (Kinder, Behin-
derte, Senile) ist daher fiir Tiere ein Vormundschaftsrecht auszuiiben, so dass
»die zeitlich-freien Bedingnisse der Vollfithrung ihres rein tierischen Lebens
geleistet werden« (VR 246). Tieren kommt das Recht zu, selbstbestimmt zu
leben, sofern sie nicht (wie zum Beispiel Raubtiere gelegentlich) dabei hoher-
stufige, d.h. menschliche Rechte verletzen (NR 136f.).%

néten.

194 | Ahnlich argumentiert heute Martha Nussbaum, vgl. Frontiers of Justice,
S.354-365.

195 | EinRechtderTiere,sichselbstzuverwirklichen, erkennt 1892 auchHenry Stephens
Salt an, in: Animals’ Rights. Considered in Relation to Social Progress, Clarks Summit,
Pennsylvania 1980 (Originalausgabe: 1892), S.10ff. Gleich Krause erkennt auch Salt
im Sittengesetz die legitime (von Menschen durchzusetzende) Grenze des tierischen
Verhaltens; so dass es zu einer Vormundschaft des Menschen {iber die Tiere kommen
misse; ebenda, S. 46. Jedoch beruht die Position Salts auf einer unausgewiesenen
»anima«-Metaphysik, welche jede fiir sich selbst bestehende Ganzheit (auch Blumen
und Kristalle) in eine dem Menschen gleichwertige, quasi-vertragstheoretische Position
riickt; vgl. Andreas Flury, Der moralische Status der Tiere: Henry Salt, Peter Singer und
Tom Regan, Freiburg i.Br. 1999, S. 96ff.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Was der Mensch als Reprisentant des auf Erden héchsten Freiheits- und
Autonomiegrads gegeniiber seinesgleichen erzwingen darf, zum Beispiel
die Aufhebung von rechtswidriger Gewalt, darf auch gegen jedes auf nied-
rigerer Freiheitsstufe existierende Lebewesen durchgesetzt werden. Wenn es
uns erlaubt ist, den geteilten Lebensraum durch Rechtszwang zum Schutz
der Freiheit aller einzuschrinken, so auch den der Tiere, sofern dabei deren
rechtsfeste Interessen beriicksichtigt werden. Wenn der Mensch seine eige-
nen organischen Abfallprodukte (Haare, Nigel etc.) industriell verwerten darf,
dann ebenso die der Tiere.”® Auch hilt Krause es fiir moglich, dass man tieri-
sche Arbeitskraft »zum Lebenzwecke der Vernunft« nutzt und dazu die natiir-
liche Bewegungsfreiheit von Tieren beschneidet (NR 137). Eine solche Nutzung
verstofRe, sofern sie akzeptablen Zwecken dient und das Tier nicht quilt, nicht
automatisch gegen das tierische Freiheitsrecht (VR 246); wir titen Ahnliches
ja auch mit menschlicher Arbeitskraft."’

Problematisch sind jedoch alle weiterreichenden Rechte. Darf der Mensch,
der seinesgleichen nicht zum Zwecke des Nahrungserwerbs totet, Tiere ver-
speisen? Nur dann, meint Krause, sofern »ohne solches die Menschheit auf
Erden, bis nicht etwa andere Nahrungsmittel ausgefunden werden, nicht be-
stehen konne« (LL 300, Anm.). Eine Rechtfertigung von industrieller Tier-
haltung zu Genussmittelzwecken liefert seine Theorie also nicht. Denn die
rechtfertigende Bedingung, dass ansonsten menschliches Uberleben nicht
gewihrleistet werden kénne, liege nur selten vor, meint Krause. Pflanzliche
Nahrung sei fiir die meisten Menschen ja in hinreichender Menge und Giite
zuginglich. Dass man aber ohne dufere Not tierisches Leben zerstort, ist mit
Krauses Theorie eben gerade nicht zu rechtfertigen, da man so ohne guten
Grund die natiirliche Freiheit der Tiere negiert.

Obschon Tiere, Krause zufolge, »ein Recht haben auf leibliches Wohlbefin-
den, auf Schmerzlosigkeit, auf die erforderlichen Nahrungsmittel« (VR 246),
vertritt er nicht, der Mensch miisse es allen Lebewesen dieser Erde recht be-
haglich machen. Im Regelfall wissen ja Tiere selbst fiir ihr Wohl zu sorgen,
verschaffen sich Nahrung selbst, vermeiden Qualen usw.; — sie verwirklichen
ihre nattirlichen Rechte also aus eigener Kraft und Freiheit. Wohl aber bringt

196 | Martha Nussbaum fiihrt einen dhnlichen Gedanken in Bezug auf Erziehung und
Bildung an: »A good education is sensitive to the individuality of the child, and is not
rigid and above all not cruel or humiliating, but it does have goals and standards, and
exacting through respectful discipline is often appropriate in leading children toward
those goals. Why should we think differently about non-human animals?« (Frontiers of
Justice, S. 377)

197 | Vgl. auch hier Martha Nussbaum: »The analogue to work rights is the right of
laboring animals to dignified and respectful labor conditions.« (Frontiers of Justice,
S. 400)

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

155


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

der menschliche Eingriff in tierische Biosphiren Sorgfaltspflichten mit sich
(LL 117).”® Entnimmt man Tiere ihrem originiren Lebensraum oder begrenzt
diesen und beeintrichtigt ihre eigenbestimmte Selbsterhaltung, so folgt
eine Pflicht zu artgerechter Haltung und Ernihrung auf dem Fufle (NR 136,
Anm.).”” Dem entspriche, meint Krause optimistisch, auch ein immer weiter
um sich greifendes »Gefiihl der Gerechtigkeit gegen Tiere«, welches aus dem
menschlichen Gemiit »nicht ausgerottet werden kann« (NR 137).

Das Ziel im Umgang mit tierischen wie menschlichen Personen ist also
dasselbe: durch stellvertretenden Rechtsschutz ein Optimum an Freiheit zu
garantieren. In beiden Fillen impliziert dies das Ermoglichen von Freiriumen
zum individuellen Lebensvollzug. Hinsichtlich menschlicher Sozialverhiltnis-
se begriiflt Krause es daher sehr, dass die Ausdifferenzierung der modernen
Gesellschaft es Individuen stirker erlaubt, personliche Talente und Vorlieben
auszuleben und sich somit auf ihre ganz eigene Weise in die Gesellschaft ein-
zubringen. Aber wer die funktionale Ordnung der Gesellschaft fordert, muss
auch die sektoriale Spezialisierung der Ethik fordern. Eine ausdifferenzierte
Gesellschaft kann nicht aus einem fiir alle jederzeit und gleichermaflen ver-
bindlichen Ethos gesteuert werden; sie benétigt die Flexibilitat, sich fiir regio-
nal, professionell, kulturell und personal divergierende Vorstellungen vom
Guten zu 6ffnen. Die Ethik der Freiheit ist so zu strukturieren, dass sie die
Eigenlogiken der unterschiedlichen gesellschaftlichen Subsysteme zugleich
bereichsgetreu wahrnehmen wie auch systemgerecht ausrichten kann.

Eine liberale Gesellschaft kann daher nicht aus einer umfassenden Meta-
physik des Guten das Recht ableiten, sondern hat Rechtsnormen an und fiir
sich selbst zu rechfertigen, damit diese es den Menschen — allen Menschen
— ermdglichen, auf ihre je eigene Weise nach dem Guten zu streben. Entspre-
chend unterscheidet Krause einen (auf die Einzelnen zielenden) sittlichen von
einem (an die Allgemeinheit adressierten) rechtlichen Freiheitsbegriff. Krau-
se erklirt, »die wesentliche Form des menschlichen Lebens selbst ist sittli-

198 | Vgl. Martha Nussbaum: »[...] large numbers of animals live under human’s direct
control: domestic animals, farm animals, and those members of wild species that are in
zoos or other forms of captivity. Humans have direct responsibility for the nutrition and
health care of these animals [...]. Animals in the »wild« appear to go their way unaffected
by human beings. But of course that can hardly be so in many cases in today’s world.
Human beings pervasively affect the habitats of animals, [...][and] our pervasive
involvement with the conditions of animal flourishing gives us such responsibilities
now.« (Frontiers of Justice, S. 373f)

199 | Vgl. Martha Nussbaum: »As for the idea that we should leave animals alone when
they live in »the wild,« this naively romantic naturalism ought to be rejected for today’s
world. There is no habitat that is not pervasively affected by human action.« (Creating
Capabilities, S. 162)

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

che Freiheit, das ist die selbsteigne Wahl des individuell Guten [...]« (NR 254).
Rechtliche Freiheit dagegen bedeutet, dass ein »jeder Mensch ein bestimmtes
jufleres Gebiet der Erweise seiner sittlich freien Wirksamkeit haben miisse,
auf welchem Gebiete er dasjenige duflerlich verwirklichen kann, was er mit
sittlicher Freiheit innerlich als gut erkennt und daher zu verwirklichen ent-
schlieflt.« (VR 452f.) Rechtliche Freiheit schiitzt das Potential der verniinftigen
Freiheit; sittliche Freiheit realisiert es. Die rechtlich zu schiitzende Freiheit soll
die sittliche Selbstausrichtung der Individuen erméglichen, nicht erzwingen.

Das Recht will Lebenschancen gewihren, die Menschen aber nicht zum
guten Leben gingeln (G II 166f.). Das Gute soll durch die freie Wahl der Sub-
jekte, nicht durch Zwang in die Welt kommen (VR 304). Deshalb folgt das
Recht der Maf3gabe, »die sittliche Freiheit duferlich so wenig als moglich zu
beschrinken« (NR 256), damit jene sittliche Freiheit sich so viel als moglich
ausbilden kann. Erster und vornehmster Inhalt des Freiheitsrechts ist daher
ein »Erlaubnisgesetz« zum sittlichen Freiheitsgebrauch, das positiv wie nega-
tiv zugleich wirkt: »[Der] die Rechtsbefugnis Habende darf sich dieses seines
Rechts bedienen oder nicht.« (NR 256) Das Recht verteidigt daher nicht erst
die dem Ergebnis und der Wirklichkeit nach, sondern bereits die der Anlage
und Maoglichkeit nach sittliche Freiheit (LL 191); und damit auch so manchen
unmoralischen Freiheitsgebrauch. Jener Spielraum der Freiheit ldsst sich nicht
ohne diese selbst aufheben. »Dieses Gebiet der Macht (der dufleren Freiheit)
muss aber grofler sein als das Gebiet seines bereits gebildeten vernunftge-
mifRen Willens, sonst kann die freie Selbstentfaltung nicht stattfinden.« (VR
304, Heft) Sittlichkeit, weifl Krause, gedeiht jedoch nur, indem sie sich in und
durch Freiheit erfihrt und erprobt. »Es hat also jeder Mensch und jede Gesell-
schaft von Menschen das Recht auf einen bestimmten dufleren Freiheitskreis.«
(VR 453)

Folglich zieht Krause scharfe abwehrrechtliche Grenzen um die persén-
lichen Freirdume der Biirger. Wer sich moralisch an dem unsittlichen Frei-
heitsgebrauch anderer stort, proklamiert er, solle lieber die vorfindlichen Be-
weggriinde zur Unmoral reduzieren helfen und durch Anreize zum Guten
ersetzen, anstatt die Wahlfreiheit seiner Mitbiirger zu beschrinken (VR 317).
Denn da Freiheit nicht nur ein Gut unter vielen (d.h. ein Gut erster Ordnung),
sondern als der oftmals einzige Weg zu diesen Giitern auch ein ihnen iiber-
geordnetes Gut (d.h. ein Gut zweiter Ordnung beziehungsweise ein Meta-Gut)
darstellt, darf sie nicht allein um dieser anderen Giiter willen eingeschrinkt
werden, sondern ihre etwaige Einschrinkung muss stets zugleich im Einklang
mit ihrer Idee — d.h. im Sinne einer sich verniinftig selbst beschrinkenden
Freiheit — vorgenommen werden (VR 455).

Krause vertritt also keinen (»negativen«) Freiheitsbegriff ohne jegliche Be-
ziehung zum Guten. Unmissverstindlich schreibt er: »Freiheit ist nicht plan-
lose Willkiir, nicht selbststichtiger Eigennutz, nicht zufillige Gesetzlosigkeit.«

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

157


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

(ERB 9) Aber Krause vertritt auch keinen solchen (»positiven«) Freiheitsbe-
griff, der eine einzige, ganz bestimmte Moral zur Grundlage der Freiheits-
rechte macht. Diese doppelte Distanzierung gelingt ihm, indem er einer struk-
turell-abstrakt, nicht aber einer materiell-konkret auf das Gute ausgerichteten
Idee der Freiheit den Zuschlag erteilt. So kommt es weder zu einer formellen
(»negativen«) Unterbestimmung der Freiheitsidee noch zu ihrer substantiellen
(»positiven«) Uberstimmung.

Krause will der Freiheit des Subjekts bestimmte (sittliche) Zwecke zwar
nicht tiber-, wohl aber zuordnen. In seinen Augen wird die Idee des Rechts
durch Zwecke, denen sich menschliche Freiheit autonom verpflichtet, nicht
korrumpiert, sondern realisiert. Recht ist fiir ihn daher mehr und anderes als
blofle Legitimation und Limitation von Zwang: nimlich ein System der dufle-
ren Bedingungen verantwortlicher Freiheit. Darin besteht die ausgesproche-
ne Nihe der Position Krauses zu heutigen Capabilities-Theorien. Die Idee des
Rechts wirkt nicht nur negativ-protektiv, sondern auch positiv-produktiv: nicht
nur als Schutz vor der Lision von faktisch gegebenen Freiheitspositionen, son-
dern auch als Beitrag zur Schaffung von Befihigungen und Freiheitschancen
durch Kooperations- und Lebensformen, welche die individuelle wie kollektive
Zielverfolgung begiinstigen.?*

Die rechtlich zu gewihrleistenden Schutzriume privater Freiheit resultie-
ren mithin nicht aus Gleichgiiltigkeit gegentiber den konkreten Differenzen
der sittlichen Ziele der Individuen, sondern aus Respekt vor ihnen. Das ne-
gative Moment von Freiheitsbeschrinkung definiert das Recht bei Krause also
nicht, sondern artikuliert es lediglich. Es ist sekundir zu seiner primir positi-
ven Ausrichtung am Aufbau freiheitlicher Lebenschancen. Wenn Individuen
ihre Freiheit verniinftig miteinander und fiireinander beschrinken (im Sinne
negativer Freiheit), kénnen sie ihre Ziele konfliktirmer verfolgen und besser
(im Sinne positiver Freiheit) mit den Interessen der Allgemeinheit harmoni-
sieren. Die Schranken des liberalen Rechts bedeuten daher kein quantitatives
Minus, sondern erreichen ein qualitatives Plus an Freiheit. Krause versteht also
negative und positive Dimensionen der Freiheit als aufeinander verwiesene As-
pekte einer und derselben Freiheit. Freiheit, indem sie sich sukzessive von an-
finglicher Dependenz tiber Stufen privater Independenz zu Formen gezielter
Interdependenz heraufbildet, bedarf auf allen Stufen ihrer Entwicklung (in je
unterschiedlichem MaR) sowohl der negativen Freisetzung, ohne die sie ver-
kitimmert, als auch positiver Orientierung, ohne die sie verkommt.

200 | Vgl. dazu die Kennzeichnung ihrer eigenen Theorie durch Martha Nussbaum:
Capabilities »are not just abilities residing inside a person but also the freedoms or
opportunities created by a combination of personal abilities and the political, social,
and economic environment.« (Creating Capabilities, S. 20)

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Argumentationslogisch rangiert jedoch die Freiheit zum Guten (>Freiheit-
zu) an erster Stelle: Eine Gesellschaft darf ihre Subjekte niemals von einer
ethischen Lebensfithrung abhalten, und zu dieser gehort die freie Widmung
an das Sittliche. Aus dem nimlichen Grund ergibt sich, dass sie die Biirger
nicht zum guten Handeln zwingen und so deren eigenes Streben pervertie-
ren darf (G II166f.). Die Person muss sich ihrem jeweiligen Guten zuwenden
und deshalb auch gegen gutgemeinte Fremdbestimmung verwahren diirfen.
Darum kommt dem Individuum negative Freiheit (-Freiheit-von<) zu. Beide
Freiheiten, die positive, sich zu binden, und die negative, sich zu l6sen, stellen
also nur zwei Seiten derselben qualitativen Freiheit zu moralischer Autonomie
dar. Nur gemeinsam, nicht isoliert, artikulieren diese Aspekte das Wesen der
Freiheit.

Zu den im Namen der Freiheit rechtlich zu schiitzenden Voraussetzungen
personaler Freiheit zihlt Krause dabei nicht nur die individuellen Grundeigen-
schaften und Grundvermégen, sondern auch das Eingehen von Verbindungen
mit und zu anderen (natiirlichen wie kollektiven) Personen: Es handelt sich um
ein am Konzept relationaler Personalitit ausgerichtetes Personlichkeitsrecht
(als Recht erster Stufe). Dem gesellt sich ein Recht auf Recht (d.h. ein Recht
zweiter Stufe) und auf dessen gesellschaftliche Férderung (als ein Recht drit-
ter Stufe) hinzu. Die universalen Personenrechte sind also selbst-reflexiv auf
ihre Verwirklichung bezogen; Krause spricht von einem »Rechtsbefihigungs-
recht«, das garantieren soll, daf jedermann »zu seinem bestimmten Rechte
Fihigkeit gewinne« (VR 260f).?! Damit antizipiert Krause im Wesentlichen
schon den Diskussionsstand in der Menschenrechtsdebatte zu Ende des 2o0.
Jahrhunderts: Sein Grundrechtsbegriff umfasst Menschenrechte der ersten,
zweiten und dritten Generation, d.h. sowohl biirgerliche Abwehrrechte, als
auch politische Partizipationsrechte sowie soziale und kulturelle Teilhaberech-
te'ZOZ

Da Freiheit ohne Ziele degeneriert, nimmt sich Krause auch der Verwirk-
lichungsbedingungen persénlicher Zwecksetzungen — sowohl seitens der ins-
titutionellen Infrastruktur wie der individuellen Befihigungen —an (VR 452f)).

201 | Ganz ahnlich sehen das Capabilities Theorien heute: »In other words, to secure
aright to citizens in these areas is to put them in a position of capability to function in
that area [...].« Und dafir reicht es nicht, dass man Biirgern bestimmte Rechte nur auf
dem Papier zugesteht; man muss ihnen den Zugriff auf diese Rechte ermdglichen: »they
really have been given right only if there are effective measures to make truly capable
of political exercise.« So formuliert das etwa Martha Nussbaum und sie fiihrt weiter
aus: »[...] to do this involves affirmative material and institutional support«; Frontiers
of Justice, S. 287.

202 | Vgl. Bard-Anders Andreassen und Stephen P. Marks (Hg.), Development as a
Human Right: Legal, Political, and Economic Dimensions, Antwerpen, Belgien 2010.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

159


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Qualitative Freiheit

Viel von dem, was heute im Rahmen von Theorien der Befihigungen (capabi-
lities approach) diskutiert wird, findet sich daher schon bei ihm vorgedacht.?®
Fiir Krause umfasst der Radius eines bestimmten Freiheitsgrundrechts immer
auch das Recht, sich zu dieser jeweiligen Freiheit zu bilden und die in Rede
stehende Freiheit selbstbestimmt zu betitigen. Um etwa den eigenen Leib in
Freiheit zu bilden und zu betitigen, bedarf man gewisser Voraussetzungen,
beispielsweise einer intakten Lebensumwelt (VR 483). Man muss unbedringt
und hygienisch wohnen (VR 498) und Zugang zu Pflege und Behandlung im
Krankheitsfalle haben. Darum ist »die Gesundheit der Biirger« fiir Krause eine
»Offentliche Angelegenheit«, denn ohne sie gerit die entsprechende individuel-
le Freiheit leicht zur Chimire (G I1I169).

Entsprechend schiitzen geistige Freiheitsrechte die intellektuelle Ausbildung
und Betitigung des Menschen. Was hilft es, Gedankenfreiheit zu haben,
»wenn man aber nicht zur Besinnung kommen, den Geist nicht bilden und
wissenschaftliche Wahrheit nicht lernen kann« (LL 195)? Auch bedarf es eines
Rechts auf freie Werktitigkeit — zum Beispiel auf die geistige Werktatigkeit
der Wissenschaft und die leibliche in der Kunst (G II 125): Deren Realisierung
»jemandem versagen, heifdt, ihm seine Menschenwiirde absprechen.« (G II
117) Ohne ein Mindestmafl an Bildung aber kommt es kaum zu geistiger Frei-
heit, weshalb Krause aus dem primiren Menschenrecht auf geistige Freiheit
ein sekundires Recht auf Bildungszugang ableitet. Krause schwebt dabei eine
Pidagogik vor (U 230f.), die den Menschen Schritt fiir Schritt zur miindigen
Selbststeuerung befihigt (U 231-235). In einem tertidren Schritt erwigt er, ob
es, um die Unparteilichkeit der Bildungsinhalte zu sichern, dafiir »6ffentli-
cher Lehranstalten« bedarf (G I1169), die staatlich finanziert werden (G II136).
Andererseits sei auch private Initiative in der Bildung zuzulassen, um eine
Pluralitit der Erkenntnisweisen zu gewihrleisten, an der sich die Individuen
zur Miindigkeit eigenen Urteilens heranbilden kénnen. Deswegen miisse es
zum Zwecke realer Wissenschafts- und Meinungsiuferungsfreiheit auch un-
zensierte Medien und freie Informationszuginglichkeit geben (ebenda).

Am Beispiel der Bildungspolitik der bis heute existierenden Institucién Li-
bre de Ensefianza (ILE) lassen sich Krause Grundanliegen gut verdeutlichen.
1876 wurde die ILE in Madrid von dem Krausisten Francisco Giner de los Rios
ins Leben gerufen, um sowohl kirchlichem wie staatlichem Einfluss auf die
akademische Lehre auszuweichen und die Biirger Spaniens zur politischen
Miindigkeit zu bilden.?** Als erste hohere private Lehranstalt Spaniens prigte

203 | Zum Folgenden vgl. insgesamt die Capabilities Liste von Martha Nussbaum, in
Creating Capabilities, S. 34f.

204 | Vgl. ). F. Alemparte, »Aufnahme der deutschen Kultur in Spanien. Der Krausismo
als Hohepunkt und sein Weiterwirken durch die Institucién Libre de Ensefanzac, in:
Klaus-Michael Kodalle (Hg.), Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832): Studien zu

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

diese Kultur- und Bildungsstitte iiber Jahrzehnte die spanische Bildungselite
(zum Beispiel die berithmte »generacién de 98«).?” Bis zu ihrer SchlieRung
wihrend der Franco-Ara beeinflusste sie das geistige Leben Spaniens — und
Lateinamerikas — mafigeblich, indem sie intellektuelle Alternativen zu den
von Kirche und Staat propagierten Weltanschauungen anbot. Diese Initiative
machte Schule, beispielsweise im Jahr 1903 in Valencia. Gestiitzt auf kostenlo-
se Vorlesungen engagierter Dozenten errichteten Krausisten dort eine Univer-
sidad Popular. Da die Bevolkerung oft mangels Vorbildung nicht den Weg zum
Lehrangebot der Universitit fand, wollten die Krausisten Alternativen anbie-
ten. Sie stellten zusitzliche Bildungsangebote bereit, welche ausgewihlte, fiir
eine miindige Lebensfithrung relevante akademische Lehrinhalte allgemein-
verstindlich aufbereiteten. Insbesondere versuchten sie, durch politische Bil-
dung die Biirger zur Inanspruchnahme ihrer staatsbiirgerlichen Freiheiten zu
befihigen und sie zur aktiven Teilhabe an der damals noch jungen spanischen
Demokratie zu motivieren.?%

Wie in diesen Praxisbeispielen, so ist auch in Krauses Theorie der Uber-
gang vom Reich geistiger Bildung auf das Feld intellektueller (nicht selten:
politischer) Betdtigung flieRend. So folgen dem Freiheitsrecht auf Bildung zu-
gehorige Betdtigungsrechte, welche die Gewissensfreiheit und Denkfreiheit
schiitzen (VR 481), die »Duldung oder Toleranz« einer kritischen Offentlich-
keit gewihrleisten (VR 483) und sicherstellen, dass alle Biirger am geistig-
kulturellen Leben ihrer Gesellschaft teilhaben kénnen (VR 483). Auf diesem
Wege entwickelt Krause aus dem Prinzip der Freiheit nach und nach einen
Menschenrechtskatalog, der Rechte des Soziallebens (VR 488, 491), einen
Schutz der Intimitit und Exklusivitit des Privatlebens (VR 484) sowie Formen
des freien Wirtschaftens als notwendige Sphire privatautonomen Entschei-
dens (VR 491) umfasst.

Eine eingehendere Darstellung der entsprechenden Lehrstiicke wiirde hier
zu weit fithren. Aber der entscheidende Gedanke jener Uberlegungen ist noch
einmal herauszuheben: Krause qualifiziert die Freiheitsidee durch eine Theo-
rie relationaler Persénlichkeit, welche weniger die Independenz als vielmehr
die Interdependenz des Individuums mit seinen sozialen und natiirlichen Um-
welten betont. Entsprechend bezieht Krause das Grundrecht zur freiheitlichen
Personlichkeitsbildung auch auf die konkreten Lebens- und Umweltbedingun-
gen individueller Autonomie. So miindet seine Freiheitstheorie schlussendlich,

seiner Philosophie und zum Krausismo, Hamburg 1985, S. 141 und Gil-Cremades, Die
politische Dimension des Krausismo in Spanien, S. 235. Zur dabei von den Krausisten
verfolgten pddagogischen Konzeption vgl. Fn. 152 in diesem Kapitel.

205 | Vgl.Juan Lépez-Morillas, El krausismo espanol: perfil de una aventura intelectual,
Madrid 1980 (Originalausgabe: 1958).

206 | Vgl. Esteban Mateo, El krausismo, S. 134ff.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

161


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Qualitative Freiheit

aufgrund der zentralen Rolle sozialer Interaktionsriume fiir die Entwicklung
personlicher Freiheit, in eine Skizze einer freiheitsdienlichen &ffentlichen
Ordnung. Jene Ordnung gelte es durch emanzipative Interaktionsformen so
zu strukturieren, dass die Freiheit jedes Einzelnen durch die Freiheit aller an-
deren gefordert werde; dieser Gedanke gibt Krauses Rechts- und Wirtschafts-
philosophie das Ziel vor.

2.3.3 Privates und offentliches Interesse

In etlichen Freiheitstheorien besteht ein Konflikt zwischen privatem und 6f-
fentlichem Interesse. Dabei schlagen sich die Vertreter negativer Freiheit iibli-
cherweise auf die Seite des privaten Interesses und nehmen die Freiheitsidee in
den Dienst, um jenes Interesse vor Zugriffen der Offentlichkeit zu schiitzen:
Thnen geht es sozusagen um die Maximierung des Privatwohls. Umgekehrt
machen sich Vertreter positiver Freiheitstheorien zumeist zu Anwilten des Ge-
meinwohls und erkennen in der 6ffentlichen eine hoherwertige Freiheit, der
sich das Private unterzuordnen habe. Wie hilt es demgegeniiber die kraus-
esche Theorie? Was folgt aus Krauses Konzeption von relationaler Personalitit
und seinem auf Interdependenz abstellenden Freiheitsbegriff fiir die Ordnung
der biirgerlichen Sphire und der ihr zugehorigen Rechte (Eigentum, Besitz,
Verfiigung etc.)?

Hinsichtlich der tierischen Umwelt hatte Krause, wie gesehen, fiir eine
nach Freiheitsgraden durchgestufte Ethik der Riicksichtnahme plidiert. Was
aber soll gelten, wenn der Gegenstand der freien Handlung nicht mehr ein
seiner selbst bewusstes Tier (mit eigenen Freiheiten und Rechten), sondern
eine bewusstlose Pflanze oder gar eine leblose Sache ist, denen keine eigene
Freiheit zukommt? Sind auch dann noch der menschlichen Freiheit Grenzen
zu ziehen oder kann sie sich nunmehr in ungebremster Willkiir gefallen und
die Welt nach Belieben ausschlachten? Was darf sich die menschliche Freiheit
gegeniiber dem nicht-freiheitlichen Dasein herausnehmen?

Aufgrund der niemals auszuschlieRenden Moglichkeit, irgendwie, irgend-
wem, irgendwann als Mittel zur Freiheit zu dienen (NR 139), kann nichts
absolut wertlos sein, so Krause (AR 182). Nachhaltigkeit schiitzt zukiinftige
Freiheit. Folglich muss die Rechtfertigung, Gegebenes (zer-)stéren zu diirfen,
von den Storern erbracht werden; sie miissen plausibilisieren, dass sie mit
ihren Vorhaben mehr Freiheit schaffen als vernichten.?” Folglich wird Natur-
nutzung nicht, wie sonst bei liberalen Denkern iiblich, erst einmal abstrakt

207 | Zum Problem der Rechtssubjektivitat der Pflanze vgl. die ausfiihrliche Diskussion
bei Querol Fernédndez, La filosofia del derecho de K. Ch. F. Krause, S. 227-234. Vgl.
ebenfalls Martha Nussbaums Position (Frontiers of Justice, S. 94) sowie zur Differen-
zierung von Pflanze versus Tier dies., Creating Capabilities, S. 158f.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

zugestanden und nachtriglich nach Bedarf eingeschrinkt. Sondern Krause
untersagt von vorneherein jede nutz- und zwecklose Naturzerstérung sowie
alle unverhiltnismiRige Naturausbeutung: »Sachen sind zu verbrauchen, d.i.
durch Gebrauch zu vernichten, a) wenn sie héhere Leb-Wesenheit (ein hohe-
res Gutes und ein hoheres Gut) nur unter dieser Bedingung férdern koénnen;
b) wenn ihr Schaden, den sie hoheren Lebwesenheiten zufiigen, sonst nicht
verhindert werden kann.« (NR 144, Anm.)*® Gegeniiber traditionellen Frei-
heitsphilosophien vertritt Krause also eine klare Argumentationslastumkehr
- zugunsten des Unverzweckten.

Aus dieser qualitativen Vorgabe resultiert der quantitative Radius des le-
gitimen Sachgebrauchs. Gebrauch von Sachen ohne deren Verbrauch oder Ab-
nutzung kann schrankenlos gewihrt werden (NR 176). Hinsichtlich mehrfach
nutzbarer Dinge ist eine Giiterabwigung fillig, die zum Beispiel bei der Nut-
zung von Holz ergeben kann, dass man den Gebrauch als »Nutzholz gegen-
iiber Brennholz« vorziehen sollte (NR 176). Komplizierter wird es, wenn wir
von Naturprodukten iibergehen zu von Menschen hergestellten Objekten. Zwi-
schen »selbstwiirdigen Sachgiitern«, denen die durch sie dargestellte Freiheit
innewohnt (Kunstwerke etc.), und bloRen »Nutzgiitern« besteht natiirlich ein
wichtiger Unterschied (NR 143). Reine Nutzgiiter darf man nicht nur »gebrau-
chen«, sondern auch »verbrauchen« (NR 144), sofern nicht Rechte anderer oder
der Gesellschaft entgegenstehen (VR 292). Letzteres aber kann der Fall sein
hinsichtlich von »selbstwiirdigen Sachgiitern«; d.h. von Objekten, in welche
berticksichtigenswerte Freiheitsrechte ihrer Gestalter eingegangen sind, was
insbesondere beim geistigen Eigentum der Fall ist (dazu sogleich mehr).

Obschon also Sachen prinzipiell zum freien Gebrauch angeeignet und ge-
nutzt werden kénnen, gibt dies augenscheinlich weder ihre Aneignung noch
ihre Nutzung schrankenloser Willkiir anheim. Beide sind vielmehr erst auf
dem Wege offentlicher, d.h. politischer Selbstbestimmung zu regeln. Als Fun-
damentalkorrektiv aller Sachaneignung und Sachnutzung fungiert der Gedan-
ke eines menschheitlichen Gemeinbesitzes der Erde.

Vor offentlicher Verteilung hat kein Individuum auf irgendetwas Nitzliches aufier auf
seinen Leib ein geltendes Recht, und nur die 6ffentliche Zuteilung nach gerechter Eintei-
lung ist die Form, um in den rechtlichen Besitz eines Nitzlichen zu gelangen. Wer etwas
in Besitz nehmen will, muss erst zu dieser Besitznahme durch alle berechtigt sein, so
auch wer etwas zu bearbeiten gedenkt; [...]. Kein Einzelner kann durch einen anderen

208 | Man kann darin eine Antwort auf die erst spater aufgeworfene Frage erblicken,
wie der Mensch angemessen mit dem »prometheischen Geféllec umgehen solle, das
zwischen seinen technischen und seinen prospektiven F&higkeiten liegt; dazu bereits:
Giinther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen: Uber die Seele im Zeitalter der
zweiten industriellen Revolution, Miinchen 1956, S. 267ff.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

Einzelnen in den rechtlichen Besitz irgendeines Nitzlichen gesetzt oder aus einem sol-
chen Besitze vertrieben werden. (G 11 191)

Krause verweigert damit die etwa von John Locke (1632-1704) propagierte Gii-
teraneignung in Wildwestmanier — man bearbeite Niemandsland und mache
es sich dadurch zu Eigen. Die Erde ist weder unendlich noch jemals Niemands-
land; sie gehort prinzipiell allen Menschen gemeinsam. Man muss daher stets
sicherstellen, dass in allen Aneignungsakten das Recht anderer, von der Welt-
teilhabe nicht ausgeschlossen zu werden und eine Wirksphire fiir ihre Frei-
heit zu haben, gewahrt bleibt. Das aber kann der Einzelne tiberhaupt nicht
gewihrleisten, sondern nur eine alle Menschen reprisentierende Rechtsge-
meinschaft. Alle historisch bisher erworbenen Besitzungen kénnen daher nur
provisorische, nicht ewige Geltung beanspruchen. Sie unterliegen dem Revi-
sionsrecht einer zukiinftigen, rechtlich verfassten Menschheit (ERB 108).

Will man jedem Menschen einen Freiheitszugang gewihren, muss man
sich zwar nicht wie Fichte fiir eine Giitergleichheit (NR 142) einsetzen, wohl
aber fiir eine Gleichformigkeit der Aneignungsrechte (VR 253). Das Eigentums-
recht hat den individuellen Anspruch auf Sachprivatisierung auszubalancie-
ren mit dem o6ffentlichen Anliegen eines fiir alle offenen Zugangs zu Sachen
als Freiheitsmitteln (VR 5uf). Denn das ist fiir Krause eben der tiefere, phi-
losophische Sinn des Privateigentums, dass »das AuRere ein Inneres werde,
dem Inneren gleichgelte, — in die Abhingigkeit von der Freiheit der Rechts-
person gestellt werde« (NR 171). Dem fiir alle gleichen Recht auf Freiheit ent-
springt und entspricht auch Recht, sich (etwa durch Leistung und Fleift) von
anderen zu differenzieren und ungleich zu machen.?® Doch ist nicht jedwede
Ungleichheit sogleich deshalb schon als Ausdruck von Freiheit zu feiern oder
als Abdruck individuellen Differenzierungswillens zu huldigen. Wo etwa Un-
gleichheit besteht, weil Chancengerechtigkeit fehlt, herrscht Unfreiheit, und
diese ist allemal aufzuheben. Auch das ist ein Gebot der Freiheit.

Krause setzt die soziale Dimension des Eigentums weder als der privaten
vor- noch nachgingig an, sondern erkennt sie als immanent in jener: als inter-
nes Regulativ allen Privatbesitzes, ohne welches jener seine prinzipielle Legiti-
mitit einbtifft. In Krauses Sicht wird das Privateigentum vom Gebot der Sozial-
pflichtigkeit nicht behindert, sondern befordert. Es belastet den Eigentiimer
nicht mit unbotmifligen Pflichten, sondern entlastet ihn davon, von Fall zu
Fall sein Recht auf die im Privateigentum mitgedachte Exklusion anderer dar-
legen zu miissen. Die konkret sozialgerechte Regulierung privater Eigenttimer

209 | Der Gemeineigentumsgedanke ist bei Krause keinesfalls staatssozialistisch oder
kollektivistisch-iiberdehnt zu verstehen, vgl. Wolfgang Vester, Sozialphilosophie und
Sozialpolitik der deutschen Rechtsphilosophie des XIX. Jahrhunderts: (Krause, Ahrens,
Réder), Cottbus 1935, S. 36. Naheres dazu unten.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

stiitzt die abstrakte Institution des Privateigentums. Die Freiheit des Eigentii-
mers wird daher durch sozialpflichtige Auflagen im Namen der Freiheit aller
nicht negiert, sondern affirmiert; sie wird durch die jene Freiheit erméglichen-
den Gesetze und Steuern verwirklicht, nicht verwirkt.

Krause hilt sich also gleichermafien fern der Extreme von Besitzindividua-
lismus und Kollektivismus. Weder lisst er sich auf die im Liberalismus des 19.
Jahrhunderts ibliche Engfiihrung oder gar Gleichsetzung, von Freiheit und
Privateigentum ein, noch erstrebt er Freiheit durch eine Uberwindung aller
Eigentumsverhiltnisse. Diese doppelte Distanz erreicht er {iber einen innova-
tiven Eigentumsbegriff: Eigentum, notiert Krause, kann sich immer nur auf
Funktionseigenschaften erstrecken. Man kann, genau genommen, zwar (ju-
ristisch) Eigentum an etwas haben, nie aber (ontologisch) Eigentum von etwas.
So »kann eigentlich nicht gesagt werden: diese Sache ist Eigentum, sondern
diese an ihr haftende Bedingnis ist Eigentum.« (NR 173) Nicht nur fallen damit
Besitz und Eigentum auseinander, wie auch im romischen und im deutschen
Rechtsdenken. Sondern es wird in den Begriff des Eigentums selbst eine fiir
die Praxis dufderst folgenreiche Differenz eingeschrieben.

Die Leistung jener Unterscheidung zwischen ontologischem und juristi-
schem Eigentum ist nimlich, so Krause, das allfillige Missverstindnis vom
»unbedingten Besitz« aufzuheben, samt dem Irrglauben, der Eigentiimer
kénne mit seiner Sache tun »was ihm beliebt und geliistet« (VR 287).2" Das
alltigliche Verstindnis von Rechtseigentum als das Innehaben von Rechten
ohne Riuicksicht auf andere verwechselt das oft gewihrte, bisweilen aber auch
zu verwehrende exklusive juristische Verhiltnis eines Eigentiimers gegeniiber
Nicht-Eigentiimern mit der metaphysischen Beziehung des Subjekts zur Sache.
Diese kann einem Eigentiimer zwar in gewissen juristischen Hinsichten, nie
aber ontologisch-schlechthin gehéren. Kurz: Eigentumsrechte gelten funktio-
nal, nie total. Und ihre Funktion ist Freiheit.

Obschon es ein unbedingtes Recht darauf gibt, iiberhaupt Eigentum zum
eigenen freien Gebrauch zu haben, erkennt Krause nur ein bedingtes Recht

210 | Krause weifd bei seiner Kritik an den hergebrachten Eigentumstheorien (vgl. deren
Darstellung in: Julius Weiske und Franz Bopp, Rechtslexikon fiir Juristen aller teutschen
Staaten enthaltend die gesammte Rechtswissenschaft, Leipzig 1839, S. 146f.) sehr
wohl, »dass in den meisten Staaten, wie sie jetzt sind, in Ansehung der meisten Besitz-
giter ein unbedingtes Eigentumsrecht gesetzlich ist. Hier kommt es aber nicht darauf
an zu lehren, was soeben festgesetzt ist, sondern einzusehen, was ewig betrachet ver-
niinftigerweise rechtens ist. Dazu kommt, dass bei der steigenden Ausbildung der Vél-
ker diese rohe Bestimmniss des absoluten Eigentumsrechts immer weniger ausfiihrbar
wird, dass eine Beschrédnkung nach der anderen hinzugefligt werden muss, und dass
man also nach und nach auf das Vernunftprinzip des Eigentums zuriickgefiihrt wird, so
wie es hier entwickelt wurde.« (VR 287f.)

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Qualitative Freiheit

auf bestimmte Eigentiimer und Nutzungsweisen an (NR 173). Eigentiimer
und ihr Gebrauch sind dem Gutdiinken ihrer Eigner nur innerhalb gewisser
Grenzen unterworfen. Zwar sollen Menschen durchaus auch einen Sachbe-
sitz unter »Ausschluss aller anderen Personen« erlangen, um etwa einen Ra-
dius freier, ungestorter Werktitigkeit zu gewinnen. Doch darf der Ausschluss
anderer dabei niemals zu einem fiir sich allein giiltigen Definitionsmerkmal
des Figentumsrechts avancieren. Die Gultigkeit jenes Ausschlusses steht und
fallt vielmehr mit seiner Funktion, Freiheit zu verkorpern. So bleibt zwar auch
bei Krause der Umgang mit alltiglichen Gegenstinden zumeist der Freiheit
der Eigentiimer tberlassen; allerdings nicht, weil ihnen an und fiir sich ein
(quantitativ) unbeschrinktes Recht zukdme, mit ihren Sachen zu tun, was ihm
beliebt, sondern weil (qualitativ) jedem Individuum ein bestimmter »Freiheits-
kreis« zugestanden werden muss, in dem es sich frei selbst definiert (VR 452f.).

Juristisch ausgedriickt: Die Exklusion anderer kann nur als sekundire
Rechtsfolge einer primir durch die Rechtsgemeinschaft abgesegneten Bezie-
hung des Eigners auf ein bestimmtes Eigentum wirksam werden (NR 173).2!!
Das Recht, andere auszuschlieflen, konstitutiert nicht das Privateigentum (lat.:
privare = ausschliefen, berauben), vielmehr zieht umgekehrt das Recht auf
Eigentum bisweilen — aber durchaus nicht immer — bestimmte Ausschluss-
rechte nach sich. Diese theoretische Differenzierung hat handfeste praktische
Konsequenzen. Sachen sollen ja, gemifl ihrer Grundbestimmung im Lichte
der verniinftigen Freiheit aller genutzt werden. Daraus folgt nicht nur ein spezi-
fisches Verbot, Sachen sinnlos zu zerstéren, sondern auch ein unspezifiziertes
Gebot, Sachen sinnvoll zu gebrauchen und ihre Niitzlichkeit zu optimieren.
Nur iiber einen die Freiheitsrechte von individuellem Glied und sozialem Gan-
zem wechselseitig qualifizierenden, also von Grund auf sozialpflichtigen Eigen-
tumsbegriff konnen die »entgegenstehenden Forderungen der Giitergemein-
schaft einerseits und des strengen (absoluten) Privateigentums« andererseits
harmonisiert werden (NR 173).%?

Deshalb versiindige sich der Besitzindividualismus des klassischen briti-
schen Liberalismus an seinem eigenen Prinzip, an der Freiheit, meint Krause.
Wenn ndmlich Liberale wie Locke die Lehre von den konkreten Erwerbsarten
als Theorie zur Begriindung des abstrakten Rechts auf Eigentum tiberhaupt

211 | Vgl. Querol Fernandez, La filosofia del derecho de K. Ch. F. Krause, S. 378.

212 | Zum Begriff des »organischen Eigentums« bei Krause vgl. Julius Kautz (Hg.),
Theorie und Geschichte der Nationalokonomik, Wien 1858. Kautz stuft Krause selbst
(ebenda, S. 62ff., 79) und namentlich die Krauseschiler Ahrens (ebenda, S. 83) sowie
Leonhardi und Tiberghien als friheste Verfechter sozial ausgerichteter Marktwirtschaft
ein (ebenda, S. 170f.). Ebenso urteilt: Eugen von Philippovich, Die Entwicklung der
wirtschaftspolitischen Ideen im 19. Jahrhundert. Sechs Vortrége, Tibingen 1910 auf;
ahnlich: Vester, Sozialphilosophie und Sozialpolitik, S. 46ff.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

heranziehen, vermengten sie Genese und Geltung des Eigentums: historische
Etablierung mit systematischer Giiltigkeit.?® Ob einseitige Handlungen (Ok-
kupation, Spezifikation und Arbeit) oder mehrseitige Handlungen (Vertrag
und Gesetz) fiir den Erwerb besonderer Eigentiimer taugen, ist, philosophisch
besehen, unerheblich fiir die Frage, ob es iiberhaupt zu so etwas wie privatem,
d.h. ausschliefendem Eigentum kommen darf (AR 174). Das namlich folgt
niemals aus diesen Handlungen selbst, sondern aus der ihnen insgesamt vor-
ausliegenden Rechtfertigung der Eigentumsinstitution. Jedoch jenes allgemeine
Recht auf Eigentum ist nur durch das Grundrecht der freien Personlichkeit zu
legitimieren (VR s512) und nicht, wie besonderes Eigentum, aus bestimmten For-
men des Erwerbs. Alles andere wiirde das Institut des Eigentums auf wackelige
Fiile stellen, da beispielsweise weder Okkupation und Spezifikation noch Ver-
trag und Gesetz empirisch-universal das Eigentum legitimieren kénnen und
als blof hypothetisch unterstellte Geltungsgriinde zu rationalen Ableitungs-
problemen fiithren.

Der Krauseschiiler Ahrens erginzte diesen Gedanken dahingehend, dass —
entgegen der Sozialvertragstheorie — die benachteiligten Menschen in verarm-
ten Lindern der Unméoglichkeit ihres Subsistenzerwerbs rational wohl kaum
zustimmen koénnten und dass — entgegen der Arbeits- und Okkupationstheorie
— heute kaum noch Eigentum allein durch Fleiff gewonnen werden kann, da
fast nirgends mehr >herrenlose Sachenc sich dem Erwerbswilligen zur Okku-
pation oder Bearbeitung anbieten. Wenn heutzutage besitzlose Einzelne un-
erschlossene Erwerbschancen suchen, so sind sie in der Regel darauf angewie-
sen, dass ihnen zunichst Zugang zu Giitern verschafft wird, die sie sodann
verarbeiten oder veredeln konnen. Auf jene fundamentale Weltteilhabe aber
hat jeder Mensch als Person ein Freiheitsanrecht, so Krause.? Wenn unter
Beachtung angemessener prozeduraler Regeln das Privateigentum einiger ge-
nutzt wird, um anderen zur Realisierung ihres Personlichkeitsgrundrechts auf
Eigentumserwerb zu verhelfen, wenn der Staat also etwa das Eigentum der
einen besteuert, um anderen den Aufbau des Ihrigen zu erméglichen, so ist
dies nicht als Eingriff in die private Eigentumsfreiheit zu beklagen, sondern
als angemessene Regulierung derselben zufolge eines ihr immer schon imma-
nenten Prinzips zu begriifen. Vom Prinzip der Freiheit her gedacht bedingen
statt bekdmpfen Sozialstaatlichkeit und Privateigentum einander.

Die Leistungskraft dieser Konzeption eines prinzipiell sozialpflichtigen
Eigentums zeigt sich besonders am Problem geistigen Eigentums. Die Fra-
ge nach Eigentum an »geistigen Sachen« oder »gegenstindlich gewordenen
Geisteswerken« (VR 252) wurde seiner Zeit bereits eifrig diskutiert: am Exem-

213 | Vgl. Groschner et al., Rechts- und Staatsphilosophie, S. 131ff.
214 | Vgl. Heinrich Ahrens, Die Rechtsphilosophie, oder, das Naturrecht; auf philo-
sophisch-anthropologischer Grundlage, Wien 1852, S. 462.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Qualitative Freiheit

pel des Biichernachdrucks (AR 175, Anm.). Die Losung des Dilemmas, wie die
sozialpflichtige Seite des literarischen Allgemeingutes und das Vermogensin-
teresse des Autors daran zu vermitteln sind, fithrt der Krauseschiiler Heinrich
Ahrens ganz im Sinne seines Lehrers aus: Da das Buch per se ein allgemeines
Gut darstellt, konne der Verfasser kein absolutes privates, ausschlieRliches
Recht darauf haben. Fiir den seltenen Fall, dass entgegenstehende Interessen
des Autors tiberhaupt nicht vorhanden sind, geht ein Text daher unmittelbar
in Besitz und Gebrauch der Allgemeinheit iiber. Sind aber, wie im Regelfall,
solche Interessen anzuerkennen, miissen diese im Sinne des Gedankens frei-
heitsfunktionalen Eigentums bewertet werden. Sofern und solange es keine
andere gesellschaftliche Subsistenzform fiir Literaten gibt als den Buchver-
kauf, ist das Vermogensinteresse des Geistesarbeiters angemessen zu beriick-
sichtigen. Da der Literat ohne die Vermdgensaussicht ansonsten anders fiir
seinen Lebensunterhalt hitte sorgen miissen und das Buch vielleicht nicht
geschrieben hitte, hindert zeitlebens und — soweit erbrechtlicher Schutz be-
steht, auch linger — das Recht des Autors den finanziell unabgegoltenen Nach-
druck. Da aber der Verfasser kein absolutes Recht auf den Text, sondern einen
dadurch erwirtschafteten Anspruch auf Einkiinfte hat, seien entschidigungs-
pflichtige Eingriffe, zum Beispiel im Falle besonders sozialerheblicher Texte
(Forschungsliteratur o.4.), stets moglich (AR 175).

Die Details kénnen wir auf sich beruhen lassen; jedenfalls zeigt das Beispiel
klar: Krause vertritt einen relativen, keinen absoluten Eigentumsbegriff, der das
Recht zum Besitz nicht aus der singuliren Perspektive des Eigentiimers, son-
dern vom Blickwinkel universaler Freiheit aus thematisiert. Wahrend andere
Denker die Sozialbindungen der Eigentumsrechte lediglich als Ausnahmen
zu einem an sich schrankenlos gedachten Recht behandeln, kann Krause die-
selben Institutionen elegant aus seinem Prinzip freiheitsfunktionalen Eigen-
tums herleiten (VR 287f)). Damit wird der von negativ-liberalen Theorien oft
ins Prinzipielle gesteigerte Konflikt zwischen Privat- und Allgemeininteresse
entdramatisiert. Hier geht es Krause zufolge nicht um eine letztlich unlésbare
quantitative Polaritit zwischen privaten und 6ffentlichen Anliegen, sondern
um deren Vermittlung anhand eines qualitativen Kriteriums. Dies lautet: Be-
sitz muss in Ausiibung und Gebrauch sozialvertriglich sein, um geschiitzt zu
werden. Eigentum darf also nicht zum Selbstzweck werden, sondern muss als
Rechtszuschreibung stets erkennbar Mittel zum Zweck der Freiheit bleiben.

Im Regelfall lisst der Staat zwar eine generelle Vermutung angemessenen
Besitzgebrauchs gelten. Anders ist dies jedoch (priventiv) im Falle zuhochst
sozialrelevanter Giiter. Krause denkt an die Forst- und Landwirtschaft, deren
Betrieb nach seiner Ansicht wegen ihrer erheblichen Relevanz fiir eine nach-
haltige Lebensfithrung unter 6ffentlicher Aufsicht stehen sollte. Der Krause-
schiiler Heinrich Ahrens denkt ferner dariiber nach, wie (reaktiv) im Falle
offenkundigen sachwidrigen und gemeinwohlschiddlichem Missbrauchs aus

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

dem Prinzip freiheitsfunktional-sozialpflichtigen Eigentums, Enteignungen
zu rechtfertigen und zu entschidigen sind.”® Ferner gesteht Krause Nicht-
Eigentiimern stets Niefbrauchsrechte zu, wo dies die Menge aller miteinan-
der vertriglichen Giiternutzungen zum Wohle der Freiheit aller mehren kann.
Dingliche Rechte am Eigentum anderer wie zum Beispiel Gebrauch, Bewoh-
nen, Wegerecht und Dienstbarkeiten sollen so, trotz fortbestehenden Privat-
eigentums, den Zugang zu andernfalls zu schwach genutzten Giitern 6ffnen.
Dasselbe leisten verschiedenste Formen des Gemein- und Gesellschaftseigen-
tums (VR 291). Der Grundgedanke ist stets derselbe: Freiheit ist nicht nur der
Grund des Privateigentums, sondern auch seine Grenze.

Was fiir das Verhiltnis von Personen zu Sachen gilt, iibertrigt sich ebenso
auf das Verhiltnis von Person zu Person, inspiriert von der Idee einer Freiheit,
die sich im Kontext ihrer sozialen Einbindungen erfiillt (LL 173). Der Perso-
nenverbund kommt in Krauses Denken nicht kiinstlich zur Individualexistenz
hinzu; er stellt vielmehr eine natiirliche Form menschlicher Freiheitsverwirk-
lichung dar. Man muss und sollte daher nicht, wie es moderne Spieltheoretiker
und Kontraktualisten zu tun pflegen, Familien, Vereine und Gesellschaften
sekundir aus den Interessen eines primair als fiir sich bestehend gedachten
Individuums herleiten. Sozialvertragstheorien behandeln filschlich als emer-
gent, was essentiell ist. Sozialitit aber ist nicht kontingent, sondern konstitutiv
fiir den Menschen. Denn es ist, schreibt Krause, gar »keine [...] Geselligkeit der
Menschen moglich, ohne dass sie schon [...] als Menschen iiberhaupt gesellig
sind.« (U 79)*¢

Der Mensch kann, anders als das Tier, Bindungen aus freien Stiicken ein-
gehen sowie freiwillig wieder l6sen. Menschen benétigen einander keinesfalls
nur zum Nutzentausch und zur wechselseitigen Mingelbeseitigung. Sie ver-
einigen sich auch zu edleren Zwecken.?” Uber die wechselseitige Defizitkom-
pensation hinaus streben sie die Vervollkommnung ihrer selbst und ihrer Um-
welt an, um sie in eine immer freiheitskonformere Lebenswelt zu veredeln (LL

215 | Ahrens, Rechtsphilosophie, S. 467ff.

216 | Auch Martha Nussbaum vertritt einen relationen Begriff der Person, zu dem
konstitutivdas Merkmal der Sozialitdt gehort; sie grenzt sich ebenso wie Krause von den
apolitischen Modellen der Kontraktarier ab und bestimmt die »idea of the human being
as by nature« political« (Frontiers of Justice, S. 86) und stellt klar, dass der Begriff der
Person »the ideas of a fundamental sociability and of people’s ends including shared
ends« einschlieft (ebenda, S. 86), mit der Folge: »The good of others is an important
part of one’s own scheme of goals and ends« (ebenda, S. 91).

217 | Ebenso streitet Martha Nussbaum gegen die »very fundamental idea of classical
liberalism, namely that the goal and raison d’étre of social cooperation is mutual
advantage« (Creating Capabilities, S. 150).

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Qualitative Freiheit

149).”"® Geselligkeit entsteht — damaligen Sozialvertragstheorien wie heutigen
Spieltheorien zuwider — nicht allein durch die unvermeidliche Koexistenz von
»charakterlosen Vernunftpersonen, sondern gerade auch durch freigewihlte
Kooperation und Kollaboration von »charaktervollen Personen« (ERB 41). Die
Theorie der Freiheit darf daher Personenverbindungen nicht lediglich als Insti-
tutionen zur Befriedigung niederer und zwingender Bediirfnisse rekonstruie-
ren. Sie muss sie auch als Verbiinde zur freiwilligen Wertschopfung begreifen.
Gerade auch die das materielle Dasein tiberschiefRenden Momente eines freien
Geselligkeitsverlangens sind zu wiirdigen: der Hang zu kulturvermittelter
Selbststeigerung, symbolischer Kommunikation und spiritueller Kontempla-
tion, sowie der Wunsch zu vereintem, sittlichen Engagement im Dienste der
Freiheit und Wiirde anderer.?”

Krauses Sozialphilosophie misst daher Personenvereinigungen grofite Be-
deutung bei. Institutionen — wie beispielsweise solche, die sich der Pflege von
Kunst, Wissenschaft und Religion (LL 198) widmen — driicken in ihren Zielen
und in den dieselben fordernden Lebensformen die Idee der Freiheit aus. Sie
liefern der Gesellschaft Muster herrschaftsarmer Vergemeinschaftung und
verantwortlicher Selbstbindung. Auch wenn Organisationen im Rahmen ihrer
Mission die Freiriume ihrer Mitglieder mitbestimmen und einschrinken,
kann dies als (qualitative) Verwirklichung, nicht als (quantitative) Verengung
von Freiheit begriffen werden (U 318f1.), sofern sie in ihren Verfahren und Zie-
len auf personlicher Freiheit aufbauen, innere und duflere Offenheit bieten,
demokratisch verfasst sind usw. Krauses Freiheitsidee wirkt somit zugleich re-
kursiv und prozedural: Was die interpersonale Institutionalisierung von Frei-
heit legitimiert, limitiert sie auch. Vergemeinschaftung ist nicht Selbstzweck,
sondern soll Individuen helfen, ihre Freiheit zu betitigen und zu bestitigen.
Mliberale Kollektive sind Krauses Sache daher nicht.

Das Thema, wie individuelle Freiheit durch kollektive Freiheit komplemen-
tiert und komplettiert wird, entwickelt Krause mit viel Liebe zum soziologi-
schen Detail ausgehend von der Familie, iiber weitere Sozialverhiltnisse (Ge-
meinde, Stadt) und schlieRlich im Ausgriff auf substaatliche und staatliche,
zwischenstaatliche und tiberstaatliche Ordnungen, ja die ganze Welt. Jene »in-
nere Geselligkeit« des Menschen fiithrt, Krause zufolge, letztlich auf die Idee

218 | Nochmals der Vergleich mit Martha Nussbaum: sie erstrebt eine »gradual
formation of an interdependent world in which all species will enjoy cooperation and
mutually supportive relations. Nature is not that way and never has been. So it calls, in
a very general way, for the gradual supplanting of the natural by the just.« (Frontiers of
Justice, S. 399f.)

219 | So konstatiert auch Martha Nussbaum, der Zweck von »social cooperation is not
to gain an advantage; it is to foster the dignity and well-being of each and every citizen«
(Frontiers of Justice, S. 202).

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

der »Einen Menschheit«, der — dem Begriffe nach — alle Personen, nah und
fern lebende Menschen, gegenwirtige genauso wie zukiinftige Generationen
an- und zugehoren (U 72). Je mehr ein Mensch sich in seinem Sinnen und
Trachten an dieser Idee ausrichtet, so Krause, um so harmonischer wird er mit
anderen koexistieren und kooperieren (U 72). Die menschliche Freiheit ist von
Grund auf kosmopolitisch und intergenerational ausgerichtet.

Um ein harmonisches Miteinander der diversen Sozialverbinde zu ermog-
lichen, fillt dem Staat eine wichtige Ordnungsaufgabe zu. Dabei hat sich der
Staat »aber nur von seiten des Rechts und fiir das Recht« auf alle substaatli-
chen Vereinigungen zu beziehen (NR 220). Er soll das Kommunitire nicht di-
rigieren, sondern die Subsidiaritit und Autonomie der Vereinigungen férdern
(VR 84£)).22° Krauses Freiheitstheorie fiithrt auch in diesem Bereich zur Um-
wertung bisheriger gedanklicher Ableitungsverhiltnisse. Vergemeinschaftete
Freiheit hat, wie jede andere Freiheit auch, einen vorpositiven Anspruch dar-
auf, rechtlich anerkannt zu werden. Wihrend in den damaligen Rechtstheo-
rien der Staat sozialen Vereinigungen nahezu gnadenhalber Rechtsfihigkeit
verleiht, insofern diese dafiir gute Griinde vorbringen konnen, fordert Krau-
se das Gegenteil. Der Staat habe, sofern nicht gute Griinde — wie mangelnde
Rechtskonformitit und Freiheitlichkeit (G II 134) — dagegen sprechen, Vereini-
gungen zur kollektiven Freiheitsausiibung stets durch die Verleihung positiver
Rechtsfihigkeit anzuerkennen.

Schon zu Beginn des 19. Jahrhunderts schreibt Krause also eine Theorie
buirgergesellschaftlichen Engagements und intermediirer Organisationen,?!
die bereits den erst spiter rechtsdogmatisch ausgeformten Begrift der juristi-

220 | Elias Diaz preist (in: Elias Diaz, »Krausismo e Institucién Libre de Ensefianza: Pen-
samiento social y politico«, in: Universidad de Jaén [Hg.], Jornadas homenaje a Giner de
los Rios, Cadiz; Ronda 1999, S. 234) die krausistische »concepcidn organicista de la so-
ciedad«, weil in ihr die individuelle Freiheit ebenso wie das soziale Ganze ihren angemes-
senen Ort finden. Ihm zufolge ist das krausistische Drangen auf »subsidiariedad« nicht
bloB Ausdruck von Effizienzverlangen zu verstehen. Vielmehr driicke es in positiver Weise
das Miteinander individual-persdnlicher und sozial-persdnlicher Freiheitin einem offenen
»pluralismo« aus. Krauses Gesellschaftslehre verhindere so »la absorcion y consecuente
disolucion del individuo en el todo social 0 en las plurales asociaciones.« (Ebenda)

221 | Zur Stellung der intermediaren Organisationen bei Krause vgl. bereits: Georg
B. Mollat, Lesebuch zur Geschichte der deutschen Staatswissenschaft von Kant bis
Bluntschli, Osterwieck 1891, S. 97-104. Der Aufsatz Johannes-Michael Scholz, »Le-
gitimationspraktiken krausistischer Dezentralisierungspolitik«, in: lus Commune, 12
(1984): 117-163 zeigt, orientiert an Krauses Leitbegriff der nLebenskreise«, minutios
und sehrlesenswert den Eingang krausistisch-susidiaritatstheoretischen Gedankengu-
tes in die spanische Rechtspolitik der letzten hundert Jahre auf. Ebenfalls instruktiv:
Querol Fernandez, La filosofia del derecho de K. Ch. F. Krause, S. 415ff.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

171


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Qualitative Freiheit

schen Person vorwegnimmt.??? Jene subsidiire Gesellschafts(rechts)lehre stellte
seiner Zeit ein Novum dar (AR 171). Immerhin konnte Krause darlegen, dass
Prozesse der organisierten Vergemeinschaftung immer schon etwas anderes
sind als ephemere Rechtsbeziehungen (beispielsweise ein Kauf), rein funktio-
nale Zweckpartnerschaften (beispielsweise Handelsgesellschaften) oder eher
konventionell geprigte Lebens- und Rechtsverhiltnisse (beispielsweise die Fa-
milie). Folglich gebiihrt den wissentlich und willentlich hervorgebrachten So-
zialorganisationen ein Recht sui generis. Sie sind als Manifestationen bewusst-
kollektivierter Freiheit und nicht nur instrumentell zu betrachten, etwa im
Hinblick auf die von ihnen erwirtschafteten Gtliter oder erbrachten Funktio-
nen. Diese theoretische Erkenntnis muss zu ihrer praktischen Anerkennung
tithren. Wo Biirgervereinigungen ganz in diesem Sinne als Entwicklungs- und
Gestaltungsformen von Freiheit erkannt werden, folgt die anti-etatistische Ein-
sicht auf dem Fufle, dass weite Gebiete der 6ffentlichen Ordnung »von unten,
d.h. aus privater und freiwilliger Kooperation erwachsen kénnen und sollten,
anstatt »von oben« dekretiert werden zu miissen.??*

Das enorme Potential, mithilfe dieses Ansatzes das Verhiltnis von Gesell-
schaft und Staat auf der Grundlage von kollektiver Freiheit neu zu denken,
blieb seinerzeit nicht unbemerkt.??* Fiir die heutige Betrachtung sticht Zweier-
lei hervor: Indem Krause betont, dass die freiwillige Einbindung in Kollektive

222 | Erst Krauses Schiiler verwenden den auch heute lblichen Terminus der »juristi-
schen Person«. Krause spricht hingegen noch mit der rémischrechtlichen Tradition von
»gesellschaftlichen Personen« oder, in seiner eigenen Kunstsprache, von »Ver-
einselbwesen« (VR 241). Zum krausistischen Umgang mit dem Spannungsverhdltnis
natirliche Personen versus juristische Gesamtpersonen vgl. grundlegend die Schriften
des spanischen Krausisten Francisco Giner de los Rios: La persona social: estudios y
fragmentos, Madrid 1899.

223 | Vgl. José Luis Malo Guillén, EI pensamiento econémico del krausismo espanol,
Madrid 1999.

224 | Heinrich Ahrens baute Krauses Gedanken anhand einer Unterscheidung zwischen
»Korporation« und »Assoziation« zu einer Theorie der Biirgerlichen Gesellschaften und
Handelsgesellschaften aus; siehe Peter Landau, »Gesellschaftliches Recht und das
Prinzip freier Kdrperschaftshildung in der Rechtsphilosophie von Heinrich Ahrense,
in: Gerhard Dilcher und Bernhardt Distelkamp (Hg.), Recht, Gericht, Genossenschaft
und Policey Studien zu Grundbegriffen der germanistischen Rechtshistorie, Berlin
1986. Hervorzuheben ist zudem der Einfluss Krauses auf Lorenz von Stein und Robert
von Mohl. Robert von Mohl hat selbst positiv zum Einfluss Krauses auf sein Denken
Stellung genommen, vgl: Die Geschichte und Literatur der Staatswissenschaften in
Monographien dargestellt - 3 Bdnde, Graz 1960 (Originalausgaben: Erlangen 1855-
1858), S. 245. Und Klaus Fischer sieht »Lorenz von Stein in der gedanklichen Nachfolge
von K. Chr. F. Krausex, in: Die Wissenschaft der Gesellschaft: Gesellschaftsanalyse und

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

ein wichtiger Ausdruck individueller Freiheit ist, grenzt er sich zum einen von
atomistischen Liberalismen ab. Indem er in der Freiheit auch den Geltungs-
grund jener Bindungen ansieht, unterscheidet er sich zum anderen aber auch
von seiner Zeit als »romantisch« und heute als »kommunitaristisch« titulier-
ten Positionen.?”® Das zeigt schon seine Terminologie: Die in der deutschen
Soziologie spiter so beliebte Unterscheidung zwischen »Gemeinschaft« und
»Gesellschaft« hat Krause zwar vorweg genommen (U 62).2%° Jedoch bewer-
tete er Gesellschaften als erstrebenswerte, da freiheitlich, ndmlich wissentlich
und willentlich, etablierte Vereinigungsformen. Gemeinschaft entsteht durch
Lebenszusammenhang, bisweilen ohne freien Willen: »Gemeinschaft kann
durchs Schicksal aufgezwungen sein, nicht Gesellschaft.« (ERB 49) Letzte-
re setzt dagegen Vereinigungsvorsatz und damit den bewussten Willen zur
Selbstintegration in ein héheres Ganzes voraus.

Bei allem Respekt fiir naturwiichsige Gemeinschaften wie die Familie fin-
det sich daher bei Krause eindeutig nicht der spiter bei Ferdinand Ténnies
(1855-1936) und danach vor allem dann bei Werner Sombart (1863-1941) vorherr-
schende pejorative Zug, welcher in Gesellschaften blof} sittlich-ausgediinnte
Gemeinschaften sieht (U 62). Denn »Gesellschaft ist Vereinigung individu-
eller Thitigkeit zu einem gemeinsamen Werk [...]J.« Insofern verdient erst die
»frei anerkannte und individuell wechselseitig belebte Gemeinschaft« die Aus-
zeichnung »Gesellschaft« (ERB 49). Krause vertritt also keine staatshérige

Geschichtsphilosophie des Lorenz von Stein unter besonderer Beriicksichtigung seines
gesellschaftswissenschaftlichen Entwurfs, Frankfurt a.M. 1990, S. 109 m.w.N.

225 | Einfliisse der krauseschen Soziologie auf die Sozialphilosophie Spencers
werden von spanischen Krauseforschern als gewiss angesehen: »Spencer seréd deudor,
ciertamente, de Krause, al retomar la idea de que la sociedad es un organismo y que
la evolucion es por esencia organica.« (Esteban Mateo, El krausismo, S. 35) Vor allem
aberliegtein Einfluss der krauseschen Lehre auf die spanische Soziologie - vor allem im
Werk von Perez Pujol (1830-1894) - nahe; siehe Manuel Nifiez Encabo, Manuel Sales y
Ferré: Los origenes de la sociologia en Espafa, Madrid 1976.

226 | Man kann von Krause eine begriffsgeschichtliche Linie zu Ferdinand Tonnies zie-
hen. Der philosophische Lehrer von Tonnies - Rudolf Eucken - verehrte Krauses Philo-
sophie und hat insbesondere seiner Sozialphilosophie intensive Studien gewidmet, wie
dem momentan in Jena erforschten Eucken-Nachlass zu entnehmen ist (diesen Hinweis
verdanke ich Dr. Uwe Dathe, Jena). Sachliche Ubereinstimmungen gibt es zuhauf. Tén-
nies’ organischer Grundansatz der Soziologie (vgl. § 2 in: Ferdinand Ténnies, Gemein-
schaft und Gesellschaft Grundbegriffe der reinen Soziologie, Berlin 1912) ist klar im
Sinne Krauses. Und auch Ténnies’ Reflexionen tber die Begriffe »Willklir/Kirwille« fin-
den sich bereits bei Krause vorgedacht (VR 317). Jedoch - und dies ist entscheidend -
Krauses Bewertung von Gemeinschaft und Gesellschaft ist der von Ténnies geradewegs
entgegengesetzt.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

173


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Qualitative Freiheit

oder volksglaubige, sondern eine biirgergesellschaftliche, keine auf entweder
Blut und Boden einerseits oder auf kalten Nutzen andererseits, sondern eine
auf Freiheit und Vernunft griindende Sozialphilosophie.

In diesem Zusammenhang muss noch einmal unterstrichen werden, mit
welcher Deutlichkeit sich Krause gegen die Ansicht verwahrt, dass Gesell-
schaft und Staat durch Wechselseitigkeit — im vorteilsbedachten Tausch oder
nutzenorientierten Gedankenspiel — zu begriinden seien. Zur Erinnerung:
Selbst Rechtsverhiltnisse, die ohne wechselseitige Verpflichtungen gar nicht
zu Stande kommen, begriinden in seinen Augen nicht durch jene Wechsel-
seitigkeit das sie ausgestaltende Recht (NR 165). Gegenseitige Anspriiche — wie
sie ja allenthalben das biirgerliche Geschiftsleben kennzeichnen — kénnen da-
her nicht allein durch die in ihnen kommunizierten Interessen rechtlich ver-
binden oder entbinden.?” Der private Wille der Subjekte begriindet nur dann
Recht, wenn er sich rechtsgemdfs bestimmt (notwendige Bedingung) und einen
legitimen Rechtsgrund (hinreichende Bedingung) geltend machen kann.??®

Krause rekonstruiert Vertrige darum niemals allein aus ihren negatorisch-
limitatorischen Aspekten. Vertrige sind nicht blof Instrumente, um beispiels-
weise Schaden oder Tauschverluste zu vermeiden oder zu kompensieren, etwa
durch Vertragsstrafen, Schadenersatzregelungen etc., sondern sie erfiillen in-
tegrativ-positive Funktionen. Zum Schutze dieser Funktionen und durch sie
bedingt wie begrenzt, kommen die negatorisch-kompensatorischen Aspekte
des Vertragsrechts in den Blick: Vertrige erméglichen, dass »die Individu-
en [...] die Arbeit teilen« (VR 451). Vertrige sind dabei von erheblicher, weit
iber den Nutzen, welchen sie den beteiligten Parteien stiften, hinausgehen-
der Bedeutung. Sie schaffen Bestindigkeit, Sicherheit und Vertrauen im ge-
sellschaftlichen Verkehr, erméglichen wirtschaftliche Vorsorge und machen
so ein zentrales Moment biirgerlicher Selbstdndigkeit und kollektiver Freiheit
aus. Eine dauerhaft verldssliche Allokation von Giitern und Leistungen tiber
alle familifiren und emotionalen Bande hinweg ist schlicht oft nicht anders zu
organisieren als iber das Mittel rechtlich sanktionierter Verabredung (U 218).

Aus den genannten Griinden geniefit Privatautonomie auch bei Krause
grundrechtlichen Schutz. Jeder einzelne private Vertrag bleibt aber stets an
den alle Vertrige legitimierenden Rechtsgrund riickverpflichtet, anstatt ihn
zu substituieren.

227 | Wiederum &hnlich die Ansicht von Martha Nussbaum: »We acknowledge, as well,
that the kind of sociability that is fully human includes symmetrical relations, [...], but
also relations of more or less extreme asymmetry; we insist that the nonsymmetrical
relations can still contain reciprocity and truly human functioning.« (Frontiers of Justice,
S. 160)

228 | Vgl. Querol Ferndndez, La filosofia del derecho de K. Ch. F. Krause, S. 93.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Den Vertrag geht lediglich die Zuteilung und Individuierung des Rechts und des Rechts-
anspruchs an, nicht die Begriindung (noch die Grundlage) des Rechts selbst, daher
auch nach erfiilltem Vertrage der Anspruch noch bleiben kann. Vertrag [sic!] ist also nur
zurecht giltig, sofern der gesellschaftlich vereinte Wille in dem Rechtsgrunde seines
Inhalts als méglich mitenthalten (gegeben) ist. (NR 198)

Die Ruckbindung aller Verabredungen an das Recht aller als ultimative Gel-
tungsgrundlage ermdglicht der Gesellschaft, die Einzelnen etwa davor zu
schiitzen, aus Not oder Unwissen Vertrige abzuschlieflen, die ihre Autonomie
vernichten. Im Vertragsrecht pristrukturiert der Staat somit die private Hand-
lungssphire, nicht etwa um deren Selbstindigkeit zu eliminieren, sondern um
sie zu garantieren (NR 164). Der tradierte Kanon der allgemeinen Vertrags-
pflichten (»Treu und Glaubend), der beiderseitigen Leistungspflichten (Antrag,
Annahme), der Schuldnerpflichten (Anzeige, Antrag, Konkretisierung, Uber-
gabe) und der Glaubigerpflichten (Aufforderung, Annahme) samt méglichen
Versiumnissen wird so von Krause rekonstruiert als dem Prinzip der Freiheit
immanente Beschrinkungen der Vertragsautonomie (G II 170; NR 164ftf.; VR
280ff.).

Auch hier fillt die Stirke der krauseschen Konzeption unmittelbar ins Auge,
und zwar im Blick auf die philosophische Deutung der Giiltigkeitsvorausset-
zungen fiir Vertragsschliisse: Fihigkeit (kein Erkenntnis- oder Miindigkeits-
mangel), Abwesenheit von geistigem oder physischem Zwang, Vorhandensein
eines »erlaubten« Vertragsgegenstandes (VR 342fF). Dass die Ubereinstim-
mung der Parteien weder durch Arglist oder Betrug herbeigefithrt sein darf
noch einen Irrtum iiber Substanz oder wesentliche Eigenschaften des Objekts
beinhalten kann und dass sie wechselseitig, deckend und fristgerecht erklirt
werden muss usw., wie rechtfertigen sich all diese Restriktionen? Von jenem
klugen Maximierer eigener Interessen, den Vertrags- und Spieltheorien fiir
gewohnlich postulieren, werden sie ja, falls iiberhaupt, nur deshalb und als
notwendige Ubel akzeptiert, insofern sie die durchschnittliche Tauschrendite
erhohen: Freiheitsbeschrinkungen zugunsten von Nutzengewinn. Derartigen
Rekonstruktionen des Vertragsrechts gelingt also gerade nicht, was Krause be-
absichtigt: Jene Qualifzierungen als Ermoglichungsbedingungen der Freiheit
aller auszuweisen. Krause verteidigt, dass iiber jene Fairnessregeln die Freiheit
der VertragsschlieRenden nicht reduziert, sondern allererst etabliert wird.

Fiir einen giiltigen Vertrag reicht es nicht, dass allein die jeweils verhan-
delten Interessen zum Ausgleich kommen. Das Freiheitsrecht aller hat sich
darin bestitigt zu finden (VR 343). Was fiir Vertrige zwischen Einzelnen gilt,
muss umso mehr fiir den Gesellschaftsvertrag gefordert werden. Auf keinen Fall
lasst sich (im Stile libertdrer Theorie) der Staat lediglich als ein auf alle Biirger

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

175


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

ausgeweiteter Privatvertrag zum gegenseitigen Interessenschutz denken.??
Die verschiedentlichen Ziele, zu denen Menschen sich eh und je verbinden,
reichen niemals hin, um - in verallgemeinerter Form — eine Rechtsgemein-
schaft zu begriinden.?*® Denn jeder privatrechtliche Gesellschaftsvertrag gilt
stets nur provisorisch und hypothetisch, d.h. auf der zustimmenden Willkiir
und dem fortbestehenden Interesse der Beteiligten basierend, keinesfalls per-
emptorisch und kategorisch (NR 133). Mit einer so kontingenten Ausgangsbasis
jedoch lisst sich kein Staat machen, meint Krause.

Nein, ein Gemeinwesen ist weder eine Verabredung Privater noch Neben-
folge wechselseitig bedingten Rechtsverzichts und Rechtstauschs. Die Rechts-
gemeinschaft besteht unbedingt — fiir das Freiheitsrecht und durch es. Blof$ auf
Tauschlogik aufbauende Sozialvertragstheorien kénnen niamlich Menschen,
die uns weder niitzen noch schaden konnen (etwa Angehérige zukiinftiger
Generationen oder sehr weit entfernt lebende Arme) nicht in den Schutzraum
unseres Rechts mit aufnehmen, da bei jedem vorteilsbedachten Tauschge-
schift stets auf die Symmetrie von Leistung und Gegenleistung geachtet wird.
Dieses Problem stellt sich jedoch fiir Krause tiberhaupt nicht. Seine Gesell-
schaftstheorie dringt von vorneherein auch und gerade in streng asymmetri-
schen Verhiltnissen auf die unbedingte Wahrung des Menschenrechts.?! Ein
als Verfassung niedergelegter Staatsvertrag kann daher nur als historische
Erscheinungsform, nicht als systematischer Geltungsgrund von Menschenrech-
ten angesehen werden (AR 182).2** Umgekehrt vielmehr gilt: Das allgemeine
menschliche Recht auf Recht berechtigt zum Recht, einen nationalen Staats-
vertrag beziehungsweise eine Verfassung zu formulieren.

229 | Ebenso Martha Nussbaum: »The capabilities approach denies that principles of
justice have to secure mutual advantage. [...] Justice is about justice, [...]. It is always
very nice if one can show that justice is compatible with mutual advantage, but the
argument for principles of justice should not rest on this hope.« (Frontiers of Justice,
S. 89)

230 | »Aus der Logik der wirtschaftlichen Tauschbeziehungen heraus konnen aber die
nicht-6konomischen Bereiche der Gesellschaft nicht ihren Logos entwickeln. [...] Die
Wirtschaft kann [...] nicht der Quellcode der Gesellschaft sein.« (Di Fabio, Kultur, 122)

231 | So sieht das auch Martha Nussbaum (Frontiers of Justice, S. 22). Wie Krause
denkt sie genau der Vertrags- und Spieltheorien zugrunde liegenden Logik zuwider: »A
large asymmetry of power, [...], might make questions of justice more urgent rather than,
asin contractarianism, taking them off the agenda.« (Ebenda, S. 87)

232 | Vgl. Vester, Sozialphilosophie und Sozialpolitik, S. 15.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

2.3.4 Prozedurale Politik in globaler Verantwortung

Alle Menschen sollen, so Krause, die »gleiche Gelegenheit zur Entwicklung
der geistigen und leiblichen Anlagen« haben (NR 277f); faire Lebenschancen
zu schaffen, ist Aufgabe der Politik. Denen, die sich aus eigener Kraft nicht zu-
reichend versorgen kénnen, hilft der Staat (G II 149). Der Zugriff auf elemen-
tare Lebensgiiter wie Nahrung, Wohnung und Kleidung darf nicht allein von
marktwirtschaftlichen Erwerbsleistungen abhingen (G II 149). Denn es »liegt
der Rechtsgrund auf niitzlichen Besitz nicht in der Arbeit, sondern im Bediirf-
nis und zuhéchst in der verniinftigen Natur selbst.« (G II 188) Alle sollen zu
einem Leben in Freiheit und Wiirde befihigt werden.

Zur Erinnerung: Fichte hatte noch gemeint, wer nicht arbeite und nieman-
den finde, der einem Nahrung schenke, solle eben »Hungers sterben, und
das von Rechts wegen« (FW III/1, 119). Krause sieht dies anders. Ein wechsel-
seitiges Bedingungsverhiltnis zwischen Arbeit und Lebenserhalt lehnt er ab.
Der einzelne schuldet der Gesellschaft unbedingt, dass er fiir seinen und den
kollektiven Unterhalt arbeitet, sofern und soweit er kann. Umgekehrt schul-
det die Gesellschaft allen die Voraussetzungen zu einer Existenz in Freiheit
— ebenfalls unbedingt. Die beiden Obliegenheiten bedingen einander nicht; sie
bestehen an und fiir sich.

Ihm [sc. dem Arbeiter] selbst miissen seine leiblichen und geistigen Bediirfnisse ge-
reicht werden, nicht weil er arbeitet, sondern weil er deren als Mensch bedarf. Wenn
er daher, wiewohl es vermdgend, nicht gehdrig viel oder nicht auf die gehorige Weise
arbeiten sollte, so ist er zwar deshalb zu bestrafen, allein es kann darauf kein Recht
begriindet werden, ihm irgend etwas anderes, was er wirklich anderweit[ig] rechtlich
bedarf, zu entziehen. (G 11 198)

Weil Krause die Rechtsordnung nicht als Tauschgesellschaft, sondern als Ge-
meinschaft zur allseitigen Freiheitsermoglichung auffasst (VR 531), will er al-
len, unabhingig von sozialen oder biologischen Zufillen, ein Leben in men-
schenwiirdiger Freiheit erméglichen (G II 152). Weniger John Rawls’ Plidoyer
fur eine quantitativ-gleiche Versorgung mit basic goods, als vielmehr Martha
Nussbaums und Amarty Sens qualitativ-differenzierter capability-Ansatz wire
ein heutiges Analogon dazu (vgl. hier Abschnitt 4.2.2).2** Ebenso ist mit Natur-
katastrophen und sonstigen Ungliicken solidarisch umzugehen. »Naturscha-

233 | Peter Landau meint daher, es wére mit Krause fiir ein nach Bedrftigkeit diffe-
renziertes Grundeinkommen samt einer padagogischen und medizinischen Grundver-
sorgung einzutreten. Vgl.: Peter Landau, »Karl Christian Friedrich Krauses Rechtsphilo-
sophie«, in: Klaus-Michael Kodalle (Hg.), Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832)
- Studien zu seiner Philosophie und zum Krausismo, Hamburg 1985, S. 92.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

177


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

den auf dem gemeinsamen Gebiete des Lebens« muss nicht »von dem nur
getragen werden, den er zufillig trifft, da im Gegenteil dies eine Rechtsangele-
genheit der ganzen Gesellschaft ist.« (VR 440)

Insgesamt, so Krause, soll eine vorausschauende Sozialpolitik die Postu-
late der personlichen Freiheit, rechtlichen Gleichheit und wirtschaftlichen
Selbstindigkeit der Biirger miteinander ins Gleichgewicht bringen. Die his-
torischen Experimente des krausismo veranschaulichen dies: Aufgrund der
»unidad intrinsica entre politica, filosofia y economia«?** in Krauses Denken
fithlten sich zu Ende des 19. Jahrhunderts fithrende spanische Krausisten ver-
anlasst, ein sozialliberales Konzept von Wirtschaftspolitik zu entwickeln, das
die divergierenden Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit und individueller
Freiheit ausbalancieren sollte. Sowohl das »libro mas conocido de la corriente
krausista«, die »Estudios econdmicos y sociales« (Madrid 1876) von Gumersindo
de Azcarate,” als auch der »Tratado de Hacienda piiblica y examen de la espafio-
la« von J. M. Piernas Hurtado — im spiten 19. Jahrhundert iber mehrere Jahr-
zehnte das Standardlehrbuch fiir Volkswirtschaft an spanischen Universititen
— verschrieben sich diesem Ansinnen.?*

Auflenpolitisch stritten die Krausisten zwar zumeist fiir eine Politik des
Freihandels, innenpolitisch aber begaben sie sich in klare Distanz zur Wirt-
schaftstheorie des klassischen Liberalismus. Jene wirtschaftspolitischen Dif-
ferenzen resultieren aus philosophischen Divergenzen, deren nihere Betrach-
tung uns auf einige auch fiir heutige Debatten erhellende konzeptionelle Ideen
fuhrt: Ab der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts suchte sich die klassische
sowie die neoklassische (d.h. mit der Grenznutzenschule vermihlte) Okono-
mik zusehends durch mathematische Methoden auszuzeichnen.?”” Man woll-
te das optimale Wirtschaftsgeschehen, unter weitgehender Ausblendung des
Sozialen, vermittels Deduktionen aus allgemeinen Gkonomischen Gesetzen
ablesen.?®® Innerhalb jenes, auf ein Gleichgewicht der am Markt vertretenen

234 | Vgl. José Luis Malo Guillén, »La Institucién Libre de Ensefianza y la ciencia
econémicac, in: Sistema Revista de Ciencias Sociales, No. 157 (2000): 93-114, S. 99.
235 | Zur realpolitischen Rolle von Azcérate vgl. ebenda, S. 105ff.

236 | Diese zunachst in Madrid 1884/85 erschienene krausistische Wirtschaftstheo-
rie erfuhr etliche Neuauflagen und wurde bis in die 1930er weithin im wirtschaftswis-
senschaftlichen Unterricht eingesetzt. Dem intellektuellen Aufbau und Gedankengang
nach darf dieser Traktak als mustergiiltig fir das damalige krausistische Denken an-
gesehen werden. Vgl. José Luis Malo Guillén, El krausismo econémico espafol, 2005.
237 | Vgl. Claus Dierksmeier, »The Freedom-Responsibility Nexus in Management
Philosophy and Business Ethics«, in: Journal of Business Ethics, 101, No. 2 (2011):
263-283.

238 | Hier ist insbesondere an die Werke von William Stanely Jevons (1835-1882)
und Carl Menger (1840-1921) zu denken, in denen beide ankiindigten, Okonomik im

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Krifte ausgerichteten Paradigmas machte sich jeder duflere Eingriff in das
Marktgeschehen per definitionem negativ bemerkbar; als Stérung einander an-
sonsten ausbalancierender Krifte. Darum war man gegen staatliche Interven-
tion ins Wirtschaftsleben (vor-)eingenommen und setzte, in duflerst selektiver
und bisweilen grob missdeutender Anlehnung an Adam Smith,? allein auf
die »unsichtbare Hand« des Marktes. Soweit die Wirtschaftsphilosophie der
negativen Freiheit.

Umgekehrt verfuhren die Sozialliberalen in Deutschland. Statt auf die
Analyse abstrakt-allgemeiner Gesetze, setzten sie auf die empirische Unter-
suchung historischer Zustinde. Die Methode der Wahl war die Induktion. Die
Vertreter diverser »historischer Schulen« wollten statistisch erarbeiten, welche
Mafnahmen jeweils zu wiinschenswerten Wohlstandsverteilungen fiihrten,
um daraus Empfehlungen fiir die kiinftige Wirtschaftspolitik und Wohlfahrts-
pflege abzuleiten.?*® Der Allokationslotterie des Marktes setzten sie ein unge-
bremstes Vertrauen in das planerische Vermogen der Gesellschaft entgegen,
die, sofern von richtigen Einsichten gelenkt, durch die sichtbare Hand des Staa-
tes dasjenige schon richten wiirden, was die unsichtbare Hand des Marktes so
unbefriedigend erledigte: eine gerechte Wohlfahrtsverteilung. Sie verfochten
eine Wirtschaftsphilosophie der positiven Freiheit.

Die krausistischen Liberalen kritisierten beide Ansitze als einseitig und
suchten im Anschluss an Krauses philosophische Methodologie die Verbin-
dung von Induktion und Deduktion in begrifflicher Konstruktion.?*! Damit ist

Sinne und in der Form mathematisierbarer Mechanik betreiben zu wollen. Siehe: Carl
Menger, Menger Untersuchungen lber die Methode der Sozialwissenschaften, und der
politischen Okonomie inshbesondere, Leipzig 1883 und William Stanley Jevons, The
Theory of Political Economy, London; New York 1871 sowie William Stanley Jevons,
The Principles of Science: A Treatise on Logic and Scientific Method, London 1874. Zur
zeitgendssischen Debatte vgl. Samuel Bostaph, »The Methodological Debate between
Carl Menger and the German Historicists«, in: Atlantic Economic Journal, 6, No. 3
(1978): 3-16.

239 | Gegen eine Gleichsetzung von Smith’s Theorie mit der laissez-faire-Okonomik:
Matthias P. Hiihn und Claus Dierksmeier, »Will the Real A. Smith Please Stand Up!«, in:
Journal of Business Ethics (2014): 1-14.

240 | Vgl. Gustav von Schmoller, Uber einige Grundfragen der Sozialpolitik und der
Volkswirtschaftslehre, Leipzig 1904; Werner Sombart, Die drei Nationaldkonomien:
Geschichte und System der Lehre von der Wirtschaft, Miinchen 1929. Zum Diskussions-
stand seiner Zeit insgesamt vgl. Peter Koslowski, Methodology of the Social Sciences,
Ethics, and Economics in the Newer Historical School: From Max Weber and Rickert to
Sombart and Rothacker, Berlin; New York 1997.

241 | Zu Krauses Konstruktionsbegriff vgl. Dierksmeier, Der absolute Grund des
Rechts, Kapitel Ill/D, V/D.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

179


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Qualitative Freiheit

zunichst einmal gemeint, dass weder zugunsten reiner Theorie die Wirklich-
keit als nebensichlich abgetan werden sollte noch zugunsten hehrer Ideale die
Eigendynamik der wirtschaftlichen Sphire vernachlissigt werden darf. Theo-
rie und Praxis seien iiber einen gemeinsamen Zielhorizont aufeinander zu
beziehen; Vermittlungsbegriffe miissten eigens konstruiert werden, um beide
Sphiren produktiv zu integrieren, anstatt sie gegeneinander auszuspielen.?#

Ausgehend vom oftmaligen aktuellen Auseinanderklaffen von Moral und
Okonomie sowie zugleich iiberzeugt von der prinzipiellen (da freiheits- und ver-
antwortungsbasierten) Kommensurabilitit wirtschaftlicher und sittlicher Ge-
setze gaben die Krausisten den Okonomen auf, wissenschaftlich zu untersu-
chen, wie sich Marktversagen und soziale Missstinde theoretisch erkliren und
praktisch korrigieren lieRen. Sie schreiben gewissermafien die Wirtschafts-
philosophie einer inhaltlich ausgerichteten, negative wie positive Aspekte zu-
gleich umgreifenden — und beide sozialverantwortlich ausgestaltenden — Frei-
heitsidee.

Fur die Krausisten resultierte die angemessene Einflussnahme der Ge-
sellschaft auf das Wirtschaftsleben nicht aus einem quantitativen Pladoyer fiir
entweder mehr Staatshandeln (wie seitens des sozialistischen Liberalismus
und der Vertreter positiver Freiheit) oder weniger (wie seitens des Manchester-
liberalismus und der Anhinger negativer Freiheit), sondern vielmehr aus der
qualitativen Vorgabe, die Freiheit aller zu erméglichen.?? Daraus folgt dann
die wirtschaftspolitische Maflgabe, so viel wie nétig und zugleich so wenig wie
moglich in das freiheitliche Wirtschaftsleben einzugreifen. Das staatliche Aus-
gleichshandeln erfolgt also subsididr und sekundir zu einer priméir voraus-
zusetzenden individuellen Vorsorge und karitativen Fiirsorge.*** Der Staat ist
der letzte Garant freiheitlicher Lebenschancen, nicht ihr erster Produzent. Ein
freiheitlicher Staat bendtigt eine freiheitliche Okonomie; und wo sie versagt,
setzt er diese instand, nicht aufer Kraft.?#

242 | Vgl. José Manuel Piernas y Hurtado, Tratado de hacienda publica y examen de la
espanola, Madrid 1891, S. 25ff.

243 | Elias Diaz verortet, in: Krausismo e Institucion Libre de Ensefianza: Pensamiento
social y politico, S. 230f., die krausistische Sozialpolitik auf der goldenen Mitte
zwischen »abstencionismo« und »estatalismo«.

244 | Zundachst und zuerst sollen die Menschen einander, auf freiwilliger Basis, helfen.
Wo diese Hilfe nicht ausreicht, um zu garantieren, dass ein jeder frei und selbstbestimmt
leben kann, soll der Staat, so Hurtado, durch »beneficiencia publica« die »deficiencias
de la caridad privada« ausgleichen, Hurtado, Tratado de hacienda publica, S. 116
(Herv.i.0.).

245 | So schreibt Hurtado, dass der Staat nicht »la industria por via de especulacion«
betreiben und in die eigenen Hande nehmen soll, sondern nur dann und insofern auf die
fir Freiheit, Recht und Sicherheit notwendigen Wirtschaftsvorgénge Einfluss nehmen

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

In einem idealen Markt (d.h. in einem Markt, der nicht durch Asymmet-
rien von Information, Macht, Zugangschancen, Transaktionskosten usw. ver-
zerrt ist) richtet sich individuelle Wirtschaftstitigkeit dahin, wo die grofiten
Profite zu erwarten sind. So wird produziert, wo mit den geringstmdéglichen
Mitteln der grofltmogliche Mehrwert erzielt werden kann, was zugleich die
gesellschaftliche Ressourcenallokation optimiert. Damit fordert das private
Wirtschaften, ohne dies eigens beabsichtigen zu miissen, das Gemeinwohl.
Unter diesen — indes nur in den Kreidetafelwelten der Okonomen in Reinform
anzutreffenden — Voraussetzungen kann der direkte und materiale Eingriff
des Staats in das unternehmerische Kalkiil die effizienzsteigernde Lenkungs-
funktion des Marktes beeintrichtigen. Sodann macht »laissez faire« mehr
Sinn, jedoch nicht, um jene idealen Marktbedingungen zu erreichen.

Fiir reale Mirkte gelten andere Gesichtspunkte. Vom krausistischen Stand-
punkt aus ist auf einer formalen Ausrichtung des Marktes sowie der Rahmen-
vorgaben unternehmerischen Handelns zu bestehen. Ein Schutz der 6ffentli-
chen Giter durch Regulierungen sowie leistungskonforme Steuern soll die
Zugangschancen zu wirtschaftlicher Selbstindigkeit kontinuierlich verbrei-
tern und so die Voraussetzungen fiir faire Tauschgeschifte verbessern. Wo
dies gelingt, kann eine am Marktpreis orientierte Lohngestaltung samt der ihr
entsprechenden ungleichen Vermégensverteilung gebilligt werden; und zwar
nicht nur aufgrund ékonomischer Effizienz, sondern auch als Ausdruck unter-
schiedlichen individuellen Leistungswillens. Das aber gilt eben nur, wenn alle
iiberhaupt die Chance haben, sich durch eigene Leistung besser zu stellen. Wo
diese nicht besteht, muss die Sozialgemeinschaft aushelfen.

In der Ausarbeitung der faktischen Voraussetzungen, die ein fairer Markt
bedarf, folgen die spanischen Krausisten einem Drei-Ebenen-Modell von In-
dividuum (Mikroebene), intermedidren Vereinigungen (Mesoebene) und Staat
(Makroebene). So schreibt etwa Piernas Hurtado dem wirtschaftlichen Leben
insgesamt als qualitativen Zweck die Versorgung aller mit angemessenen Le-
bens- und Freiheitsbedingungen vor, wodurch das quantitative Gewinnstreben
auf die Ebene eines — so legitimen wie nétigen — Mittels geriickt wird, aber
nicht (mehr) als Selbstzweck auftreten kann. Mittel und Zweck — technische
und normative Rationalitit — konnen in diesem Modell nicht gegeneinander
ausgespielt werden, sondern sind konstruktiv aufeinander bezogen: Es sind
Rahmenbedingungen und Anerkennungssysteme zu finden, durch die ein
Staat Wohlfahrt, die Unternehmen Kooperationsrenten und die Individuen Profit
jeweils zu Gunsten der sozialen, natiirlichen und ethischen Kontexte des Wirt-
schaftens erlangen anstatt zu deren Lasten.?*® Die krausistische Wirtschafts-

darf, »cuando la actividad privada no se sienta capaz o no se halle dispuesta a llevarlas
a cabo por si misma¢, a.a.0., S. 1171,
246 | Siehe: Stoetzer, Karl Christian Friedrich Krause, S. 311ff.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

181


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Qualitative Freiheit

lehre hat damit im spiten 19. Jahrhundert schon etlichen erst im spiten 20.
Jahrhundert erneut unternommenen Versuchen vorgegriffen, auf struktu-
relle Weise Freiheit, Gleichheit und Selbstindigkeit mit der Binnenrationali-
tat der wirtschaftlichen Sphire so zu vermitteln, dass zugleich die Chancen
der Einzelnen und die Freiheit aller gesteigert wird. Dabei antizipierten die
spanischen Krausisten den um die Wende ins 20. Jahrhundert stattfindenden
»Methodenstreit« und »Werturteilsstreit« in der Okonomik — und formulierten
einen wirtschaftsphilosophischen Standpunkt, der auch fiir die gegenwirtige
Debatte noch viel Anregungspotential birgt (zur momentanen Lage der Oko-
nomik vgl. unten die Abschnitte 4.1.3, 4.2.1und 5.2).2%

Wirtschaftspolitik wird von der verfassungsmaifligen Ordnung begiinstigt
oder behindert. Im Interesse der Freiheit aller votiert Krause fiir eine foderal-
subsididre Verfassung, in der die Souverinitit nicht einer einzelnen, {iberge-
ordneten Staatsgewalt iibertragen, sondern von den Biirgern und den legis-
lativen, exekutiven und judikativen Gewalten gemeinsam ausgeiibt wird (VR
528).2#8 Zufolge seines Freiheit zur Methode machenden Denkens erstrebt er
eine politische Ordnung, welche die Biirger nicht blof als passive Objekte be-
handelt, sondern als aktive Subjekte in die staatliche Willensbildung mit ein-

247 | Zur zeitgendssischen Debatte damals vgl. Jirgen Backhaus und Reginald
Hansen, »Methodenstreit in der National6konomie«, in: Journal for General Philosophy
of Science, 31, No. 2 (2000): 307-336. Zur Rolle von Amartya Sen in der gegenwartigen
Okonomik siehe Steven Pressman und Gale Summerfield, »The Economic Contributions
of Amartya Sen«, in: Steven Pressman (Hg.), Leading Contemporary Economists:
Economics at the Cutting Edge, London; New York 2009.

248 | Hinsichtlich der regionalen Gliederung des Staates unterscheidet Krause Ge-
meinden und Provinzen beziehungsweise Stdmme und Gesamtvolk und stellt auf eine
separate, foderale und subsididr geordnete Gliederung der Verwaltungsordnungen ab
(VR 349). Sein Schiiler Heinrich Ahrens denkt Krause weiter und will einen Féderalis-
mus etablieren, der zwischen den Extrempositionen, der Staat sei nur die Summe der
Gemeinden oder die Gemeinden seien blofRe Agenten des Staates, die goldene Mitte
mithilfe von Krauses »Lebenlehre« sucht, nach der jedes hohere Leben sich durch eine
gemégigte Transformation der von ihm gleichwohl als selbsténdig affirmierten Glieder
auszeichnet (Heinrich Ahrens, Die organische Staatslehre auf philosophisch-anthro-
pologischer Grundlage, Wien 1850, S. 221ff.). Vgl. zur rechtspolitischen Aneignung
dieser Gedanken im Krausismo: Johannes-Michael Scholz, »Krausistische Staatskritik
in der spanischen »Restauracion«, in: Christoph Bergfeld (Hg.), Aspekte europdischer
Rechtsgeschichte: Festgabe fiir Helmut Coing zum 70 Geburtstag, Frankfurta.M. 1982,
S. 323-348, S.335), sowie Scholz, Legitimationspraktiken krausistischer Dezentralis-
ierungspolitik, S. 117-163.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

bezieht. Der Bevolkerung soll Freiheit auch prozedural eingerdumt werden; sie
ist an der Rechts- und Gesetzgebung zu beteiligen.**

Die spanischen Krausisten setzten diesen Gedanken auch direkt um, wie
ein Beispiel aus dem Jahr 1883 illustrieren mag: die Volksbefragung zur »cu-
estion social« durch Gumersindo de Azcérate (1840-1917).%° Damals drohte die
spanische Gesellschaft am Gegensatz von Arbeit und Kapital auseinanderzu-
brechen. Zur Bewiltigung eklatanter sozialer Ungleichheit empfahlen mon-
archistische Krifte der spanischen Gesellschaft einen Schritt in Richtung
Vergangenheit: die gewaltsame Restauration der vormodernen Sozialordnung.
Umgekehrt setzten sozialistische Gruppen auf gewaltsame Revolution in
Richtung auf eine egalitire Zukunft. Die Krausisten setzten gegentiber die-
sen beiden dirigistischen Alternativen ganz auf eine partizipative Losung: die
friedliche Reform der gegenwirtigen Verhiltnisse unter Beteiligung der Bevol-
kerung. Auf die Fahigkeit zur aufgeklirten Selbststeuerung der Gesellschaft
vertrauend veranlasste Azcarate eine landesweite »Encuesta« iiber die soziale
Frage, welche mafvolle sozialpolitische Forderungen dokumentierte. Das er-
brachte eine Befriedung des Streitklimas und erméglichte es den Krausisten,
etliche zuvor nicht durchsetzbare sozialpolitische Forderungen zu verwirkli-
chen und so den Konflikt dauerhaft zu entschirfen. Ein »proof of concept« fiir
die von den Krausisten favorisierte Moglichkeit deliberativer Politiksteuerung
und das dahinter stehende harmonistische Gesellschaftsmodell.

Die Integration des Volkswillens in die Gesetzgebung darf jedoch Krau-
se zufolge niemals um den Preis des Rechtsprinzips vorgenommen werden:
»Dadurch dass einer oder Millionen sich in vélliger Ubereinstimmung zu
einer Handlung entschlielen, wird selbige weder gerecht noch ungerecht.«
(NR 228) Demokratie darf niemals zur Tyrannei der Mehrheit ausarten (AR
192). Erst die systematische Vermittlung des empirischen Volkswillens mit der
normativen Rechtsidee ergibt ein das Staatshandeln legitim bestimmendes
Moment.?! Dem schieren Willen des Staatsapparats oder der Bevélkerungs-

249 | Zum Status der demokratischen »Mitwirkung aller Rechtspersonen« an der Ge-
setzgebung vgl. auch Landau, Karl Christian Friedrich Krauses Rechtsphilosophie,
S. 90f.

250 | Dazu: Johannes-Michael Scholz, »La funcion sociopolitica del krausismo«, in:
Friedrich Ebert Fundacién (Hg.), Reinvindicacién de Krause, Madrid 1982, S. 87-99.
251 | Vgl. dagegen den Rechtsbegriff im zeitgendssischen Rechtslexikon: »Der in allen
Einzelnen gemeinschaftlich lebende und wirkende Volksgeist erzeugt das positive
Recht«; und: »Die Grundlage ist das gemeinsame Bewusstsein des Volkes; dieses
erkennt man, indem es sich in duferen Handlungen offenbart, indem es in Ubung, Sitte
und Gewohnheitheraustritt, an der Gleichférmigkeit einerfortgesetzten, also dauernden
Handlungsweise erkennt man seine gemeinsame, dem blofen Zufalle entgegengesetzte
Wurzel, den Volksglauben.« (Weiske und Bopp, Rechtslexikon, S. 152f.)

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

mehrheit darf die Freiheit niemals ausgeliefert werden. Gehorsam schulden
die Biirger nur einer rechtmifligen Regierung.

Blinden Gehorsam kann einmal ein Staat durchaus nicht von seinen Biirgern verlangen,
sondern freien, d.i. einen Gehorsam, der sich auf eigene Anerkennung der Verniinftigkeit
der Gesetze griindet; auBerdem wiirde der Staat die Biirger zu Maschinen machen, also
selbst der Vernunft hinderlich sein und seine eigene Bestimmung entweihen. (G Il 173)

Das Gemeinwohl ist fiir Krause nimlich nicht einfach der kleinste gemein-
same Nenner aller faktischen Interessen. Der Allgemeinwille gleicht nicht
dem Mehrheitswillen, sondern muss aus jenem erst durch Instanzen einer am
Rechtsprinzip orientierten Gesetzgebung ermittelt werden (VR 523, Heft). Der
legitime Volkswille existiert daher gar nicht vor und auflerhalb rechtsstaatlicher
Prozeduren, sondern erwichst allererst aus ihnen (VR 522).%2 Man kann de-
mokratische Substanz und rechtsstatliche Form also nicht voneinander tren-
nen oder gegeneinander ausspielen. Prozeduren und Prinzipien bedingen und
benétigen einander.

Nur sofern es sich rechtskonform regiert, »ist das Volk selbst der alleinige
Rechtverwalter, Selbstherrscher, Autokrat« (LL 207); nur dann liegt ein »Ge-
meinwesen, res publica, im ganzen, echten Sinne« vor (LL 207). Unter dieser
strengen und 6fters unerfillten Voraussetzung gilt »das, was die Gemeinde als
Recht festsetzt, auch [als] an sich Recht« (LL 211). Wo diese rechtliche Reprisenta-
tion des Volkswillens gelingt, zieht Krause die Idee parlamentarischer Demo-
kratie der seiner Zeit vorherrschenden Regierungsform konstitutioneller Mon-
archie vor (VR 541, Anm.). Auch und gerade die Demokratie ist also dem Recht
verpflichtet und dieses der Freiheit, weshalb Krause eine transparente Politik
der »absoluten Publicitit« fordert (ERB 109). Legislative »Verfiigungen miissen
Publicitdt haben, d.i. 6ffentlich beschlossen, 6ffentlich bekannt gemacht wer-
den und zu jeder Stunde jedem zur Durchsicht offenliegen.« (G 1I 167) Ahn-
lich wie Kant vertritt Krause: »Der Grund der absoluten Publicitit der Staats-
gewalten ist positiv, nicht Misstrauen und Furcht vor Unterdriickung.« (ERB
109) Publizitit férdert Beteiligung. Individuelle Freiheit und kollektive Freiheit
finden so aneinander ein Regulativ, um gemeinsam den demokratischen Wil-
len zu konstruieren und einander dadurch wechselseitig zu optimieren.

Auch diese Wendung zu einem transparenten, dialogorientierten und
selbstkritischen Politikmodell wurde von spanischen Krausisten weiter aus-

252 | Diese Unterscheidung zwischen unvermittelter Volkssouverédnitdt und rechtlich
beziehungsweise institutionell vermittelter Nationalsouverénitdt wird vor allem von
Krauses Schiiler Heinrich Ahrens weiter ausgearbeitet; vgl. exemplarisch: Ahrens, Die
organische Staatslehre auf philosophisch-anthropologischer Grundlage, S. 197, Anm.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

gearbeitet.”* Sie wollten keine statische-etatistische, sondern eine gesellschaft-
lich-dynamische Politikgestaltung, d.h. eine Politik, die im Lichte ihrer eige-
nen freiheitlichen Leitidee bestindig diskursiv fortgebildet wird. Anstatt, wie
viele kontinentaleuropdische Liberale, vorrangig bereits erreichte Freiheiten zu
verteidigen, zielten sie auf die Eroberung neuer Freiheiten.”*

Freiheitssteigernde Politik bedarf staatlicher Institutionen. Krause stand
damals aufkommenden Theorien vom baldigen Absterben des Staates darum
skeptisch gegentiiber. Das Unrecht (und somit die strafrechtliche Staatstitig-
keit) konne wohl mit einer fortschreitenden Verbesserung der Lebensverhilt-
nisse abnehmen (NR 230). Aber auch falls das Verbrechen einmal ganz gegen
Null reduziert werden konnte, »wiirde nur die polizeiliche Aufsicht und die
Strafe wegfallen, nicht aber das Recht.« (VR 360) Alles andere hiee, das (ne-
gierende) Straf- und Ordnungsrecht mit dem Ganzen des Rechts verwechseln
und somit den (positiv-affirmativen) Charakter des Rechtsstaats verkennen
(NR 239): denn »der Staat ist nicht eine Anstalt urspriinglich, um das Unrecht
zu verhiiten und zu vernichten, sondern er ist vielmehr die gesellschaftliche
Anstalt, das Recht selbst zu verwirklichen [...].« (LL 192f)

Dies Votum fiir den Rechtsstaat kommt keinesfalls einer Seligsprechung
des Nationalstaats gleich.?® Der »Volksstaat, welchen man gewéhnlich unrich-
tigerweise allein [...] den Staat nennt« (AR 179), nimmt zwar eine prominente
Stellung im Kreise der rechtswahrenden Institutionen ein, darf aber niemals
verabsolutiert werden (LL 203). Denn dem Volk als ethnischer Grofle wird von

253 | Der Krausist, so heifit es in einer vielzitierten Studie von Lopez-Morillas, »es
liberal porque el liberalismo politico es un postulado necesario de la doctrina de
Krause, ya que, al mantener que no hay mas autoridad que la razén, el krausismo
subraya que el libre ejercicio de ésta es imposible bajo un régimen politico fundado en
el cesarismo o la arbitrariedad. Decir liberalismo es [...] decir proyeccién politica del
racionalismo arménico y luchar en pro de aquél es coayudar a la implantacion de éste.
[...] El krausista no abrazaba el liberalismo por simple preferencia o capricho, sino que
necesariamente tenia que ser liberal si queria mantenerse fiel al espiritu de la doctrina
que profesaba.« (Lopez-Morillas, El krausismo espafol, S. 176)

254 | Vgl. Julidn Sanz del Rio, »El derecho y el Estado segln Krause«, in: Boletin de la
Institutcion Libre de Ensefianza, 6 (1882), S. 269.

255 | Besonders wichtig erscheint, dass Krause die Ablosung des Nationalstaats
als Denkmodell der sozialen Vereinigung weit tber hundert Jahre eher vollzog als die
nachfolgenden Sozialwissenschaften, vgl. Teresa Rodriguez de Lecea, »Der spanische
Krausismo als praktische Philosophie«, in: Klaus-Michael Kodalle (Hg.), Karl Christian
Friedrich Krause (1781-1832) Studien zu seiner Philosophie und zum Krausismo,
Hamburg 1985, S. 202. Zu einer heutigen Kritik des »methodologischen Nationalismus«
vgl. Ulrich Beck und Edgar Grande, Das kosmopolitische Europa: Gesellschaft und
Politik in der zweiten Moderne, Frankfurt a.M. 2004.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Qualitative Freiheit

Krause, gegen alle zeittypischen Tendenzen, keine iibermiflige Bedeutung
beigemessen. Zum einen legt er ausfithrlich dar, wie sich rechtliche Struktu-
ren auch unterhalb und auflerhalb des nationalstaatlichen Rahmens heraus-
bilden.”® Zum anderen denkt er strikt kosmopolitisch und verwirft jede Form
von Vaterlandsliebe, die das Ausland abwertet.””” Nationales Recht legitimiert
sich bei Krause eindeutig nicht (wie im Rechtspositivismus) durch sich selbst,
sondern durch seinen funktionalen Beitrag zur Freiheit aller, d.h. konkret, um
durch die Institutionalisierung politischer Autonomie jedermann »sein Men-
schenrecht zu leisten« (VR 350). Nationale Gesetze, sagt Krause ausdriicklich,
seien stets im Hinblick auf die mogliche »Einstimmung [...] der ganzen zu-
gleich lebenden Menschheit« zu verfassen (ebenda). Entsprechend statteten
lateinamerikanische Krausisten die kosmopolitische und intergenerationale Ver-
pflichtung aller nationalen Politik mit Verfassungsrang aus.?*®

Ein Volk ist fiir Krause schlicht das kulturelle Korrelat einer Rechtsgemein-
schaft (LL 206). Nationen sind nur als Reprisentanten der Menschheit legiti-
miert, Rechtsnormen zu erlassen und zu sanktionieren. Insofern verbietet sich
der Gedanke eines nationalistischen Liberalismus von selbst (NR 230, VR 352).
Krause verwirft die von Fichte und Hegel propagierte Annahme, dass sich der
Weltgeist bevorzugt in bestimmten Nationen und zuhochst im deutschen Volk
realisiere. Dem hilt er entgegen, dass »nur alle jetzt lebenden Menschen zu-
sammengenommen und ihrer Einheit und Zusammenstimmung gedacht als
Reprisentanten der Vernunft selbst angesehen werden« sollen (G II 156f.). Bei

256 | Vgl. Vester, Sozialphilosophie und Sozialpolitik, S. 11ff.; nach Elias Diaz hat zur
guten Aufnahme der krauseschen Lehre in Spanien erheblich beigetraten, dass sie die
»exaltacion hegelinana del Estado« nicht mitmacht und eine zwischen Staat und Gesell-
schaft strikt trennende Denkhaltung begiinstigt, Diaz, Krausismo e Institucién Libre de
Ensenanza: Pensamiento social y politico, S. 64, Anm.

257 | So erklart sich Krause etwa im November 1815 seinem Vater gegeniiber: »Um
das deutsche Volk zu achten und zu lieben, brauche ich kein anderes Volk ungerecht zu
hassen.« (Briefe 435)

258 | Die argentinische Verfassung von 1853 kann in wesentlichen Momenten als
krausistisch ausgewiesen werden (siehe: Julidn Barraquero, Espiritu y préactica de la
ley constitucional argentina, Buenos Aires 1878), etwa darin, dass sie sich an alle Men-
schen und nicht nur an das argentinische Volk richtet, dass die Grundrechte aus dem
PersoOnlichkeitsrecht hergeleitet werden, Souverénitat nur der gesamten Gesellschaft
zuerkannt wird und dass in ihr eine durchgéngig subsidiar-dezentrale Machtverteilung
vorgesehen ist; vgl. Carlos Otto Stoetzer, »Raices intelectuales de la Constitucién ar-
gentina de 1853«, in: Jahrbuch fiir Geschichte Lateinamerikas = Anuario de Historia de
América Latina (JbLA), No. 22 (1985): 295-339; sowie Claus Dierksmeier, »Harmon-
ischer Liberalismus am Rio de la Platas, in: Liberal, Vierteljahreshefte fiir Politik und
Kultur, 50 (2008): 46-49.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Krause gibt es also keinen Weltgeist, der hinterriicks — mal mit dieser Nation,
mal jener paktierend — die Geschicke der Geschichte lenkt. Krause interessiert
die Menschheit insgesamt und ihre gemeinsame kosmopolitische Vernunft.*

Geschichte ist der ergebnisoffene Prozess menschlicher Freiheit (LL 160).
Der individuellen wie kollektiven Freiheit entspricht die Offenheit der mensch-
lichen Geschichte.?®® Die menschlichem Handeln und Sozialleben zu Grun-
de liegende Freiheit ist, obschon nicht regellos chaotisch, dennoch sowohl im
Einzelnen wie insgesamt unvorhersehbar (VR 200). Zwar miisse die Mensch-
heit in ihrer ethischen Entwicklung notwendig fortschreiten, sofern sie iiber-
leben wolle (LL 129), aber dieses Uberleben ist eben nicht garantiert, »denn es
konnte sogar ein eignes Ungliick dieser Menschheit sein, dass ihr Leben in der
Jugend erlosche« (LL 175). Ob es dazu kommt, kann allein die Erfahrung zei-
gen. (LL 213, Anm.). Der biologisch nicht auf bestimmte Daseins- und Verhal-
tensformen festgelegte Mensch kann mit seinen kollektiven Projekten ebenso
scheitern wie mit seinen individuellen (LL 160). Eine spekulativ vorgezeichnete
Weltgeschichte gibt es daher bei Krause nicht.

Historisches Handeln wird vom jeweiligen Geschichtsverstindnis beein-
flusst (LL 22f.). Ob die Menschheit ihre Aufgaben bewiltigt, hingt von ihrem
jeweiligen Freiheitsgebrauch ab — und dieser folgt nicht zuletzt ihrem Frei-
heitsverstindnis (NR 262). Die intellektuelle und die praktische Realisierung
der Freiheitsidee beeinflussen einander (VR 200). Eine fatalistische Weltsicht
kann soziale Emanzipationsbestrebungen lihmen, eine freiheitliche Theorie
hingegen emanzipativ wirken (G II 119). Die Betrachtung der Kulturgeschichte
wird also durch die allgemeine (Gattungs-) wie die je besondere (Individual-)
Geschichte der Freiheit mitbestimmt (LL 4o1ff.). Entsprechend lisst sich einer-
seits von einem historischen Fortschritt zum und im Freiheitsbewusstsein
sprechen, ohne doch andererseits nahezulegen, dass daraus Gewissheiten iiber
den zukiinftigen Geschichtsverlauf, beispielsweise iiber die Verbreitung frei-
heitlicher Systeme, zu folgern wiren (LL 160).2

Geschichtlich denken heifét also, auf Deutungen zu setzen und auf Ein-
deutigkeit zu verzichten. Auch Krause nimmt solche Geschichtsdeutungen
vor. Beispielsweise sieht er das Europa seiner Tage begriffen im allmihli-

259 | Vgl. Ledn Esteban Mateo, »El krausismo en Espafia: Teoria y circunstancia (I)«, in:
Historia de la Educacion, 4 (1985): 97-118.

260 | Vgl. Alfred Theodor Schneider, Karl Christian Friedrich Krause als Geschichtsphi-
losoph, Leipzig 1907, S. 37.

261 | Die Geschichtsphilosophie Tiberghiens expliziert diesen Gedankenkomplex
Krauses, indem sie Geschichte als Freiheitsgeschichte normativ interpretiert und von
einem strikten Riickschrittsverbot sowie einem weichen Fortschrittsgebot aus beurteilt;
vgl. Susana Monreal, Krausismo en el Uruguay: Algunos fundamentos del Estado tutor,
Montevideo, Uruguay 1993, S. 68.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

187


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Qualitative Freiheit

chen Ubergang von einer Periode intensiver nationaler und kultureller Aus-
differenzierung zu einer mehr integrativen Phase regionaler Kooperation
(LL 376-396). Von dem noch vorherrschenden quasi-mechanischen »System
des bloflen politischen Gleichgewichts« kénne man, hoftt er, alsbald zu einer
mehr organischen Vélkerrechtsordnung vordringen (EU 9).2%2 In den meisten
europidischen Staaten seien grundlegende Menschenrechte bereits anerkannt,
es herrsche weitgehend Religionsfreiheit, die Verbreitung der Gedanken tiber-
winde durch Technik zusehends die nationalen Grenzen (LL 425). Auflerdem
gebe es tiberall Ansitze eines geschichtlich fundierten gemeineuropiischen
Bewusstseins (LL 422).2%* Deshalb sei wohl zuerst von Europa der epochema-
chende Schritt zu superstaatlichen Rechtsordnungen zu erwarten und einzu-
fordern.?®* Zu einem derartigen Vélkerverein Europas entwirft Krause sogar
eine Musterverfassung, in der Hoffnung, dass ein erfolgreicher europiischer
Staatenverein der Welt zum Vorbild dienen und verschiedentliche regionale
Nachahmer finden kénne.?%

Nur im Rahmen einer rechtswahrenden Vélkervereinigung — fiir die Krau-
se ebenfalls konstitutionelle Uberlegungen anstellt — sei dauerhafter Frieden
fiir die Weltbiirger erreichbar.?®® Denn solange keine alle iibergreifende recht-
liche Institution existiert, kann jedes Land im Konfliktfall auf sein Notwehr-
recht pochen. Wo sich aber ungestraft jeder Staat zum Richter in eigener Sache
macht, resultieren Gewalt- und Riistungsspiralen (VR 500, Heft). Zu hoffen
sei daher, dass die Weltbiirger dies {iber kurz oder lang einsehen und sodann
dereinst »als ganze Menschheit die Verhiltnisse der Vélker rechtmifiig be-
stimmen und einen héheren Organismus des Rechts bilden, zu dem sich die
Volker, wie jeder einzelne Mensch zu seinem Volke, verhalten« (U 6o). Die

262 | Vgl. Clay MacCauley, »Krause’s Proposition for a European League of States, in:
The Advocate of Peace (1894-1920), 79, No. 11 (1917): 337-339.

263 | Das proeuropéischen Denken Krauses profiliert gegeniiber seinen philosophi-
schen Zeitgenossen insbesondere Rolf Hellmut Foerster, Europa. Geschichte einer
politischen Idee, Miinchen 1967, S. 240-243.

264 | Vgl. Lorimer, The Institutes of Law, S. 310.

265 | Krause hat seinen »Entwurf eines européischen Staatenbundes« nicht zuféllig
1814 publiziert. Er enthélt Gedanken, die Krause in seiner Schrift zum »Erdrechtsbund«
ausfiihren wollte, die aber Fragment blieb (vgl. Karl Christian Friedrich Krause, Der
Erdrechtsbund: An sich selbst und in seinem Verhéltnisse zum Ganzen und zu allen
Einzelheiten des Menschheitslebens, herausgegeben von: Georg Mollat, Leipzig 1983).
266 | Zum kosmopolitischen wie pazifistischen Charakter der Philosophie Krauses
vgl. Veit Valentin, Geschichte des Vélkerbundgedankens in Deutschland ein geistes-
geschichtlicher Versuch, Berlin 1920, S. 48f.; Hermann Hetzel, Die Humanisierung des
Krieges in ihrer culturgeschichtlicher Entwicklung, Frankfurt an der Oder 1889, S. 58,
157; MacCauley, Krause’s League for Human Right, S. 458.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

dazu erforderliche Ubertragung staatlicher Souverinititsrechte an héhere re-
gionale sowie globale Einheiten ist legitim, da ja Krause von vorneherein im
Nationalstaat nur eine, keinesfalls die einzige Form sieht, das Recht der Freiheit
zu institutionalisieren (LL 203f.).2¢

Weil und solange aber dieser Weltrechtszustand noch in der Ferne liegt,
muss das Recht der Individuen und der Volker auf anderem Wege beférdert
werden.?®® Provisorische Rechtsordnungen sind zu etablieren. Hierfiir reichen
bereits einige wenige von einheitlichen Grundsitzen aus handelnde Einzel-
staaten hin (U 142). Europa sollte vorangehen (EU 11). Beispielsweise konnte
eine europiische Union beginnen, alle militdrischen Binnenkonflikte auf dem
europiischen Kontinent abzuschaffen (SL 318) und dafiir Sorge tragen, dass
wenigstens in diesem Binnenraum das »Recht der Vélker immer mehr von
Glick und Ungliick, von der Gréfle ihrer Menschenzahl und von jeglicher
Willkiir unabhingig« werde (EU 13). Optimal wire es, sinniert Krause, wenn
nach und nach die Erde von derartigen regionalen Vélkervereinen umspannt
wiirde, die dann gemeinsam sich der Aufgabe widmeten, eine faire Erdrechts-
ordnung zu etablieren (LL 201; U 149).

Diese kosmopolitischen Gedanken folgen aus dem methodischen Prinzip
von Krauses partizipativem Liberalismus. Da es die Rechtspflicht eines jeden
ist, zum Rechtserwerb und Rechtserhalt aller anderen beizutragen, ist eben
langfristig ein solcher Weltzustand anzustreben, in dem »jedem Erdbiirger,
wohin er auch kime, tiberall sein eigenstes personliches Recht geleistet« wird
(VR 467). Genauso wie man fiir sich Menschenrechte in Anspruch nimmt,
muss man anderen helfen, die ihren zu realisieren; unabhingig davon, wie
weit entfernt (riumlich oder zeitlich) sie leben.?®® Der von Krause fiir die Zu-
kunft angestrebte globale Rechtszustand bringt Transformationen bestehen-
den Rechts (VR 449f.) und Modifikationen der bisherigen (lokalen, nationalen
und regionalen) Rechtsordnungen mit sich (LL 204). Sollte es einmal zu einem
»Menschheitsstaat dieser Erde« (VR 348) kommen, so ist mit einer gewissen
Neuverteilung von Rechtspositionen zu rechnen, die im Lichte jenes neuen
Biindnisses als reformbediirftig erscheinen (U 147).7° Da aber die Erde ohne-

267 | Vgl. Karl Viktor Fricker, »Das Problem des Volkerrechts«, in: Zeitschrift fir die
gesamte Staatswissenschaft, 28 (1872): 91-144.

268 | Zu Krauses »grossartigem Kosmopolitismus« vgl. auch Carl Fortlage, Genetische
Geschichte der Philosophie seit Kant, Leipzig 1852, S. 228.

269 | Vgl. Martha Nussbaum: »[...] humanity is under a collective obligation to find
ways of living and cooperating together so that all human beings have decent lives.«
(Frontiers of Justice, S. 280)

270 | Ebenso Martha Nussbaum: »One might then doubt that domestic arrangements
can be insulated from scrutiny, if they are such as to make it impossible for people in
other nations to live decent lives.« (Frontiers of Justice, S. 229)

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Qualitative Freiheit

hin »das urspriingliche dufere Eigentum der Einen ganzen Menschheit« (VR
463) ist, und zwar von Grund auf »alles allen zu verniinftigen Zwecken auf
gleiche Weise« gehort, ! ist dies im Prinzip unproblematisch, wie strittig auch
immer ihre juristisch-konkrete Umsetzung zuwege gehen werde (VR 460).

Krause liefert hiermit einen interessanten, ja brisanten Beitrag zur Globali-
sierungsethik. Er sucht zu vermitteln zwischen Theoretikern, die behaupten,
kein Rechtsbesitz sei von bleibender Giiltigkeit bis nicht die hochstmdgliche
Rechtsordnung etabliert sei, und denen, die behaupten, jedes historisch irgend-
wann einmal erworbene Recht miisse fiir alle Zeiten gelten. »Dazwischen tritt
die parteilose Wahrheit, entscheidend: dass allerdings jene untergeordneten
Rechte untergeordneter Rechtspersonen, [...] die Befugnis haben zu bestehen,
sofern sie nicht »nach MafRgabe des neu eintretenden hoheren Rechtsgrundes
in ein untergeordnetes Rechtsverhiltnis treten, und demgemif [...] dem nun
entstehenden und sich bildenden héheren Organismus des Rechts« angepasst
werden (VR 328). Das muss nicht stets den Verlust erworbener Rechtsposi-
tionen zugunsten einer modifizierten Riickgabe meinen. Denn es wird im-
mer besondere Lebensbereiche geben, in denen individuelle »Selbstindigkeit
erhalten werden muss« (NR 264, Anm.). Der Beitritt eines Staates zu einer
Volkergemeinschaft wird an etlichen lokalen Strukturen wenig dndern. Aber
hinsichtlich geographisch bedingter Lebenschancen wire mit Ausgleichsleis-
tungen zugunsten benachteiligter Vélker zu rechnen. Denn die tatsichliche
Erschlieffung der nutzbaren Natur ist zufolge von Machtverhiltnissen und da-
her oft zuwider der allen Menschen — aufgrund ihres Gemeineigentums an der
Erde - gleichférmig zukommenden »Befugnis, die Erde in Besitz zu nehmen«
verlaufen (NR 262). Insofern kann der erste Landbesitz nicht auch der letzte
sein (NR 262).22

Da jedes neu geschaffene Rechtssubjekt nicht nur angehalten ist, den Ge-
samtumfang der in ihm beschlossenen Freiheiten durch Expansion oder inter-
ne Komplexitit quantitativ zu erweitern, sondern auch qualitativ zu verbessern
und d.h. von ethischer Zufilligkeit und Asymmetrie zu befreien (NR 264),
sind stets einige der eingegliederten Rechtspositionen zu modifizieren (ERB
108). Eine solche gerechtigkeitsorientierte Transformation der globalen Be-

271 | Siehe Martha Nussbaum: »The capabilities approach is fully universal: the
capabilities in question are held to be important for each and every citizen, in each and
every nation, and each person is to be treated as an end.« (Frontiers of Justice, S. 78)
272 | Ahnlich duRert sich Martha Nussbaum: »Even the concept of redistribution [...]
needs to be called into question, since it rests on the prior determination that people
own the unequal amounts they have.« So argumentiert sie gegen die Ansicht »saying
thatthe partofa person’s holdings thatis needed to support other members of a society
(orworld, [...]), are actually owned by the people who need them, not by the people who
are holding on to them.« (Frontiers of Justice, S. 373)

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

sitzverhiltnisse setzt bei den Weltbtirgern »Einsicht« und »guten, rechtlichen
Willen« (NR 264) voraus, die natiirlich nicht immer gegeben sind. Stattdessen
herrschen, wo spannungsreiche Anspriiche sich begegnen, oftmals Gewalt,
Zerstorung und Krieg zwischen Einzelnen wie Vélkern (NR 265). Dennoch ist
die Hoffnung auf eine wachsende Verrechtlichung der sozialen Konfliktraiume
gerechtfertigt, meint Krause. In der Kultur und im Rechtsgefiihl einerseits so-
wie im klugen Eigennutz der Menschen andererseits liegen beachtliche Trieb-
krifte fiir den globalen Rechtsfortschritt (NR 268). Langfristige, nicht zuletzt
wirtschaftliche Nutzenkalkiile kénnen im Verein mit einem Appell an »das
Gewissen der Menschheit« (U 305) durchaus dazu fithren, dass die Mensch-
heit sich immer mehr durch globale Institutionen zur integrativen Rechtsset-
zung und Rechtswahrung findet. Wenn es aber erst einmal eine die Interessen
und die Rechte aller Erdenbiirger wahrende Ordnung gibe, sei es, aufgrund
der 6konomischen Vorziige, die eine Mitgliedschaft darin mit sich brichte,
auch sehr wahrscheinlich, dass sie dauerhaft bestiinde.?”?

Krause will die Diversitit der Menschen und Vélker in jenem anvisierten
globalen Rechtsbund keineswegs einebnen, sondern vielmehr durch kosmo-
politische Verrechtlichung besonders schiitzen.””* Wihrend in einer rechtlich
ungeregelten Welt wirtschaftliche und militirische Macht nach Belieben her-
gebrachte Kulturen schleifen, stiinden deren Chancen auf kritisch-affirmati-
ve Bewahrung weit besser in geordeten Weltrechtsverhiltnissen. Gerade weil
fur Krause die Erde allen Menschen und Vélkern zur individuellen Freiheits-
verwirklichung gehort, darf sich die Lebensgestaltung der Kulturen auch in
ungleichen Lebensweisen manifestieren. Das Grundrecht des Menschen, ein
selbstbestimmtes Leben zu fithren, kann daher zu einer Vielzahl divergenter
lokaler und regionaler Rechtsordnungen fithren. Diese kénnen als Bestim-
mungsgrofRen einer global vernetzten Rechts- und Freiheitsordnung im We-
sentlichen durchaus fortbestehen (VR 539f.).

Daraus ergibt sich, dass weder das eine gegriindet ist, was in neuerer Zeit fanatisch
behauptet und erstrebt worden ist: dass alle Menschen schlechterdings nur identi-
sche, gleiche Rechte hétten, noch auch das andere, was ebenso fanatisch ergriffen und
durchgesetzt worden ist: dass jeder Mensch nur sein eigentiimliches, ganzindividuelles
Recht habe, und mithin an ein allgemeines, fiir alle Menschen geltendes (menschliches)
Recht nicht zu denken sei. Vielmehr beruhen diese irrigen Behauptungen beide auf zwei

273 | Vgl. Vester, Sozialphilosophie und Sozialpolitik, S. 11 sowie Siegfried Wollgast,
»Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832) - Bemerkungen zu seinem Menschheitbund
und Friedensplane, in: Erhard Lange (Hg.), Philosophie und Frieden - Beitrdge zum
Friedensgedanken in der deutschen Klassik, Weimar 1985, S. 260-276.

274 | Vgl. Clay MacCauley, Karl Christian Friedrich Krause: Heroic Pioneer for Thought
and Life, Berkely 1925.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

191


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Qualitative Freiheit

Grundwahrheiten, welche aber zugleich missverstanden und in einseitiger Ubertreibung
aufgefasst wurden. Das allgemeine, allen gleiche Recht der Menschen ist die ewige,
unveranderliche und fiir alle bleibende Grundlage, aber auf dieser Grundlage muss das
Recht dann [...] weiter bestimmt werden. (LL 197)

Krauses kosmopolitische Vision macht staunen. Bereits vor 200 Jahren hat er
die soziologischen wie die normativen Grenzen des Nationalstaats aufgezeigt
und sich des Themas der Globalisierung angenommen. Wihrend zu Anfang
des 19. Jahrhunderts die meisten deutschen Philosophen aus der de facto mar-
ginalisierten Rolle kolonialisierter Volker oftmals auf einen minderen Rechts-
und Freiheitsstatus derselben schlossen, marschiert Krause stramm in die
Gegenrichtung. Er macht »die Eine unteilbare Menschennatur« stark (VR
469), die allen Individuen zukommt und verlangt, dass sie in allen Personen —
egal, wo und wie sie leben — respektiert werde.

Scharf weist Krause alle rassischen Differenzierungen im Freiheitsrecht
zuriick. Der seiner Zeit tibliche und zur Rechtfertigung des Kolonialismus
vorgebrachte Verweis auf das angebliche Kulturgefille zwischen europdischen
und auflereuropiischen Voélkern missfillt ihm. Krause argumentiert damals
schon dhnlich wie heute etwa Thomas Pogge:?> Weitgehend existierten jene
Bildungs- und Zivilisierungsunterschiede gar nicht in der behaupteten Form
und Intensitit. Wo aber doch, so habe sie vielfach erst ein vilkerrechtswidriger
Kolonialismus hervorgebracht. Deshalb diirften kulturelle und sozioskonomi-
sche Differenzen niemals zur Rechtfertigung von Unterdriickungsverhiltnis-
sen sowie als Rechtsgriinde fiir (weitere) Diskriminierung oder gar als Beleg
fiir rassische Minderwertigkeit herangezogen werden. Vielmehr verpflichten
uns jene Asymmetrien zur solidarischen Unterstiitzung der von ihnen Betrof-
fenen sowie, im Falle der von Kolonialismus und Imperialismus geschidigten
Menschen und Vélker, zur Wiedergutmachung (VR 464).7¢

Zwar glaubte Krause nicht, mit Ideen allein liefRe sich die Welt verindern,
aber er verfiel auch nicht der spiegelverkehrten Ansicht, die Welt kénne ohne
sie auskommen. Der Mensch ist nicht zuletzt, was er wird; und dies ergibt sich
auch daraus, wonach er strebt. Nur eine Theorie, die auch um die Ideen und
Ideale der Menschheit weif}, taugt daher fiir die Praxis. Und um genau einen
solchen realistischen Idealismus hatte sich Karl Christian Friedrich Krause
zeitlebens bemiiht.

275 | Vgl. Thomas Pogge, World Poverty and Human Rights: Cosmopolitan Respon-
sibilities and Reforms, Cambridge, United Kingdom; Malden, Massachusetts 2002.

276 | Wiederum ein Vergleich zu Martha Nussbaum: »Many of the problems of poorer
nations were caused by colonial exploitation, which prevented them from industrializing
and robbed them of natural resources, among other things. Redistribution in the present
seems an appropriate form of remediation for the past.« (Creating Capabilities, S. 115)

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Interessant ist bei Krause der Status philosophischer Argumente und na-
mentlich der Metaphysik. Die Biirger, nicht die Lehrstuhlinhaber, sollen letzt-
lich entscheiden, ob und welches metaphysische Gedankengut in die 6ffentli-
che Selbstdeutung der Menschheit einfliefdt. Anstatt also der Welt eine einzige,
grofle Metaphysik zu verordnen, setzt Krause sich fiir eine Welt ein, in der aus
den vielen, kleinen Metaphysiken der Weltbiirger der fiir kosmopolitische Be-
lange erforderliche Konsens der Werte und Normen entsteht. So kehrt seine
Freiheitsphilosophie sozusagen in sich selbst zurtick: Krause hatte zunichst
(deskriptiv) die Idee der Freiheit als unhintergehbare Grundlage humaner
Selbstbestimmung beschrieben. Deren Analyse férderte zutage, dass Freiheit
individuell konsistent nur in Anspruch genommen werden kann, wenn man
sie allen Menschen zuschreibt. Jener universellen (askriptiven) Dimension der
Freiheitsidee entspricht sodann (préskriptiv) eine normative Konsequenz, nim-
lich die, von der eigenen Freiheit verantwortlich im Sinne und Interesse aller
Menschen Gebrauch zu machen. Die krausesche Idee einer global verantwor-
teten Freiheit miindet aus in einer kosmopolitischen Ethik, die sich erst durch
die Mitsprache eben derjenigen konkretisiert, fiir die sie gelten will. Insofern
handelt es sich bei seiner Freiheitsphilosophie um einen partizipativen Libera-
lismus par excellence.

Dennoch, so wird sich mancher Leser fragen, wenn all das wahr ist, wenn
jener Denker tatsichlich so vorausschauend und ausgewogen philosophierte,
warum habe ich dann noch nie etwas von ihm gehort? Warum hat man ihm
nicht wie anderen, weit langweiligeren Philosophen Denkmiler errichtet, Stra-
Ren nach ihm benannt und Biisten von ihm verbreitet? Warum taucht sein
Name in den meisten Philosophiegeschichten nicht auf? In der Tat, Krause
ist in der deutsch- und englischsprachigen Geisteswelt kaum bekannt. Und
wer sich zu ihm im Internet oder in einschligigen Fachlexika umtut, findet
sein Werk oft weniger vorteilhaft dargestellt als hier. Thm werden eine verquas-
te Sprache, triumerische Ideen und metaphysische Vorlieben zur Last gelegt;
und so mag der Eindruck entstehen, er sei zu Recht vergessen.

Ich habe mich andernorts ausfiithrlicher bemiiht, diese Vorwiirfe zu ent-
kriften.””” Hier deswegen nur einige kurze Bemerkungen. Dass Krause ein
schwirmerischer Utopist mit obsoleter Metaphysik war, erscheint vor dem
Hintergrund der hier rekonstruierten Argumentation zweifelhaft. Stichhaltig
ist aber, dass Krause mit einer von ihm selbst entworfenen Fachsprache arbei-
tete, was in der Tat den unmittelbaren Nachvollzug vieler seiner Schriften nicht
leicht macht. Zwar geschah dies nicht durchgingig; manche seiner Texte und
auch etliche seiner posthum publizierten Vorlesungen sind klar und schwung-
voll geschrieben. Dennoch behindert bis heute Krauses bisweilen exzessiver
Riickzug in seine eigene Terminologie die Rezeption seiner Gedanken.

277 | Vgl. Dierksmeier, Der absolute Grund des Rechts.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

193


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Qualitative Freiheit

Der duflere Anlass dafiir war die religionspolitisch aufgeheizte Situation an
der Universitit Jena, die zunichst sein Lehrer Fichte wegen des sogenannten
Atheismusstreits verlassen musste und von der sodann sein Kollege Schelling
im Nachgang zum sogenannten Pantheismusstreit fortging.’® Krause, der seine
eigene Philosophie in kritischer Auseinandersetzung mit ihren Werken entwi-
ckelte, wollte sich wohl in religionsphilosophischen Fragen aus der Schusslinie
bringen. Zudem strebte Krause an, den Vieldeutigkeiten alltagssprachlicher
Begriffe durch eine regelférmige Ableitung der benétigten Fachbegriffe zu
entkommen und so der Philosophie zu einer logisch eindeutigen Terminologie
zu verhelfen. Andere Denker, die Ahnliches unternahmen, wie etwa Leibniz
(mit seiner »mathesis univeralis«), fanden dafiir jedoch weit mehr Anerken-
nung als Krause.

Mir scheint der eigentliche Grund fiir die geringe Rezeption Krauses in sei-
ner Heimat eher seiner ungliicklichen akademischen Karriere geschuldet. Sei-
ner Zeit schafften es nur wenige auflerhalb des Universititssystems stehende
Philosophen, ihr Werk ins 6ffentliche Bewusstsein zu riicken. Krause gelang es
nie, eine ordentliche Professur zu ergattern. Zum einen lag dies an missgiins-
tigen Schikanen von politischen und akademischen Widersachern,??
deren aber sicherlich auch an Krause selbst. Es widerstrebte ihm, fiir sich und

Zum an-

sein Werk Werbung zu machen. Taktisches Lavieren lag seinem Naturell fern.
Darauf vertrauend, dass seine Philosophie fiir sich selbst spriche, ergab er sich
(allzu?) friedlich in subalterne Anstellungsverhiltnisse und verwendete seine
Energien lieber auf den Ausbau und die Vervollkommnung seines Systems als
auf dessen Marketing. Einen besonderen Hang, als »public intellectual« zu
wirken, hatte er nicht. Insofern liegt die eigentliche Verantwortung fiir die ge-
ringe Bekanntheit der Philosophie Krauses vielmehr in seiner Person, als in
seinem Werk, dessen Wiederentdeckung von Krauses Gedanken sehr zu wiin-
schen wire. Angesichts der gewaltigen kosmopolitischen Herausforderungen,
denen sich die Weltgemeinschaft momentan stellen muss und im Hinblick
auf den notwendigen Versuch, zwischen verantwortunglosem Libertinismus
einerseits und den bedriickenden Alternativen sozialistischer oder religiGser
Kommandowirtschaften sowie von Tugend- oder Okodiktaturen andererseits
eine gesunde Mitte zu finden, kénnen wir in Karl Christian Friedrich Krause
einen instruktiven Vordenker des Projekts eines freiheitlichen Weltethos ent-
decken.

278 | Dazu vgl. Klaus-Michael Kodalle und Martin Ohst (Hg.), Fichtes Entlassung: Der
Atheismusstreit vor 200 Jahren, Wiirzburg 1999.
279 | Dazu ausfiihrlich: Urena, K.C.F. Krause: Philosoph, Freimaurer, Weltbiirger.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

2.4 RESULTATE UND FOLGERUNGEN

In diesem wie in den spiter folgenden gleichnamigen Abschnitten (3.3, 4.3)
ist kurz innezuhalten, um zu schauen, was wir mit unserem historischen
Schleppnetz an systematischen Ertrigen eingefangen haben, und welche Kon-
sequenzen fur die gegenwirtige Theoriebildung tiber Freiheit sich daraus ab-
leiten lassen.

Immanuel Kant fithrte vor: Erst und allein durch die Freiheit, sittlich zu
handeln, kénnen wir unsere eigenen (auch unsittlichen) Entscheidungen
treffen. Ohne diese sittliche Freiheit, der zufolge wir auch unseren Neigun-
gen zuwider votieren konnen, wiren wir bloRe Automaten, die Lustquanten
verrechnen und sich von vorteilsmaximierenden Algorithmen programmiert
durchs Dasein schében. Unsere Freiheit wire weder unbedingt noch spontan;
sie kénnte uns nicht zu Urhebern unserer Handlungen machen.

Nattirlich ist der reale Gebrauch, den wir von jener radikalen Freiheit ma-
chen, auch bedingt von Lebensumstinden, von Erziehung und Bildung, von
Zugang zu materiellen wie informationellen, politischen wie kulturellen Res-
sourcen. Nicht nur ein Mangel an Recht wirkt freiheitsmindernd. Nicht nur ju-
ristische, auch soziale und kulturelle Stiitzen der Freiheit sollten daher durch
eine der Freiheit verpflichtete Politik gestirkt werden. Weil aber Kant zugleich
im Einklang mit dem klassischen Liberalismus verteidigt, dass zwingende
Staatshandlungen auf den engen Bereich der Rechtspflege beschrinkt bleiben
sollen, miissen dafiir andere, zwangslose Formen der Politik gefunden werden.
Um den Radius ermdglichender, befihigender Politik zu erweitern, mit denen
sie allen den Weg zu einer autonomen Lebensfiithrung ebnet, muss sie sich fiir
die Interessen und Meinungen der Bevolkerung 6ffnen.

Kant legitimiert aber nicht nur, er limitiert auch die demokratische Selbst-
steuerung der offenen Gesellschaft aus dem Prinzip einer sich bewusst selbst
gestaltenden Freiheit. Damit bereitet er einen Briickenschlag zu — von vielen
liberalen Konzeptionen ausgegrenzten — Theorien des Gemeinwohls vor. Frei-
heit, erklart er, kann nur stimmig gedacht werden im Ausgang auf eine (fiir
unterschiedliche Interpretationen offene) Konzeption eines »hochsten Gutes«.
Das hochste Gut der Freiheit liegt also nicht fertig vor, so dass es nur aufge-
lesen werden miisste. Es ergibt sich erst aus einem gemeinschaftlichen Suchen
und Streben: als Resultat freiheitlich-politischer Deliberation. Entgegen der bei
vielen Freunden und Feinden des Liberalismus gepflegten, aber falschen Alter-
native von entweder einer wertfeindlichen oder einer in sittlicher Wertbindung
ginzlich aufgehenden Theorie der Freiheit, er6ffnet er einen dritten Weg. Kant
zeigt, dass Freiheit immer schon auf Werte ausgeht, ohne jedoch in ihnen auf-
zugehen.

Damit Werte auf liberale Weise verwirklicht werden; damit der Staat nicht
in die Versuchung gefiihrt wird, moralischer Anomie, sittlichen Pathologien

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

195


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

und sozialer Atomisierung gewaltsam zu begegnen; damit also ethischer
Drang statt staatlicher Zwang die erforderlichen Bindungen und Institutionen
schafft, welche die Individuen und die Institutionen benétigen, um Freiheit
zulassen zu konnen, darum bedarf es der Kultur. Eine liberale Gesellschaft
braucht einen Kulturstaat; nicht um eine Leitkultur zu etablieren, wohl aber,
um den Biirgern die nétigen Kommunikationsmittel an die Hand zu geben,
um friedlich und freiheitlich einen gemeinsamen politischen Willen auszubil-
den. Je besser die Reprisentation der Gemiiter und die Kollaboration der Geis-
ter gelingen, desto leichter fillt die Koordination der Koérper und Dinge. Kultur
macht das Regieren leichter. Wo sie die Identifikation mit anderen und die
Einfithlung in deren Situation erleichtert, fillt es den Menschen leichter, sich
freiwillig fiir Riicksichtnahmen und Selbstbeschrinkungen, etwa fiir eine For-
derung des Lebens von Fremden, zu entschlieflen. Insbesondere im Zeitalter
der Globalitit und immer pluralistischer werdender Gesellschaften gewinnt
daher eine kosmopolitisch ausgerichtete und die Anteilnahme am Geschick
fremder Menschen férdernde Kultur zusehend an Bedeutung.

Fichte schreibt den kantischen Versuch fort, Freiheit zur Grundlage aller
modernen und selbstreflexiven sowie selbstkritischen Philosophie zu machen.
Er zeigt auf: Uber Freiheit kann nicht ohne Riicksicht auf ihre vor allem so-
zialen Voraussetzungen philosophiert werden. Wie aber sind diese in den phi-
losophischen Liberalismus zu integrieren? Fichte will dies tiber eine Theorie
verniinftiger Freiheit erreichen. Allein ein durch und durch rationales Konzept
von Freiheit konne ausweisen, was genau Staat und Gesellschaft fiir ein auto-
nomes Leben der Individuen zu leisten haben. Da nur die (seine) Philosophie
giltig die wahrhaft forderungswiirdigen Freiheiten angeben kann, wird allein
dem philosophisch ausgerichteten Staat — nicht aber der freien Willensbildung
der Biirger — das Recht zur Definition und Konkretion des Freiheitsrechts ein-
gerdumt.

So begibt sich Fichte auf einen lehrreichen Irrweg: Wer wie Fichte die Welt
als entweder vernunftkonformes Material oder vernunftwidrigen Widerstand
ansieht, wird sie ebenso behandeln. Gleiches gilt fiir die Mitmenschen. Der
und das Andere erscheinen Fichte wertvoll nur im Dienste seines philosophi-
schen Modells, andernfalls als wegzuarbeitendes Hindernis. In dieser Ge-
dankenwelt gibt es keinen Raum fiir Grauténe. Die natiirliche Umwelt und
die soziale Mitwelt werden nach ihrer Freiheitsdienlichkeit sauber in Schwarz
oder Weifs eingeteilt. Die normative Kraft der Vernunft wirkt sich bei Fichte
daher theoretisch wie praktisch exzessiv aus. Dies fithrt zu einem iiberschie-
Renden Begriff sowie zu einer iibergriffigen Realitit von Rechtszwang. So sehr
Fichtes Insistieren iiberzeugt, dass Freiheit dem Wesen nach sittlich orientiert
ist, so abwegig erscheint es, nur sittlich ausgelebte Freiheit schiitzen zu wollen.
So richtig seine Ansicht sein mag, Zwang diirfe nur aus einer Logik der Frei-

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

heit gerechtfertigt werden, so irrig ist doch der Glaube, zu jedem freiheitsdien-
lichen Ziel kénne Zwang das legitime Mittel darstellen.

Bei Fichte riickt der Zwang von einem Ermdglichungsmittel des Rechtsstaats
zum politischen Verwirklichungsmittel eines Idealstaats der Vernunft auf. Und
da liegt das entscheidende Problem. Ein markantes Beispiel dafiir ist Fichtes
Sozialvertragslehre. Um durch ein Riderwerk von Strafen und Anreizen die
Einzelnen zu rechtskonformem Verhalten zu motivieren, ertiiftelt Fichte eine
Mechanik auf gleichwertiger Gegenleistung beruhender Rechts- und Wirt-
schaftsbeziehungen. Wo jene strikte Wechselseitigkeit ausbleibt, kommt es zu
keinem Rechtsverhiltnis und folglich auch zu keinem Freiheitsschutz. Asym-
metrien kann dieses Modell nicht verarbeiten. Es setzt auf einen geschlos-
senen sozialen Raum, der durch strenge Uberwachung stets (rechtlich wie
Skonomisch) ein statisches Gleichgewicht wahrt. Den Menschen wird schlech-
terdings verwehrt, ihre Freiheit politisch oder wirtschaftlich in Weisen auszu-
iiben, die Fichte als unverniinftig ansieht.

Im Ergebnis kommt es vielfach zur Diktatur der Vernunft im Namen der
Freiheit. Da Fichte glaubt, genauestens ableiten zu kénnen, was und wieviel
jeder Mensch zum freiheitlichen Leben braucht, macht er sich etwa an die
Planung eines optimalen Wirtschaftssystems. Es stehen sich dabei der Staat
als das Verniinftige und der Markt als das Vernunfiwidrige gegeniiber. Weil der
Markt bei der planerischen Verteilung der Giiter nur stért, wird er eliminiert.
Dabei tiberschdtzt Fichte die Moglichkeit des Staats, freiheitsgerechte Wertre-
lationen zwischen Giitern und Dienstleistungen zu etablieren. Zugleich unter-
schdtzt er den Beitrag, den Marktordnungen genau dabei leisten kénnen. Sinn-
voller wire es, im Markt ein auferverniinftiges Geschehen zu erkennen; eines
das — je nach politischer und kultureller Einrahmung und Ausrichtung — mehr
oder weniger vernunftférmig gestaltet werden kann.

So streiten in Fichtes Freiheitsphilosophie liberale und totalitire Motive
um die Vorherrschaft. Zugleich kimpfen kosmopolitische und nationale Moti-
ve miteinander. Einerseits gibt Fichte sich universal und schreibt jeder Person
ein Urrecht auf Freiheit zu. Gleichwohl dringt er zu einem global-ausgerich-
teten Liberalismus nicht vor. Weil Fichte ahnt, dass die von ihm erstrebte Ver-
nunftordnung allenfalls in kleinen, kontrollierbaren Rdumen gesichert werden
kann, engt er seine politische Perspektive auf das deutsche Volk ein. Und da
globale Mirkte nationale Gleichgewichte storen kénnen, soll die unstabile Welt
auflen vor bleiben. Anstatt auf Verfahren zu sinnen, mit denen die Heraus-
forderungen der Globalisierung in freiheitsgerechter Weise bewiltigt werden
kénnen, macht Fichte sich zum Anwalt eines nationalen Alleingangs. Kein
Wunder also, dass spitere volkische Denker ihn zu ihrem philosophischen
Helden erkoren.

Karl Christian Friedrich Krause unternahm es, die sozialistisch-totalitiren
und volkisch-nationalistischen Unwuchten in Fichtes Denken auszugleichen.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

197


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Qualitative Freiheit

Seine Kritik an Fichte setzt grundsitzlich an und unterlduft die falsche Dicho-
tomie zwischen Natur und Vernunft. In Wahrheit, so Krause, sind die Ver-
hiltnisse von Naturnotwendigkeit und moralischer Freiheit weit komplexer.
Statt in einem polarkontriren Modell stellt Krause sie in einer mehrstufigen
Ordnung aus miteinander verschrinkten Freiheitsformen dar. Diese Ordnung
liefert eine differenziertere Grundlage fiir die Zuerkennung von Rechten und
Verbindlichkeiten. So kann Krause etwa fiir eine Okologie der Nachhaltigkeit
und fir Tierschutz eintreten — nicht als Schranke des liberalen Prinzips, son-
dern als Folgerung daraus.

Krause sucht die Grundlagen der Ethik jenseits der Logik der Wechselsei-
tigkeit. Der fichteschen Sozialvertragstheorie (und heutiger Spieltheorie) ent-
gegen setzt er statt auf symmetrische Tauschleistungen auf eine auch asym-
metrische Lebenslagen umgreifende Fundierung des Freiheitsprinzips. So ge-
lingt ihm eine unbedingte Sicherung der Menschenwiirde: auch das ungebo-
rene Leben, Schwerstbehinderte, Angehérige zukiinftiger Generationen und
Senile, die keinen 6konomisch gleichwertigen Beitrag zur Rechts- und Gesell-
schaftsordnung leisten, sind von ihr zu schiitzen. Denn Krause will die Rechte
aller Personen so formulieren, dass die Betroffenen zu Beteiligten werden; wo
moglich: durch Partizipation; und wo nicht: durch Reprisentation. So riickt
bei Krause die Menschheit insgesamt zum Generalkorrektiv aller Anrechte
auf. Ricksichtnahmen auf die Freiheitsrechte anderer Menschen erscheinen
in dieser Perspektive nicht als nachtrigliche Beschneidungen einer urspriinglich
unendlichen Freiheit, sondern vielmehr als der duflere Ausdruck der inneren
Struktur der Freiheit. Freiheit und Verantwortung fiir die Freiheit anderer ge-
hen bei Krause Hand in Hand.

Besonders am Eigentumsrecht wird deutlich, wie diese andersartige Grund-
legung auf einen innovativen Liberalismus fithrt. Eigentum und Besitz sind
wertzuschitzen, so Krause, weil und insofern sie freiheitsférderlich sind. Be-
stimmte — absolute — Formen von Eigentum erweisen sich indes oft der Freiheit
aller weniger dienlich als andere — relative — Formen. Entsprechend muss die
liberale Stiitzung des Privateigentums nicht darauf hinaus laufen, dass Eigen-
tum niemals kommunal und stets exklusiv besessen wird. Im Gegenteil: Die
Ermoglichung eines autonomen Lebens fiir alle funktioniert als Regulativ der
Besitzordnung; und darum wird von Krause das menschliche Anrecht auf Teil-
habegerechtigkeit globalisiert. Unsere Verbindlichkeit, anderen zur Freiheit zu
verhelfen, endet nicht an Haustiiren, Zollschranken oder Landesgrenzen.

Krauses Kosmopolitismus iiberstrahlt das Werk seiner Vorginger. So wie er
innerhalb der Nation eine subsidiir-foderale Ordnung fiir den besten Schutz
der Freiheit hilt, so auch auferhalb: im internationalen und interkulturellen
Raum. So wie Krause innenpolitisch fiir die biirgergesellschaftliche Heraus-
bildung institutioneller Ordnungen pladiert, so auch auflenpolitisch bezie-
hungsweise weltinnenpolitisch. Einer Globalisierung »von oben« setzt er sein

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Metaphysik der Freiheit

Modell eines Kosmopolitismus »von innen« entgegen. Krause will, dass die
Bindungen der Freiheit von den Weltbiirgern selbst aufgebaut werden. Nicht
das Plebiszit ist dabei sein bevorzugtes Verfahren, sondern eine subsidiir aus
den zivilgesellschaftlichen Organisationen und Bewegungen hervorgehende
Selbstbestimmung; heutige Aquivalente dieser Gedanken findet man etwa in
den Konzepten von Network Governance und Stakeholder Democracy. Indem
Krause die Idee der Freiheit im Medium der Freiheit in verschiedene Begriffe
der Freiheit ausdifferenziert, kehrt seine Philosophie in ihr — bereits von Kant
vorgezeichnetes — methodologisches Prinzip zuriick. Sie befreit Menschen zur
Formung und Umsetzung ihrer eigenen Freiheitsvorstellungen.

Wir sind hier Zeugen eines nicht nur historisch, sondern auch eines syste-
matisch fasziniernden Gedankengangs in drei Schritten: Kant hatte die Idee
der Freiheit auf sich selbst zuriickgebogen, indem er zeigte, dass der Geltungs-
grund der eigenen Freiheit dem der Freiheit aller anderen gleicht. Rechtver-
standen wird die Freiheit der anderen und ihre Férderung als Auftrag an die
eigene Freiheit aufgewertet. Diese Folgerung bearbeitete Fichte weiter, indes
in einer ihrem liberalen Grundanliegen oft zuwiderlaufenden Weise. Krause
zog aus der von Kant gestellten Aufgabe und den iibersteigerten fichteschen
Losungsvorschligen die angemessene Konsequenz: Die Verwirklichung der
Idee der Freiheit nicht nur zum Ziel der individuellen Freiheiten zu erheben,
sondern Freiheitlichkeit auch zum Mittel bei der Zielverfolgung zu machen.

Entsprechend prisentiert sich das Verhiltnis von Metaphysik und Freiheit
bei diesen drei Denkern recht unterschiedlich. Bei Kant dient die Metaphysik
dazu, die Selbstinfragestellung der alltiglichen Freiheitsverstindnisse zu er-
moglichen. Fichte nutzt sie, um auf jene Fragen eine definitive Antwort zu
geben. Und Krause wiederum gebraucht metaphysisches Denken als einen
Orientierungshorizont, vor dem Menschen die sich von der Radikalitit ihrer
Freiheit her stellenden Lebensfragen individuell wie institutionell beantworten
konnen. Knapper formuliert: Bei Kant fithrt uns die Metaphysik auf die grofRe
Frage, wie Freiheit sich zu ihrer Lebenswelt verhalten soll; Fichtes Metaphysik
liefert dazu eine einzige grofRe Antwort; Krause aber nutzt seine Metaphysik,
um die grofle Frage Kants mit den vielen kleinen Antworten der Weltbiirger
zu vereinen.

https://dolorg/10:14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 08:55:20, https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -

199


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830434772-002 - am 14.02.2028, 08:55:20. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)=


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

