
2	 Metaphysik der Freiheit

Die Geschichte der kontinentaleuropäischen Freiheitsphilosophie wird gerne 
in einer historisch-systematischen Sequenz von Kant über Fichte und Schel-
ling zu Hegel abgearbeitet. In jenen Darstellungen liefert Kant den intellek-
tuellen Ausgangspunkt zur Konstruktion der Freiheitsidee. Fichte zieht diesen 
Punkt zu einer Linie aus, welche zudem die subjektiven, bewusstseinstheo-
retischen Voraussetzungen der Freiheitsidee konturiert. Schelling fügt eine 
gegenüberliegende Gerade ins Gebiet ihrer objektiven, naturphilosophischen 
Grundlagen hinzu. Und Hegel schließt beide Ausfallwinkel zu einem Dreieck 
zusammen durch die Einzeichnung einer absoluten, Subjektives und Objekti-
ves verbindenden Grundlinie.1 Dieses Schema vereinfacht stark und ist darin 
zugleich hilfreich und hinderlich. 

Hilfreich ist die abstrakte Markierung von idealtypischen Positionen, die 
sich im Blick auf eine sich kritisch selbst prüfende Freiheit ergeben. In der Tat 
lässt sich ja die Frage kaum von der Hand weisen, welche subjektiven und ob-
jektiven Voraussetzungen Freiheit benötigt, sowie die Überlegung, wie diese 
dauerhaft zum Ausgleich gebracht werden können. Dabei hilft jenes Dreiecks-
schema, bestimmte Perspektiven weder zu übersehen noch ungebührlich zu 
betonen. Nur das Miteinander subjektiv-innerer und objektiv-äußerer Bedin-
gungen sowie eine beide gemeinsam umgreifende und ins rechte Verhältnis 
zueinander bringende Theorie können, so suggeriert das Denkbild korrekt, 
das Ganze der Freiheit namhaft machen. 

Hinderlich wird die Darstellung allerdings dort, wo sie für eine akkurate 
Wiedergabe der in ihr verarbeiteten Philosophien gehalten wird. Deren Posi-
tionen werden so eher karikiert als charakterisiert. Die Geschlossenheit des 
Schemas suggeriert beispielsweise, die darin vorkommenden Denkfiguren 
seien einseitig und abgeschlossen, wohingegen die bis auf heute bestehende 
Attraktivität der Philosophie Fichtes, Schellings und Hegels gerade in ihrer 
Vielseitigkeit und in ihrer Offenheit für alternative Auslegungen besteht. Ich 

1 | Vgl. den »Klassiker« von Richard Kroner: Von Kant bis Hegel, Tübingen Bd. 1: 1921; 

Bd. 2: 1924.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit64

übernehme diese gängige Konstruktionszeichnung hier daher nicht. Stattdes-
sen verfolge ich mit einer anderen Autorenauswahl die Absicht, jene Epoche 
der Philosophie zu öffnen für Anfragen, die sich unserem gegenwärtigen Den-
ken stellen. Statt im Deutschen Idealismus die abschließende Antwort auf das 
Freiheitsproblem zu finden, möchte ich mit jenen Philosophien die es aufschlie-
ßenden Fragen suchen. Darum auch habe ich nicht Georg Willhelm Friedrich 
Hegel (1770-1832), sondern dem hierzulande weniger bekannten Philosophen 
Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832) das Schlusswort zur metaphysi-
schen Freiheit eingeräumt. Methodisch und inhaltlich ist Krauses Philosophie 
offener – partizipativer wie prozeduraler – angelegt als die Hegels und seiner 
Schüler (dazu mehr in Abschnitt 2.3.1). Sie steht unserem heutigen Denken 
daher näher.2

Kants Philosophie eröffnet die Untersuchung. Sie liefert das zentrale Prob-
lem einer sich kritisch auf sich selbst beziehenden Theorie von Freiheit. Wenn 
nämlich Freiheit sich jeglicher externer Vorgaben entledigt und alle traditio-
nellen Werte und Bindungen hinterfragt, wenn also Freiheit sich zuletzt nur 
noch auf sich selbst stützt, wie kann sie dann vor ihrer Auflösung in Beliebig-
keit und von einem damit einhergehenden Zerstören ihrer eigenen, beispiels-
weise kulturellen Voraussetzungen bewahrt werden?

Fichte will hierzu die Lösung liefern, indem er zuerst die Abgründigkeit 
der Freiheit – ihre Möglichkeit, die ganze Welt zu negieren – vor Augen führt 
und sodann eine letztbegründete Festlegung aller individuellen Freiheiten ver-
ficht. Freiheit kann, so macht Fichte glauben, nur vor sich selbst geschützt 
werden, indem sie in allen ihren Ausprägungen den Forderungen einer bis ins 
Kleinste ausformulierten Vernünftigkeit der Lebensführung genügt. Der Phi-
losoph weist deshalb die Bürger an, wie sie ihre Freiheit richtig zu gebrauchen 
haben. Es resultiert ein direktiver Liberalismus. 

Dem stemmt sich die – in Deutschland zu Unrecht vergessene – Philo-
sophie des Fichte-Schülers Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832) mit 
Entschiedenheit entgegen. Krause, dessen Philosophie in der Spanisch und 
Portugiesisch sprechenden Welt bis auf den heutigen Tag weithin als Maß-
stäbe setzender kosmopolitischer Liberalismus geehrt wird, setzt auf Freiheit 
als Methode: Freiheit soll durch freiheitliche Mittel befördert werden. Folglich 
definiert weniger der Staat, sondern es bestimmen die Bürger die Formen der 
Freiheitspflege. Dies geschieht durch partizipative und repräsentative Verfah-
ren. Die Individuen sollen von Rezipienten zu Produzenten ihrer Freiheiten 
werden. Krause vertritt einen partizipativen Liberalismus, der stets aufs Neue 
alle Manifestationen der Freiheit, etwa auch demokratische Verfahren, im 

2 | Vgl. dazu ausführlicher: Claus Dierksmeier, Der absolute Grund des Rechts: Karl 

Christian Friedrich Krause in Auseinandersetzung mit Fichte und Schelling, Stuttgart-Bad 

Cannstatt 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 65

Lichte der Idee der Freiheit kritisch evaluiert und reformiert. Krause bringt die 
Diskussion damit auf ein Problemniveau, hinter das heutige Freiheitsphiloso-
phie nicht zurückfallen sollte. 

2.1	R efle xive Freiheit (Immanuel K ant)

Kants Freiheitsphilosophie hat Epoche gemacht wie kaum eine andere. Kant 
schuf die Basis für eine durch und durch moderne, auf ihre eigenen Grenzen 
kritisch reflektierende Philosophie. Seine Philosophie lenkt das neuzeitliche 
Subjekt auf sich selbst zurück und macht es auf die Fundierungskraft seines 
eigenen Denkens aufmerksam. Fragen, die zuvor durch Tradition oder Auto-
rität entschieden wurden, verweist Kant an die Vernunft. Und nicht nur im 
Rahmen der theoretischen Philosophie und in Fragen des Wissens ruft Kant zur 
Selbstaufklärung menschlicher Existenz als einem »Ausgang des Menschen 
aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit« (AA VIII, 35)3 auf; er erhebt 
Freiheit ebenso zur Basis seiner praktischen Philosophie. Auch in Fragen des 
Handelns zielt Kant auf autonome Selbstbestimmung, indem er eine Metaphy-
sik der Freiheit beginnt, in der die Idee der Freiheit, auf sich selbst angewendet, 
zum Grund, aber auch zur Grenze der durch sie zu fundierenden Freiheiten 
wird. 

Damit legt Kant den Grundstein zu Theorien, die den Liberalismus in 
zwei Richtungen abzugrenzen vermögen. Freiheit als ihr eigener Grund – das 
richtet sich gegen die echten Gegner des liberalen Denkens, also gegen Ver-
treter von Ethiken, die sich gegen Freiheit als (höchsten) Wert aussprechen. 
Sie lernen von Kants Philosophie, dass auch ihre vermeintlich der Freiheit 
übergeordneten Werte nur durch selbstbestimmte Anerkennung, also in Frei-
heit, überhaupt zu Werten werden – und sich damit gar nicht sinnvoll der Idee 
der Freiheit entgegensetzen lassen. Freiheit als ihre eigene Grenze – das richtet 
sich gegen die falschen Freunde der Freiheit, die einer Freizügigkeit das Wort 
reden, die auf keinerlei (andere) Werte Rücksicht nehmen will. Sie müssen 
sich darüber belehren lassen, dass Verantwortung die Kehrseite der Freiheit 
darstellt, weshalb die Beachtung etwa bestimmter Regeln moralischer, sozia-
ler und ökologischer Nachhaltigkeit eine notwendige Konsequenz eines jeden 
konsistenten Liberalismus darstellt.

3 | Kants Schrif ten werden zitier t nach der von der Deutschen Akademie der Wissen-

schaften zu Berlin besorgten Ausgabe (AA mit römischer Zahl für den Band und arabi-

scher Zahl für die Seitenzahl). Beispiel: (AA XIII, 238).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit66

2.1.1		 Wieviel Metaphysik braucht die Freiheit?

Kants Freiheitslehre spannt einen weiten thematischen Bogen: Freiheit ist 
bei ihm Moment sowohl der theoretischen Philosophie (in der Frage nach der 
Möglichkeit von Freiheit in einer naturgesetzlich geordneten Welt) als auch 
der ästhetischen Theorie (in der Reflexion darauf, wie im Erfahren von Schön-
heit unsere geistigen Vermögen ungezwungen übereinstimmen). Sie spielt in 
geschichts- und naturphilosophischen Betrachtungen eine Rolle (bei der Über-
legung etwa, inwiefern auch das ungeplante Wirken natürlicher wie gesell-
schaftlicher Kräfte zum Gedeihen von individueller sowie kollektiver Freiheit 
beiträgt), und durch eine Theorie sittlicher Autonomie fundiert die Idee der 
Freiheit schließlich auch Kants Ethik. Wie fügen sich diese diversen Hinsich-
ten auf menschliche Freiheit zur Einheit? Welche Aspekte jener Gedanken 
sind für gegenwärtige politik- und wirtschaftsphilosophische Belange vorran-
gig relevant? 

Ein für diese Fragen besonders geeigneter Blickwinkel ergibt sich, wenn 
man sein transzendentalphilosophisches Programm als das einer sich kritisch 
ihrer Geltungskraft vergewissernden Vernunft ansieht. Transzendental philo-
sophieren bedeutet, so Kant, auf die notwendigen Bedingungen zu achten, die 
unser Selbstbewusstsein konstituieren. Wir können uns nicht jenseits gewis-
ser Grundannahmen über uns selbst und unsere Umwelt verstehen. Heraus-
zufinden, was diese Annahmen sind und was sie rechtfertigen könnte, ist sein 
Projekt. Kant glaubt, dass der Schlüssel hierzu in dem Aufweis von Strukturen 
liegt, die »synthetisch a priori« sind.4 Damit meint Kant zunächst einmal, dass 
kein Mensch autark lebt. Jede Person ist auf eine natürliche wie soziale Umwelt 
angewiesen. Dabei bestimmt aber auch das Subjekt die Welt der Objekte mit, 
auf die es sich bezieht, und mit der es sich – in Kants Worten – »synthetisiert«. 
Zugleich wird ein Subjekt durch die Verknüpfung (Synthese) von Erscheinun-
gen (d.h. dem durch sinnliche Wahrnehmung »Bedingten«) mit spontanen 
Geistesleistungen (dem »Unbedingten«) zusehends es selbst.

Orientiert sich ein Subjekt in seinem Weltbezug an Gesetzen, die es der 
Erfahrung entlehnt, spricht Kant von Synthesen a posteriori, anderenfalls von 
Synthesen a priori. Synthesis a priori, also Weltbezug aufgrund ursprünglicher 
geistiger Strukturen allein kann zeitlos sicheres Wissen ermöglichen. Diejeni-
gen – und nur diejenigen – Felder menschlicher Praxis (wie Moral und Recht), 
zu welchen sich Synthesen a priori aufbauen lassen, erlauben Normen, die 
ohne weitere persönliche Erfahrungen beglaubigt werden können; nur sie er-
möglichen universale Vorgaben für die Freiheit.5 

4 | Vgl. Otfried Höffe, Immanuel Kant, übersetzt von: Marshall Farrier, München 1983.

5 | Vgl. Claus Dierksmeier, Das Noumenon Religion: Eine Untersuchung zur Stellung der 

Religion im System der praktischen Philosophie Kants, Berlin; New York 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 67

Ohne Kontextbezug gibt es keine Subjektivität und ohne Relationalität kei-
ne Personalität. Personen existieren und erfahren sich nur in und durch Rela-
tionen zu ihren Mitmenschen und Umwelten. Die Theorie der Freiheit muss 
diesem von Grund auf relationalen Wesen des Menschen gerecht werden; sie 
wird daher, konsequent zu Ende gedacht, in einer kontext-orientierten Ethik 
ausmünden.6 Entscheidend ist dabei natürlich, wie ein Subjekt sich auf seine 
Welt bezieht. Darüber macht Kants Kritik der praktischen Vernunft entscheiden-
de Vorgaben. Kant will a priori – ohne Rekurs auf bestimmte Erfahrungen – 
Handlungsgebote (synthetisch praktische Sätze) ausmachen (AA V, 31), genauer: 
deren Ermöglichungsbedingungen, noch genauer: diejenige Struktur von 
Vernunft, welche einen sittlichen Selbst- und Fremdbezug des vernünftigen 
Menschen ermöglicht. Ihm geht es dabei um subjektive Allgemeinheit als Form 
interpersonaler Allgemeingültigkeit. 

Der entscheidende Grundgedanke ist: So wenig wie das theoretische Er-
kennen des Wahren eine rein private Angelegenheit darstellt, ist das praktische 
Realisieren des Guten eine Sache allein des persönlichen Geschmacks. Wir 
handeln frei, nicht beliebig; ohne Nötigung von außen, doch nicht ohne innere 
Vorgaben. Das Wahre und das Gute sind beide weder Orientierungen, die der 
Mensch einfach erfindet noch solche, die er einfach vorfindet. Jenseits subjek-
tivistischer Relativität und objektivistischem Dogmatismus verortet Kant ein 
mögliches Drittes: ein regelhaft-strukturiertes Erzeugen sowohl des Wahren als 
auch des Guten seitens der Vernunft; es führt auf interpersonal geltungsfähige 
subjektive Gewissheiten. 

Kant überwindet so bereits die für spätere analytische Philosophie stilbil-
dende Dichotomie aus empirischen (synthetisch-aposteriorischen) versus ana-
lytischen (tautologischen) Sätzen, indem er einen dritten Typus von möglichen 
Aussagen über die Welt ausweist. Dies geschieht vermittels der Kategorien des 
Verstandes, die unsere Erfahrung strukturieren. Bestimmte sowohl notwen-
dige wie zugleich nicht-triviale Wahrheitsaussagen (synthetisch theoretische 
Sätze a priori) werden Kant zufolge dadurch auf interpersonal geltungsfähige 
Weise möglich, dass das Übereinkommen von (bedingter) Anschauung und 
(unbedingtem) Begriff an (beide vermittelnden) Kategorien erklärlich wird. 
Eine gegebene Situation wird durch bestimmte Schemata unter generelle Kate-
gorien gebracht und somit begriffen als von einer über die jeweilige Situation 
hinausgehenden, strukturgesetzlichen Geltung.7 

6 | Vgl. Onoral O’Neill, Autonomy, Coherence, and Independence, S.  212-222, insbe-

sondere S. 220.

7 | Vgl. Hans Bussmann, »Eine systemanalytische Betrachtung des Schematismus-

kapitels in der Kritik der reinen Vernunft«, in: Kant-Studien, 85, No. 4 (1994): 394-418, 

S. 396.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit68

Beispielsweise ergänzt unser Verstand automatisch Sukzessionsfolgen von 
Ereignissen mit Kausalprädikaten. Ohne uns dessen eigens gewahrzuwerden, 
verwandeln wir beim Beobachten regelförmig verlaufende Sequenzen in Zu-
sammenhänge von Ursache und Wirkung. Aus »Erst-Dann« macht unser Geist 
ein »Weil-Deshalb«, und behauptet damit etwas, das über das bloß mit den Au-
gen Beobachtete hinausgeht. Wir formen so eine Erkenntnis, die (synthetisch) 
über die logische Analyse der hier kausal verknüpften Glieder hinausgeht – 
und nicht nur für uns, sondern für alle den Anspruch erhebt, zutreffend zu 
sein.8 Entsprechende Wahrheitsansprüche sind daher keine Privatsache.

So wie in der theoretischen Relation zur Welt vermeidbarer Irrtum möglich 
ist, so gibt es in der praktischen die verfehlte Handlung. Was ist zu tun, um jene 
zu vermeiden beziehungsweise zu korrigieren? Das, was sich in der Katego-
rialisierung von Erlebnissen (zum Beispiel in Sukzession) zum Anspruch auf 
überempirische Geltung (zum Beispiel als Kausalität) erhebt, ist durch allgemei-
ne Geltungsgründe zu überprüfen. Nur wenn die Möglichkeitsbedingungen 
unserer Erfahrung als notwendige Bedingungen von Erfahrung überhaupt er-
kannt werden, wenn also das, was Einzelne hier und jetzt erkennen, alle jeder-
zeit und überall genau so als zutreffend erfassen können, darf Anspruch auf 
universale Geltung erhoben werden. 

Strukturanalog geht es in der praktischen Philosophie Kants zu. Dort wer-
den Bezüge auf die Lebenswelt von Kategorien der Freiheit hergestellt, welche 
die entscheidende Formvorgabe machen. Sie vermitteln das (unbedingte) Sit-
tengesetz mit der (bedingten) sinnlichen Realität, indem sie diese nach (ver-
mittelnden) Gesetzen der Freiheit strukturieren. Auch die Idee des Guten ist 
keine, die unserem privaten Belieben anheimgestellt ist. Entsprechend argu-
mentiert Kant, wenn es darum geht, Fehlbarkeit in der menschlichen Praxis 
zu korrigieren. Alle haben zu überprüfen, ob die Bedingung der Möglichkeit 
ihrer freien Handlung den Bedingungen freien Handelns überhaupt gemäß be-
ziehungsweise ob die eigenen Handlungen von einer streng verallgemeiner-
baren Struktur sind (AA V, 87). Deshalb lautet der kategorische Imperativ Kants: 
»Handle so, dass die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip 
einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne.« (AA V, 160) In diesem Gebot 
erkennt Kant die Grundlage sittlicher Richtigkeit schlechthin, weshalb »aus 
diesem einigen [sic!] Imperativ alle Imperative der Pflicht, als aus ihrem Prin-
zip, abgeleitet werden können […].« (AA IV, 421)

Kategorien der Freiheit bestimmen formal eine Handlung so, dass von ihr, 
egal welches Ziel sie verfolgt, gesagt werden kann, ob sie im Widerspruch zum 

8 | Vgl. John R. Silber, »Der Schematismus der praktischen Vernunft«, in: Kant-Studien, 

56, No. 3-4 (1965): 253-273, S. 257; sowie Rüdiger Bubner, »Was heißt Synthesis?«, in: 

Gerold Prauss, Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie, Frankfur t a.M. 1986, 

S. 27-40.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 69

Anspruch auf Allgemeingültigkeit steht oder nicht.9 So ermöglicht die Ver-
nunft zum einen, menschliche Handlungen zuzurechnen, und zum anderen, 
sie sittlich auszurichten. Interessanterweise baut jedoch bei Kant die Zurech-
nung auf der Ausrichtung auf – nicht umgekehrt. Genau darin liegt die Pointe 
der kantischen Freiheitslehre: Weil der Mensch sich sittlich bestimmen kann, 
deshalb allein kann er eine bestimmte Handlung eben auch nicht ergreifen. 
Nur weil Menschen sittlich handeln können, sind sie überhaupt in der Lage, 
sich über natürliche Impulse und Instinkte zu erheben und so erst zurechen-
bar (sittlich wie unsittlich) zu agieren. Die praktische Vernunft beurteilt daher 
nicht nur unsere freien Handlungen, sie ermöglicht sie allererst. Könnten wir 
gar nicht dem kategorischen Imperativ gemäß handeln, so wäre es überhaupt 
unmöglich, unter dem Anspruch der Freiheit zu handeln, so Kant. 

Zwar gehen die meisten Menschen von dieser ihrer Freiheit immer schon 
aus und setzten sie bei nahezu allen Entscheidungen stets ohne weiteres vo-
raus.10 Diese Selbstverständlichkeit sieht sich aber mit dem Argument kon-
frontiert, dass man doch zumindest bisweilen durch seine Neigungen oder 
eine bestimmte Situation und Lage zu unsittlichen Taten genötigt werde. Mit-
unter wird ja solche Unfreiheit auch lauthals deklamiert; etwa um sich aus 
moralischer Verantwortung herauszureden oder sittlich anstößiges Handeln 
zu rechtfertigen. Kant jedoch hält dagegen: 

Setzet, dass jemand von seiner wolllüstigen Neigung vorgibt, sie sei, wenn ihm der be-

liebte Gegenstand und die Gelegenheit dazu vorkämen, für ihn ganz unwiderstehlich: 

ob, wenn ein Galgen vor dem Hause, da er diese Gelegenheit trif f t, aufgerichtet wäre, 

um ihn sogleich nach genossener Wollust daran zu knüpfen, er alsdann nicht seine Nei-

gung bezwingen würde. (AA V, 30) 

Derjenigen, der zuvor behauptete, er sei ganz und gar von seinen Neigungen 
beherrscht, käme dann doch wohl zur Einsicht, sich dieses eine Mal wenigs-
tens doch beherrschen zu können, meint Kant. Der Betroffene schreibt sich 
also selbst »negative Freiheit« beziehungsweise eine »Freiheit von« zu. Weil 
mithin Subjekte Handlungen verhindern können, dürfen sie ihnen gültig 
zugerechnet und juristische Freiheits- und Verantwortungszusammenhänge 
zwischen Akt und Akteur konstruiert werden. Kants Rechts- und Politikphilo-

9 | Vgl. Gerhard Schönrich, »Die Kategorien der Freiheit als handlungstheoretische Ele-

mentarbegrif fe«, in: Gerold Prauss (Hg.), Handlungstheorie und Transzendentalphilo-

sophie, Frankfur t a.M. 1986, S.  246-270 und Susanne Bobzien, »Die Kategorien der 

Freiheit bei Kant«, in: Hariolf Seel und Gerhard Oberer (Hg.), Kant: Analysen, Probleme, 

Kritik, Würzburg 1988.

10 | Vgl. Larry Krasnoff, »How Kantian Is Constructivism?«, in: Kant-Studien, 90, No. 4 

(1999): 385-409.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit70

sophie operiert auf dieser Grundlage eines unstrittigen, weil von den jeweils 
Betroffenen selbst unbestrittenen Selbstverständnisses – d.h. ohne jegliche 
metaphysischen Zumutungen; ein, wie wir noch sehen werden, für den mo-
dernen Liberalismus wichtiges Zwischenergebnis.11 

Aber reicht die negativ-äußere Freiheit des Handelns für moralphilosophi-
sche Belange aus? Um Fragen der Gesinnung und der Zielsetzung zu themati-
sieren, ist doch auch von einer Freiheit des Willens, sich sittlich oder unsittlich 
zu bestimmen, also von positiv-innerer Freiheit zu sprechen? In der Tat kann 
man gegen Kants Galgenbeispiel einwenden, dass die hier ausgeführte Form 
von Freiheit ihrerseits möglicherweise auf einem unfreien Willen aufruht. So 
ließe sich vorbringen, dass hier vielleicht nach wie vor lediglich Neigung – und 
nicht sittliche Freiheit – die Regie führe. Könnte nicht bloß eine bestimmte 
Präferenz (für eine gewisse Bedürfnisbefriedigung) durch eine andere und 
stärkere Präferenz (am Leben zu bleiben) ersetzt worden sein? Vielleicht also 
habe der Mensch daher nur die ›Freiheit‹, seiner jeweils stärksten Neigung zu 
folgen und werde von seiner eigenen Natur aber genötigt. 

Darum setzt Kant mit einem anderen Beispiel nach: Wenn nun aber dersel-
be Mann bei Todesdrohung dazu gezwungen werden soll, durch Falschaussa-
ge einen Unschuldigen zu belasten, dann sei doch nicht zu leugnen, dass – wie 
auch immer sich jener Mann wohl entscheide – er wohl die Möglichkeit habe, 
sein Leben zur Rettung des Unschuldigen zu opfern, obschon er sicherlich 
keine sinnliche Neigung oder Nötigung dazu verspüre. Wer, fragt Kant, wisse 
nicht um jene sittliche Freiheit, die moralisch dazu aufrufe, den Unschuldigen 
nicht zu verleugnen? Und wer getraue sich daher mit Sicherheit vorherzusa-
gen, wie sich der in Rede stehende Mensch entscheiden werde? Angesichts 
der Tatsache, dass über die Jahrhunderte immer wieder Menschen aus morali-
schen Gründen ins Martyrium gegangen sind, gilt: Wirklichkeit beweist Mög-
lichkeit. Was jene Individuen praktisch realisierten, muss von uns theoretisch 
realisiert werden, um die Idee der Freiheit nicht unterzubestimmen.

An und für sich also bleibt negative Freiheit, jene »Freiheit von«, die wir 
uns gewöhnlich selbst zuschreiben, bezweifelbar. Erst positive »Freiheit zu«, 
d.h. zum Guten – im diskutierten Beispiel: zu einer wahren Aussage trotz To-
desdrohung – weist uns unbestreitbar als frei aus. An der heldischen Freiheit 
wird die Radikalität der alltäglichen augenfällig. So etabliert die Wirklichkeit 

11 | Das ist vor allem im Blick auf die Philosophie von John Rawls festzuhalten. Dieser 

hatte nämlich geglaubt, sich von Kant lösen zu müssen, weil er von der irrigen Annahme 

ausging, Kants Begrif f von Freiheit als vernünftiger Autonomie könne nur im Rahmen 

einer sehr voraussetzungsreichen Moral- und Metaphysiktheorie bestehen, weshalb für 

die Belange des zeitgenössischen Liberalismus nach einer anderen Grundlage für die 

Freiheitsidee gesucht – und diese in einem Kalkül des interessengesteuerten Verstan-

des gefunden – werden müsse. Dazu mehr in Kapitel 3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 71

und Kraft positiver Freiheit erst die Möglichkeit und den Radius negativer 
Freiheit.12 Der erste Anschein trügt also: Negative Freiheit geht nicht voraus 
und ermöglicht dann, als freundliche Zugabe gewissermaßen, deren positi-
ve Orientierung an sittlichen oder sonstigen Werten. Sondern es verhält sich 
umgekehrt: Das Bewusstsein, zur positiven Freiheit aufgerufen zu sein, führt 
zum Gewahrwerden auch der negativen Freiheit. Freiheit darf deshalb keines-
falls gleichgesetzt werden mit der Realisierung bestehender Präferenzen. Sie 
schließt auch die Möglichkeit ein, sich auf die eigenen Präferenzen kritisch zu 
beziehen, einige zu verwerfen, andere zu bestärken, dritte zu entwickeln usw.

Am Verleumdungsbeispiel plausibilisiert Kant, dass der für moralphiloso-
phische Belange benötigte Begriff innerer Freiheit uns allen vertraut und nicht 
allein philosophisch geschulten Köpfen vorbehalten ist. Weder der rechts- noch 
der moralphilosophische Freiheitsbegriff Kants müssen uns allererst durch 
komplizierte dialektische Exerzitien nahegebracht werden. Kant rekonstruiert 
in beiden Fällen lediglich Grundannahmen, die das alltägliche Bewusstsein 
immer schon macht, wenn es sich als frei denkt. Auf jenen Annahmen baut 
er seine Ethik auf. Insofern hängt sie also durchaus nicht, wie mitunter be-
hauptet wird, von (möglicherweise unzulässigen) metaphysischen Grundlagen 
ab. Kants Ethik bleibt damit auch für Gesellschaften, die sich als postmetaphy-
sisch verstehen, relevant.

Halten wir kurz inne und schauen auf den Ertrag dieser Überlegungen für 
liberales Denken. Kant zeigt, wie Werte befreiend wirken können. Die einzige 
Kraft, von der wir nicht zu sagen wagen, sie könnte durch sinnliche Anreize 
ausgehebelt werden, ist die der sittlichen Bindung – in jenem Beispiel: an das 
Gebot der Wahrhaftigkeit. Hier führt der sittliche Wert nicht zu einer Min-
derung, sondern zur Gewahrwerdung und Steigerung der Freiheit. Zugleich 
aber kommt dem Wert der Wahrhaftigkeit nur deshalb solche Kraft zu, weil es 
sich dabei um einen Akt sittlicher Selbstbindung handelt. Als aufgezwunge-
ner, vom Betroffenen jedoch nicht geteilter Wert wäre dasselbe Gebot, nicht zu 
lügen, wirkungslos. Das Sittengesetz, so Kant, fungiert als Erkenntnisgrund 
der Freiheit und diese wiederum als Seinsgrund des Sittengesetzes.13 Beide 
sind nicht isoliert zu haben. Daher ist es sowohl verkehrt, Freiheit sittlichen 
Werten entgegenzusetzen (wie manche Libertäre) als auch Freiheit ihnen 
unterzuordnen (wie viele Kommunitaristen).

Wie aber ist die von unserem alltäglichen Bewusstsein vorausgesetzte Frei-
heit philosophisch zu erklären? Erst zur Antwort auf diese Frage greift Kant 

12 | Vgl. O’Neill, Autonomy, Coherence, and Independence, S. 212-221, insbesondere 

S. 213.

13 | So heißt es bei Kant: »so will ich nur erinnern: dass die Freiheit allerdings die 

r a t i o  e s s e n d i  des moralischen Gesetzes, das moralische Gesetz aber die r a t i o 

c o g n o s c e n d i  der Freiheit sei.« (AA V, 4, Anm.).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit72

auf Metaphysik zurück. Dazu hier indes nur in Kürze, da jene Grundlegung 
für praktische Fragen nur von nachgeordneter Bedeutung ist: Wahlfreiheit 
denkt Kant als Vermögen allein des empirischen, nicht des transzendentalen 
Subjekts. Sie kommt zu Stande, weil das transzendentale Subjekt gerade nicht 
wahlfrei ist, sondern frei lediglich zum und im Vollzug des Sittengesetzes. 
Hier erklärt Kant also seine kontraintuitive Behauptung, dass der Mensch nicht 
zunächst einmal frei ist – und sich sodann obendrein normative Orientierun-
gen zurechtlegt, sondern dass man wahlfrei wird durch sittliche Inanspruch-
nahme. Dieser prima facie sperrige Gedanke, lässt sich mit Kants vielzitierter 
Unterscheidung von »Wille« und »Willkür«14 verdeutlichen. 

Der Wille, sagt Kant, ist reine praktische Vernunft; Vernunft also, die selbst-
gesetzgebend ist, und ihren Begriffen selbständig Wirklichkeit verschafft: radi-
kale sittliche Freiheit.15 Demgegenüber steht Willkür für die psycho-physisch 
indeterminiert scheinende Freiheit des Menschen, so oder auch anders zu 
entscheiden, so oder auch anders zu handeln: Wahlfreiheit also. Wahlfreiheit 
aber ist nur möglich, sofern sittliche Freiheit wirklich ist, »denn sonst würde sie 
selbst dem Naturgesetz der Erscheinungen, sofern es Kausalreihen der Zeit 
nach bestimmt, unterworfen sein« (AA III, 373f.). Die Möglichkeit, so oder 
auch anders zu entscheiden, verfällt nämlich genau dann, wenn ein Subjekt 
über keinerlei normatives Regulativ verfügt und einfach hedonistischen oder 
sonstigen präferentiellen Kalkülen folgt. Als reiner Reiz-Reaktions-Mecha-
nismus gliche sein Verhalten dem eines Roboters und wäre in Algorithmen 
sowohl beschreib-, als auch vorhersagbar. Willentliche Wahl zwischen Alter-
nativen (Will-kür), fände nicht statt (AA V, 97). Der Verbund der inneren und 
äußeren Umstände determiniere mithin seine Entscheidungen – wenngleich 
auf unbewusste Weise. Dann gleiche dies der ›Freiheit‹ einer mit Bewusstsein 
gesegneten Sanduhr, ganz vorhersagbar abzulaufen, sich dabei aber von Sand-
korn zu Sandkorn für genau jenen und keinen anderen Verlauf der Dinge zu 
›entscheiden‹.16 Kant verspottet derlei als die »Freiheit eines Bratenwenders«, 

14 | Vgl. auch Hud Hudson, »Wille, Willkür, and the Imputability of Immoral Actions«, in: 

Kant-Studien: Philosophische Zeitschrift der Kant-Gesellschaft (1991): 179-196.

15 | »Man kann sie also auch durch das Vermögen nach Grundsätzen zu ur teilen und (in 

praktischer Hinsicht) zu handeln, erklären« (AA V, 65).

16 | Viele Gegenwartsphilosophen lassen es bei einer Freiheit dieser Ar t (Semi-Kom-

patibilismus) genügen. Derek Parfit kann hier stellver tretend für große Teile des anglo-

amerikanischen Diskurses angeführt werden (vgl. All That Matters, Oxford 2009, I S. 

267). Seine Kritik an Kant ist, dass wir eine darüber hinausgehende Freiheit gar nicht 

benötigen; es reiche schon, wenn wir unsere Entscheidungen als Entscheidungen erle-

ben, um ausgehend von deterministischen Prämissen nicht dennoch in einem Fatalis-

mus zu landen. Mit anderen Worten: Wenn die Illusion der Willensfreiheit unvermeidbar 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 73

der, »wenn er einmal aufgezogen worden, von selbst seine Bewegung verrich-
tet« (AA V, 97).

Das also ist der Kern der kantischen Freiheitsmetaphysik: Aufgrund seines 
sittlichen Vermögens kann der Mensch überhaupt auch anders handeln, als 
es Interessen und Umwelteinflüsse nahe legen.17 Moral macht frei. Sie lässt 
aber Autonomie zugleich auch als Verpflichtung erfahren. Wie das Verleum-
dungsbeispiel eindrücklich zeigt, kann selbst eine Todesdrohung die faktische 
Möglichkeit und normative Gebotenheit der sittlichen Entscheidung nicht ver-
decken.18 Anders als die äußere, politisch-juridische Handlungsfreiheit wird 
darum die innere, moralische Freiheit des Gewissens durchaus nicht immer 
als Geschenk, sondern oft als Last empfunden.19 Oft gleicht das Bewusstsein 
der Freiheit keinem passiv-genüsslichen Auswählen des jeweils Lustvollsten 
aus einem lediglich quantitativ zu vermessenden Möglichkeitsraum, sondern 
geht einher mit Unsicherheit und Angst. Weil ihre qualitativen Ziele nicht 
immer schon festliegen, müssen sie zu allererst in Verantwortung vor dem 
eigenen Gewissen festgelegt werden. Die Würde und die Bürde der Freiheit 
sind ein und dasselbe. Folglich ist Freiheit keine objektive Tatsache, sondern 
eher ein fortwährendes subjektives Projekt. Fichte wird daher von Freiheit als 
einer Tathandlung sprechen, da Freiheit nicht an sich existiert, sondern für und 
durch uns.

Kritiker haben Kant vorgeworfen, auf diese Weise die menschliche Freiheit 
und damit letztlich auch die auf ihr beruhende Menschenwürde zu sehr an der 
doch sehr variablen Fähigkeit zu moralischer Vernünftigkeit zu orientieren. 
Dazu ist zweierlei zu sagen: 

Zum einen erweckt Kant in der Tat oftmals den Eindruck, als ob die Frei-
heit des Menschen sich nicht in dessen animalischer Natur, sondern nur gegen 
diese behaupten ließe. Entsprechend müsste im kantischen Denken kleinen 
Kindern, Senilen und geistig behinderten Menschen – aufgrund reduzierter 
Vernunftfähigkeit – ein verminderter Rechtsstatus zukommen sowie Tieren 
gar keiner; und es gibt etliche Textstellen, die genau dies nahelegen.20 An 

und unaufhebbar ist, dann ist sie auch unschädlich – für das Erleben und Gestalten 

alltäglicher Handlungsfreiheit.

17 | Siehe u.a. (AA V, 29). Vgl. auch: Lewis White Beck, Kants »Kritik der praktischen 

Vernunft«. Ein Kommentar, München 1995, S. 46.

18 | Vgl. (AA V, 31).

19 | Vgl. Herbert Lionel Adolphus Hart, Law, Liberty, and Morality, Stanford, California 

1963, S. 8ff.

20 | Zum Problem von Kants Personenwürde im Bezug auf behinderte Menschen und 

Tiere vgl. Martha Nussbaum, Frontiers of Justice. Sie notier t etwa: »for Kant, human 

dignity and our moral capacity, dignity’s source, are radically separate from the natural 

world.« (Ebenda, S. 131) Damit sei im Menschen selbst eine unüberbrückbare Trennung 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit74

dieser Stelle liegt ein in der Tat wesentliches Problem jeder freiheitsbasierten 
Menschenrechtstheorie zutage; eines, das meines Erachtens erst Karl Chris-
tian Friedrich Krause (siehe Kapitel 2.3.2) zufriedenstellend lösen konnte. 

Zum anderen aber liegt in einer Fundierung der Menschenwürde in und 
durch Autonomie aber auch ein besonderer Reiz der Theorie Kants.21 Indem 
sie sich allen materiellen Indienstnahmen verweigert, verhindert sie auch, 
dass menschliches Leben allein nach dem Nutzen bemessen wird, den es er-
bringt. Personen können nämlich den Status der Menschenwürde, Kant zu-
folge, weder verdienen noch verlieren. Ein zu Recht weithin bekanntes Zitat 
Kants lautet: »Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes 
als Äquivalent gesetzt werden; was dagegen über allen Preis erhaben ist, mit-
hin kein Äquivalent verstattet, das hat eine Würde.« (AA IV, 434) Dass für Kant 
also Würde und Preis einander ausschließen, führt eben auch dazu, dass der 
Wert menschlichen Lebens niemals verrechnet oder diskontiert werden darf, 
sondern über alle Nutzenkalküle absolute Priorität beansprucht; ein gerade in 
wirtschaftsethischen Zusammenhängen stets erneut zu bedenkendes Gebot.22

Jedoch auch wer Kants transzendentale (d.h. die impliziten Annahmen des 
Alltagsbewusstseins metaphysisch deutende) Erklärung der Freiheit nicht 
akzeptieren mag, kann Kants Sozialphilosophie unschwer folgen. Alle nun 
folgenden Bestimmungen der kantischen Freiheitslehre, die sich auf äußeres 
Handeln (Recht, Politik, Wirtschaft etc.) beziehen, hängen von Kants Erklä-
rung moralisch-innerer Freiheit nicht weiter ab. Die soeben diskutierte Unter-
scheidung zwischen »Wille« und »Willkür« erörtert lediglich das moralische 
Innenleben. Demgegenüber stellt Rechts- und Politikphilosophie auf interper-
sonal greifbare Fakten ab; es geht ihr, wie wir nun sehen werden, um Freiheit 
im Forum der Gesellschaft.

2.1.2		 Äußere Freiheit: das Gute und das Recht

Kant zufolge gibt es einen notwendigen Gegenstand der reinen praktischen Ver-
nunft, d.h. ein Ziel, das wir (ohne Selbstwiderspruch) nicht umhin können 
anzustreben. Er nennt es das »höchste Gut« (AA V, 119) und beschreibt es als 

(ein »split«) angelegt, die das Schaffen harmonischer Lebensverhältnisse (sowohl im 

menschlichen Selbstverhältnis wie in unseren Beziehungen zur Tierwelt) behindere: 

»the split wrongly denies that animality can itself have a dignity. Thus it leads us to 

slight aspects of our own lives that have worth, and to distor t our relation to the other 

animals«, ebenda, S. 132. Siehe auch Nussbaum, Creating Capabilities, S. 85, 160.

21 | Vgl. Oliver Sensen, »Kant on Human Dignity«, in: Kant-Studien (Ergänzungshefte), 

166 (2011).

22 | Vgl. dazu einhellig die Beiträge in: Dennis G. Arnold und Jared D. Harris, Kantian 

Business Ethics, Northhampton, Massachusetts 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 75

das Ideal einer sinnlich realisierten Sittlichkeit: als ein Leben, in dem dem mo-
ralisch glückswürdigen Menschen auch Glückseligkeit zuteil wird.23 Dieses Ideal 
gelte es in allen ethisch relevanten Lebensbereichen auf je eigene Weise zu 
fördern. Dieses Ziel führt auch Kants diverse kategorische Imperative zur kon-
zeptionellen Einheit. Denn es gibt nicht nur, wie bisweilen behauptet, einen ka-
tegorischen Imperativ in unterschiedlichen Formulierungen (ein Eindruck, den 
Kants »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten« vermittelt), sondern (wie ein 
Blick in seine nachfolgenden moralphilosophischen Schriften zeigt) mehrere, 
voneinander abweichende Formen jenes Imperativs. Innerhalb aller Subdiszi-
plinen von Kants praktischer Philosophie (Moral, Recht, Politik usw.) nimmt 
der kategorische Imperativ eine je dieser Disziplin entsprechende Gestalt an. 
Und diese Gestalt entspricht jeweils der Synthese dieses besonderen Handlungs-
feldes mit dem allgemeinen Begriff eines vernünftig-autonomen Subjekts und 
seines höchsten Guts. Die Synthese von Freiheit und Lebenswelt kann sich 
dabei grundsätzlich auf vier Weisen vollziehen. Sie wird sich entweder auf den 
Handelnden selbst beziehen (inneres Handeln) oder auf ein Fremdes (äußeres 
Handeln) und dabei entweder gegen oder zugunsten von etwas ausgerichtet 
sein. Sittliches Handeln kann sich also entweder sittlich-negativ (verbietend, 
ausschließend) oder sittlich-positiv (gebietend, auswählend) auf inneres wie 
auf äußeres Handeln beziehen. Somit resultieren als die vier zentralen sitt-
lichen Arenen: negativ-inneres Handeln (Gesinnungsethik), ergänzt durch 
positiv-inneres Handeln (Ethik der Zwecke), sowie negativ-äußeres Handeln 
(Recht), ergänzt durch positiv-äußeres Handeln (Politik). Sie alle folgen spezi-
fischen, aber komplementären kategorischen Imperativen.24 Was sie verbindet, 
ist jenes Ideal der praktischen Vernunft (das »höchste Gut«). 

Insofern als Kant die Vorstellung einer Welt, in welcher Individuen, die gut 
(»glückswürdig«) handeln, auch ihres Lebens froh (»glückselig«) werden, für 
denknotwendig erachtet, adelt er das menschliche Interesse am Wohlergehen 
moralisch-philosophisch: Schließlich stünde ein Gebot, das Glück selbst sitt-

23 | Dazu bedient Kant sich durchgängig symbolischer, bisweilen auch religiöser 

Sprache. In der sogenannten »Typik der praktischen Urteilskraft« (AA V, 67ff.) der Kritik 

der praktischen Vernunft nimmt er bereits den später in seiner Kritik der Urteilskraft 

entfalteten Symbolbegrif f inhaltlich vorweg und macht ihn für seine Theorie sittlicher 

Praxis fruchtbar. Vgl. Annemarie Pieper, »Kant und die Methode der Analogie«, in: 

Gerhardt Schönrich und Yasushi Kato (Hg.), Kant in der Diskussion der Moderne, 

Frankfur t a.M. 1996, S. 108f. Die entscheidenden Auskünfte indes, wie genau darauf 

hinzuwirken wäre, dass dem gut Handelnden auch Gutes zuteil wird, liefer t Kant erst in 

seinem Spätwerk, in der Kritik der Urteilskraft (1790) sowie in der von ihr vorbereiteten 

Theorie symbolischen sowie stellver tretenden Denkens, die Kant sodann in seiner 

Metaphysik der Sitten (1797/98) und im Umkreis zeitnah publizier ter Aufsätze entfaltet.

24 | Vgl. Claus Dierksmeier, Noumenon Religion.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit76

licher Menschen zu vernachlässigen, der im »höchsten Gut« formulierten Idee 
einer Harmonisierung von Glückseligkeit und Glückswürdigkeit entgegen. 
Eine Welt, in der Gute leiden und die Bösen frohlocken, wird nicht nur als un-
angenehm empfunden, sondern auch als ungerecht bewertet. Konsistent – d.h. 
unter dem Gesichtspunkt möglicher Universalisierung – ist eine solche Welt 
nicht zu wollen; der kategorische Imperativ gebietet daher deren Veränderung. 
Das Streben nach Glückseligkeit (»pursuit of happiness«) wird von Kant also 
keineswegs – wie bisweilen zu lesen ist – zurückgewiesen. Die Menschheit 
wird lediglich angewiesen, jenes Ziel in »glückswürdigen«, d.h. sittlichen 
Bahnen zu verfolgen. Die Bejahung eines sittlichen Glücksstrebens tritt auch 
nicht, wie manche meinen, als nachträglicher Versuch Kants auf, seine an-
dernfalls zu rigoristische Ethik abzumildern. Kant betraut die Moral vielmehr 
ganz zentral damit, Hindernisse einer Harmonie von Glückswürdigkeit und 
Glückseligkeit abzubauen. 

Zudem erhalten Recht und Politik die Aufgabe, die äußeren Verfestigun-
gen ethischer Schieflagen aufzulösen, d.h. so gut als möglich dafür zu sorgen, 
dass die Gesellschaft für unsittliches Handeln keine systematischen Anreize 
gewährt.25 Das Recht tut dies, indem es verhindert, dass sich illegales Han-
deln auszahlt. Es stellt jedoch nur ein sehr begrenztes Mittel zum Abbau un-
gerechter Lebensverhältnisse dar. Aus pragmatischen Erwägungen (Effizienz, 
Durchführbarkeit etc.) wie aus normativen Gründen (Freiheitschutz) lässt 
sich mit rechtlichem Zwang nur ein sehr kleiner Teil der unsere Lebenswelt 
durchziehenden ethischen Asymmetrien aufheben. Könnte es daher Sache 
der Politik sein, über bloße Rechtstreue hinaus das Gute zu fördern? Darf der 
Staat etwa auf dem Wege sozialer Anerkennung (materieller wie ideeller Art) 
die Bürger zu sittlichem Engagement bewegen? Kann Politik sich diesem Ziel 
verpflichten – und zugleich dem liberalen Rechtspinzip genügen?26 Darf die 
Politik zum Landschaftsplaner des Gemeinwohls werden, oder haben wir uns 
um der Freiheit willen mit den Schrebergärten der Selbstsorge zu begnügen?27

Es geht also um die (u.a. von Hayek; siehe Kapitel 3) gepflegte Ansicht, die 
Freiheit der offenen Gesellschaft stehe und falle gerade damit, dass sich die 
Politik gerade nicht auf Vision und Utopien des Guten einlasse. An diesem 

25 | Kants Moral- und Religionsphilosophie thematisier t demgegenüber das Problem, 

wie es möglich ist, dass sich ein Mensch auch dann noch sittlich verhält, wenn er glaubt, 

dass die Verhältnisse so sind und bleiben, dass oftmals gerade die sittliche Tat ihn um 

das berechtigte Glück bringt. Vgl. Dierksmeier, Noumenon Religion, S. 58-61.

26 | Vgl. Katrin Flikschuh, Freedom: Contemporary Liberal Theory, Cambridge, United 

Kingdom 2007.

27 | Vgl. Claus Dierksmeier, »Zur systematischen Liberalität in Kants Politik- und Staats-

begriff«, in: Henning Ottmann (Hg.), Kants Lehre von Staat und Frieden, Baden-Baden 

2009, S. 42-63.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 77

Punkt geht es um das Selbstverständnis des modernen Liberalismus. Kants 
Rechtslehre wird ja sowohl von konservativ-liberalen Denkern (wie Hayek) als 
auch von eher progressiv-liberalen Autoren (wie Rawls) in Anspruch genom-
men, gerade weil sie im Ruf steht, Zwang nur innerhalb freiheitlicher Grenzen 
zu legitimieren.28 Es ist in diesem Zusammenhang deshalb höchst instruktiv 
zu beobachten, wie Kant von seiner Rechtsphilosophie aus den Weg in eine 
Theorie liberaler Politik sucht. Bei genauerem Hinsehen wird indes klar, dass 
ähnlich wie das Recht die Moral bekräftigt und ergänzt, das Recht erst durch 
eine an der Idee verantworteter Freiheit orientierte Politik komplettiert wird.

Den Ausgang dieser für den Liberalismus insgesamt zentralen Leistung 
liefert Kants Abkehr von transzendenten und naturalistischen Werttheorien. 
Anstatt die Prinzipien von Recht und Politik abzuleiten von externen Auto-
ritäten (Transzendenz) oder objektiven Vorgaben (Naturalismus), setzt Kant 
auf die Vernunft.29 Autonomie statt Heteronomie, Selbst- statt Fremdgesetz-
gebung, ist seine Parole.30 Als oberstes Prinzip fungiert die Idee einer sich 
vernünftig selbst ihr Gesetz gebenden Freiheit. Kant will daher die Rechts-
philosophie so entwickeln, dass sich das Prinzip des Rechts als vernunftnot-
wendige Fortschreibung des Freiheitsprinzips ausweist.31 Bevor er deshalb die 
Rechtsidee (metaphysisch) entfaltet, leitet Kant diese (transzendental) her. Er 
legt zuerst (transzendental) dar, dass so etwas wie Recht gedacht werden muss, 
damit unser Freiheitsbewusstsein vollständig erklärt und über sich selbst aufge-
klärt werden kann. Erst im Anschluss daran überlegt er (metaphysisch), inwie-
weit die historische Rechtswirklichkeit der so entwickelten Rechtsidee entspricht 
– oder durch Kritik ihr angenähert werden kann.32 

Von jener Idee des Rechts sagt Kant: 

28 | Vgl. Michael Köhler, »Zur Begründung des Rechtszwangs im Anschluss an Kant und 

Fichte«, in: Michael Kahlo/Ernst A. Wolf f und Rainer Zaczyk (Hg.), Fichtes Lehre vom 

Rechtsverhältnis: Die Deduktion der [Paragraphen] 1-4 der Grundlage des Naturrechts 

und ihre Stellung in der Rechtsphilosophie, Frankfur t a.M. 1992.

29 | Vgl. Hariolf Seel Gerhard Oberer, Kant: Analysen, Probleme, Kritik, Würzburg 

1988, S. 218-224.

30 | Vgl., Friedrich Kaulbach, Das Prinzip Handlung in der Philosophie Kants, Berlin 

1978, S. 263-278.

31 | Vgl. Howard Lloyd Williams (Hg.), Essays on Kant’s Political Philosophy, Chicago, 

Illinois 1992, S. 24.

32 | Vgl. Friedrich Kaulbach, »Das transzendental-juridische Grundverhältnis im Ver-

nunftbegrif f Kants und der Bezug zwischen Recht und Gesellschaft«, in: Friedrich Kaul-

bach und W. Krawietz (Hg.), Recht und Gesellschaft – Festschrift für Helmut Schelsky 

zum 65. Geburtstag, Berlin 1978, S. 263ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit78

Das angeborene Recht ist nur ein einziges. Freiheit (Unabhängigkeit von eines Anderen 

nöthigender Willkür), sofern sie mit jedes Anderen Freiheit nach einem allgemeinen Ge-

setz zusammen bestehen kann, ist dieses einzige, ursprüngliche, jedem Menschen kraft 

seiner Menschheit zustehende Recht. (AA VI, 237) 

Anders als Fichte später glauben machte (siehe Kapitel 2.2.) kann aber Kant 
zufolge die Konkretheit rechtlicher Regeln nicht ebenfalls aus reiner Vernunft 
abgeleitet beziehungsweise durch eine logische Ausgliederung jenes Freiheits-
rechts deduziert werden. Kant sieht vielmehr, dass verschiedene Rechtsbegrif-
fe, je nach historischem, kulturellem Kontext, die eine Idee des Rechts gültig 
einlösen können. Anstatt vom Katheder herab eine bestimmte Rechtsordnung 
als die philosophisch einzig wahre, ja einzig mögliche Übersetzung jenes an-
geborenen Rechts auf Freiheit zu verkünden, ist Kants Denken offen für ver-
schiedene historische Alternativen. Obschon er sodann selber Statuten einer 
ganz bestimmten Rechtstradition (namentlich das Allgemeine Preussische Land-
recht von 1794) im Lichte jener Rechtsidee auslegt, schließt er also nicht aus, 
sondern ein, dass andernorts und zu anderen Zeiten andere juristische Insti-
tutionen ebenfalls legitim beanspruchen können, die freiheitliche Rechtsidee 
zu realisieren. 

Kant trennt also die abstrakte Herleitung der Rechtsidee (bei Kant: »trans-
zendentale Deduktion«) von deren konkreter Entfaltung (»metaphysische Deduk-
tion«) im Hinblick auf bestimmte Rechtsordnungen ab. So separiert er die 
strukturelle Idee von substantiellen Begriffen des Rechts. Jene Unterscheidung 
zwischen Begriff und Idee wird uns noch näher beschäftigen. Zum einen in der 
Politikphilosophie Kants, weil sie ihn auf Ansätze führt, die für einen heutigen 
Liberalismus von zentraler Bedeutung sind. Denn dort grenzt Kant eine struk-
turelle Idee freiheitlicher Politik von konkreten liberalen Politikkonzepten ab 
und zeigt, wie die Idee freiheitlicher Politik sich in verschiedenste politische 
Projekte ausdifferenziert. Zum anderen aber werden wir sehen, dass die Unter-
scheidung zwischen Idee und Begriff eine für den Liberalismus insgesamt 
maßgebliche Bedeutung hat. – Soviel im Vorgriff.

Nun aber zurück zu Kant mit der Frage: Muss Recht eigentlich sein? Wozu 
ein von moralischen Kriterien unterschiedenes normatives Konzept äußerer 
Sittlichkeit? Kann nicht einfach die Moral zum Prinzip staatlichen Handelns 
und Zwingens dienen? Könnte man nicht sagen, dass das Recht einfach dazu 
da sei, besonders intensive Moralverletzungen zu ahnden? Das Recht als die ul-
tima ratio des Sittlichen? Auf diese Fragen antwortet die kantische Philosophie 
mit einem klaren und bis heute in den Verfassungen liberaler Gesellschaften 
nachhallenden Nein. Ein von der Moral qualitativ (dem Inhalt nach) und nicht 
nur quantitativ (dem Intensitätsgrad nach) unterschiedenes Recht ist unerläss-
lich, argumentiert Kant, weil eben nicht jeder gute Wille auch äußere Sittlich-
keit nach sich zieht, sowie auch umgekehrt böser Wille bisweilen zu äußerlich-

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 79

sittlichen Handlungen führen kann (AA VI, 313ff.). Absichten und Taten sind 
zweierlei; sie bedürfen eigenständiger ethischer Prinzipien (AA VI, 249).33 

Als Beispiel kann das Eigentumsrecht dienen. Konflikte, etwa um Besitz 
und Nießbrauch von Eigentum, treten nicht nur zwischen bösartigen Men-
schen auf. Bestimmte Güter lassen jeweils nur eine Nutzung zur Zeit zu. Wo 
etwa die moralische Nutzungsabsicht des einen mit den sittlichen Plänen des 
anderen unverträglich ist, können sich auch Gutgesinnte in die Haare krie-
gen.34 Ein solcher Streit über Eigentum markiert in kantischer Lesart einen 
Konflikt zwischen Freiheitsobjekten, genauer: einen Widerspruch verdinglich-
ter Freiheit mit sich selbst.35 Diesen gilt es im Namen der Freiheit aufzulösen. 
Darum haben sich Kant zufolge alle »im Verhältnisse eines unvermeidlichen 
Nebeneinanderseins« (AA VI, 307) stehenden Subjekte jeglicher rechtlicher 
Unklarheit und Uneindeutigkeit über die Nutzung ihrer gemeinsamen Le-
benswelt zu entledigen vermittels rechtsetzender und rechtswahrender Insti-
tutionen. Gesetze der allgemeinen Freiheit sollen daher alle besonderen Freihei-
ten so beschränken, dass diese einander nicht bekriegen und aufheben. 

Die Idee der Freiheit aller gilt dabei als immanentes Regulativ der Frei-
heiten der Einzelnen. Kant setzt also nicht einen Begriff von zunächst un-
umschränkter äußerer Freiheit voraus, der sodann nachträglich auf soziale 
Verträglichkeitsbedingungen zurückzuschneiden wäre. Vielmehr versteht er 
das Recht der individuellen Freiheit, sich in der Welt zu manifestieren und zu 
verdinglichen, von vornherein unter dem prinzipiellen Vorbehalt, dass es sich 
in von jedermann zu akzeptierenden Formen vollziehe; in Formen, die allen 
Personen gleiche Rechte zubilligen.36Anders als die von Thomas Hobbes (1588-
1679) inspirierte Sozialvertragstheorie urteilt Kant: Unsere äußere Freiheit 
wird nicht erst (vom Staat) auf universalisierbare Formen eingeschränkt, son-
dern sie ist es bereits (der Idee nach). Die materielle Beschränkung der Freiheit 
im Rechtsstaat bringt lediglich deren ideelle Begrenzung in der Rechtsvernunft 
zum Ausdruck. Jene Verträglichkeitsbedingungen allseitiger Freiheitlichkeit, 
auf die man faktisch von Staats wegen festgelegt wird, reduzieren in seinen 
Augen darum auch die individuelle Freiheit nicht, sondern realisieren sie. Der 

33 | Vgl. Wolfgang Bartuschat, »Apriorität und Empirie in Kants Rechtsphilosophie«, in: 

Philosophische Rundschau, 34, No. 1/2 (1987): 31-49.

34 | Vgl. Otfried Höffe, Den Staat braucht selbst ein Volk von Teufeln: Philosophische 

Versuche zur Rechts- und Staatsethik, Stuttgart 1998 (Originalausgabe: 1988), S. 56ff.

35 | Vgl. Rolf Gröschner et al., Rechts- und Staatsphilosophie: Ein dogmenphiloso-

phischer Dialog, Berlin 2000, S. 223.

36 | Vgl. Ar thur Ripstein, Force and Freedom: Kant’s Legal and Political Philosophy, 

Cambridge, Massachusetts; London 2009, S. 223ff. Siehe auch Gregory S. Kavka, »Why 

Even Morally Perfect People Would Need Government«, in: Social Philosophy and Policy, 

12, No. 1 (1995): 1-18.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit80

rechtskonforme Eingriff in das äußere Handeln lädiert die Freiheit der Bürger 
nicht, er manifestiert sie. Der Rechtsstaat ist stets Freund, nie Feind der Frei-
heit. Anarchisten dürfen sich nicht auf Kant berufen. 

Wo also viele Denker nur äußere Schranken der Freiheit erblicken, erkennt 
Kant das Recht als deren innere Grenze. Daher seine Definition des Rechts 
als »Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkür des einen mit der 
Willkür des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen 
vereinigt werden kann.« (AA VI, 230) Das Recht erscheint demnach als eine 
vernünftigerweise von jedem über sich selbst zu beschließende Beschränkung 
der eigenen Handlungen. Die Idee der Freiheit wäre demnach unvollständig 
ohne ihre Ausrichtung auf diese Rechtsidee. Im freiheitlichen Recht findet der 
Mensch zur rechten Freiheit.37 Deshalb der rechtliche Imperativ: »handle äußer-
lich so, dass der freie Gebrauch deiner Willkür mit der Freiheit von jedermann 
nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen könne […].« (AA VI, 231) 

Anders als die meisten libertären und etliche neoliberale Theoretiker von 
heute (s.u. Abschnitt 5.2) erklärt Kant: Nicht Befugnis zum Zwang definiert 
das Recht, sondern dieses erst legitimiert Zwangsbefugnisse.38 Jeglicher 
Zwang muss aus der Applikation des Rechtsprinzips auf ein endliches Subjekt 
gefolgert und insbesondere dem gezwungenen Subjekt gegenüber als sowohl 
freiheitsverträgliche wie freiheitsnotwendige »Verhinderung eines Hindernisses 
der Freiheit« (AA VI, 231), geltend gemacht werden können. Wer zum Beispiel 
wegen Trunkenheit am Steuer mit Unfallfolge vor dem Kadi steht, mag die 
ihn ereilende Strafe nicht erfreulich finden, kann sie rational aber nicht als 
ungerecht charakterisieren. Die Person wird im Rechtszwang nicht verneint, 
sondern als mündiges Freiheitssubjekt bestätigt, sofern sich vom gezwunge-
nen Subjekt aus der zwingende Rechtsakt als freiheitskonforme Selbstnötigung 
durch andere verstehen lässt.39 

Benutzt ein Staat jedoch Zwang zu anderen Zwecken als zur Rechtswah-
rung, tut er Unrecht. Dabei ist es egal, wie nobel die Motive und wie willkom-
men die Folgen sein mögen, sie können jene Übertretung keinesfalls recht-
fertigen. In Fragen der inneren Willensbestimmung, also in die Domänen 
von Moral und Religion, so Kant, hat sich der Staat nicht einzumischen (AA 
VI, 219). Darin liegt ein entscheidendes abwehrrechtliches Moment des kanti-
schen Rechtsstaatsbegriffes, das den Bürger vor jede, auch der gutgemeinten, 

37 | So schreibt Kant beispielsweise: »Wenn ich also ein Strafgesetz gegen mich, als 

einen Verbrecher, abfasse, so ist es in mir die reine rechtlich-gesetzgebende Vernunft 

(homo noumenon), die mich als einen des Verbrechens Fähigen (homo phaenomenon), 

samt allen übrigen in einem Bürgerverein dem Strafgesetz unter wir f t.« (AA VI, 335)

38 | Vgl. Köhler, Begründung, S. 105.

39 | Vgl. Peter Unruh, Die Herrschaft der Vernunft: Zur Staatsphilosophie Immanuel 

Kants, Baden-Baden 1993, S. 44 m.w.N.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 81

Vereinnahmung seitens des Staates schützt. Damit ist Kants Modell nicht nur 
dem Utilitarismus und sonstigen Konsequentialismen überlegen, die alle-
samt das Recht zu zwingen von seinen Effekten her legitimieren und es da-
her niemals demjenigen gegenüber rechtfertigen können, der wohlbegründet 
bezweifelt, dass im konkreten Fall diese Effekte entweder eintreten oder aber 
wünschenswert sind. Sie übertrifft auch alle Theorien negativer Freiheit, wel-
che die Verträglichkeit von Recht und Freiheit erweisen wollen, indem sie das 
Recht als die Menge legitimer Zwangshandlungen charaktisieren und dann 
darüber stolpern, was denn eigentlich jenen Zwang allererst legitimiert (siehe 
Abschnitt 5.2).

Übertragen in die von mir vorgeschlagene Terminologie ließe sich dersel-
be Gedanke so fassen: Während quantitativ-ausgerichteter Liberalismus den 
Schutz der individuellen Freiheit generell in weniger statt mehr Staatlichkeit 
sucht, ordnet Kant die quantitative Perspektive der Frage nach der angemes-
senen Qualität staatlichen Handels nach, orientiert am Förderungsbedürfnis 
der Freiheit aller. Man benötigt, kurz gesagt, so viel Staat, wie zur Erfüllung 
dieses Bedürfnisses erforderlich ist: nicht mehr, aber auch nicht weniger. Die 
Qualität der Freiheitsidee liefert bei Kant das Maß der Quantität der bürger-
lichen Freiheiten. Es gibt also für ihn nicht nur ein liberales Übermaßverbot 
hinsichtlich staatlichen Handelns, sondern auch – dies sei allen Libertären ins 
Stammbuch geschrieben – ein Untermaßverbot.

2.1.3		 Soziale Rechte?

Wenn Freiheit sich in Recht realisiert und dieses den Bezug auf Objekte vo-
raussetzt, muss dann nicht aus dem allgemeinen Recht aller Personen auf 
Freiheit auch ein Recht auf Weltteilhabe und Umweltzugang folgen? Muss der 
Rechtsstaat auch ein Sozialstaat sein, um alle zu befähigen, von den ihnen 
rechtlich zustehenden Freiheiten auch Gebrauch machen zu können? Hat die 
Idee der Freiheit eine soziale Seite? Aus heutiger Sicht spräche einiges dafür. 

Zwischen jenem fiktiven Naturzustand, von dem die Rechtsphilosophen 
des 16.-18. Jahrhunderts sprachen, wo ungehindert die arbeitsame Hand die 
nährende Frucht zum Mund bringt, und ein jeder sich selbst versorgt durch 
eigenen Fleiß und Verstand, zwischen jenem Gedankenland und unserer jet-
zigen Lebenswelt besteht ein – auch philosophisch – gravierender Unterschied. 
Weil es kaum noch Möglichkeiten zur Erstaneignung von Natur gibt, weil die 
Einzelnen sich also nicht im einsamen Bezug auf herrenlose Güter am Le-
ben erhalten können, ist der Zugang zur Freiheit heutzutage zumeist gesell-
schaftlich vermittelt.40 So findet sich etwa die Freiheit des Einzelnen überall 
von rechtlich geschütztem Besitztum begrenzt, so dass wir für nahezu jede 

40 | Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, (TWA 7, 388).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit82

Aneignung und Verarbeitung von Umwelt der rechtsförmigen Zustimmung 
anderer bedürfen. Wo diese ausbleibt, kann oft auch bester Wille und artiger 
Fleiß das Individuum nicht ernähren. Folglich ließe sich eventuell aus dem 
Verbot widerrechtlicher Aneignung fremden Eigentums – als sachlich verkör-
perter Freiheit –, das Gebot folgern, jede Person so zu stellen, dass sie nicht 
aus Überlebensnot Unrecht zu begehen hat. Muss darum, wer Privatbesitz 
schützen will, nicht auch sicherstellen, dass die fundamentaleren Rechte des 
menschlichen Lebens ohne Verletzung der Rechte fremden Eigentums reali-
siert werden können? Wären die Mindestvoraussetzungen zum Existenzerhalt 
und Freiheitsgebrauch als unabdingbare Grundlagen individueller Rechtsfrei-
heit zu konstruieren und einzufordern?41 Soziale Teilhaberechte als Ergebnis 
eines konsequent gedachten Liberalismus – wie hält es Kant damit? 

Zuerst springt die Tatsache ins Auge, dass Kant die Parole der Französi-
schen Revolution von liberté, egalité, fraternité in seiner Rechtslehre zur For-
mel Freiheit, Gleichheit, Selbständigkeit umwandelt (AA IV, 314). Es scheint also, 
als ob er den eher sozialmoralisch anmutenden Begriff der Brüderlichkeit mit 
einer Rechtskategorie ersetzen und die individuelle Teilhabe am wirtschaftli-
chen und politischen Ganzen als Bürgerrecht einfordern will. 

Auf den zweiten Blick geben jedoch Kants Texte diese Deutung nicht her. 
Kant definiert im § 46 seiner Rechtslehre den Begriff des »Staatsbürgers« aus-
gehend von drei Momenten: 

[…] gesetzliche Freiheit, keinem anderen Gesetz zu gehorchen, als zu welchem er seine 

Beistimmung gegeben hat; bürgerliche Gleichheit, keinem Oberen im Volk in Ansehung 

seiner zu erkennen als nur einen solchen, den er ebenso rechtlich verbinden kann; drit-

tens das Attribut der bürgerlichen Selbständigkeit, seine Existenz und Erhaltung nicht 

der Willkür eines andern im Volke, sondern seinen eigenen Rechten und Kräften als 

Glied des gemeinen Wesens verdanken zu können, folglich die bürgerliche Persönlich-

keit, in Rechtsangelegenheiten durch keinen anderen vorgestellt werden zu dürfen (AA 

VI, 314, Herv. i.O.). 

Kant macht dabei ökonomische Selbständigkeit zur Voraussetzung der politi-
schen. Zwischen »Staatsbürgern« und »Staatsgenossen« unterscheidend er-
klärt er, dass Menschen, die es nicht zur wirtschaftlichen Selbständigkeit 
brächten, auch kein Anrecht auf politische Autonomie zustünde. So heißt es 
im nämlichen Paragraphen ausdrücklich: 

In dieser Verfassung aber das Recht der Stimmgebung zu haben, d.i. Staatsbürger, nicht 

bloß Staatsgenosse zu sein, dazu qualifizieren sich nicht alle mit gleichem Recht. Denn 

41 | Michael Köhler, »Iustitia distributiva. Zum Begriff und zu den Formen der Gerechtig-

keit«, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie (ARSP), 79 (1993): 457-482.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 83

daraus, dass sie fordern können, von allen anderen nach Gesetzen der natürlichen Frei-

heit und Gleichheit als passive Teile des Staats behandelt zu werden, folgt nicht das 

Recht, auch als aktive Glieder den Staat selbst zu behandeln, zu organisieren oder zu 

Einführung gewisser Gesetze mitzuwirken; […]. (AA VI, Herv. i.O.) 

Andernorts führt Kant zudem aus, dass das Recht zur aktiven Staatsbürger-
schaft jedem abgeht, der in unselbständiger Beschäftigung steht. Ein Friseur 
mit eigenem Laden – dies ist Kants eigenes Beispiel – ist etwa als ökonomisch 
hinreichend selbständig anzusehen, dagegen einer, der von Hausbesuchen 
lebt, nicht. Kinder oder Frauen werden von vorneherein zu bloß passiven 
»Staatsgenossen« degradiert.

Wie erklären sich diese aus heutiger Sicht abstrusen Einschränkungen des 
Rechts zur politischen Partizipation? Kant hat eine hinter ihrer philosophi-
schen Idee zurückbleibende Realität zu deren begrifflicher Bestimmung her-
angezogen und so den Fehler gemacht, von Fakten auf Normen zu schließen. 
Anstatt diese Unwucht in seinem Denken als libertäre Wölbung zu feiern,42 
sollten wir in ihr die peinliche Delle erkennen, die sie ist. Es hätte anderes weit 
mehr in der Logik seines Systems gelegen; nämlich, das Recht eines jeden auf 
politische Repräsentation zur Grundlage eines kontrafaktischen Anspruchs 
auf ökonomische Teilhabe auszuformen. Armut untergräbt die aktive intellek-
tuelle wie praktische Teilnahme an politischen Entscheidungsprozessen, das 
ist richtig. Folglich muss aber doch wohl nicht die politische Partizipation der 
Armen, sondern eher ihre Armut aufgehoben werden.43

Diese Lesart entspräche auch der kantischen Formel von Freiheit-Gleich-
heit-Selbständigkeit, da sie für die »Selbständigkeit« nur einfordert, was in 
Kants Rechtsphilosophie für die Prinzipien von »Freiheit« und »Gleichheit« 
gang und gäbe ist, nämlich dass sie auch kontrafaktisch zur Geltung gebracht 
werden müssen. Kant behauptet ja keineswegs, dass alle Menschen bereits 
von Natur her rechtlich frei und gleichgestellt seien, sondern erklärt, dass alle 
Menschen innerhalb rechtlicher Grenzen frei und vor dem Gesetz gleich sein 
sollen. Gleiches sollte auch für die Selbständigkeit gelten. Kant scheint auch in 
diese Richtung zu tendieren, als er anrät, dass die »Staatsgenossen« jederzeit 
befähigt werden sollten, »aus diesem passiven Zustand zu dem aktiven sich 
emporarbeiten zu können« (ebenda). Wenn indes aus kontingenten Gründen 
– so muss man gegen ihn einwenden – eine solche Selbstbefreiung aus ökono-

42 | Vgl. Wolfgang Kersting, Wohlgeordnete Freiheit: Immanuel Kants Rechts- und 

Staatsphilosophie, Frankfur t a.M. 1993.

43 | So auch Ripstein, Force. Er entwickelt von Kant her eine Pflicht des Staates, sich 

der Armen durch Besteuerung der Reichen anzunehmen und zieht die kantischen Linien 

bis zur Schaffung eines modern Sozial- und Gesundsheitvorsorgesystems aus, vgl. 

ebenda, S. 282-285.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit84

mischer Unmündigkeit nicht möglich ist, warum nicht wenigstens dann mit 
Rechtsmitteln eingreifen? So haben das jedenfalls Fichte und Krause gesehen 
(s.u. Abschnitt 2.2.2 zu Fichtes und Abschnitt 2.3.3 zu Krauses Fortführung 
dieser Gedanken). Insofern zudem die Bürger selbst natürlich ein Interesse an 
ihrer ökonomischen Emanzipation haben, stellt sich jenes Problem auf eine 
andere Weise noch einmal: im Umkreis der Politik. Sie soll ja auf eine dem 
Recht konforme, aber über es hinausgehende Weise für den Abbau ungerech-
ter Lebensverhältnisse sorgen. Eventuell könnte also die Beseitigung von Ar-
mut und Benachteiligung zum politischen Programm werden.

Kant versteht, wie bereits angedeutet, unter Politik eine positiv-äußere 
Handlungsbestimmung. Dies setzt die politische Arena von einer Inquisition 
der inneren Motive frei, macht aber die Frage nach der sittlichen Zielrich-
tung politischer Handlungen keineswegs überflüssig: Gesinnung und Ziel-
setzungen sind zweierlei; noch die schwärzeste Seele spannt sich bisweilen 
– aus welchen Motiven auch immer – vor den Karren einer noblen Sache. Der 
Fokus philosophischer Aufmerksamkeit liegt daher nicht auf der Frage nach 
den heimlichen Absichten der Politiker, sondern nach den erkennbaren Zielen 
ihrer Politik. Existiert ein separater kategorischer Imperativ der Politik? Kann 
die politische Philosophie eine eigenständige Synthesis a priori vollbringen? 
Die Antwort darauf liefert der liberale Prozeduralismus der kantischen Ethik. 

Kants Ethik verfährt durchgängig zunächst formal und dann erst material. 
Sie wendet sich erst einmal ab von Vorgaben traditioneller materialer Werte 
(Glück, Genuss, Nutzen, Gerechtigkeit, Wohlergehen, Nächstenliebe, Gottge-
fälligkeit etc.) und formalen Verfahren (Widerspruchsfreiheit, Universalisier-
barkeit etc.) zu, mit denen die jeweils verbindlichen Ziele und Werte allererst 
ermittelt werden. Jene Insistenz auf Formalität wird Kant bis heute zu Un-
recht als rigoristischer Formalismus ausgelegt, der angeblich alles mensch-
liche Streben nach Glück und Wohlergehen zurückweise. Jedoch gehen solche 
Interpretationen in die Irre. Denn, wie bereits gesehen, kulminieren alle Diszi-
plinen der kantischen Ethik im Begriff des »höchsten Guten« (AA V, 108ff.).44 
Auch die Politik richtet sich in einer noch näher zu charakterisierenden Weise 
auf das »höchste Gut« aus. Sie pflegt nicht nur das Recht, sie verändert es 
auch. Wie aber lässt sich abgrenzen, welcher politische Gebrauch des Gesetz-
gebungsapparates mit dem liberalen Rechtsprinzip übereinstimmt und wel-
cher ihm zuwiderläuft?45 

44 | Vgl. Claus Dierksmeier, »Kant on Vir tue«, in: Journal of Business Ethics, 113, No. 4 

(2013): 597-609; Robert B. Louden, »Kant’s Vir tue Ethics«, in: Philosophy, 61, No. 238 

(1986): 473-489.

45 | Vgl. Ulrich Sassenbach, Der Begrif f des Politischen bei Immanuel Kant, Würzburg 

1992; Claudia Langer, Reform nach Prinzipien: Untersuchungen zur politischen Theorie 

Immanuel Kants, Stuttgart 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 85

Da Kants Rechtsidee sich nicht von vorgegebenen sittlichen Zielvorstellun-
gen (Gemeinwohl, Wohlfahrt etc.) her aufbaut, müssen die Kriterien der Poli-
tik zunächst formal bestimmt werden. So aber »bleibt […] noch die Form der 
Public ität  übrig, deren Möglichkeit ein jeder Rechtsanspruch in sich enthält« 
(AA VIII, 381). Von allen Vorstellungen des Guten abstrahierend realisiert sich 
der Anspruch der Freiheitlichkeit der Politik darüber, dass die Art und Weise 
der kollektiven Zielfestlegungen auf ihre Universalisierbarkeit überprüft wird. 
Die Öffentlichkeit soll den Universalisierbarkeitstest für politische Vorhaben 
erbringen.46 Das hat seinen Grund in Kants Überzeugung, dass es durch re-
publikanische »Organisation des Staats« möglich sei, rechtswidrige politische 
Kräfte »so gegeneinander zu richten, dass eine die anderen in ihrer zerstören-
den Wirkung aufhält, oder diese aufhebt; so dass der Erfolg für die Vernunft 
so ausfällt, als wenn beide gar nicht da wären, und so der Mensch, wenn gleich 
nicht ein moralisch-guter Mensch, dennoch ein guter Bürger zu sein gezwun-
gen wird.« (AA VIII, 366) 

Durch die Öffentlichkeit der politischen Vorhaben werde bewirkt, dass, 
sofern meine Vorhaben geeignet sind, fremde Rechte zu beeinträchtigen, es 
zu einer »a priori einzusehende[n] Gegenbearbeitung aller gegen mich« (AA 
VIII, 381) komme.47 So wirkt der Publizitätsgedanke als ein »a priori in der 
Vernunft anzutreffendes Kr iter ium […], die Falschheit (Rechtswidrigkeit) des 
gedachten Anspruchs (praetensio iuris), gleichsam durch ein Experiment der 
reinen Vernunft sofort zu erkennen« (AA VIII, 381). Deshalb gibt Kant als die 
»transcendentale Formel des öffentlichen Rechts« (AA VIII, 381) aus, nur solche 
Politik solle betrieben werden, deren Verfahren jederzeit publik werden könn-
ten. Ohne Zuhilfenahme substantieller Staatszielbestimmungen wird somit 
das öffentliche Handeln mit dem Freiheitsprinzip vorstrukturiert (Synthesis a 
priori) und der Rahmen zulässiger Politik auf prinzipielle Weise begrenzt. 

Doch operiert die politische Vernunft soweit »bloß negativ« (AA VIII, 
381). Über den somit eröffneten Rahmen zulässiger Vorhaben fehlt noch ein 
weiteres, positives Kriterium für die Gesetzgebung.48 Nicht alle Maßnahmen, 
die den Test der Publizität bestehen, sind gleich gut geeignet, den politischen 
Willen einer Gesellschaft zu organisieren. Aus der abstrakten Quantität zu-
lässiger Unterfangen muss politische Vernunft diejenigen auswählen, deren 
konkrete Qualität das gemeinschaftliche Leben am ehesten fördert. Um einen 
genuin kategorischen Imperativ der Politik bereitzustellen, muss die Vernunft 
also über das formale Gebot bloßer Rechtsförmigkeit hinaus den Gemeinwil-

46 | Vgl. Howard Williams, Essays on Kant’s Political Philosophy, S. 34f.

47 | Vgl. auch Reflexion 7687, (AA XIX, 491).

48 | Vgl. Joseph Knippenberg, »The Politics of Kant’s Philosophy«, in: Ronald Beiner (Hg.), 

Kant & Political Philosophy – The Contemporary Legacy, New Heavan 1993, S. 155-172.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit86

len noch substantiell anleiten. Das dafür benötigte positive Kriterium ist die 
Glückseligkeit (AA VIII, 386ff.), der pursuit of happiness. 

Jene Rehabilitation der Glückseligkeit in Kants Politiktheorie hat etliche 
Interpreten verwirrt;49 verständlicherweise, denn überdeutlich hatte Kant ja 
Wohlfahrtsgedanken aus der Rechts- und Staatsbegründung ausgesondert. 
Mit den vielzitierten Worten – »Wohlfahrt aber hat kein Princip« – hatte Kant 
allem staatlichen Paternalismus den Kampf angesagt (AA VII, 86). In der Tat 
bestreitet Kant die zentrale Grundannahme aller utilitaristischen Ansätze, 
man könne das Glück (happiness, pleasure) oder den Nutzen (utility) der Indi-
viduen kommensurabel machen und messen, so dass sich durch technokra-
tische Regierungen einfach das Wohl aller erhöhen lasse. Die – insbesondere 
durch gelebte Freiheit noch intensivierte – Individualität und Differenz der 
Menschen erlaube schlicht keinen materialen Glückseligkeitsbegriff mit uni-
versaler Gültigkeit. Entsprechend bestimmt Kant »politische Freyheit« folgen-
dermaßen: »Diese besteht darin daß jeder sein [sic!] Wohlfahrt nach seinen 
Begriffen suchen kann und auch nicht einmal als Mittel zum Zweck seiner 
eigenen Glückseligkeit von anderen und nach deren ihren Begriffen gebraucht 
werden kann sondern blos [sic!] nach dem seinigen.« (AA 23, 12) Kein einziges 
Vorhaben könne dem Glück von schlechthin jedermann dienen; Volksbeglü-
ckung ist nicht Regentenpflicht.50 

Jedoch vertritt Kant eine formale Glückseligkeitstheorie unter der Ägide 
der Freiheit. Vorhaben, die im Einklang mit der freien Zwecksetzung der Bür-
ger stehen, dürfen zum Gegenstand von Politik aufrücken. Durch staatliches 
Handeln sollen – etwa durch das Schaffen wirtschaftlicher Prosperität – die 
nötigen Bedingungen geschaffen werden, damit die Bürger nach eigenem Gut-
dünken ihr Glück finden können.51 Der Wohlstand des Gemeinwesens sei ein 
probates »Mittel, ihr Recht zu sichern und sie dadurch in den Stand zu setzen, 
sich selbst auf alle Weise glücklich zu machen.« (AA XIX, 560) Kant erwog 
dazu Maßnahmen, wo »der Landesherr auf das Zuziehen der Seidenwürmer, 
Pflanzen der Maulbeerbäume, oder eine andere Handlung eine Belohnung 
setzt […].« (AA XXVII, 548) Heute würde man eher an den Aufbau strukturel-
ler und informationeller Verkehrsnetze, an ordnungsrechtliche Vorgaben für 
individuelles wie kollektives Wohlfahrtsstreben oder staatliche Unterstützun-
gen für ehrenamtliches Engagement denken. 

49 | Heinz-Gerhard Schmitz sieht darin sogar ein, von ihm begrüßtes (!) Abrücken Kants 

von seinem gesamten Moralbegriff, der hier durch ein Konzept der Klugheit ersetzt werde. 

Siehe: Heinz-Gerd Schmitz, »Moral oder Klugheit? Überlegungen zur Gestalt der Auton-

omie des Politischen im Denken Kants«, in: Kant-Studien, 81, No. 1 (1990): 413-422.

50 | Vgl. Wolfgang Kersting, Kant über Recht, Paderborn 2004.

51 | Vgl. Paul Guyer, Kant on Freedom, Law, and Happiness, 2000, S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 87

Die Zwecke wandeln sich; es bleibt die Methode, Freiwilligkeit auch durch 
Rücksicht auf das Eigeninteresse der Bürger zu gewährleisten. In der Politik ist 
es zulässig, oft sogar geboten, Bürger materiell zu motivieren,52 sofern nur der 
in Aussicht gestellte Vorteil und Nutzen, wie von Kant verlangt, in rechtsför-
miger Weise erlangt wird. Formen der Anerkennung – ideelle sowie finanzielle 
– für ein Mitwirken an politischen Projekten sind daher nicht nur pragma-
tisch sinnvoll, sondern im Lichte der Idee des »höchsten Guts« auch einzufor-
dern: als gerechte Unterstützung derer, welche die politische Ordnung und die 
durch sie geförderten öffentlichen Güter mittragen.

Jene doppelte Bestimmung Kants, einerseits auf jeden inhaltlichen Glückse-
ligkeitsbegriff zu verzichten, aber andererseits die strukturellen Ermöglichungs-
bedingungen zur individuellen wie kollektiven Glückssuche bereitzustellen, 
eröffnet interessante Möglichkeiten. Sie begünstigt eine Politikphilosophie, 
die es erlaubt, prozedural anstatt substantiell die Frage einer Antwort zuzu-
führen, welche bürgerlichen Anliegen die Politik zum Zweck ihres Wirkens 
machen soll. Da die individuellen Zwecke und Lebensziele ins Unendliche hi-
nein variieren, lassen sie sich nicht direkt durch staatliches Handeln fördern, 
ohne dass einige gegenüber anderen diskriminiert würden. Wohl aber lässt 
sich die individuelle Wohlfahrt indirekt unterstützen. Etwa indem der Staat die 
Bürger ermächtigt und befähigt, individuell sowie in freiwilliger Kooperation 
ihre Glückseligkeit zu verfolgen. Der Staat kann und soll es zu seinem Ziel 
machen, dafür geeignete Verfahren, Institutionen und Infrastrukturen anzu-
bieten. Dann lassen sich die Ansprüche auf Freiheit und persönliches Wohl-
ergehen miteinander vereinbaren. Auf diesem Wege steuert Kant, orientiert 
am Leitstern bürgerlich-partizipativer Selbstbestimmung, seinen politischen 
Freiheitsbegriff zwischen der Skylla libertärer Politik- und Gestaltungsverwei-
gerung und der Charybdis des illiberalen Paternalismus hindurch. Aus dieser 
doppelten Frontstellung Kants gegen einen jedwede Inhaltlichkeit ausschlie-
ßenden Formalismus »negativer Freiheit« einerseits und zugunsten einer 
prozeduralen statt substantiellen Bestimmung »positiver Freiheit« andererseits, 
resultiert ihre Modernitätstauglichkeit.

2.1.4		 Gesellschaftliche Selbststeuerung

Politik, so Kant, soll sich des Zwangs enthalten, darf aber Anreize – etwa mo-
netärer, materieller, informationeller, logistischer sowie reputationell-immate-
rieller Art – einsetzen, um ihre Projekte zu befördern. Politik ist somit kein 
bloßes Amalgam aus allgemeinen Rechtsregeln und aufsummiertem Eigen-

52 | Diesem Gedanken liegt eine schon in Kants frühen Moralvorlesungen ausgear-

beitete Dif ferenzierung innerhalb der Klasse der praemia auctorantia zugrunde, vgl. 

Hans Vaihinger et al., Kant-Studien, Berlin; New York 1942, S. 64f.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit88

interesse. Man darf Kants Politikbegriff nicht auf Staatsklugheit,53 »ausüben-
de Rechtslehre« (AA VIII, 370), Beförderung normativen Rechtsfortschritts 
und/oder Friedenswahrung verkürzen. Jene Dimensionen deckt sie zwar ab,54 
sie zielt aber auf Höheres: auf eine ethisch kreative Deutung der Lebenswelt. 
Der politische Agent muss ermitteln, welche gesellschaftlichen Schieflagen 
die Bürger als ungerecht begreifen und welche Ideale stimmige Alternativen 
liefern.55 Welche Leistungen und Wertvorstellungen werden als besonders ge-
meinwohlförderlich, welche als gemeinwohlschädlich verstanden – und wie 
verhalten sich die gesellschaftlichen Anreiz- und Anerkennungsstrukturen 
dazu? 

Wie aber ermitteln politische Akteure das gesellschaftsethische Problem-
empfinden des Volkes, dem sie verpflichtet sind? Eine in der Sekundärlitera-
tur populäre Antwort stellt auf bestimmte Überlegungen in Kants Kritik der 
Urteilskraft ab. Diese verdeutlichen, wie die Einzelnen lernen, den Standpunkt 
der jeweils anderen einzunehmen, so dass es zu sozialen Urteilskonvergenzen 
kommt.56 Hierfür sei, nach der – kontrafaktischen, aber als geistiger Flucht-
punkt geeigneten – »Idee eines gemeinschaftlichen Sinnes« zu urteilen, schreibt 
Kant (AA V, 293). Der Urteilende muss eine Perspektive einnehmen, in wel-
cher so gut als nur eben möglich die Ansicht aller anderen mitberücksichtigt 
ist, indem er das eigene Urteil »gleichsam an die gesamte Menschenvernunft« 
verweist (ebenda, Herv. C.D.).57 Zwar kann der Mensch nicht mit göttlichem 
Auge auf die Welt blicken. Dennoch kann ein Denken, das sich intellektuell 
»an die Stelle jedes anderen versetzt« (AA V, 294) geschult und optimiert wer-
den. Der Schatten, welcher unserem privaten Blickwinkel auf die Welt anhaf-
tet, jenes der je eigenen Perspektive geschuldete Halbdunkel, kann sich auf 

53 | So aber: Schmitz, Moral oder Klugheit?, S. 413ff.

54 | Vgl. Thomas Kater, Politik, Recht, Geschichte: Zur Einheit der politischen Philoso-

phie Immanuel Kants, Würzburg 1999.

55 | Vgl. Jürgen Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit: Untersuchungen zu ein- 

er Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfur t a.M. 1990 (Originalausgabe: 

1962), S. 190.

56 | Vgl. Ernst Vollrath, Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen, 

Würzburg 1987; Hannah Arendt und Ronald Beiner, Lectures on Kant’s political philoso-

phy, Brighton 1982. In ihrer Betonung der Bedeutung des reflexiven Urteilsaktes für das 

Politische leisten die Arbeiten von Hanna Ahrendt und Ernst Vollrath einen wichtigen 

Beitrag zur Kant-Interpretation; sie gehen aber fehl, insofern sie dem Urteilen zu viel 

Selbständigkeit gegenüber dem praktisch-normativen Theorierahmen insgesamt ein-

räumen. Jene Ästhetisierung der kantischen Normativität wird zurückgewiesen von Pat-

rick Riley, »Kant’s two conceptions of the will in their political context«, in: Howard Lloyd 

Williams (Hg.), Essays on Kant’s Political Philosophy, Chicago, Illinois 1992, S. 309.

57 | Vgl. O’Neill in Williams, Essays on Kant’s Political Philosophy, S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 89

die Sichtweisen anderer hin erweitern und so Schritt um Schritt aufgehellt 
werden.

Hier mündet die Politiktheorie in Kulturphilosophie. Kann eine »ästheti-
sche Erziehung des Menschengeschlechts«, wie Friedrich Schiller (1759-1805) 
sie im Anschluss an Kant einfordert, eine liberale und zugleich am Gemein-
wohl orientierte Politik unterstützen? Indem sie uns für die Perspektiven unse-
rer Mitmenschen sensibilisiert, so Schiller, stiftet Kultur im Menschen »eine 
Gemütsstimmung, welche das Ganze der Menschheit in sich begreift.«58 Kul-
turelle Formen sensibilisieren für die Gefühle, Sichtweisen und Weltdeutun-
gen anderer.59 Ohne solche Fundamente, welche die wechselseitige Achtung 
der Menschen voreinander und ihr Empfinden füreinander fördern, droht das 
Projekt einer sich ihre Ziele dialogisch selbst gebenden politischen Vernunft 
zu scheitern. Es fiele dem kalten Kalkül unkultivierten Denkens zum Opfer, 
wie ein Mensch, der, nochmals in Worten Schillers, »selbstsüchtig, ohne er 
selbst zu sein, ungebunden, ohne frei zu sein« in rohem Egoismus verharmt.60 

Mit Individuen aber, die ihre privaten Zwecke verabsolutieren und, wo sie 
nur können, sich auf Kosten der anderen und der Allgemeinheit durchsetzen, 
mit solchen Menschen ist kein Staat zu machen. Nutzenmaximierer, die jede 
Gesetzeslücke missbrauchen, muss die Gesellschaft gängeln. Je enger jedoch 
das Korsett der Anreize und Belohnungen und je fester die Bande der Überwa-
chung geschnürt werden, desto knapper atmet Freiheit. Wo sie erstickt, breitet 
sich der faulige Hauch des Opportunismus nur umso mehr aus. Ohne huma-
nistische Kultur kann politischer Liberalismus auf Dauer nicht bestehen. Dar-
um hat der liberale Staat einen Bildungsauftrag. Kultur ist also schon deshalb 
nicht nur Privatsache, da ohne sie die res publica nicht überlebt.61 

Politik benötigt die Zeichenwelten der Kultur, um eine einheitsstiftende 
Deutung der sozialen Lebenswelt samt einer Vision zu ihrer Optimierung zu 
Stande zu bringen.62 Politik kann nicht im luftleeren Raum abstrakter Begrif-
fe operieren.63 Was die Politik braucht, ist die Konkretheit integrativer Sym-

58 | Friedrich Schiller, Briefe über die ästhetische Erziehung des Menschengeschlechts, 

22. Brief, Sämtliche Werke, Bd. V, München 2004, S. 637.

59 | Zu einer zeitgenössischen Reflexion auf den Beitrag ästhetischer Erziehung zum 

Projekt einer reflexiv weltbürgerlichen Politik vgl. Martha Craven Nussbaum, Not for 

Profit: Why Democracy Needs the Humanities, Princeton, New Jersey 2010, S. 7, 103f.

60 | Schiller, Briefe, 24. Brief, S. 646. 

61 | Vgl. Wilhelm Humboldt, Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamheit des 

Staats zu bestimmen, Stuttgart 1967.

62 | Vgl. Dieter Heinrich et al. (Hg.), Über Theorie und Praxis, I, Frankfur t a.M., 1967, 

S. 35.

63 | Vgl. Heiner Bielefeldt, Symbolic Representation in Kant’s Practical Philosophy, 

Cambridge, United Kindgom; New York 2003 (Originalausgabe: 2001), S. 104ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit90

boliken und überzeugender Szenarien.64 Das im Begriff des höchsten Gutes 
von Kant formulierte Gebot sukzessive abzubauender ethischer Schieflagen 
markiert hierzu den gedanklichen Fluchtpunkt, welchen die Urteilskraft der 
politischen Akteure situationsgerecht ausgestalten muss. Die regulative Idee 
des »höchsten Gutes« liefert die Vision eines gesellschaftlichen Zusammenle-
bens, in dem »die durch die sittliche Gesetze theils bewegte, theils restringirte 
Freiheit selbst die Ursache der allgemeinen Glückseligkeit, die vernünftigen 
Wesen also selbst, unter der Leitung solcher Principien, Urheber ihrer eigenen 
und zugleich anderer dauerhaften Wohlfahrt sein würden.« (AA III, 525)

So sehr dies dem gewöhnlichen Kant-Image widerstreiten mag: Aus diesem 
prinzipiellen Grund und nicht aufgrund eines prinzipienwidrigen Anbiederns 
Kants an eine anders nicht zu bändigende Erfahrungswirklichkeit65 kommt es 
zur Einbindung des pursuit of happiness in Kants politischen Liberalismus. Auf 
Vorstellungen des »höchsten Guts« im Rahmen von Politik Rücksicht zu neh-
men, vollendet die Synthesis der praktischen Vernunft mit ihrer Lebenswelt. 
Weil diese Vernunft zwar autonom, aber keinesfalls autark ist, macht Kant es 
schlüssig und stimmig zur eigentlichen »Aufgabe der Politik«, die Bürger »mit 
ihrem Zustande zufrieden« zu machen (AA VIII, 386). Es reiche daher nicht, 
nur negativ die Freiheit aller zu schützen, sondern man müsse auch – in dem 
dadurch ab- und eingegrenzten Rahmen – positiv jene Projekte zu fördern, von 
denen die Bürger sich ein besseres Leben versprechen. Daraus resultiert sich 
das »andere trancendentale und bejahende Prinzip des öffentlichen Rechts«, 
das den systematischen Abschluss der freiheitsphilosophischen Politiktheorie 
Kants liefert: 

»Alle Maximen, die der Publicität bedürfen (um ihren Zweck nicht zu ver fehlen), stim-

men mit Recht und Politik vereinigt zusammen«. Denn wenn sie nur durch die Publicität 

ihren Zweck erreichen können, so müssen sie dem allgemeinen Zweck des Publikums 

(der Glückseligkeit) gemäß sein, womit zusammenzustimmen (es mit seinem Zustande 

zufrieden zu machen) die eigentliche Aufgabe der Politik ist. Wenn aber dieser Zweck 

nur durch die Publicität, d.i. durch die Entfernung alles Misstrauens gegen die Maximen 

derselben, erreichbar sein soll, so müssen diese auch mit dem Recht des Publikums in 

Eintracht stehen; denn in diesem allein ist die Vereinigung der Zwecke aller möglich. (AA 

VIII, 386)

Was im Rahmen rechtsstaatlicher Öffentlichkeit legal zum Politikziel wird, gilt 
somit auch als freiheitlich legitimiert.66 Auf diese Weise liefert die Philosophie 

64 | Vgl. Dierksmeier, Noumenon Religion, S. 148f.

65 | Vgl. Schmitz, Moral oder Klugheit?, S. 413ff.

66 | Hier tritt analog ein Gedanke wieder auf, den Kant schon in der ethisch-inneren 

Zweckbestimmung invozier te: »Was im Verhältnis der Menschen zu sich selbst und an-

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 91

zwar eine prozedurale politische Zielvorstellung, überlässt aber die inhaltliche 
Ausgestaltung derselben freiheitlich-republikanischen Verfahren. Kant verbin-
det so den Gedanken einer freiheitlichen Ordnung mit dem einer pluralisti-
schen Öffentlichkeit. Er gibt der Politik eine normative Idee an die Hand, legt 
aber nicht fest, wie konkrete Politik im Lichte dieser Idee betrieben werden sol-
le. Er begründet vielmehr umgekehrt, dass und wie verschiedene Gesellschaf-
ten je nach ihren jeweiligen Bedürfnissen sich einen eigenen, unterschiedli-
chen Begriff davon machen, wie die Idee freiheitlicher Politik konkretisiert und 
realisiert werden könne. 

So identifiziert Kant normativ-richtige Politik als Weg zu empirisch-erfolg-
reichem Handeln.67 Der politische Imperativ, allein Vorhaben zu verfolgen, die 
zu ihrer Realisierung der öffentlichen Zustimmung bedürfen, verweist die 
Politik an die Beteiligung der Bevölkerung. Dass dies der betreffenden Politik 
Akzeptanz verschafft, liegt auf der Hand. Anstatt ein Zerschmettern des Priva-
ten zugunsten eines ›von oben‹ verordneten sittlichen Allgemeinen zu erträu-
men, geht es Kant um das Integrieren des Individuellen in das Soziale – zum 
Zwecke der »gesitteten Glückseligkeit« aller (AA VII, 277). Die Integration der 
konkreten Anliegen der Bürger in die Gesetzgebung erfolgt durch die Vorgabe, 
Politik an der freiwilligen Beteiligung der Bürger auszurichten und dabei – in 
rechsstaatlichen Grenzen – denjenigen Freiheitsverständnissen zu folgen, die 
diese selbst vertreten.68 Kant unterwirft das Freiheits- und Politikverständnis 
der Bürger also nicht – wie später Fichte und Marx (siehe Abschnitt 2.2.4) – 
dem vermeintlich besseren Wissen der Philosophen und von ihnen zu formu-
lierenden Politikzielen; er baut vielmehr das Selbst- und Weltverständnis der 
Bürger konstitutiv in sein Politikmodell ein.

Insofern ist es nur konsequent, dass Kant, obschon er sich als Bürger seiner 
Zeit natürlich in gesellschaftspolitische Diskurse einmischte und seine dies-
bezüglichen Gedanken publizistisch wirkungsvoll darzustellen wusste, nicht 
den Anspruch erhob, in Fragen der Tagespolitik unanfechtbare Wahrheiten 
auszuhändigen. Stattdessen stellte er lediglich eine allgemeine Idee politischer 
Freiheit auf, deren Konkretisierung in spezifische Freiheitsbegriffe er den Bür-

deren Zweck sein k a n n , das ist Zweck vor der reinen praktischen Vernunft, denn sie ist 

das Vermögen der Zwecke überhaupt, d.i. kein Interesse daran zu nehmen, ist also ein 

Widerspruch; weil sie alsdann auch nicht die Maximen zu Handlungen (als welche letz-

tere immer einen Zweck enthalten) bestimmen, mithin keine praktische Vernunft sein 

würde.« (AA VI, 395)

67 | Vgl. Volker Gerhardt, Immanuel Kants Entwurf »Zum ewigen Frieden«: Eine Theorie 

der Politik, Darmstadt 1995.

68 | Vgl. Christopher Gohl, Prozedurale Politik am Beispiel organisierter Dialoge: Wie 

politische Beteiligung professionell gestaltet werden kann – eine Grundlegung, Mün-

ster/Berlin 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit92

gern überlässt. Als ein solcher Bürger erlaubt auch Kant sich, seine Meinung 
zu aktuellen politischen Fragen zu äußern. Wie für jedermann, so gibt es auch 
für Philosophen ein Recht, in den Streit um die Optimierung der Gesetze ihre 
Stimme einzubringen – als überstimmbares Votum eines Bürgers.69 

Deshalb ist Kants politischer Liberalismus über den Kreis der von der kan-
tischen Philosophie insgesamt überzeugten Menschen hinaus attraktiv. Weil 
Kant für den politischen Raum nicht die metaphysisch-moralische Konzep-
tion einer auf ein bestimmtes Gutes verpflichteten Freiheit, sondern lediglich 
die rechtlich-äußere Variante einer allgemein aufs Gute hin orientierten Freiheit 
proklamiert, kann sein Politikkonzept auch Ansichten integrieren, die ande-
re Freiheitsbegriffe bevorzugen, als er selbst.70 Kant regionalisiert und tem-
poralisiert Politik; sie darf, ja sie sollte von Ort zu Ort und von Zeit zu Zeit je 
verschieden ausfallen; die Ausmalung eines philosophischen Musterstaates, 
eines perfekt-vernünftigen Rechts- und Wirtschaftsystems oder Politikmo-
dells unterbleibt. Um das Recht der Freiheit aller zu wahren und zugleich zu 
einer inhaltlich sinnvoll ausgerichteten Politik zu gelangen, genügt zweierlei: 
erstens, eine informierte Öffentlichkeit am Prozess der politischen Willens-
bildung teilhaben zu lassen, und zweitens, den Einspruch der Bürger als An-
scheinsverdacht gegen mögliche Rechtsverletzungen wirksam zur Geltung zu 
bringen. Die Realisierung seiner Politiktheorie erwartete Kant insofern von 
der politischen Freiheit selbst. Indem Philosophie die plurale Öffentlichkeit 
nicht nur theoretisch einfordert, sondern auch durch die Praxis öffentlichen 
Vernunftgebrauchs befördert, begünstigt sie die faktische Anerkennung ihrer 
eigenen freiheitlichen Ideen.

Der öffentliche Diskurs über politische Vorhaben ist durch geeignete 
Staatsorganisation rechtlich so abzusichern, dass jedes zu erlassende Gesetz 
den Publizitätstest zu bestehen hat. Deshalb unterscheidet Kant zwischen 
»Staatsform« und »Regierungsart« (AA VIII, 353). Obschon er die Demokratie 
durchaus als probaten zeitgenössischen Ausdruck der politischen Freiheit an-
sieht, versteht er sie nicht als Selbstzweck. In vergangenen Zeiten mögen ande-
re Herrschaftsformen geeigneter gewesen sein, spekuliert er, um dem freiheit-
lichen Rechtsgedanken zur Wirklichkeit zu verhelfen; und er lässt uns ferner 
wissen: Eine Demokratie (demos/kratein), die sich als Diktatur der »tumultuta-

69 | Vgl. Volker Gerhardt, Partizipation: Das Prinzip der Politik, München 2007.

70 | Damit beginnt Kant ein politikphilosophisches Projekt, das John Rawls in ähnlicher 

Weise zum zentralen Programm seiner Spätphilosophie erkoren hat. Wenn Rawls indes 

Kant unter den Lesarten jenes »comprehensive liberalism« auflistet, gegenüber denen 

er sein Projekt eines »political not metaphysical« zu verstehenden Liberalismus meint 

abgrenzen zu müssen, so ist dies m.E. entweder dem Willen zur Selbstinszenierung als 

Er finder jener Programmatik und/oder einer ungenauen Kantlektüre geschuldet. Dazu 

ausführlicher hier in Kapitel 3.2.1.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 93

risch« zu einer Gesamtwillkür bündelnden Volksmenge inszeniert, sei nichts 
weiter als »Ochlokratie«: Pöbelherrschaft (AA 23, 160 ff). Man bedürfe eben 
spezifischer Verfahren, um den bloßen Volkswillen allererst zu einem legiti-
men Staatswillen zu transformieren. Freiheitsrechtliche Prozeduren müssen 
den Umschlag von Massenwillkür in Rechts- und Staatsakte verhindern; zum 
Schutz von Minderheiten, aber auch im Interesse einer Entkopplung von pri-
vater Absichtlichkeit und staatlichem Tun.71 Liberale Strukturen sollen dafür 
sorgen, dass bei der Konkretisierung der staatsbürgerlichen Freiheit in hand-
feste Politik deren strukturelle Liberalität nicht verloren geht. 

Somit ist Kant kein Verfechter reiner Verfahrensgerechtigkeit. Obschon 
er die demokratische Herrschaftsform unter den Bedingungen der Moderne 
für die angemessenste Art öffentlich-rechtlicher Gesetzgebung hält (AA VIII, 
353), fällt diese Weise, politische Prozesse repräsentativ zu institutionalisie-
ren, nicht schon automatisch mit dem aller Politik vorgeschriebenen Auftrag 
einer freiheitlich-republikanischen Regierungsweise zusammen. Das Recht 
der Freiheit bleibt auf ewig das Korrektivideal und der kritische Legitimitäts-
maßstab jeder, auch der demokratischen Gesetzgebung.72 Insofern darf sich 
der demokratische Gesetzgeber nur innerhalb der Grenzen eines dem Volks-
willen unverfügbaren Rechtsstaatsprinzips betätigen, d.h. beispielsweise im 
Rahmen einer sowohl prozedural wie inhaltlich zum Schutze der Freiheit aller 
ausgerichteten Verfassung (vgl. AA XXIII, 160ff.). Nicht der Mehrheitswille an 
sich soll regieren, sondern allein die Repräsentation eines (sich in Mehrheiten 
ausdrückenden, aber Minderheitsrechte wahrenden) Rechtswillens kann die 
Freiheit der Bürger legitim ausgestalten (vgl. AA VI, 313f.). In der Freiheit aller 
als Grund demokratischer Legitimität liegt auch deren Grenze. Wenn eine De-
mokratie das liberale Prinzip annulliert, das sie fundiert, – wie beispielsweise 
im Weimarer Ermächtigungsgesetz vom 24. März 1933 –, hebt sie ihre eigene 
normative Geltungsgrundlage auf.

Mit dieser Wendung zum liberalen Verfassungsstaat lässt sich erklären, 
dass bei Kant der Handlungsauftrag des Staates aus den inhaltlichen Maß-
gaben der Rechts- und Politikphilosophie resultiert – und nicht umgekehrt. 
Das macht seinen Liberalismus philosophisch attraktiver als den vieler anglo-
amerikanischer Denker der Gegenwart, die erkennbar von einem bestimmten 
Staats- und Gesellschaftsverständnis (zumeist Mehrparteiendemokratie plus 
Marktwirtschaft) aus den Raum von Recht und Politik vermessen. Seine poli-
tische Philosophie bleibt somit über die kulturellen Grenzen ihres abendlän-

71 | Vgl. auch die auf die Idee der Monarchie gemünzte Reflexion 7687, (AA XIX, 490): 

»Aber die Regierungsart oder Staatsverfassung ist gewiss schlecht darum, dass die 

bonität der Regierung auf den Willen des einzigen ankommt, ob er gut sey oder nicht.«

72 | Vgl. Langer, Reform nach Prinzipien, S. 87-95.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit94

dischen Entstehungskontextes hinaus und insbesondere für einen Menschen- 
und Staatsrechtsdialog im Zeitalter der Globalität relevant. 

Zudem ist die kantische Rechtsphilosophie durchaus nicht vorrangig oder 
gar ausschließlich am Konzept des Nationalstaats orientiert. Staatlichkeit legi-
timiert Kant nicht ethnisch-partikular, sondern humanistisch-universell. Sie 
resultiert daraus, dass sich das jedem Menschen angeborene Recht auf einen 
nach freiheitsgesetzlichem Recht geregelten Weltzugang nicht von selbst reali-
siert. Wie Kant gezeigt hatte, können selbst gutwillige Menschen nicht verhin-
dern, miteinander in Deutungskonflikte darüber zu geraten, was wem jeweils 
juristisch zusteht. Um nicht als Richter in eigener Sache aufzutreten, bedürfen 
sie einer Schlichtungsinstanz. Dass jene Funktion heute meist von National-
staaten übernommen wird, ist, philosophisch besehen, unerheblich; substaat-
liche und superstaatliche Institutionen könnten mit gleichem Legitimitäts-
anspruch zur Rechtswahrung beauftragt werden. Unabdingbar ist lediglich, 
dass für den jeweils repräsentierten Regulierungsraum ein Gewaltmonopol 
geschaffen und ein verbindlicher Rechtszustand gewahrt wird.73 Kant ist kein 
Nationalist, sondern Föderalist und Kosmopolit. 

Da die historische Vorgabe zu Kants Zeiten aber die souveräne Rechtsver-
waltung durch Nationalstaaten war, lag ihm klarerweise daran, gerade deren 
Rechtsverhältnisse untereinander akkurat zu bestimmen. Angesichts von Völ-
kerkriegen, in denen sich Staaten zueinander wie Einzelsubjekte in einem 
rechtlich ungeregelten Naturzustand verhalten, musste erwogen werden, ob 
auch für Staaten eine Pflicht besteht, sich durch zwingendes Recht überfor-
men zu lassen (AA VI, 354).74 Kant sah dies so. Schließlich ermöglicht das Feh-
len einer allseitig verbindlichen Weltrechtsordnung die Flucht Einzelner und 
ganzer Kollektive vor dem Recht, was in seinen Augen letztlich dazu führt, 
dass die Rechtsgebäude »aller übrigen unvermeidlich untergraben werden 
und endlich einstürzen« müssen (AA VI, 311). Kant erstrebte eine Weltrechts-
ordnung, deren Vollzugsformen aus einer allgemein anerkannten Rechtslogik 
und nicht lediglich aus regionalen Machtkalkülen resultieren. Diese Ordnung 
sollte zum einen so liberal und subsidiär sein, dass die einzelnen Staaten darin 
ihre kulturellen Eigenarten bewahren und – solange sie nicht Rechte anderer 
Staaten beschränken oder Menschenrechtsverletzungen begehen – ungestört 
ausleben können. Zum anderen aber sollte jene Ordnung jegliches thematisie-
ren und regeln können, was alle Weltbürger gemeinsam angeht. 

Unter welchem Namen eine solche rechtliche Repräsentation der Mensch-
heit letztendlich antritt, ist nachrangig. Kant spielte mit den Ausdrücken 

73 | Vgl. Anna Stilz, Liberal Loyalty: Freedom, Obligation, and the State, Princeton 

2009.
74 | Vgl. Georg F. Cavallar, Kant and the Theory and Practice of International Right, 

Cardif f 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 95

»Bundesstaat« versus »Staatenbund«; heute denkt man eher in Begriffen wie 
Global Government versus Global Governance.75 Entscheidender ist die kriteriale 
Ausgestaltung solcher Konzeptionen. Diese aber wurde von Kant mit der An-
gabe des rechtlichen und des politischen Imperativs bereits klar vorgezeichnet. 
Kant darf von daher als einer der ersten Liberalen gewürdigt werden, die sich 
dem Problem globaler Lebensverhältnisse stellten und zu ihrer interkulturel-
len Befriedung beitrugen.

Insgesamt gelang es Kant, seinen philosophischen Liberalismus gleicher-
maßen von den verfehlten Extremen eines Formalismus negativer Freiheit und 
eines Dogmatismus positiver Freiheit freizuhalten. Kant liefert damit für die 
heute viele Denker umtreibende Suche nach einem verantwortungsbewußten 
Liberalismus eine solide intellektuelle Ausgangsbasis. Kant vertrat eine refle-
xive, selbstkritische Konzeption sich selbst bestimmender Freiheit, die über-
dies gerade auch auf globaler, interkultureller Ebene die Synthese von Diversi-
tät (konkrete Freiheitsbegriffe) und Einheit (strukturelle Freiheitsidee) erlaubt. 
Er hat, weit über die Verhältnisse seiner Zeit hinausschauend, begriffliche 
Grundlagen entwickelt, die von seinen Nachfolgern aufgegriffen und insbe-
sondere von Karl Christian Friedrich Krause (vgl. Abschnitt 2.3.4) mit Ent-
würfen sowohl für einen europäischen Staatenbund wie für einen weltweiten 
Völkerbund zu einem kosmopolitischen Liberalismus ausgebaut wurden.76 

Von Kant geht zudem der Impuls aus, das Verhältnis von individueller 
Autonomie und gesellschaftlicher Verantwortung nicht als unvermeidbaren 
Konflikt, sondern in Form einer notwendigen Synthese zu konzipieren. An die 
Stelle eines Tauziehens zwischen den beiden jeweiligen Polen – wo ein quanti-
tatives Mehr an Freiheit stets zu einem Weniger an Gerechtigkeit oder Verant-
wortung führt oder umgekehrt –, regte Kant an zu erproben, wie es zu einer 
wechselseitigen Inklusion und deren qualitativen Verstärkung kommen könn-
te. So wurde Kant zum Impulsgeber gerade auch der Sozialphilosophie des 
Deutschen Idealismus, die ihrerseits starken Einfluss auf die philosophischen 
Begründer von Sozialismus und Sozialdemokratie ausübten. Dieser Übergang 
des Freiheitsprinzips in seine sozialpolitischen Konkretisierungen wird nun 
an zwei besonders markanten Repräsentanten – Fichte und Krause – exempli-
fiziert. Beide machen sich auf die Suche nach einer zukunftsfähigen Aussöh-
nung zwischen individueller Freiheit und sozialer Verantwortung. Dass es sich 

75 | Vgl. Antonio Franceschet, Kant and Liberal Internationalism: Sovereignty, Justice, 

and Global Reform, New York 2002; Mark F.N. Franke, Global Limits: Immanuel Kant, 

International Relations, and Critique of World Politics, Albany, New York 2001.

76 | Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832) hat die von Kant gelassene Lücke 

in kongenialer Anlehnung an Kant geschlossen, indem er eine systematische Theorie 

des Weltbürgerrechts vorlegte, in welcher die friedliche und freiheitliche Etablierung 

supernationaler Ordnungsstrukturen das zentrale Thema ist. Siehe hier Kapitel 2.3.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit96

dabei um eine prekäre Balance handelt, ist klar. Ebenso aber auch, dass der 
Versuch, sie zu finden und zu wahren, nicht ausbleiben darf. 

2.2	D irek tive Freiheit (Johann Got tlieb Fichte)

Fichte wird in Texten über die Ideengeschichte des Liberalismus oft übergan-
gen. Sein Werk gilt vielen als schwer zugänglich und inhaltlich weitgehend 
in der Philosophie Hegels aufgehoben und von ihr überholt. Zudem scheint 
die Tatsache, dass Fichte sich für einen planwirtschaftlichen Sozialismus aus-
sprach, nahezulegen, sein Werk als illiberal einzustufen und zu übergehen. 
Doch damit macht man es sich zu leicht. Fichte wollte der Freiheit noch grö-
ßeren Stellenwert beimessen als Kant. Mit Ausnahme der praktischen Philo-
sophie, bemängelte er, spiele die Idee der Freiheit in Kants Denken gar nicht 
immer die erste Rolle. In Kants theoretischer Philosophie käme ihr nur eine 
marginale und in der Kritik der Urteilskraft eine wohl wichtige, aber nur hinter-
gründige Funktion zu. Fichte entschloss sich demgegenüber, Freiheit zur aus-
drücklichen Basis seines gesamten philosophischen Systems zu erheben. Auch 
theoretische und ästhetische Fragen werden bei ihm von der Freiheit her und 
auf sie hin gedacht. Radikaler kann philosophischer Liberalismus in Anspruch 
und Ansatz eigentlich gar nicht auftreten.

Dennoch erscheint Fichtes Philosophie nicht durchgängig liberal: Über 
weite Strecken insbesondere seiner praktischen Philosophie führt direktiver 
Zwang, nicht Freiheit, die Regie der Gedanken. Im festen Glauben, der Frei-
heit einen Dienst zu erweisen, hält Fichte es etwa für richtig, liberale Prozedu-
ren politischer Willensbildung zu übergehen oder außer Kraft zu setzen, um 
einen Endzustand perfekter Freiheit zu erreichen. Der Zweck der Freiheit ge-
rät ihm zur Heiligung freiheitswidriger Mittel. Markante Beispiele dafür sind 
Entwürfe zu einer planwirtschaftlich zu ordnenden Ökonomie, sein instru-
mentalistischer Umgang mit der Umwelt sowie Fichtes harsche – die Rechte 
von Behinderten zurückweisende, die Freiheiten von Frauen und Kindern arg 
beschneidende – Sozialvertragslehre; alles verkündet im Namen der Freiheit. 
Dieses Paradox macht Fichtes Philosophie zu einem informativen Lehrstück, 
thematisiert sie doch das zentrale Problem, wie, wann und wo Freiheit sich in 
Zwang übersetzen darf – anhand der entscheidenden Frage: Wessen Freiheits-
vorstellung eigentlich den Ausschlag gibt; die der Philosophen oder die der 
Bürger? 

Fichtes Werk entfaltet sich im Kontext des Deutschen Idealismus, dessen 
Vertreter insgesamt die Freiheit zum philosophischen Prinzip par excellence 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 97

erhoben.77 Kant hatte in ihren Augen Freiheit zwar in ihrem wahren, unbe-
dingten Charakter sichtbar werden lassen, aber nicht zureichend fundiert. Die 
Alternativlosigkeit des freiheitsphilosophischen Neueinsatzes lasse sich nur 
im Rahmen eines die Realität insgesamt aus Freiheit ableitenden Prinzips den-
ken, meinten Fichte, Schelling, Hegel und weitere Denker jener Epoche. Kant 
war also zu ergänzen, beziehungsweise zu überbieten mit einer Philosophie, 
die sich nicht nur zögerlich, sondern emphatisch, nicht nur partiell, sondern 
total der Freiheit widmet und verschreibt. 

Besonderes Interesse galt dabei dem Rechtszwang, weil dieser augenfällig 
individuelle Freiheit in Schranken weist.78 Man kann natürlich nicht einfach, 
wie die englischen Utilitaristen, auf den Nutzen rekurrieren, welchen Rechts-
zwang (durch Schutz und Sicherheit für das Individuum) verschafft. Grün-
de, die zur Freiheit in keinem essentiellen Verhältnis stehen, lassen sich im 
Namen der Freiheit zurückweisen. Moralische oder religiöse Erwägungen sind 
daher ebenfalls problematisch. Die Gültigkeit, auch diejenigen dem Rechts-
zwang zu unterwerfen, die jene Gründe nicht teilen, kann so nicht abgeleitet 
werden.79 Obschon Moralität, Religion und eine auf Nutzen bedachte Klugheit 
zahlreiche sekundäre Gründe liefern, sich rechtlich zu verhalten, erfassen sie 
nicht die hier primär auszumittelnde, d.h. die dem Recht der Freiheit eigene 
Vernunft.80

Ebenfalls unbefriedigend bleibt der Versuch, Zwang schlicht als doppelte 
Negation der Freiheit, d.h. als Aufhebung einer Aufhebung von Freiheit zu 
definieren. Kant hatte bereits den später von Friedrich August von Hayek und 
anderen erneut aufgenommenen Gedanken (vgl. Abschnitt 3.1.1.) einer Recht-
fertigung von Zwang als einer »Verhinderung eines Hindernisses der Freiheit« 
(AA VI, 231; Kursivierungen i.O. gesperrt) erwogen. Kant hatte aber auch so-
fort klar gemacht, dass dabei eben nicht das Freiheitsrecht durch die Befugnis 
zum Zwang erklärt werden könne, sondern vielmehr die Befugnis zu zwingen 
immer von schutzwerten Rechten abhänge. So führt die Frage nach legitimem 
Zwang sogleich wieder zurück auf die Frage nach einer rechtlich legitimierten 
Freiheit. Wer dabei nicht das Faktische zum Normativen verklären und die 
gebotene Freiheit mit der gegebenen gleichsetzen will, muss angeben, welche 
Freiheit es denn ist, die da mit den Mitteln des Rechtszwangs verteidigt werden 
soll. 

77 | Vgl. Richardson und Weithman, Development and Main Outlines in Rawls’s Theory 

of Justice.

78 | Vgl. Michael Köhler: Begründung, S. 93, 106.

79 | Vgl. ebenda, S. 119.

80 | Vgl. Hans-Martin Pawlowski, Stefan Smid und Rainer Specht, Die Praktische Philos-

ophie Schellings und die gegenwärtige Rechtsphilosophie, Stuttgart-Bad Cannstatt 

1989, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit98

Der Definition und Rechtfertigung des Zwangs hat also eine philosophi-
sche Klärung vorauszugehen, zu welcher Freiheit ein jeder ein unveräußer-
liches Recht hat. Deshalb scheitert auch der Rechtspositivismus beim Versuch, 
Recht allein darüber zu definieren, was der Staat als Recht erklärt. Denn von 
faktischer Zwangsmacht aus lässt sich die Idee des Rechts natürlich nicht be-
ziehungsweise nur zynisch im Sinne von might makes right herleiten. Die be-
nötigte Eigenständigkeit der Rechts- und Zwangsbegründung meint aber kla-
rerweise etwas völlig anderes als eine Selbstlegitimation rechtlicher Faktizität 
durch wertrelativen Dezisionismus. 

Also, folgerte Fichte, muss Freiheit ihre Begrenzung aus sich selbst erfah-
ren. Der von mir Gezwungene wird mein Zwingen kaum bejahen, wenn da-
durch allein meine Freiheit vortrefflich gesichert, seine aber vernichtet wird. 
Ich muss vielmehr deutlich machen, dass so auch seine Freiheit verteidigt 
werde. Folglich kann nicht bloß mein rein privater Freiheitsbesitz, sondern es 
muss ein interpersonal geltungsfähiger Freiheitsgehalt zum Maß dienen. Das die 
Freiheit zulässig begrenzende Prinzip muss daher zugleich die Freiheit aller 
anderen affirmieren. Private Freiheit verweist also immer schon über sich hin-
aus auf den Horizont gesellschaftlicher Freiheit; ohne diese ist jene theoretisch 
nichts sowie praktisch nichtig. Zur Legitimität von Zwang braucht es daher 
mehr als die zufällige Konvergenz von (bedingten) Interessen und Anliegen. 
Allein (unbedingte) Freiheit selbst kann zu Zwang berechtigen. 

Jene unbedingte, absolute Freiheit wird nun von Fichte in der metaphysi-
schen Freiheit des »Absoluten« beziehungsweise des Weltgrundes lokalisiert.81 
Nur wenn es Freiheit ist, meint Fichte, was die Welt im Innersten zusammen-
hält, so kann auch Freiheit, über alle Kontingenz der Kontexte hinweg, das 
einigende Band zwischen Individuen bilden. Fichte stand seiner Zeit keines-
wegs alleine mit dieser idealistisch-spekulativen Metaphysik eines aus und zu 
universaler Freiheit sich entwickelnden Kosmos; in der Philosophie des frühen 
19. Jahrhunderts war derlei eher typisch. Fichtes Philosophie setzt sich von 
zeitgenössischen Denktypen aber aufgrund ihrer methodischen Rigorosität 
ab: Er zieht nämlich höchst atypische Konsequenzen aus dem Freiheitsprin-
zip, die uns für systematische Probleme des von ihm vertretenen Liberalismus 
sensibilisieren. Die Rede ist von dem bereits notierten Paradox, dass Fichtes 
Philosophie sich die Freiheit zum Ziel nimmt und – als Mittel für dessen Errei-
chung – einem »System des Zwangs« das Wort redet.82 Dass und weshalb jenes 
Paradox aus einem folgenreichen methodologischen Fehlgriff resultiert, soll im 
Folgenden genauer erörtert werden; nicht zuletzt auch damit im Anschluss 

81 | Vgl. Georg Römpp, Ethik des Selbstbewusstseins: Der Andere in der idealistischen 

Grundlegung der Philosophie: Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Berlin 1999, S. 274f.

82 | Vgl. exemplarisch Manfred O. Hinz, Fichtes »System der Freiheit«: Analyse eines 

widersprüchlichen Begrif fs, Stuttgart 1981.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 99

die intelligentere Alternative, die im prozeduralen Liberalismus Krauses (Kapitel 
2.3) vorliegt, besser gewürdigt werden kann. 

2.2.1		 Epistemologie und Rechtsmetaphysik

Die meisten Philosophen behandeln seit jeher das Recht als von der Moral ab-
gegrenzten Teilbereich der praktischen Philosophie. Kant tat Letzteres (siehe 
hier Abschnitt 2.1.2), indem er rechtliche Normen der Sache und dem Sank-
tionsmodus nach von moralischen Normen (d.h. der Ethik der guten Ziele und 
Gesinnung) absetzte: Der Sache nach befasst sich bei Kant das Recht mit der 
äußerlich auf andere wirkenden Freiheit; der Sanktionsart nach erlauben juridi-
sche Normen den Zwang, während die Moral sich an die innere Freiheit richtet 
und sich mit Appellen begnügen muss. Somit fungieren Recht wie Moral beide 
als Formen ethischer Normen; sie formulieren jeweils ein Sollen, nicht immer 
aber auch ein Sein. Genau das ändert sich bei Fichte. Er meint, man müsse 
die Theorie des freiheitsstiftenden Rechts in der theoretischen, nicht der prak-
tischen Philosophie, d.h. als Teil der Ordnung des Seins, statt des Sollens be-
handeln. Fichte sucht eine Theorie, die nicht nur appelliert, freiheitsdienliches 
Recht zu schaffen und einzuhalten, sondern die ihre Durchsetzung garantiert. 
Fichte will nicht nur Zwang im Rechtssystem legitimieren, sondern auch einen 
Zwang zum Recht etablieren. 

In einem Brief aus dem Jahr 1795 an Karl Leonhard Reinhold (1757-1823) 
beklagt sich Fichte, Kant führe zwar aus, dass ein Individuum, welches sich 
unsittliche Maximen setze, mit sich in Widerspruch gerate, sofern es diese ver-
allgemeinere. Er plausibilisiere aber nicht, warum denn ein Individuum sich in 
eben jener universalen Perspektive begreifen müsse und nicht bei einer bloß 
privaten Maximensetzung – beziehungsweise im Selbstwiderspruch – verhar-
ren könne.83 Demgegenüber aufzuzeigen, dass Freiheit gar nicht anders als inte-
griert in ein Reich vernünftiger, unter allgemeinen Gesetzen stehender Wesen 
konzipiert werden könne, darin erblickt Fichte deshalb die eigentliche philoso-
phische Aufgabe. Deren Auflösung findet sich tags drauf im Brief an Friedrich 
Heinrich Jacobi (1743-1819) in gedrängter Form angekündigt: 

83 | Brief vom 29. August 1795, (GA III/2, 384). Fichtes Werke werden – soweit 

erschienen – nach der Johann Gottlieb Fichte- Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie 

der Wissenschaften, herausgegeben von: Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky, Stuttgart-

Bad Cannstatt 1964, zitiert: GA (mit römischer Zahl für die Reihe, Querstrich, arabischer 

Zahl für den Band, Komma und Seitenzahl) für die Fichte-Gesamtausgabe (Beispiel: 

GA I/3, 123.). Ansonsten wird der Werkausgabe von Immanuel Hermann Fichte gefolgt 

(Beispiel: FW II 233).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit100

[…] das Individuum muss aus dem absoluten Ich deduziert werden. […] Ein endliches 

Wesen – lässt sich durch Deduktion dartun – kann sich nur als Sinnenwesen in einer 

Sphäre von Sinnenwesen denken, auf deren einen Teil (die nicht anfangen können) es 

Kausalität hat, mit deren anderm Teile (auf den es den Begrif f eines Subjekts überträgt) 

es in Wechselwirkung steht; und insofern heißt es Individuum. (Die Bedingungen der 

Individualität heißen Rechte.) So gewiss es sich als Individuum setzt, so gewiss setzt es 

eine solche Sphäre; denn beides sind Wechselbegrif fe. (Herv. i.O.)84 

Für die Frage nach der Freiheit bedeutet das: Recht wäre samt Zwang als not-
wendiger Ausdruck von Freiheit abgeleitet, wenn niemand sich anders als be-
reits in eine rechtlich die Freiheit allgemein wahrende und strukturierende 
Ordnung eingebunden denken könnte. Um dies darzutun, will Fichte die »De-
duktion« des Rechtsbegriffs vom höchsten Prinzip seiner Philosophie aus vor-
nehmen und so schlechthin »alle die Fragen, welche der gesunde Menschen-
verstand über das Recht erheben kann, aus ihm beantworten« (GA I/3, 359).85 

Dieser Anspruch geht bedeutend weiter als der kantische Ansatz, ledig-
lich »Metaphysische Anfangsgründe« der Rechtslehre zu liefern. Im Unter-
schied zu Kant geht es Fichte also nicht nur um die kritische Anwendung der 
Freiheitsidee auf juristische Themen. Fichtes Rechtslehre rückt zu einem Be-
standteil der theoretisch-metaphysischen Erschließung der Lebenswelt auf. In 
ihr vollzieht sich die Entwicklung eines zunächst noch abstrakten Subjekts 
zur konkreten Person über eine Deduktion von Außenwelt, Individualität und 
Interpersonalität.86 Nicht im Rahmen seiner Erkenntnistheorie, sondern in der 
Rechtslehre wird bei Fichte die subjektive Annahme einer dem individuellen 
Bewusstsein gegenüber selbständigen Außenwelt gerechtfertigt.87 

Der Vergleich zu Kant (vgl. Abschnitt 2.1.4) verdeutlicht, worum es geht: 
Kant hatte stets sorgsam unterschieden zwischen Kritik und Doktrin bezie-
hungsweise zwischen transzendentaler Grundlegungsarbeit und metaphysi-
scher Durchführung, d.h. zwischen der Legitimation einer Idee und den sie 
konkretisierenden Begriffen. Fichte bemängelte daran, dass es so jedoch nicht 
zu einer Philosophie aus einem Guss komme. Die Idee der Freiheit sei dann 

84 | Brief vom 30. August 1795, (GA III/2, 391).

85 | Vgl. Christian Maria Stadler, J.G. Fichtes Grundlegung des ethnischen Idealismus, 

oder, Transzendentale Deduktion zwischen Wissen und Wollen, Cuxhaven 1996, S. 129; 

Hartmut Tietjen, Fichte und Husserl: Letztbegründung, Subjektivität u. praktische 

Vernunft im transzendentalen Idealismus, Frankfur t a.M. 1980, S. 193-197.

86 | Vgl. Jacinto Rivera de Rosales, »Die Begrenzung. Vom Anstoß zur Aufforderung«, 

in: Fichte-Studien, 16 (1999): 167-190; Edith Düsing, »Das Problem der Individualität in 

Fichtes früher Ethik und Rechtslehre«, in: Fichte-Studien, 3 (1991): 29-50.

87 | Vgl. Wolfgang H. Schrader, Empirisches und absolutes Ich. Zur Geschichte des 

Begrif fs Leben in der Philosophie J.G. Fichtes, Stuttgart-Bad Cannstatt 1972, S. 26ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 101

nicht alleiniges Prinzip der Philosophie, sondern werde von weltlichen Gegen-
ständen und Themen mitbestimmt. Also hebt er jene kantische Trennung auf 
(GA I, 159). Mit seiner Wissenschaftslehre will er Transzendentalphilosophie 
sowie Metaphysik – Kritik und Doktrin – zugleich betreiben.88 Ziel ist eine 
einheitliche Freiheitsmetaphysik, welche die Herleitung sowie den Geltungsbe-
weis von Freiheit in einem Letztbegründungstheorem zusammenführt (GA I, 
160f.).89 Idee und Wirklichkeit der Freiheit sollen verschmelzen. 

Der Philosoph, so Fichte, habe dazu alles Weltwissen von Grund auf neu 
zu konstruieren (GA I/3, 316, Anm.) – als notwendigen Begriff des Geistes samt 
notwendiger inhaltlicher Bestimmung und notwendiger Anwendung desselben im 
Leben (GA I/3, 319). Die von Kant etablierte Differenz von transzendentaler und 
metaphysischer Deduktion wird verschliffen – mit gravierenden Konsequenzen: 
Kant konnte, wie gezeigt (Abschnitt 2.1.2), als Gegenstand seiner metaphysi-
schen Deduktionen noch schlicht auf historische Gegebenheiten (etwa das All-
gemeine Preussische Landrecht und darin umrissene rechtliche Institutionen 
wie das Privateigentum) zurückgreifen, ohne diese – wie Objekte der transzen-
dentalen Deduktion – spekulativ herleiten zu müssen. Fichte hingegen setzte 
sich durch seine Methode unter Druck, auch diese Gegebenheiten herbeizu-
deduzieren.90 Das Recht ist genau dann wahrhaft deduziert, wenn es in seiner 
ganzen Konkretheit als notwendiges Moment des menschlichen Selbstbewusst-
seins ausgewiesen werden kann. 

Weil aber die Rechtsphilosophie Fichtes nicht mit Sollensvorstellungen, 
sondern als Lehre des Seins operieren möchte, hat sie nicht, wie bei Kant, die 
normative Notwendigkeit der Rechtsidee, sondern die faktische Notwendigkeit 
des Rechts darzulegen: als strenge »Bedingung des Selbstbewusstseins […], 
welches die Deduktion derselben ausmacht.« (GA I/3, 319)91 Wo aber meta-
physische und transzendentale Deduktion, d.h. Inhalts- und Gültigkeitsbe-
weis zusammenfallen, muss die Philosophie alle Phänomene bändigen; sie 
kann nichts unerklärt lassen, muss alle Dinge auf ihren letzten Grund zu-

88 | Vgl. Stadler, J.G. Fichtes Grundlegung des ethnischen Idealismus, S. 19.

89 | Vgl. Wolfgang H. Schrader, »Konstruktion versus Unmittelbarkeit. Zum Verhältnis 

von Philosophie und Leben bei J.G. Fichte«, in: Fichte-Studien, 11 (1997): 367-377.

90 | Vgl. hierzu sowie zum Folgenden: Ludwig Siep, Praktische Philosophie im Deutschen 

Idealismus, Frankfurt a.M. 1992, S. 65-80, insbesondere S. 68f.

91 | Nach Johannes Brachtendorf behauptet »Fichte zuviel, wenn er den Begrif f des 

[seienden, C.D.] Rechts als Bedingung des Selbstbewusstseins und als aus dem Ich de-

duzier t ausgibt«, da es keineswegs der Fall sei, »dass Vernunftwesen immer in einer sol-

chen Beziehung stehen müssten.« Das seiende Recht sei wohl Möglichkeitsbedingung 

von Gesellschaft, aber eben, »dass Gesellschaft sei, ist keine Bedingung des Selbstbe-

wusstseins.« (Brachtendorf, Johannes, Fichtes Lehre vom Sein. Eine kritische Darstel-

lung der Wissenschaftslehren von 1794, 1798/99 und 1812, Paderborn 1995, S. 190f)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit102

rückführen (können) und aus diesem heraus erst in ihre jeweilige Bedeutung 
einsetzen (GA I/2, 146). Das umschließt auch die Herleitung aller Bewusst-
seinsgegenstände; so dass »die Notwendigkeit aller bestimmten Objekte in der 
Natur und ihre notwendige Klassifikation« – von jenem Fundament abgeleitet 
werden müssen (GA I/3, 348).92 Alle praktischen, auch etwa die ökonomischen 
Bedingungen der Umsetzung, Begünstigung und Verhinderung rechtlicher 
Lebensverhältnisse sollen auf diese Weise hergeleitet werden.

Die Auswirkungen dieser methodologischen Weichenstellung auf die Frei-
heitstheorie sind extrem. Zum Beispiel: Es ist eine Sache, die spezifische Form 
menschlicher Freiheit am Begriff der Wahl aus mannigfaltigen Optionen zu 
erläutern. Aber es ist eine ganz andere, zu »deduzieren«, das »Mannigfalti-
ge« in der Welt existiere deshalb, weil es zur Struktur von Freiheit gehöre, 
dass sie unter verschiedenen Optionen wählen können.93 Fichte bringt so die 
Welt insgesamt in Abhängigkeit vom transzendentalen Bewusstsein: Die Außen-
welt existiert folglich, weil Freiheit einen Gegenstand braucht, an dem sie sich 
abarbeiten kann, um sich ihrer selbst bewusst zu werden. Fichte behauptet, 
gewisse Stoffe existierten deshalb, weil man ihrer zum sittlichen Handeln be-
dürfe – dichte Materie für leibliche Bewegung und Selbstartikulation, subtile 
Materie (d.h. Luft und Licht) zu Kommunikationszwecken (GA I/3, 368). In der 
Wissenschaftslehre nova methodo wird so beispielsweise der Raum insgesamt als 
»Sphäre der Freiheit«94 deduziert, weil eben nur in ihm die relative Lage von 
Objekten verändert und somit Freiheit praktisch werden könne. 

Fichte hat sich damit schon seitens seiner Zeitgenossen den Vorwurf zu-
gezogen, er behandele die Natur insgesamt lediglich als Substrat ethischer 
Selbstbestimmung.95 Somit mache er sich eines theoretischen Reduktionismus 
schuldig, welcher die Welt lediglich als Reibungsfläche für die Freiheit betrach-
tet, sowie eines moralischen Rigorismus, welcher nichts als das freie Wirken 
achtet.96 Viele Fichteforscher bemühen sich seither zwar nach Kräften, diesen 
Vorwürfen entgegenzutreten mit Textstellen, die demgegenüber eine weniger 
verzweckte Wertschätzung der Natur bezeugen.97 Doch diese Versuche sind 
müßig. Dass er die Welt durchgehend zum »Material der Pflichten« (GA I/5, 

92 | Vgl. Schrader, Empirisches und absolutes Ich, S. 70, 77f.

93 | Vgl. Johann Gottlieb Fichte, Wissenschaftslehre nova methodo: Kollegnachschrift 

von K. Chr. Fr. Krause (1798-99), herausgegeben von Erich Fuchs, Hamburg 1982, S. 61.

94 | Vgl. ebenda, S. 114.

95 | Vgl. Marco Ivaldo, »Die systematische Position der Ethik nach der Wissenschaftslehre 

nova methodo und der Sittenlehre 1798«, in: Fichte-Studien, 16 (1999): 237-254.

96 | Vgl. Hans Freyer, »Das Material der Pflichten. Eine Studie über Fichtes spätere 

Sittenlehre«, in: Kant-Studien, 25 (1920): 113-155.

97 | Vgl. Virginia López-Domínguez, »Die Idee des Leibes im Jenaer System«, in: Fichte-

Studien, 16 (1999): 273-293.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 103

353) macht, hätte Fichte selbst nicht als Vorwurf, sondern als Kompliment ver-
standen (GA I/5, 349). Die Instrumentalisierung der Welt zum Behufe der 
Freiheit ist kein Ausrutscher in Fichtes Philosophie; sie ist ihr ganzer Stolz.98 

Der nochmalige Vergleich mit der kantischen Architektonik verdeutlicht 
die Brisanz von Fichtes Vorgehen: Kant war von einer dreifachen Struktur der 
(theoretischen, praktischen, ästhetischen) Philosophie ausgegangen und hatte 
für sein philosophisches System ein lediglich regulatives Einheitsprinzip auf-
gestellt. Er versuchte nicht, die drei für sich selbständigen geistigen Grund-
vermögen (Verstand, Vernunft, Einbildungskraft) in ein einziges Prinzip auf-
zulösen.99 Vielmehr unterschied Kant gezielt drei Klassen von Phänomenen: 
vernünftige, vernunftwidrige und vernunftneutrale. Vernunftneutrale Phäno-
mene – die Dinge und Lebewesen der natürlichen Umwelt etwa – sind vielfach 
nicht oder nicht völlig durch sittliche Vernunft bestimmt, darum aber doch 
nicht notwendig als vernunftwidrig anzusehen und gering zu schätzen. Natur 
besteht also, Kant zufolge, nicht nur für die Zwecke des Menschen. Unsere 
zwecksuchende (reflektierende) sowie zweckgebende (teleologische) Deutung 
kann die Natur nicht an sich, sondern höchstens für uns, d.h. regulativ, nicht 
konstitutiv, keinesfalls total, sondern allenfalls partiell bestimmen: »Teleologie 
erwägt die Natur als ein Reich der Zwecke, die Moral ein mögliches Reich der 
Zwecke als ein Reich der Natur.« (AA IV, 436, Herv. C.D.), schreibt Kant. Natur 
wird also unter anderem als Medium der Moral gedeutet, nicht jedoch zu allein 
jener Rolle verdonnert. Denn bei Kant gehört teleologisches Denken »zu gar 
keiner Doktrin, sondern nur zur Kritik« der Vernunft (AA V, 417), weshalb 
eine Metaphysik, welche die Welt insgesamt in den Dienst der Freiheit stellt, 
unmöglich bleibt.100 

Fichte vertritt das genaue Gegenteil. Er setzt zunächst unser theoretisches 
Weltwissen zu einem flüchtigen Tanz der Bilder herab, dessen verlässliche Er-
dung allein der Ethik gelänge (GA I/5, 440). So dringt die praktische Philoso-
phie, als »Wurzel« aller Philosophie, in ehedem souveräne Bereiche der theo-
retischen Philosophie ein und ordnet diese sich unter. Die Natur wird dabei 
nicht an und für sich selbst studiert, sondern zum freiheitskonformen Hand-
lungsfeld (v)erklärt; charakterisiert als eine Welt, deren eigentliche Wahrheit 
nur über die Kenntnis ihrer ethischen Bestimmung zu erlangen sei (GA I/5, 

98 | In dieser eigenwilligen Ansicht folgt ihm: Christian Maria Stadler, Freiheit in Ge-

meinschaft: Zum transzendentalphilosophischen Rechtsbegriff Johann Gottlieb Fichtes, 

2000, S. 25ff und öfter. Zur Genalogie dieser Gedanken vgl. Claus Dierksmeier, »Kant – 

Forberg – Fichte«, in: Klaus-Michael Kodalle (Hg.), Fichtes Entlassung – Der Jenaer Athe-

ismusstreit vor 200 Jahren. Kritisches Jahrbuch der Philosophie, Würzburg 1999.

99 | Vgl. Klaus Düsing, Die Teleologie in Kants Weltbegrif f, Bonn 1968.

100 | Dazu ausführlich: Wolfgang Bartuschat, Zum systematischen Ort von Kants Kritik 

der Urteilskraft, Frankfur t a.M. 1972.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit104

158, 169f.).101 Fichtes Weltbild ist daher, anders als er suggerierte, nicht minder, 
sondern intensiver dualistisch als das kantische. Fichte kennt ja nur zwei Phä-
nomenklassen: werthaft-vernünftige versus wertlos-vernunftwidrige Phäno-
mene – tertium non datur: »Was in der Vernunft gegründet ist, ist schlechthin 
notwendig, und was nicht notwendig ist, ist eben darum vernunftwidrig.« (GA 
I/5, 348) Darin liegt die Krux seiner Freiheitsmetaphysik.102 

Fichte spitzt Philosophie zu einem Weltanschauungskampf zwischen Na-
tur (Weltsicht des Determinismus) und Freiheit (Perspektive der Autonomie) 
zu. Statt der von Kant favorisierten Vermittlung beider Welten (durch eine dritte 
Dimension: die der reflektierenden und symbolisierenden Urteilskraft) lässt 
Fichtes Konzeption nur noch eine Stellungnahme offen. Und diese fällt bei 
Fichte natürlich zugunsten des moralischen Weltbildes aus. Im Ergebnis wird 
somit eine Weltsicht erster Ordnung, die praktisch-sittliche, einer Weltsicht 
zweiter Ordnung, der theoretisch-wissenschaftlichen übergeordnet (GA I/5, 
349). Darum schreibt Fichte: Was für eine Philosophie man habe, hänge davon 
ab, was für ein Mensch man sei und sein wolle (FW I 434f.). Für ein sittlich ent-
schiedenes Bewusstsein kann es nur die freiheitsorientierte Weltanschauung 
Fichtes geben. 

Während Kant die allmähliche Harmonisierung von Natur und Freiheit 
zum zukunftsoffenen Projekt erklärt, kämpft Fichte für eine so radikale wie 
totale Unterordnung der Natur unter die Freiheit und macht alle diesbezügli-
chen Planungen zur philosophischen Chefsache. Jegliche dem Sittengesetz zu-
widerlaufenden Phänomene werden zur wesenlosen Erscheinung abgestempelt 
oder für bloßen Schein erklärt (FW II 298f.). Eine Notwendigkeit, die Natur 
theoretisch in ihrer Eigenständigkeit oder praktisch in ihrem Eigenrecht zu 
erfassen, besteht für Fichte nicht; derlei Gedanken seien bloß Ausdruck einer 
Weltsicht niederer Ordnung. Nur für technische Zwecke solle man sich mit 
Naturkunde befassen. Eine philosophische Aussöhnung der Freiheit mit ihren 
natürlichen Kontexten oder gar die Anerkennung eines intrinsischen Werts 

101 | »Praktisches und theoretisches Ich verhalten sich wie Zweck und Mittel: Das 

theoretische Ich ist das Mittel, mit dessen Hilfe das Ich praktisch sein kann.« Stadler, 

J.G. Fichtes Grundlegung des ethnischen Idealismus, S. 356.

102 | Vgl. Günter Schulte, »Vernunft und Natur – Transzendentalphilosophie als Sym-

ptom«, in: Klaus Hammacher und Albert Mues (Hg.), Erneuerung der Transzen-dental-

philosophie im Anschluß an Kant und Fichte, Stuttgart-Bad Cannstatt 1979, S.  345-

359. Christian Maria Stadler versucht, Fichte von diesem Vorwurf freizusprechen, mit 

dem schrulligen Argument, es fehle Fichte »jede Spur von naturtelelogischem Ansatz«, 

weil er anders als Schelling der Natur nicht (fälschlich) »noch bewusstlosen Geist« zu-

gestehe, sondern sie (richtigerweise) »nur als Material der Pflicht« und als »wertfreies 

Material der Verwirklichung« von Moralität behandle; Stadler, Freiheit in Gemeinschaft, 

S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 105

der Umwelt unterbleibt – aus systematischen Gründen: Die einzelnen Natur-
dinge zählen (ontisch) allesamt in die beliebig nutzbare Verfügungsmasse der 
Menschen, weil Fichte die Natur insgesamt (ontologisch) der sittlichen Zweck-
sphäre beziehungsweise der Freiheit unterordnet (GA I/3, 406, 407).103 

Jener prinzipiellen Unterordnung der sinnlichen Welt unter das Freiheitsbe-
wusstsein (seitens der Transzendentalphilosophie) entspricht sodann (seitens 
der Moralphilosophie) in der alltäglichen Lebenswelt die – nicht minder prob-
lematische – gänzliche Unterordnung alles Sinnlichen unter das Vernünftige 
(GA I/5, 440) sowie des Leibes unter den Geist.104 Zu Recht trifft Fichte deshalb 
der Vorwurf des metaphysischen Reduktionismus sowie des ethischen Rigoris-
mus. Genau darum hat Hegel später Fichtes Freiheitsbegriff als rein »negativ« 
charakterisiert.105 Das von Fichte so stark propagierte Freisein des Ichs von und 
gegenüber allen Einschränkungen sei, auf die begriffliche Spitze getrieben, 
ein Merkmal des Toten, so Hegel.106 Leben hingegen setzt Bindung und positi-
ven Bezug voraus, weshalb Hegel eine »konkrete«, »organische«, »affirmative« 
und »substantielle« Freiheit befördern wollte, in der die Individuen sich nicht 
gegen ihre Umwelt, sondern in ihr zur Autonomie heranbilden.107 

Wie der Natur, so wird auch der Gesellschaft von Fichte ein freiheitstheoreti-
sches Deutungskorsett verpasst: Jedem Ich begegnet in der Außenwelt begren-
zender Widerstand; teils wird dadurch das Subjekt in seiner Freiheit gehemmt, 
teils ist der Widerstand ein solcher, bei dem sich das Subjekt – etwa durch 
Appelle zu sittlichem Handeln – gerade als frei beziehungsweise zur Freiheit 
aufgerufen wahrnimmt (GA I/3, 343f.). Aufforderungen zum verantwortlichen 
Freiheitsgebrauch lassen auf einen vernünftigen Sender schließen (GA I/3, 
344). Jeder aber, der andere außer sich als vernünftig erkennt, muss diese, lo-
gisch gesehen, auch anerkennen. Denn, sofern er in der autonomen Vernunft 
den Geltungsgrund seiner Freiheitsrechte begreift, hat er konsistenterweise 
auch in der Vernunft anderer einen gleichwertigen Geltungsgrund zu erbli-
cken.108 Somit ergeht die Forderung, andere anzuerkennen, seitens der eigenen 
Vernunft – und stellt keine externe Freiheitsbeschränkung dar (GA I/3, 353). 

Aber damit ist noch nicht die Möglichkeit aus der Welt geschafft, dass jene 
logisch geschuldete Anerkennung faktisch ausbleibt (GA I/3, 356). Das aber 

103 | Vgl. hierzu: Manfred Brocker, Arbeit und Eigentum: Der Paradigmenwechsel in 

der neuzeitlichen Eigentumstheorie, Darmstadt 1992, S. 311f.

104 | Vgl. Peter Rohs, Johann Gottlieb Fichte, München 2007, S. 106.

105 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel, (TWA, Bd. 2, 69-82).

106 | »Ich kann alles töten, von allem abstrahieren. So ist der Eigensinn unüberwindlich 

und kann an ihm selbst alles überwinden. Aber das Höchste, was zu überwinden wäre, 

wäre gerade diese Freiheit, dieser Tod selbst.«, Hegel, (TWA 2, 547).

107 | Vgl. u.a. (TWA 7, 298; 7, 406; 9, 66; 10, 333; 12, 58-66; 12, 417).

108 | Vgl. Rosales, Begrenzung.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit106

darf nicht toleriert werden, denn ansonsten, fürchtet Fichte, ließe »sich gar 
kein absoluter Grund aufzeigen, warum jemand sich die Rechtsformel: be-
schränke deine Freiheit so, dass der andere neben dir auch frei sein könne, 
zum Gesetze seines Willens und seiner Handlungen machen sollte.« (GA I/3, 
387) Warum sollte man seine Freiheit beschränken, sofern man sich nicht si-
cher sein kann, dass es die anderen ebenso tun? Folglich sinnt Fichte auf Mittel 
und Wege, wechselseitige Anerkennung absolut sicherzustellen – durch staat-
lichen Zwang109 und eine komplizierte Rechtsschutzmechanik.110 

Fichte geht hier wiederum von Grund auf anders vor als Kant: Statt wech-
selseitige Anerkennung im Medium der Sollenssphäre zu belassen, muss Fich-
te, der Seinsdimension des Rechts verpflichtet, den nur hypothetisch-bedingten 
Charakter faktischer Anerkennung so in einen kategorisch-unbedingten über-
führen, dass hierzu »keineswegs das Sittengesetz: sondern das Denkgesetz« 
(GA I/3, 356) bemüht wird. Den Anderen nicht als anspruchsberechtigtes Sub-
jekt anzuerkennen stelle, schreibt er, einen Widerspruch im transzendentalen 
Bewusstsein dar, d.h. einen, der das Zustandekommen freiheitlichen Bewusst-
seins überhaupt verhindere. In seiner Grundlage des Naturrechts (1796/97) er-
klärt Fichte eine direkte Wechselwirkung zwischen Körpermodifikation und 
Willensbestimmung für unabdingbar. Er identifiziert schlechterdings (norma-
tive) Freiheitlichkeit und (faktische) Körperlichkeit miteinander (GA I/3, 363). 
Physischem Handeln kommt demnach direkt rechtskonstitutive Bedeutung 
zu.111 

Zwar hat Fichte schon mit der 1800 erschienenen »Bestimmung des Men-
schen« diese Position modifiziert.112 Auf die Entfaltung seiner Lehre von Recht, 

109 | Vgl. Köhler, Begründung, S. 113ff.

110 | Exemplarisch: Wolfgang Janke, »Anerkennung. Fichtes Grundlegungen des Rechts-

grundes«, in: Kant-Studien, 82, No. 1 (1991): 197-218 m.w.N.

111 | Zu den auf die ›Grundlage‹ folgenden Varianten der Anerkennungstheorie vgl. 

Düsing, Das Problem der Individualität; vgl. auch: Ivaldo, Die systematische Position der 

Ethik nach der Wissenschaftslehre nova methodo und der Sittenlehre 1798. Zur Kritik am 

Interpersonalitätstheorem der »Grundlage des Naturrechts« siehe: Eberhard Heller, Die 

Theorie der Interpersonalität im Spätwerk J. G. Fichtes: Dargest. in den »Thatsachen des 

Bewusstseyns« von 1810/11, München 1974, S. 59ff. m.w.N.

112 | In späteren Jahren ver trat Fichte die Ansicht, dass wir zur Apperzeption des 

anderen nur vermittels eines mit allen anderen geteilten überindividuellen Grundes 

kommen. Die Anerkennungsfundierung lässt sich so phänomengerechter rekonstruieren; 

das Verstehen der – nun eindeutig empirisch-faktisch zu verstehenden – Aufforderung 

macht nämlich bereits ein Verfügen über überindividuelle Vernunft er forderlich, deren 

Möglichkeit aus eben jenem überindividuellen (Seins-)Grund abgeleitet wird, den 

bereits die Wissenschaftslehre nova methodo in Anspruch nimmt. Vgl. Makoto Takada, 

»Zum intersubjektiven Verständnis des Ich in der Wissenschaftslehre nova methodo«, 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 107

Politik und Wirtschaft hat jene Kurskorrektur jedoch keinen nennenswerten 
Einfluss genommen. In den meisten seiner sozialphilosophischen Schriften 
legt Fichte jenen Gedanken einer faktisch erforderlichen, mechanisch-wech-
selseitigen Anerkennung so aus, dass im Falle ausbleibender oder verwei-
gerter (faktischer) Anerkennung es möglich, ja sogar sittlich-notwendig sein 
solle, dass der Nicht-Anerkennende dadurch (normativ) rechtlos wird (GA I/3, 
355f.).113 Im Rechtsbruch, schreibt Fichte, gebe der andere den »sichere[n] Be-
weis davon« (GA I/3, 387), dass er seinen Körper nicht vollständig unter die 
Herrschaft seiner Vernunft gebracht habe. Die seiner Vernunft geschuldete 
Anerkennung und den daraus resultierenden Respekt vor seiner Würde dürfe 
man daher aufgrund eben dieser Übeltat gerechtfertigterweise zurückziehen. 
Durch die widerrechtliche Handlung verliert der Täter seine Menschenwürde; 
man darf ihn nunmehr, schreibt Fichte ausdrücklich, wie »als bloßes Sinnen-
wesen« betrachten sowie als grundsätzlich rechtslos, als bloße Sache, behan-
deln (GA I/3, 356).114 

Aus gleichem Grund verweigert Fichte die Rechte all jener Personen, denen 
es mit uns an »reelle[r] Wechselwirkung« fehlt, etwa die Rechte »Längstver-
storbener«. Reell steht demnach für körperlich: Rechte geistiger Relationen, 
beispielsweise auf »Denkfreiheit, Gewissensfreiheit«, werden rundweg ver-
weigert (GA I/3, 360). Nur solchen Vernunftwesen kommt ein Rechtsver-
hältnis mit uns zu, die durch körperliche Einwirkung unsere Anerkennung 
einfordern können. Fichte berührt dabei ein zentrales Problem freiheitlicher 
Philosophie schlechthin: Wie halten wir es mit denen, die mit uns in keinen 
Rückwirkungsverhältnissen stehen? Haben wir etwa Pflichten gegenüber zu-
künftigen Generationen, deren Wohl und Wehe wir durch unsere Handlungen 
beeinflussen, die ihrerseits uns aber weder nutzen noch schaden können? Ver-
dient unsere Freiheit noch über den Tod (die natürliche Grenze aller Rück-
wirkungsmöglichkeiten) hinaus Achtung? Darf etwa das Testament eines Ver-
storbenen zum Nutzen der Überlebenden durchkreuzt werden? Und wie steht 
es mit der Freiheit und Würde geistig behinderter Menschen, deren Verhalten 
uns vielleicht nicht immer eindeutig deren Willen zu fehlerloser Rechtswah-
rung – zur Einhaltung des Gesellschaftsvertrags – signalisiert? Sind sie allein 
darum schon als bloß rechtlose Sachen zu betrachten? 

in: Fichte-Studien, 35 (2010): 345-356. Am Rande sei angemerkt, dass im Anschluß an 

diese reifere Position der Fichte-Schüler Karl Christian Friedrich Krause seine eigenen 

Theorie interpersonaler (und ferner interkultureller) Anerkennung aufbaut. Dazu mehr 

im folgenden Kapitel.

113 | Kritisch dazu: Ludwig Siep, »Naturrecht und Wissenschaftslehre«, in: Praktische 

Philosophie , S. 38.

114 | Zur Kritik dieses Gedankens: Rainer Zaczyk, Das Strafrecht in der Rechtslehre J. 

G. Fichtes, Berlin 1981.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit108

Fichte entscheidet diese Fragen in einer unseren moralischen Intuitionen 
krass zuwider laufenden Weise.115 Das liegt an jenem Grundzug seiner Sozial-
philosophie, das gesamte Rechtsgefüge, ähnlich einem geometrischen Kons-
truieren von Linien aus Punkten und von Flächen aus Linien, nachzubilden. 
Fichte baut Schritt für Schritt aus wechselseitigen Vereinbarungen (Linien) 
zwischen rein privaten Subjekten (Punkten) das öffentliche Rechtsverhältnis 
(als Fläche) auf.116 Damit nimmt er viel von späteren, spiel- wie vertragstheore-
tischen Konzeptionen vorweg. An seinem Beispiel lässt sich darum auch viel 
über deren Wert und Unwert lernen: Fichte geht aus von zwei Subjekten, die je 
nur ihren Privatwillen realisieren wollen, und ihrer wechselseitigen Verabre-
dung, einander (beispielsweise in ihrem jeweiligen Besitz) anzuerkennen (GA 
I/4, 5f.). Rationales Eigeninteresse begründet das Interesse am Anderen. Da-
raus ensteht ein Verhältnis wechselseitiger Rechts- und Eigentumswahrung, 
das zunächst noch sehr fragil ist: »Die geringste Verletzung desselben hebt 
den ganzen Vertrag auf, und berechtigt den Beleidigten, dem Beleidiger alles 
zu nehmen, wenn er kann.« (GA I/4, 9) 

Auf der »Oberfläche der Erde« als einer »Wirkungssphäre für alle« kann 
prinzipiell jeder jeden jederzeit in seinem Eigentum gefährden. Folglich ist 
niemands Eigentum durch bloß zwei- oder mehrseitige Verabredung absolut 
gesichert (GA I/4, 9). Damit wäre aber, so Fichte, eigentlich die entscheiden-
de Bedingung aufgehoben, unter der man überhaupt einwilligen könnte, sich 
der Bestände fremden Eigentums grundsätzlich zu enthalten. Also muss noch 
etwas hinzutreten: Der Wille, sich des Eigentums der anderen (passiv) zu 
enthalten, hat sich zu erweitern auf den Entschluss hin, wechselseitig auch 
deren Eigentum (aktiv) zu verteidigen: ein wechselseitiger »Schutzvertrag« 
wird errichtet (GA I/4, 10). Fichte räsoniert, dass gleich dem Eigentumsver-
trag auch dieser Schutzvertrag »wie jeder Vertrag bedingt« sei (GA I/4, 10): 
nur unter der Bedingung faktisch geleisteten Schutzes sei einer dem anderen 
zum Schutz gegenüber Dritten verbunden. Um jene (theoretisch) nur hypo-
thetische Bedingung (praktisch) kategorisch zu machen, müsse sie zwangsläufig 
mit dem Eintritt in jenen Vertrag – als Staatsbürgerpflicht zum »Beitrag an 

115 | Vgl. zur Kritik im 20. Jahrhundert vgl.: Ernst Bloch, Naturrecht und menschliche 

Würde, Frankfurt a.M. 1991, sowie: Helmut Girndt, »Über den Umgang mit der empfin-

dungsfähigen Natur nach J. G. Fichte«, in: Alfred Mues (Hg.), Transzendentalphilosophie 

als System: Die Auseinandersetzung zwischen 1794 und 1806, Hamburg 1989, S. 139ff. 

Zur zeitgenössischen Kritik an Fichte durch Karl Christian Friedrich Krause vgl. Claus Di-

erksmeier, »Fichtes kritischer Schüler: Zur Fichtekritik K.C.F. Krauses (1781-1832)«, in: 

Fichte-Studien Beiträge zur Geschichte und Systematik der Transzendentalphilosophie, 

Bd. 21, (2003): 151-162.

116 | Vgl. Hansjürgen Verweyen, Recht und Sittlichkeit in J.G. Fichtes Gesellschaftslehre, 

Freiburg 1975, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 109

Kräften, Dienstleistungen […] oder in Geld« – ergehen (GA I/4, 16). So entsteht 
bei Fichte – ähnlich wie später unter anderem bei Robert Nozick – der Staat 
aus dem Geiste des Besitzindividualismus: Als Schutzgemeinschaft aus einem 
abstrakten Beistandspakt einzelner Individuen artikuliert sich die staatliche 
Rechtsgemeinschaft erst, nachdem »durch Verträge der Einzelnen mit den 
Einzelnen […] das Ganze entstanden« (GA I/4, 15) ist. Allein deren Sicherheits- 
und Besitzschutzstreben wirkt als vergemeinschaftender Zweck. Fehlt dieses 
Streben oder die Möglichkeit, es pünktlich zu erfüllen, so fehlt auch der Grund 
zur Gemeinschaftsbildung.117 

Da nun im gewählten mechanistischen Bild eines statischen Gleichge-
wichts von Leistung und Gegenleistung schon die allerkleinste Balancestörung 
das Ganze aufhebt, wird die allgemeine Rechtssicherheit als strikt bedingt 
durch die Beitragsleistung jedes Einzelnen begriffen: Es ist »der Kontrakt 
aufgehoben, sobald der Bürger diesen Beitrag nicht entrichtet.« (GA I/4, 17) 
Dann haftet der Schuldige dafür mit seiner ganzen Existenz; der Staat unter-
wirft diese Person seinem Gesetz gewaltsam und setzt sich an ihr nun wie an 
toter Materie durch. Insofern garantiert der Vertrag sich tatsächlich, wie Fichte 
postuliert, selbst: »Wer nicht in ihm ist, ist überhaupt in keinem rechtlichen 
Verhältnis«, wer aber »darin ist, erfüllt ihn notwendig ganz« (GA I/4, 18). Da 
es sich aber kein Staat leisten kann, seine Bürger unausgesetzt zu malträtieren, 
muss die Rechtsordnung so konstruiert werden, dass Staatsbürgervertrags-
verletzungen erst gar nicht begangen werden und so stipuliert Fichte: »Wenn 
demnach eine mit mechanischer Notwendigkeit wirkende Veranstaltung getroffen 
werden könnte, durch welche aus jeder rechtswidrigen Handlung das Gegenteil 
ihres Zweckes erfolgte, so würde durch eine solche Veranstaltung der Wille ge-
nötigt, nur das Rechtmäßige zu wollen« (GA I/3, 427; Herv. i. Org.). 

Auf guten Willen, sittliche Selbstbindung, freiwillig übernommene Ver-
antwortung usw. käme es also bei der Rechtsdurchsetzung nicht mehr an. 
Existiert erst einmal ein derartiger mechanischer Staatsapparat, so wird ein 
strenges Gerichtswesen, mit Richtern als Subsumtionsautomaten (GA I/3, 
398), dessen Ordnung auf immer bewahren. Und Fichte glaubt ernsthaft, 
einen solchen – totalitären – Staat zu errichten, gebiete die Idee der Freiheit, 
da diese dazu auffordere, ein seine sämtlichen Realisierungsmittel vollumfäng-
lich legitimierendes Rechtsgesetz aufzustellen (GA I/3, 426f.). Zwar erkennt 
Fichte, dass es so unmöglich wie unsittlich ist, zur Freiheit geborene Men-
schen durch physische Vorkehrungen umfassend am Ausüben widerrechtlicher 
Handlungen zu hindern (GA I/3, 425f.). Er sieht aber keinerlei Problem darin, 
ihren Willen durchgängig zur Legalität zu nötigen: Denn »die Freiheit des guten 
Willens bleibt durch dieses Zwangsgesetz unangetastet.« (GA I/3, 427, Herv. 
C.D.) Wenn jedem klar wäre, dass alles widerrechtliche Wollen notwendig »das 

117 | Vgl. ebenda, S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit110

Gegenteil des Beabsichtigten« erreicht, so hätte man es alsbald nur noch mit 
rechtskonformem Willen zu tun, spekuliert Fichte (GA I/3, 426). Der rechts-
widrige Wille soll so also der Grund seiner eigenen – nicht Besserung, sondern 
– Vernichtung sein und dieser »Satz in seiner ganzen synthetischen Strenge« 
das einigende Prinzip für alle Zwangs- und Strafgesetze und eine entsprechen-
de Überwachungsmaschinerie hergeben (GA I/3, 426). 

Diese Gedanken laufen auf ein eigentümliches Ergebnis hinaus: Um die 
Erhaltung des mechanischen Rechtsgleichgewichts sicherzustellen, muss je-
der Rechtskonflikt, ja schon jede unwillkürliche Rechtekollision als intolerable 
Balancestörung aufgefasst und daher nicht nur (wie in den meisten Rechts-
staaten üblich) im Nachhinein korrigiert und für nichtig erklärt, sondern idea-
ler Weise von vornherein verhindert werden.118 Damals mangelte es noch an 
den technischen Möglichkeiten zur kompletten Überwachung und Steuerung 
des Verhaltens. Heute, da solche Technologien zunehmend zu Gebote stehen, 
sticht die illiberale Bedrohung, die in diesen Gedanken beschlossen liegt, noch 
anschaulicher heraus. Aber sofern mit damaligen Mitteln schon möglich, 
wollte Fichte durchaus die gesamte Mechanik des Staates – namentlich das 
Wirtschafts- und Sozialrecht – in den Dienst der zwangsläufigen Erfüllung des 
Staatsbürgervertrags stellen. Fichte machte, vorgeblich der Freiheit zuliebe, 
den Zwang zum Prinzip von Politik und Wirtschaft und forderte daher einen 
direktiven Paternalismus seitens des freiheitsbringenden Staats. Von einem 
nahezu libertären Ansatz aus (mit dem Staat als Besitzversicherungsanstalt) 
kommt Fichte so überraschender Weise zu einer ganz und gar nicht libertären 
Rechtstheorie (mit dem Staat als Daseinsplaner). 

Als reine Eloge auf den Rechtszwang ist Fichtes Freiheitsphilosophie den-
noch nicht anzusehen. Fichtes Werk enthält auch eine Fülle von Gedanken, 
die geradewegs jenem mechanistischen Konzept widerstreben und einen ande-
ren, liberaleren Fichte zeigen. In seinen sozialphilosophischen Schriften fin-
den sich oftmals biologische Metaphern, um dem Gedanken einer organischen 
Selbstordnung der Gesellschaft zum Ausdruck zu verhelfen.119 Auch das ist 
zeittypisch. In zahlreichen Philosophien des frühen 19. Jahrhunderts sam-
melt das Beiwort organisch viele zuvor teils unartikulierte, teils noch unklare 
Vorstellungen ein, denen die Absicht gemein war, dem rigiden Geist der (von 

118 | »Der Zwang ist die typischste Funktion des fichteschen Staates: er ermöglicht 

das Bestehen des Gleichgewichts des Rechts, da dieses Gleichgewicht ohne angedroh-

te Strafe instabil ist. Die Abschreckung vom rechtwidrigen Handeln ist das zentrale 

Element der Deduktion des gemeinen Wesens in den §§ 14ff. des Naturrechts«; Luca 

Fonnesu, »Die Aufhebung des Staates bei Fichte«, in: Fichtes-Sudien, Bd. 11 (1997): 

85-98. Kritisch dazu: Köhler, Begründung, S. 111.

119 | Vgl. Manfred Riedel, »Fichtes zweideutige Umkehr der naturrechtlichen Begrif fs-

bildung«, in: Zeitschrift für Philosophische Forschung, 31, No. 1 (1977): 5-18.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 111

Hobbes begründeten) Sozialvertragstheorie zu entkommen.120 Etliche Denker 
fühlten sich durch Kants Kritik der Urteilskraft legitimiert, das Verhältnis von 
individueller Freiheit und kollektiver Ordnung auf eine neue, andere Weise 
zu denken: in Richtung auf eine durch Kultur erreichbare Harmonisierung 
von Natur und Freiheit. Auch Fichte machte da keine Ausnahme und reicherte 
seine Sozialphilosophie mit organischen Metaphern an. 

Mitunter erklärt Fichte, der Mensch sei eine »Organisation«, eine »voll-
kommene Pflanze« (GA I/3, 378). Denn beim Organismus ist, anders als in 
Mechanismen, »das Ganze auch um der Teile willen da; es hat keinen anderen 
Zweck, als den, bestimmt diese Teile zu produzieren«, weil und indem »das 
Naturprodukt fortdauernd sich selbst hervorbringt und eben dadurch erhält.« 
(GA I/3, 378) Der im Bild des Organismus vorgestellte Mensch könne daher, 
proklamiert Fichte, nicht anders konzipiert werden als aus dem seinem eige-
nen »Selbstbewusstsein gegebenen Begriffe der Freiheit« (GA I/3, 379). Als 
Wesen, dessen Begriff allein von sich selbst her zu gewinnen und zu interpre-
tieren ist, kann der Mensch folglich nur durch seine eigenen Ziele zu dem wer-
den, was er der Anlage nach sein soll. Und das steht natürlich in erkennbarer 
Spannung zu allem bisher Ausgeführten. 

Wenn tatsächlich, wie es nun heißt, der »Charakter der Menschheit« in 
»Bildsamkeit« zur Freiheit besteht (ebenda), dann kann die Bestimmung des 
Menschen kaum in einer eben jene Freiheit abtötenden Rechtsordnung liegen. 
Demnach wäre zu schließen, dass deswegen das die menschliche Sozialisation 
organisierende Recht von den Bürgern selbst hervorgebracht werden müsse: 
in reflexiver Freiheit und ihren eigenen Vorstellungen zufolge. Statt einer phi-
losopisch deduzierten müsste es zu einer gesellschaftlich konstruierten Ordnung 
kommen, hervorgehend aus freier gesellschaftlicher Übereinkunft. Und müss-
te im Lichte dessen nicht auch der Sinn der Rechtsordnung überdacht werden? 

In manchen Passagen seines Werkes, etwa in Fichtes Sittenlehre, klingt es 
in der Tat so: Freiheit könne nicht als innerlich vage – d.h. begriffslos – ver-
standen werden. Freiheit müsse vielmehr von sich wissen und einen für sich 
selbst verbindlichen Begriff von sich haben. Jedoch kann dies kein die Frei-
heit von außen bindender Zweck sein, an den diese sich heteronom auslieferte: 
Menschliche Freiheit muss selbst den Zweck angeben, auf den hin sie sich ent-
wirft. Freiheit kann sich aber nur dann vollauf autonom bestimmen, wenn ihre 
so gewonnenen Ziele wiederum die Freiheit affirmieren. Freiheit ist daher das, 
was sich selbst zum universalen Zweck setzt; Freiheit zielt auf Freiheit – oder 
sie ist keine. Deshalb auch verweist individuelle Freiheit auf universelle Frei-
heit. Persönliche Freiheit muss im Modus der Allgemeinheit gesucht werden. 

120 | Zur Differenz ›mechanisch‹ versus ›organisch‹ bei Fichte vgl. Carla Amadio, »Ästhe-

tik und Politik von der Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre aus«, in: Fichte-Stu-

dien, 11 (1997): 99-112.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit112

Ansonsten würde das Wesen der eigenen Freiheit in ihrer Erscheinung bezie-
hungsweise ihre Idee in deren Ausführung negiert. 

Fichte bestätigt daher Kants kategorischen Imperativ, dass der je eigene sub-
jektive Handlungsgrundsatz (die Maxime) sich stets als objektives Gesetz set-
zen lassen solle. Dies sei die angemessene Formel der Freiheitsidee und ihrer 
normativen Selbstbindung. Und weil jener kategorische Imperativ anweist, 
Menschen als Selbstzweck zu behandeln und nicht zu instrumentalisieren, 
müsste Fichte eigentlich auch die Rechtsordnung an den autonom seitens der 
Bürger formulierten Ziele orientieren und das Recht als reflexives Ordnungs-
gefüge ihrer Freiheit entwickeln. Im Werk Fichtes finden sich auch durchaus 
Anklänge an ein solches eher organisches als mechanisches Rechtsverständ-
nis. So erkennt er etwa – absehend von all den negativen Restriktionen, die das 
Recht dem Streben des Einzelnen auferlegt, – »das Positive, das im Begriffe 
des Rechts liegt,« (GA I/3, 356) genau darin, dass jeder nur nach demjenigen 
Rechtsbegriff beurteilt und behandelt werden darf, den er »selbst haben muss« 
(ebenda). 

Aber Achtung: Fichte meint nicht einen empirisch seinen Mitmenschen 
abgehorchten Begriff von Recht. Vielmehr handelt es sich um jenen, von dem 
Fichte zu wissen glaubt, dass er »im Wesen der Vernunft liege«, da »kein end-
liches Wesen möglich sei, in welchem derselbe nicht – […] – zufolge seiner 
vernünftigen Natur vorkomme.« (GA I/3, 358) Auf die realen Menschen und 
deren faktisches Bewusstsein mag er sich nicht einlassen. Ähnlich ambiva-
lent ist Fichte, wenn er den »Inbegriff« der Möglichkeitsbedingungen, dass 
jemand »Person sei«, als deren »Recht« bezeichnet, und all jene Rechte, »die 
im Begriffe der Person« liegen, »Urrechte« derselben nennt (GA I/3, 390). In 
solchen Zusammenhängen schreibt er dann schon mal, dass Recht dem Wesen 
der Personen als solchen zukommt, also unbedingt und nicht erst aufgrund von 
bedingten Anerkennungsverhältnissen.121 Doch kaum sind solche Worte gefal-
len, werden sie wieder zurückgenommen: »Es gibt keinen Stand der Urrechte, 
und keine Urrechte der Menschen.« Grundrechte beziehungsweise Menschen-
rechte seien »bloße Fiktion […] zum Behufe der Wissenschaft« (GA I/3, 403). 

121 | Problematisch dabei ist indes, dass diese Aufwertung aller Einzelnen (inklusive 

meiner selbst) zu einem Selbstzweck qua Vernunft bei Fichte letztlich doch nur 

instrumentell zu verstehen ist, weil eben alle Menschen Mittel zum Zweck der allgemeinen 

Vernunft sind oder sein sollten, woraus die sofor tige Abwertung all derjenigen folgt, die 

sich diesem Projekt nicht einfügen; vgl. Klaus-Michael Kodalle, »Der Stellenwert der 

Historiographie im Kontext des fichteschen Geschichtsdenkens«, in: Fichte-Studien, 11 

(1997): 259-285. Dies zeigt sich u.a. in Fichtes Formulierung, die Existensberechtigung 

des Menschen läge in der der Arbeit für den Gattungszweck: »dazu allein ist er da; und 

wenn dies nicht geschehen sollte, so brauchte er überhaupt nicht zu sein« (GA I/5, 230).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 113

Zweifel sind angebracht. Falls das Recht wirklich denknotwendig aus der 
Artikulation des freiheitlichen Wesens des Menschen folgt, so lässt sich ja 
Fichtes Behauptung kaum aufrechterhalten, ein Naturrecht gebe es nur im, 
nicht jedoch vor dem Staate (GA I/3, 395ff.). Sicherlich, die Realisierung natur-
rechtlicher Normen bedarf des Staates. Aber wenn zum freiheitlichen Wesen 
des Menschen die Idee des Rechts samt einer Einschränkung von jedermanns 
Freiheit auf dessen Grenzen gehört, kann, ja muss dann nicht doch von einem 
Mindestbestand vorpositiver vernunft- beziehungsweise naturrechtlicher 
Normativität gesprochen werden?122 Fichte scheint dem sogar mitunter zuzu-
stimmen, wenn er seinen Rechtsbegriff so erklärt, dass dieser selbst erst die 
positiven Rechtsgesetze ins Recht setzt. Er argumentiert beispielsweise: Habe 
man ein Urrecht, freie Persönlichkeit zu sein, so auch einen Anspruch auf die 
Zuerkennung der Rechte, die dies de facto ermöglichen. – »Das Urrecht läuft 
in sich selbst zurück, wird ein sich selbst berechtigendes, sich selbst als Recht 
konstituierendes, d.i. ein absolutes Recht.« (GA I/3, 409, Herv. i.O.) 

Ein absolutes Recht ist nicht durch empirische Rechtszwecke bedingt, son-
dern hat sich selbst zum Grund. Gilt aber ein Recht für uns als Person, so 
gilt es für jede Person (GA I/3, 374). Persönlichkeitsrechte einzufordern heißt, 
einen Begriff zu beanspruchen, der den Gedanken (der Rechte) des einen zu-
gleich mit der intellektuellen Setzung (der Rechte) der anderen verschränkt. 
Wir können Freiheit für uns nur im Namen von Gründen verlangen, die uns 
zugleich verpflichten, für die Freiheit aller Personen, alle Weltbürger, einzu-
treten. So scheint aus Fichtes Vernunftkonzept eine Fundierung interkultu-
reller Grundrechte zu folgen. Wenn Freiheit universal gilt, so müsste sie doch 
auch global zur Geltung gebracht werden? Fichte aber lässt jenen gangbaren 
kosmopolitischen Pfad von nationalstaatlichen Gedankengewächsen überwu-
chern, für die er zu Anfang des 20. Jahrhunderts so berühmt wie zu dessen 
Ende berüchtigt war.123 Um perfekte Freiheit durch philosophische Direktiven 
zu sichern, macht Fichte von seinem der Anlage nach großherzig-universalen 
Freiheitsdenken einen verblüffend engstirnigen Gebrauch. Da der eigentliche 
Wert der Freiheit für ihn in ihrem vernünftigen Gebrauch besteht, unterjocht 

122 | Vgl. Riedel, Fichtes zweideutige Umkehr der naturrechtlichen Begrif fsbildung. 

Gleiches gilt auch für zentrale Überlegungen Fichtes zum »Weltbürgerrecht«; vgl. 

Verweyen, Recht und Sittlichkeit, S. 98.

123 | Zur Fichte-Rezeption in der nationalsozialistischen Philosophie vgl. Konrad Cra-

mer, »Um einen nationalsozialistischen Fichte von Innen bittend. August Faust über 

Fichte im Jahr 1938«, in: Oliver-Pierre Rudolph und Jürgen Stolzenberg (Hg.), Wissen, 

Freiheit, Geschichte Die Philosophie Fichtes im 19 und 20 Jahrhundert: Die Philosophie 

Fichtes im 19 und 20 Jahrhundert, Amsterdam 2010. Siehe auch Christian Jansen, »The 

Formation of German Nationalism, 1740-1850«, in: The Oxford Handbook of Modern 

German History (2011): 234.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit114

Fichte die lebensweltliche Freiheit der Bürger zugunsten der Vernunftfreiheit 
der Philosophen; und weil keine Aussicht besteht, dies global durchzusetzen, 
grenzt er seine Theorie auf nationale Parameter ein. 

Denjenigen, die sich gegen seinen nationalistischen Paternalismus ver-
wahren, entgegnet Fichte kurzerhand, dass sie sich selbst missverstehen. Jener 
eisige Vorwurf eines falschen Bewusstseins wird später bei Marx noch Karrie-
re machen. Fichte jedoch handhabt ihn noch rigoroser als dieser. Marx lässt 
wenigstens zu, dass dem falschen Bewusstsein (bei ihm etwa: kapitalistischem 
Denken) eine geschichtliche Teilwahrheit zukommt. An dessen Aufklärung 
zur ganzen Wahrheit (entsprechend: des kommunistischen Denkens) muss 
dem Philosophen durchaus gelegen sein. Bei Fichte aber verläuft die Trennung 
zwischen wahrem und falschem Bewusstsein radikaler, nämlich zwischen den 
Ebenen des transzendentalen und des alltäglichen Bewusstseins. Das gewöhn-
liche Bewusstsein, sofern es philosophisch rekonstruiert und der Falschheit 
seiner eigenen Annahmen überführt ist, hat gar keinen Anspruch auf Gel-
tung. Man muss es weder theoretisch berücksichtigen noch praktisch auf des-
sen Vertreter Rücksicht nehmen.

2.2.2		 Sozialphilosophie

Fichtes Sozialphilosophie beginnt von plausiblen, ja sympathischen Anliegen: 
Jede Person, so Fichte, benötige eine bestimmte Sphäre, die ihre jeweilige Frei-
heit realisiert und symbolisiert: ein Eigentum (GA I/3, 361). Im Eigentum wird 
Freiheit dinglich greifbar. Das Eigentumsrecht fungiert daher sozusagen als 
Grammatik, welche die Kommunikation der bürgerlichen Freiheiten unterein-
ander regelt. Wer die Semantik der Freiheit im Verhältnis von Individuum zu 
Individuum sichern will, muss die Syntax für das Verhältnis von Individuum 
und Gemeinschaft kennen. Um beispielsweise das Eigene gültig vom Frem-
den abzugrenzen, muss linguistisch zunächst das Private vom Öffentlichen 
geschieden werden. Fichte widmet daher der juristischen Prosa von Besitz und 
Eigentum umfangreiche Stilstudien, welche die spezifischen Proklamationen 
des Privatrechts als öffentliche Sprechakte der Freiheit interpretieren. Der po-
etische Clou jener Überlegungen liegt dabei darin, in den Rechten der jeweils 
anderen nicht Negationen, sondern Manifestationen der eigenen Freiheit zu 
erblicken. 

Fichte argumentiert: Wann immer ich mich, andere ausschließend, auf 
Dinge beziehe und rechtlich gültig handeln will, legitimiert dies für jedes an-
dere Vernunftwesen ein ebensolches Verhalten. In meinem Objektbezug ist 
also schon der Objektbezug der anderen – prinzipiell – mitgedacht (GA I/3, 
414-417). Dass mir der Besitz von irgendetwas verwehrt wird, kann demnach 
prinzipiell statt als Ausdruck eines fremden, als Manifestation meines eigenen 
(Besitz-)Willens begriffen werden (GA I/3, 416). Insofern findet meine Eigen-

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 115

tumsfreiheit in der aller anderen keine fremde Schranke, sondern ihre eigene 
Grenze. Jener Zusammenhang eines jeden mit allen anderen konstituiert das 
Eigentumsrecht: Die Sozialbindung des Eigentums fungiert daher nicht als 
nachträgliche Restriktion oder Reduktion eines vorangehenden abstrakt-allge-
meinen Rechts, sondern definiert alles Eigentum vielmehr radikal (d.h. von 
der Wurzel her) als Gemeineigentum, bevor dessen nachträgliche private Por-
tionierung in den Blick kommt.124 Allen gebührt ein freiheitsermöglichendes 
Eigentum. Freiheit soll deswegen durch die Rechtsordnung nicht nur (dop-
pelt-negativ: als Negation von Negationen von bereits als Rechtsgut etablierter 
Freiheit) geschützt, sondern auch (unmittelbar positiv und affirmativ) geschaffen 
werden (GA I/5, 314). Niemand darf zum Rechtsbruch (etwa durch Armut zum 
Diebstahl) animiert werden (GA I/3, 459).125 Der Rechtsstaat hat auch Sozial-
staat zu sein.

Fichte überzeugt, wenn er fordert, in den Rechten der jeweils anderen statt 
einer negativen Schranke eine positive Begrenzung zu erblicken, die den Ein-
zelnen zuallererst mit seinen Mitmenschen in einen gültigen Anerkennungs
zusammenhang einrückt. Durch den Sozialverbund wird der Einzelne somit 
in seiner Rechtsposition bestätigt, nötigenfalls auch korrigiert.126 Dass Fich-
te sich daher nicht, wie andere Freiheitsphilosophen, zu einem ungestümen 
Hymnus auf exklusiven Privatbesitz inspiriert fühlt, überrascht kaum. Wohl 
aber, dass er sich demgegenüber zu einer Eloge des Kollektiveigentums hinrei-
ßen lässt. Obschon man bei ihm einige Anklänge einer sozialdemokratischen 
Vermittlungsposition findet, stimmt er sich zuletzt doch klar auf das Lied eines 
sozialistischen Gemeineigentums ein, in dem das Private allenfalls als leiser 
Kontrapunkt der kollektiven Leitmelodie ertönt. In (allzu) schneller Akkord-
folge bewegt sich Fichte von seiner philosophisch-direktiven Freiheitsidee über 
den Zwischenakt einer quasi-organischen Sozialutopie auf ein stramm sozia-
listisches Oeuvre zu; orchestriert und annonciert indes als Ode an die Freiheit. 

Den Grund dafür liefert seine philosophische Methode, indem sie, allein 
an Fichtes spekulativen Deduktionen ausgerichtet, sich legitimiert glaubt, die 
Meinungen der Bevölkerung gänzlich außer Acht zu lassen. Fichte erstrebt 
keine Politik durch das Volk. Sein Ziel ist die möglichst reine Übersetzung 
allein des vernünftigen Willens der Menschen in die legislativen wie exekutiven 
Entscheidungen (GA I/3, 438f.). Nicht beliebige Mehrheitsmeinungen, son-

124 | Vgl. zum Folgenden: Johann Braun, Freiheit, Gleichheit, Eigentum: Grundfragen 

des Rechts im Lichte der Philosophie J. G. Fichtes, 1991.

125 | Vgl. zu diesem »neue[m] Motiv in Fichtes Denken«, das den Rechtsstaat nun »als 

ein Dynamisches, als ein System von ineinandergreifenden Rechtsbeziehungen« zu be-

greifen erlaubt: Nico Wallner, Fichte als politischer Denker: Werden und Wesen seiner 

Gedanken über den Staat, Halle; Saale 1926, S. 107-110.

126 | Vgl. Verweyen, Recht und Sittlichkeit, S. 107f.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit116

dern allein vernünftige Gemeinwohlbelange sollen politisch den Ausschlag 
geben. In Anlehnung an Rousseaus Unterscheidung der »volonté de tous« von 
der »volonté générale« fordert Fichte: Der (faktische) »gemeinschaftliche Wil-
le« des Volkes muss, um politische Legitimität zu erhalten, zunächst in einen 
(normativ billigenswerten) »gemeinsamen Willen« transformiert werden (GA 
I/3, 436). Dazu bedürfe es einer einheitsstiftenden, am universal gültigen und 
deswegen für jedermann akzeptablen Rechtsgesetz orientierten Repräsenta-
tion des Gemeininteresses (GA I/3, 447ff.).Wie kann diese glücken?

Das schicklichste Bild, um diesen Begrif f zu erläutern ist das eines organisier ten Natur-

produktes, welches man in neueren Zeiten häufig gebraucht hat, um die verschiedenen 

Zweige der öffentlichen Gewalt als Eins zu beschreiben, aber, soviel mir bekannt ist, 

noch nicht, um das ganze bürgerliche Verhältnis dadurch kenntlich zu machen. […] In 

dem organischen Körper erhält jeder Teil immerfor t das Ganze, und wird indem er es 

erhält, dadurch selbst erhalten; ebenso verhält sich der Bürger zum Staat. Und zwar, es 

bedarf bei dem einen so wenig wie bei dem anderen einer besonderen Veranstaltung 

für diese Erhaltung des Ganzen, jeder Teil, oder jeder Bürger erhalte nur sich selbst in 

dem durch das Ganze bestimmten Stande, so erhält er eben dadurch an seinem Teil das 

Ganze; und eben dadurch, dass das Ganze jeden Teil in diesem seinen Stande erhält, 

kehrt es in sich selbst zurück, und erhält sich selbst. (GA I/4, 19)

Die Politik hat demnach einem Gemeinwohlbegriff zu folgen, der die Einzel-
interessen und die Belange des politischen Ganzen harmonisch verbindet. Zur 
Konkretisierung dieses abstrakten Ziels bedient sich Fichte der Parallelisie-
rung von Naturprodukt und Sozialvereinigung: in zahlreichen Rekursen auf 
die »gemeine« sowie »gesunde Urteilskraft«, die sich glücklich an der »Natur 
der Sache« bewähre (GA I/3, 454ff.). Es käme eben darauf an, so Fichte, »jedes 
Ding nach seinem Endzweck zu behandeln.« Auf diese Weise sei das benötigte 
Programm leichthin »wissenschaftlich aufzustellen« (GA I/5, 150). 

Woher kommt dieser Optimismus, das jeweils Erforderliche sicher und 
einfach wissen zu können? Ist im Rahmen transzendental ausgerichteter Phi-
losophie eine solche teleologische Lehre der von Natur her vorgegebenen »End-
zwecke« überhaupt möglich und zulässig?127 Dies weicht erkennbar ab von 
dem von Kant eingeschlagenen philosophischen Pfad. Anders als Kant setzt 
Fichte nämlich nicht nur eine prinzipielle Vereinbarkeit der Natur mit mensch-
lichen Zielen voraus, sondern geht – weil ihm das Sollen der letzte Zweck alles 
Seienden ist – von einer metaphysisch fundierten (genauer gesagt: fingierten) 
Harmonie von Natur und Freiheit aus. Auch in solche Lebensformen schreibt 

127 | Vgl. die Fichtekritik schon bei Albert Th. van Krieken, Ueber die sogenannte or-

ganische Staatstheorie: Ein Beitrag zur Geschichte des Staatsbegrif fs, Leipzig 1873, 

S. 60-65.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 117

Fichte eine Dienstbarkeit zur Freiheit ein, die, an und für sich betrachtet, derlei 
liberale Tendenzen gar nicht zu erkennen geben.128 Ein Vorgehen, dessen ge-
nerelle Prämissen genauso fragwürdig sind, wie seine besonderen Konklusio-
nen. Wer Fichte beim Wort nimmt, muss sogleich fragen: Wozu denn bedarf 
es in einer so trefflich arrangierten Welt dann überhaupt des Zwangs, wo doch 
teleologisch-innere Notwendigkeiten den Kosmos schon auf die Realisierung 
der liberalen Utopie hintreiben? Wofür wird dann noch der Zwang gebraucht? 

Während es in Fichtes Grundlage des Naturrechts noch so aussieht, als eta-
bliere allein der (Rechts-)Zwang die Gesellschaft, klingt es wenig später in der 
Sittenlehre (GA I/5, 253) ganz anders. Und in den kurz darauf folgenden Vor-
lesungen »Über die Bestimmung des Gelehrten« ist sogar zu lesen, dass »auf der 
a priori vorgezeichneten Laufbahn des Menschengeschlechts ein solcher Punkt 
liegt, wo alle Staatsverbindungen überflüssig werden.« (FW VI 300) Plötzlich 
betont Fichte, dass der Staat die Einzelnen nicht erst durch das Recht soziali-
siert, sondern bereits in sittlichen Gemeinschaftsformen vorfindet (FW VII 382). 
Zahlreiche Stellen, an denen Fichte sogar gelegentlich einmal mit der gänz-
lichen Aufhebung des Staates flirtet,129 suggerieren eine Theorie, welche Soziali-
tät nicht gänzlich oder wesentlich auf erzwungene Rechtsförmigkeit gründet, 
sondern auf Freiwilligkeit. 

Man meint bisweilen gar anarchistische Töne durchzuhören, wenn Fichte 
vorträgt: Durch kluge Politik solle und könne in einer besseren Zukunft er-
reicht werden, dass sich die Individuen aus eigener, sittlicher Motivation in den 
gesellschaftlichen Sozialplan einfügen und die niederen, bloß staatlichen er-
zwungenen Verhaltensformen der Menschen nach und nach in einen höheren, 
eher sittlich als juridisch ausgerichteten Lebensbund fortentwickeln. Denn, so 
stellt er in späteren Schriften wiederholt klar, das »Leben im Staat gehört nicht 
unter die absoluten Zwecke der Menschen.« (GA I/3, 37) Der Staat fungiert 
nun nur noch als Vorbereiter höherer Formen des Miteinanders; er tritt auf 
als zweckdienliches Mittel zu einer von ihm letztlich abzulösenden »Kunst [,] 
die gesamten Verhältnisse der Menschheit nach der vorher wissenschaftlich 
aufgefassten Vernunft einzurichten […] bis die Gattung als ein vollendeter Ab-
druck ihres ewigen Urbildes in der Vernunft dastünde.« (FW VII 10f.) 

Zwar will Fichte niemals den Planungs- und Versorgungsstaat aufgeben,130 
wohl aber möchte Fichte in späteren Jahren, genau jenen Zwangsapparat los-
werden, den er anfangs noch schlechterdings als denknotwendig – als Möglich-

128 | Siehe auch Georges Gurvitch, Fichtes System der konkreten Ethik, Tübingen 

1924, S. 251.

129 | Sorgfältig dokumentier t und interpretier t bei: Fonnesu, Die Aufhebung des 

Staates bei Fichte.

130 | Vgl. Heinrich Rickert, »Die philosophischen Grundlagen von Fichtes Sozialismus«, 

in: Logos Internationale Zeitschrift der Philosophie der Kultur, 9 (1923): 149 – 180.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit118

keitsbedingung einer konsistenten Freiheitsidee – hatte ausweisen wollen.131 
Unklar bleibt, wie die von ihm erstrebten Vernunftverhältnisse hergestellt wer-
den müssen (FW VII 161). Bisweilen empfiehlt Fichte den »absolute(n) Staat« 
als »Zwangsanstalt« (FW VII 143f.) hierzu als das best geeignete, weil totale 
Mittel. Dann wiederum heißt es, abgesehen von seinen Staatsbürgerpflichten 
müsse der Mensch ganz frei von allem politischen Eingebundensein bleiben:132 
der Staat solle nur die »äußeren Bedingungen« schaffen, damit die Menschen 
»mit eigener Freiheit sich zum geoffenbarten Nachbilde der Vernunft machen 
können« (FW VII 162) – etwa durch indirekte Förderung von »Religion, Wis-
senschaft und Tugend« (FW VII 166-168); eine augenfällig verhaltenere Deu-
tung der Staatsaufgaben.133 

Folgt Fichtes Sozialphilosophie nun letztlich einem liberalen oder totalitä-
ren Modell? Ist für Fichte in Sachen Freiheit der Weg das Ziel? Oder kann die 
Eminenz des Endzwecks die Wahl aller Mittel heiligen? Dies wird von Fichte 
unterschiedlich und uneindeutig beantwortet. Sein Denken oszilliert zwischen 
(struktureller) Idee und (materiellen) Begriffen der Freiheit und exemplifiziert 
damit für den philosophischen Liberalismus insgesamt zentrale Fragen: Wie 
weit darf sich Philosophie ins Konkrete vorwagen? Wann und wie wird aus 
philosophisch sinnvollen Richtungsangaben pedantischer Dirigismus und il-
liberaler Dogmatismus? Erst in Fichtes Wirtschaftsphilosophie wird dies end-
gültig entschieden.134 Lange bevor Marx sich zur Rettung der menschlichen 
Freiheit von Entfremdung und Ausbeutung aufmachte, hatte nämlich Fichte 
bereits den engen Verweisungszusammenhang zwischen einer freiheitlich 
fundierten Rechtslehre und einer sozial engagierten Wirtschaftsphilosophie 
gesehen und darum auf deren Verzahnung hingearbeitet. Fichte erkennt und 
benennt ganz klar, dass inbesondere ökonomische Bedingungen die menschli-
che Freiheit im Alltag konkretisieren. Weil bei Fichte das allgemeine Recht zur 
Freiheit die besonderen Voraussetzungen eines freien Lebens mit einschließt, 
werden wirtschaftliche Fragen (zum Beispiel der Güterallokation sowie der 
Distribution von Kosten und Lasten im Sozialverbund) zum Gegenstand sei-
ner Freiheitslehre.

131 | Vgl. Georg Geismann, »Fichtes ›Aufhebung‹ des Rechtsstaates«, in: Fichte-Studien, 

3 (1991): 86-117.

132 | Vgl. Wallner, Fichte als politischer Denker, S. 111.

133 | Zu diesem Deutungskonflikt vgl. die Beiträge von Günter Zöller und Christoph 

Asmuth in Günter Zöller (Hg.), Der Staat als Mittel zum Zweck: Fichte über Freiheit, 

Recht und Gesetz, Baden-Baden 2011.

134 | Vgl. David James, Fichte’s Social and Political Philosophy: Property and Virtue, 

Cambridge; New York 2011, S. 22ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 119

2.2.3		 Wirtschaftsphilosophie 

Fichte fordert klipp und klar: »Jedermann soll von seiner Arbeit leben kön-
nen.« (GA I/4, 22) Wer das Seine für die ökonomische Freiheit des Ganzen 
leistet, soll seitens der Gemeinschaft das ihm individuell Zustehende – die 
materiellen Voraussetzungen seiner individuellen Freiheit – empfangen. Jede 
Person soll eine private Wirk- und Eigentumssphäre erhalten (GA I/3, 361). 
Überlässt man es aber allein dem Markt, so garantiert niemand, dass alle die 
Güter erhalten, die sie für ein freies Leben benötigen. Das empfindet Fichte 
als inakzeptablen Widerspruch zur Freiheitsidee, den eine an der Freiheit aller 
ausgerichtete Nationalwirtschaft abzuschaffen hat, indem sie verlässlich und 
ordentlich jedem das Seine zuteilt. 

Fichte ersinnt dafür das Modell eines »Geschlossenen Handelsstaats« (1800), 
innerhalb dessen ein Ringtausch von Gütern und Leistungen abläuft, staat-
lich geplant und überwacht. Dabei weist der Staat allererst den Eigentümern 
ihren jeweiligen Besitz an und stellt alsdann Regeln für ihren gegenseitigen 
Waren- und Leistungstausch auf. Zufolge dieser Regeln soll, in gerichtsfesten 
Grenzen, fortan ein geordneter Allokationskreislauf aus durchgängig symme
trischen Tauschbeziehungen einsetzen. Dieser Kreislauf ist so gedacht, dass 
niemand jemals schlechter gestellt wird als bei der staatlichen Ausgangsver-
teilung. Fichte sieht die Wirtschaft außer Stande, Asymmetrien produktiv zu 
verarbeiten.135 Fichte schwört seine Leser auf ein statisch-mechanisches Ord-
nungsmodell ein.136 Stabilität resultierend aus dynamischen wirtschaftlichen 
Ungleichgewichten, die einander in Balance halten, gibt es bei ihm nicht. 
Konsequentermaßen fürchtet Fichte Ausländer. Diese werden ja nicht durch 
den Staat in ihr Eigentum eingesetzt. Ihr Tauschverhalten ist daher weniger 
steuerbar. Also könnten sie Gleichgewichtsstörungen im prästabilierten Eigen-
tümer- und Tauschverhältnis verursachen. 

Allein ein Weltstaat könnte diesem Problem endgültige Abhilfe schaffen. 
Wo es keine Ausländer mehr gibt, dort erst kann Eigentum in wahrhaft per-
manenter und absolut stabiler, »von dem ganzen menschlichen Geschlechte 
anerkannter« Form garantiert werden (GA I/3, 418) In Ermangelung eines 
Weltstaates müssen jedoch das nationale Wirtschaftssystem und die Gesell-
schaft »geschlossen« werden, damit die in ihren Grenzen wenigstens zu reali-
sierende Güterbalance nicht von außen gefährdet wird.137 Fichte schottet also 

135 | Vgl. insgesamt Hinz, Fichtes »System der Freiheit«.

136 | Vgl. Bernard Willms, »Zur Dialektik der Planung: Fichte als Theoretiker einer ge-

planten Gesellschaft«, in: Ernst Wolfgang Böckenförde (Hg.), Säkularisation und Utopie, 

Stuttgart 1967.

137 | Vgl. hierzu bereits die weitsichtige Kritik bei Krieken, Ueber die sogenannte 

organische Staatstheorie, S. 64f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit120

die Gesellschaft vom Weltmarkt ab, um im so eingehegten Bereich ungestört 
Redistributionspolitik betreiben zu können. Die einzelnen Durchführungs-
bestimmungen dazu aus seinem Geschlossenen Handelsstaat sind aus heuti-
ger Sicht vernachlässigenswert. Sie bleiben den ökonomischen Phänomenen 
gegenüber äußerlich und suchen Fichtes ethische Ideale nicht im wirtschaft-
lichen Tauschverhalten, sondern gegen es zur Geltung zu bringen. 

Interessanter als jener frühe Entwurf zu einer Planwirtschaft (als Mittel) 
mit liberaler Agenda (als Zweck) ist indes Fichtes zwölf Jahre später vorgelegte, 
auf mittlerweile unternommene Studien ökonomischer Literatur reflektieren-
de Position.138 Fichte nimmt in 1812 in Berlin gehaltenen Vorlesungen das öko-
nomische Sujet erneut auf, will aber diesmal die Region des Wirtschaftlichen 
nicht nur äußerlich mit juristischen Strukturen überziehen, sondern sie von 
innen her durchdringen und transformieren. Er glaubt sich darin erfolgreich 
und deshalb in der Lage, aller zukünftigen staatlichen Wirtschaftspolitik die 
benötigten Prinzipien vorzugeben. Das zeigt folgender Passus, in welchem 
Fichte seine gereifte wirtschaftsphilosophische Position wie folgt zusammen
fasst: 

In Summa: Alles beruht darauf, dass der Staat 1) einen Begrif f vom menschlichen Wohl-

stande habe, und von den Mitteln denselben zu erhöhen, und von den wichtigen Folgen 

dieser Mittel. 2) Dass er in jedem Zeitpunkte den eigentlichen und wahren Zustand sei-

ner Nation, und ihren Standpunkt in jeder Rücksicht genau kenne. Das Erste, als ein 

Apriorisches, ist ihm ohne Zweifel anzumuthen. Das Zweite ergiebt sich aus der Ver-

fassung, indem er den Zustand des Ackerbaues und der Gewerbe, und des Resultates 

derselben, der Handlung, die er selbst treibt, immerfor t übersieht, und von Zeit zu Zeit 

genöthigt ist, sich genaue Rechenschaft darüber abzulegen, indem er die Preise der 

Waaren machen muss. An Gewalt, der National-Industrie die Richtung zu geben, fehlt es 

ihm gar nicht, indem ohne seinen Willen keine Hand im Staate zu diesem Zwecke sich 

regt, und er stets eine Summe von Kräften zur freien Verfügung hat, die er auch beliebig 

vermehren oder vermindern kann. Vor dem Heere der Officianten, und der Arbeit und 

Schreiberei derselben, die dies herbeiführen würde, fürchte man sich nicht. (FW X 587, 

Herv. i. O.) 

Die in diesen Worten resümierte Wirtschaftstheorie ist verblüffend heterodox. 
Sie vereinigt in sich Überlegungen zum Staat als venture-capital-Agentur mit 
sozialistischen Doktrinen, sowie Zunftdenken mit physiokratischen Spekula-
tionen und merkantilistischen Spitzfindigkeiten. Ökonomisch ist ein gemein-
samer Nenner zu diesen Ideen kaum aufzufinden, wohl aber philosophisch. 
Fichte präsentiert seine Theorie schließlich als Selbstentfaltung metaphysi-

138 | Vgl. etwa Fichtes Kommentar zum »Handbuch der Staatswissenschaft« von 

Theodor Schmalz (1808), (GA II/13, 9ff).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 121

scher Vernunft in Sachen Wirtschaft. Den begrifflichen Schlüssel, um den 
allem wirtschaftlichen Verkehr zu Grunde liegenden Code des Wesens und 
Wertes der Waren zu entziffern, müssen wir also auch in eben diesem philo-
sophischen Unterfangen suchen. 

Fichte will verlässliche Bemessungsgrundlagen für Fragen der sozialen 
Teilhabe und Umverteilung gewinnen. Gelebte Freiheit konkretisiert sich am 
Güterzugang. Wer Allokations- und Distributionsgerechtigkeit fördern will, 
muss Güter verwaltbar und Güterwerte kommensurabel machen. Darum 
möchte Fichte allen Waren einen festen, inneren Wert beimessen, der jeglichen 
Schwankungen des sogenannten äußeren Wertes, d.h. des Markt- beziehungs-
weise Tauschwertes, gegenüber stabil bleibt. Er braucht ihn für seine Umver-
teilungspolitik. Diesen »Grundmaaßstab des Werthes aller Dinge« sucht er 
fernab des Preises der Waren, um nicht in »Befangenheit vom Gelde, das alle 
gesunde Einsicht in dieser Materie stört« (FW X 558) zu geraten. 

Fichte setzt zunächst die Subsistenzkosten des Arbeiters als notwendi-
gen Bestandteil jedes Warenwertes an (FW X 559), unterhalb derselben nichts 
dauerhaft produziert werden könne. Er addiert sodann noch einen Anspruch 
des Arbeitenden auf »Muße« hinzu, genauer: einen Anspruch auf Teilhabe 
an den makroökonomisch über das Maß der Subsistenz aller hinaus erzielten 
Gütern (FW X 544). Muße ist dabei definiert als eine Spanne des »Lebenkön-
nen[s] ohne Arbeiten« (FW X 560), wobei es nicht auf freie Zeit allein, sondern 
auch auf eine in dieser Zeit ermöglichte »Lossprechung von allen sinnlichen 
Zwecken« ankomme, die durch hinreichende materielle Versorgung sicherzu-
stellen sei (FW X 539). In Zeiten der Muße gilt es, sich höheren Zwecken, zum 
Beispiel der moralischen Selbstvervollkommnung zu widmen.

Damit wechselt Fichte unversehens von einer wirtschaftstheoretischen 
zu einer wirtschaftsethischen Position. Denn für gewöhnlich verschafft zwar 
einem Individuum seine Arbeit wohl Tauschwerte, welche über die zur Re-
produktion seiner Arbeitsleistung erforderliche Kostendeckung hinausreichen 
und ihm so etwas Muße gestatten. Doch ist dies nicht immer der Fall: Also 
muss der Staat eingreifen. Jedem Bürger, der am gesellschaftlichen Wohlstand 
mitarbeitet, steht nach Fichte aus dem gesellschaftlichen Gesamtvermögen ein 
Anspruch auf adäquate Entgeltung zu. Investiert ein Arbeiter Zeit, bringt er 
also individuelle Leistung und Muße ein, um gesellschaftliche Subsistenz und 
Muße zu stiften, so sei ihm dies gerecht zu vergüten; indem proportional die 
von ihm aufgewendete Zeit zu der gesamtgesellschaftlich aufgewendeten Zeit 
und dem von dieser erwirtschafteten Überschuss ins Verhältnis gesetzt wird 
(FW X 561). Der Einzelne multipliziere also seine aufgewendeten Stunden mit 
jenem volkswirtschaftlichen Leistungsfaktor und errechne so, was ihm von 
Staats wegen zusteht (ebenda).

Damit die Gemeinschaft die materielle Freiheit eines jeden sichern kann, 
wird allen Einzelnen aufgegeben, wirtschaftlich so erfolgreich wie möglich zu 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit122

sein. Fichte kommentiert etwa das »Handbuch der Staatswissenschaft« von 
Theodor Schmalz (1808) mit der Marginalie: Wohlstand »ist nicht bloßes Mit-
tel für einen anderen Zwek [sic!], sondern selbst Zwek des Ganzen, so zahl-
reich, cultiviert, und wohlhabend zu seyn als es kann. – Es ist dem Einzelnen 
nicht erlaubt zu sagen: ich will mir gefallen lassen, arm zu seyn. Du sollst und 
musst so reich seyn, als du kannst.« (GA II/13, 9) Fichtes Sozialutopie braucht 
Wirtschaftswachstum. 

Aber das allein löst das Wert(um)verteilungsproblem noch nicht: Während 
im Gedankenbild einer statischen Wirtschaft relativ nachvollziehbar ist, wie al-
len die ihnen jeweils zustehende Proportion an Gütern zugemessen werden 
kann, bringt eine auf Wachstum zielende, dynamische Ordnung ganz eigene 
ökonometrische Schwierigkeiten mit sich. Wie kann man in einer sich fort-
während wandelnden Ökonomie dauerhaft stabile Eigentumsrelationen etab-
lieren? Wie lässt sich verhindern, dass sich im Tauschverkehr nach und nach 
immer größer werdende Ungleichheiten in den Privatvermögen herausbilden? 
Fichte geht dieses Problem mit der ihm eigenen Neigung zu drastischen Lö-
sungen an: Vorstaatliches Eigentum erkennt er für den Staatszustand schlech-
terdings nicht an. Er führt jedwede Eigentumsposition letztlich auf staatliche 
Distribution zurück. Eine Zuteilung von Staats wegen aber kann natürlich nur 
im Lichte eines für alle gleichen Rechts erfolgen; sie muss darum allen alles 
nach gleichen Grundsätzen zuteilen. 

So macht Fichte indes nicht allein die abstrakte Institution von Privateigen-
tum, sondern eben auch den konkreten Privatbesitz zur Modelliermasse staat-
lichen Handelns.139 Entsprechend lässt Fichte es nicht mit einer einmaligen 
Zuteilung bewenden. Er will überdies erreichen, dass auch nach jener hypothe-
tischen ursprünglichen Zuteilung jeder Bürger durch jeglichen stattfindenden 
Tausch der Güter und Dienste hindurch »den Werth seines Eigentums behal-
te.« (FW X 524) Fichte erstrebt also nichts weniger als die dauerhafte Fixierung 
aller relativen Vermögen. Anders als in gewöhnlichen Tauschrelationen, wo der 
Klügere oft im Vorteil gegenüber dem Dümmeren, der Wissende gegenüber 
dem Unwissenden, der Unabhängige gegenüber dem Abhängigen und – auf-
grund von economies of scale und der konventionellen terms of trade – zumeist 
auch der Reiche dem Armen gegenüber im Vorteil ist, soll nunmehr gelten: 
»Ins Unendliche fortgetauscht, werden Alle dadurch nicht reicher, noch är-
mer.« (Ebenda) 

Hier wird nicht etwa die Utopie eines freiwillig-kommunitären Sozialismus 
verkündet. Vielmehr, so Fichte, sei es »Sache des Staats«, diesen »Fortschritt 

139 | »Das Dasein der Freiheit des Einzelnen […] geht so bei Fichte wieder völlig verlo-

ren, indem das empirische Individuum über die Eigentumsgarantie dem totalen Zugrif f 

des verwaltenden Gemeinwesens ausgesetzt wird.« Willms, Zur Dialektik der Planung, 

S. 121f.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 123

der Menschheit« durch eine feste Kontrolle aller Ware-Preis-Relationen und 
zur Not auch mit Gewalt zu sichern (GA II/13, 10). Die logische Voraussetzung 
jener staatlichen Preisregulierung bildet eine unbezüglich auf allen Tausch 
formulierte Theorie des wahren Warenwertes. Dafür also – damit der Staat 
einem jeden genau das ihm Zustehende zuteilen kann, erstrebt Fichte eine 
metaphysisch zu sichernde Wertkommensurabilität aller Waren und Dienst-
leistungen. Von dieser absoluten Wertdimension hängen seine Geldtheorie, 
seine Handelslehre und seine wirtschaftspolitischen Vorstellungen allesamt 
und insgesamt ab. 

Was aber ist jener letzte und höchste Maßstab, durch den ökonomischen 
Gütern ein ganz und gar marktunabhängiger Wert zugewiesen werden kann? 
Die schiere Arbeitszeit bietet sich für jene Rolle nicht an, da bekanntlich glei-
che Arbeitszeit nicht immer Gleiches stiftet; weder gleichen Gebrauchswert 
noch gleichen Tauschwert. In jeder Konkurrenzwirtschaft geht es ja einigen 
Produktionszweigen besser als anderen und noch innerhalb ein und derselben 
Profession haben stets einige Produzenten größeren Zulauf als andere. Spon-
tan wird sich also kaum ein Markt etablieren, in welchem einfach jeder mit 
jedem Güter zum Preis der in ihnen enthaltenen Arbeitsvolumina tauscht.140 
Da in der individuellen Nutzenschätzung getauschte Güter im Wert fortwäh-
rend schwanken, muss also die zur angestrebten Egalisierung des Tausches 
notwendige vereinheitlichende Wertrelation politisch festgesetzt werden. 

Jene Festlegung ihrerseits darf nun keine einmalige, fixe Zuschreibung 
sein. Andernfalls könnte sich eben der beständige Produktionszuwachs, den 
Fichte von der Gesellschaft verlangt, nicht in ihr abbilden (FW X 544). Bei 
einem statischen Wertprinzip würde etwa die Steigerung einzelner Produktiv-
kräfte dazu führen, dass sich, durch ein technologisch ja nie in allen Sektoren 
zugleich und gleichmäßig stattfindendes Wirtschaftswachstum, die Belas-
tungen zwischen einzelnen Produktionszweigen ungleich verteilen. Das aber 
ermöglicht Allokationen, die dem gleichen Recht aller Bürger auf das ihnen 
»gebührende Eigentum« (FW X 530) zuwiderlaufen. Daher sucht Fichte nach 
einem dynamischen Medium, das so ganz automatisch die gesellschaftliche 
Progression in Produktivkräften adäquat abspiegelt:

Es ist irgend ein Arbeitsprodukt als bleibender Maassstab alles Werthes festzusetzen, 

und der Wert aller übrigen Arbeitsprodukte darauf zurückzuführen. Dass jenes Arbeits-

140 | Etwas anderes ist der Zeitmarkt in eigens dafür geschaffenen Tauschbörsen. Sie 

sind aber eine Ausnahme, welche die Regel bestätigt; denn es wird ja dort nur deshalb 

(allein) in Zeit getauscht, weil man auf solchen Börsen nur so Transaktionen tätigen 

kann. Mithin belegt, dass zum 1:1-Tausch eigens künstliche Umwelten geschaffen 

weden, dass sich in Ermangelung jener die dort gewährte Tauschrelation nur selten von 

selbst einstellt. Ansonsten bedürfte es jener Börsen nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit124

produkt ein Lebensmittel, und zwar das allergemeinste und gebräuchlichste Lebens-

mittel sein müsse, z.B. ein Quantum Korn (ein Scheffel), ergibt sich von selbst; denn 

die Lebensmöglichkeit ist ja der ideelle Maassstab alles Werthes der Arbeit. (FW X 563) 

Indes jene Setzung, fernerhin jedwede wirtschaftliche Produktion in Korn-
scheffeln zu quantifizieren, versteht sich nicht von selbst. Die (wohl in Anle-
hung an die britische Ökonomik seiner Tage vorgenommene) Quantifizierung 
ökonomischer Güter in Korn fällt bei Fichte, anders als etwa bei Fichtes Zeitge-
nossen David Ricardo (1772-1823), physiokratisch aus (FW X 565). Ricardo stellt 
eine Kornrechnung auf, um zu zeigen, dass ohne Bezug auf ökonometrisch 
schwer handzuhabende Geldwertveränderungen sich gültige Aussagen über 
marginale und komparative Werte machen lassen; über das relative Verhältnis 
von Bodenfertilität zu Landrente insbesondere.141 Ricardo macht mithin einen 
regulativen, beispielhaften Gebrauch von der Rechnung in Korn, nimmt aber 
keineswegs an, Korn sei der tatsächliche, konstitutive Maßstab allen Wertes. 
Fichte hingegen sucht im Korn einen absoluten Wertmesser: Jeglicher Fort-
schritt der Produktivkräfte werde sich am Kornpreis zeigen, welcher – sofern 
selbst nicht in Geld gerechnet – immer stabil bleibe und somit als verlässliche 
Konstante tauge. Korn verteuere sich stets proportional zur wachstumbeding-
ten Verbilligung der sonstigen Güterproduktion, glaubt Fichte (FW X 566). 
Deshalb sei der Kornpreis das gesuchte dynamische Dritte, das die feste Wert-
relation aller weiteren im Austausche stehenden Güter audrücken kann. Mit 
diesem Wertmaßstab wird sodann von Fichte die gesamte Volkswirtschaft neu 
ausgerichtet:

Der Staat wird die Preise aller auf seiner Oberfläche erzeugten, und in den Handel kom-

menden Arbeitsprodukte aufsuchen, und declarieren; und um diesen Preis wird Jeder 

jeden Augenblick gegen das in seinen Händen befindliche Äquivalent in jeder Ar t die 

begehrte Waare haben können. Wie soll nun der Staat dies sichern? Es bleibt kein Mit-

141 | Vgl. David Ricardo, Miscellaneous Pamphlet Collection (Library of Congress) und 

Commercial Pamphlet Collection (Library of Congress), An Essay on the Influence of a 

Low Price of Corn on the Profits of Stock: Shewing the Inexpediency of Restrictions on 

Importation: With Remarks on Mr. Malthus’ Two Last Publications: »An Inquiry into the 

Nature and Progress of Rent« and »The Grounds of an Opinion on the Policy of Restricting 

the Importation of Foreign Coin«, London 1821 (Originalausgabe: 1815). Sinn und 

Zweck der Rechnung in Korn bei Ricardo ist, zu zeigen, wie sich die Profitrate eines 

Wir tschaftszweiges nach dem schwächsten Grenzprofit innerhalb desselben ausrichtet; 

im Falle der Landwir tschaft: wie die Er tragsrate des profitärmsten Bodens das Maß auch 

für die Er träge fruchtbarer Böden bestimmt, insofern die Produktivitätsüberschüsse 

jener Böden durch proportional ansteigende Pachtkosten (Bodenrenten) abgeschöpft 

werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 125

tel übrig, als dass er den Handel selbst übernehme, dass er den […] dritten Stand, den 

Handelsstand, selbst mache. […], d.h. die Kaufleute müssen Staatsbeamte sein, die 

auf Rechnung des Staates Alles ohne Ausnahme, was ihnen angeboten wird, kaufen 

zu dem festgesetzten Preise, und so verkaufen, auf Rechnung des Staates […]. (FW X 

568f.)

Wirtschaftsmathematisch funktioniert der Fichtes Theorie zu Grunde liegen-
de Kornmaßstab nicht. Einmal deswegen, weil die Kornproduktion nicht inter-
temporal stabil ist, aber auch, weil selbst gleichzeitige Kornproduktion von Ort 
zu Ort unterschiedlichen Produktionsaufwand erfordert. Eine feste Relation 
von aufgewendeter Arbeit zu erwirtschaftetem Korn gibt es daher auch dann 
nicht, wenn man den Zeitfaktor vernachlässigt.142 Dadurch wird im Ansatz 
schon Fichtes Anliegen vereitelt, soziale Gleichheit durch einheitliche Besteue-
rung allen Landbesitzes zu erreichen. Eine derartige Landsteuer würde wegen 
der unterschiedlichen Fruchtbarkeit verschiedener Böden zu einer unfairen 
Gleichbelastung führen und so das gerade Gegenteil von Fichtes egalitaristi-
schen Absichten erreichen. Eine Schwierigkeit, die sich auch späteren »One 
Tax«-Systemen immer wieder stellt.

Ferner spricht gegen die Kornrechung, dass die über Korn zu etablierenden 
Austauschrelationen mit anderen Werten, wenn überhaupt, nur für eine streng 
subsistenzorientierte Minimalwirtschaft vorstellbar sind. Keinesfalls erlaubt 
dieser Maßstab, sinnvolle Wertrelationen zu den unzähligen nicht-materiellen 
Gütern in komplexen Dienstleistungs- und Kommunikationsgesellschaften 
aufzubauen. In einer Kornrechnung können allenfalls Güter mit Relevanz für 
ein objektiv-generelles Überlebensinteresse (wie Grundnahrungsmittel) ein-
gehen. Je ausdifferenzierter indes eine Wirtschaft ist, desto mehr produziert 
sie Güter, die auf subjektiv-individuelle Präferenzen zielen. Da jene durch eine 
verallgemeinernde Wirtschaftsrechnung nur im Durchschnitt erfasst werden, 
muss eine auf zentraler Kalkulation beruhende Wirtschaftsplanung nicht nur 
akzidentell, sondern generell daran scheitern, eine stabile Äquivalenzrelation 
zwischen Korn und jenen ausdifferenzierteren Wirtschaftsgütern aufzubauen. 

Warum diese ökonomischen Details? Weil mit Fichtes Annahme eines a 
priori bestimmbaren Warenwerts ein Grundpfeiler der Verteilungspolitik ein-
bricht, die den Bürgern gleichen Zugang zu freiheitsrelevanten Lebensgütern 
sichern soll. Fichte überschätzt die hermeneutische Kompetenz des Staats 
und unterschätzt die heuristischen Potentiale des Marktes. Der Beitrag von 
fairen, zugangs- und ordnungsgerechten Märkten zum Etablieren von Gü-
ter- und Leistungswertrelationen kommt ihm nicht in den Blick. Verglichen 
mit seinem Ideal einer sittlichen Optimalallokation erscheint Fichte jedwede 

142 | Vgl. David Ricardo, On the Principles of Political Economy and Taxation, London 

1821 (Originalausgabe: 1817).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit126

marktförmige Güterevaluierung und Warenverteilung als kläglich defizitär. 
Er nimmt Marktpreise nur als Verzerrung gerechter Tauschrelationen in den 
Blick, niemals aber als Verfahren, jene annäherungsweise zu ermitteln.

So erklärt Fichte beispielsweise Preisschwankungen allein aus dem Pro-
fitmotiv der Händler, Waren überteuert an die Konsumenten weiterzugeben. 
Entsprechend wertet er Handelsgewinn als illegitimen Raub am gesellschaft-
lichen Gesamtvermögen und beschließt, der Staat solle den Handel lieber in 
die eigenen Hände nehmen (FW X 569f.). Damit nicht genug. Sobald der in-
nerstaatliche Handel wertmetrisch gleichgeschaltet ist, müssen die etablier-
ten Preisrelationen vom Außenhandel abgeschirmt werden. Fichtes nähere 
Überlegungen dazu (FW X 587ff.) sind Variationen desselben Themas im Ge-
schlossenen Handelsstaat. Sie folgen dem Schema: Die Nationalwirtschaft stellt 
eine gefährdete Ordnung dar, welche allzu leicht durch unkontrollierte innere 
wie äußere Handelsregungen aus dem Gleichgewicht gebracht werde. Darum 
benötigt der Staat unbeschränkte Kontroll- und Zwangsbefugnisse.143 Ökono-
mische Freiheit kann – das ist die Essenz – nicht im Markt oder durch ihn, 
sondern nur außerhalb desselben existieren. 

Sicherlich wäre es nicht fair, Fichte an einem Wissensstand zu messen, der 
historisch erst nach dem Scheitern des real-existierenden Sozialismus erreicht 
wurde. Wohl aber sollte man Fichtes Theorie mit dem Erkenntnisstand der 
Nationalökonomie seiner Tage vergleichen. Diese setzte er ja zu überbieten an. 
Deshalb fällt es schon ins Gewicht, wenn Fichte deren Erkenntnisse ignoriert. 
Wenn er im Handel nichts als eine Ausbeutung der Kunden erblickt, so über-
sieht er etwa die aus den kontrazyklischen Warenkäufe der Kaufleute resul-
tierenden Balance- und Allokationsleistungen, welche der Handel für die Ge-
sellschaft erbringt. Indem der Handel auf Preisdifferentiale reagiert und diese 
allmählich reduziert, führt er langfristig zu einer effizienteren Güterallokation 
– und damit zu gesteigertem gesellschaftlichen Gesamtvermögen. Ein derartig 
erzielter Profit der Händler stellt eine Abschöpfung von einem andernfalls 
nicht vorhandenen Gewinn dar und keinen Raub am Gesellschaftsvermögen. 
Darin stimmte die deutsche Nationalökonomik des frühen 19. Jahrhunderts 
vollauf mit der klassischen Ökonomik Englands überein. Gleiches gilt, mutatis 
mutandis, für Handel mit dem Ausland. Ungleichgewichtige Handelsbilan-
zen können im roundabout trade einer internationalen Verkehrswirtschaft zur 
Wohlstandsmehrung aller Parteien führen. Das war in der klassischen Öko-

143 | Vgl. dazu Fichtes Entwurf »Über Pfandbriefe«, entstanden wahrscheinlich um 

1809/10, insbesondere seine dortigen Ausführungen zur »Dauerhaftigkeit des Werts«, 

(GA II/13, 11): »Die Dauerhaftigkeit desselben kann versichern nur der Staat (wir stehen 

wieder beim geschlossenen Handelsstaate).«

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 127

nomik seit Hume und Smith bekannt und von Ricardo bereits, obgleich mit 
fiktiven Zahlenwerten, modelliert worden.144 

Fichte hingegen hält den Rekurs der englischen Ökonomik auf spontane 
Handelsgleichgewichte für Ausflüchte einer faulen Vernunft, die sich der An-
strengung planerischer Konstruktion verweigert (FW X 554). Er meint, man 
habe es bisher nur noch nicht unternommen, die Begriffe von Eigentum, Ver-
kehr und Tausch in aller Schärfe zu durchdenken – und sei so der Möglichkeit 
nicht gewahr geworden, das Wirtschaftsleben aus reiner Vernunft zu leiten. 
Fichte verkennt auch hier den damaligen Diskussionsstand. Die englische 
Ökonomik hatte ihre Theorie dynamischer und Ungleichgewichte produktiv 
verarbeitender Ordnungen ja als Reaktion auf Ansätze entwickelt, die dem 
fichteschen in vielem ähnelten, nämlich als Antwort auf das Scheitern der 
überzogenen planerischen Hoffnungen von Merkantilisten und Physiokratis-
ten. Die britisch-schottischen Ökonomen hatten die Option, rationalistische 
Modelle geschlossener Güterkreisläufe und statischer Handelsgleichgewichte 
zu entwerfen, nicht etwa übersehen, sondern verworfen. 

�2.2.4		 Sozialismus versus Sozialdemokratie

Eine philosophische Bewertung von Fichtes Theorie muss sich natürlich der 
Idee der Freiheit annehmen, um die sich jener Entwurf staatlich gelenkter 
Wirtschafts- und Sozialordnung dreht. Dabei ist zunächst einmal anzuerken-
nen, dass Fichte sehr frühzeitig einige wesentliche Probleme der sich globa-
lisierenden Markt- und Verkehrswirtschaft gesehen und zutreffend als Frei-
heitsprobleme bewertet hat. Mit Recht empört sich ja Fichte über Verhältnisse, 
die Menschen aus ökonomischer Not zum Abschluss von Verträgen bringen, 
die sie ansonsten niemals schließen würden. Das gilt in besonderem Maße, 
wo Menschen durch historisches Unrecht (Kolonialismus, Imperialismus) in 
Situationen geraten sind, die es ihnen nunmehr unmöglich machen, von äu-
ßeren Mächten definierte Rahmenbedingungen zur wirtschaftlichen Teilhabe 
am Weltmarkt zurückzuweisen. Ungerechter Handel ist unfreiheitlich. 

In die Sprache des Sports übersetzt: Wer keine andere Wahl hat, als sich 
durch Preisboxen sein Essen zu verdienen, erkennt mit seinem jeweiligen Auf-

144 | Zum zeitgenössischen Diskussionsstand der Nationalökonomie vgl. den Artikel 

»Political Economy« in der vierten Auflage der Encyclopaedia Britannica, Or, A Dictionary 

of Arts, Sciences, and Miscellaneous Literature, Edinburgh 1810, Bd. 17, S. 106-123; so-

wie den ebenfalls sehr instruktiven, gleichnamigen Artikel in: The Cyclopaedia or: An Uni-

versal Dictionary of Arts, Sciences, and Literature, Philadelphia; New York 1810. Zur Ein- 

ordnung von Fichtes Theorie in den zeitgenössischen Kontext deutscher philosophischer 

Theorien der Wirtschaft vgl. ebenfalls Tetsushi Harada, Politische Ökonomie des Idealis-

mus und der Romantik: Korporatismus von Fichte, Müller und Hegel, Berlin 1989.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit128

tritt im Ring die solchen Boxkämpfen zu Grunde liegenden Regeln zwar als de 
facto geltend, aber deswegen noch lange nicht als fair an. Ähnliches gilt heute 
für viele Entwicklungsländer, die auf eine Teilnahme am Weltwirtschaftsver-
kehr nicht verzichten können, aber darum keineswegs ihre legitimen Interes-
sen im Regelungswerk der World Trade Organization angemessen berücksich-
tigt finden: Dieses Problem erkennt Fichte hellsichtig. Wo keine Weltregierung 
die Weltwirtschaft regelt, definiert nicht selten schiere Macht die terms of 
trade. Handelsverträge aber, die zwischen asymmetrisch gestellten Partnern 
geschlossen werden, perpetuieren nicht selten eben jene wirtschaftliche Un-
freiheit und Not, welche die schwächere Partei zu deren Abschluss nötigen. 
Fichtes diesbezügliche Kritik eines ökonomische Freiheit naiv im »laissez fai-
re« suchenden Liberalismus ist stichhaltig. Freihandel ist daher nur Zug um 
Zug mit dem Aufbau einer Weltwirtschaftsordnung einzufordern, die allen 
Weltbürgern fairen Zugang zum Weltmarkt sichert. 

So stimmig Fichtes Diagnose, so irrig erscheint dagegen sein Therapievor-
schlag. Wer erkennt, dass dezentrale Tauschgeschäfte – unter bestimmten, un-
günstigen Voraussetzungen – Ungerechtigkeit erzeugen oder verschlimmern, 
täte klug daran, den Hebel der Veränderung eher bei jenen ungünstigen Rah-
menbedingungen anzusetzen als zu versuchen, den freien zwischenmensch-
lichen Güter- und Leistungstausch aufzuheben. Allem planerischen Optimis-
mus zum Trotz ahnt auch Fichte, die Bürger könnten versuchen, aus dem von 
ihm fixierten Austauschschema auszubrechen. Dagegen ersinnt er nun zwar 
etliche polizeiliche Kontroll- und Aufsichtsmaßnahmen. Warum aber, so muss 
er sich fragen lassen, würden Bürger einem System entfliehen wollen, welches 
ihnen ihr »vom Staat absolut garantirtes Eigenthum« (FW X 561) ohne jedes 
Marktrisiko zukommen lässt? Warum wollen sie nicht einfach folgsam abwar-
ten, bis ihnen aus staatlicher Hand verlässlich das für ihre Privatautonomie 
Nötige und Zustehende zugeteilt wird? 

Fichte stellt sich diese Frage beiläufig selbst, als er untersucht, warum 
Menschen in und mit schwankenden Währungen handeln (FW X 575). Nie-
mand kann wissen, welche Mengen an Gold und Silber einerseits und welche 
Mengen an dadurch zu erwerbenden Gütern andererseits sich auf dem weiten 
Erdenrund befinden (FW X 575). Anders dagegen die von seinem Vernunfts-
taat kontrollierte Korngeldmenge; diese hat ja eins zu eins die vorhandene 
Kornmenge zu repräsentieren und erhält damit eine stabile Wertgrundlage 
(FW X 571f.). Es erscheint Fichte von daher höchst unvernünftig, dass sich die 
Weltbürger allenthalben auf Handel in nicht fixierbaren, da ihrerseits gehan-
delten Währungen einlassen (FW X 575). Das Ziel eines allseitig ausgegliche-
nen Handelsgeschäfts werde so doch allemal gefährdet, und man begäbe sich 
ständig in Gefahr, das zuvor gehaltene Eigentumsniveau durch unvorteilhaf-
ten Tausch zu vermindern. Fichte kann sich deshalb den auf dem Weltmarkt 
stattfindenden Handel in unstabilen Währungen nicht anders erklären als 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 129

»durch die Noth« der Handelspartner (FW X 576). Müssten sie nicht unter 
Ungewissheit verkaufen, so täten sie es gewiss nicht; tun sie es dennoch, so 
sicherlich gezwungen; er folgert: »Hier ist Gewalt, durchaus nicht Recht. […]. 
Wer gewinnt dabei […]? Wer die Noth Anderer wohl zu berechnen versteht. Alle 
kaufmännischen Spekulationen, was sind sie anders, als Voraussetzungen sol-
cher Noth […]« (ebenda). 

Das Unfreiwillig-Ironische an Fichtes Räsonnement ist sein Versuch, hier 
mit Preisdirigismus aushelfen zu wollen. Denn die meisten Menschen wollen 
sich ja von der ›Notlage‹ eines auf ihrer ganz persönlichen Nutzenschätzung 
beruhenden Güter- oder Devisentauschs ganz und gar nicht abbringen lassen. 
Zum planwirtschaftlichen Glück muss man sie zwingen.145 Fichte verkennt, 
dass nicht nur Verbrecher und Verrückte, sondern auch Durchschnittsbürger 
nicht selten lieber ihrer eigenen Situationsbeurteilung folgen als wohlwollen-
der staatlicher Planung.146 Darüber aber, über jene subjektiven Wertvorstellun-
gen, meinte Fichte sich im Duktus objektiven Wertwissens hinwegsetzen zu 
können. 

Eine spannende Frage wäre daher: Hätte Fichte sich nicht fälschlicher-
weise im Besitz eines unfehlbaren Wertmaßstabes geglaubt, wäre seine Wirt-
schaftstheorie vielleicht anders ausgefallen? Zu welcher Wirtschaftsform hät-
te er unter Verzicht auf die Annahme einer metaphysischen Allwissenheit in 
Wert- und Wirtschaftsfragen geraten? Wie wäre sein Postulat, allen Individuen 
im Namen der Freiheit auch eine angemessene Wirksphäre zu verschaffen, 
unter Bedingungen informationeller Unsicherheit zu realisieren? Hätte es 
dann nicht nahegelegen, die Antwort statt in direktiver Freiheit in Formen re-
kursiver Freiheit zu suchen, in Formen also, welche statt Zwang die Freiheit der 
Individuen selbst zum Mittel der Reform ihrer Lebenswelt machen? Bei Un-
möglichkeit einer absoluten Wertbemessung müsste es ja zu einer Aufwertung 
subjektiver Nutzenschätzungen und zu einer Neubewertung des Marktgesche-
hens kommen. 

Sieht man nämlich die am Markt stattfindenden Tauschbeziehungen nicht 
länger, wie Fichte, lediglich als staatlich zu korrigierenden wirtschaftlichen 
Naturzustand an (FW X 578), so erscheinen Marktpreisbildungen in einem 
neuen Licht. Sie treten nun in Erscheinung als interpersonale Diskurse da-
rüber, was bestimmte Güter den Bürgern etwas, nämlich ihr Geld, wert ist. 

145 | Allein das Geld bleibt im Staate Fichtes ver fügungsoffenes Privateigentum, aber 

auch das nur in engen Grenezen, denn es wird durch die vermögenspolitischen Eingrif fe 

des Staates sowie durch die Ausschließung allen Weltgeldes in seiner individuell 

freisetzenden Wirkung weitgehend beschränkt. Vgl. Willms, Zur Dialektik der Planung, 

S. 123, Anm. 560.

146 | Vgl. Karl Hahn, Staat, Erziehung und Wissenschaft bei J.G. Fichte, München 

1969, S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit130

Dass es sich dabei von Person zu Person und von Situation zu Situation stets 
um unterschiedliche und veränderliche Preisvoten handelt, ist dann nicht nur 
unschädlich, sondern willkommen. Denn eine solche freie und fluktuieren-
de Preisbildung entzieht sich zwar allem planenden Verstand, ist darum aber 
nicht notwendig jeglicher Vernunft zuwider. Subsidiär über den Markt ent-
stehende Allokationen wären eher als außervernünftig anzusehen; sie verlan-
gen nach einer philosophischen Deutung, die nicht alles und jedes in das von 
Fichte favorisierte duale Schema von vernünftig versus vernunftwidrig presst. 
Der am Markt sich herausbildende Tauschwert von Waren und Dienstleistun-
gen ist nicht zwangsläufig trügerischer Schein, sondern lässt sich eventuell als 
notwendige Erscheinung des an und für sich selbst nicht greifbaren Wesens und 
Gebrauchswertes der Dinge und Leistungen ansehen: als ein Wert, der nicht 
durch Vernunft zu bilden, wohl aber – unter bestimmten weiteren Vorausset-
zungen – aus Vernunft zu billigen wäre.

Ein solcher Gesichtspunkt entspricht auch eher den von Kant erarbeiteten 
freiheitlichen Grundlagen der Wirtschaftsphilosophie, auf denen Fichte auf-
zubauen glaubte. Kant definierte den Warenpreis wie folgt: »Preis (pretium) 
ist das öffentliche Urtheil über den Werth (valor) einer Sache in Verhältnis 
auf die proportionirte Menge desjenigen, was das allgemeine stellvertretende 
Mittel der gegenseitigen Vertauschung des Fleisses (des Umlaufs) ist.« (AA 
VI, 289) Für Kant bestimmen also nicht – wie bei Fichte – objektive Selbst
erhaltungskosten, sondern intersubjektive Werturteile den Preis von Waren. 
Sofern dabei die sich am Markt etablierenden Preise nicht unter Bedingungen 
illegitimer Verzerrung zu Stande kommen – eine damals wie heute leider all-
zuoft kontrafaktische Voraussetzung –, so dürfen sie als Auskünfte über ge-
sellschaftliche Wertschätzung gelten. Die wirtschaftliche Freiheit der Bürger 
könnte somit gerade im Marktgeschehen und nicht nur gegen dasselbe zur 
Geltung gebracht werden.

Damit ein solcher preisvermittelter Wertediskurs funktionieren kann, 
müssen allerdings die marktwirtschaftlichen Verfahren im Interesse der Frei-
heit aller Menschen optimiert werden. Bis dahin ist es freilich auch heute noch 
ein langer, mühsamer Weg. Nur wenn der Zugang zum Marktgeschehen fair 
ist und sich das Aushandeln auf allen Seiten ohne Not oder Manipulation voll-
zieht, kann eine Gerechtigkeitsvermutung für die dabei erzielten Vereinbarun-
gen gelten. Nur dann darf angenommen werden, dass mit den Mitteln forma-
ler Fairness auch Ergebnisse substantieller Gerechtigkeit erbracht werden. Auf 
diesen Aspekt, d.h. auf die angemessenen formalen und prozeduralen Voraus-
setzungen freiheitlich-intersubjektiver Wertdiskurse wäre folglich abzustellen, 
um dem fichteschen Ideal einer fairen Weltteilhabe aller zuzuarbeiten. Fichtes 
sozialphilosophischen Zielen wäre also mit einem die Marktfreiheit sowohl af-
firmierenden, wie transformierenden Ordnungs- und Steuerrecht eher gedient 
als mit Preiskontrollen, welche die Marktfreiheit ein für allemal abschaffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 131

Verallgemeinert gedacht fordert ökonomische Freiheit also eher Sozialdemo-
kratie als Sozialismus.

In eine ähnliche Richtung argumentiert Georg Wilhelm Friedrich Hegel 
(1770-1831). Er erkennt ebenfalls in sozialen Missständen handfeste Freiheits-
hindernisse, die dringend aufzuheben sind. So spricht er sich für eine staat-
liche Armenvorsorge und Überwachung der Wirtschaftsordnung aus. Jedoch 
tut er dies vor dem Hintergrund einer prinzipiellen Anerkennung der histo-
risch sich herausgebildet habenden Selbstverständnisse von Individuen und 
Institutionen. Hegel sucht Freiheit in bewährten Formen des Miteinanders 
und in deren Weiterentwicklung zu steigern, anstatt im Versuch, das Wesen 
der Freiheit vom philosophischen Reißbrett aus gänzlich neu zu vermessen. 
Nicht abstrakte philosophische Planung, vielmehr die konkrete Tauglichkeit 
einer Lebensform für autonomes Handeln ist wichtig. Es ist auszumitteln, wo 
und bis zu welchem Grad Institutionen konkreter Freiheit (Familie, Gewerbe, 
Korporationen etc.) zu schützen und zu stärken sind – und inwiefern der Staat 
auch die Pflicht hat, diese zu kritisieren und zu korrigieren. Nicht zufällig wa-
ren es Hegelschüler, die diese Gedanken zur philosophischen Grundlegung 
des subsidiären Sozialstaats ausbauten.147 

Von Hegel führt ein kurzer Weg zu Karl Marx (1818-1883). Die bürgerliche 
Freiheit, an deren Schutz Hegel lag, werde unter kapitalistischen Bedingungen 
zerrieben, so dass zuletzt für jeden Freiheit nur noch zu haben sei in den For-
men von Entfremdung (für Kapitalisten) und Ausbeutung (für das Proletariat). 
Darum wertete Marx als »negativ« nicht nur die fichtesche, sich gegen ihre 
Umwelt wendende Freiheit ab, sondern die bourgeoise Freiheit insgesamt und 
zwar einschließlich all ihrer traditionellen Bezüge – als unfreiwilligen Beitrag 
zur Verstetigung eines alle sittlichen Bindungen untergrabenden und damit 
zutiefst freiheitswidrigen Wirtschaftssystems. Als positives Ideal stellte Marx 
ihr eine Freiheit entgegen, derzufolge alle Menschen auch und gerade öko-
nomisch ihr wahres Wesen, ihre Humanität, realisieren könnten. Das zu rea-
lisierende Wesen des Menschen liegt dabei Marx zufolge nicht im Rücken der 
Geschichte (goldenes Zeitalter, Paradies, Urgemeinschaft usw.) oder auf dem 
tiefsten Grund des menschlichen Daseins (Natur des Menschen, Gotteseben-
bildlichkeit), sondern in der Zukunft: es besteht im Ausgriff auf noch ausste-
hende Formen wirtschaftlicher und politischer Freiheit. Im Namen positiver 
Freiheit wird darum schließlich von Marx zur gewalttätigen Vernichtung be-
stimmter Formen negativer Freiheit aufgerufen: Wie bei Fichte wird bei Marx 
der Zwang zum Realisierungsmittel der Freiheit erkoren, indes nun nicht 
mehr durch paternalistische, sondern revolutionäre Gewalt. 

147 | Vgl. Stefan Koslowski, Die Geburt des Sozialstaats aus dem Geist des deutschen 

Idealismus: Person und Gemeinschaft bei Lorenz von Stein, Weinheim 1989.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit132

Einige Zeitgenossen versuchten, dem moderatere Alternativen entgegen-
zusetzen; etwa Ferdinand Lasalle (1825-1864), der zum Beispiel durch die 
Förderung organisatorischer Gegengewichte wie einer organisierten Arbei-
terschaft den Kapitalismus von innen transformieren oder auch Franz Her-
mann Schulze-Delitzsch (1808-1883), der ihn durch Genossenschaften sowie 
Konsumentenkooperationen zähmen wollte. Ihnen ging es darum, die in der 
Vereinzelung schwachen Individuen durch Assoziierung zu stärken und so 
Ausgleichskräfte zur Macht des Kapitals zu bilden. Solche und weitere koope-
rativ orientierte Gruppierungen des 19. Jahrhunderts suchten zwischen dem 
Planungsdiktat totalisierender Kollektive einerseits und dem umgekehrten Ex-
trem ungeregelt willkürlicher Entscheidungen atomisierter Einzelner anderer-
seits einen »dritten Weg«; einen Weg, welcher zwischen individueller Freiheit 
und sozialer Verantwortung vermittelt. 

Die wohl gediegenste philosophische Ausformung jenes Grundgedankens 
eines Liberalismus der verantworteten Freiheit findet sich indes meines Er-
achtens nicht bei jenen, weithin bekannten, sozialliberalen und sozialdemo-
kratischen Figuren, sondern im Werk des heute eher selten zitierten Philo-
sophen Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832). Die philosophische Idee 
der Freiheit muss sich ihm zufolge mit dem Freiheitsbewusstsein der Bürger 
theoretisch verbinden und praktisch verbünden, um gesellschaftlich zu wir-
ken. Statt im Stile von Fichte und Marx gegen das falsche Bewusstsein des Volkes 
anzuschreiben, will Krause ausgehend vom Bewusstseinsstand seines Publi-
kums philosophieren. Ökonomische Gerechtigkeit sei nicht gegen die freiheit-
liche Markt- und Verkehrswirtschaft durchzusetzen. Krause beabsichtigt eher, 
soziale Gerechtigkeit vermittels wirtschaftlicher Freiheit und Verantwortung 
zu fördern. Krause macht nicht den Zwang zum Mittel der Freiheit, sondern 
die Freiheit selbst. Er führt die Idee der Freiheit über eine kritische Reflexion 
auf ihre Voraussetzungen und Ziele zur Konzeption einer liberalen Ordnung 
aus, die sich selbst fortwährend reformiert – und hebt so den philosophischen 
Liberalismus auf ein neues methodologisches Niveau.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 133

2.3	P artizipative Freiheit  
	 (K arl Christian Friedrich Kr ause)

Der in der anglophonen Welt nahezu unbekannte Philosoph Karl Christian 
Friedrich Krause (1781-1832)148 gilt vielen spanischen und lateinamerikanischen 
Philosophen als der eigentliche Ahnherr nachhaltiger und kontextsensitiver 
Freiheitsphilosophie.149 Obschon in Deutschland die Philosophie Krauses lan-
ge Zeit vernachlässigt wurde, erfährt sie jedoch seit den 1980ern zunehmende 
Beachtung in der Fachliteratur. Ihr wird zum einen hohe ideengeschichtliche 
Relevanz zugesprochen, weil Krause etliche Gedanken vorwegnahm, die spä-
ter für den Deutschen Idealismus insgesamt prägend wurden.150 Zum anderen 
wird zusehends das Bild Krauses als eines Philosophen der zweiten Reihe zum 
Portrait eines Denkers ersten Ranges aufgebessert, dessen Werk keineswegs 
nur für die Vergangenheit, sondern auch für die Gegenwart hohes Inspira-
tionspotential zukommt. 

Ein besonders innovativer Zug Krauses liegt darin, das kantische Projekt 
einer auf Freiheit ausgerichteten Philosophie auch methodologisch konse-
quent umzusetzen: dialogisch, phänomenologisch, diskursiv. Krause gelangt 
so zu einem differenzoffenen Liberalismus, der für die aktuelle Diskussion 
viele Anregungen bereit hält: Am Leitfaden eines auf die ganze Menschheit 
ausgerichteten Denkens bedenkt Krause zu Anfang des 19. Jahrhunderts 
schon die rechtliche Stellvertretung von ungeborenem Leben, Unmündigen, 
Behinderten, entfernt lebenden Völkern und zukünftigen Generationen; er 
spricht sich für globale Ordnungsstrukturen zur friedfertigen Behebung inter-
nationaler Konflikte aus, betont die Bedeutung von nachhaltigem Naturschutz 

148 | Neben Verweisen auf Krause im Werk von Thomas Hill Green und James Lorimer 

findet sich m.W. in der anglophonen Welt nur in MacCauley ein starker Advokat Krauses. 

MacCauley hingegen lässt es dann an Lobpreis Krauses auch nicht fehlen und schildert 

Krause als »one of the best, wisest, most prescient and, in true manliness, one of the 

greatest of human kind« und betrachtet es als großes Unglück, dass Krause nicht 

Fichtes Nachfolger in Berlin wurde, sondern »the compliant and complacent Hegel.« 

Clay MaCauley, »Krause’s 1818 League of Peace«, in: The Advocate of Peace (1894-

1920), 81, No. 2 (1919): 43-48, S. 44. Siehe insgesamt auch: Clay MacCauley, Krause’s 

League for Human Right and Thereby World Peace, Tokyo 1917.

149 | Vgl. Claus Dierksmeier, »Krausism«, in: Susana Nuccetelli, Ofelia Schutte und 

Otávio Bueno (Hg.), A Companion to Latin American Philosophy, 2010.

150 | Vgl. die Studien von Enrique M. Ureña, K.C.F. Krause: Philosoph, Freimaurer, 

Weltbürger: Eine Biographie, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991 und Enrique M. Ureña, 

Philosophie und gesellschaftliche Praxis: Wirkungen der Philosophie K.C.F. Krauses 

in Deutschland, 1833-1881 Stuttgart-Bad Cannstatt 2001 sowie Dierksmeier, Der 

absolute Grund des Rechts.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit134

und plädiert für die umfassende Abschaffung jeglicher religiöser, geschlecht-
licher wie rassischer Diskriminierung – und das alles zu einer Zeit, als der 
vorherrschende Ton sich bekanntlich in den Stimmlagen eines nationalen wie 
sexistischen Chauvinismus gefiel. 

Jene um das Jahr 1800 äußerst untypischen Postulate sind nicht einfach 
die Prophezeiungen eines geheimnisvoll mit der Zukunft in Fühlung stehen-
den Bewusstseins. Sie lassen sich vielmehr stimmig aus Krauses methodo-
logischen Grundüberzeugungen herleiten. Kant hatte ja bereits auf die Selbst-
bezüglichkeit der Freiheitsidee aufmerksam gemacht (vgl. Abschnitt 2.1.1). 
Während Kant die Idee der Freiheit durch einen Bezug auf sich selbst inhaltlich 
fortbestimmte, geht Krause noch einen Schritt weiter und nimmt jene rück-
bezügliche Denkbewegung auch methodisch auf. Krause will alle Personen am 
Zustandekommen der Regeln beteiligen, unter denen sie leben; wo möglich, 
direkt und partizipativ, und wo dies (noch) unmöglich ist, so doch wenigstens 
indirekt und repräsentativ. Aus jenem Ansatz entwickelt Krause eine globale 
Freiheitsethik, deren Potentiale bis heute noch nicht ausgeschöpft sind.

Auffallend ist dabei die Nähe der krauseschen Lehre zu Argumenten, die 
derzeit von Vertretern von »capabilities«-Theorien vertreten werden. Ganz wie 
jene moniert Krause das Versagen der Sozialvertragstheorien angesichts asym-
metrischer Lebensverhältnisse: Wann immer bestimmte Anspruchsgruppen 
(Kinder, Frauen, Behinderte oder auch Tiere) so gestellt sind, dass die Berück-
sichtigung ihrer Interessen nicht im Selbstinteresse rationaler Nutzenmaxi-
mierer liegt, droht die vertragstheoretische Konstruktion zu versagen. Krause 
hinterfragt daher, ob nicht deren Grundannahmen (gesellschaftliche Solidari-
tät über einen Vertrag zum wechselseitigen Nutzenstausch zu legitimieren) 
revidiert werden müssen, und greift damit der heute von Martha Nussbaum 
und Amartya Sen vertretenen Kritik am Kontraktualismus vor. 

Im Detail kann jenen Berührungspunkten im Rahmen dieser Unter-
suchung nicht nachgegangen werden. An besonders eindrücklichen Stellen 
werde ich jedoch diese Parallelen dadurch hervorheben, indem ich in den Fuß-
noten auf entsprechende Fundstellen im Werk Martha Nussbaums verweise. 
Abgesehen von jener systematischen Nähe Krauses zum »capabilities approach« 
mag es auch historische Verbindungslinien gegeben haben, und zwar einerseits 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 135

über Thomas Hill Green und Ernest Baker151 und andererseits über Friedrich 
Fröbel und John Dewey.152 

151 | Amartya Sen studier te in Cambridge (UK) in einem von Ernest Baker beeinflussten 

Umfeld; Baker war Schüler von Thomas Hill Green. Dieser, ein exquisiter Kenner des 

deutschen Idealismus, stand nicht nur sachlich Gedanken Krauses nahe (etwa in 

Bezug auf seinen befähigungsorientier ten Freiheitsbegrif f, seine panentheistische 

Methaphysik und dessen Konzeption eines Weltbürgertums), sondern bezog sich 

gelegentlich auch explizit auf Krause (etwa auf dessen Definition des Rechts als eines 

die Voraussetzungen vernünftiger Selbstbestimmung umgreifenden Anspruchs auf 

Freiheitsermöglichung); vgl. Thomas Hill Green, Peter P. Nicholson und Richard Lewis 

Nettleship, Works of Thomas Hill Green, Bristol 1997, Vol. II, S. 341.

152 | Martha Nussbaum stellt in Fragen der Pädagogik eine Nähe ihrer Konzeption zu 

John Dewey her (zum Beispiel in Nussbaum, Not for Profit S. 18, 60), der seinerseits (in: 

John Dewey, Democracy and Education: An Introduction to the Philosophy of Education, 

New York 1929, S. 207) ausdrücklich und nachdrücklich auf die Werke Friedrich Fröbels 

verweist. Fröbel aber stand mit Krause in direktem Austausch. Zum Verhältnis Fröbel/

Krause vgl. Paul Hohlfeld, »Über Krause und Fröbel«, in: Die Neue Zeit, 3, No. 7 (1874), 

S.  161-182; Ludwig Kunze, Die pädagogischen Gedanken Karl Christian Friedrich 

Krauses in ihrem Zusammenhang mit seiner Philosophie dargestellt, Langensalza 

1911, S. 138-145; Klaus Giel, »Unvorgreifliche Gedanken über die Beziehung zwischen 

Krause und Fröbel«, in: Klaus-Michael Kodalle und Evangelische Akademie Hofgeismar 

(Hg.), Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832): Studien zu seiner Philosophie und 

zum Krausismo, Hamburg 1985, S.  112-123; sowie vor allem Ureña, Philosophie und 

gesellschaftliche Praxis, S.  215ff. Krause und Fröbel lernten einander kennen, weil 

Krause auf einen Aufsatz Fröbels in der Zeitschrif t Isis wohlwollend-kritisch reagier te: 

wohlwollend bezüglich seiner pädagogischen Inhalte, aber kritisch, weil Fröbel seine 

Erziehungsideale als »deutsche« ausgab, wohingegen Krause für »menschheitlich« 

plädier te. Anschließend begann ein Briefkontakt, der allerdings erst intensiver wurde, 

als Fröbel anfing, Krauses Werke zu lesen. Fröbel versuchte sodann, Krause persönlich 

kennenzulernen. Es fand ein Treffen zwischen beiden Lehrern und einigen ihrer Schüler 

statt, das menschlich wie sachlich positiv verlief: die Schulen begannen eine enge 

Kooperation. Das wesentliche Bindeglied wurde Krauses Schwiegersohn Leonhardi, der 

mehr und mehr seine Betätigung im Feld der Fröbelschen Projekte (insbesondere an der 

Fröbel-Schule in Keilhau) suchte (vgl. Ureña, ebenda, S. 298ff.). Es kam zu einer engen 

Zusammenarbeit u.a. auch im Allgemeinen Erziehungsverein (ab 1872). Eine weitere 

Brücke könnte der seitens der krausistischen Institución Libre de Enseñanza propagier te 

Grundsatz der zyklischen Bildung darstellen. Zyklische Bildung steht bei Krausisten für: 

keine Trennung der Lehrinhalte der verschiedenen Altersklassen, keine Abschottung 

der Fächer voneinander, Themenwiederaufnahme und Vertiefung als Standardmodell 

des Lernfor tschritts, Lebensweltanbindung, Wechselbezug der Themen, vernetztes 

Denken; vgl. León Esteban Mateo, El Krausismo, la Institución Libre de Enseñanza y 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit136

Im Folgenden lokalisiere ich zunächst Krauses Denken im Kontext der Phi-
losophie um 1800, stelle dann heraus, inwiefern sein relationales Personalitäts-
konzept und sein qualitatives Freiheitsverständnis ihn antrieben, methodisch 
grundlegend anders vorzugehen als etliche seiner philosophischen Zeit- und 
Zunftgenossen, leite anschließend die zentralen Positionen von Krauses Poli-
tik-, Sozial- und Wirtschaftsphilosophie ab und rücke zuletzt deren Relevanz 
für gegenwärtige Globalisierungsprobleme in den Blick. Dabei wird auch an 
einigen Beispielen aufgezeigt, wie seine Freiheitsphilosophie in Spanien und 
Lateinamerika wirksam wurde. 

2.3.1		 Rezeption, Kontext und Methode

In vielen spanischsprachigen Ländern hat Krauses Philosophie in der politi-
schen Bewegung des krausismo, eines auf soziale Harmonie zielenden Libera-
lismus, praktischen Ausdruck gefunden.153 Über ein halbes Jahrhundert, von 
Mitte der 1860er-Jahre an bis zu seiner Unterdrückung durch Franco Mitte der 
1930er, prägte der krausismo das Verfassungsleben und die politische Kultur 
Spaniens.154 Gleiches gilt für Argentinien und Uruguay, wo seit den 1870ern 

Valencia, Valencia 1990, S. 56ff. Wie schon auf den ersten Blick erkennbar, ähneln jene 

pädagogischen Überlegungen sehr dem von John Dewey ver folgtem (und von Martha 

Nussbaum befürworteten) Programm einer lebenstauglichen und zur demokratischen 

Selbstbestimmung befähigenden Bildung. Francisco Querol Fernández betont zudem 

(in: La filosofía del derecho de K. Ch. F. Krause: con un apéndice sobre su proyecto 

europeísta, Madrid 2000, S. 395) die fest zum Krausismus gehörende Forderung nach 

einer lebenslangen Bildung. Zur Ableitung dieser und weiterer vielfach exportier ter 

Erziehungsgrundsätze der Institución Libre de Enseñanza aus der Philosophie Krauses, 

vgl. Francisco Garrido Domínguez, Francisco Giner de los Ríos, creador de la Institución 

Libre de Enseñanza, Granada 2001, S.  59-64. Mehr zu den politischen Aspekten der 

krausistischen Pädagogik weiter unten.

153 | Zum krausistischen Konzept des »harmonischen Liberalismus«, vgl. Juan José 

Gil-Cremades, »Die politische Dimension des Krausismo in Spanien«, in: Klaus-Michael 

Kodalle (Hg.), Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832): Studien zu seiner Philoso-

phie und zum Krausismo, Hamburg 1985, S. 221-223.

154 | Nicolás Salmerón, Präsident der ersten spanischen Republik, gilt den meisten 

als »exponente de la penetración krausista en la vida pública«, vgl. exemplarisch: Juan 

Terradillos Basoco, »El Institucionalismo y el nuevo enfoque de la Doctrina Penal«, 

in: Álvarez López (Hg.), La Institución Libre de Enseñanza: su influencia en la cultura 

española, Cádiz 1996, S. 80. Carlos Otto Stoetzer weist daraufhin (in: Karl Christian 

Friedrich Krause and His Influence in the Hispanic World, 1998, S.  98), dass nicht 

nur Salmerón, sondern auch der dritte Präsident der spanischen Republik, Castelar, 

krausistisch ausgerichtet war, was nicht ohne Wirkung auf die spanischen Verfassung 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 137

ganze Präsidentengenerationen sich dem krausistischen Denken verschrie-
ben, – bis in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts auch dort Diktatoren das 
Zepter übernahmen und jedweden Liberalismus unterdrückten. Sogleich nach 
dem Ende jener Diktaturen bekannten sich jedoch die ersten erneut demo-
kratisch gewählten Präsidenten jener Länder und die sie stützenden Parteien 
wieder zum geistigen Vermächtnis Krauses. Dies gilt sowohl für den argenti-
nischen Präsidenten Raúl Alfonsín und die zu seiner Amtszeit sehr populä-
re liberale Partei Argentiniens, Unión Cívica Radical (UCR), wie auch für die 
Battle-Familie in Uruguay, aus der schon mehrere Staatspräsidenten hervor-
gegangen sind.

Bis in die 1990er-Jahre hinein glaubte man, die Programmschriften des 
Krausismus seien Eigenschöpfungen der iberischen Kultur. Textanlaysen von 
Enrique Menendez Ureña haben jedoch gezeigt, dass die von Julian Sanz del 
Río, dem Vater des spanischen Krausismus, unters Volk gebrachten Schriften – 
obschon dieser anderes glauben machte – nichts weiter als geschickt arrangier-
te Übersetzungen von Krauses Originalen waren.155 Vor wenigen Jahren legte 
Ureña zudem umfangreiche und penibel recherchierte Studien vor, welche die 
heute noch verbreitete Wahrnehmung von Krause als »vergessener Privatdo-
zent« zurechtrücken. So konnte Ureña zeigen, dass es durchaus so etwas wie 
einen deutschen Krausismus zu Ende des 19. Jahrhunderts gab. Die Ansicht, 
Krauses Werk sei hierzulande gänzlich ungehört verhallt, ist daher zu korri-
gieren.156 

Krause gebührt Beachtung im Kontext der freiheitlich orientierten deut-
schen Philosophie des frühen 19. Jahrhunderts. Damals strebten zahlreiche 
Denker danach, Kants Freiheitstheorie auch auf soziale Fragen anzuwenden. 
Im Wettlauf um die öffentliche Kantnachfolge hatte zunächst Fichte die Nase 
vorn, denn er übertraf viele seiner Mitbewerber durch die systematische Ge-
schlossenheit seines Ansatzes. Krause, obschon er als Musterschüler Fichtes 
galt,157 mochte sich dieser weitverbreiteten Sicht nicht anschließen. Bereits im 
Alter von 22 Jahren legte er einen rechtsphilosophischen Entwurf vor, der nach 
Anlage und Inhalt sowie durch seinen Titel mit Fichtes »Grundlage des Na-
turrechts« konkurrierte. In seiner »Grundlage des Naturrechts« von 1803 warf 

von 1869 blieb (vgl. auch S. 104). Zur krausistisch geprägten Entstehungsgeschichte 

der spanischen Republik vgl. insgesamt: C. A. M. Hennessy und Paul Avrich Collection 

(Library of Congress), The Federal Republic in Spain: Pi y Margall and the Federal 

Republican Movement, 1868-74, Oxford 1962 und John Brande Trend, The Origins of 

Modern Spain, Cambridge, England; New York 1934 (Originalausgabe: 1921), S. 30-49.

155 | Vgl. Ureña, K.C.F. Krause: Philosoph, Freimaurer, Weltbürger, S. 14.

156 | Vgl. ings. Ureña, Philosophie und gesellschaftliche Praxis.

157 | Vgl. Rafael V. Orden Jiménez, El Sistema de la Filosofía de Krause: Génesis y 

desarrollo del Panenteísmo, Madrid 1998, S. 41-56.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit138

Krause in klaren Worten Fichtes Philosophie gravierende strukturtheoretische 
Mängel vor.158 Aus dieser Kritik lässt sich rekonstruieren, wie Krause sich vom 
direktiven Liberalismus Fichtes absetzte und seinen eigenen, partizipativen Li-
beralismus in Stellung brachte.

Fichtes Deduktionen, beklagt Krause, versuchten »durch teleologische 
Scheinbeweise« (NR 236) eine Konkretheit vorzutäuschen, welche aber nur 
eine Philosophie gewinnen könne, die sich – anders als die Fichtes – nicht bloß 
zum Schein auf das Leben der Menschen und ihre Vorstellungen einlasse.159 
Krause wollte daher die alltägliche Weltanschauung – und die für sie typische 
Annahme einer eigenständigen Außenwelt – rehabilitieren (K 5). Anders als 

158 | Zur Textgeschichte und zum geistesgeschichtlichen Hintergrund der Schrif t vgl. 

Wolfgang Forster, Karl Christian Friedrich Krauses frühe Rechtsphilosophie und ihr 

geistesgeschichtlicher Hintergrund, Ebelsbach 2000.

159 | Die Schrif ten von Krause werden mit Bezug auf folgende Siglen zitier t: (AR): 

Abriss des Systemes der Philosophie des Rechtes oder des Naturrechts, Göttingen 

1828; (ERB): Der Erdrechtsbund an sich selbst und in seinem Verhältnisse zum Ganzen 

und zu allen Einzeltheilen des Menschheitlebens, aus dem Nachlass herausgegeben 

von: Georg Mollat, Weimar 1893; (EU): Entwurf eines europäischen Staatenbundes als 

Basis des allgemeinen Friedens und als rechtliches Mittel gegen jeden Angrif f wider 

die innere und äußere Freiheit Europas (1814), herausgegeben von H. Reichel, Leipzig 

1920 (Originalausgabe 1814); (G): Grundlage des Naturrechts, oder philosophischer 

Grundriss des Ideales des Rechts. Erste Abtheilung, Jena 1803; (G II): Grundlage des 

Naturrechts oder philosophischer Grundriss des Ideales des Rechts. Zweite Abtheilung, 

herausgegeben von G. Mollat, Bd. I, Bd. II, Weimar 189f0; (GW): Vorlesungen über 

Grundwahrheiten der Wissenschaft, zugleich in ihrer Beziehung zu dem Leben. Nebst 

einer kurzen Darstellung und Würdigung der bisherigen Systeme der Philosophie, 

vornehmlich der neuesten von Kant, Fichte, Schelling und Hegel, und der Lehre Jacobi’s. 

Für Gebildete aus allen Ständen, Göttingen 1828; (K): Erklärende Bemerkungen und 

Erläuterungen [Kommentar] zu J.G. Fichtes Grundlage des Naturrechts, herausgegeben 

von: Georg Mollat, Leipzig 1893; (LL): Lebenlehre oder Philosophie der Geschichte 

zur Begründung der Lebenkunstwissenschaft, Leipzig, 1904; (Nph): Anleitung zur 

Naturphilosophie. I. Deduction der Natur, II. Anleitung zur Construction der Natur, Jena; 

Leipzig 1804; (NR): Vorlesungen über Naturrecht oder Philosophie des Rechts und des 

Staates, herausgegeben von R. Mucke, Leipzig 1892; (SL): System der Sittenlehre. 

I. Versuch einer wissenschaftlichen Begründung der Sittenlehre. Zweite, vermehrte 

und verbesserte Auflage, II. Abhandlungen und Einzelgedanken zur Sittenlehre, 

herausgegeben von P. Hohlfeld und A. Wünsche, Weimar 1888; (SysI/II): Vorlesungen 

zum System der Philosophie, (Teil I/II), herausgegeben von: Siegfried Plegerl, Breitenfur t 

1981 (Originalausgabe: Göttingen 1828).; (U): Das Urbild der Menschheit, Göttingen 

1851 (Originalausgabe 1811); (VR): Das System der Rechtsphilosophie – Vorlesungen 

für Gebildete aus allen Ständen, herausgegeben von K. A. D. Röder, 1874.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 139

Fichte identifiziert Krause nicht eine Welt, auf die man sich unter anderem 
sittlich-freiheitlich bezieht, mit einer, die eigentlich nur darum existiert, damit 
man sich so auf sie beziehen könne; eine Welt also, die abzüglich ihrer Ver-
zweckung durch menschliche Freiheit weder Sinn noch Eigenwert hat. Folge 
man dagegen Fichtes Sicht, so entstünde ein nicht zu tilgender Dualismus 
zwischen dem Vernünftigen (Freiheit) und dem Vernunftwidrigen (Notwen-
digkeit). 

Krause zufolge fehlt hier ein gegen Vernunft indifferentes Medium von 
nicht schon vernünftiger, aber allein darum noch nicht wider-vernünftiger, 
sondern vernünftig bestimmbarer Sinnlichkeit. Insofern mangele es aber 
an der Möglichkeit, das Ich mit der Natur produktiv zu synthetisieren. Frei-
heitliches Leben trete zwangsläufig in Gegensatz zur Natur, und es resultiere 
»eben die verkehrte Ansicht der Natur, dass sie bloß Hemmung, Widerstand 
sei, nicht aber reelles Leben« (K 5). In einer solchen Theorie muss Freiheits-
tätigkeit in der Natur verkommen zur Forderung nach radikaler Freiheitsver-
wirklichung gegen alles noch nicht Vernünftige – und damit auch gegen die Na-
tur. Daraus resultiere, so Krause, Fichtes philosophische Abtötung der Natur 
zum »Material der Pflicht« (GA I/5, 353) sowie die von Fichte verfochtene, von 
Krause aber scharf kritisierte Abwertung von Tieren und Pflanzen zu an sich 
wertlosen Sachen (GW 455). 

Eine ähnliche Stoßrichtung dokumentieren Einwände gegen Fichtes 
Interpersonalitätstheorie.160 Fichte hatte ja zeitweilig vertreten (vgl. Abschnitt 
2.2.1), dass Freiheit sich durchgängig durch sittliche Selbstbindung als ver-
nünftige Freiheit beweisen müsse, wolle sie nicht ihren Anspruch auf An-
erkennung verwirken. Krause zufolge jedoch kann man die Anerkennung der 
Menschenwürde weder erwirken noch verwirken (K 11). Nicht die stets bedingte 
Wechselseitigkeit faktischer Anerkennung begründet daher das Grundrecht 
aller Menschen, als moralische Vernunftwesen anerkannt zu sein. Vielmehr 
das unbedingte Recht, als Vernunftwesen geachtet zu werden, begründet eine 
absolute Rechtspflicht zur allseitigen Anerkennung. Deshalb fordert Krause in 
direktem Gegensatz zu Fichte: »Behandle auch den als ein vernünftiges We-
sen, der dich als ein unvernünftiges behandelt, der deine Vernünftigkeit nicht 
respektiert.« Selbst, »wenn mich niemand respektiert, so entbindet mich dies 
nicht von meinem Respekt im allgemeinen, auch rechtlich nicht« (K 13f., Herv. 
i.O.). 

160 | Diese Einwände treffen nicht Fichtes spätere Interpersonalitätstheoreme. 

Da Krause ein intimer Kenner der Wissenschaftslehre nova methodo war (von ihm 

stammt die heutigen Druckfassungen zu Grunde liegende Mitschrif t) – und einen ihr 

vergleichbaren Ansatz zu seiner Interpersonalitätstheorie gebrauchte – ist auch nicht 

davon auszugehen, dass dies Krauses Absicht war.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit140

Fichtes Lehre, Rechtsgrund sei die Symmetrie und Wechselseitigkeit der 
Rechtsleistungen, wird zugunsten einer Rehabilitierung der »Urrechte« der 
Persönlichkeit zurückgewiesen (K 29). Die einem jeden Menschen zustehen-
den Freiheiten resultieren demnach nicht aus welchselseitigem Tausch bezie-
hungsweise Vertrag. Man ist anderen Personen zur Ermöglichung ihrer Frei-
heiten nicht nur (hypothetisch) verpflichtet, wenn und sofern man von ihnen 
symmetrische Gegenleistungen erwarten kann.161 Es gibt vielmehr eine (kate-
gorische) Pflicht, jedem Freiheit zu ermöglichen; und diese erstreckt sich auch 
auf durch und durch asymmetrische Verhältnisse (wie etwa auf die Rechte 
zukünftiger Generationen oder von Menschen mit Behinderungen). Nicht das 
quantitativ-maximierende Kalkül von miteinander um Rechte und Vorteile 
schachernder, einander aber ansonsten unverbundener Individuen errichtet 
den Sozialvertrag. Sondern die qualitativ-optimierende Logik eines humanen 
Miteinanders gewährt allen Personen das Recht zu einem selbstbestimmten 
Leben; und dazu gehört, so Krause, auch das Recht, sich autonom in Sozial-
verträgen zu binden.162

Fichtes Lehre, strenge Wechselseitigkeit allein könne Rechtsansprüche be-
gründen, wird von Krause im Übrigen sogar dort zurückgewiesen, wo Tausch- 
und Vertragstheorien naturgemäß als besonders stark gelten: im Rahmen 
privatrechtlicher Verträge. Keinesfalls entstehe Recht allein aus Vertrag. Aus 
einem allen Menschen zustehenden Persönlichkeitsrecht entstehe vielmehr 
erst ein Recht auf Vertragsschlüsse, weshalb nicht der an sich zufällige Wille 
der Parteien den Grund des Rechts, sondern zuerst das Menschenrecht den 
notwendigen Grund zur rechtlichen Privatautonomie liefere. 

Daher kann auch die Gültigkeit des Rechts ursprünglich nicht auf irgend einem Vertrag 

beruhen, weil jeder Vertrag willkürliche Bestimmung des Willens voraussetzt. Willkür 

aber ist eine jede Bestimmung der inneren Freiheit, die ihre Bestimmungsgründe bloss 

aus der wollenden Person als einzelner Person entlehnt. Das Recht gibt vielmehr erst 

selbst dem freien Willen die Sphäre seiner Willkür und berechtigt ihn erst, sich will-

kürlich in den angewiesenen Grenzen zu bewegen. Jeder Vertrag also, wenn er selbst 

161 | Zur Sicht des »capability approach« zum nämlichen Thema vgl. Martha Nussbaum, 

Frontiers of Justice, S. 393f, z.B das folgende Zitat (ebenda, S. 160): »We do not have to 

win the respect of others by being productive. […] Productivity is necessary, and even 

good; but it is not the main end of social life.« Die Suche nach wechselseitigem Vorteil 

sei schlicht ein »wrong account of the primary basis for social cooperation«; (ebenda, 

S. 129).

162 | Vgl. Martha Nussbaum: »We acknowledge, as well, that the kind of sociability 

that is fully human includes symmetrical relations, […], but also relations of more or 

less extreme asymmetry; we insist that the nonsymmetrical relations can still contain 

reciprocity and truly human functioning.« (Frontiers of Justice, S. 160) 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 141

rechtskräftig sein soll, setzt schon das Dasein des Rechts in und durch den Staat vo-

raus, diesen Vertrag schliessen zu dürfen. Kurz: in dem schon hergestellten Staat ist 

es möglich, rechtskräftige Verträge zu schliessen. […] Es ist also ein tiefes und schäd-

liches Missverständniss, alle Rechte, sogar den Staat, und alle Rechtsbefugnisse auf 

Verträge zu gründen, auf sogenannte Grundverträge, die keine Rechtskraft ausser der 

Willkür haben.« (ERB 39f.) 

Selbst rein privatrechtliche Verträge und die mit ihnen einhergehenden Rechts-
bindungen gehen keineswegs, wie Fichte meinte, samt und sonders unter, 
sobald nur eine Seite den Vertrag in irgendeiner Form nicht erfüllt (K 37).  
Wechselseitigkeit kann also erst konkrete Rechte schaffen, sofern sie selbst 
bereits abstrakt ins Recht gesetzt und juristisch dazu ermächtigt ist; eine Ein-
sicht übrigens, die im Einklang mit ständiger positiv-rechtlicher Praxis steht 
und im produktiven Widerspruch zu den zu Ende des 20. Jahrhunderts vor-
herrschenden spiel- und nutzentheoretischen Rekonstruktionen von Recht 
und Gesellschaft (dazu mehr in Kapitel 3).163 

Im gleichen Kontext einer Ablehnung der mechanistisch-wechselseitigen 
Rechtsbegründung greift Krause auch Fichtes Theorie des Notwehrexzesses 
an. Man dürfe keineswegs denjenigen, der einen nur geringfügig schädigt, 
aufgrund des angeblichen Wegfalls jedes juristischen Verhältnisses, nach Be-
lieben traktieren (K 38). Insgesamt sei Fichtes »widerrechtlich bestimmt[es]« 
Strafrecht zurückzuweisen, welches die Zulässigkeit von roher Strafgewalt da-
rin erkennt, dass Menschen durch rechtswidriges Tun ihre Rechtswürde ver-
lören und fortan wie Tiere behandelt werden können (VR 116).164 Krause notiert 
so lapidar wie durchschlagend: 

T h e s i s  ist falsch; denn die angeführte Bedingung [sc.], dass der andere mir gegenüber 

nicht rechtswidrig handelt] ist keineswegs das Fundament der Rechtswürdigkeit, son-

dern die vernünftige Natur [sc. des anderen]. Letztere müsste ausgezogen werden mit 

der einzelnen rechtswidrigen Handlung, dieses aber ist überhaupt unmöglich. […] Also 

ist Fichtes Konsequenzenmacherei ungerecht. (K 46) 

Für Krause ist die »vernünftige Natur« des Menschen die Grundlage seiner 
Freiheit; sie fundiert seine unbedingte Würde und markiert diese als – auch 

163 | Vgl. hierzu die intensive Kritik von Martha Nussbaum am »contractualism« 

schlechthin: »our dominant theories of social contract give us the wrong message. For 

centuries they have been giving us a defective story about why people get together to 

form a society.« (Frontiers of Justice, S. 222f.); siehe auch dieselbe: Creating Capabil-

ities, S. 87. 

164 | Vgl. Köhler, Begründung, S. 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit142

seitens der jeweiligen Personen selbst – unveräußerlich.165 Folglich seien uni-
versale »Weltbürgerrechte« zu proklamieren, die allen Menschen kraft ihres 
Personseins und nicht erst vermittels historischer Staatsformen gewisse Frei-
heiten zuerkennen. Über jene Weltbürgerrechte schreibt Krause:

Sie gebühren mir nicht als Bürger dieser Erde und dieses Staates, sondern als Bürger 

der Welt. Ich kann sie daher nebst dem Rechte auf meinen Leib, als nächste Bedingung 

ihrer Erreichung, meine weltbürgerlichen Rechte, und ihren Besitz mein weltbürgerli-

ches Eigentum nennen; sie sind über allen positiven Zwang erhaben und stehen mit 

unverbrennlichen Zügen im Gesetzbuche der Welt. (G 28) 

Da Krause die Idee der Freiheit nicht nur zum höchsten Inhalt, sondern auch 
zum ersten methodischen Prinzip der Philosophie macht, will er seine Philo-
sophie der Freiheit keinesfalls dem Publikum gebrauchsfertig vorsetzen. Er 
will es vielmehr folgerichtig an deren Konzeption beteiligen. Wenn Freiheits
philosophie befreiend wirken soll, so müssen Zweck und Mittel der Freiheit 
harmonieren. Der Weg der Philosophie hat bereits einen Ausblick auf ihr 
Ziel zu liefern. Krause will seine Leser nicht rhetorisch überwältigen, son-
dern sachlich überzeugen. Deshalb rekurriert er immer wieder auf vorphilo-
sophische Einstellungen sowie alltägliche Empfindungen und bindet diese in 
seinen Gedankengang mit ein. Er sucht nach einer Theorie, welche die ge-
wöhnlichen Anliegen und die tatsächlichen Selbstverständnisse der Menschen 
nicht als unwissenschaftlich zurückdrängt. Es gelte vielmehr, diese klarer 
und widerspruchsärmer, als die von ihnen selbst vertretenen Gedankenfigu-
ren verstehen, rekonstruieren und adressieren zu können; dann würden die 
Menschen der Philosophie gerne Gehör schenken und ihr aus freien Stücken 
folgen. Daher setzt er auf dialogisches Argumentieren, nachvollziehbare Ge-
dankenexperimente und eine auf Probe ihrer empirischen Erklärungskraft hin 
unternommene – falsifikationsoffene – Theoriebildung; kurzum auf Metho-
den, die sich in der akademischen Philosophie erst weit später einbürgerten.166

So konstruiert Krause seit 1803 seine Philosophie zweistrahlig: Zuerst setzt 
er mit einem analytischen Lehrgang ein, der sich an das Alltagsbewusstsein 
richtet. Also fertigt er seine Philosophie in einem als fortlaufende Selbstkritik 
angelegten Doppelgang von analytisch-synthetischen Betrachtungen an: als 
Vermittlungsbewegung zwischen fachphilosophischer Ideen- und alltäglicher 
Gedankenwelt. Die zu aller Theoriebildung unabdingbaren begrifflichen Kons-

165 | Vgl. Martha Nussbaum: »The approach espouses a principle of each person as 

an end. […] The approach, however, considers each person worthy of equal respect and 

regard, even if people don’t always take that view about themselves.« (Creating Capa-

bilities, S. 35)

166 | Dazu ausführlich Dierksmeier, Der absolute Grund des Rechts, Kapitel IV.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 143

truktionen sollen zwischen intellektueller Spekulation und empirischer Erfah-
rung vermitteln in einem Prozess des Denkens, in dem »die Deduktion und 
die Intuition des Gegenstandes, gleichsam sich die Hand bietend und neben-
einander gehend, in die Tiefe schreiten« (SysI 336).167 Zweierlei sei dabei zu 
vermeiden: einerseits die Realitätsferne allein deduktiver Methoden, die sich 
auf bloße Formel- und Begriffswelten zurückziehen; andererseits die ideenlose 
Blindheit rein induktiver sowie die analytische Unschärfe bloß intuitiver Vor-
gehensweisen (SysI 334f.). In betonter Abgrenzung zu zeitgenössischen spe-
kulativen Philosophien stellt Krause klar, keineswegs sei es so, »als wolle der 
konstruierende Philosoph sich für einen Weltschöpfer ausgeben; […] oder als 
getraue sich der philosophierende Geist, die unendlich bestimmte zeitliche In-
dividualität der Dinge, als solche, wissenschaftlich zu deduzieren, zu demons-
trieren, zu konstruieren.« (SysI 337) Eine philosophische Konstruktion soll viel-
mehr lediglich das Bindeglied zuvor geleisteter Intuitionen, Induktionen und 
Deduktionen sein, das diese zur wechselseitigen Kritik und Integration in ein 
Theorieganzes benötigen. Sie ruht daher keiner mystischen Anschauungs- 
oder Vorstellungskraft auf, die gewöhnlichen Menschen nicht zugänglich ist.

Krauses Philosophie macht somit die Voraussetzungen ihrer eigenen kri-
tischen Überbietung namhaft: Die begrifflichen Konstruktionen der Philo-
sophie resultieren aus freier, kreativer Geistestätigkeit: ohne Blaupause und 
Erfolgsgarantien. Krause unterstreicht vielmehr ausdrücklich die Irrtumsfä-
higkeit und Revidierbarkeit aller philosophischen Spekulation. Nur so lasse 
sich vermeiden, dass die Philosophie, wie etwa bei seinem Lehrer Fichte, in-
dem sie von irrigen, aber hermetisch gegen Kritik abgeriegelten Prämissen aus 
ihre Folgerungen zieht, umso abwegiger ausfällt, je konsequenter sie vorgeht 
(SysI 335f.). 

Auch darum wendet Krause sich an seine Leser. An ihrer Erfahrung und 
ihren Einsichten überprüft er immer wieder seine Konstruktionen. Während 
die Philosophen des Deutschen Idealismus bisweilen von der Warte eines »tran-
szendentalen« oder »absoluten« Bewusstseins« auf das »gegenständliche« und 
»verblendete« Bewusstsein schimpften und dessen Einwände prinzipiell als 
intellektuell nicht satisfaktionsfähig zurückwiesen, nimmt Krause dieselben 
ernst. Zwar gibt Krause natürlich nicht automatisch jedwedem gegen seine 
Philosophie vorgebrachten Einwand Recht, aber er nimmt jeden ihm bekann-
ten Einwurf auf und sucht stets, den darin artikulierten Anliegen gerecht zu 
werden. Keine vernünftig vortragbare Kritik liege völlig daneben, glaubt er; 
darum müssen deren jeweils zutreffende Aspekte zunächst erkannt und an-

167 | Vgl. ebenda, S. 322ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit144

erkannt werden. Erst danach dürfe man sich an eine diese Einwände sowohl 
integrierende als auch überbietende Theorie machen.168

In Krauses theoretischer Philosophie zielt dieser Lehrgang darauf, dis-
kursiv nachvollziehbar vom tatsächlichen Kenntnisstand und Einsichtsniveau 
seiner Leser aus Schritt für Schritt zu den benötigten synthetisch-spekulativen 
Lehrgegenständen der Metaphysik überzuleiten. In der praktischen Philoso-
phie wird jener analytische Zugang von den konkreten Moralverständnissen 
der Bürger seiner Zeit her entwickelt. Das heißt: Krause akzeptiert deren Ein-
spruch als Indiz dafür, dass seine philosophischen Konstruktionen noch un-
vollständig (erklärt) oder korrekturbedürftig sind (Nph 84). Auf diese Weise 
wird bei Krause das Publikum vom passiven Objekt der Philosophie zum aktiv 
mitbestimmenden Subjekt. Und so wie an der Wahrheitsfindung in der theo-
retischen Philosophie beteiligt Krause auch im Bereich der praktischen Philo-
sophie die Menschen: durch eine Integration ihrer tatsächlichen Freiheitsver-
ständnisse in die Argumentationsabläufe der Ethik. 

2.3.2		 Freiheit der Natur und des Menschen

In der Philosophie des 19. Jahrhunderts schrumpft die Natur nicht selten zum 
bloßen Objekt menschlicher Werktätigkeit ein. Krause aber sucht menschliche 
Freiheit nicht so sehr in Independenz von, sondern eher in Interdependenz mit 
ihrer Umwelt. Menschen vergewissern sich schließlich ihrer selbst und ihrer 
Freiheit nicht nur in Abgrenzung gegen ihre biologischen und sozialen Kon-
texte, sondern zumeist in ihnen, mit ihnen und durch sie.169 Menschen leben 
in und aus Relationen zu ihrer Um-, Mit- und Nachwelt. Aus diesem relationa-
len Verständnis der Person resultiert ein nachhaltigkeitsorientiertes Freiheits-
verständnis. Klarerweise muss der Mensch die natürlichen Voraussetzungen 
seines Lebens wahren, will er im Akt seiner Freiheit nicht deren Konstitutions
bedingungen negieren (VR 58). Da menschliche Freiheit kontextbezogen exis-
tiert, müsse jedem aufgeklärten Intellekt an der »Schonung, Erhaltung, Förde-
rung des Naturlebens« (NR 135) gelegen sein. Aber mehr noch: Natur sei nach 
ihren eigenen Gesetzen und »in ihrer inneren Freiheit und Absolutheit« (Nph 
82) zu erfassen, fordert Krause. 

168 | Zur Herausbildung von Krauses philosophischem System in Abgrenzung zur 

Metaphysik Fichtes vgl. auch: Stefan Groß, Die Philosophie Karl Christian Friedrich 

Krauses im Kontext des deutschen Idealismus: Vom Bild des Absoluten; Krauses Lehre 

vom Göttlichen und Fichtes Wissenschaftslehre von 1804, Frankfur t 2010.

169 | Vgl. Martha Nussbaum: »We insist that need and capacity, rationality and 

animality, are thoroughly interwoven, and that the dignity of the human being is the 

dignity of a needy enmattered being.« (Frontiers of Justice, S. 278)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 145

Krause nimmt die in allen Lebewesen realisierten Freiheitsgrade, d.h. deren 
Fähigkeit zu selbstbezogenen sowie selbstgesteuerten Aktivitäten, ontologisch 
wie ethisch in seine Philosophie auf170 und schert damit aus dem zeitgenössi-
schen Trend zur anthropozentrischen Abwertung der Natur eindeutig aus (ERB 
36).171 Er verfällt aber auch nicht ins andere Extrem eines biozentrischen oder 
pathozentrischen Denkens, sondern argumentiert anthroporelational: Es gelte, 
dem menschlichen Bewusstsein alle anzuerkennenden natürlichen Grenzen 
nach seinen Kategorien zu vermitteln.172 Eben weil es genau dieser Vermittlung 
auch bedarf, da die Natur nicht nur so oder nur deshalb existiert, dass und da-
mit sie vom Menschen theoretisch sowie praktisch angeeignet werde. 

Um uns in der Natur möglichst adäquat zu situieren, sollten wir streben, 
sie zufolge ihren eigenen Gesetzen und Strebungen zu verstehen. Jedoch lässt 
sich die Natur nicht ortlos auffassen und gewissermaßen aus einem göttlichen 
Blickwinkel beschauen. Auf die Natur muss also zweifach reflektiert werden: 
von menschlicher Warte aus und zugleich mit kritischem Blick auf eben die-
se Perspektive. Wir müssen gleichermaßen festhalten am Anerkennen einer 
nicht immer schon auf den Menschen hin angelegten, in eigener Freiheit le-
benden Natur (ERB 45) und an der Einsicht, dass, soweit wir wissen, allein der 
Mensch genau jenen Eigensinn und Eigenwert der Natur zu evaluieren sucht 
(ERB 36).173 Dass der (von unserem Bewusstsein unabhängig sein sollende) 
Eigenwert der Natur nicht anders als durch unser Bewusstsein taxiert werden 
kann, verhindert unmittelbare Ableitungen normativer Gebote aus Sachverhal-
ten. Biologische Tatsachen können uns bisweilen zwingen, jedoch niemals ver-
pflichten.174 Allein darum schon können biozentrische Theorien – seien ihre 
Motive nun so nobel wie die der deep ecology-Bewegung oder so schäbig wie 
die des Sozialdarwinismus (survival of the fittest) – keinerlei unmittelbare mo-
ralische Geltung beanspruchen. Befunde reichen nicht; wir benötigen Bewer-

170 | Vgl. Martha Nussbaum: »What is relevant to the harm of diminishing freedom is 

a capacity for freedom or autonomy. It would make no sense to complain that a worm 

is being deprived of autonomy, or a rabbit of the right to vote.« (Frontiers of Justice, 

S. 360)

171 | Ernst Bloch spricht sogar von einer »Abschaffung der Natur im Naturrecht des 

deutschen Idealismus«, in: Bloch, Naturrecht, S. 91, vgl. ebenda auch S. 86.

172 | Vgl. zur Position von Martha Nussbaum: Creating Capabilities, S. 161.

173 | Vgl. die ähnlich anthroporelationale Ethik von Martha Nussbaum in Frontiers of 

Justice, S. 355.

174 | Ähnlich argumentiert: Otfried Höffe, »Naturrecht ohne naturalistischen Fehl-

schluss«, in: Otfried Höffe (Hg.), Den Staat braucht selbst ein Volk von Teufeln: Philoso-

phische Versuche zur Rechts- und Staatsethik, Stuttgart 1988, S.24-56, insbesondere 

S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit146

tungen.175. Somit verwahrt sich Krause gegen jene Position, die wir seit George 
Edward Moore (1873-1958) als naturalistischen Fehlschluss bezeichnen.176

Umgekehrt dürfen wir indes auch nicht den normativistischen Fehlschluss 
begehen, moralische Zwecke teleologisch in die Natur hineinzulesen (VR 104). 
Gegen die von der Antike über das Mittelalter bis in die Schulphilosophie des 
18. Jahrhunderts gepflegte Tendenz, das jeweils favorisierte Gute metaphysisch 
dem Wesen des Menschen als eine diesem angeblich inhärente Strebung ein-
zuschreiben, geht Krause ebenso scharf an. Man kommt auf der Suche nach 
ethischen Normen um den selbstkritischen Geist des Menschen und dessen 
Freiheit nicht herum.177 

Gleichwohl sollen die Werte und Ziele der Freiheit nicht beliebig sein. Wer 
auf Freiheit in der Ethik setzt, reduziert Moral nicht notwendigerweise auf 
willkürliche Verabredungen zwischen Vertragsparteien, die ihre Freiheitsräu-
me willkürlich aushandeln, so als erst und allein menschliche Dezision den 
Wesen der Welt irgendeinen Wert verliehe. Weder lässt sich aus der Unerläss-
lichkeit menschlicher Freiheit für die moralische Wertsetzung folgern, dass 
allein Freiheit ein zu achtendes Gut darstellt, noch darf umgekehrt geschlossen 
werden, dass in der Achtung von eigenwertiger Natur unsere Freiheit unter-
geht. Wenn vielmehr Freiheit gerade in dem Bemühen um einen sach- und ver-
hältnisgerechten Welt- und Kontextbezug sich erfüllt, so darf die Konstruktion 
des inhärenten Werts der natürlichen Lebensumwelt weder beliebig, parteilich 
noch unfreiheitlich ausfallen. Eine nicht eben leichte Konstruktionsaufgabe. 

Krause will diese Aufgabe lösen, indem er verschiedene Stufen von Freiheit 
und des Freiheitsbewusstseins in der Natur als Gradmesser für die Relevanz 
nicht-menschlicher Interessen ausweist und diskutiert. Dazu unterscheidet er 
»drei wesentliche verschiedene Stufen der endlichen Vernunftpersönlichkeit« 
und ihnen jeweils zugehöriger Freiheitsgrade (VR 245). Die unterste Form von 
Freiheit liegt bei Individuen, deren Selbststeuerung allein leiblich erfolgt. Die 
nächste Stufe umfasst Personen, die sich bei ihrem Verhalten geistig orientie-
ren, aber nur (pragmatisch) verständig, nicht (moralisch) vernünftig, also nur 
bedingt motiviert, aber nicht unbedingt begründet handeln. Die dritte Frei-
heitsstufe beschreibt jene, die sich zudem ihrer selbst auf reflexiv-philosophi-
sche Weise bewusst werden und von dieser Warte aus ihre Präferenzen kritisch 

175 | Vgl. Martha Nussbaum: »The Capability Approach is not a theory of what human 

nature is, and it does not read norms off from innate human nature. Instead it is 

evaluative and ethical from the star t.« (Creating Capabilities, S. 28).

176 | Vgl. §12 in George Edward Wisser Burkhard Moore, Principia Ethica, New York 

2005 (Originalausgabe: 1903) und ausführlicher William K. Frankena, »The Naturalistic 

Fallacy«, in: Mind, 48, No. 192 (1939): 464-477.

177 | Zum gegenwärtigen Stand der Diskussion vgl. Hilary Putnam, Ethics Without 

Ontology, Cambridge, Massachusetts 2004, S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 147

evaluieren. »Was nun diese drei Stufen der Vernünftigkeit betrifft, so finden 
wir sie von den Menschen dieser Erde alle drei auf gewisse Weise dargestellt.« 
(VR 245)

Krause antizipiert im Zuge dieser Gedanken bereits die später von Ernst 
Häckel (1834-1919) um die Welt getragene These vom Nachbilden der Gat-
tungsentwicklung (Phylogenese) in der Individualentwicklung (Ontogenese): 
Jeder Mensch bilde in seiner persönlichen Entwicklung zunächst »gewisse 
Perioden« des vegetativen und animalischen Lebens nach (LL 118), auf denen 
er allerdings nur mangels Erziehung oder aufgrund von Behinderung stehen-
bleibe. Die meisten Menschen agieren die meiste Zeit ihres Lebens auf der 
zweiten Stufe des Freiheitsbewusstseins, d.h. im Modus selbstbewusster Fi-
nalität. Zum menschlichen Wesen im Vollsinne gehört indes (potentiell) auch 
jene höchste Stufe des Bewusstseins – selbstkritische Freiheit – sowie (aktuell) 
zumeist ebenso ein mehr oder weniger bewusstes Streben danach. 

Darin, in der Möglichkeit einer reflexiven Erfassung des Selbst durch das 
eigene Ich übergreifende Ordnungen und Normen, an welche man sich wis-
sentlich und willentlich bindet, liegt der Wesensunterschied zwischen Tier 
und Mensch. Tiere sind genau dazu nicht imstande, da »sie sich nur nach sinn-
lichen endlichen Antrieben bestimmen, nicht nach den ewigen unendlichen 
Begriffen […]« (VR 172). Wir sehen darum »im Kreise unserer Erfahrung« den 
Menschen zurecht als die einzige Lebensform an (LL 115), der Freiheit im um-
fassenden Sinne zukomme und deshalb auch eine besondere Verantwortung 
sowie eine gewisse ethische Vorrangstellung (AR 183).178 Somit hält es Krause 
weder mit einer biozentrischen Gleichstellung von Mensch und Tier noch mit 
einer anthropozentrischen Abwertung alles nicht-menschlichen Lebens zur 
Verfügungsmasse menschlicher Willkür. 

Die Sonderstellung des Menschen gegenüber Pflanze und Tier gründet sich 
nicht auf aktuelle mentale Leistungen. Im Gegenteil, meint Krause, oft sei der 
phänomenale Unterschied zwischen intelligenteren Tieren und Menschen, die 
in dumpfer Sinnlichkeit verhaftet leben (wollen oder müssen), nicht sonderlich 
groß. Was zählt für den Gattungsunterschied, ist die potentielle Form refle-
xiver Selbstbestimmung: eine sittliche Freiheit, zu der sich allein Menschen 
im Laufe ihres Lebens hin entwickeln (können). Mensch und Tier unterschei-
den sich daher nicht nur graduell voneinander, sondern kategorial. Sie trennt 
eben jene Differenz, die zwischen rein technischer (und mithin umweltlich 

178 | Vgl. Martha Nussbaum: »The species norm is evaluative, as I have insisted; it 

does not simply read off norms from the way nature actually is. But once we have judged 

that a capability is essential for a life with human dignity, we have a very strong moral 

reason for promoting its flourishing and removing obstacles to it. The same attitude to 

natural powers that guides the approach in the case of human beings guides it in the 

case of other animals.« (Frontiers of Justice, S. 347)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit148

bedingter, nur eingeschränkt freier) und moralischer (unbedingt freier) Intel-
lektualität verläuft (NR 136). Und dies macht einen Unterschied »der ganzen 
Wesenheit« aus (LL 338). Anders als das Tier sind geistig und/oder körperlich 
eingeschränkte Menschen gattungsmäßig also reflexiv-autonome Wesen; ihre 
Behinderung hemmt zwar die Artikulation, bedeutet aber keine Privation ihrer 
menschlichen Natur (LL 172).179 

Behinderung zieht darum auch für Krause keinerlei Verlust an Menschen-
würde nach sich (VR 247). Auch hierin markiert Krause eine Trendwende des 
modernen Denkens. Während etliche Philosophen des frühen 19. Jahrhunderts 
Behinderte zum bloßen Gegenstand von Sozialhygiene herabstuften, gelten 
behinderte Menschen Krause niemals nur als passive Objekte des Rechts, son-
dern stets als aktive Subjekte mit unverlierbarer Würde.180 Das Recht auf men-
schenwürdigen Freiheitsgenuss kommt allen Menschen zu, »wie mißgebildet 
und mangelhaft, wie verkümmert, wie krank an Geist und Leib, wie immer 
ins Elend versunken« sie auch sein mögen (LL 180). Um ihrer Menschenwürde 
willen ist die Gesellschaft zur Achtung und Pflege der behinderten Menschen 
verpflichtet (G II 189).181 Behinderte Menschen haben einen Anspruch darauf, 
dass ihnen zum bestmöglichen Freiheitsgebrauch durch andere beziehungs-
weise den Staat verholfen wird (G II 189).182 

179 | »A child with severe mental impairments is actually very dif ferent from a 

chimpanzee, though in cer tain respects some of her capacities may be comparable. 

Her life is lived as a member of the human community and not some other community; 

it is there that she will either flourish or not flourish. The possibilities of flourishing in 

that community are defined around species norms. […] the fact, that their disabilities 

create impediments to species-typical ways of flourishing creates a moral imperative 

for society: such impediments should be treated and cured, where possible, even if the 

treatment is expensive.« (Frontiers of Justice, S. 363f.)

180 | Vgl. Martha Nussbaum: »A focus on dignity is quite dif ferent, for example, from 

a focus on satisfaction. Think about debates concerning education for people with 

severe cognitive disabilities. It cer tainly seems possible that satisfaction, for many 

such people, could be produced without education. […] a focus on dignity will dictate 

policies that protect and support agency, rather than choices that infantilize people and 

treat them as passive recipients of benefit.« (Creating Capabilities, S. 30)

181 | Francisco Garrido zeigt, dass dieser krausistische Gedanken vermittels der 

Rechtsphilosophie von Francisco Giner de los Ríos – die fundamentale Gleichheit der 

Rechtswürde aller wird explizit auch auf den »loco« und den »feto« ausgedehnt – Eingang 

ins spanische Rechtsdenken erhielt; vgl. : Garrido Domínguez, Francisco Giner de los 

Ríos, S. 88.

182 | Vgl. Martha Nussbaum: »We should bear in mind that any child born into a 

species has the dignity relevant to that species whether or not it seems to have the 

»basic capabilities« relevant to that species. For that reason, it should also have all 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 149

Der Anspruch auf gesellschaftliche Unterstützung ist nicht durch Gegen-
leistungen bedingt. Zur Würde eines jeden Menschen gehört, dass ihm sein 
Recht unbedingt geleistet werde. 

Insofern den einzelnen Bürger irgend eine oder mehrere bestimmte unvermeidliche Be-

schränkungen an Leib und Seele treffen, kann er zur Leistung mancher Rechtsforde-

rungen von Natur unfähig sein oder im Verlauf seines Lebens dazu unfähig werden. Der 

ohne Genie Geborene, der Blindgeborene, Taubstummgeborene, von Natur Schwäch-

liche u.s.w. gehört hierher, so auch der durch Krankheit oder mechanischen Schaden 

an Leib und Geist oder an beiden Geschwächte. Da nun, wie bewiesen, der Besitz seiner 

ihm zu leistenden Rechte keineswegs durch seine eigenen Rückleistungen ursprünglich 

rechtlich gegründet ist, sondern vielmehr durch sein jedesmaliges Vernunftbedürfnis, 

so können dergleichen Unglückliche […] durch ihr Unglück in keiner Absicht rechtsunfä-

hig sein oder werden. (G II 149)

Auf dem Wege rechtlicher Stellvertretung steht die Gesellschaft dafür ein, dass 
auch diejenigen Individuen in den Genuss ihrer Rechte kommen, die dies 
nicht selber einfordern (können).183 Krause propagiert dazu eine allgemeine 
Rechtsvormundschaft der Menschheit für alle Einzelnen. Anstatt bestimmte 
Individuen oder Gruppen zu entmündigen, dient dieses Konzept umgekehrt 
dem Schutz vor andernfalls sich einschleichender Entmündigung (etwa: des 
Kindes durch die Eltern, der Frau durch den Mann, der Behinderten durch 
die Gesunden, der Ungebildeten durch die Gebildeten etc.). Aus faktischer Ab-
hängigkeit macht Krause also, anders als etliche Denker vor ihm, keinen Le-
gitimationsgrund für rechtliche Abhängigkeiten, sondern umgekehrt schmie-
det er aus der rechtlichen Gleichstellung aller Personen ein Argument für die 
schnellstmögliche Besserung entwürdigender Lebensformen. 

Jene juristische Vormundschaft soll indes, sofern und sobald möglich, sich 
selbst überflüssig machen (VR 459). Nur in diesem emanzipatorischen Sinne 
ist Stellvertretung auszuüben. In dem Maß, wie etwa ein Kind sich seiner eige-
nen Freiheit angemessen bedienen kann, soll es nicht mehr bevormundet wer-
den; gleiches gilt, mutatis mutandis, für den behinderten Menschen, der immer 
nur partiell, nie total der Leitung, Pflege und rechtlichen Stellvertretung durch 
andere unterfällt (VR 458f.). Befreiung zur Autonomie ist Grund und Grenze 
aller Stellvertretung (NR 155). 

Autonomie ist auch der Leitgedanke bei Krauses Umgang mit der Ver-
schiedenheit der Geschlechter. Diese, erklärt Krause, werde ohnehin zumeist 

the capabilities relevant to the species, either individually or through guardianship.« 

(Frontiers of Justice, S. 347)

183 | So auch: James Lorimer (Hg.), The Institutes of Law: A Treatise of the Principles of 

Jurisprudence, as Determined by Nature, Edinburgh 1872, S. 308.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit150

übertrieben. Inwiefern sie aber tatsächlich besteht, hebt sie keineswegs »die 
allgemeinmenschliche Gleichheit auf, sondern ist nur eine weitere Bestimm-
nis [sic!] daran.« (VR 471) Geschlechtsbedingte Unterschiede können das all-
gemeine Menschenrecht von Frauen und Männern zwar hinsichtlich seiner 
Umsetzung spezifizieren, nicht aber mindern oder beugen. Darum verteidigt 
Krause ganz gegen den Geist seiner Zeit und Gesellschaft die Rechte der Frau-
en mit flammenden Worten.

Man hat im Widerspruch mit aller geistigen und leiblichen und menschlichen Er fah-

rungserkenntnis und Geschichte behaupten wollen, das Weib stehe geistig und leib-

lich auf einer niederen Stufe der Bildung, die Weiber seien nur unvollendete Männer 

[…]. Ebenso ist der Natur und der Bestimmung des Menschen zuwider die Behauptung, 

dass die ganze Bestimmung des Weibes in ihrem Verhältnisse als Mutter erschöpft sei 

und dass die weibliche Hälf te der Menschheit nicht bestimmt sei, am öffentlichen ge-

sellschaftlichen Leben teilzunehmen. Die Geschlechtsfunktion und die sittlichen und 

rechtlichen Folgen derselben (Erziehung der Kinder, Hausstand) heben weder für den 

Mann noch für das Weib die Forderung und die Möglichkeit allgemein menschlicher Bil-

dung und eines vorwaltenden Lebensberufes (in allen Teilen der menschlichen Bestim-

mung) auf. Und was insonderheit die Zeugung, Pflege und Erziehung der Kinder betrif f t, 

so haben daran beide Geschlechter gleichwesentlichen, gleichnotwendigen und, wie 

schon die Vereinähnlichkeit der Kinder zeigt, gleich innigen Anteil und somit als Ver-

nunftwesen gleichbegründete Verpflichtung, obschon der Mutter die besondere Pflicht 

der ersten Ernährung und nächsten leiblichen Pflege im Mutterleibe und nach der Ge-

burt zukommt. Daher muss das ganze Leben des Weibes an sich selbst, auch hinsichts 

des Rechts, so bestimmt werden, dass sie diese ihre allein so zu er füllen mögliche 

Pflicht er füllen kann; […]. (NR 272f.)

Was das gesamte gesellschaftliche Leben und die Partizipation an geistigen 
und dinglichen Gütern angeht, fordert Krause gleiche Rechte für beide Ge-
schlechter.184 Zugleich sieht er spezifische Regeln zum Mutterschutz vor.185 
Krause kreiert also juristische Ungleichheiten, um die fundamentale Gleichheit 

184 | Zum Wirken der Frauenrechtlerin Angelina Carnicer und zum krausistischen 

»feminismo«, vgl. Esteban Mateo, El krausismo, S.  103ff. Siehe dort (S.  126ff.) auch 

über die krausistische Institución para la enseñanza de la mujer in Valencia, die sich 

anschickte, Bildungsdif ferenzen zwischen Mann und Frau auszugleichen, um konkrete 

Chancengleichheit zu erwirken. Vgl. Enrique Menendez Ureña, »Algunas consequencias 

del panenteismo krausista: ecología y mujer«, in: El Basilisco: Revista de Filosofia, 

Ciencias Humanas, Teoria de la Ciencia y de la Cultura, Segunda Epoca, 4, No. 3/4 

(1990): 51-58.

185 | Vgl. Christine Susanne Rabe, Gleichwertigkeit von Mann und Frau: Die Krause-

Schule und die bürgerliche Frauenbewegung im 19. Jahrhundert, 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 151

des Rechts auf freie Selbstbestimmung angesichts divergierender Realisations
bedingungen durchzusetzen.186 

Wie sehr Krause damals eigene Wege geht, zeigt auch sein Eintreten für 
eine autonome Sexualität, die nicht auf die Reproduktionsfunktion reduziert 
werden dürfe (ERB 138) – im direkten Vergleich mit den von Gedanken se-
xueller Eigenständigkeit oder gar einer rechtlichen Emanzipation der Frau 
völlig unberührten Zeitgenossen Johann Gottlieb Fichte (vgl. § 16 Grundlage 
des Naturrechts) und Georg Wilhelm Friedrich Hegel (vgl. § 166 GPhR). Eben-
falls weit über den Horizont seiner Zeitgenossen hinaus gehen Krauses Aus-
führungen zum Schutz der Rechte des noch unmündigen Kindes,187 dessen 
Freiheit und Würde im Zweifel auch gegen die Eltern verteidigt werden müsse 
(G II 189). Die Familie ist dem Recht der Gesellschaft unterworfen und wird 
durch es – inbesondere im Blick auf die Erziehung der Kinder – auch kontrol-
liert. Zum Vergleich studiere man hierzu auch die krass illiberalen Ansichten 
Fichtes (§§ 44f. Grundlage) und Hegels (§ 175 GPhR). Während die Philosophie 
seiner Zeit unumwunden Kinder zum Eigentum ihrer Eltern und Frauen zum 
Besitz ihrer Gatten erklärte und ihnen eigene Freiheitsrechte ganz oder teil-
weise aberkannte, stritt Krause für ihre Autonomie. 

Krauses Theorie humanen Zusammenlebens korreliert Verhaltensnormen 
mit Freiheitsgraden. Die verschiedenen Reifestufen, welche die menschliche 
Freiheit durchschreitet, ziehen unterschiedliche Formen von Verantwortung 
nach sich (LL 127ff.).188 Individuelles Leben beginnt in »sinnlicher Freiheit«, 
die sich kontextdependent an Gewohnheiten und Gebräuchen orientiert (VR 
441). Davon hebt sich eine Stufe »verständiger Freiheit« ab, auf der Individu-
en durch rationale Abstraktion gezielt sich von ihren Kontexten unabhängiger 
machen und etwa ihre subjektive Besonderheit gegenüber der Gemeinschaft 
betonen (ebenda). Jene verständige Freiheit führt zur produktiven Freisetzung 
individueller Vermögen und Energien, aber – ausschließlich gebraucht – auch 
zu Vereinseitigung und Vereinzelung. Korrigiert wird sie durch eine ihr das 

186 | Vgl. Querol Fernández, La filosofía del derecho de K. Ch. F. Krause, S.  317. 

Vergleichbare Argumente finden sich derzeit bei Susan Moller Okin und Jane J. 

Mansbridge, Feminism, Aldershot, England; Brookfield, Vermont 1994. Auch Martha 

Nussbaum argumentiert, alle schematisch gleich zu behandeln, »proves an ally of the 

status quo. In order to put women and men in a similar position with respect to educational 

opportunity in a society that strongly devalues female education, we will have to spend 

more on female education than on male education.« (Creating Capabilities, S. 57)

187 | Vgl. Querol Fernández, La filosofía del derecho de K. Ch. F. Krause, S. 178-183.

188 | Krauses diesbezügliche Ausführungen antizipieren viel von dem, was später von 

Piaget und Kohlberg in empirischen Untersuchungen zur Herausbildung des moralischen 

Bewusstseins von Jugendlichen herausgearbeitet wurde, vgl. Lawrence Kohlberg, Child 

Psychology and Childhood Education: A Cognitive-developmental View, New York 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit152

rechte Maß setzende »vernünftige Freiheit« (ebenda). Diese höchste Stufe der 
Freiheit ermöglicht über bloße Not- und Zweckverbindungen hinausgehende 
Formen des Miteinanders, indem sie Menschen im Namen sittlicher Ziele zu-
sammenführt (ebenda). 

Im Recht auf Freiheit liegt der philosophische Grund der Menschenrechte. 
Sie werden bei Krause als Unterfall einer allgemeineren Theorie von Persön-
lichkeitsrechten behandelt, und also nicht auf den homo sapiens verengt. Sein 
Hauptkriterium sind die essentiellen Freiheitsgrade des Lebens. Pflanzen etwa 
repräsentieren eine Form unbewussten Lebens, die zwar funktionale, intern 
wie extern agierende Selbstbezüglichkeit in Zeit und Raum aufweist, nicht aber 
bewussten Selbstbezug. Der Gedanke der Freiheit jedoch verlangt bewusstes Le-
ben, und dies liegt erst dort vor, wo ein Lebewesen von sich und seiner Umwelt 
weiß. Pflanzen sind daher keine Subjekte, nur Objekte der Freiheitsethik.189 
Insofern findet die in einigen biozentrischen Theorien propagierte ethische 
Gleichrangigkeit von Mensch und Pflanze in Krause keinen Gewährsmann. 

Dass Krause gleichwohl nicht anthropozentrisch argumentiert, zeigt seine 
Tierethik: Bei Tieren liegt stets bewusstes Leben vor. Überdies kommt einigen 
höherentwickelten Arten selbstbewusstes Leben und Personalität zu.190 Solche 
Tiere, erklärt Krause, stehen daher auf einem freiheitsontologisch besonders 
relevanten Rang, »weil wir nämlich annehmen, dass sie sich selbst auf gewis-
se Weise wissen, sich selbst empfinden, und nach sinnlichen Zwecken ihre 
Selbstheit zu erhalten und zu vollenden streben« (VR 172). Ein Blick auf ge-
wöhnliche Haustiere lehrt zum Beispiel, 

dass diese Wesen alles Eigentümliche zeigen, was die unterste Stufe der geistigen Per-

sönlichkeit ausdrückt; sie haben Selbstgefühl, sie empfinden Lust und Schmerz, sie 

haben Vorstellungen und Phantasie, ja sie bestimmen sich nach Gemeinbegrif fen, in-

dem sie überall in verschiedenen Individuen derselben Gattung doch dieselbe Gattung 

wieder erkennen, z.B. jeden Menschen als Menschen unterscheiden, jedes Tier ihrer 

eigenen Gattung auch demgemäß unterscheiden und anwirken. Es sind dies also geis-

tige Wesen […]. (VR 246) 

Während die meisten Denker seiner Zeit Tiere lediglich als Triebautomaten 
ansahen und darum als bloße Sachen der menschlichen Verzweckung über-
antworteten, erkennt Krause Tiere ausdrücklich als Freiheitswesen an.191 Auf-

189 | Vgl. Martha Nussbaum Creating Capabilities, S. 158f.

190 | Ebenso definieren heute Capability Theorien »animals as agents, not receptacles 

of pleasure or pain« (Creating Capabilities, S. 160).

191 | Auch darin ähnelt Krauses Position der von Martha Nussbaum, welche ebenfalls 

nicht nur den Menschen, sondern »a wider range of types of beings who can be free« 

anerkennt (Frontiers of Justice, S. 88). 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 153

grund ihres Selbstbestimmungsvermögens kategorisiert er sie als Personen192 
– und ruft zu ihrem Schutz auf; was in der Geschichtsschreibung der Tier-
rechtsethik bis heute noch nicht zureichend gewürdigt ist.193 

Jedoch stellt Krause Tiere nicht auf eine gleiche Stufe mit menschlichem 
Leben. Vollentwickelte Menschen vermögen es, ihre Grundvermögen refle-
xiv aufeinander auszurichten, d.h. zum einen ihr Fühlen fühlen, ihr Wollen 
wollen, ihr Denken denken, aber zum anderen auch ihr Denken fühlen, ihr 
Fühlen wollen, ihr Wollen überdenken zu können. Mittels dieser reflexiven 
Vermögen kann der Mensch sich autonom kritisieren und lenken (LL 115ff.). 

192 | »Das Recht ist ohne Ansehen der Person. Keine Person hat ein Vorrecht (nimmt 

keiner anderen das Recht vorweg), sondern jede Person hat ihr Recht. Dies gilt 

ebensowohl […] von dem geringsten (qui capere valet, capiat!) Tiere.« (NR 114)

193 | Zu Krauses Zeit gab es zwar vereinzelt tierethische Reflexionen (vgl. insgesamt 

Aaron Garrett et al., Animal Rights and Souls in the Eighteenth Century, Bristol, En-

gland; Sterling, VA 2000). So argumentier ten zugunsten von Tierrechten beziehungs-

weise Rechtspflichten des Menschen gegenüber Tieren etwa: Humphry Primmat (in: A 

Dissertation on the Duty of Mercy and Sin of Cruelty to Brute Animals, London 1776) 

mit der Goldenen Regel, ausgehend von der Leidensfähigkeit des Tieres, Wilhelm Di-

etler basierend auf einer alles Leben durchziehenden Glückseligkeitsontologie (in: 

Gerechtigkeit gegen Thiere, Mainz 1787); Johann Georg Heinrich Feder vollkommen-

heitstheoretisch, (in: »Über die Rechte der Menschen in Ansehung der unvernünftigen 

Tiere«, in: Neues hannovrisches Magazin, 2. Jahrgang (1972), S.  945-960) und Lau-

ritz Smith (in: Über die Natur und Bestimmung der Tiere wie auch von den Pflichten 

der Menschen gegen die Tiere, Kopenhagen 1790) schöpfungstheologisch. Auch sie 

überschritten den zeittypischen Duktus, das menschliche Handeln gegenüber Tieren 

lediglich aus Abneigung gegen Grausamkeit etwas einzuschränken. Doch es gelingt erst 

Krause, Fragen der Tierethik systematisch in die Freiheitsphilosophie der Moderne zu 

integrieren. Das wurde schon zu Ende des 19. Jahrhunderts von Ignaz Bregenzer ver-

merkt, in: Thier-Ethik Darstellung der sittlichen und rechtlichen Beziehungen zwischen 

Mensch und Thier, Bamberg 1894, S. 208. Denn Krauses Ansatz ist phänomenologisch 

überzeugender als nur an der Leidfähigkeit der Tiere interessier te Theorien. Seine Po-

sition nimmt Tiere nicht nur passiv als leidfähig, sondern auch aktiv als freiheitsfähig 

wahr und gleicht darin sehr heutigen Capability Theorien; vgl. die folgende Bemerkung 

von Martha Nussbaum: »Mere sentience is too simple a focus: it neglects the variety of 

animal capacities and activities, and thus certain areas of damage to flourishing that do 

not register as pain.« Aus diesem Grund sei nicht »uncritical nature-worship« am Platz, 

sondern ein »valuational exercise« gefordert (Frontiers of Justice, S. 94). Wer heute auf 

Jeremy Bentham (Stichwort: ›Leidensfähigkeit‹) und Arthur Schopenhauer (›Tiere sind 

keine Sachen‹) als Urahnen gegenwärtiger tierrechtlicher Reflexionen zurückgreif t (vgl. 

etwa Tom Regan, Animal Rights and Human Obligations, Englewood Clif fs, New Jersey 

1989), sollte darum Krause in die Ahnenreihe der Vordernker unbedingt aufnehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit154

Im Unterschied zum Menschen sind Tiere, soweit wir wissen, zu solch selbst-
reflexiver Freiheit und darauf beruhender, genuin sittlicher Finalität nicht im-
stande (NR 149f.); ihnen werden daher Rechte, welche spezifisch jene dritte 
Freiheitsstufe ausgestalten, vorenthalten. 

Sobald man das Tier als ein selbstinniges Wesen betrachtet, was Selbstbewusstsein 

und Selbstgefühl hat, so fordert man, dass der Mensch auch gegen das Tier gerecht sein 

soll. Aber niemand wird von der Gerechtigkeit der Tiere reden, die nämlich die Tiere aus-

üben. Das kommt davon, weil man das Tier nicht für fähig hält, die Idee der Gerechtigkeit 

zu fassen, sich die Gerechtigkeit zum Zweck zu machen. Daher sagt man: der Mensch 

soll der Vormund aller Tiere sein, und betrachtet die ganze Tierheit als unmündig, und 

mit Fug. (VR 205)

Nicht also, weil Tiere ihre Rechte nicht selber einfordern können – das vermö-
gen Kinder, Unmündige und geistig Behinderte oft ebenfalls nicht (NR 149f.) 
–, sondern weil sie ontologisch auf einer niederen Freiheitsstufe existieren, ha-
ben sie einen unterschiedlichen axiologischen Rang. Tieren kommen andere 
Rechte zu als Menschen. Ihre Rechte sind aber nicht schwächer. Sie kommen 
Tieren direkt und mit gleicher Geltungskraft zu wie Menschen Menschenrech-
te. Ebenso wie Menschenrechte gelten Tierrechte unbedingt. Genausowenig 
wie Menschen haben Tiere sich ihre wesensspezifischen Rechte zu erarbeiten; 
eine Wechselseitigkeit der Rechtsleistungen und Unterlassungen ist nicht von-
nöten.194 Ebenso wie für eingeschränkt autonome Menschen (Kinder, Behin-
derte, Senile) ist daher für Tiere ein Vormundschaftsrecht auszuüben, so dass 
»die zeitlich-freien Bedingnisse der Vollführung ihres rein tierischen Lebens 
geleistet werden« (VR 246). Tieren kommt das Recht zu, selbstbestimmt zu 
leben, sofern sie nicht (wie zum Beispiel Raubtiere gelegentlich) dabei höher-
stufige, d.h. menschliche Rechte verletzen (NR 136f.).195 

194 | Ähnlich argumentier t heute Martha Nussbaum, vgl. Frontiers of Justice, 

S. 354-365.

195 | Ein Recht der Tiere, sich selbst zu verwirklichen, erkennt 1892 auch Henry Stephens 

Salt an, in: Animals’ Rights. Considered in Relation to Social Progress, Clarks Summit, 

Pennsylvania 1980 (Originalausgabe: 1892), S.10ff. Gleich Krause erkennt auch Salt 

im Sittengesetz die legitime (von Menschen durchzusetzende) Grenze des tierischen 

Verhaltens; so dass es zu einer Vormundschaft des Menschen über die Tiere kommen 

müsse; ebenda, S.  46. Jedoch beruht die Position Salts auf einer unausgewiesenen 

»anima«-Metaphysik, welche jede für sich selbst bestehende Ganzheit (auch Blumen 

und Kristalle) in eine dem Menschen gleichwertige, quasi-ver tragstheoretische Position 

rückt; vgl. Andreas Flury, Der moralische Status der Tiere: Henry Salt, Peter Singer und 

Tom Regan, Freiburg i.Br. 1999, S. 96ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 155

Was der Mensch als Repräsentant des auf Erden höchsten Freiheits- und 
Autonomiegrads gegenüber seinesgleichen erzwingen darf, zum Beispiel 
die Aufhebung von rechtswidriger Gewalt, darf auch gegen jedes auf nied-
rigerer Freiheitsstufe existierende Lebewesen durchgesetzt werden. Wenn es 
uns erlaubt ist, den geteilten Lebensraum durch Rechtszwang zum Schutz 
der Freiheit aller einzuschränken, so auch den der Tiere, sofern dabei deren 
rechtsfeste Interessen berücksichtigt werden. Wenn der Mensch seine eige-
nen organischen Abfallprodukte (Haare, Nägel etc.) industriell verwerten darf, 
dann ebenso die der Tiere.196 Auch hält Krause es für möglich, dass man tieri-
sche Arbeitskraft »zum Lebenzwecke der Vernunft« nutzt und dazu die natür-
liche Bewegungsfreiheit von Tieren beschneidet (NR 137). Eine solche Nutzung 
verstoße, sofern sie akzeptablen Zwecken dient und das Tier nicht quält, nicht 
automatisch gegen das tierische Freiheitsrecht (VR 246); wir täten Ähnliches 
ja auch mit menschlicher Arbeitskraft.197

Problematisch sind jedoch alle weiterreichenden Rechte. Darf der Mensch, 
der seinesgleichen nicht zum Zwecke des Nahrungserwerbs tötet, Tiere ver-
speisen? Nur dann, meint Krause, sofern »ohne solches die Menschheit auf 
Erden, bis nicht etwa andere Nahrungsmittel ausgefunden werden, nicht be-
stehen könne« (LL 300, Anm.). Eine Rechtfertigung von industrieller Tier-
haltung zu Genussmittelzwecken liefert seine Theorie also nicht. Denn die 
rechtfertigende Bedingung, dass ansonsten menschliches Überleben nicht 
gewährleistet werden könne, liege nur selten vor, meint Krause. Pflanzliche 
Nahrung sei für die meisten Menschen ja in hinreichender Menge und Güte 
zugänglich. Dass man aber ohne äußere Not tierisches Leben zerstört, ist mit 
Krauses Theorie eben gerade nicht zu rechtfertigen, da man so ohne guten 
Grund die natürliche Freiheit der Tiere negiert. 

Obschon Tiere, Krause zufolge, »ein Recht haben auf leibliches Wohlbefin-
den, auf Schmerzlosigkeit, auf die erforderlichen Nahrungsmittel« (VR 246), 
vertritt er nicht, der Mensch müsse es allen Lebewesen dieser Erde recht be-
haglich machen. Im Regelfall wissen ja Tiere selbst für ihr Wohl zu sorgen, 
verschaffen sich Nahrung selbst, vermeiden Qualen usw.; – sie verwirklichen 
ihre natürlichen Rechte also aus eigener Kraft und Freiheit. Wohl aber bringt 

196 | Martha Nussbaum führt einen ähnlichen Gedanken in Bezug auf Erziehung und 

Bildung an: »A good education is sensitive to the individuality of the child, and is not 

rigid and above all not cruel or humiliating, but it does have goals and standards, and 

exacting through respectful discipline is often appropriate in leading children toward 

those goals. Why should we think dif ferently about non-human animals?« (Frontiers of 

Justice, S. 377)

197 | Vgl. auch hier Martha Nussbaum: »The analogue to work rights is the right of 

laboring animals to dignified and respectful labor conditions.« (Frontiers of Justice, 

S. 400)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit156

der menschliche Eingriff in tierische Biosphären Sorgfaltspflichten mit sich 
(LL 117).198 Entnimmt man Tiere ihrem originären Lebensraum oder begrenzt 
diesen und beeinträchtigt ihre eigenbestimmte Selbsterhaltung, so folgt 
eine Pflicht zu artgerechter Haltung und Ernährung auf dem Fuße (NR 136, 
Anm.).199 Dem entspräche, meint Krause optimistisch, auch ein immer weiter 
um sich greifendes »Gefühl der Gerechtigkeit gegen Tiere«, welches aus dem 
menschlichen Gemüt »nicht ausgerottet werden kann« (NR 137).

Das Ziel im Umgang mit tierischen wie menschlichen Personen ist also 
dasselbe: durch stellvertretenden Rechtsschutz ein Optimum an Freiheit zu 
garantieren. In beiden Fällen impliziert dies das Ermöglichen von Freiräumen 
zum individuellen Lebensvollzug. Hinsichtlich menschlicher Sozialverhältnis-
se begrüßt Krause es daher sehr, dass die Ausdifferenzierung der modernen 
Gesellschaft es Individuen stärker erlaubt, persönliche Talente und Vorlieben 
auszuleben und sich somit auf ihre ganz eigene Weise in die Gesellschaft ein-
zubringen. Aber wer die funktionale Ordnung der Gesellschaft fordert, muss 
auch die sektoriale Spezialisierung der Ethik fördern. Eine ausdifferenzierte 
Gesellschaft kann nicht aus einem für alle jederzeit und gleichermaßen ver-
bindlichen Ethos gesteuert werden; sie benötigt die Flexibilität, sich für regio-
nal, professionell, kulturell und personal divergierende Vorstellungen vom 
Guten zu öffnen. Die Ethik der Freiheit ist so zu strukturieren, dass sie die 
Eigenlogiken der unterschiedlichen gesellschaftlichen Subsysteme zugleich 
bereichsgetreu wahrnehmen wie auch systemgerecht ausrichten kann. 

Eine liberale Gesellschaft kann daher nicht aus einer umfassenden Meta-
physik des Guten das Recht ableiten, sondern hat Rechtsnormen an und für 
sich selbst zu rechfertigen, damit diese es den Menschen – allen Menschen 
– ermöglichen, auf ihre je eigene Weise nach dem Guten zu streben. Entspre-
chend unterscheidet Krause einen (auf die Einzelnen zielenden) sittlichen von 
einem (an die Allgemeinheit adressierten) rechtlichen Freiheitsbegriff. Krau-
se erklärt, »die wesentliche Form des menschlichen Lebens selbst ist sittli-

198 | Vgl. Martha Nussbaum: »[…] large numbers of animals live under human’s direct 

control: domestic animals, farm animals, and those members of wild species that are in 

zoos or other forms of captivity. Humans have direct responsibility for the nutrition and 

health care of these animals […]. Animals in the »wild« appear to go their way unaffected 

by human beings. But of course that can hardly be so in many cases in today’s world. 

Human beings pervasively affect the habitats of animals, […][and] our pervasive 

involvement with the conditions of animal flourishing gives us such responsibilities 

now.« (Frontiers of Justice, S. 373f)

199 | Vgl. Martha Nussbaum: »As for the idea that we should leave animals alone when 

they live in »the wild,« this naively romantic naturalism ought to be rejected for today’s 

world. There is no habitat that is not pervasively affected by human action.« (Creating 

Capabilities, S. 162)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 157

che Freiheit, das ist die selbsteigne Wahl des individuell Guten […]« (NR 254). 
Rechtliche Freiheit dagegen bedeutet, dass ein »jeder Mensch ein bestimmtes 
äußeres Gebiet der Erweise seiner sittlich freien Wirksamkeit haben müsse, 
auf welchem Gebiete er dasjenige äußerlich verwirklichen kann, was er mit 
sittlicher Freiheit innerlich als gut erkennt und daher zu verwirklichen ent-
schließt.« (VR 452f.) Rechtliche Freiheit schützt das Potential der vernünftigen 
Freiheit; sittliche Freiheit realisiert es. Die rechtlich zu schützende Freiheit soll 
die sittliche Selbstausrichtung der Individuen ermöglichen, nicht erzwingen. 

Das Recht will Lebenschancen gewähren, die Menschen aber nicht zum 
guten Leben gängeln (G II 166f.). Das Gute soll durch die freie Wahl der Sub-
jekte, nicht durch Zwang in die Welt kommen (VR 304). Deshalb folgt das 
Recht der Maßgabe, »die sittliche Freiheit äußerlich so wenig als möglich zu 
beschränken« (NR 256), damit jene sittliche Freiheit sich so viel als möglich 
ausbilden kann. Erster und vornehmster Inhalt des Freiheitsrechts ist daher 
ein »Erlaubnisgesetz« zum sittlichen Freiheitsgebrauch, das positiv wie nega-
tiv zugleich wirkt: »[Der] die Rechtsbefugnis Habende darf sich dieses seines 
Rechts bedienen oder nicht.« (NR 256) Das Recht verteidigt daher nicht erst 
die dem Ergebnis und der Wirklichkeit nach, sondern bereits die der Anlage 
und Möglichkeit nach sittliche Freiheit (LL 191); und damit auch so manchen 
unmoralischen Freiheitsgebrauch. Jener Spielraum der Freiheit lässt sich nicht 
ohne diese selbst aufheben. »Dieses Gebiet der Macht (der äußeren Freiheit) 
muss aber größer sein als das Gebiet seines bereits gebildeten vernunftge-
mäßen Willens, sonst kann die freie Selbstentfaltung nicht stattfinden.« (VR 
304, Heft) Sittlichkeit, weiß Krause, gedeiht jedoch nur, indem sie sich in und 
durch Freiheit erfährt und erprobt. »Es hat also jeder Mensch und jede Gesell-
schaft von Menschen das Recht auf einen bestimmten äußeren Freiheitskreis.« 
(VR 453) 

Folglich zieht Krause scharfe abwehrrechtliche Grenzen um die persön-
lichen Freiräume der Bürger. Wer sich moralisch an dem unsittlichen Frei-
heitsgebrauch anderer stört, proklamiert er, solle lieber die vorfindlichen Be-
weggründe zur Unmoral reduzieren helfen und durch Anreize zum Guten 
ersetzen, anstatt die Wahlfreiheit seiner Mitbürger zu beschränken (VR 317). 
Denn da Freiheit nicht nur ein Gut unter vielen (d.h. ein Gut erster Ordnung), 
sondern als der oftmals einzige Weg zu diesen Gütern auch ein ihnen über-
geordnetes Gut (d.h. ein Gut zweiter Ordnung beziehungsweise ein Meta-Gut) 
darstellt, darf sie nicht allein um dieser anderen Güter willen eingeschränkt 
werden, sondern ihre etwaige Einschränkung muss stets zugleich im Einklang 
mit ihrer Idee – d.h. im Sinne einer sich vernünftig selbst beschränkenden 
Freiheit – vorgenommen werden (VR 455).

Krause vertritt also keinen (»negativen«) Freiheitsbegriff ohne jegliche Be-
ziehung zum Guten. Unmissverständlich schreibt er: »Freiheit ist nicht plan-
lose Willkür, nicht selbstsüchtiger Eigennutz, nicht zufällige Gesetzlosigkeit.« 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit158

(ERB 9) Aber Krause vertritt auch keinen solchen (»positiven«) Freiheitsbe-
griff, der eine einzige, ganz bestimmte Moral zur Grundlage der Freiheits-
rechte macht. Diese doppelte Distanzierung gelingt ihm, indem er einer struk-
turell-abstrakt, nicht aber einer materiell-konkret auf das Gute ausgerichteten 
Idee der Freiheit den Zuschlag erteilt. So kommt es weder zu einer formellen 
(»negativen«) Unterbestimmung der Freiheitsidee noch zu ihrer substantiellen 
(»positiven«) Überstimmung. 

Krause will der Freiheit des Subjekts bestimmte (sittliche) Zwecke zwar 
nicht über-, wohl aber zuordnen. In seinen Augen wird die Idee des Rechts 
durch Zwecke, denen sich menschliche Freiheit autonom verpflichtet, nicht 
korrumpiert, sondern realisiert. Recht ist für ihn daher mehr und anderes als 
bloße Legitimation und Limitation von Zwang: nämlich ein System der äuße-
ren Bedingungen verantwortlicher Freiheit. Darin besteht die ausgesproche-
ne Nähe der Position Krauses zu heutigen Capabilities-Theorien. Die Idee des 
Rechts wirkt nicht nur negativ-protektiv, sondern auch positiv-produktiv: nicht 
nur als Schutz vor der Läsion von faktisch gegebenen Freiheitspositionen, son-
dern auch als Beitrag zur Schaffung von Befähigungen und Freiheitschancen 
durch Kooperations- und Lebensformen, welche die individuelle wie kollektive 
Zielverfolgung begünstigen.200

Die rechtlich zu gewährleistenden Schutzräume privater Freiheit resultie-
ren mithin nicht aus Gleichgültigkeit gegenüber den konkreten Differenzen 
der sittlichen Ziele der Individuen, sondern aus Respekt vor ihnen. Das ne-
gative Moment von Freiheitsbeschränkung definiert das Recht bei Krause also 
nicht, sondern artikuliert es lediglich. Es ist sekundär zu seiner primär positi-
ven Ausrichtung am Aufbau freiheitlicher Lebenschancen. Wenn Individuen 
ihre Freiheit vernünftig miteinander und füreinander beschränken (im Sinne 
negativer Freiheit), können sie ihre Ziele konfliktärmer verfolgen und besser 
(im Sinne positiver Freiheit) mit den Interessen der Allgemeinheit harmoni-
sieren. Die Schranken des liberalen Rechts bedeuten daher kein quantitatives 
Minus, sondern erreichen ein qualitatives Plus an Freiheit. Krause versteht also 
negative und positive Dimensionen der Freiheit als aufeinander verwiesene As-
pekte einer und derselben Freiheit. Freiheit, indem sie sich sukzessive von an-
fänglicher Dependenz über Stufen privater Independenz zu Formen gezielter 
Interdependenz heraufbildet, bedarf auf allen Stufen ihrer Entwicklung (in je 
unterschiedlichem Maß) sowohl der negativen Freisetzung, ohne die sie ver-
kümmert, als auch positiver Orientierung, ohne die sie verkommt. 

200 | Vgl. dazu die Kennzeichnung ihrer eigenen Theorie durch Martha Nussbaum: 

Capabilities »are not just abilities residing inside a person but also the freedoms or 

opportunities created by a combination of personal abilities and the political, social, 

and economic environment.« (Creating Capabilities, S. 20)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 159

Argumentationslogisch rangiert jedoch die Freiheit zum Guten (›Freiheit-
zu‹) an erster Stelle: Eine Gesellschaft darf ihre Subjekte niemals von einer 
ethischen Lebensführung abhalten, und zu dieser gehört die freie Widmung 
an das Sittliche. Aus dem nämlichen Grund ergibt sich, dass sie die Bürger 
nicht zum guten Handeln zwingen und so deren eigenes Streben pervertie-
ren darf (G II 166f.). Die Person muss sich ihrem jeweiligen Guten zuwenden 
und deshalb auch gegen gutgemeinte Fremdbestimmung verwahren dürfen. 
Darum kommt dem Individuum negative Freiheit (›Freiheit-von‹) zu. Beide 
Freiheiten, die positive, sich zu binden, und die negative, sich zu lösen, stellen 
also nur zwei Seiten derselben qualitativen Freiheit zu moralischer Autonomie 
dar. Nur gemeinsam, nicht isoliert, artikulieren diese Aspekte das Wesen der 
Freiheit. 

Zu den im Namen der Freiheit rechtlich zu schützenden Voraussetzungen 
personaler Freiheit zählt Krause dabei nicht nur die individuellen Grundeigen-
schaften und Grundvermögen, sondern auch das Eingehen von Verbindungen 
mit und zu anderen (natürlichen wie kollektiven) Personen: Es handelt sich um 
ein am Konzept relationaler Personalität ausgerichtetes Persönlichkeitsrecht 
(als Recht erster Stufe). Dem gesellt sich ein Recht auf Recht (d.h. ein Recht 
zweiter Stufe) und auf dessen gesellschaftliche Förderung (als ein Recht drit-
ter Stufe) hinzu. Die universalen Personenrechte sind also selbst-reflexiv auf 
ihre Verwirklichung bezogen; Krause spricht von einem »Rechtsbefähigungs-
recht«, das garantieren soll, daß jedermann »zu seinem bestimmten Rechte 
Fähigkeit gewinne« (VR 260f.).201 Damit antizipiert Krause im Wesentlichen 
schon den Diskussionsstand in der Menschenrechtsdebatte zu Ende des 20. 
Jahrhunderts: Sein Grundrechtsbegriff umfasst Menschenrechte der ersten, 
zweiten und dritten Generation, d.h. sowohl bürgerliche Abwehrrechte, als 
auch politische Partizipationsrechte sowie soziale und kulturelle Teilhaberech-
te.202 

Da Freiheit ohne Ziele degeneriert, nimmt sich Krause auch der Verwirk-
lichungsbedingungen persönlicher Zwecksetzungen – sowohl seitens der ins-
titutionellen Infrastruktur wie der individuellen Befähigungen – an (VR 452f.). 

201 | Ganz ähnlich sehen das Capabilities Theorien heute: »In other words, to secure 

a right to citizens in these areas is to put them in a position of capability to function in 

that area […].« Und dafür reicht es nicht, dass man Bürgern bestimmte Rechte nur auf 

dem Papier zugesteht; man muss ihnen den Zugrif f auf diese Rechte ermöglichen: »they 

really have been given right only if there are effective measures to make truly capable 

of political exercise.« So formulier t das etwa Martha Nussbaum und sie führt weiter 

aus: »[…] to do this involves affirmative material and institutional support«; Frontiers 

of Justice, S. 287.

202 | Vgl. Bård-Anders Andreassen und Stephen P. Marks (Hg.), Development as a 

Human Right: Legal, Political, and Economic Dimensions, Antwerpen, Belgien 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit160

Viel von dem, was heute im Rahmen von Theorien der Befähigungen (capabi-
lities approach) diskutiert wird, findet sich daher schon bei ihm vorgedacht.203 
Für Krause umfasst der Radius eines bestimmten Freiheitsgrundrechts immer 
auch das Recht, sich zu dieser jeweiligen Freiheit zu bilden und die in Rede 
stehende Freiheit selbstbestimmt zu betätigen. Um etwa den eigenen Leib in 
Freiheit zu bilden und zu betätigen, bedarf man gewisser Voraussetzungen, 
beispielsweise einer intakten Lebensumwelt (VR 483). Man muss unbedrängt 
und hygienisch wohnen (VR 498) und Zugang zu Pflege und Behandlung im 
Krankheitsfalle haben. Darum ist »die Gesundheit der Bürger« für Krause eine 
»öffentliche Angelegenheit«, denn ohne sie gerät die entsprechende individuel-
le Freiheit leicht zur Chimäre (G II 169). 

Entsprechend schützen geistige Freiheitsrechte die intellektuelle Ausbildung 
und Betätigung des Menschen. Was hilft es, Gedankenfreiheit zu haben, 
»wenn man aber nicht zur Besinnung kommen, den Geist nicht bilden und 
wissenschaftliche Wahrheit nicht lernen kann« (LL 195)? Auch bedarf es eines 
Rechts auf freie Werktätigkeit – zum Beispiel auf die geistige Werktätigkeit 
der Wissenschaft und die leibliche in der Kunst (G II 125): Deren Realisierung 
»jemandem versagen, heißt, ihm seine Menschenwürde absprechen.« (G II 
117) Ohne ein Mindestmaß an Bildung aber kommt es kaum zu geistiger Frei-
heit, weshalb Krause aus dem primären Menschenrecht auf geistige Freiheit 
ein sekundäres Recht auf Bildungszugang ableitet. Krause schwebt dabei eine 
Pädagogik vor (U 230f.), die den Menschen Schritt für Schritt zur mündigen 
Selbststeuerung befähigt (U 231-235). In einem tertiären Schritt erwägt er, ob 
es, um die Unparteilichkeit der Bildungsinhalte zu sichern, dafür »öffentli-
cher Lehranstalten« bedarf (G II 169), die staatlich finanziert werden (G II 136). 
Andererseits sei auch private Initiative in der Bildung zuzulassen, um eine 
Pluralität der Erkenntnisweisen zu gewährleisten, an der sich die Individuen 
zur Mündigkeit eigenen Urteilens heranbilden können. Deswegen müsse es 
zum Zwecke realer Wissenschafts- und Meinungsäußerungsfreiheit auch un-
zensierte Medien und freie Informationszugänglichkeit geben (ebenda).

Am Beispiel der Bildungspolitik der bis heute existierenden Institución Li-
bre de Enseñanza (ILE) lassen sich Krause Grundanliegen gut verdeutlichen. 
1876 wurde die ILE in Madrid von dem Krausisten Francisco Giner de los Ríos 
ins Leben gerufen, um sowohl kirchlichem wie staatlichem Einfluss auf die 
akademische Lehre auszuweichen und die Bürger Spaniens zur politischen 
Mündigkeit zu bilden.204 Als erste höhere private Lehranstalt Spaniens prägte 

203 | Zum Folgenden vgl. insgesamt die Capabilities Liste von Martha Nussbaum, in 

Creating Capabilities, S. 34f.

204 | Vgl. J. F. Alemparte, »Aufnahme der deutschen Kultur in Spanien. Der Krausismo 

als Höhepunkt und sein Weiterwirken durch die Institución Libre de Enseñanza«, in: 

Klaus-Michael Kodalle (Hg.), Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832): Studien zu 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 161

diese Kultur- und Bildungsstätte über Jahrzehnte die spanische Bildungselite 
(zum Beispiel die berühmte »generación de 98«).205 Bis zu ihrer Schließung 
während der Franco-Ära beeinflusste sie das geistige Leben Spaniens – und 
Lateinamerikas – maßgeblich, indem sie intellektuelle Alternativen zu den 
von Kirche und Staat propagierten Weltanschauungen anbot. Diese Initiative 
machte Schule, beispielsweise im Jahr 1903 in Valencia. Gestützt auf kostenlo-
se Vorlesungen engagierter Dozenten errichteten Krausisten dort eine Univer-
sidad Popular. Da die Bevölkerung oft mangels Vorbildung nicht den Weg zum 
Lehrangebot der Universität fand, wollten die Krausisten Alternativen anbie-
ten. Sie stellten zusätzliche Bildungsangebote bereit, welche ausgewählte, für 
eine mündige Lebensführung relevante akademische Lehrinhalte allgemein-
verständlich aufbereiteten. Insbesondere versuchten sie, durch politische Bil-
dung die Bürger zur Inanspruchnahme ihrer staatsbürgerlichen Freiheiten zu 
befähigen und sie zur aktiven Teilhabe an der damals noch jungen spanischen 
Demokratie zu motivieren.206

Wie in diesen Praxisbeispielen, so ist auch in Krauses Theorie der Über-
gang vom Reich geistiger Bildung auf das Feld intellektueller (nicht selten: 
politischer) Betätigung fließend. So folgen dem Freiheitsrecht auf Bildung zu-
gehörige Betätigungsrechte, welche die Gewissensfreiheit und Denkfreiheit 
schützen (VR 481), die »Duldung oder Toleranz« einer kritischen Öffentlich-
keit gewährleisten (VR 483) und sicherstellen, dass alle Bürger am geistig-
kulturellen Leben ihrer Gesellschaft teilhaben können (VR 483). Auf diesem 
Wege entwickelt Krause aus dem Prinzip der Freiheit nach und nach einen 
Menschenrechtskatalog, der Rechte des Soziallebens (VR 488, 491), einen 
Schutz der Intimität und Exklusivität des Privatlebens (VR 484) sowie Formen 
des freien Wirtschaftens als notwendige Sphäre privatautonomen Entschei-
dens (VR 491) umfasst. 

Eine eingehendere Darstellung der entsprechenden Lehrstücke würde hier 
zu weit führen. Aber der entscheidende Gedanke jener Überlegungen ist noch 
einmal herauszuheben: Krause qualifiziert die Freiheitsidee durch eine Theo-
rie relationaler Persönlichkeit, welche weniger die Independenz als vielmehr 
die Interdependenz des Individuums mit seinen sozialen und natürlichen Um-
welten betont. Entsprechend bezieht Krause das Grundrecht zur freiheitlichen 
Persönlichkeitsbildung auch auf die konkreten Lebens- und Umweltbedingun-
gen individueller Autonomie. So mündet seine Freiheitstheorie schlussendlich, 

seiner Philosophie und zum Krausismo, Hamburg 1985, S. 141 und Gil-Cremades, Die 

politische Dimension des Krausismo in Spanien, S. 235. Zur dabei von den Krausisten 

ver folgten pädagogischen Konzeption vgl. Fn. 152 in diesem Kapitel.

205 | Vgl. Juan López-Morillas, El krausismo español: perfil de una aventura intelectual, 

Madrid 1980 (Originalausgabe: 1958).

206 | Vgl. Esteban Mateo, El krausismo, S. 134ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit162

aufgrund der zentralen Rolle sozialer Interaktionsräume für die Entwicklung 
persönlicher Freiheit, in eine Skizze einer freiheitsdienlichen öffentlichen 
Ordnung. Jene Ordnung gelte es durch emanzipative Interaktionsformen so 
zu strukturieren, dass die Freiheit jedes Einzelnen durch die Freiheit aller an-
deren gefördert werde; dieser Gedanke gibt Krauses Rechts- und Wirtschafts-
philosophie das Ziel vor.

2.3.3		 Privates und öffentliches Interesse

In etlichen Freiheitstheorien besteht ein Konflikt zwischen privatem und öf-
fentlichem Interesse. Dabei schlagen sich die Vertreter negativer Freiheit übli-
cherweise auf die Seite des privaten Interesses und nehmen die Freiheitsidee in 
den Dienst, um jenes Interesse vor Zugriffen der Öffentlichkeit zu schützen: 
Ihnen geht es sozusagen um die Maximierung des Privatwohls. Umgekehrt 
machen sich Vertreter positiver Freiheitstheorien zumeist zu Anwälten des Ge-
meinwohls und erkennen in der öffentlichen eine höherwertige Freiheit, der 
sich das Private unterzuordnen habe. Wie hält es demgegenüber die kraus-
esche Theorie? Was folgt aus Krauses Konzeption von relationaler Personalität 
und seinem auf Interdependenz abstellenden Freiheitsbegriff für die Ordnung 
der bürgerlichen Sphäre und der ihr zugehörigen Rechte (Eigentum, Besitz, 
Verfügung etc.)? 

Hinsichtlich der tierischen Umwelt hatte Krause, wie gesehen, für eine 
nach Freiheitsgraden durchgestufte Ethik der Rücksichtnahme plädiert. Was 
aber soll gelten, wenn der Gegenstand der freien Handlung nicht mehr ein 
seiner selbst bewusstes Tier (mit eigenen Freiheiten und Rechten), sondern 
eine bewusstlose Pflanze oder gar eine leblose Sache ist, denen keine eigene 
Freiheit zukommt? Sind auch dann noch der menschlichen Freiheit Grenzen 
zu ziehen oder kann sie sich nunmehr in ungebremster Willkür gefallen und 
die Welt nach Belieben ausschlachten? Was darf sich die menschliche Freiheit 
gegenüber dem nicht-freiheitlichen Dasein herausnehmen?

Aufgrund der niemals auszuschließenden Möglichkeit, irgendwie, irgend-
wem, irgendwann als Mittel zur Freiheit zu dienen (NR 139), kann nichts 
absolut wertlos sein, so Krause (AR 182). Nachhaltigkeit schützt zukünftige 
Freiheit. Folglich muss die Rechtfertigung, Gegebenes (zer-)stören zu dürfen, 
von den Störern erbracht werden; sie müssen plausibilisieren, dass sie mit 
ihren Vorhaben mehr Freiheit schaffen als vernichten.207 Folglich wird Natur-
nutzung nicht, wie sonst bei liberalen Denkern üblich, erst einmal abstrakt 

207 | Zum Problem der Rechtssubjektivität der Pflanze vgl. die ausführliche Diskussion 

bei Querol Fernández, La filosofía del derecho de K. Ch. F. Krause, S.  227-234. Vgl. 

ebenfalls Martha Nussbaums Position (Frontiers of Justice, S. 94) sowie zur Dif feren-

zierung von Pflanze versus Tier dies., Creating Capabilities, S. 158f.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 163

zugestanden und nachträglich nach Bedarf eingeschränkt. Sondern Krause 
untersagt von vorneherein jede nutz- und zwecklose Naturzerstörung sowie 
alle unverhältnismäßige Naturausbeutung: »Sachen sind zu verbrauchen, d.i. 
durch Gebrauch zu vernichten, a) wenn sie höhere Leb-Wesenheit (ein höhe-
res Gutes und ein höheres Gut) nur unter dieser Bedingung fördern können; 
b) wenn ihr Schaden, den sie höheren Lebwesenheiten zufügen, sonst nicht 
verhindert werden kann.« (NR 144, Anm.)208 Gegenüber traditionellen Frei-
heitsphilosophien vertritt Krause also eine klare Argumentationslastumkehr 
– zugunsten des Unverzweckten. 

Aus dieser qualitativen Vorgabe resultiert der quantitative Radius des le-
gitimen Sachgebrauchs. Gebrauch von Sachen ohne deren Verbrauch oder Ab-
nutzung kann schrankenlos gewährt werden (NR 176). Hinsichtlich mehrfach 
nutzbarer Dinge ist eine Güterabwägung fällig, die zum Beispiel bei der Nut-
zung von Holz ergeben kann, dass man den Gebrauch als »Nutzholz gegen-
über Brennholz« vorziehen sollte (NR 176). Komplizierter wird es, wenn wir 
von Naturprodukten übergehen zu von Menschen hergestellten Objekten. Zwi-
schen »selbstwürdigen Sachgütern«, denen die durch sie dargestellte Freiheit 
innewohnt (Kunstwerke etc.), und bloßen »Nutzgütern« besteht natürlich ein 
wichtiger Unterschied (NR 143). Reine Nutzgüter darf man nicht nur »gebrau-
chen«, sondern auch »verbrauchen« (NR 144), sofern nicht Rechte anderer oder 
der Gesellschaft entgegenstehen (VR 292). Letzteres aber kann der Fall sein 
hinsichtlich von »selbstwürdigen Sachgütern«; d.h. von Objekten, in welche 
berücksichtigenswerte Freiheitsrechte ihrer Gestalter eingegangen sind, was 
insbesondere beim geistigen Eigentum der Fall ist (dazu sogleich mehr). 

Obschon also Sachen prinzipiell zum freien Gebrauch angeeignet und ge-
nutzt werden können, gibt dies augenscheinlich weder ihre Aneignung noch 
ihre Nutzung schrankenloser Willkür anheim. Beide sind vielmehr erst auf 
dem Wege öffentlicher, d.h. politischer Selbstbestimmung zu regeln. Als Fun-
damentalkorrektiv aller Sachaneignung und Sachnutzung fungiert der Gedan-
ke eines menschheitlichen Gemeinbesitzes der Erde.

Vor öffentlicher Verteilung hat kein Individuum auf irgendetwas Nützliches außer auf 

seinen Leib ein geltendes Recht, und nur die öffentliche Zuteilung nach gerechter Eintei-

lung ist die Form, um in den rechtlichen Besitz eines Nützlichen zu gelangen. Wer etwas 

in Besitz nehmen will, muss erst zu dieser Besitznahme durch alle berechtigt sein, so 

auch wer etwas zu bearbeiten gedenkt; […]. Kein Einzelner kann durch einen anderen 

208 | Man kann darin eine Antwort auf die erst später aufgeworfene Frage erblicken, 

wie der Mensch angemessen mit dem ›prometheischen Gefälle‹ umgehen solle, das 

zwischen seinen technischen und seinen prospektiven Fähigkeiten liegt; dazu bereits: 

Günther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen: Über die Seele im Zeitalter der 

zweiten industriellen Revolution, München 1956, S. 267ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit164

Einzelnen in den rechtlichen Besitz irgendeines Nützlichen gesetzt oder aus einem sol-

chen Besitze ver trieben werden. (G II 191)

Krause verweigert damit die etwa von John Locke (1632-1704) propagierte Gü-
teraneignung in Wildwestmanier – man bearbeite Niemandsland und mache 
es sich dadurch zu Eigen. Die Erde ist weder unendlich noch jemals Niemands-
land; sie gehört prinzipiell allen Menschen gemeinsam. Man muss daher stets 
sicherstellen, dass in allen Aneignungsakten das Recht anderer, von der Welt-
teilhabe nicht ausgeschlossen zu werden und eine Wirksphäre für ihre Frei-
heit zu haben, gewahrt bleibt. Das aber kann der Einzelne überhaupt nicht 
gewährleisten, sondern nur eine alle Menschen repräsentierende Rechtsge-
meinschaft. Alle historisch bisher erworbenen Besitzungen können daher nur 
provisorische, nicht ewige Geltung beanspruchen. Sie unterliegen dem Revi-
sionsrecht einer zukünftigen, rechtlich verfassten Menschheit (ERB 108).

Will man jedem Menschen einen Freiheitszugang gewähren, muss man 
sich zwar nicht wie Fichte für eine Gütergleichheit (NR 142) einsetzen, wohl 
aber für eine Gleichförmigkeit der Aneignungsrechte (VR 253). Das Eigentums-
recht hat den individuellen Anspruch auf Sachprivatisierung auszubalancie-
ren mit dem öffentlichen Anliegen eines für alle offenen Zugangs zu Sachen 
als Freiheitsmitteln (VR 511f.). Denn das ist für Krause eben der tiefere, phi-
losophische Sinn des Privateigentums, dass »das Äußere ein Inneres werde, 
dem Inneren gleichgelte, – in die Abhängigkeit von der Freiheit der Rechts-
person gestellt werde« (NR 171). Dem für alle gleichen Recht auf Freiheit ent-
springt und entspricht auch Recht, sich (etwa durch Leistung und Fleiß) von 
anderen zu differenzieren und ungleich zu machen.209 Doch ist nicht jedwede 
Ungleichheit sogleich deshalb schon als Ausdruck von Freiheit zu feiern oder 
als Abdruck individuellen Differenzierungswillens zu huldigen. Wo etwa Un-
gleichheit besteht, weil Chancengerechtigkeit fehlt, herrscht Unfreiheit, und 
diese ist allemal aufzuheben. Auch das ist ein Gebot der Freiheit.

Krause setzt die soziale Dimension des Eigentums weder als der privaten 
vor- noch nachgängig an, sondern erkennt sie als immanent in jener: als inter-
nes Regulativ allen Privatbesitzes, ohne welches jener seine prinzipielle Legiti-
mität einbüßt. In Krauses Sicht wird das Privateigentum vom Gebot der Sozial-
pflichtigkeit nicht behindert, sondern befördert. Es belastet den Eigentümer 
nicht mit unbotmäßigen Pflichten, sondern entlastet ihn davon, von Fall zu 
Fall sein Recht auf die im Privateigentum mitgedachte Exklusion anderer dar-
legen zu müssen. Die konkret sozialgerechte Regulierung privater Eigentümer 

209 | Der Gemeineigentumsgedanke ist bei Krause keinesfalls staatssozialistisch oder 

kollektivistisch-überdehnt zu verstehen, vgl. Wolfgang Vester, Sozialphilosophie und 

Sozialpolitik der deutschen Rechtsphilosophie des XIX. Jahrhunderts: (Krause, Ahrens, 

Röder), Cottbus 1935, S. 36. Näheres dazu unten.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 165

stützt die abstrakte Institution des Privateigentums. Die Freiheit des Eigentü-
mers wird daher durch sozialpflichtige Auflagen im Namen der Freiheit aller 
nicht negiert, sondern affirmiert; sie wird durch die jene Freiheit ermöglichen-
den Gesetze und Steuern verwirklicht, nicht verwirkt. 

Krause hält sich also gleichermaßen fern der Extreme von Besitzindividua-
lismus und Kollektivismus. Weder lässt er sich auf die im Liberalismus des 19. 
Jahrhunderts übliche Engführung oder gar Gleichsetzung, von Freiheit und 
Privateigentum ein, noch erstrebt er Freiheit durch eine Überwindung aller 
Eigentumsverhältnisse. Diese doppelte Distanz erreicht er über einen innova-
tiven Eigentumsbegriff: Eigentum, notiert Krause, kann sich immer nur auf 
Funktionseigenschaften erstrecken. Man kann, genau genommen, zwar (ju-
ristisch) Eigentum an etwas haben, nie aber (ontologisch) Eigentum von etwas. 
So »kann eigentlich nicht gesagt werden: diese Sache ist Eigentum, sondern 
diese an ihr haftende Bedingnis ist Eigentum.« (NR 173) Nicht nur fallen damit 
Besitz und Eigentum auseinander, wie auch im römischen und im deutschen 
Rechtsdenken. Sondern es wird in den Begriff des Eigentums selbst eine für 
die Praxis äußerst folgenreiche Differenz eingeschrieben. 

Die Leistung jener Unterscheidung zwischen ontologischem und juristi-
schem Eigentum ist nämlich, so Krause, das allfällige Missverständnis vom 
»unbedingten Besitz« aufzuheben, samt dem Irrglauben, der Eigentümer 
könne mit seiner Sache tun »was ihm beliebt und gelüstet« (VR 287).210 Das 
alltägliche Verständnis von Rechtseigentum als das Innehaben von Rechten 
ohne Rücksicht auf andere verwechselt das oft gewährte, bisweilen aber auch 
zu verwehrende exklusive juristische Verhältnis eines Eigentümers gegenüber 
Nicht-Eigentümern mit der metaphysischen Beziehung des Subjekts zur Sache. 
Diese kann einem Eigentümer zwar in gewissen juristischen Hinsichten, nie 
aber ontologisch-schlechthin gehören. Kurz: Eigentumsrechte gelten funktio-
nal, nie total. Und ihre Funktion ist Freiheit.

Obschon es ein unbedingtes Recht darauf gibt, überhaupt Eigentum zum 
eigenen freien Gebrauch zu haben, erkennt Krause nur ein bedingtes Recht 

210 | Krause weiß bei seiner Kritik an den hergebrachten Eigentumstheorien (vgl. deren 

Darstellung in: Julius Weiske und Franz Bopp, Rechtslexikon für Juristen aller teutschen 

Staaten enthaltend die gesammte Rechtswissenschaft, Leipzig 1839, S.  146f.) sehr 

wohl, »dass in den meisten Staaten, wie sie jetzt sind, in Ansehung der meisten Besitz-

güter ein unbedingtes Eigentumsrecht gesetzlich ist. Hier kommt es aber nicht darauf 

an zu lehren, was soeben festgesetzt ist, sondern einzusehen, was ewig betrachet ver-

nünftigerweise rechtens ist. Dazu kommt, dass bei der steigenden Ausbildung der Völ-

ker diese rohe Bestimmniss des absoluten Eigentumsrechts immer weniger ausführbar 

wird, dass eine Beschränkung nach der anderen hinzugefügt werden muss, und dass 

man also nach und nach auf das Vernunftprinzip des Eigentums zurückgeführt wird, so 

wie es hier entwickelt wurde.« (VR 287f.)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit166

auf bestimmte Eigentümer und Nutzungsweisen an (NR 173). Eigentümer 
und ihr Gebrauch sind dem Gutdünken ihrer Eigner nur innerhalb gewisser 
Grenzen unterworfen. Zwar sollen Menschen durchaus auch einen Sachbe-
sitz unter »Ausschluss aller anderen Personen« erlangen, um etwa einen Ra-
dius freier, ungestörter Werktätigkeit zu gewinnen. Doch darf der Ausschluss 
anderer dabei niemals zu einem für sich allein gültigen Definitionsmerkmal 
des Eigentumsrechts avancieren. Die Gültigkeit jenes Ausschlusses steht und 
fällt vielmehr mit seiner Funktion, Freiheit zu verkörpern. So bleibt zwar auch 
bei Krause der Umgang mit alltäglichen Gegenständen zumeist der Freiheit 
der Eigentümer überlassen; allerdings nicht, weil ihnen an und für sich ein 
(quantitativ) unbeschränktes Recht zukäme, mit ihren Sachen zu tun, was ihm 
beliebt, sondern weil (qualitativ) jedem Individuum ein bestimmter »Freiheits-
kreis« zugestanden werden muss, in dem es sich frei selbst definiert (VR 452f.). 

Juristisch ausgedrückt: Die Exklusion anderer kann nur als sekundäre 
Rechtsfolge einer primär durch die Rechtsgemeinschaft abgesegneten Bezie-
hung des Eigners auf ein bestimmtes Eigentum wirksam werden (NR 173).211 
Das Recht, andere auszuschließen, konstitutiert nicht das Privateigentum (lat.: 
privare = ausschließen, berauben), vielmehr zieht umgekehrt das Recht auf 
Eigentum bisweilen – aber durchaus nicht immer – bestimmte Ausschluss-
rechte nach sich. Diese theoretische Differenzierung hat handfeste praktische 
Konsequenzen. Sachen sollen ja, gemäß ihrer Grundbestimmung im Lichte 
der vernünftigen Freiheit aller genutzt werden. Daraus folgt nicht nur ein spezi-
fisches Verbot, Sachen sinnlos zu zerstören, sondern auch ein unspezifiziertes 
Gebot, Sachen sinnvoll zu gebrauchen und ihre Nützlichkeit zu optimieren. 
Nur über einen die Freiheitsrechte von individuellem Glied und sozialem Gan-
zem wechselseitig qualifizierenden, also von Grund auf sozialpflichtigen Eigen-
tumsbegriff können die »entgegenstehenden Forderungen der Gütergemein-
schaft einerseits und des strengen (absoluten) Privateigentums« andererseits 
harmonisiert werden (NR 173).212 

Deshalb versündige sich der Besitzindividualismus des klassischen briti-
schen Liberalismus an seinem eigenen Prinzip, an der Freiheit, meint Krause. 
Wenn nämlich Liberale wie Locke die Lehre von den konkreten Erwerbsarten 
als Theorie zur Begründung des abstrakten Rechts auf Eigentum überhaupt 

211 | Vgl. Querol Fernández, La filosofía del derecho de K. Ch. F. Krause, S. 378.

212 | Zum Begrif f des »organischen Eigentums« bei Krause vgl. Julius Kautz (Hg.), 

Theorie und Geschichte der Nationalökonomik, Wien 1858. Kautz stuft Krause selbst 

(ebenda, S. 62ff., 79) und namentlich die Krauseschüler Ahrens (ebenda, S. 83) sowie 

Leonhardi und Tiberghien als früheste Verfechter sozial ausgerichteter Marktwir tschaft 

ein (ebenda, S.  170f.). Ebenso ur teilt: Eugen von Philippovich, Die Entwicklung der 

wirtschaftspolitischen Ideen im 19. Jahrhundert. Sechs Vorträge, Tübingen 1910 auf; 

ähnlich: Vester, Sozialphilosophie und Sozialpolitik, S. 46ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 167

heranziehen, vermengten sie Genese und Geltung des Eigentums: historische 
Etablierung mit systematischer Gültigkeit.213 Ob einseitige Handlungen (Ok-
kupation, Spezifikation und Arbeit) oder mehrseitige Handlungen (Vertrag 
und Gesetz) für den Erwerb besonderer Eigentümer taugen, ist, philosophisch 
besehen, unerheblich für die Frage, ob es überhaupt zu so etwas wie privatem, 
d.h. ausschließendem Eigentum kommen darf (AR 174). Das nämlich folgt 
niemals aus diesen Handlungen selbst, sondern aus der ihnen insgesamt vor-
ausliegenden Rechtfertigung der Eigentumsinstitution. Jedoch jenes allgemeine 
Recht auf Eigentum ist nur durch das Grundrecht der freien Persönlichkeit zu 
legitimieren (VR 512) und nicht, wie besonderes Eigentum, aus bestimmten For-
men des Erwerbs. Alles andere würde das Institut des Eigentums auf wackelige 
Füße stellen, da beispielsweise weder Okkupation und Spezifikation noch Ver-
trag und Gesetz empirisch-universal das Eigentum legitimieren können und 
als bloß hypothetisch unterstellte Geltungsgründe zu rationalen Ableitungs-
problemen führen.

Der Krauseschüler Ahrens ergänzte diesen Gedanken dahingehend, dass – 
entgegen der Sozialvertragstheorie – die benachteiligten Menschen in verarm-
ten Ländern der Unmöglichkeit ihres Subsistenzerwerbs rational wohl kaum 
zustimmen könnten und dass – entgegen der Arbeits- und Okkupationstheorie 
– heute kaum noch Eigentum allein durch Fleiß gewonnen werden kann, da 
fast nirgends mehr ›herrenlose Sachen‹ sich dem Erwerbswilligen zur Okku-
pation oder Bearbeitung anbieten. Wenn heutzutage besitzlose Einzelne un-
erschlossene Erwerbschancen suchen, so sind sie in der Regel darauf angewie-
sen, dass ihnen zunächst Zugang zu Gütern verschafft wird, die sie sodann 
verarbeiten oder veredeln können. Auf jene fundamentale Weltteilhabe aber 
hat jeder Mensch als Person ein Freiheitsanrecht, so Krause.214 Wenn unter 
Beachtung angemessener prozeduraler Regeln das Privateigentum einiger ge-
nutzt wird, um anderen zur Realisierung ihres Persönlichkeitsgrundrechts auf 
Eigentumserwerb zu verhelfen, wenn der Staat also etwa das Eigentum der 
einen besteuert, um anderen den Aufbau des Ihrigen zu ermöglichen, so ist 
dies nicht als Eingriff in die private Eigentumsfreiheit zu beklagen, sondern 
als angemessene Regulierung derselben zufolge eines ihr immer schon imma-
nenten Prinzips zu begrüßen. Vom Prinzip der Freiheit her gedacht bedingen 
statt bekämpfen Sozialstaatlichkeit und Privateigentum einander.

Die Leistungskraft dieser Konzeption eines prinzipiell sozialpflichtigen 
Eigentums zeigt sich besonders am Problem geistigen Eigentums. Die Fra-
ge nach Eigentum an »geistigen Sachen« oder »gegenständlich gewordenen 
Geisteswerken« (VR 252) wurde seiner Zeit bereits eifrig diskutiert: am Exem-

213 | Vgl. Gröschner et al., Rechts- und Staatsphilosophie, S. 131ff.

214 | Vgl. Heinrich Ahrens, Die Rechtsphilosophie, oder, das Naturrecht; auf philo-

sophisch-anthropologischer Grundlage, Wien 1852, S. 462. 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit168

pel des Büchernachdrucks (AR 175, Anm.). Die Lösung des Dilemmas, wie die 
sozialpflichtige Seite des literarischen Allgemeingutes und das Vermögensin-
teresse des Autors daran zu vermitteln sind, führt der Krauseschüler Heinrich 
Ahrens ganz im Sinne seines Lehrers aus: Da das Buch per se ein allgemeines 
Gut darstellt, könne der Verfasser kein absolutes privates, ausschließliches 
Recht darauf haben. Für den seltenen Fall, dass entgegenstehende Interessen 
des Autors überhaupt nicht vorhanden sind, geht ein Text daher unmittelbar 
in Besitz und Gebrauch der Allgemeinheit über. Sind aber, wie im Regelfall, 
solche Interessen anzuerkennen, müssen diese im Sinne des Gedankens frei-
heitsfunktionalen Eigentums bewertet werden. Sofern und solange es keine 
andere gesellschaftliche Subsistenzform für Literaten gibt als den Buchver-
kauf, ist das Vermögensinteresse des Geistesarbeiters angemessen zu berück
sichtigen. Da der Literat ohne die Vermögensaussicht ansonsten anders für 
seinen Lebensunterhalt hätte sorgen müssen und das Buch vielleicht nicht 
geschrieben hätte, hindert zeitlebens und – soweit erbrechtlicher Schutz be-
steht, auch länger – das Recht des Autors den finanziell unabgegoltenen Nach-
druck. Da aber der Verfasser kein absolutes Recht auf den Text, sondern einen 
dadurch erwirtschafteten Anspruch auf Einkünfte hat, seien entschädigungs-
pflichtige Eingriffe, zum Beispiel im Falle besonders sozialerheblicher Texte 
(Forschungsliteratur o.ä.), stets möglich (AR 175). 

Die Details können wir auf sich beruhen lassen; jedenfalls zeigt das Beispiel 
klar: Krause vertritt einen relativen, keinen absoluten Eigentumsbegriff, der das 
Recht zum Besitz nicht aus der singulären Perspektive des Eigentümers, son-
dern vom Blickwinkel universaler Freiheit aus thematisiert. Während andere 
Denker die Sozialbindungen der Eigentumsrechte lediglich als Ausnahmen 
zu einem an sich schrankenlos gedachten Recht behandeln, kann Krause die-
selben Institutionen elegant aus seinem Prinzip freiheitsfunktionalen Eigen-
tums herleiten (VR 287f.). Damit wird der von negativ-liberalen Theorien oft 
ins Prinzipielle gesteigerte Konflikt zwischen Privat- und Allgemeininteresse 
entdramatisiert. Hier geht es Krause zufolge nicht um eine letztlich unlösbare 
quantitative Polarität zwischen privaten und öffentlichen Anliegen, sondern 
um deren Vermittlung anhand eines qualitativen Kriteriums. Dies lautet: Be-
sitz muss in Ausübung und Gebrauch sozialverträglich sein, um geschützt zu 
werden. Eigentum darf also nicht zum Selbstzweck werden, sondern muss als 
Rechtszuschreibung stets erkennbar Mittel zum Zweck der Freiheit bleiben.

Im Regelfall lässt der Staat zwar eine generelle Vermutung angemessenen 
Besitzgebrauchs gelten. Anders ist dies jedoch (präventiv) im Falle zuhöchst 
sozialrelevanter Güter. Krause denkt an die Forst- und Landwirtschaft, deren 
Betrieb nach seiner Ansicht wegen ihrer erheblichen Relevanz für eine nach-
haltige Lebensführung unter öffentlicher Aufsicht stehen sollte. Der Krause-
schüler Heinrich Ahrens denkt ferner darüber nach, wie (reaktiv) im Falle 
offenkundigen sachwidrigen und gemeinwohlschädlichem Missbrauchs aus 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 169

dem Prinzip freiheitsfunktional-sozialpflichtigen Eigentums, Enteignungen 
zu rechtfertigen und zu entschädigen sind.215 Ferner gesteht Krause Nicht-
Eigentümern stets Nießbrauchsrechte zu, wo dies die Menge aller miteinan-
der verträglichen Güternutzungen zum Wohle der Freiheit aller mehren kann. 
Dingliche Rechte am Eigentum anderer wie zum Beispiel Gebrauch, Bewoh-
nen, Wegerecht und Dienstbarkeiten sollen so, trotz fortbestehenden Privat
eigentums, den Zugang zu andernfalls zu schwach genutzten Gütern öffnen. 
Dasselbe leisten verschiedenste Formen des Gemein- und Gesellschaftseigen-
tums (VR 291). Der Grundgedanke ist stets derselbe: Freiheit ist nicht nur der 
Grund des Privateigentums, sondern auch seine Grenze.

Was für das Verhältnis von Personen zu Sachen gilt, überträgt sich ebenso 
auf das Verhältnis von Person zu Person, inspiriert von der Idee einer Freiheit, 
die sich im Kontext ihrer sozialen Einbindungen erfüllt (LL 173). Der Perso-
nenverbund kommt in Krauses Denken nicht künstlich zur Individualexistenz 
hinzu; er stellt vielmehr eine natürliche Form menschlicher Freiheitsverwirk-
lichung dar. Man muss und sollte daher nicht, wie es moderne Spieltheoretiker 
und Kontraktualisten zu tun pflegen, Familien, Vereine und Gesellschaften 
sekundär aus den Interessen eines primär als für sich bestehend gedachten 
Individuums herleiten. Sozialvertragstheorien behandeln fälschlich als emer-
gent, was essentiell ist. Sozialität aber ist nicht kontingent, sondern konstitutiv 
für den Menschen. Denn es ist, schreibt Krause, gar »keine […] Geselligkeit der 
Menschen möglich, ohne dass sie schon […] als Menschen überhaupt gesellig 
sind.« (U 79)216 

Der Mensch kann, anders als das Tier, Bindungen aus freien Stücken ein-
gehen sowie freiwillig wieder lösen. Menschen benötigen einander keinesfalls 
nur zum Nutzentausch und zur wechselseitigen Mängelbeseitigung. Sie ver-
einigen sich auch zu edleren Zwecken.217 Über die wechselseitige Defizitkom-
pensation hinaus streben sie die Vervollkommnung ihrer selbst und ihrer Um-
welt an, um sie in eine immer freiheitskonformere Lebenswelt zu veredeln (LL 

215 | Ahrens, Rechtsphilosophie, S. 467ff.

216 | Auch Martha Nussbaum vertritt einen relationen Begrif f der Person, zu dem 

konstitutiv das Merkmal der Sozialität gehört; sie grenzt sich ebenso wie Krause von den 

apolitischen Modellen der Kontraktarier ab und bestimmt die »idea of the human being 

as ›by nature‹ political« (Frontiers of Justice, S. 86) und stellt klar, dass der Begrif f der 

Person »the ideas of a fundamental sociability and of people’s ends including shared 

ends« einschließt (ebenda, S.  86), mit der Folge: »The good of others is an important 

part of one’s own scheme of goals and ends« (ebenda, S. 91).

217 | Ebenso streitet Martha Nussbaum gegen die »very fundamental idea of classical 

liberalism, namely that the goal and raison d’être of social cooperation is mutual 

advantage« (Creating Capabilities, S. 150).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit170

149).218 Geselligkeit entsteht – damaligen Sozialvertragstheorien wie heutigen 
Spieltheorien zuwider – nicht allein durch die unvermeidliche Koexistenz von 
»charakterlosen Vernunftpersonen«, sondern gerade auch durch freigewählte 
Kooperation und Kollaboration von »charaktervollen Personen« (ERB 41). Die 
Theorie der Freiheit darf daher Personenverbindungen nicht lediglich als Insti-
tutionen zur Befriedigung niederer und zwingender Bedürfnisse rekonstruie-
ren. Sie muss sie auch als Verbünde zur freiwilligen Wertschöpfung begreifen. 
Gerade auch die das materielle Dasein überschießenden Momente eines freien 
Geselligkeitsverlangens sind zu würdigen: der Hang zu kulturvermittelter 
Selbststeigerung, symbolischer Kommunikation und spiritueller Kontempla-
tion, sowie der Wunsch zu vereintem, sittlichen Engagement im Dienste der 
Freiheit und Würde anderer.219

Krauses Sozialphilosophie misst daher Personenvereinigungen größte Be-
deutung bei. Institutionen – wie beispielsweise solche, die sich der Pflege von 
Kunst, Wissenschaft und Religion (LL 198) widmen – drücken in ihren Zielen 
und in den dieselben fördernden Lebensformen die Idee der Freiheit aus. Sie 
liefern der Gesellschaft Muster herrschaftsarmer Vergemeinschaftung und 
verantwortlicher Selbstbindung. Auch wenn Organisationen im Rahmen ihrer 
Mission die Freiräume ihrer Mitglieder mitbestimmen und einschränken, 
kann dies als (qualitative) Verwirklichung, nicht als (quantitative) Verengung 
von Freiheit begriffen werden (U 318ff.), sofern sie in ihren Verfahren und Zie-
len auf persönlicher Freiheit aufbauen, innere und äußere Offenheit bieten, 
demokratisch verfasst sind usw. Krauses Freiheitsidee wirkt somit zugleich re-
kursiv und prozedural: Was die interpersonale Institutionalisierung von Frei-
heit legitimiert, limitiert sie auch. Vergemeinschaftung ist nicht Selbstzweck, 
sondern soll Individuen helfen, ihre Freiheit zu betätigen und zu bestätigen. 
Illiberale Kollektive sind Krauses Sache daher nicht.

Das Thema, wie individuelle Freiheit durch kollektive Freiheit komplemen-
tiert und komplettiert wird, entwickelt Krause mit viel Liebe zum soziologi-
schen Detail ausgehend von der Familie, über weitere Sozialverhältnisse (Ge-
meinde, Stadt) und schließlich im Ausgriff auf substaatliche und staatliche, 
zwischenstaatliche und überstaatliche Ordnungen, ja die ganze Welt. Jene »in-
nere Geselligkeit« des Menschen führt, Krause zufolge, letztlich auf die Idee 

218 | Nochmals der Vergleich mit Martha Nussbaum: sie erstrebt eine »gradual 

formation of an interdependent world in which all species will enjoy cooperation and 

mutually supportive relations. Nature is not that way and never has been. So it calls, in 

a very general way, for the gradual supplanting of the natural by the just.« (Frontiers of 

Justice, S. 399f.)

219 | So konstatier t auch Martha Nussbaum, der Zweck von »social cooperation is not 

to gain an advantage; it is to foster the dignity and well-being of each and every citizen« 

(Frontiers of Justice, S. 202).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 171

der »Einen Menschheit«, der – dem Begriffe nach – alle Personen, nah und 
fern lebende Menschen, gegenwärtige genauso wie zukünftige Generationen 
an- und zugehören (U 72). Je mehr ein Mensch sich in seinem Sinnen und 
Trachten an dieser Idee ausrichtet, so Krause, um so harmonischer wird er mit 
anderen koexistieren und kooperieren (U 72). Die menschliche Freiheit ist von 
Grund auf kosmopolitisch und intergenerational ausgerichtet. 

Um ein harmonisches Miteinander der diversen Sozialverbände zu ermög-
lichen, fällt dem Staat eine wichtige Ordnungsaufgabe zu. Dabei hat sich der 
Staat »aber nur von seiten des Rechts und für das Recht« auf alle substaatli-
chen Vereinigungen zu beziehen (NR 226). Er soll das Kommunitäre nicht di-
rigieren, sondern die Subsidiarität und Autonomie der Vereinigungen fördern 
(VR 84f.).220 Krauses Freiheitstheorie führt auch in diesem Bereich zur Um-
wertung bisheriger gedanklicher Ableitungsverhältnisse. Vergemeinschaftete 
Freiheit hat, wie jede andere Freiheit auch, einen vorpositiven Anspruch dar-
auf, rechtlich anerkannt zu werden. Während in den damaligen Rechtstheo-
rien der Staat sozialen Vereinigungen nahezu gnadenhalber Rechtsfähigkeit 
verleiht, insofern diese dafür gute Gründe vorbringen können, fordert Krau-
se das Gegenteil. Der Staat habe, sofern nicht gute Gründe – wie mangelnde 
Rechtskonformität und Freiheitlichkeit (G II 134) – dagegen sprechen, Vereini-
gungen zur kollektiven Freiheitsausübung stets durch die Verleihung positiver 
Rechtsfähigkeit anzuerkennen. 

Schon zu Beginn des 19. Jahrhunderts schreibt Krause also eine Theorie 
bürgergesellschaftlichen Engagements und intermediärer Organisationen,221 
die bereits den erst später rechtsdogmatisch ausgeformten Begriff der juristi-

220 | Elias Díaz preist (in: Elias Díaz, »Krausismo e Institución Libre de Enseñanza: Pen-

samiento social y politico«, in: Universidad de Jaén [Hg.], Jornadas homenaje a Giner de 

los Ríos, Cádiz; Ronda 1999, S. 234) die krausistische »concepción organicista de la so-

ciedad«, weil in ihr die individuelle Freiheit ebenso wie das soziale Ganze ihren angemes-

senen Ort finden. Ihm zufolge ist das krausistische Drängen auf »subsidiariedad« nicht 

bloß Ausdruck von Effizienzverlangen zu verstehen. Vielmehr drücke es in positiver Weise 

das Miteinander individual-persönlicher und sozial-persönlicher Freiheit in einem offenen 

»pluralismo« aus. Krauses Gesellschaftslehre verhindere so »la absorción y consecuente 

disolución del individuo en el todo social o en las plurales asociaciones.« (Ebenda)

221 | Zur Stellung der intermediären Organisationen bei Krause vgl. bereits: Georg 

B. Mollat, Lesebuch zur Geschichte der deutschen Staatswissenschaft von Kant bis 

Bluntschli, Osterwieck 1891, S.  97-104. Der Aufsatz Johannes-Michael Scholz, »Le-

gitimationspraktiken krausistischer Dezentralisierungspolitik«, in: Ius Commune, 12 

(1984): 117-163 zeigt, orientier t an Krauses Leitbegrif f der »Lebenskreise«, minutiös 

und sehr lesenswert den Eingang krausistisch-susidiaritätstheoretischen Gedankengu-

tes in die spanische Rechtspolitik der letzten hundert Jahre auf. Ebenfalls instruktiv: 

Querol Fernández, La filosofía del derecho de K. Ch. F. Krause, S. 415ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit172

schen Person vorwegnimmt.222 Jene subsidiäre Gesellschafts(rechts)lehre stellte 
seiner Zeit ein Novum dar (AR 171). Immerhin konnte Krause darlegen, dass 
Prozesse der organisierten Vergemeinschaftung immer schon etwas anderes 
sind als ephemere Rechtsbeziehungen (beispielsweise ein Kauf), rein funktio-
nale Zweckpartnerschaften (beispielsweise Handelsgesellschaften) oder eher 
konventionell geprägte Lebens- und Rechtsverhältnisse (beispielsweise die Fa-
milie). Folglich gebührt den wissentlich und willentlich hervorgebrachten So-
zialorganisationen ein Recht sui generis. Sie sind als Manifestationen bewusst-
kollektivierter Freiheit und nicht nur instrumentell zu betrachten, etwa im 
Hinblick auf die von ihnen erwirtschafteten Güter oder erbrachten Funktio-
nen. Diese theoretische Erkenntnis muss zu ihrer praktischen Anerkennung 
führen. Wo Bürgervereinigungen ganz in diesem Sinne als Entwicklungs- und 
Gestaltungsformen von Freiheit erkannt werden, folgt die anti-etatistische Ein-
sicht auf dem Fuße, dass weite Gebiete der öffentlichen Ordnung »von unten«, 
d.h. aus privater und freiwilliger Kooperation erwachsen können und sollten, 
anstatt »von oben« dekretiert werden zu müssen.223 

Das enorme Potential, mithilfe dieses Ansatzes das Verhältnis von Gesell-
schaft und Staat auf der Grundlage von kollektiver Freiheit neu zu denken, 
blieb seinerzeit nicht unbemerkt.224 Für die heutige Betrachtung sticht Zweier-
lei hervor: Indem Krause betont, dass die freiwillige Einbindung in Kollektive 

222 | Erst Krauses Schüler verwenden den auch heute üblichen Terminus der »juristi-

schen Person«. Krause spricht hingegen noch mit der römischrechtlichen Tradition von 

»g e s e l l s c h a f t l i c h e n  P e r s o n e n « oder, in seiner eigenen Kunstsprache, von »V e r -

e i n s e l b w e s e n « (VR 241). Zum krausistischen Umgang mit dem Spannungsverhältnis 

natürliche Personen versus juristische Gesamtpersonen vgl. grundlegend die Schrif ten 

des spanischen Krausisten Francisco Giner de los Ríos: La persona social: estudios y 

fragmentos, Madrid 1899.

223 | Vgl. José Luis Malo Guillén, El pensamiento económico del krausismo español, 

Madrid 1999.

224 | Heinrich Ahrens baute Krauses Gedanken anhand einer Unterscheidung zwischen 

»Korporation« und »Assoziation« zu einer Theorie der Bürgerlichen Gesellschaften und 

Handelsgesellschaften aus; siehe Peter Landau, »Gesellschaftliches Recht und das 

Prinzip freier Körperschaftsbildung in der Rechtsphilosophie von Heinrich Ahrens«, 

in: Gerhard Dilcher und Bernhardt Distelkamp (Hg.), Recht, Gericht, Genossenschaft 

und Policey Studien zu Grundbegrif fen der germanistischen Rechtshistorie, Berlin 

1986. Hervorzuheben ist zudem der Einfluss Krauses auf Lorenz von Stein und Robert 

von Mohl. Robert von Mohl hat selbst positiv zum Einfluss Krauses auf sein Denken 

Stellung genommen, vgl: Die Geschichte und Literatur der Staatswissenschaften in 

Monographien dargestellt – 3 Bände, Graz 1960 (Originalausgaben: Erlangen 1855-

1858), S. 245. Und Klaus Fischer sieht »Lorenz von Stein in der gedanklichen Nachfolge 

von K. Chr. F. Krause«, in: Die Wissenschaft der Gesellschaft: Gesellschaftsanalyse und 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 173

ein wichtiger Ausdruck individueller Freiheit ist, grenzt er sich zum einen von 
atomistischen Liberalismen ab. Indem er in der Freiheit auch den Geltungs-
grund jener Bindungen ansieht, unterscheidet er sich zum anderen aber auch 
von seiner Zeit als »romantisch« und heute als »kommunitaristisch« titulier-
ten Positionen.225 Das zeigt schon seine Terminologie: Die in der deutschen 
Soziologie später so beliebte Unterscheidung zwischen »Gemeinschaft« und 
»Gesellschaft« hat Krause zwar vorweg genommen (U 62).226 Jedoch bewer-
tete er Gesellschaften als erstrebenswerte, da freiheitlich, nämlich wissentlich 
und willentlich, etablierte Vereinigungsformen. Gemeinschaft entsteht durch 
Lebenszusammenhang, bisweilen ohne freien Willen: »Gemeinschaft kann 
durchs Schicksal aufgezwungen sein, nicht Gesellschaft.« (ERB 49) Letzte-
re setzt dagegen Vereinigungsvorsatz und damit den bewussten Willen zur 
Selbstintegration in ein höheres Ganzes voraus.

Bei allem Respekt für naturwüchsige Gemeinschaften wie die Familie fin-
det sich daher bei Krause eindeutig nicht der später bei Ferdinand Tönnies 
(1855-1936) und danach vor allem dann bei Werner Sombart (1863-1941) vorherr-
schende pejorative Zug, welcher in Gesellschaften bloß sittlich-ausgedünnte 
Gemeinschaften sieht (U 62). Denn »Gesellschaft ist Vereinigung individu-
eller Thätigkeit zu einem gemeinsamen Werk […].« Insofern verdient erst die 
»frei anerkannte und individuell wechselseitig belebte Gemeinschaft« die Aus-
zeichnung »Gesellschaft« (ERB 49). Krause vertritt also keine staatshörige 

Geschichtsphilosophie des Lorenz von Stein unter besonderer Berücksichtigung seines 

gesellschaftswissenschaftlichen Entwurfs, Frankfur t a.M. 1990, S. 109 m.w.N.

225 | Einflüsse der krauseschen Soziologie auf die Sozialphilosophie Spencers 

werden von spanischen Krauseforschern als gewiss angesehen: »Spencer será deudor, 

cier tamente, de Krause, al retomar la idea de que la sociedad es un organismo y que 

la evolución es por esencia orgánica.« (Esteban Mateo, El krausismo, S. 35) Vor allem 

aber liegt ein Einfluss der krauseschen Lehre auf die spanische Soziologie – vor allem im 

Werk von Perez Pujol (1830-1894) – nahe; siehe Manuel Núñez Encabo, Manuel Sales y 

Ferré: Los orígenes de la sociología en España, Madrid 1976.

226 | Man kann von Krause eine begrif fsgeschichtliche Linie zu Ferdinand Tönnies zie-

hen. Der philosophische Lehrer von Tönnies – Rudolf Eucken – verehrte Krauses Philo-

sophie und hat insbesondere seiner Sozialphilosophie intensive Studien gewidmet, wie 

dem momentan in Jena er forschten Eucken-Nachlass zu entnehmen ist (diesen Hinweis 

verdanke ich Dr. Uwe Dathe, Jena). Sachliche Übereinstimmungen gibt es zuhauf. Tön-

nies’ organischer Grundansatz der Soziologie (vgl. § 2 in: Ferdinand Tönnies, Gemein-

schaft und Gesellschaft Grundbegrif fe der reinen Soziologie, Berlin 1912) ist klar im 

Sinne Krauses. Und auch Tönnies’ Reflexionen über die Begrif fe »Willkür/Kürwille« fin-

den sich bereits bei Krause vorgedacht (VR 317). Jedoch – und dies ist entscheidend – 

Krauses Bewertung von Gemeinschaft und Gesellschaft ist der von Tönnies geradewegs 

entgegengesetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit174

oder volksgläubige, sondern eine bürgergesellschaftliche, keine auf entweder 
Blut und Boden einerseits oder auf kalten Nutzen andererseits, sondern eine 
auf Freiheit und Vernunft gründende Sozialphilosophie. 

In diesem Zusammenhang muss noch einmal unterstrichen werden, mit 
welcher Deutlichkeit sich Krause gegen die Ansicht verwahrt, dass Gesell-
schaft und Staat durch Wechselseitigkeit – im vorteilsbedachten Tausch oder 
nutzenorientierten Gedankenspiel – zu begründen seien. Zur Erinnerung: 
Selbst Rechtsverhältnisse, die ohne wechselseitige Verpflichtungen gar nicht 
zu Stande kommen, begründen in seinen Augen nicht durch jene Wechsel-
seitigkeit das sie ausgestaltende Recht (NR 165). Gegenseitige Ansprüche – wie 
sie ja allenthalben das bürgerliche Geschäftsleben kennzeichnen – können da-
her nicht allein durch die in ihnen kommunizierten Interessen rechtlich ver-
binden oder entbinden.227 Der private Wille der Subjekte begründet nur dann 
Recht, wenn er sich rechtsgemäß bestimmt (notwendige Bedingung) und einen 
legitimen Rechtsgrund (hinreichende Bedingung) geltend machen kann.228 

Krause rekonstruiert Verträge darum niemals allein aus ihren negatorisch-
limitatorischen Aspekten. Verträge sind nicht bloß Instrumente, um beispiels-
weise Schaden oder Tauschverluste zu vermeiden oder zu kompensieren, etwa 
durch Vertragsstrafen, Schadenersatzregelungen etc., sondern sie erfüllen in-
tegrativ-positive Funktionen. Zum Schutze dieser Funktionen und durch sie 
bedingt wie begrenzt, kommen die negatorisch-kompensatorischen Aspekte 
des Vertragsrechts in den Blick: Verträge ermöglichen, dass »die Individu-
en […] die Arbeit teilen« (VR 451). Verträge sind dabei von erheblicher, weit 
über den Nutzen, welchen sie den beteiligten Parteien stiften, hinausgehen-
der Bedeutung. Sie schaffen Beständigkeit, Sicherheit und Vertrauen im ge-
sellschaftlichen Verkehr, ermöglichen wirtschaftliche Vorsorge und machen 
so ein zentrales Moment bürgerlicher Selbständigkeit und kollektiver Freiheit 
aus. Eine dauerhaft verlässliche Allokation von Gütern und Leistungen über 
alle familiären und emotionalen Bande hinweg ist schlicht oft nicht anders zu 
organisieren als über das Mittel rechtlich sanktionierter Verabredung (U 218). 

Aus den genannten Gründen genießt Privatautonomie auch bei Krause 
grundrechtlichen Schutz. Jeder einzelne private Vertrag bleibt aber stets an 
den alle Verträge legitimierenden Rechtsgrund rückverpflichtet, anstatt ihn 
zu substituieren. 

227 | Wiederum ähnlich die Ansicht von Martha Nussbaum: »We acknowledge, as well, 

that the kind of sociability that is fully human includes symmetrical relations, […], but 

also relations of more or less extreme asymmetry; we insist that the nonsymmetrical 

relations can still contain reciprocity and truly human functioning.« (Frontiers of Justice, 

S. 160)

228 | Vgl. Querol Fernández, La filosofía del derecho de K. Ch. F. Krause, S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 175

Den Vertrag geht lediglich die Zuteilung und Individuierung des Rechts und des Rechts-

anspruchs an, nicht die Begründung (noch die Grundlage) des Rechts selbst, daher 

auch nach er fülltem Vertrage der Anspruch noch bleiben kann. Vertrag [sic!] ist also nur 

zurecht gültig, sofern der gesellschaftlich vereinte Wille in dem Rechtsgrunde seines 

Inhalts als möglich mitenthalten (gegeben) ist. (NR 198) 

Die Rückbindung aller Verabredungen an das Recht aller als ultimative Gel-
tungsgrundlage ermöglicht der Gesellschaft, die Einzelnen etwa davor zu 
schützen, aus Not oder Unwissen Verträge abzuschließen, die ihre Autonomie 
vernichten. Im Vertragsrecht prästrukturiert der Staat somit die private Hand-
lungssphäre, nicht etwa um deren Selbständigkeit zu eliminieren, sondern um 
sie zu garantieren (NR 164). Der tradierte Kanon der allgemeinen Vertrags-
pflichten (»Treu und Glauben«), der beiderseitigen Leistungspflichten (Antrag, 
Annahme), der Schuldnerpflichten (Anzeige, Antrag, Konkretisierung, Über-
gabe) und der Gläubigerpflichten (Aufforderung, Annahme) samt möglichen 
Versäumnissen wird so von Krause rekonstruiert als dem Prinzip der Freiheit 
immanente Beschränkungen der Vertragsautonomie (G II 170; NR 164ff.; VR 
280ff.). 

Auch hier fällt die Stärke der krauseschen Konzeption unmittelbar ins Auge, 
und zwar im Blick auf die philosophische Deutung der Gültigkeitsvorausset-
zungen für Vertragsschlüsse: Fähigkeit (kein Erkenntnis- oder Mündigkeits-
mangel), Abwesenheit von geistigem oder physischem Zwang, Vorhandensein 
eines »erlaubten« Vertragsgegenstandes (VR 342ff.). Dass die Übereinstim-
mung der Parteien weder durch Arglist oder Betrug herbeigeführt sein darf 
noch einen Irrtum über Substanz oder wesentliche Eigenschaften des Objekts 
beinhalten kann und dass sie wechselseitig, deckend und fristgerecht erklärt 
werden muss usw., wie rechtfertigen sich all diese Restriktionen? Von jenem 
klugen Maximierer eigener Interessen, den Vertrags- und Spieltheorien für 
gewöhnlich postulieren, werden sie ja, falls überhaupt, nur deshalb und als 
notwendige Übel akzeptiert, insofern sie die durchschnittliche Tauschrendite 
erhöhen: Freiheitsbeschränkungen zugunsten von Nutzengewinn. Derartigen 
Rekonstruktionen des Vertragsrechts gelingt also gerade nicht, was Krause be-
absichtigt: Jene Qualifzierungen als Ermöglichungsbedingungen der Freiheit 
aller auszuweisen. Krause verteidigt, dass über jene Fairnessregeln die Freiheit 
der Vertragsschließenden nicht reduziert, sondern allererst etabliert wird. 

Für einen gültigen Vertrag reicht es nicht, dass allein die jeweils verhan-
delten Interessen zum Ausgleich kommen. Das Freiheitsrecht aller hat sich 
darin bestätigt zu finden (VR 343). Was für Verträge zwischen Einzelnen gilt, 
muss umso mehr für den Gesellschaftsvertrag gefordert werden. Auf keinen Fall 
lässt sich (im Stile libertärer Theorie) der Staat lediglich als ein auf alle Bürger 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit176

ausgeweiteter Privatvertrag zum gegenseitigen Interessenschutz denken.229 
Die verschiedentlichen Ziele, zu denen Menschen sich eh und je verbinden, 
reichen niemals hin, um – in verallgemeinerter Form – eine Rechtsgemein-
schaft zu begründen.230 Denn jeder privatrechtliche Gesellschaftsvertrag gilt 
stets nur provisorisch und hypothetisch, d.h. auf der zustimmenden Willkür 
und dem fortbestehenden Interesse der Beteiligten basierend, keinesfalls per-
emptorisch und kategorisch (NR 133). Mit einer so kontingenten Ausgangsbasis 
jedoch lässt sich kein Staat machen, meint Krause. 

Nein, ein Gemeinwesen ist weder eine Verabredung Privater noch Neben-
folge wechselseitig bedingten Rechtsverzichts und Rechtstauschs. Die Rechts-
gemeinschaft besteht unbedingt – für das Freiheitsrecht und durch es. Bloß auf 
Tauschlogik aufbauende Sozialvertragstheorien können nämlich Menschen, 
die uns weder nützen noch schaden können (etwa Angehörige zukünftiger 
Generationen oder sehr weit entfernt lebende Arme) nicht in den Schutzraum 
unseres Rechts mit aufnehmen, da bei jedem vorteilsbedachten Tauschge-
schäft stets auf die Symmetrie von Leistung und Gegenleistung geachtet wird. 
Dieses Problem stellt sich jedoch für Krause überhaupt nicht. Seine Gesell-
schaftstheorie dringt von vorneherein auch und gerade in streng asymmetri-
schen Verhältnissen auf die unbedingte Wahrung des Menschenrechts.231 Ein 
als Verfassung niedergelegter Staatsvertrag kann daher nur als historische 
Erscheinungsform, nicht als systematischer Geltungsgrund von Menschenrech-
ten angesehen werden (AR 182).232 Umgekehrt vielmehr gilt: Das allgemeine 
menschliche Recht auf Recht berechtigt zum Recht, einen nationalen Staats-
vertrag beziehungsweise eine Verfassung zu formulieren. 

229 | Ebenso Martha Nussbaum: »The capabilities approach denies that principles of 

justice have to secure mutual advantage. […] Justice is about justice, […]. It is always 

very nice if one can show that justice is compatible with mutual advantage, but the 

argument for principles of justice should not rest on this hope.« (Frontiers of Justice, 

S. 89)

230 | »Aus der Logik der wir tschaftlichen Tauschbeziehungen heraus können aber die 

nicht-ökonomischen Bereiche der Gesellschaft nicht ihren Logos entwickeln. […] Die 

Wir tschaft kann […] nicht der Quellcode der Gesellschaft sein.« (Di Fabio, Kultur, 122)

231 | So sieht das auch Martha Nussbaum (Frontiers of Justice, S.  22). Wie Krause 

denkt sie genau der Vertrags- und Spieltheorien zugrunde liegenden Logik zuwider: »A 

large asymmetry of power, […], might make questions of justice more urgent rather than, 

as in contractarianism, taking them off the agenda.« (Ebenda, S. 87)

232 | Vgl. Vester, Sozialphilosophie und Sozialpolitik, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 177

2.3.4		 Prozedurale Politik in globaler Verantwortung

Alle Menschen sollen, so Krause, die »gleiche Gelegenheit zur Entwicklung 
der geistigen und leiblichen Anlagen« haben (NR 277f.); faire Lebenschancen 
zu schaffen, ist Aufgabe der Politik. Denen, die sich aus eigener Kraft nicht zu-
reichend versorgen können, hilft der Staat (G II 149). Der Zugriff auf elemen-
tare Lebensgüter wie Nahrung, Wohnung und Kleidung darf nicht allein von 
marktwirtschaftlichen Erwerbsleistungen abhängen (G II 149). Denn es »liegt 
der Rechtsgrund auf nützlichen Besitz nicht in der Arbeit, sondern im Bedürf-
nis und zuhöchst in der vernünftigen Natur selbst.« (G II 188) Alle sollen zu 
einem Leben in Freiheit und Würde befähigt werden.

Zur Erinnerung: Fichte hatte noch gemeint, wer nicht arbeite und nieman-
den finde, der einem Nahrung schenke, solle eben »Hungers sterben, und 
das von Rechts wegen« (FW III/1, 119). Krause sieht dies anders. Ein wechsel-
seitiges Bedingungsverhältnis zwischen Arbeit und Lebenserhalt lehnt er ab. 
Der einzelne schuldet der Gesellschaft unbedingt, dass er für seinen und den 
kollektiven Unterhalt arbeitet, sofern und soweit er kann. Umgekehrt schul-
det die Gesellschaft allen die Voraussetzungen zu einer Existenz in Freiheit 
– ebenfalls unbedingt. Die beiden Obliegenheiten bedingen einander nicht; sie 
bestehen an und für sich. 

Ihm [sc. dem Arbeiter] selbst müssen seine leiblichen und geistigen Bedürfnisse ge-

reicht werden, nicht weil er arbeitet, sondern weil er deren als Mensch bedarf. Wenn 

er daher, wiewohl es vermögend, nicht gehörig viel oder nicht auf die gehörige Weise 

arbeiten sollte, so ist er zwar deshalb zu bestrafen, allein es kann darauf kein Recht 

begründet werden, ihm irgend etwas anderes, was er wirklich anderweit[ig] rechtlich 

bedarf, zu entziehen. (G II 198) 

Weil Krause die Rechtsordnung nicht als Tauschgesellschaft, sondern als Ge-
meinschaft zur allseitigen Freiheitsermöglichung auffasst (VR 531), will er al-
len, unabhängig von sozialen oder biologischen Zufällen, ein Leben in men-
schenwürdiger Freiheit ermöglichen (G II 152). Weniger John Rawls’ Plädoyer 
für eine quantitativ-gleiche Versorgung mit basic goods, als vielmehr Martha 
Nussbaums und Amarty Sens qualitativ-differenzierter capability-Ansatz wäre 
ein heutiges Analogon dazu (vgl. hier Abschnitt 4.2.2).233 Ebenso ist mit Natur-
katastrophen und sonstigen Unglücken solidarisch umzugehen. »Naturscha-

233 | Peter Landau meint daher, es wäre mit Krause für ein nach Bedürftigkeit dif fe-

renzier tes Grundeinkommen samt einer pädagogischen und medizinischen Grundver-

sorgung einzutreten. Vgl.: Peter Landau, »Karl Christian Friedrich Krauses Rechtsphilo-

sophie«, in: Klaus-Michael Kodalle (Hg.), Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832) 

– Studien zu seiner Philosophie und zum Krausismo, Hamburg 1985, S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit178

den auf dem gemeinsamen Gebiete des Lebens« muss nicht »von dem nur 
getragen werden, den er zufällig trifft, da im Gegenteil dies eine Rechtsangele-
genheit der ganzen Gesellschaft ist.« (VR 440) 

Insgesamt, so Krause, soll eine vorausschauende Sozialpolitik die Postu-
late der persönlichen Freiheit, rechtlichen Gleichheit und wirtschaftlichen 
Selbständigkeit der Bürger miteinander ins Gleichgewicht bringen. Die his-
torischen Experimente des krausismo veranschaulichen dies: Aufgrund der 
»unidad intrínsica entre política, filosofía y economía«234 in Krauses Denken 
fühlten sich zu Ende des 19. Jahrhunderts führende spanische Krausisten ver-
anlasst, ein sozialliberales Konzept von Wirtschaftspolitik zu entwickeln, das 
die divergierenden Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit und individueller 
Freiheit ausbalancieren sollte. Sowohl das »libro más conocido de la corriente 
krausista«, die »Estudios económicos y sociales« (Madrid 1876) von Gumersindo 
de Azcárate,235 als auch der »Tratado de Hacienda pública y examen de la españo-
la« von J. M. Piernas Hurtado – im späten 19. Jahrhundert über mehrere Jahr-
zehnte das Standardlehrbuch für Volkswirtschaft an spanischen Universitäten 
– verschrieben sich diesem Ansinnen.236 

Außenpolitisch stritten die Krausisten zwar zumeist für eine Politik des 
Freihandels, innenpolitisch aber begaben sie sich in klare Distanz zur Wirt-
schaftstheorie des klassischen Liberalismus. Jene wirtschaftspolitischen Dif-
ferenzen resultieren aus philosophischen Divergenzen, deren nähere Betrach-
tung uns auf einige auch für heutige Debatten erhellende konzeptionelle Ideen 
führt: Ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts suchte sich die klassische 
sowie die neoklassische (d.h. mit der Grenznutzenschule vermählte) Ökono-
mik zusehends durch mathematische Methoden auszuzeichnen.237 Man woll-
te das optimale Wirtschaftsgeschehen, unter weitgehender Ausblendung des 
Sozialen, vermittels Deduktionen aus allgemeinen ökonomischen Gesetzen 
ablesen.238 Innerhalb jenes, auf ein Gleichgewicht der am Markt vertretenen 

234 | Vgl. José Luis Malo Guillén, »La Institución Libre de Enseñanza y la ciencia 

económica«, in: Sistema Revista de Ciencias Sociales, No. 157 (2000): 93-114, S. 99.

235 | Zur realpolitischen Rolle von Azcárate vgl. ebenda, S. 105ff.

236 | Diese zunächst in Madrid 1884/85 erschienene krausistische Wir tschaftstheo-

rie er fuhr etliche Neuauflagen und wurde bis in die 1930er weithin im wir tschaftswis-

senschaftlichen Unterricht eingesetzt. Dem intellektuellen Aufbau und Gedankengang 

nach darf dieser Traktak als mustergültig für das damalige krausistische Denken an-

gesehen werden. Vgl. José Luis Malo Guillén, El krausismo económico español, 2005.

237 | Vgl. Claus Dierksmeier, »The Freedom–Responsibility Nexus in Management 

Philosophy and Business Ethics«, in: Journal of Business Ethics, 101, No. 2 (2011): 

263-283.

238 | Hier ist insbesondere an die Werke von William Stanely Jevons (1835-1882) 

und Carl Menger (1840-1921) zu denken, in denen beide ankündigten, Ökonomik im 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 179

Kräfte ausgerichteten Paradigmas machte sich jeder äußere Eingriff in das 
Marktgeschehen per definitionem negativ bemerkbar; als Störung einander an-
sonsten ausbalancierender Kräfte. Darum war man gegen staatliche Interven-
tion ins Wirtschaftsleben (vor-)eingenommen und setzte, in äußerst selektiver 
und bisweilen grob missdeutender Anlehnung an Adam Smith,239 allein auf 
die »unsichtbare Hand« des Marktes. Soweit die Wirtschaftsphilosophie der 
negativen Freiheit.

Umgekehrt verfuhren die Sozialliberalen in Deutschland. Statt auf die 
Analyse abstrakt-allgemeiner Gesetze, setzten sie auf die empirische Unter-
suchung historischer Zustände. Die Methode der Wahl war die Induktion. Die 
Vertreter diverser »historischer Schulen« wollten statistisch erarbeiten, welche 
Maßnahmen jeweils zu wünschenswerten Wohlstandsverteilungen führten, 
um daraus Empfehlungen für die künftige Wirtschaftspolitik und Wohlfahrts-
pflege abzuleiten.240 Der Allokationslotterie des Marktes setzten sie ein unge-
bremstes Vertrauen in das planerische Vermögen der Gesellschaft entgegen, 
die, sofern von richtigen Einsichten gelenkt, durch die sichtbare Hand des Staa-
tes dasjenige schon richten würden, was die unsichtbare Hand des Marktes so 
unbefriedigend erledigte: eine gerechte Wohlfahrtsverteilung. Sie verfochten 
eine Wirtschaftsphilosophie der positiven Freiheit.

Die krausistischen Liberalen kritisierten beide Ansätze als einseitig und 
suchten im Anschluss an Krauses philosophische Methodologie die Verbin-
dung von Induktion und Deduktion in begrifflicher Konstruktion.241 Damit ist 

Sinne und in der Form mathematisierbarer Mechanik betreiben zu wollen. Siehe: Carl 

Menger, Menger Untersuchungen über die Methode der Sozialwissenschaften, und der 

politischen Ökonomie insbesondere, Leipzig 1883 und William Stanley Jevons, The 

Theory of Political Economy, London; New York 1871 sowie William Stanley Jevons, 

The Principles of Science: A Treatise on Logic and Scientific Method, London 1874. Zur 

zeitgenössischen Debatte vgl. Samuel Bostaph, »The Methodological Debate between 

Carl Menger and the German Historicists«, in: Atlantic Economic Journal, 6, No. 3 

(1978): 3-16.

239 | Gegen eine Gleichsetzung von Smith’s Theorie mit der laissez-faire-Ökonomik: 

Matthias P. Hühn und Claus Dierksmeier, »Will the Real A. Smith Please Stand Up!«, in: 

Journal of Business Ethics (2014): 1-14.

240 | Vgl. Gustav von Schmoller, Über einige Grundfragen der Sozialpolitik und der 

Volkswirtschaftslehre, Leipzig 1904; Werner Sombart, Die drei Nationalökonomien: 

Geschichte und System der Lehre von der Wirtschaft, München 1929. Zum Diskussions-

stand seiner Zeit insgesamt vgl. Peter Koslowski, Methodology of the Social Sciences, 

Ethics, and Economics in the Newer Historical School: From Max Weber and Rickert to 

Sombart and Rothacker, Berlin; New York 1997.

241 | Zu Krauses Konstruktionsbegrif f vgl. Dierksmeier, Der absolute Grund des 

Rechts, Kapitel III/D, V/D.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit180

zunächst einmal gemeint, dass weder zugunsten reiner Theorie die Wirklich-
keit als nebensächlich abgetan werden sollte noch zugunsten hehrer Ideale die 
Eigendynamik der wirtschaftlichen Sphäre vernachlässigt werden darf. Theo-
rie und Praxis seien über einen gemeinsamen Zielhorizont aufeinander zu 
beziehen; Vermittlungsbegriffe müssten eigens konstruiert werden, um beide 
Sphären produktiv zu integrieren, anstatt sie gegeneinander auszuspielen.242 

Ausgehend vom oftmaligen aktuellen Auseinanderklaffen von Moral und 
Ökonomie sowie zugleich überzeugt von der prinzipiellen (da freiheits- und ver-
antwortungsbasierten) Kommensurabilität wirtschaftlicher und sittlicher Ge-
setze gaben die Krausisten den Ökonomen auf, wissenschaftlich zu untersu-
chen, wie sich Marktversagen und soziale Missstände theoretisch erklären und 
praktisch korrigieren ließen. Sie schreiben gewissermaßen die Wirtschafts-
philosophie einer inhaltlich ausgerichteten, negative wie positive Aspekte zu-
gleich umgreifenden – und beide sozialverantwortlich ausgestaltenden – Frei-
heitsidee.

Für die Krausisten resultierte die angemessene Einflussnahme der Ge-
sellschaft auf das Wirtschaftsleben nicht aus einem quantitativen Plädoyer für 
entweder mehr Staatshandeln (wie seitens des sozialistischen Liberalismus 
und der Vertreter positiver Freiheit) oder weniger (wie seitens des Manchester-
liberalismus und der Anhänger negativer Freiheit), sondern vielmehr aus der 
qualitativen Vorgabe, die Freiheit aller zu ermöglichen.243 Daraus folgt dann 
die wirtschaftspolitische Maßgabe, so viel wie nötig und zugleich so wenig wie 
möglich in das freiheitliche Wirtschaftsleben einzugreifen. Das staatliche Aus-
gleichshandeln erfolgt also subsidiär und sekundär zu einer primär voraus-
zusetzenden individuellen Vorsorge und karitativen Fürsorge.244 Der Staat ist 
der letzte Garant freiheitlicher Lebenschancen, nicht ihr erster Produzent. Ein 
freiheitlicher Staat benötigt eine freiheitliche Ökonomie; und wo sie versagt, 
setzt er diese instand, nicht außer Kraft.245 

242 | Vgl. José Manuel Piernas y Hurtado, Tratado de hacienda pública y examen de la 

española, Madrid 1891, S. 25ff.

243 | Elias Díaz veror tet, in: Krausismo e Institución Libre de Enseñanza: Pensamiento 

social y politico, S.  230f., die krausistische Sozialpolitik auf der goldenen Mitte 

zwischen »abstencionismo« und »estatalismo«.

244 | Zunächst und zuerst sollen die Menschen einander, auf freiwilliger Basis, helfen. 

Wo diese Hilfe nicht ausreicht, um zu garantieren, dass ein jeder frei und selbstbestimmt 

leben kann, soll der Staat, so Hurtado, durch »beneficiencia publica« die »deficiencias 

de la caridad privada« ausgleichen, Hurtado, Tratado de hacienda pública, S.  116 

(Herv. i.O.).

245 | So schreibt Hurtado, dass der Staat nicht »la industria por vía de especulación« 

betreiben und in die eigenen Hände nehmen soll, sondern nur dann und insofern auf die 

für Freiheit, Recht und Sicherheit notwendigen Wir tschaftsvorgänge Einfluss nehmen 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 181

In einem idealen Markt (d.h. in einem Markt, der nicht durch Asymmet-
rien von Information, Macht, Zugangschancen, Transaktionskosten usw. ver-
zerrt ist) richtet sich individuelle Wirtschaftstätigkeit dahin, wo die größten 
Profite zu erwarten sind. So wird produziert, wo mit den geringstmöglichen 
Mitteln der größtmögliche Mehrwert erzielt werden kann, was zugleich die 
gesellschaftliche Ressourcenallokation optimiert. Damit fördert das private 
Wirtschaften, ohne dies eigens beabsichtigen zu müssen, das Gemeinwohl. 
Unter diesen – indes nur in den Kreidetafelwelten der Ökonomen in Reinform 
anzutreffenden – Voraussetzungen kann der direkte und materiale Eingriff 
des Staats in das unternehmerische Kalkül die effizienzsteigernde Lenkungs
funktion des Marktes beeinträchtigen. Sodann macht »laissez faire« mehr 
Sinn, jedoch nicht, um jene idealen Marktbedingungen zu erreichen. 

Für reale Märkte gelten andere Gesichtspunkte. Vom krausistischen Stand-
punkt aus ist auf einer formalen Ausrichtung des Marktes sowie der Rahmen-
vorgaben unternehmerischen Handelns zu bestehen. Ein Schutz der öffentli-
chen Güter durch Regulierungen sowie leistungskonforme Steuern soll die 
Zugangschancen zu wirtschaftlicher Selbständigkeit kontinuierlich verbrei-
tern und so die Voraussetzungen für faire Tauschgeschäfte verbessern. Wo 
dies gelingt, kann eine am Marktpreis orientierte Lohngestaltung samt der ihr 
entsprechenden ungleichen Vermögensverteilung gebilligt werden; und zwar 
nicht nur aufgrund ökonomischer Effizienz, sondern auch als Ausdruck unter-
schiedlichen individuellen Leistungswillens. Das aber gilt eben nur, wenn alle 
überhaupt die Chance haben, sich durch eigene Leistung besser zu stellen. Wo 
diese nicht besteht, muss die Sozialgemeinschaft aushelfen. 

In der Ausarbeitung der faktischen Voraussetzungen, die ein fairer Markt 
bedarf, folgen die spanischen Krausisten einem Drei-Ebenen-Modell von In-
dividuum (Mikroebene), intermediären Vereinigungen (Mesoebene) und Staat 
(Makroebene). So schreibt etwa Piernas Hurtado dem wirtschaftlichen Leben 
insgesamt als qualitativen Zweck die Versorgung aller mit angemessenen Le-
bens- und Freiheitsbedingungen vor, wodurch das quantitative Gewinnstreben 
auf die Ebene eines – so legitimen wie nötigen – Mittels gerückt wird, aber 
nicht (mehr) als Selbstzweck auftreten kann. Mittel und Zweck – technische 
und normative Rationalität – können in diesem Modell nicht gegeneinander 
ausgespielt werden, sondern sind konstruktiv aufeinander bezogen: Es sind 
Rahmenbedingungen und Anerkennungssysteme zu finden, durch die ein 
Staat Wohlfahrt, die Unternehmen Kooperationsrenten und die Individuen Profit 
jeweils zu Gunsten der sozialen, natürlichen und ethischen Kontexte des Wirt-
schaftens erlangen anstatt zu deren Lasten.246 Die krausistische Wirtschafts-

darf, »cuando la actividad privada no se sienta capaz o no se halle dispuesta a llevarlas 

a cabo por si misma«, a.a.O., S. 117f.

246 | Siehe: Stoetzer, Karl Christian Friedrich Krause, S. 311ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit182

lehre hat damit im späten 19. Jahrhundert schon etlichen erst im späten 20. 
Jahrhundert erneut unternommenen Versuchen vorgegriffen, auf struktu-
relle Weise Freiheit, Gleichheit und Selbständigkeit mit der Binnenrationali-
tät der wirtschaftlichen Sphäre so zu vermitteln, dass zugleich die Chancen 
der Einzelnen und die Freiheit aller gesteigert wird. Dabei antizipierten die 
spanischen Krausisten den um die Wende ins 20. Jahrhundert stattfindenden 
»Methodenstreit« und »Werturteilsstreit« in der Ökonomik – und formulierten 
einen wirtschaftsphilosophischen Standpunkt, der auch für die gegenwärtige 
Debatte noch viel Anregungspotential birgt (zur momentanen Lage der Öko-
nomik vgl. unten die Abschnitte 4.1.3, 4.2.1 und 5.2).247

Wirtschaftspolitik wird von der verfassungsmäßigen Ordnung begünstigt 
oder behindert. Im Interesse der Freiheit aller votiert Krause für eine föderal-
subsidiäre Verfassung, in der die Souveränität nicht einer einzelnen, überge-
ordneten Staatsgewalt übertragen, sondern von den Bürgern und den legis-
lativen, exekutiven und judikativen Gewalten gemeinsam ausgeübt wird (VR 
528).248 Zufolge seines Freiheit zur Methode machenden Denkens erstrebt er 
eine politische Ordnung, welche die Bürger nicht bloß als passive Objekte be-
handelt, sondern als aktive Subjekte in die staatliche Willensbildung mit ein-

247 | Zur zeitgenössischen Debatte damals vgl. Jürgen Backhaus und Reginald 

Hansen, »Methodenstreit in der Nationalökonomie«, in: Journal for General Philosophy 

of Science, 31, No. 2 (2000): 307-336. Zur Rolle von Amartya Sen in der gegenwärtigen 

Ökonomik siehe Steven Pressman und Gale Summerfield, »The Economic Contributions 

of Amartya Sen«, in: Steven Pressman (Hg.), Leading Contemporary Economists: 

Economics at the Cutting Edge, London; New York 2009.

248 | Hinsichtlich der regionalen Gliederung des Staates unterscheidet Krause Ge-

meinden und Provinzen beziehungsweise Stämme und Gesamtvolk und stellt auf eine 

separate, föderale und subsidiär geordnete Gliederung der Verwaltungsordnungen ab 

(VR 349). Sein Schüler Heinrich Ahrens denkt Krause weiter und will einen Föderalis-

mus etablieren, der zwischen den Extrempositionen, der Staat sei nur die Summe der 

Gemeinden oder die Gemeinden seien bloße Agenten des Staates, die goldene Mitte 

mithilfe von Krauses »Lebenlehre« sucht, nach der jedes höhere Leben sich durch eine 

gemäßigte Transformation der von ihm gleichwohl als selbständig affirmier ten Glieder 

auszeichnet (Heinrich Ahrens, Die organische Staatslehre auf philosophisch-anthro-

pologischer Grundlage, Wien 1850, S.  221ff.). Vgl. zur rechtspolitischen Aneignung 

dieser Gedanken im Krausismo: Johannes-Michael Scholz, »Krausistische Staatskritik 

in der spanischen ›Restauración‹«, in: Christoph Bergfeld (Hg.), Aspekte europäischer 

Rechtsgeschichte: Festgabe für Helmut Coing zum 70 Geburtstag, Frankfur t a.M. 1982, 

S. 323-348, S.335), sowie Scholz, Legitimationspraktiken krausistischer Dezentralis-

ierungspolitik, S. 117-163.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 183

bezieht. Der Bevölkerung soll Freiheit auch prozedural eingeräumt werden; sie 
ist an der Rechts- und Gesetzgebung zu beteiligen.249

Die spanischen Krausisten setzten diesen Gedanken auch direkt um, wie 
ein Beispiel aus dem Jahr 1883 illustrieren mag: die Volksbefragung zur ›cu-
estión social‹ durch Gumersindo de Azcárate (1840-1917).250 Damals drohte die 
spanische Gesellschaft am Gegensatz von Arbeit und Kapital auseinanderzu-
brechen. Zur Bewältigung eklatanter sozialer Ungleichheit empfahlen mon-
archistische Kräfte der spanischen Gesellschaft einen Schritt in Richtung 
Vergangenheit: die gewaltsame Restauration der vormodernen Sozialordnung. 
Umgekehrt setzten sozialistische Gruppen auf gewaltsame Revolution in 
Richtung auf eine egalitäre Zukunft. Die Krausisten setzten gegenüber die-
sen beiden dirigistischen Alternativen ganz auf eine partizipative Lösung: die 
friedliche Reform der gegenwärtigen Verhältnisse unter Beteiligung der Bevöl-
kerung. Auf die Fähigkeit zur aufgeklärten Selbststeuerung der Gesellschaft 
vertrauend veranlasste Azcárate eine landesweite »Encuesta« über die soziale 
Frage, welche maßvolle sozialpolitische Forderungen dokumentierte. Das er-
brachte eine Befriedung des Streitklimas und ermöglichte es den Krausisten, 
etliche zuvor nicht durchsetzbare sozialpolitische Forderungen zu verwirkli-
chen und so den Konflikt dauerhaft zu entschärfen. Ein »proof of concept« für 
die von den Krausisten favorisierte Möglichkeit deliberativer Politiksteuerung 
und das dahinter stehende harmonistische Gesellschaftsmodell.

Die Integration des Volkswillens in die Gesetzgebung darf jedoch Krau-
se zufolge niemals um den Preis des Rechtsprinzips vorgenommen werden: 
»Dadurch dass einer oder Millionen sich in völliger Übereinstimmung zu 
einer Handlung entschließen, wird selbige weder gerecht noch ungerecht.« 
(NR 228) Demokratie darf niemals zur Tyrannei der Mehrheit ausarten (AR 
192). Erst die systematische Vermittlung des empirischen Volkswillens mit der 
normativen Rechtsidee ergibt ein das Staatshandeln legitim bestimmendes 
Moment.251 Dem schieren Willen des Staatsapparats oder der Bevölkerungs-

249 | Zum Status der demokratischen »Mitwirkung aller Rechtspersonen« an der Ge-

setzgebung vgl. auch Landau, Karl Christian Friedrich Krauses Rechtsphilosophie, 

S. 90f.

250 | Dazu: Johannes-Michael Scholz, »La función sociopolítica del krausismo«, in: 

Friedrich Ebert Fundación (Hg.), Reinvindicación de Krause, Madrid 1982, S. 87-99.

251 | Vgl. dagegen den Rechtsbegrif f im zeitgenössischen Rechtslexikon: »Der in allen 

Einzelnen gemeinschaftlich lebende und wirkende Volksgeist erzeugt das positive 

Recht«; und: »Die Grundlage ist das gemeinsame Bewusstsein des Volkes; dieses 

erkennt man, indem es sich in äußeren Handlungen offenbart, indem es in Übung, Sitte 

und Gewohnheit heraustritt, an der Gleichförmigkeit einer for tgesetzten, also dauernden 

Handlungsweise erkennt man seine gemeinsame, dem bloßen Zufalle entgegengesetzte 

Wurzel, den Volksglauben.« (Weiske und Bopp, Rechtslexikon, S. 152f.)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit184

mehrheit darf die Freiheit niemals ausgeliefert werden. Gehorsam schulden 
die Bürger nur einer rechtmäßigen Regierung. 

Blinden Gehorsam kann einmal ein Staat durchaus nicht von seinen Bürgern verlangen, 

sondern freien, d.i. einen Gehorsam, der sich auf eigene Anerkennung der Vernünftigkeit 

der Gesetze gründet; außerdem würde der Staat die Bürger zu Maschinen machen, also 

selbst der Vernunft hinderlich sein und seine eigene Bestimmung entweihen. (G II 173)

Das Gemeinwohl ist für Krause nämlich nicht einfach der kleinste gemein-
same Nenner aller faktischen Interessen. Der Allgemeinwille gleicht nicht 
dem Mehrheitswillen, sondern muss aus jenem erst durch Instanzen einer am 
Rechtsprinzip orientierten Gesetzgebung ermittelt werden (VR 523, Heft). Der 
legitime Volkswille existiert daher gar nicht vor und außerhalb rechtsstaatlicher 
Prozeduren, sondern erwächst allererst aus ihnen (VR 522).252 Man kann de-
mokratische Substanz und rechtsstatliche Form also nicht voneinander tren-
nen oder gegeneinander ausspielen. Prozeduren und Prinzipien bedingen und 
benötigen einander.

Nur sofern es sich rechtskonform regiert, »ist das Volk selbst der alleinige 
Rechtverwalter, Selbstherrscher, Autokrat« (LL 207); nur dann liegt ein »Ge-
meinwesen, res publica, im ganzen, echten Sinne« vor (LL 207). Unter dieser 
strengen und öfters unerfüllten Voraussetzung gilt »das, was die Gemeinde als 
Recht festsetzt, auch [als] an sich Recht« (LL 211). Wo diese rechtliche Repräsenta
tion des Volkswillens gelingt, zieht Krause die Idee parlamentarischer Demo-
kratie der seiner Zeit vorherrschenden Regierungsform konstitutioneller Mon-
archie vor (VR 541, Anm.). Auch und gerade die Demokratie ist also dem Recht 
verpflichtet und dieses der Freiheit, weshalb Krause eine transparente Politik 
der »absoluten Publicität« fordert (ERB 109). Legislative »Verfügungen müssen 
Publicität haben, d.i. öffentlich beschlossen, öffentlich bekannt gemacht wer-
den und zu jeder Stunde jedem zur Durchsicht offenliegen.« (G II 167) Ähn-
lich wie Kant vertritt Krause: »Der Grund der absoluten Publicität der Staats-
gewalten ist positiv, nicht Misstrauen und Furcht vor Unterdrückung.« (ERB 
109) Publizität fördert Beteiligung. Individuelle Freiheit und kollektive Freiheit 
finden so aneinander ein Regulativ, um gemeinsam den demokratischen Wil-
len zu konstruieren und einander dadurch wechselseitig zu optimieren. 

Auch diese Wendung zu einem transparenten, dialogorientierten und 
selbstkritischen Politikmodell wurde von spanischen Krausisten weiter aus-

252 | Diese Unterscheidung zwischen unvermittelter Volkssouveränität und rechtlich 

beziehungsweise institutionell vermittelter Nationalsouveränität wird vor allem von 

Krauses Schüler Heinrich Ahrens weiter ausgearbeitet; vgl. exemplarisch: Ahrens, Die 

organische Staatslehre auf philosophisch-anthropologischer Grundlage, S. 197, Anm.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 185

gearbeitet.253 Sie wollten keine statische-etatistische, sondern eine gesellschaft-
lich-dynamische Politikgestaltung, d.h. eine Politik, die im Lichte ihrer eige-
nen freiheitlichen Leitidee beständig diskursiv fortgebildet wird. Anstatt, wie 
viele kontinentaleuropäische Liberale, vorrangig bereits erreichte Freiheiten zu 
verteidigen, zielten sie auf die Eroberung neuer Freiheiten.254

Freiheitssteigernde Politik bedarf staatlicher Institutionen. Krause stand 
damals aufkommenden Theorien vom baldigen Absterben des Staates darum 
skeptisch gegenüber. Das Unrecht (und somit die strafrechtliche Staatstätig-
keit) könne wohl mit einer fortschreitenden Verbesserung der Lebensverhält-
nisse abnehmen (NR 230). Aber auch falls das Verbrechen einmal ganz gegen 
Null reduziert werden könnte, »würde nur die polizeiliche Aufsicht und die 
Strafe wegfallen, nicht aber das Recht.« (VR 360) Alles andere hieße, das (ne-
gierende) Straf- und Ordnungsrecht mit dem Ganzen des Rechts verwechseln 
und somit den (positiv-affirmativen) Charakter des Rechtsstaats verkennen 
(NR 239): denn »der Staat ist nicht eine Anstalt ursprünglich, um das Unrecht 
zu verhüten und zu vernichten, sondern er ist vielmehr die gesellschaftliche 
Anstalt, das Recht selbst zu verwirklichen […].« (LL 192f.) 

Dies Votum für den Rechtsstaat kommt keinesfalls einer Seligsprechung 
des Nationalstaats gleich.255 Der »Volksstaat, welchen man gewöhnlich unrich-
tigerweise allein […] den Staat nennt« (AR 179), nimmt zwar eine prominente 
Stellung im Kreise der rechtswahrenden Institutionen ein, darf aber niemals 
verabsolutiert werden (LL 203). Denn dem Volk als ethnischer Größe wird von 

253 | Der Krausist, so heißt es in einer vielzitier ten Studie von López-Morillas, »es 

liberal porque el liberalismo politico es un postulado necesario de la doctrina de 

Krause, ya que, al mantener que no hay más autoridad que la razón, el krausismo 

subraya que el libre ejercicio de ésta es imposible bajo un régimen político fundado en 

el cesarismo o la arbitrariedad. Decir liberalismo es […] decir proyección política del 

racionalismo armónico y luchar en pro de aquél es coayudar a la implantación de éste. 

[…] El krausista no abrazaba el liberalismo por simple preferencia o capricho, sino que 

necesariamente tenía que ser liberal si quería mantenerse fiel al espíritu de la doctrina 

que profesaba.« (López-Morillas, El krausismo español, S. 176)

254 | Vgl. Julián Sanz del Río, »El derecho y el Estado según Krause«, in: Boletín de la 

Institutción Libre de Enseñanza, 6 (1882), S. 269.

255 | Besonders wichtig erscheint, dass Krause die Ablösung des Nationalstaats 

als Denkmodell der sozialen Vereinigung weit über hundert Jahre eher vollzog als die 

nachfolgenden Sozialwissenschaften, vgl. Teresa Rodriguez de Lecea, »Der spanische 

Krausismo als praktische Philosophie«, in: Klaus-Michael Kodalle (Hg.), Karl Christian 

Friedrich Krause (1781-1832) Studien zu seiner Philosophie und zum Krausismo, 

Hamburg 1985, S. 202. Zu einer heutigen Kritik des »methodologischen Nationalismus« 

vgl. Ulrich Beck und Edgar Grande, Das kosmopolitische Europa: Gesellschaft und 

Politik in der zweiten Moderne, Frankfur t a.M. 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit186

Krause, gegen alle zeittypischen Tendenzen, keine übermäßige Bedeutung 
beigemessen. Zum einen legt er ausführlich dar, wie sich rechtliche Struktu-
ren auch unterhalb und außerhalb des nationalstaatlichen Rahmens heraus-
bilden.256 Zum anderen denkt er strikt kosmopolitisch und verwirft jede Form 
von Vaterlandsliebe, die das Ausland abwertet.257 Nationales Recht legitimiert 
sich bei Krause eindeutig nicht (wie im Rechtspositivismus) durch sich selbst, 
sondern durch seinen funktionalen Beitrag zur Freiheit aller, d.h. konkret, um 
durch die Institutionalisierung politischer Autonomie jedermann »sein Men-
schenrecht zu leisten« (VR 350). Nationale Gesetze, sagt Krause ausdrücklich, 
seien stets im Hinblick auf die mögliche »Einstimmung […] der ganzen zu-
gleich lebenden Menschheit« zu verfassen (ebenda). Entsprechend statteten 
lateinamerikanische Krausisten die kosmopolitische und intergenerationale Ver-
pflichtung aller nationalen Politik mit Verfassungsrang aus.258

Ein Volk ist für Krause schlicht das kulturelle Korrelat einer Rechtsgemein-
schaft (LL 206). Nationen sind nur als Repräsentanten der Menschheit legiti-
miert, Rechtsnormen zu erlassen und zu sanktionieren. Insofern verbietet sich 
der Gedanke eines nationalistischen Liberalismus von selbst (NR 230, VR 352). 
Krause verwirft die von Fichte und Hegel propagierte Annahme, dass sich der 
Weltgeist bevorzugt in bestimmten Nationen und zuhöchst im deutschen Volk 
realisiere. Dem hält er entgegen, dass »nur alle jetzt lebenden Menschen zu-
sammengenommen und ihrer Einheit und Zusammenstimmung gedacht als 
Repräsentanten der Vernunft selbst angesehen werden« sollen (G II 156f.). Bei 

256 | Vgl. Vester, Sozialphilosophie und Sozialpolitik, S. 11ff.; nach Elias Díaz hat zur 

guten Aufnahme der krauseschen Lehre in Spanien erheblich beigetraten, dass sie die 

»exaltación hegelinana del Estado« nicht mitmacht und eine zwischen Staat und Gesell-

schaft strikt trennende Denkhaltung begünstigt, Díaz, Krausismo e Institución Libre de 

Enseñanza: Pensamiento social y politico, S.  64, Anm.

257 | So erklär t sich Krause etwa im November 1815 seinem Vater gegenüber: »Um 

das deutsche Volk zu achten und zu lieben, brauche ich kein anderes Volk ungerecht zu 

hassen.« (Briefe 435)

258 | Die argentinische Verfassung von 1853 kann in wesentlichen Momenten als 

krausistisch ausgewiesen werden (siehe: Julián Barraquero, Espíritu y práctica de la 

ley constitucional argentina, Buenos Aires 1878), etwa darin, dass sie sich an alle Men-

schen und nicht nur an das argentinische Volk richtet, dass die Grundrechte aus dem 

Persönlichkeitsrecht hergeleitet werden, Souveränität nur der gesamten Gesellschaft 

zuerkannt wird und dass in ihr eine durchgängig subsidiär-dezentrale Machtverteilung 

vorgesehen ist; vgl. Carlos Otto Stoetzer, »Raíces intelectuales de la Constitución ar-

gentina de 1853«, in: Jahrbuch für Geschichte Lateinamerikas = Anuario de Historia de 

América Latina (JbLA), No. 22 (1985): 295-339; sowie Claus Dierksmeier, »Harmon-

ischer Liberalismus am Rio de la Plata«, in: Liberal, Vierteljahreshefte für Politik und 

Kultur, 50 (2008): 46-49.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 187

Krause gibt es also keinen Weltgeist, der hinterrücks – mal mit dieser Nation, 
mal jener paktierend – die Geschicke der Geschichte lenkt. Krause interessiert 
die Menschheit insgesamt und ihre gemeinsame kosmopolitische Vernunft.259 

Geschichte ist der ergebnisoffene Prozess menschlicher Freiheit (LL 160). 
Der individuellen wie kollektiven Freiheit entspricht die Offenheit der mensch-
lichen Geschichte.260 Die menschlichem Handeln und Sozialleben zu Grun-
de liegende Freiheit ist, obschon nicht regellos chaotisch, dennoch sowohl im 
Einzelnen wie insgesamt unvorhersehbar (VR 200). Zwar müsse die Mensch-
heit in ihrer ethischen Entwicklung notwendig fortschreiten, sofern sie über-
leben wolle (LL 129), aber dieses Überleben ist eben nicht garantiert, »denn es 
könnte sogar ein eignes Unglück dieser Menschheit sein, dass ihr Leben in der 
Jugend erlösche« (LL 175). Ob es dazu kommt, kann allein die Erfahrung zei-
gen. (LL 213, Anm.). Der biologisch nicht auf bestimmte Daseins- und Verhal-
tensformen festgelegte Mensch kann mit seinen kollektiven Projekten ebenso 
scheitern wie mit seinen individuellen (LL 160). Eine spekulativ vorgezeichnete 
Weltgeschichte gibt es daher bei Krause nicht.

Historisches Handeln wird vom jeweiligen Geschichtsverständnis beein-
flusst (LL 22f.). Ob die Menschheit ihre Aufgaben bewältigt, hängt von ihrem 
jeweiligen Freiheitsgebrauch ab – und dieser folgt nicht zuletzt ihrem Frei-
heitsverständnis (NR 262). Die intellektuelle und die praktische Realisierung 
der Freiheitsidee beeinflussen einander (VR 200). Eine fatalistische Weltsicht 
kann soziale Emanzipationsbestrebungen lähmen, eine freiheitliche Theorie 
hingegen emanzipativ wirken (G II 119). Die Betrachtung der Kulturgeschichte 
wird also durch die allgemeine (Gattungs-) wie die je besondere (Individual-)
Geschichte der Freiheit mitbestimmt (LL 401ff.). Entsprechend lässt sich einer-
seits von einem historischen Fortschritt zum und im Freiheitsbewusstsein 
sprechen, ohne doch andererseits nahezulegen, dass daraus Gewissheiten über 
den zukünftigen Geschichtsverlauf, beispielsweise über die Verbreitung frei-
heitlicher Systeme, zu folgern wären (LL 160).261 

Geschichtlich denken heißt also, auf Deutungen zu setzen und auf Ein-
deutigkeit zu verzichten. Auch Krause nimmt solche Geschichtsdeutungen 
vor. Beispielsweise sieht er das Europa seiner Tage begriffen im allmähli-

259 | Vgl. León Esteban Mateo, »El krausismo en España: Teoría y circunstancia (I)«, in: 

Historia de la Educación, 4 (1985): 97-118.

260 | Vgl. Alfred Theodor Schneider, Karl Christian Friedrich Krause als Geschichtsphi-

losoph, Leipzig 1907, S. 37.

261 | Die Geschichtsphilosophie Tiberghiens explizier t diesen Gedankenkomplex 

Krauses, indem sie Geschichte als Freiheitsgeschichte normativ interpretier t und von 

einem strikten Rückschrittsverbot sowie einem weichen Fortschrittsgebot aus beurteilt; 

vgl. Susana Monreal, Krausismo en el Uruguay: Algunos fundamentos del Estado tutor, 

Montevideo, Uruguay 1993, S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit188

chen Übergang von einer Periode intensiver nationaler und kultureller Aus-
differenzierung zu einer mehr integrativen Phase regionaler Kooperation 
(LL 376-396). Von dem noch vorherrschenden quasi-mechanischen »System 
des bloßen politischen Gleichgewichts« könne man, hofft er, alsbald zu einer 
mehr organischen Völkerrechtsordnung vordringen (EU 9).262 In den meisten 
europäischen Staaten seien grundlegende Menschenrechte bereits anerkannt, 
es herrsche weitgehend Religionsfreiheit, die Verbreitung der Gedanken über-
winde durch Technik zusehends die nationalen Grenzen (LL 425). Außerdem 
gebe es überall Ansätze eines geschichtlich fundierten gemeineuropäischen 
Bewusstseins (LL 422).263 Deshalb sei wohl zuerst von Europa der epochema-
chende Schritt zu superstaatlichen Rechtsordnungen zu erwarten und einzu-
fordern.264 Zu einem derartigen Völkerverein Europas entwirft Krause sogar 
eine Musterverfassung, in der Hoffnung, dass ein erfolgreicher europäischer 
Staatenverein der Welt zum Vorbild dienen und verschiedentliche regionale 
Nachahmer finden könne.265

Nur im Rahmen einer rechtswahrenden Völkervereinigung – für die Krau-
se ebenfalls konstitutionelle Überlegungen anstellt – sei dauerhafter Frieden 
für die Weltbürger erreichbar.266 Denn solange keine alle übergreifende recht-
liche Institution existiert, kann jedes Land im Konfliktfall auf sein Notwehr-
recht pochen. Wo sich aber ungestraft jeder Staat zum Richter in eigener Sache 
macht, resultieren Gewalt- und Rüstungsspiralen (VR 500, Heft). Zu hoffen 
sei daher, dass die Weltbürger dies über kurz oder lang einsehen und sodann 
dereinst »als ganze Menschheit die Verhältnisse der Völker rechtmäßig be-
stimmen und einen höheren Organismus des Rechts bilden, zu dem sich die 
Völker, wie jeder einzelne Mensch zu seinem Volke, verhalten« (U 60). Die 

262 | Vgl. Clay MacCauley, »Krause’s Proposition for a European League of States«, in: 

The Advocate of Peace (1894-1920), 79, No. 11 (1917): 337-339.

263 | Das proeuropäischen Denken Krauses profilier t gegenüber seinen philosophi-

schen Zeitgenossen insbesondere Rolf Hellmut Foerster, Europa. Geschichte einer 

politischen Idee, München 1967, S. 240-243.

264 | Vgl. Lorimer, The Institutes of Law, S. 310.

265 | Krause hat seinen »Entwurf eines europäischen Staatenbundes« nicht zufällig 

1814 publizier t. Er enthält Gedanken, die Krause in seiner Schrif t zum »Erdrechtsbund« 

ausführen wollte, die aber Fragment blieb (vgl. Karl Christian Friedrich Krause, Der 

Erdrechtsbund: An sich selbst und in seinem Verhältnisse zum Ganzen und zu allen 

Einzelheiten des Menschheitslebens, herausgegeben von: Georg Mollat, Leipzig 1983).

266 | Zum kosmopolitischen wie pazifistischen Charakter der Philosophie Krauses 

vgl. Veit Valentin, Geschichte des Völkerbundgedankens in Deutschland ein geistes-

geschichtlicher Versuch, Berlin 1920, S. 48f.; Hermann Hetzel, Die Humanisierung des 

Krieges in ihrer culturgeschichtlicher Entwicklung, Frankfur t an der Oder 1889, S. 58, 

157; MacCauley, Krause’s League for Human Right, S. 458. 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 189

dazu erforderliche Übertragung staatlicher Souveränitätsrechte an höhere re-
gionale sowie globale Einheiten ist legitim, da ja Krause von vorneherein im 
Nationalstaat nur eine, keinesfalls die einzige Form sieht, das Recht der Freiheit 
zu institutionalisieren (LL 203f.).267 

Weil und solange aber dieser Weltrechtszustand noch in der Ferne liegt, 
muss das Recht der Individuen und der Völker auf anderem Wege befördert 
werden.268 Provisorische Rechtsordnungen sind zu etablieren. Hierfür reichen 
bereits einige wenige von einheitlichen Grundsätzen aus handelnde Einzel-
staaten hin (U 142). Europa sollte vorangehen (EU 11). Beispielsweise könnte 
eine europäische Union beginnen, alle militärischen Binnenkonflikte auf dem 
europäischen Kontinent abzuschaffen (SL 318) und dafür Sorge tragen, dass 
wenigstens in diesem Binnenraum das »Recht der Völker immer mehr von 
Glück und Unglück, von der Größe ihrer Menschenzahl und von jeglicher 
Willkür unabhängig« werde (EU 13). Optimal wäre es, sinniert Krause, wenn 
nach und nach die Erde von derartigen regionalen Völkervereinen umspannt 
würde, die dann gemeinsam sich der Aufgabe widmeten, eine faire Erdrechts-
ordnung zu etablieren (LL 201; U 149). 

Diese kosmopolitischen Gedanken folgen aus dem methodischen Prinzip 
von Krauses partizipativem Liberalismus. Da es die Rechtspflicht eines jeden 
ist, zum Rechtserwerb und Rechtserhalt aller anderen beizutragen, ist eben 
langfristig ein solcher Weltzustand anzustreben, in dem »jedem Erdbürger, 
wohin er auch käme, überall sein eigenstes persönliches Recht geleistet« wird 
(VR 467). Genauso wie man für sich Menschenrechte in Anspruch nimmt, 
muss man anderen helfen, die ihren zu realisieren; unabhängig davon, wie 
weit entfernt (räumlich oder zeitlich) sie leben.269 Der von Krause für die Zu-
kunft angestrebte globale Rechtszustand bringt Transformationen bestehen-
den Rechts (VR 449f.) und Modifikationen der bisherigen (lokalen, nationalen 
und regionalen) Rechtsordnungen mit sich (LL 204). Sollte es einmal zu einem 
»Menschheitsstaat dieser Erde« (VR 348) kommen, so ist mit einer gewissen 
Neuverteilung von Rechtspositionen zu rechnen, die im Lichte jenes neuen 
Bündnisses als reformbedürftig erscheinen (U 147).270 Da aber die Erde ohne-

267 | Vgl. Karl Viktor Fricker, »Das Problem des Völkerrechts«, in: Zeitschrift für die 

gesamte Staatswissenschaft, 28 (1872): 91-144.

268 | Zu Krauses »grossartigem Kosmopolitismus« vgl. auch Carl For tlage, Genetische 

Geschichte der Philosophie seit Kant, Leipzig 1852, S. 228. 

269 | Vgl. Martha Nussbaum: »[…] humanity is under a collective obligation to find 

ways of living and cooperating together so that all human beings have decent lives.« 

(Frontiers of Justice, S. 280)

270 | Ebenso Martha Nussbaum: »One might then doubt that domestic arrangements 

can be insulated from scrutiny, if they are such as to make it impossible for people in 

other nations to live decent lives.« (Frontiers of Justice, S. 229)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit190

hin »das ursprüngliche äußere Eigentum der Einen ganzen Menschheit« (VR 
463) ist, und zwar von Grund auf »alles allen zu vernünftigen Zwecken auf 
gleiche Weise« gehört,271 ist dies im Prinzip unproblematisch, wie strittig auch 
immer ihre juristisch-konkrete Umsetzung zuwege gehen werde (VR 466).

Krause liefert hiermit einen interessanten, ja brisanten Beitrag zur Globali-
sierungsethik. Er sucht zu vermitteln zwischen Theoretikern, die behaupten, 
kein Rechtsbesitz sei von bleibender Gültigkeit bis nicht die höchstmögliche 
Rechtsordnung etabliert sei, und denen, die behaupten, jedes historisch irgend-
wann einmal erworbene Recht müsse für alle Zeiten gelten. »Dazwischen tritt 
die parteilose Wahrheit, entscheidend: dass allerdings jene untergeordneten 
Rechte untergeordneter Rechtspersonen, […] die Befugnis haben zu bestehen«, 
sofern sie nicht »nach Maßgabe des neu eintretenden höheren Rechtsgrundes 
in ein untergeordnetes Rechtsverhältnis treten, und demgemäß […] dem nun 
entstehenden und sich bildenden höheren Organismus des Rechts« angepasst 
werden (VR 328). Das muss nicht stets den Verlust erworbener Rechtsposi-
tionen zugunsten einer modifizierten Rückgabe meinen. Denn es wird im-
mer besondere Lebensbereiche geben, in denen individuelle »Selbständigkeit 
erhalten werden muss« (NR 264, Anm.). Der Beitritt eines Staates zu einer 
Völkergemeinschaft wird an etlichen lokalen Strukturen wenig ändern. Aber 
hinsichtlich geographisch bedingter Lebenschancen wäre mit Ausgleichsleis-
tungen zugunsten benachteiligter Völker zu rechnen. Denn die tatsächliche 
Erschließung der nutzbaren Natur ist zufolge von Machtverhältnissen und da-
her oft zuwider der allen Menschen – aufgrund ihres Gemeineigentums an der 
Erde – gleichförmig zukommenden »Befugnis, die Erde in Besitz zu nehmen« 
verlaufen (NR 262). Insofern kann der erste Landbesitz nicht auch der letzte 
sein (NR 262).272 

Da jedes neu geschaffene Rechtssubjekt nicht nur angehalten ist, den Ge-
samtumfang der in ihm beschlossenen Freiheiten durch Expansion oder inter-
ne Komplexität quantitativ zu erweitern, sondern auch qualitativ zu verbessern 
und d.h. von ethischer Zufälligkeit und Asymmetrie zu befreien (NR 264), 
sind stets einige der eingegliederten Rechtspositionen zu modifizieren (ERB 
108). Eine solche gerechtigkeitsorientierte Transformation der globalen Be-

271 | Siehe Martha Nussbaum: »The capabilities approach is fully universal: the 

capabilities in question are held to be important for each and every citizen, in each and 

every nation, and each person is to be treated as an end.« (Frontiers of Justice, S. 78)

272 | Ähnlich äußert sich Martha Nussbaum: »Even the concept of redistribution […] 

needs to be called into question, since it rests on the prior determination that people 

own the unequal amounts they have.« So argumentier t sie gegen die Ansicht »saying 

that the part of a person’s holdings that is needed to support other members of a society 

(or world, […]), are actually owned by the people who need them, not by the people who 

are holding on to them.« (Frontiers of Justice, S. 373)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 191

sitzverhältnisse setzt bei den Weltbürgern »Einsicht« und »guten, rechtlichen 
Willen« (NR 264) voraus, die natürlich nicht immer gegeben sind. Stattdessen 
herrschen, wo spannungsreiche Ansprüche sich begegnen, oftmals Gewalt, 
Zerstörung und Krieg zwischen Einzelnen wie Völkern (NR 265). Dennoch ist 
die Hoffnung auf eine wachsende Verrechtlichung der sozialen Konflikträume 
gerechtfertigt, meint Krause. In der Kultur und im Rechtsgefühl einerseits so-
wie im klugen Eigennutz der Menschen andererseits liegen beachtliche Trieb-
kräfte für den globalen Rechtsfortschritt (NR 268). Langfristige, nicht zuletzt 
wirtschaftliche Nutzenkalküle können im Verein mit einem Appell an »das 
Gewissen der Menschheit« (U 305) durchaus dazu führen, dass die Mensch-
heit sich immer mehr durch globale Institutionen zur integrativen Rechtsset-
zung und Rechtswahrung findet. Wenn es aber erst einmal eine die Interessen 
und die Rechte aller Erdenbürger wahrende Ordnung gäbe, sei es, aufgrund 
der ökonomischen Vorzüge, die eine Mitgliedschaft darin mit sich brächte, 
auch sehr wahrscheinlich, dass sie dauerhaft bestünde.273 

Krause will die Diversität der Menschen und Völker in jenem anvisierten 
globalen Rechtsbund keineswegs einebnen, sondern vielmehr durch kosmo
politische Verrechtlichung besonders schützen.274 Während in einer rechtlich 
ungeregelten Welt wirtschaftliche und militärische Macht nach Belieben her-
gebrachte Kulturen schleifen, stünden deren Chancen auf kritisch-affirmati-
ve Bewahrung weit besser in geordeten Weltrechtsverhältnissen. Gerade weil 
für Krause die Erde allen Menschen und Völkern zur individuellen Freiheits-
verwirklichung gehört, darf sich die Lebensgestaltung der Kulturen auch in 
ungleichen Lebensweisen manifestieren. Das Grundrecht des Menschen, ein 
selbstbestimmtes Leben zu führen, kann daher zu einer Vielzahl divergenter 
lokaler und regionaler Rechtsordnungen führen. Diese können als Bestim-
mungsgrößen einer global vernetzten Rechts- und Freiheitsordnung im We-
sentlichen durchaus fortbestehen (VR 539f.). 

Daraus ergibt sich, dass weder das eine gegründet ist, was in neuerer Zeit fanatisch 

behauptet und erstrebt worden ist: dass alle Menschen schlechterdings nur identi-

sche, gleiche Rechte hätten, noch auch das andere, was ebenso fanatisch ergrif fen und 

durchgesetzt worden ist: dass jeder Mensch nur sein eigentümliches, ganz individuelles 

Recht habe, und mithin an ein allgemeines, für alle Menschen geltendes (menschliches) 

Recht nicht zu denken sei. Vielmehr beruhen diese irrigen Behauptungen beide auf zwei 

273 | Vgl. Vester, Sozialphilosophie und Sozialpolitik, S. 11 sowie Siegfried Wollgast, 

»Karl Christian Friedrich Krause (1781-1832) – Bemerkungen zu seinem Menschheitbund 

und Friedensplan«, in: Erhard Lange (Hg.), Philosophie und Frieden – Beiträge zum 

Friedensgedanken in der deutschen Klassik, Weimar 1985, S. 260-276.

274 | Vgl. Clay MacCauley, Karl Christian Friedrich Krause: Heroic Pioneer for Thought 

and Life, Berkely 1925.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit192

Grundwahrheiten, welche aber zugleich missverstanden und in einseitiger Übertreibung 

aufgefasst wurden. Das allgemeine, allen gleiche Recht der Menschen ist die ewige, 

unveränderliche und für alle bleibende Grundlage, aber auf dieser Grundlage muss das 

Recht dann […] weiter bestimmt werden. (LL 197)

Krauses kosmopolitische Vision macht staunen. Bereits vor 200 Jahren hat er 
die soziologischen wie die normativen Grenzen des Nationalstaats aufgezeigt 
und sich des Themas der Globalisierung angenommen. Während zu Anfang 
des 19. Jahrhunderts die meisten deutschen Philosophen aus der de facto mar-
ginalisierten Rolle kolonialisierter Völker oftmals auf einen minderen Rechts- 
und Freiheitsstatus derselben schlossen, marschiert Krause stramm in die 
Gegenrichtung. Er macht »die Eine unteilbare Menschennatur« stark (VR 
469), die allen Individuen zukommt und verlangt, dass sie in allen Personen – 
egal, wo und wie sie leben – respektiert werde. 

Scharf weist Krause alle rassischen Differenzierungen im Freiheitsrecht 
zurück. Der seiner Zeit übliche und zur Rechtfertigung des Kolonialismus 
vorgebrachte Verweis auf das angebliche Kulturgefälle zwischen europäischen 
und außereuropäischen Völkern missfällt ihm. Krause argumentiert damals 
schon ähnlich wie heute etwa Thomas Pogge:275 Weitgehend existierten jene 
Bildungs- und Zivilisierungsunterschiede gar nicht in der behaupteten Form 
und Intensität. Wo aber doch, so habe sie vielfach erst ein völkerrechtswidriger 
Kolonialismus hervorgebracht. Deshalb dürften kulturelle und sozioökonomi-
sche Differenzen niemals zur Rechtfertigung von Unterdrückungsverhältnis-
sen sowie als Rechtsgründe für (weitere) Diskriminierung oder gar als Beleg 
für rassische Minderwertigkeit herangezogen werden. Vielmehr verpflichten 
uns jene Asymmetrien zur solidarischen Unterstützung der von ihnen Betrof-
fenen sowie, im Falle der von Kolonialismus und Imperialismus geschädigten 
Menschen und Völker, zur Wiedergutmachung (VR 464).276 

Zwar glaubte Krause nicht, mit Ideen allein ließe sich die Welt verändern, 
aber er verfiel auch nicht der spiegelverkehrten Ansicht, die Welt könne ohne 
sie auskommen. Der Mensch ist nicht zuletzt, was er wird; und dies ergibt sich 
auch daraus, wonach er strebt. Nur eine Theorie, die auch um die Ideen und 
Ideale der Menschheit weiß, taugt daher für die Praxis. Und um genau einen 
solchen realistischen Idealismus hatte sich Karl Christian Friedrich Krause 
zeitlebens bemüht. 

275 | Vgl. Thomas Pogge, World Poverty and Human Rights: Cosmopolitan Respon-

sibilities and Reforms, Cambridge, United Kingdom; Malden, Massachusetts 2002.

276 | Wiederum ein Vergleich zu Martha Nussbaum: »Many of the problems of poorer 

nations were caused by colonial exploitation, which prevented them from industrializing 

and robbed them of natural resources, among other things. Redistribution in the present 

seems an appropriate form of remediation for the past.« (Creating Capabilities, S. 115)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 193

Interessant ist bei Krause der Status philosophischer Argumente und na-
mentlich der Metaphysik. Die Bürger, nicht die Lehrstuhlinhaber, sollen letzt-
lich entscheiden, ob und welches metaphysische Gedankengut in die öffentli-
che Selbstdeutung der Menschheit einfließt. Anstatt also der Welt eine einzige, 
große Metaphysik zu verordnen, setzt Krause sich für eine Welt ein, in der aus 
den vielen, kleinen Metaphysiken der Weltbürger der für kosmopolitische Be-
lange erforderliche Konsens der Werte und Normen entsteht. So kehrt seine 
Freiheitsphilosophie sozusagen in sich selbst zurück: Krause hatte zunächst 
(deskriptiv) die Idee der Freiheit als unhintergehbare Grundlage humaner 
Selbstbestimmung beschrieben. Deren Analyse förderte zutage, dass Freiheit 
individuell konsistent nur in Anspruch genommen werden kann, wenn man 
sie allen Menschen zuschreibt. Jener universellen (askriptiven) Dimension der 
Freiheitsidee entspricht sodann (präskriptiv) eine normative Konsequenz, näm-
lich die, von der eigenen Freiheit verantwortlich im Sinne und Interesse aller 
Menschen Gebrauch zu machen. Die krausesche Idee einer global verantwor-
teten Freiheit mündet aus in einer kosmopolitischen Ethik, die sich erst durch 
die Mitsprache eben derjenigen konkretisiert, für die sie gelten will. Insofern 
handelt es sich bei seiner Freiheitsphilosophie um einen partizipativen Libera-
lismus par excellence. 

Dennoch, so wird sich mancher Leser fragen, wenn all das wahr ist, wenn 
jener Denker tatsächlich so vorausschauend und ausgewogen philosophierte, 
warum habe ich dann noch nie etwas von ihm gehört? Warum hat man ihm 
nicht wie anderen, weit langweiligeren Philosophen Denkmäler errichtet, Stra-
ßen nach ihm benannt und Büsten von ihm verbreitet? Warum taucht sein 
Name in den meisten Philosophiegeschichten nicht auf? In der Tat, Krause 
ist in der deutsch- und englischsprachigen Geisteswelt kaum bekannt. Und 
wer sich zu ihm im Internet oder in einschlägigen Fachlexika umtut, findet 
sein Werk oft weniger vorteilhaft dargestellt als hier. Ihm werden eine verquas-
te Sprache, träumerische Ideen und metaphysische Vorlieben zur Last gelegt; 
und so mag der Eindruck entstehen, er sei zu Recht vergessen. 

Ich habe mich andernorts ausführlicher bemüht, diese Vorwürfe zu ent-
kräften.277 Hier deswegen nur einige kurze Bemerkungen. Dass Krause ein 
schwärmerischer Utopist mit obsoleter Metaphysik war, erscheint vor dem 
Hintergrund der hier rekonstruierten Argumentation zweifelhaft. Stichhaltig 
ist aber, dass Krause mit einer von ihm selbst entworfenen Fachsprache arbei-
tete, was in der Tat den unmittelbaren Nachvollzug vieler seiner Schriften nicht 
leicht macht. Zwar geschah dies nicht durchgängig; manche seiner Texte und 
auch etliche seiner posthum publizierten Vorlesungen sind klar und schwung-
voll geschrieben. Dennoch behindert bis heute Krauses bisweilen exzessiver 
Rückzug in seine eigene Terminologie die Rezeption seiner Gedanken. 

277 | Vgl. Dierksmeier, Der absolute Grund des Rechts.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit194

Der äußere Anlass dafür war die religionspolitisch aufgeheizte Situation an 
der Universität Jena, die zunächst sein Lehrer Fichte wegen des sogenannten 
Atheismusstreits verlassen musste und von der sodann sein Kollege Schelling 
im Nachgang zum sogenannten Pantheismusstreit fortging.278 Krause, der seine 
eigene Philosophie in kritischer Auseinandersetzung mit ihren Werken entwi-
ckelte, wollte sich wohl in religionsphilosophischen Fragen aus der Schusslinie 
bringen. Zudem strebte Krause an, den Vieldeutigkeiten alltagssprachlicher 
Begriffe durch eine regelförmige Ableitung der benötigten Fachbegriffe zu 
entkommen und so der Philosophie zu einer logisch eindeutigen Terminologie 
zu verhelfen. Andere Denker, die Ähnliches unternahmen, wie etwa Leibniz 
(mit seiner »mathesis univeralis«), fanden dafür jedoch weit mehr Anerken-
nung als Krause.

Mir scheint der eigentliche Grund für die geringe Rezeption Krauses in sei-
ner Heimat eher seiner unglücklichen akademischen Karriere geschuldet. Sei-
ner Zeit schafften es nur wenige außerhalb des Universitätssystems stehende 
Philosophen, ihr Werk ins öffentliche Bewusstsein zu rücken. Krause gelang es 
nie, eine ordentliche Professur zu ergattern. Zum einen lag dies an missgüns-
tigen Schikanen von politischen und akademischen Widersachern,279 zum an-
deren aber sicherlich auch an Krause selbst. Es widerstrebte ihm, für sich und 
sein Werk Werbung zu machen. Taktisches Lavieren lag seinem Naturell fern. 
Darauf vertrauend, dass seine Philosophie für sich selbst spräche, ergab er sich 
(allzu?) friedlich in subalterne Anstellungsverhältnisse und verwendete seine 
Energien lieber auf den Ausbau und die Vervollkommnung seines Systems als 
auf dessen Marketing. Einen besonderen Hang, als »public intellectual« zu 
wirken, hatte er nicht. Insofern liegt die eigentliche Verantwortung für die ge-
ringe Bekanntheit der Philosophie Krauses vielmehr in seiner Person, als in 
seinem Werk, dessen Wiederentdeckung von Krauses Gedanken sehr zu wün-
schen wäre. Angesichts der gewaltigen kosmopolitischen Herausforderungen, 
denen sich die Weltgemeinschaft momentan stellen muss und im Hinblick 
auf den notwendigen Versuch, zwischen verantwortunglosem Libertinismus 
einerseits und den bedrückenden Alternativen sozialistischer oder religiöser 
Kommandowirtschaften sowie von Tugend- oder Ökodiktaturen andererseits 
eine gesunde Mitte zu finden, können wir in Karl Christian Friedrich Krause 
einen instruktiven Vordenker des Projekts eines freiheitlichen Weltethos ent-
decken.

278 | Dazu vgl. Klaus-Michael Kodalle und Martin Ohst (Hg.), Fichtes Entlassung: Der 

Atheismusstreit vor 200 Jahren, Würzburg 1999.

279 | Dazu ausführlich: Ureña, K.C.F. Krause: Philosoph, Freimaurer, Weltbürger.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 195

2.4	R esultate und Folgerungen

In diesem wie in den später folgenden gleichnamigen Abschnitten (3.3, 4.3) 
ist kurz innezuhalten, um zu schauen, was wir mit unserem historischen 
Schleppnetz an systematischen Erträgen eingefangen haben, und welche Kon-
sequenzen für die gegenwärtige Theoriebildung über Freiheit sich daraus ab-
leiten lassen.

Immanuel Kant führte vor: Erst und allein durch die Freiheit, sittlich zu 
handeln, können wir unsere eigenen (auch unsittlichen) Entscheidungen 
treffen. Ohne diese sittliche Freiheit, der zufolge wir auch unseren Neigun-
gen zuwider votieren können, wären wir bloße Automaten, die Lustquanten 
verrechnen und sich von vorteilsmaximierenden Algorithmen programmiert 
durchs Dasein schöben. Unsere Freiheit wäre weder unbedingt noch spontan; 
sie könnte uns nicht zu Urhebern unserer Handlungen machen.

Natürlich ist der reale Gebrauch, den wir von jener radikalen Freiheit ma-
chen, auch bedingt von Lebensumständen, von Erziehung und Bildung, von 
Zugang zu materiellen wie informationellen, politischen wie kulturellen Res-
sourcen. Nicht nur ein Mangel an Recht wirkt freiheitsmindernd. Nicht nur ju-
ristische, auch soziale und kulturelle Stützen der Freiheit sollten daher durch 
eine der Freiheit verpflichtete Politik gestärkt werden. Weil aber Kant zugleich 
im Einklang mit dem klassischen Liberalismus verteidigt, dass zwingende 
Staatshandlungen auf den engen Bereich der Rechtspflege beschränkt bleiben 
sollen, müssen dafür andere, zwangslose Formen der Politik gefunden werden. 
Um den Radius ermöglichender, befähigender Politik zu erweitern, mit denen 
sie allen den Weg zu einer autonomen Lebensführung ebnet, muss sie sich für 
die Interessen und Meinungen der Bevölkerung öffnen. 

Kant legitimiert aber nicht nur, er limitiert auch die demokratische Selbst-
steuerung der offenen Gesellschaft aus dem Prinzip einer sich bewusst selbst 
gestaltenden Freiheit. Damit bereitet er einen Brückenschlag zu – von vielen 
liberalen Konzeptionen ausgegrenzten – Theorien des Gemeinwohls vor. Frei-
heit, erklärt er, kann nur stimmig gedacht werden im Ausgang auf eine (für 
unterschiedliche Interpretationen offene) Konzeption eines »höchsten Gutes«. 
Das höchste Gut der Freiheit liegt also nicht fertig vor, so dass es nur aufge-
lesen werden müsste. Es ergibt sich erst aus einem gemeinschaftlichen Suchen 
und Streben: als Resultat freiheitlich-politischer Deliberation. Entgegen der bei 
vielen Freunden und Feinden des Liberalismus gepflegten, aber falschen Alter-
native von entweder einer wertfeindlichen oder einer in sittlicher Wertbindung 
gänzlich aufgehenden Theorie der Freiheit, eröffnet er einen dritten Weg. Kant 
zeigt, dass Freiheit immer schon auf Werte ausgeht, ohne jedoch in ihnen auf-
zugehen.

Damit Werte auf liberale Weise verwirklicht werden; damit der Staat nicht 
in die Versuchung geführt wird, moralischer Anomie, sittlichen Pathologien 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit196

und sozialer Atomisierung gewaltsam zu begegnen; damit also ethischer 
Drang statt staatlicher Zwang die erforderlichen Bindungen und Institutionen 
schafft, welche die Individuen und die Institutionen benötigen, um Freiheit 
zulassen zu können, darum bedarf es der Kultur. Eine liberale Gesellschaft 
braucht einen Kulturstaat; nicht um eine Leitkultur zu etablieren, wohl aber, 
um den Bürgern die nötigen Kommunikationsmittel an die Hand zu geben, 
um friedlich und freiheitlich einen gemeinsamen politischen Willen auszubil-
den. Je besser die Repräsentation der Gemüter und die Kollaboration der Geis-
ter gelingen, desto leichter fällt die Koordination der Körper und Dinge. Kultur 
macht das Regieren leichter. Wo sie die Identifikation mit anderen und die 
Einfühlung in deren Situation erleichtert, fällt es den Menschen leichter, sich 
freiwillig für Rücksichtnahmen und Selbstbeschränkungen, etwa für eine För-
derung des Lebens von Fremden, zu entschließen. Insbesondere im Zeitalter 
der Globalität und immer pluralistischer werdender Gesellschaften gewinnt 
daher eine kosmopolitisch ausgerichtete und die Anteilnahme am Geschick 
fremder Menschen fördernde Kultur zusehend an Bedeutung. 

Fichte schreibt den kantischen Versuch fort, Freiheit zur Grundlage aller 
modernen und selbstreflexiven sowie selbstkritischen Philosophie zu machen. 
Er zeigt auf: Über Freiheit kann nicht ohne Rücksicht auf ihre vor allem so-
zialen Voraussetzungen philosophiert werden. Wie aber sind diese in den phi-
losophischen Liberalismus zu integrieren? Fichte will dies über eine Theorie 
vernünftiger Freiheit erreichen. Allein ein durch und durch rationales Konzept 
von Freiheit könne ausweisen, was genau Staat und Gesellschaft für ein auto-
nomes Leben der Individuen zu leisten haben. Da nur die (seine) Philosophie 
gültig die wahrhaft förderungswürdigen Freiheiten angeben kann, wird allein 
dem philosophisch ausgerichteten Staat – nicht aber der freien Willensbildung 
der Bürger – das Recht zur Definition und Konkretion des Freiheitsrechts ein-
geräumt. 

So begibt sich Fichte auf einen lehrreichen Irrweg: Wer wie Fichte die Welt 
als entweder vernunftkonformes Material oder vernunftwidrigen Widerstand 
ansieht, wird sie ebenso behandeln. Gleiches gilt für die Mitmenschen. Der 
und das Andere erscheinen Fichte wertvoll nur im Dienste seines philosophi-
schen Modells, andernfalls als wegzuarbeitendes Hindernis. In dieser Ge-
dankenwelt gibt es keinen Raum für Grautöne. Die natürliche Umwelt und 
die soziale Mitwelt werden nach ihrer Freiheitsdienlichkeit sauber in Schwarz 
oder Weiß eingeteilt. Die normative Kraft der Vernunft wirkt sich bei Fichte 
daher theoretisch wie praktisch exzessiv aus. Dies führt zu einem überschie-
ßenden Begriff sowie zu einer übergriffigen Realität von Rechtszwang. So sehr 
Fichtes Insistieren überzeugt, dass Freiheit dem Wesen nach sittlich orientiert 
ist, so abwegig erscheint es, nur sittlich ausgelebte Freiheit schützen zu wollen. 
So richtig seine Ansicht sein mag, Zwang dürfe nur aus einer Logik der Frei-

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 197

heit gerechtfertigt werden, so irrig ist doch der Glaube, zu jedem freiheitsdien-
lichen Ziel könne Zwang das legitime Mittel darstellen. 

Bei Fichte rückt der Zwang von einem Ermöglichungsmittel des Rechtsstaats 
zum politischen Verwirklichungsmittel eines Idealstaats der Vernunft auf. Und 
da liegt das entscheidende Problem. Ein markantes Beispiel dafür ist Fichtes 
Sozialvertragslehre. Um durch ein Räderwerk von Strafen und Anreizen die 
Einzelnen zu rechtskonformem Verhalten zu motivieren, ertüftelt Fichte eine 
Mechanik auf gleichwertiger Gegenleistung beruhender Rechts- und Wirt-
schaftsbeziehungen. Wo jene strikte Wechselseitigkeit ausbleibt, kommt es zu 
keinem Rechtsverhältnis und folglich auch zu keinem Freiheitsschutz. Asym-
metrien kann dieses Modell nicht verarbeiten. Es setzt auf einen geschlos-
senen sozialen Raum, der durch strenge Überwachung stets (rechtlich wie 
ökonomisch) ein statisches Gleichgewicht wahrt. Den Menschen wird schlech-
terdings verwehrt, ihre Freiheit politisch oder wirtschaftlich in Weisen auszu-
üben, die Fichte als unvernünftig ansieht. 

Im Ergebnis kommt es vielfach zur Diktatur der Vernunft im Namen der 
Freiheit. Da Fichte glaubt, genauestens ableiten zu können, was und wieviel 
jeder Mensch zum freiheitlichen Leben braucht, macht er sich etwa an die 
Planung eines optimalen Wirtschaftssystems. Es stehen sich dabei der Staat 
als das Vernünftige und der Markt als das Vernunftwidrige gegenüber. Weil der 
Markt bei der planerischen Verteilung der Güter nur stört, wird er eliminiert. 
Dabei überschätzt Fichte die Möglichkeit des Staats, freiheitsgerechte Wertre-
lationen zwischen Gütern und Dienstleistungen zu etablieren. Zugleich unter-
schätzt er den Beitrag, den Marktordnungen genau dabei leisten können. Sinn-
voller wäre es, im Markt ein außervernünftiges Geschehen zu erkennen; eines 
das – je nach politischer und kultureller Einrahmung und Ausrichtung – mehr 
oder weniger vernunftförmig gestaltet werden kann. 

So streiten in Fichtes Freiheitsphilosophie liberale und totalitäre Motive 
um die Vorherrschaft. Zugleich kämpfen kosmopolitische und nationale Moti-
ve miteinander. Einerseits gibt Fichte sich universal und schreibt jeder Person 
ein Urrecht auf Freiheit zu. Gleichwohl dringt er zu einem global-ausgerich-
teten Liberalismus nicht vor. Weil Fichte ahnt, dass die von ihm erstrebte Ver-
nunftordnung allenfalls in kleinen, kontrollierbaren Räumen gesichert werden 
kann, engt er seine politische Perspektive auf das deutsche Volk ein. Und da 
globale Märkte nationale Gleichgewichte stören können, soll die unstabile Welt 
außen vor bleiben. Anstatt auf Verfahren zu sinnen, mit denen die Heraus-
forderungen der Globalisierung in freiheitsgerechter Weise bewältigt werden 
können, macht Fichte sich zum Anwalt eines nationalen Alleingangs. Kein 
Wunder also, dass spätere völkische Denker ihn zu ihrem philosophischen 
Helden erkoren.

Karl Christian Friedrich Krause unternahm es, die sozialistisch-totalitären 
und völkisch-nationalistischen Unwuchten in Fichtes Denken auszugleichen. 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit198

Seine Kritik an Fichte setzt grundsätzlich an und unterläuft die falsche Dicho-
tomie zwischen Natur und Vernunft. In Wahrheit, so Krause, sind die Ver-
hältnisse von Naturnotwendigkeit und moralischer Freiheit weit komplexer. 
Statt in einem polarkonträren Modell stellt Krause sie in einer mehrstufigen 
Ordnung aus miteinander verschränkten Freiheitsformen dar. Diese Ordnung 
liefert eine differenziertere Grundlage für die Zuerkennung von Rechten und 
Verbindlichkeiten. So kann Krause etwa für eine Ökologie der Nachhaltigkeit 
und für Tierschutz eintreten – nicht als Schranke des liberalen Prinzips, son-
dern als Folgerung daraus. 

Krause sucht die Grundlagen der Ethik jenseits der Logik der Wechselsei-
tigkeit. Der fichteschen Sozialvertragstheorie (und heutiger Spieltheorie) ent- 
gegen setzt er statt auf symmetrische Tauschleistungen auf eine auch asym-
metrische Lebenslagen umgreifende Fundierung des Freiheitsprinzips. So ge-
lingt ihm eine unbedingte Sicherung der Menschenwürde: auch das ungebo-
rene Leben, Schwerstbehinderte, Angehörige zukünftiger Generationen und 
Senile, die keinen ökonomisch gleichwertigen Beitrag zur Rechts- und Gesell-
schaftsordnung leisten, sind von ihr zu schützen. Denn Krause will die Rechte 
aller Personen so formulieren, dass die Betroffenen zu Beteiligten werden; wo 
möglich: durch Partizipation; und wo nicht: durch Repräsentation. So rückt 
bei Krause die Menschheit insgesamt zum Generalkorrektiv aller Anrechte 
auf. Rücksichtnahmen auf die Freiheitsrechte anderer Menschen erscheinen 
in dieser Perspektive nicht als nachträgliche Beschneidungen einer ursprünglich 
unendlichen Freiheit, sondern vielmehr als der äußere Ausdruck der inneren 
Struktur der Freiheit. Freiheit und Verantwortung für die Freiheit anderer ge-
hen bei Krause Hand in Hand.

Besonders am Eigentumsrecht wird deutlich, wie diese andersartige Grund-
legung auf einen innovativen Liberalismus führt. Eigentum und Besitz sind 
wertzuschätzen, so Krause, weil und insofern sie freiheitsförderlich sind. Be-
stimmte – absolute – Formen von Eigentum erweisen sich indes oft der Freiheit 
aller weniger dienlich als andere – relative – Formen. Entsprechend muss die 
liberale Stützung des Privateigentums nicht darauf hinaus laufen, dass Eigen-
tum niemals kommunal und stets exklusiv besessen wird. Im Gegenteil: Die 
Ermöglichung eines autonomen Lebens für alle funktioniert als Regulativ der 
Besitzordnung; und darum wird von Krause das menschliche Anrecht auf Teil-
habegerechtigkeit globalisiert. Unsere Verbindlichkeit, anderen zur Freiheit zu 
verhelfen, endet nicht an Haustüren, Zollschranken oder Landesgrenzen.

Krauses Kosmopolitismus überstrahlt das Werk seiner Vorgänger. So wie er 
innerhalb der Nation eine subsidiär-föderale Ordnung für den besten Schutz 
der Freiheit hält, so auch außerhalb: im internationalen und interkulturellen 
Raum. So wie Krause innenpolitisch für die bürgergesellschaftliche Heraus-
bildung institutioneller Ordnungen plädiert, so auch außenpolitisch bezie-
hungsweise weltinnenpolitisch. Einer Globalisierung »von oben« setzt er sein 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Metaphysik der Freiheit 199

Modell eines Kosmopolitismus »von innen« entgegen. Krause will, dass die 
Bindungen der Freiheit von den Weltbürgern selbst aufgebaut werden. Nicht 
das Plebiszit ist dabei sein bevorzugtes Verfahren, sondern eine subsidiär aus 
den zivilgesellschaftlichen Organisationen und Bewegungen hervorgehende 
Selbstbestimmung; heutige Äquivalente dieser Gedanken findet man etwa in 
den Konzepten von Network Governance und Stakeholder Democracy. Indem 
Krause die Idee der Freiheit im Medium der Freiheit in verschiedene Begriffe 
der Freiheit ausdifferenziert, kehrt seine Philosophie in ihr – bereits von Kant 
vorgezeichnetes – methodologisches Prinzip zurück. Sie befreit Menschen zur 
Formung und Umsetzung ihrer eigenen Freiheitsvorstellungen. 

Wir sind hier Zeugen eines nicht nur historisch, sondern auch eines syste-
matisch fasziniernden Gedankengangs in drei Schritten: Kant hatte die Idee 
der Freiheit auf sich selbst zurückgebogen, indem er zeigte, dass der Geltungs-
grund der eigenen Freiheit dem der Freiheit aller anderen gleicht. Rechtver-
standen wird die Freiheit der anderen und ihre Förderung als Auftrag an die 
eigene Freiheit aufgewertet. Diese Folgerung bearbeitete Fichte weiter, indes 
in einer ihrem liberalen Grundanliegen oft zuwiderlaufenden Weise. Krause 
zog aus der von Kant gestellten Aufgabe und den übersteigerten fichteschen 
Lösungsvorschlägen die angemessene Konsequenz: Die Verwirklichung der 
Idee der Freiheit nicht nur zum Ziel der individuellen Freiheiten zu erheben, 
sondern Freiheitlichkeit auch zum Mittel bei der Zielverfolgung zu machen. 

Entsprechend präsentiert sich das Verhältnis von Metaphysik und Freiheit 
bei diesen drei Denkern recht unterschiedlich. Bei Kant dient die Metaphysik 
dazu, die Selbstinfragestellung der alltäglichen Freiheitsverständnisse zu er-
möglichen. Fichte nutzt sie, um auf jene Fragen eine definitive Antwort zu 
geben. Und Krause wiederum gebraucht metaphysisches Denken als einen 
Orientierungshorizont, vor dem Menschen die sich von der Radikalität ihrer 
Freiheit her stellenden Lebensfragen individuell wie institutionell beantworten 
können. Knapper formuliert: Bei Kant führt uns die Metaphysik auf die große 
Frage, wie Freiheit sich zu ihrer Lebenswelt verhalten soll; Fichtes Metaphysik 
liefert dazu eine einzige große Antwort; Krause aber nutzt seine Metaphysik, 
um die große Frage Kants mit den vielen kleinen Antworten der Weltbürger 
zu vereinen.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839434772-002 - am 14.02.2026, 09:55:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

