
442 Hegemonie und sozialer Wandel

aufdasblickenmuss,was imInnerenvonKollektivität geschieht. JedeGemeinschaftsbil-

dung prägen Affekte, Solidaritätspraktiken sowie immanente Machtbeziehungen (Kap.

IV.3). Zuletzt komme ich auf den Begriff der Hegemonie zurück. Hier betrachte ich das

Moment hegemonialerOrdnungsbildungen von jener strukturellenSeite her,die Laclau/

Mouffe vernachlässigen. Die Kategorie der Sedimentierung wird in ihren zeitlichen wie

räumlichenDimensionenerlauben,Hegemonieganzheitlicher zu fassen.Die sozialeRe-

produktion wie die politische Artikulation der Hegemonie rücken so in den Fokus – und

bieten eine Antwort auf die Frage, wie Gesellschaft politisch gestiftet wird (Kap. IV.4).

1 Entformalisierung im Zeichen der Praxis

Laclau/Mouffe gebrauchen einen holistischen Diskursbegriff. Sie setzen das Soziale mit

dem Diskursiven gleich, jedes sinnbehaftete Phänomen erscheint bei ihnen als diskur-

sives Phänomen (Kap. I.1.a). Dieser umfassende Diskursbegriff erweist sich im Terrain

des Poststrukturalismus als Auszeichnungsmerkmal. In unmissverständlicher und fast

unübertroffener Deutlichkeit plädiert die Hegemonietheorie dafür, dass eine diskursive

Neubeschreibungdes Sozialenmöglich ist, dass sich folglichGesellschaft als Ensemble von

Diskursen beschreiben lässt. Allerdings krankt dieses ambitionierte (und provokante)

Vorhaben an einemgrundsätzlichenProblem.Laclau/Mouffe gebrauchen einen ambiva-

lentenDiskursbegriff, der zwischen seiner strukturalistischen Fassung (Diskurs als Dif-

ferenzsystem)und seiner sprachpragmatischen (Diskurs als Praxis) oszilliert (Kap. I.1.a).

Das Autorenpaar behauptet zwar, dass es mit Wittgenstein die Entstehung von Bedeu-

tung an praktische Gebrauchskontexte zurückbindet, de facto wird jedoch ein anderes

Programm verfolgt. In strukturalistischerManier wird das Soziale nach demMuster ei-

nes Textes gelesen. Bedeutung wird demnach durch Differenzsysteme und eben nicht

durch Praktiken erzeugt. Das Versprechen, dass in einem poststrukturalistischen An-

satz prinzipiell beideDiskurstraditionenvereinbar sein können,wird vonLaclau/Mouffe

nicht eingelöst. Ihre Schlüsselbegriffe von der Äquivalenz- und Differenzlogik über den

Antagonismus bis hin zum leeren Signifikanten bleiben einer textualistischen Perspek-

tive verhaftet, die Derrida durch die Brille Saussures liest. Zugespitzt gesagt: Laclau/

Mouffe entwerfen keine Diskurstheorie als Gesellschaftstheorie, sondern eine Zeichen-

theorie als Gesellschaftstheorie.

Der Schritt, der folglich für eine erweiterte Hegemonietheorie vor allen anderen zu

stehen hat, besteht darin, das Missverhältnis zwischen Strukturalismus und Praxeolo-

gie zugunsten letzterer zu korrigieren. Erst wenn die Dimension der Praxis als zentrales

Moment bei der Erzeugung von Sinnmustern gewürdigtwird, kann ein holistischerDis-

kursbegriff konzeptuell undvor allemanalytischüberzeugen.UmdieHegemonietheorie

praxeologisch zu wenden, steht zunächst eine typisch strukturalistische Bewegung an,

nämlich das Ersetzen eines Begriffes, den der Logik, durch einen anderen von Wittgen-

stein stammenden, den der Regel.

DerBegriff der Logik spielt besonders beim späten Laclau (ab 1990) sowie in derEssex

School of Discourse Analysis (Howarth/Glynos 2007) in systematischer Hinsicht fast schon

die Rolle eines master signifier. Der Logikbegriff panzert an zwei Schlüsselpunkten die

textualistisch-strukturalistische Engführung derHegemonietheorie. Zunächst wird der

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066 - am 14.02.2026, 07:56:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 443

Begriff der Artikulationslogik gebraucht, um eine Grundbewegung zu bezeichnen, die

angeblich alle Artikulationspraktiken auszeichnet: die konstitutive Spannung der Logi-

ken von Differenz und Äquivalenz. Die Logik der Differenz betont die Abgrenzung der

Diskursmomente, die der Äquivalenz ihre Austauschbarkeit (Kap. I.1.b). Ähnliches gilt

beim Begriffspaar Soziales und Politisches. Hier meint die Logik des Politischen die Di-

mension der Instituierung sozialer Verhältnisse,während die Logik des Sozialen auf die

Sedimentierung dieser Verhältnisse abzielt (Kap. I.1.c).

Der Begriff der Logik erfüllt damit in der Hegemonietheorie eine quasi-transzen-

dentale Funktion. Für Laclau, und grundsätzlich auch für Mouffe, ist der Logikbegriff

deshalb unerlässlich, weil erst er den Anspruch auf eine kohärente und in sich geschlos-

seneTheorie einlöst. Erst der Begriff der Logik gestattet es, von angeblich ontologischen

Grundprinzipien auszugehen, die diskursive (d.h. soziale) Vorgänge immer struktu-

rieren. Die Differenz- und die Äquivalenzlogik prägt Artikulationspraktiken zutiefst,

zwingt sie doch dazu, antagonistische Grenzziehungen und die Einrichtung von leeren

Signifikanten als Merkmal aller Artikulationen anzunehmen. Analoges gilt auf der

Ebene des Sozialen und Politischen, wo die Zwei-Welten-Lehre zwischen einer Sphä-

re der Sedimentierung und einer der politischen Reaktivierung ebenfalls durch die

scheinbar notwendige Trennung resultiert, die mit der Rede von zwei grundsätzlich

unterschiedenen Logiken einhergeht.

Trotz dieser systematischen Schlüsselstellung bleibt merkwürdig ungeklärt, woher

der Logikbegriff stammt und wie sich seine Schlüsselstellung erklärt. Fast schon ahis-

torisch schwebt die Logik der Artikulation und des Politischen/Sozialen über einem An-

satz, der eigentlich in Abgrenzung zum ökonomistischen Vulgärmarxismus als radikal

historisierter antritt. Was also heißt Logik bei Laclau? Die zentrale Definition lautet: »I

would characterize it [a social logic] as a rarefied system of objects, as a ›grammar‹ or

cluster of rules which make some combinations and substitutions possible and exclude

others.« (Laclau in Butler et al. 2000: 76) Mit dieser Definition ist vorsichtig umzuge-

hen. Denn die Grammatik oder, in meiner Diktion, die Regeln meinen bei Laclau etwas

Spezifisches, nämlich die Abhängigkeit konkreter Phänomene und Kontexte von über-

geordneten Regelhaftigkeiten, die das Soziale – und das Politische – strukturieren, ohne

von den je konkreten Phänomenen abzuhängen (Laclau 1993: 21). Die Formel lautet, dass

sich die Form der Phänomene von ihrem Inhalt abtrennen lässt:

I argued that the formalization of the Saussurean model by the Copenhagen and

Prague Schools made possible the cutting of the umbilical cord of linguistic cate-

gories with the phonic and conceptualized substances and, thus, opened the way to

a generalized semiology (a science of operations of signs in society, which Saussure had

advocated but failed to constitute). Thus Barthes, in the 1960s, tried to see how lin-

guistic categories such as the distinctions signifier/signified, syntagm/paradigm, and

so on, could operate on the level of other social grammars: the alimentary code, the

fashion system, furniture, and so forth. Today, of course, we have move moved well

beyond Barthes, but the possibility of generalizing the use of linguistic categories to

various levels of social organization is as valid as it was in the 1960s. It is in this pre-

cise sense that many of us have tried to introduce linguistic and rhetorical devices

into the study of politics. (Laclau in Butler et al. 2000: 189f., Hervorheb. C. L.)

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066 - am 14.02.2026, 07:56:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


444 Hegemonie und sozialer Wandel

Die generalisierte Semiologie, für die sich Laclau im Gefolge von Saussure und Roland

Barthes stark macht, findet ihre Möglichkeitsbedingung darin, dass sie ihre Analy-

sekategorien von den analysierten Phänomenen abtrennt. Sie geht von formalisierten

Grundlogiken aus, die das soziale Leben angeblich so strukturieren wie die Gramma-

tik den Sprachgebrauch. Die Differenz- und die Äquivalenzlogik sowie die Logik des

Sozialen und des Politischen übernehmen in der Hegemonietheorie die Rolle solch

einer Grammatik. Gegen eine solche ist nichts einzuwenden, wenn diese Grammatik,

wie Laclau direkt nach der zitierten Passage betont, sich auf ihre Gebrauchskontexte

zurückbezieht: »[A] category such as the signifier has to be partially changed when we

move from language to the system of fashion, and so on. This contamination of the

abstract by the concrete makes the world of formal categories more a world of ›family

resemblances‹, in the Wittgensteinian sense.« (Ebd.: 190) Laclau beschreibt treffend,

wie eine nicht mehr strukturalistische, sondern poststrukturalistische Diskurstheorie

ausgerichtet sein muss, die generalisierte Regeln stets auf konkrete Praxiszusammen-

hänge zurückblendet. Entgegen Laclaus Ansage bleibt in der Hegemonietheorie diese

wechselseitige Dezentrierung von diskursiver Regelhaftigkeit und konkreten Praktiken

jedoch abwesend.

DieLogiken,dienachLaclau/Mouffe sozialeVerhältnisse strukturieren,sind formale

Prinzipien. Der hegemonietheoretische Ansatz – und jede Operationalisierung von ihm

– stellen stets die Logiken von Äquivalenz und Differenz, das Ziehen antagonistischer

Grenzziehungen und die Einrichtung von Knotenpunkten und/oder von leeren Signifi-

kanten ins Zentrum. Die Frage, ob und wie diese Logiken durch die Zusammenhänge,

auf die sie angewendet werden, verschoben werden könnten, stellt sich im Normalfall

nicht. Stets erscheint die Hegemonietheorie als ein formalistischer (und formalisierba-

rer) Ansatz. Und selbst dort, wo der Begriff der Logik in der Kritik steht, wird von einem

klar begrenzbaren Pool an diskursiven Beziehungen ausgegangen, die soziale Verhält-

nisse strukturieren (vgl. Marttila 2016: 128ff.). Auch meine Studie hat die Rede von Dif-

ferenz- und Äquivalenzprinzipien beibehalten, sie hat sie als zugleich strukturierende

und ihrerseits strukturierte Prinzipien begriffen. Meine integrative Perspektive orien-

tiert sich an der Kritik von Judith Butler an Laclau:

If we understand, as Laclau suggests, this logic as operating within social practices,

as the structural principle internal to social practices, then we accept a problematic

topography that figures social practices as a kind of outer shell that encloses logical

principles from which they are nevertheless ontologically distinguished. Social prac-

tices are thus figured in an external, contingent relation to the logical principles by

which they are in some sense organized and motivated. Not only does the position

appear ontologically dualistic, but it privileges the logical over the social and effec-

tively precludes the possibility of the latter constituting the former. Thus logic can

only have its own history, the conceptual history of prior logics, and that history will

remain purified of any and all social content. (Butler 1993: 9, H. i. O.)

Butlers Kritik weist auf eine Grundproblematik hin, die Laclau/Mouffe und viele ihrer

Schülerinnen bis heute betrifft. Es ist die vom linguistischen Strukturalismus vererbte

und wiederbelebte Tendenz, strukturierende Prinzipien ausmachen zu wollen, die sich

von sozialen Praktiken nicht verändern lassen. Der Begriff der Logik ist das klarste Sym-

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066 - am 14.02.2026, 07:56:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 445

ptom für eine einseitige Lektüre des Sozialen, die dieses zurückführt aufwenigeGrund-

prinzipien – Differenz- und Äquivalenzlogik, Antagonismus, leere Signifikanten –, die

eine eigene Dynamik oder, mit Butler, »its own history« besitzen. Die innere Logik des

Diskurses bestimmt die Dynamik sozialer Praktiken und bleibt diesen doch grundsätz-

lich enthoben.Die problematische Formel lautet: Soziale Praktiken sind die untergeord-

nete abhängige Variable, diskursive Logiken sind die übergeordnete unabhängige Varia-

ble.

Einewahrhaft holistischeDiskurstheoriemuss, somein Plädoyer, diese Asymmetrie

beenden. Nicht bloß die Symmetrie, sondern die Verschachtelung von diskursiven Logi-

ken und von sozialen Praktikenmuss ins Zentrum rücken.Dabei lässt sich die Hegemo-

nietheorie gegen sich selbst wenden. Der Hinweis darauf, wie sich die Dimension der

Praxis systematisch würdigen ließe, ist bereits im von Wittgenstein stammenden Dis-

kursbegriff angelegt.Nunwerde ichmitWittgenstein und gegen Laclau/Mouffe den Be-

griff der Logik verwerfen und stattdessen mit Blick auf die strukturiert-strukturieren-

den Regelmäßigkeiten der Praxis von Regeln sprechen. Was Butler als Grammatik und

ich, synonym dazu, als Regel begreife, nimmt eine dynamische Scharnierstellung ein,

um den Diskurs von seiner strukturellen Dimension her zu betrachten und gleichzei-

tig zu betonen, dass jeder Sinnzusammenhang auf konkrete Praktiken zurückverweist:

»[G]rammars work, as Wittgenstein remarked, to produce a set of use-based meanings

that no purely local analysis can uncover.« (Butler in Butler et al. 2000: 170f.)

Das Ersetzen des Begriffs der Logik durch den der Regel ist der erste Schritt in Rich-

tung einer erweitertenHegemonietheorie.Mit Butler undWittgenstein plädiere ich da-

für, Diskurstheorie breiter aufzustellen, sie als Theorie der Zeichen und als Theorie der

Praxis zu entwerfen. Es geht um eine Bewegung, welche Zeichen in ihre Gebrauchskon-

texte einbettet, die Regeln der Diskursstrukturen nur analytisch und graduell, aber nie-

mals substantiell von den Praxismustern differenziert, die diese Regeln hervorbrachten,

sie ständig verwirklichen und verschieben. Ich eigne mir Butlers Motto an: »[T]he sign

must itself be resituated within discursive practices.« (Ebd.: 271) Diese Neusituierung

bedarf einer doppeltenBegriffsarbeit: Auf der einenSeitemuss eine erweiterteHegemo-

nietheorie einen schlagkräftigen Praxisbegriff entwickeln, auf der anderen das Zeichen

in seiner praktischenVerkörperung zu verstehen lernen.Umdiese doppelte Aufgabe an-

zugehen,werde ichmich zunächst dembei Laclau/Mouffe kaumausgearbeitetenPraxis-

begriff zuwenden und ihn so entfalten, dass er die Körperlichkeit, Situiertheit und par-

tielle Eigendynamik vonPraktiken starkmacht, ohne dabei ihre diskursive Aufladung zu

negieren. Dieser starke Praxisbegriff wird dann im nächsten Schritt die Frage zu beant-

worten helfen, wie ein praxeologisch geerdetes Verständnis von Artikulationspraktiken

aussehen könnte.

Auf den Spuren einer sinnhaften, sozialen und sinnlichen Praxis Was istPraxis?Umdiesenbis-

lang unterbelichteten Schlüsselbegriff zu betrachtenund ihn als Ausgangspunkt für eine

reformulierte Hegemonietheorie zu gebrauchen, hilft zum Einstieg eine Definition von

Andreas Reckwitz (2008a: 192) weiter: »Praktiken sind sinnhaft regulierte Körperbewe-

gungen, die von einem entsprechenden, impliziten, inkorporiertemWissen abhängen.«

Wertvoll an Reckwitz’ Praxisbegriff ist, dass er die Sinnaufladung (»Wissen«) von Praxis

zusammendenktmit ihrerSozialität (»Regulierung«) und Sinnlichkeit (»Körper«).Auf die-

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066 - am 14.02.2026, 07:56:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


446 Hegemonie und sozialer Wandel

se drei Aspekte gehe ich nun der Reihe nach ein. Zunächst legt mein Praxisverständnis

genausowie (fast) alle sozialwissenschaftlichenHandlungs-undPraxistheorien zugrun-

de,dass Praxis ein »mit SinnoderBedeutung verbundenesVerhalten ist« (Moebius 2008:

58). Die Sinnaufladung sozialer Praktiken ist nachmeiner Leseart ambivalent. Jede Pra-

xis verweist auf übergeordnete Sinnzusammenhänge, auf Diskursformationen im Sin-

ne von Laclau/Mouffe. Die Praktiken sind teilweise Echoräume diskursiver Regeln. De-

ren strukturiert-strukturierende Regeln reichen über einzelne Praxismuster hinaus und

schreiben sich in diese ein. Diskurse reproduzieren sich in Praktiken. Jede Analyse der

Praxismuss zumindest teilweise eine Analyse von Zeichen bleiben. Freilich bleibt die se-

miotischeEinschreibung,unddas ist ihre andere Seite, gebrochenundwidersprüchlich.

Praktiken spiegeln nicht einfach Zeichenordnungen.Denn Praktiken werden nicht bloß

durch explizite, sondern besonders durch implizite Sinnmuster geprägt. Die Dimen-

sion des impliziten Sinnes wird je nach Theorietradition als Know-how-Wissen, kon-

junktives Wissen (Mannheim) oder tacit knowledge (Polanyi) bezeichnet – entscheidend

dabei ist, dass eine unbewusste oder nur teilbewusste Inkorporierung sozialer Struk-

turen stattfindet. Wie Bourdieu (vgl. 1987: 729ff.) mit dem Begriff des Habitus deutlich

macht, schreibt sich die sozialeWirklichkeit als einDifferenzsystem in alltäglicheHand-

lungs- undOrientierungsschemata ein.Übergeordnete Sinnordnungen verstetigen sich

in Praktiken, um sich dort als materialisierte und verkörperte Ordnungen zu reprodu-

zieren.

Mit Blick auf die Dimension des impliziten Sinnes ist eine Top-down-Perspektive

von Zeichen zu Praxis immer unzureichend. Praktiken bleiben zumindest teilweise ei-

gensinnig.Die Inkorporierung vonSinnmustern verläuft als ein dynamischer Prozess. Je-

deWiederholung von Praxis ist auch,wie unten noch zu erläutern ist, eine Verschiebung

von Bedeutung. Mehr noch, mit Blick auf das Sprachverständnis Wittgensteins steht

das bedeutungsgenerierende Potential sozialer Praktiken im Vordergrund. Diskursive

Codes schreiben sich nicht nur in Praktiken ein. Jedes Zeichen ist eine Praxis, es wird in

Zusammenhängen der Praxis generiert und diffundiert. »Die Bedeutung eines Wortes

ist sein Gebrauch in der Sprache«, mit Maximen wie dieser macht Wittgenstein (1984:

§ 43) darauf aufmerksam, dass Bedeutung nicht nur durch übergeordnete Sinnsysteme

vorgegeben wird, sondern immer auch durch konkrete Gebrauchskontexte, durch Prak-

tiken, entsteht. Somit darf eine Analyse von Sinnmustern nicht diskursreduktionistisch

verfahren, sie muss sich stets zugleich als Praxeologie aufstellen. Die feingliedrige Re-

konstruktion der, mit Reckwitz (2008b: 45) gesagt, körperlichen, mentalen, materialen

und psychischen Bedingungen, »unter denen Diskurse vollzogen werden«, ist genauso

wichtigwie eine zeichenzentrierteAnalyse. In jedernoch sounauffälligenPraxis schwin-

gen verstetige Sinnstrukturenmit, die erst die Analyse dieser Praxis teilweise decodiert.

Die Sinnaufladung ist ein wichtiges, doch nicht das einzige Definitionsmerkmal

meines Praxisverständnisses. Ergänzend dazu steht als zweites Kennzeichen die Plu-

ralität. Strenggenommen sind auch dort, wo von einer Praxis im Singular die Rede

ist, stets Praktiken im Plural im Spiel. Keine Praxis geschieht allein, immer sind es

vielzählige, sich überlappende Praktiken, die sich in einem konkreten Raum-Zeit-

Kontinuum entfalten, an denen menschliche Körper genauso wie nichtmenschliche

Objekte beteiligt sind. Praxis heißt, so Hirschauer (2017: 91), »nicht das Ausführen indi-

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066 - am 14.02.2026, 07:56:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 447

vidueller Pläne oder Entscheidungen, sondern eine körperlich vollzogene Koaktivität in

Wechselwirkungmit anderen Entitäten«.

Was schon bei Reckwitz anklang, wird dank Hirschauers Verständnis von Praxis als

»Koaktivität mit anderen Entitäten« noch deutlicher. Gegenüber Webers klassischem

Begriff des sozialen Handelns1 verweist die hier verfochtene Praxiskonzeption darauf,

dass sich die menschliche Tätigkeit nicht auf die Intentionalität (im Extremfall: die

Kosten-Nutzen-Kalkulation) eines Einzelsubjekts reduzieren lässt, sondern eher einem

Handlungsstrom gleicht, das kein souveränes Zentrumund keinen rationalen Ursprung

besitzt (vgl. ebd.: 93). Somit stellt ein poststrukturalistisches Praxisverständnis die im

Handlungsbegriff eingeschriebene Individualisierung in Frage und betont, dass Prak-

tiken selbst dort, wo sie individualisiert geschehen, immer in einer sozial geprägten

Umwelt stattfinden. Praxis ist Koaktivität. Menschliche Praxis stützt sich auf Andere

und auf Anderes, um sich zu entfalten.

Jede Praxis ist eine verteilte Tätigkeit. Auf der einen Seite öffnet sie sich als soziale

Interaktion gegenüber anderenMenschen auf linguistischer Ebene, sowenn beim Spre-

cherwechsel »Redebezüge distribuiert« werden, wie auch auf nichtlinguistischer Ebe-

ne,wenn verschiedene Individuen (imHandwerk oder beim Sport) ergänzende Beiträge

zu einer gemeinsamen Tätigkeit leisten (vgl. ebd.: 94). Andererseits sind Praktiken nicht

nur koaktiv im Sinne ihrer Intersubjektivität, sondern auch im Sinne ihrer Interakti-

vität, in ihrem Gebrauch von Artefakten (vgl. Hirschauer 2016: 53). In Orientierung an

Hirschauer (vgl. ebd.: 52) spreche ich in dieser Arbeit (anders als der Neomaterialismus)

nicht davon, dass Objekte oder Artefakte handeln, sondern dass sie menschliche Praxis

»präfigurieren« und »disponieren«, gewisse »Gebrauchssuggestionen« nahelegen.2 Die

angesprochene Aufladung der Praxis mit einem impliziten Sinn ist stets auch ein Wis-

sen darum,wiemit denDingenumzugehen ist.Dasswir imVollzug einer Praxiswissen,

wie wir zu handeln haben, hängt damit zusammen, dass wir uns in einer vertrauten,

mit Heidegger gesagt, zuhandenen Lebenswelt bewegen, die den Verlauf unserer Pra-

xis vorzeichnet. Die Praxis der Platzbesetzung etwa, wie sie das Kapitel III verhandelte,

besteht demnach genauso im Umgang mit Artefakten, wenn die Beteiligten Mikrofone

benutzen, Stühle für die Versammlungen bereitstellen, Schlafsäcke und Zelte für ihre

Übernachtungen vorbereiten wie auch in sozialen Interaktionen, sei es in den Debatten

der Versammlungen, der alltäglichen Organisation des Camps oder der Durchführung

gemeinsamer Protestmärsche.

Die Koaktivität führt zum dritten Merkmal meines Praxisverständnisses, die Sinn-

lichkeit. Praktiken vollziehen sich in einer Um- undMitwelt, von der sie geprägt werden

1 »SozialesHandeln […] soll einHandeln heißen,welches seinemvondemoder denHandelnden ge-

meinten Sinn nach auf das Verhalten anderer bezogen wird und daran in seinemAblauf orientiert

ist.« (Weber 2008: 3)

2 Die Entscheidung für einen anthropozentrischen Praxisbegriff hängt dabei maßgeblich mit mei-

nen Forschungsgegenstand zusammen, in dem menschliche Praktiken der treibende Faktor sind.

Eine noch stärkere Erweiterung des Praxisbegriffes auf das Nichtmenschliche kann sich aber bei-

spielsweise in der Erforschung von Finanzmärkten oder anderer algorithmisch bestimmter Berei-

che als durchaus sinnvoll erweisen (dazu: Seyfert 2019: 180–247).

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066 - am 14.02.2026, 07:56:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


448 Hegemonie und sozialer Wandel

und die sie ihrerseits prägen und verändern.3 Praktiken sind sinnliche Vorgänge, und

zwar in dem doppelten Sinn ihrer Körperlichkeit und Materialität. Zur Körperlichkeit

hilft erneut Hirschauer (2017: 91) weiter, der Praxis als eine Körperbewegung, präziser,

als den »körperlichenVollzug sozialer Phänomene«begreift. JedePraxis gehtmit körper-

lichen Selbst- und Fremdeinwirkungen einher. Wer wochenlang auf einem Platz cam-

piert, stundenlang an Versammlungen teilnimmt, kocht oder aufräumt, aber auch eine

Pressemitteilung oder ein Protokoll schreibt, der vollzieht eine Praxismit und durch den

Körper. Jede Praxis ist eine Form der »körperlichen Selbststeuerung« (ebd.: 92), sie be-

inhaltet intellektuellewie sinnlicheLernerfahrungen (desSehens,Hörens,Tastensusw.),

von der Aneignung neuer Bewegungen über die Korrektur tradierter Sprechweisen hin

zum Einüben neuer Interaktionsformen. Als oftmals habitualisierte Prozesse formen

Praktiken die Körper, von denen sie ausgeführt werden.Der Körper wird damit zu dem,

was Bernhard Waldenfels (2000: 253f.) eine »Umschlagstelle« der Praxis nennt: Kultu-

rell generierte Sinnmuster gebrauchen den biologisch gegebenenKörper und verändern

ihn, siewerden aber auchdurch dieseKörper begrenzt und in etwas anderes verwandelt.

Betrachtet man Praktiken als derart verkörperte Vorgänge, dann eröffnet sich der

BlickaufdiekollektivenErlebensformenundsinnlichenWahrnehmungen,diePraktiken

auszeichnen (vgl. Reckwitz 2008b: 278). Sowohl wenn ein Individuum zu einem selbst-

ständigenAkteur subjektiviertwird, indemes immerwieder gewisse Praktiken vollführt

(etwa das regelmäßige Arbeiten), als auchwenn sich als Resultat von Praktiken neueKol-

lektivitäten bilden (etwa eine politische Organisation), dann trifft zu: Jede Praxis hinter-

lässt eine somatische Spur.4 Sie lässt sich zwar teilweise reflexiv versprachlichen, weist

aber zugleich über die Sprache hinaus, weil sie sich körperlich verfestigt hat. Ob es der

Habitus als »inkorporierte Sozialstruktur« (Bourdieu) auf der individuellen oder geteilte

Formen der Affektivität auf der kollektiven Ebene sind – soziale Praktiken schaffen eine

Wirklichkeit, die unmittelbar körperlich erfahrbar ist.

Dies führt zur Materialität der Praxis. Praktiken sind prozesshaft, doch sie stoßen

auf etwas, das sie als Verfestigtes begrenzt. Die Umwelt, in und mit der sich Praxis ent-

faltet, ist zwar in letzter Instanz ein Produkt dieser Praxis. Ist allerdings diese Umwelt

einmal entstanden, dann tritt sie der Praxis als Gegebenheit gegenüber. Die Wohnung,

in der ich lebe; das Gebäude, in dem ich arbeite; die Straße, auf der ich fahre – sie erwei-

sen sich als eine »gebaute Umwelt«, die als physisches Medium Praxisverläufe vorzeich-

net und gleichzeitig einhegt (Sewell 2006: 70). Diese Materialität ist zwar in der Regel

vertraut, sie ist in die Sinnmuster von Praktiken eingebettet. Gleichwohl muss man das

Materielle als dasWiderständige ernst nehmen, welches selbst dann Praktiken struktu-

riert, wenn sich die Sinnhaftigkeit dieser Strukturierung nicht unmittelbar erschließt,

so im Falle einer urbanen Raumordnung, die gewisse Praktiken begünstigt und andere

3 Somit steht ein poststrukturalistisches und praxeologisches Praxisverständnis zumindest parti-

ell in der Traditionslinie des materialistischen Praxisbegriffes von Karl Marx. Hier sei nur an des-

sen bekannte erste Feuerbachthese erinnert: »Der Hauptmangel alles bisherigen Materialismus

ist […], dass der Gegenstand, die Wirklichkeit, Sinnlichkeit nur unter der Form des Objekts oder der

Anschauung gefasst wird; nicht aber als sinnlichmenschliche Tätigkeit, Praxis […] Feuerbachwill sinn-

liche – von den Gedankenobjektenwirklich unterschiedene Objekte: aber er fasst diemenschliche

Tätigkeit selbst nicht als gegenständliche Tätigkeit.« (Marx 1968: 190, H. i. O.)

4 Dies schließt an das Konzept des Soziosomatischen von Hirschauer (1989: 111) an.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066 - am 14.02.2026, 07:56:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 449

verhindert (vgl. Callon/Law 1997: 171f.). Der in neomaterialistischen Zusammenhängen

zentrale Begriff der Infrastruktur betont, dass dasmaterielle Gefüge, etwa von Energie-

netzwerken oder Transportwegen, sozialeWirklichkeitmitkonstituiert.DieMaterialität

dieser Infrastrukturen ist weder ahistorisch noch unumstößlich, sie kann durch Ereig-

nisse brüchig werden oder zusammenbrechen – undmuss folglich immer wieder durch

Praktiken aufrechterhalten werden (vgl. Tellmann/Opitz 2015: 173ff.).

Praxis zwischen Strukturalität und Performativität An diesem Punkt lässt sich beobachten,

wie die drei Merkmale der Sinnaufladung, der Koaktivität und der Sinnlichkeit ein zu-

gleich poststrukturalistisches wie praxeologisch ausgerichtetes Verständnis von Praxis

gestatten. Praktiken als stabilisierte Verhaltensweisen vermitteln zwischen den oft aus-

einanderdividierten Dimensionen von Diskurs, Körperlichkeit und Materialität – und

machen sowohl konstruktivistisch auf die Gemachtheit als auch (neo-)materialistisch

auf die Faktizität des Sozialen aufmerksam.Sogründet eine erweiterteHegemonietheo-

rie auf einem starken Praxisbegriff. Mehr noch, dieses Praxisverständnis orientiert sich

am postfundamentalistischen Zusammendenken von Kontingenz und Ordnung.Meine

Studie schlägt auch in ihremPraxisbegriff einenMittelweg zwischendenPositionen ein,

welche die Dynamik und Performativität von Praktiken hervorheben und jenen, die de-

ren Statik und Beharrungstendenzen betonen. Beides, Transformation und Reprodukti-

on, gehört imPraxisbegriff zusammen und seitens einer erweitertenHegemonietheorie

gewürdigt. Dieses nicht neue (vgl. Reckwitz 2000: 617ff.), aber dennoch konzeptuell wie

analytisch nur schwer einlösbare Leitmotiv führt zumviertenMerkmal des hier verfoch-

tenen Praxisbegriffes. Es ist die schon eingeführte Regel.

In ihrer Kritik an Laclau plädierte Butler nicht dafür, die Strukturiertheit von Prakti-

ken zu verabschieden, sondern diese Strukturiertheit in der Praxis selbst zu suchen. An-

ders als der Logikbegriff Laclaus geht mein wittgensteinscher Begriff der Regel von der

Praxis als kleinster Analyseeinheit aus. Allerdings bleibe ich nicht bei einzelnen Prakti-

ken stehen, sondern fokussiere, welche Praxismuster sich herausbilden. Diese Ordnun-

gen werden in gewissen Kontexten reproduziert, sie verweisen aber zugleich auf über-

geordnete Sinnmuster. Übergeordnet nicht insofern, als sich der Diskurs in einem an-

deren Bereich als dem der Praxis reproduzieren könnte, sondern in demMaße, als Zei-

chenstrukturen einerseits kollektiv sind, von vielzähligen Praktiken produziert werden,

undsie andererseits alsPraxisproduktedenkonkretenVerhaltensabläufen immervorge-

schaltet sind.Es gilt: Zeichenwerdendurch geregelte Praktiken reproduziert, die Regeln

der Praxis durch Zeichenmitproduziert.

Die poststrukturalistische Annahme, dass Diskurse gebrochene Strukturen sind,

die erst durch Praktiken entstehen und sich reproduzieren, lässt sich mit dem hier

verteidigten Praxisverständnis verbinden. Beide Seiten, die Strukturalität der Struktur

und ihre Gebrochenheit, beschreiben gemeinsam das, was ich mit Wittgenstein als Regel

oder Regelhaftigkeit verstehe. Sie sind die dynamischen Scharnierstellen zwischen den

nur mehr analytisch trennbaren Dimensionen von Zeichen und Praxis. Zunächst gehe

ich auf die strukturelle Seite von Praktiken ein. Diese sind verstetigte und typisierte

Formenmenschlichen Verhaltens, sie sind stabiler und subjektloser als einzelne Verhal-

tenseinheiten (vgl. Hirschauer 2016: 59f.). Gegenüber der Frage, wie sich Praxismuster

herausbilden, erwidert eine an Wittgenstein geschulte Praxistheorie: Praktiken sind

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066 - am 14.02.2026, 07:56:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


450 Hegemonie und sozialer Wandel

regelgeleitete Verhaltensweisen. Jedes Tun wird durch Regeln strukturiert. Diese Re-

gelbefolgung ist stets auch eine Regelaneignung. Menschliche Verhaltensweise müssen

eingeübt werden, sie müssen Schritt für Schritt lernen, Mustern zu folgen, sie müssen

lernen, wie kulturelle Codes praktisch umgesetzt werden. Wittgenstein hält dies am

Beispiel eines Schachspiels fest: »Es ist kein Zweifel, dass ich jetzt Schach spielen will;

aber das Schachspiel ist dies Spiel durch all seine Regeln […] Wo ist die Verbindung ge-

macht zwischen dem Sinn der Worte ›Spielen wir eine Partie Schach!‹ und allen Regeln

des Spiels? –Nun, imRegelverzeichnis des Spiels, im Schachunterricht, in der täglichen

Praxis des Spielens.« (Wittgenstein 1984: § 197)

PraktischeRegelhaftigkeiten fallen zwarnicht immer so strengauswie beimSchach-

spiel, in derGrundsache aber gilt auch hier: Praktiken bestehen aus kollektivenWissens-

ordnungen, denen das Einzelsubjekt grundsätzlich nicht entrinnen kann. Es muss sich

ihnen im foucaultschen Sinne erst unterwerfen, bevor es durch diese Wissensordnun-

gen zum handlungsfähigen – im Exempel: zum schachspielfähigen – Subjekt ermäch-

tigt wird. Eine Regel, die nur für ein Einzelsubjekt gilt, gibt es nicht (vgl. ebd.: § 202).

Vielmehr können nur geteilte, also sozial generierte Regeln eine punktuelle Verhaltens-

weise in eine stabile Praxis verwandeln.5

Die von mir verteidigte Praxisanalyse spürt diese Regelhaftigkeiten auf, indem sie

im Anschluss an Butler auf die Zitatförmigkeit der Praktiken blickt. Jede menschliche Tä-

tigkeit, vomZähneputzen über das Essen bis hin zu den Schlafgewohnheiten, zitiert kol-

lektive Sinnordnungen.Man muss sich dabei von der strukturalistisch-textualistischen

Vorstellung lösen, dass der Sinn dieser Sinnordnungen gleich einem schon interpretier-

ten Text objektiv gegeben wäre, und dafür aufmerksam werden, wie Praktiken der Re-

zeption, Aneignung und Diffusion Sinnstrukturen reproduzieren und verändern (vgl.

Reckwitz 2000: 605–611). Die Stabilisierung von Zeichen in Praktiken geschieht im Zuge

einer steten Zitierungspraxis (vgl. Butler 2006: 75). Jeder Sinngehalt wird durch körper-

lich geprägte, habitualisierte und materialisierte Verhaltensschemata zitiert und wie-

derholt (vgl.Moebius 2003: 237). Indem in verschiedenen Situationen immer wieder be-

stimmte Regeln zitiert und als Praktiken wirksam werden, erhalten diese Normen re-

kursiv ihre Wirksamkeit und machen auf diese Weise soziales Verhalten grundsätzlich

erwartbar und vorhersehbar.Man denke an die Regel eines disziplinierten Arbeitsethos,

die dadurch, dass sie in verschiedensten Zusammenhängen praktiziert wird (in der Aus-

richtung vonRoutinen auf denArbeitstag,der Priorisierungder Lohnarbeit vis-à-vis an-

deren Praktiken oder demEntwurf einer auf Erwerbsarbeit zentrierten Biographie), da-

für sorgt, dass die Lohnarbeit im Alltag zur normativ erwarteten Verhaltensweise auf-

rückt.

Durch wiederholte Regeln verhärten Diskurse zu einverleibten Wahrnehmungs-,

Denk- und Handlungsschemata. Sie machen a priori kontingente menschliche Ver-

haltensformen zu stabilisierten sozialen Praktiken und versehen diese mit einem

spezifischen Sinn. DieWirkmacht gewisser Zeichen ergibt sich hierbei nicht von selbst,

5 Mit Wittgenstein gesprochen: »Es kann nicht ein einziges Mal nur eine Mitteilung gemacht, ein

Befehl gegeben, oder verstanden worden sein etc. – Einer Regel folgen, eine Mitteilung machen,

einen Befehl geben, eine Schachpartie spielen sind Gepflogenheiten (Gebräuche, Institutionen).«

(Wittgenstein 1984: § 199, H. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066 - am 14.02.2026, 07:56:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 451

sie ist vielmehr das oftmals langwierige Produkt von Zitierungspraktiken.6 Zeichen

und Praktiken stehen folglich in einem Verhältnis der wechselseitigen Strukturierung:

Durch iterative Zitierungen bringt die Praxis gewisse Zeichen als strukturierte Sinn-

ordnungen hervor. Als derartige Praxisprodukte treten die Zeichen den Praktiken als

verfestigte Sinnordnungen gegenüber und legen ihnen gewisse Regelhaftigkeiten auf.

Letztere können – müssen aber nicht – so kumulieren, dass aus ihnen übergreifende

Diskursgefüge entstehen. Regeln schweben also nicht entrückt über den Praktiken,

sondern bleiben in diese eingebettet, ziehen ihreWirkmächtigkeit aus der steten Aktua-

lisierung in Praktiken.Wie Butler (1990: 33, H. i. O.) in Bezug auf das Geschlecht betont:

»[W]oman itself is a term in process, a becoming, a construction that cannot be rightfully

be said to originate or to end. As an ongoing discursive practice, it is open to reinvention

and resignification.«7

Die wechselseitige Strukturierung von Zeichen und Praxis ist, folgen wir Butlers

Hinweis, ein dynamischer Vorgang. Die Abfolge von Zitierungspraktiken erfolgt nicht

nur »als Wiederkehr eines Gleichen, sondern auch als Wiederkehr eines Ungleichen«

(Schäfer 2013: 322). Derridas Konzeption von Diskursen als gebrochenen Strukturen,

die sich nur durch potentiell stets verschiebende Wiederholungen stabilisieren las-

sen, lässt sich mit Blick auf die Performativität von Zitierungspraktiken erhärten. Jede

Zitierungspraxis ist imSinneDerridas eine iterative Bewegung, sie reproduziert Bedeu-

tungsstrukturen, indem sie diese transformiert. Jede Reproduktion ist ein déplacement

(Verschiebung). Jede Zitierungspraxis bringt Bedeutung hervor und verbreitet sie ei-

gensinnig in der sozialen Wirklichkeit. Man halte sich das Feld der Praxis vor Augen.

Eine Gemengelage verschiedenster Sinnmuster, Körperlichkeiten und Materialitäten

trifft hier zusammen. In dieser Gemengelage entfalten sich Zitierungspraktiken als

konstitutiv unreine und imperfekte Wiederholungen. Im Extremfall kann dies dazu

führen, dass »die Praxis als verfehlt, unangemessen odermisslungen betrachtet und be-

wertet wird. Im selben Zug besteht jedoch auch die Möglichkeit, dass die Verschiebung

dieser Praxis als Neues bewertet und aufgegriffen wird.« (Schäfer 2013: 322) Besonde-

res die Diffusion des Neuen beschäftigt diese Studie. Das Fallbeispiel Spanien legte

offen: Im Zuge einer akuten Wirtschaftskrise gerät die zitatförmige Wiederholung

einer verfestigten Diskursordnung, in der ein entpolitisiertes und individualisiertes

Gesellschaftsideal verteidigt wird, in eine tiefe Krise – wohingegen sich politisierende

und vergemeinschaftende Zitierungspraktiken verbreiten.

Die hiesigeUntersuchung betrachtetmit Butler (2006: 249) performative Praktikenwe-

niger als vereinzelte Sprechakte als vielmehr als kollektiv »wirkungskräftige Praxisfor-

men«. Ein wesentliches Ziel meiner Studie besteht darin, performative Praktiken in ih-

6 Mit dem Beispiel der Arbeit gesprochen: Ein diszipliniertes Arbeitsethos, wie es heute selbstver-

ständlich ist, setzte sich selbst in England, dem Kernland der industriellen Revolution, ab dem

späten 18. Jahrhundert nur langsam durch. Erst als in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts die

Artikulation eines neuen Zeitbewusstseins gemeinsam mit den entsprechenden Praktiken (etwa

des Gebrauchs der Stechuhr) großflächig in der Gesellschaft akzeptiert wurde, lässt sich von einer

kapitalistischen Gesellschaft sprechen (vgl. Thompson 1990: 394f.).

7 Die Betrachtung von Geschlecht als einer Konstruktion, als »ongoing discursive practice«, darf

nicht verdecken, dass diese Konstruktion nicht fluide ist, sondern zur umfassenden, verkörperten

und kulturell angeeigneten Existenzweise im Sinne Maihofers materialisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066 - am 14.02.2026, 07:56:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


452 Hegemonie und sozialer Wandel

ren Facetten und Abläufen genauer zu verstehen und sie als zentrales Element politi-

scher Artikulationen hochzuhalten. Selbst disruptive Praktiken, wie sie diese Arbeit am

Beispiel Spanienuntersuchthat, schaffenkeinen totalenNeuanfang, sonderngeschehen

als schrittweiseUmgestaltungen. Sie bewegen sich aus tradiertenKontexten heraus und

lassen parallel neue Kontexte entstehen. Performative Praktiken brechenmit tradierten

Diskursordnungen, indem sie neue diskursive »Autorisierungen« schaffen (Gertenbach

2020: 245). In neuen Autorisierungen – die nichts anderes als neue Regeln sind – ver-

mengen sich bestehende, aber bis dahin peripher gebliebene Sinnmuster mit neu ent-

standenen Sinnstrukturen, um gemeinsam zu einem mehrheitsfähigen Diskursgefüge

zu werden. Der performative Bruch mit dem Status quo geht einher mit der performa-

tiven Schaffung einer neuen Ordnung. Performative Praktiken sind nicht einfach dis-

ruptive, sondern umordnende Praktiken (dazu nachfolgend: Kap. VI.3, empirisch: Kap.

III.3).

Der Begriff der Regel als Entfaltung einer strukturiert-strukturierenden Zitierungs-

praxis ergänzt den eingangs skizzierten Praxisbegriff auf allen drei Ebenen. Die Sinn-

aufladung, die Koaktivität und die Sinnlichkeit der Praxis sind konstitutive Bestandteile

ihrer Regelhaftigkeit. Sie verwandelt die verschiedenen Facetten der Praxis in zugleich

strukturierte und dynamischeMomente.Da die Sinnaufladung vonPraktiken immer ein

Teil von einer in einer bestimmten Weise geregelten Praxis ist, wohnt ihr eine gewisse

Statik inne, jedoch keine dauerhafte, wird die Sinnordnung doch in Praxisverläufen im-

mer wieder aktualisiert und verschoben. BeimMoment der Koaktivität macht die Regel

darauf aufmerksam, dass sich stets gewisse Muster von Praktiken bilden. Menschliche

Körper undnichtmenschlicheObjekte bilden bestimmteKonfigurationen, entlang derer

sich der Praxisfluss orientiert. Die Sinnlichkeit der Praxis, d.h. ihre Körperlichkeit und

Materialität erscheinen ihrerseits durch die Brille der Regel sowohl als Produkt als auch

als Bedingung von Praxis. Das Sinnliche wird in bestimmter Weise durch Praxisregeln

mobilisiert, es wirkt aber gleichzeitig einschränkend auf diese Regeln ein.

Der derart konturierte Praxisbegriff ist folglich der Ausgangspunkt für den Entwurf

einer Hegemonietheorie, die ihre kleinste Analyseeinheit im Begriff der Praxis findet.

Bevor der nächste Schritt diese Überlegungen fortschreibt, hält die nachfolgende Abbil-

dungmeinen Praxisbegriff fest:

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066 - am 14.02.2026, 07:56:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


VI Eine erweiterte Hegemonietheorie 453

Abb. 28: Der Praxisbegriff einer erweitertenHegemonietheorie

2 Die Artikulation der Zeichen, Praktiken und Dinge

[T]he practice of articulation, as fixati-

on/dislocation of a system of differences,

cannot consist of purely linguistic phe-

nomena, but must instead pierce the

entire material density of the multifa-

rious institutions, rituals and practices

through which a discursive formation is

structured.

(Laclau/Mouffe 2001: 109)

 

[T]o link is necessary, how to link is con-

tingent.

(Lyotard zit. in Arditi 2014: 22)

Die beiden Zitate weisen denWeg hin zu einem überarbeiteten Artikulationsbegriff. Ar-

tikulationen betrachte ich mit der Hegemonietheorie als kollektive Praktiken, die eine

Doppelbewegung von Verknüpfung undHervorbringung vollziehen. Artikulationsprak-

tiken grenze ich aber anders als Laclau/Mouffe nicht auf sie überwölbende Logiken ein,

sondern sehe sie durch kontingente Regeln strukturiert. Zudem betrachte ich Artikula-

tionen – wie es Laclau/Mouffe im Zitat ankündigen, aber nicht operativ einlösen – als

holistische Konfigurationen, die zwischen linguistischen wie nichtlinguistischen Phä-

nomenen neue Verbindungen stiften.

Der vorzustellende Artikulationsbegriff interveniert an einer zentralen Schaltstel-

le meiner praxeologischen Wendung der Hegemonietheorie. Der Begriff der Regel ver-

band die Dimensionen von Praxis und Zeichen, umoffenzulegen, dass gewisse Zeichen-

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066 - am 14.02.2026, 07:56:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

