442

Hegemonie und sozialer Wandel

aufdas blicken muss, was im Inneren von Kollektivitit geschieht. Jede Gemeinschaftsbil-
dung prigen Affekte, Solidarititspraktiken sowie immanente Machtbeziehungen (Kap.
IV.3). Zuletzt komme ich auf den Begriff der Hegemonie zuriick. Hier betrachte ich das
Moment hegemonialer Ordnungsbildungen von jener strukturellen Seite her, die Laclau/
Mouffe vernachlissigen. Die Kategorie der Sedimentierung wird in ihren zeitlichen wie
riumlichen Dimensionen erlauben, Hegemonie ganzheitlicher zu fassen. Die soziale Re-
produktion wie die politische Artikulation der Hegemonie riicken so in den Fokus — und
bieten eine Antwort auf die Frage, wie Gesellschaft politisch gestiftet wird (Kap. IV.4).

1 Entformalisierung im Zeichen der Praxis

Laclau/Moufte gebrauchen einen holistischen Diskursbegriff. Sie setzen das Soziale mit
dem Diskursiven gleich, jedes sinnbehaftete Phinomen erscheint bei ihnen als diskur-
sives Phinomen (Kap. L.1.a). Dieser umfassende Diskursbegriff erweist sich im Terrain
des Poststrukturalismus als Auszeichnungsmerkmal. In unmissverstindlicher und fast
unitbertroffener Deutlichkeit plidiert die Hegemonietheorie dafiir, dass eine diskursive
Neubeschreibung des Sozialen moglich ist, dass sich folglich Gesellschaft als Ensemble von
Diskursen beschreiben lisst. Allerdings krankt dieses ambitionierte (und provokante)
Vorhaben an einem grundsitzlichen Problem. Laclau/Mouffe gebrauchen einen ambiva-
lenten Diskursbegriff, der zwischen seiner strukturalistischen Fassung (Diskurs als Dif-
ferenzsystem) und seiner sprachpragmatischen (Diskurs als Praxis) oszilliert (Kap. I.1.a).
Das Autorenpaar behauptet zwar, dass es mit Wittgenstein die Entstehung von Bedeu-
tung an praktische Gebrauchskontexte zuriickbindet, de facto wird jedoch ein anderes
Programm verfolgt. In strukturalistischer Manier wird das Soziale nach dem Muster ei-
nes Textes gelesen. Bedeutung wird demnach durch Differenzsysteme und eben nicht
durch Praktiken erzeugt. Das Versprechen, dass in einem poststrukturalistischen An-
satz prinzipiell beide Diskurstraditionen vereinbar sein kdnnen, wird von Laclau/Mouffe
nicht eingeldst. Thre Schliisselbegriffe von der Aquivalenz- und Differenzlogik iiber den
Antagonismus bis hin zum leeren Signifikanten bleiben einer textualistischen Perspek-
tive verhaftet, die Derrida durch die Brille Saussures liest. Zugespitzt gesagt: Laclau/
Mouffe entwerfen keine Diskurstheorie als Gesellschaftstheorie, sondern eine Zeichen-
theorie als Gesellschaftstheorie.

Der Schritt, der folglich fiir eine erweiterte Hegemonietheorie vor allen anderen zu
stehen hat, besteht darin, das Missverhiltnis zwischen Strukturalismus und Praxeolo-
gie zugunsten letzterer zu korrigieren. Erst wenn die Dimension der Praxis als zentrales
Moment bei der Erzeugung von Sinnmustern gewiirdigt wird, kann ein holistischer Dis-
kursbegriff konzeptuell und vor allem analytisch iiberzeugen. Um die Hegemonietheorie
praxeologisch zu wenden, steht zunichst eine typisch strukturalistische Bewegung an,
namlich das Ersetzen eines Begriffes, den der Logik, durch einen anderen von Wittgen-
stein stammenden, den der Regel.

Der Begriff der Logik spielt besonders beim spiten Laclau (ab 1990) sowie in der Essex
School of Discourse Analysis (Howarth/Glynos 2007) in systematischer Hinsicht fast schon
die Rolle eines master signifier. Der Logikbegriff panzert an zwei Schliisselpunkten die
textualistisch-strukturalistische Engfithrung der Hegemonietheorie. Zunichst wird der

https://dol.org/10.14361/9783839466254-086 - am 14.02.2026, 07:56:37. Op



https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VI Eine erweiterte Hegemonietheorie

Begriff der Artikulationslogik gebraucht, um eine Grundbewegung zu bezeichnen, die
angeblich alle Artikulationspraktiken auszeichnet: die konstitutive Spannung der Logi-
ken von Differenz und Aquivalenz. Die Logik der Differenz betont die Abgrenzung der
Diskursmomente, die der Aquivalenz ihre Austauschbarkeit (Kap. I.1.b). Ahnliches gilt
beim Begriffspaar Soziales und Politisches. Hier meint die Logik des Politischen die Di-
mension der Instituierung sozialer Verhiltnisse, wihrend die Logik des Sozialen auf die
Sedimentierung dieser Verhiltnisse abzielt (Kap. L.1.c).

Der Begriff der Logik erfilllt damit in der Hegemonietheorie eine quasi-transzen-
dentale Funktion. Fiir Laclau, und grundsitzlich auch fir Mouffe, ist der Logikbegriff
deshalb unerlisslich, weil erst er den Anspruch auf eine kohirente und in sich geschlos-
sene Theorie einlost. Erst der Begriff der Logik gestattet es, von angeblich ontologischen
Grundprinzipien auszugehen, die diskursive (d.h. soziale) Vorginge immer struktu-
rieren. Die Differenz- und die Aquivalenzlogik prigt Artikulationspraktiken zutiefst,
zwingt sie doch dazu, antagonistische Grenzziehungen und die Einrichtung von leeren
Signifikanten als Merkmal aller Artikulationen anzunehmen. Analoges gilt auf der
Ebene des Sozialen und Politischen, wo die Zwei-Welten-Lehre zwischen einer Sphi-
re der Sedimentierung und einer der politischen Reaktivierung ebenfalls durch die
scheinbar notwendige Trennung resultiert, die mit der Rede von zwei grundsitzlich
unterschiedenen Logiken einhergeht.

Trotz dieser systematischen Schlisselstellung bleibt merkwiirdig ungeklirt, woher
der Logikbegriff stammt und wie sich seine Schliisselstellung erklirt. Fast schon ahis-
torisch schwebt die Logik der Artikulation und des Politischen/Sozialen iiber einem An-
satz, der eigentlich in Abgrenzung zum ckonomistischen Vulgirmarxismus als radikal
historisierter antritt. Was also heifdt Logik bei Laclau? Die zentrale Definition lautet: »I
would characterize it [a social logic] as a rarefied system of objects, as a grammar« or
cluster of rules which make some combinations and substitutions possible and exclude
others.« (Laclau in Butler et al. 2000: 76) Mit dieser Definition ist vorsichtig umzuge-
hen. Denn die Grammatik oder, in meiner Diktion, die Regeln meinen bei Laclau etwas
Spezifisches, nimlich die Abhingigkeit konkreter Phinomene und Kontexte von iiber-
geordneten Regelhaftigkeiten, die das Soziale — und das Politische — strukturieren, ohne
von den je konkreten Phinomenen abzuhingen (Laclau 1993: 21). Die Formel lautet, dass
sich die Form der Phinomene von ihrem Inhalt abtrennen lasst:

| argued that the formalization of the Saussurean model by the Copenhagen and
Prague Schools made possible the cutting of the umbilical cord of linguistic cate-
gories with the phonic and conceptualized substances and, thus, opened the way to
a generalized semiology (a science of operations of signs in society, which Saussure had
advocated but failed to constitute). Thus Barthes, in the 1960s, tried to see how lin-
guistic categories such as the distinctions signifier/signified, syntagm/paradigm, and
so on, could operate on the level of other social grammars: the alimentary code, the
fashion system, furniture, and so forth. Today, of course, we have move moved well
beyond Barthes, but the possibility of generalizing the use of linguistic categories to
various levels of social organization is as valid as it was in the 1960s. It is in this pre-
cise sense that many of us have tried to introduce linguistic and rhetorical devices
into the study of politics. (Laclau in Butler et al. 2000: 189f., Hervorheb. C. L.)

https://dol.org/10.14361/9783839466254-086 - am 14.02.2026, 07:56:37. Op

443


https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

by

Hegemonie und sozialer Wandel

Die generalisierte Semiologie, fiir die sich Laclau im Gefolge von Saussure und Roland
Barthes stark macht, findet ihre Moglichkeitsbedingung darin, dass sie ihre Analy-
sekategorien von den analysierten Phinomenen abtrennt. Sie geht von formalisierten
Grundlogiken aus, die das soziale Leben angeblich so strukturieren wie die Gramma-
tik den Sprachgebrauch. Die Differenz- und die Aquivalenzlogik sowie die Logik des
Sozialen und des Politischen itbernehmen in der Hegemonietheorie die Rolle solch
einer Grammatik. Gegen eine solche ist nichts einzuwenden, wenn diese Grammatik,
wie Laclau direkt nach der zitierten Passage betont, sich auf ihre Gebrauchskontexte
zuriickbezieht: »[A] category such as the signifier has to be partially changed when we
move from language to the system of fashion, and so on. This contamination of the
abstract by the concrete makes the world of formal categories more a world of >family
resemblances, in the Wittgensteinian sense.« (Ebd.: 190) Laclau beschreibt treffend,
wie eine nicht mehr strukturalistische, sondern poststrukturalistische Diskurstheorie
ausgerichtet sein muss, die generalisierte Regeln stets auf konkrete Praxiszusammen-
hinge zurtickblendet. Entgegen Laclaus Ansage bleibt in der Hegemonietheorie diese
wechselseitige Dezentrierung von diskursiver Regelhaftigkeit und konkreten Praktiken
jedoch abwesend.

Die Logiken, die nach Laclau/Moufte soziale Verhiltnisse strukturieren, sind formale
Prinzipien. Der hegemonietheoretische Ansatz — und jede Operationalisierung von ihm
- stellen stets die Logiken von Aquivalenz und Differenz, das Ziehen antagonistischer
Grenzziehungen und die Einrichtung von Knotenpunkten und/oder von leeren Signifi-
kanten ins Zentrum. Die Frage, ob und wie diese Logiken durch die Zusammenhinge,
auf die sie angewendet werden, verschoben werden kénnten, stellt sich im Normalfall
nicht. Stets erscheint die Hegemonietheorie als ein formalistischer (und formalisierba-
rer) Ansatz. Und selbst dort, wo der Begriff der Logik in der Kritik steht, wird von einem
klar begrenzbaren Pool an diskursiven Beziehungen ausgegangen, die soziale Verhilt-
nisse strukturieren (vgl. Marttila 2016: 128ff.). Auch meine Studie hat die Rede von Dif-
ferenz- und Aquivalenzprinzipien beibehalten, sie hat sie als zugleich strukturierende
und ihrerseits strukturierte Prinzipien begriffen. Meine integrative Perspektive orien-
tiert sich an der Kritik von Judith Butler an Laclau:

If we understand, as Laclau suggests, this logic as operating within social practices,
as the structural principle internal to social practices, then we accept a problematic
topography that figures social practices as a kind of outer shell that encloses logical
principles from which they are nevertheless ontologically distinguished. Social prac-
tices are thus figured in an external, contingent relation to the logical principles by
which they are in some sense organized and motivated. Not only does the position
appear ontologically dualistic, but it privileges the logical over the social and effec-
tively precludes the possibility of the latter constituting the former. Thus logic can
only have its own history, the conceptual history of prior logics, and that history will
remain purified of any and all social content. (Butler1993: 9, H.i. 0.

Butlers Kritik weist auf eine Grundproblematik hin, die Laclau/Mouffe und viele ihrer
Schiilerinnen bis heute betrifft. Es ist die vom linguistischen Strukturalismus vererbte
und wiederbelebte Tendenz, strukturierende Prinzipien ausmachen zu wollen, die sich
von sozialen Praktiken nicht verindern lassen. Der Begriff der Logik ist das klarste Sym-

https://dol.org/10.14361/9783839466254-086 - am 14.02.2026, 07:56:37. Op



https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VI Eine erweiterte Hegemonietheorie

ptom fiir eine einseitige Lektiire des Sozialen, die dieses zuriickfithrt auf wenige Grund-
prinzipien — Differenz- und Aquivalenzlogik, Antagonismus, leere Signifikanten -, die
eine eigene Dynamik oder, mit Butler, »its own history« besitzen. Die innere Logik des
Diskurses bestimmt die Dynamik sozialer Praktiken und bleibt diesen doch grundsitz-
lich enthoben. Die problematische Formel lautet: Soziale Praktiken sind die untergeord-
nete abhingige Variable, diskursive Logiken sind die itbergeordnete unabhingige Varia-
ble.

Eine wahrhaft holistische Diskurstheorie muss, so mein Plidoyer, diese Asymmetrie
beenden. Nicht blo} die Symmetrie, sondern die Verschachtelung von diskursiven Logi-
ken und von sozialen Praktiken muss ins Zentrum riicken. Dabei lisst sich die Hegemo-
nietheorie gegen sich selbst wenden. Der Hinweis darauf, wie sich die Dimension der
Praxis systematisch wiirdigen lief3e, ist bereits im von Wittgenstein stammenden Dis-
kursbegriff angelegt. Nun werde ich mit Wittgenstein und gegen Laclau/Mouffe den Be-
griff der Logik verwerfen und stattdessen mit Blick auf die strukturiert-strukturieren-
den RegelmiRigkeiten der Praxis von Regeln sprechen. Was Butler als Grammatik und
ich, synonym dazu, als Regel begreife, nimmt eine dynamische Scharnierstellung ein,
um den Diskurs von seiner strukturellen Dimension her zu betrachten und gleichzei-
tig zu betonen, dass jeder Sinnzusammenhang auf konkrete Praktiken zuriickverweist:
»[G]rammars work, as Wittgenstein remarked, to produce a set of use-based meanings
that no purely local analysis can uncover.« (Butler in Butler et al. 2000: 170f.)

Das Ersetzen des Begriffs der Logik durch den der Regel ist der erste Schritt in Rich-
tung einer erweiterten Hegemonietheorie. Mit Butler und Wittgenstein plidiere ich da-
fiir, Diskurstheorie breiter aufzustellen, sie als Theorie der Zeichen und als Theorie der
Praxis zu entwerfen. Es geht um eine Bewegung, welche Zeichen in ihre Gebrauchskon-
texte einbettet, die Regeln der Diskursstrukturen nur analytisch und graduell, aber nie-
mals substantiell von den Praxismustern differenziert, die diese Regeln hervorbrachten,
sie standig verwirklichen und verschieben. Ich eigne mir Butlers Motto an: »[TThe sign
must itself be resituated within discursive practices.« (Ebd.: 271) Diese Neusituierung
bedarfeiner doppelten Begriffsarbeit: Auf der einen Seite muss eine erweiterte Hegemo-
nietheorie einen schlagkriftigen Praxisbegriff entwickeln, auf der anderen das Zeichen
in seiner praktischen Verkérperung zu verstehen lernen. Um diese doppelte Aufgabe an-
zugehen, werde ich mich zunichst dem bei Laclau/Moufte kaum ausgearbeiteten Praxis-
begriff zuwenden und ihn so entfalten, dass er die Kérperlichkeit, Situiertheit und par-
tielle Eigendynamik von Praktiken stark macht, ohne dabei ihre diskursive Aufladung zu
negieren. Dieser starke Praxisbegriff wird dann im nichsten Schritt die Frage zu beant-
worten helfen, wie ein praxeologisch geerdetes Verstindnis von Artikulationspraktiken
aussehen konnte.

Auf den Spuren einer sinnhaften, sozialen und sinnlichen Praxis Wasist Praxis? Um diesen bis-
lang unterbelichteten Schliisselbegriff zu betrachten und ihn als Ausgangspunkt fiir eine
reformulierte Hegemonietheorie zu gebrauchen, hilft zum Einstieg eine Definition von
Andreas Reckwitz (2008a: 192) weiter: »Praktiken sind sinnhaft regulierte Kérperbewe-
gungen, die von einem entsprechenden, impliziten, inkorporiertem Wissen abhingen.«
Wertvoll an Reckwitz’ Praxisbegriff ist, dass er die Sinnaufladung (»Wissen«) von Praxis
zusammendenkt mit ihrer Sozialitit (»Regulierung«) und Sinnlichkeit (»Korper«). Auf die-

https://dol.org/10.14361/9783839466254-086 - am 14.02.2026, 07:56:37. Op

445


https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

448

Hegemonie und sozialer Wandel

se drei Aspekte gehe ich nun der Reihe nach ein. Zunichst legt mein Praxisverstindnis
genauso wie (fast) alle sozialwissenschaftlichen Handlungs- und Praxistheorien zugrun-
de, dass Praxis ein »mit Sinn oder Bedeutung verbundenes Verhalten ist« (Moebius 2008:
58). Die Sinnaufladung sozialer Praktiken ist nach meiner Leseart ambivalent. Jede Pra-
xis verweist auf iibergeordnete Sinnzusammenhinge, auf Diskursformationen im Sin-
ne von Laclau/Mouffe. Die Praktiken sind teilweise Echordume diskursiver Regeln. De-
ren strukturiert-strukturierende Regeln reichen iiber einzelne Praxismuster hinaus und
schreiben sich in diese ein. Diskurse reproduzieren sich in Praktiken. Jede Analyse der
Praxis muss zumindest teilweise eine Analyse von Zeichen bleiben. Freilich bleibt die se-
miotische Einschreibung, und das ist ihre andere Seite, gebrochen und widerspriichlich.
Praktiken spiegeln nicht einfach Zeichenordnungen. Denn Praktiken werden nicht blof3
durch explizite, sondern besonders durch implizite Sinnmuster geprigt. Die Dimen-
sion des impliziten Sinnes wird je nach Theorietradition als Know-how-Wissen, kon-
junktives Wissen (Mannheim) oder tacit knowledge (Polanyi) bezeichnet — entscheidend
dabei ist, dass eine unbewusste oder nur teilbewusste Inkorporierung sozialer Struk-
turen stattfindet. Wie Bourdieu (vgl. 1987: 729ff.) mit dem Begriff des Habitus deutlich
macht, schreibt sich die soziale Wirklichkeit als ein Differenzsystem in alltigliche Hand-
lungs- und Orientierungsschemata ein. Ubergeordnete Sinnordnungen verstetigen sich
in Praktiken, um sich dort als materialisierte und verkdrperte Ordnungen zu reprodu-
zieren.

Mit Blick auf die Dimension des impliziten Sinnes ist eine Top-down-Perspektive
von Zeichen zu Praxis immer unzureichend. Praktiken bleiben zumindest teilweise ei-
gensinnig. Die Inkorporierung von Sinnmustern verliuft als ein dynamischer Prozess. Je-
de Wiederholung von Praxis ist auch, wie unten noch zu erliutern ist, eine Verschiebung
von Bedeutung. Mehr noch, mit Blick auf das Sprachverstindnis Wittgensteins steht
das bedeutungsgenerierende Potential sozialer Praktiken im Vordergrund. Diskursive
Codes schreiben sich nicht nur in Praktiken ein. Jedes Zeichen ist eine Praxis, es wird in
Zusammenhingen der Praxis generiert und diffundiert. »Die Bedeutung eines Wortes
ist sein Gebrauch in der Sprache«, mit Maximen wie dieser macht Wittgenstein (1984:
$ 43) darauf aufmerksam, dass Bedeutung nicht nur durch tibergeordnete Sinnsysteme
vorgegeben wird, sondern immer auch durch konkrete Gebrauchskontexte, durch Prak-
tiken, entsteht. Somit darf eine Analyse von Sinnmustern nicht diskursreduktionistisch
verfahren, sie muss sich stets zugleich als Praxeologie aufstellen. Die feingliedrige Re-
konstruktion der, mit Reckwitz (2008b: 45) gesagt, korperlichen, mentalen, materialen
und psychischen Bedingungen, »unter denen Diskurse vollzogen werdenc, ist genauso
wichtig wie eine zeichenzentrierte Analyse. Injeder noch so unauffilligen Praxis schwin-
gen verstetige Sinnstrukturen mit, die erst die Analyse dieser Praxis teilweise decodiert.

Die Sinnaufladung ist ein wichtiges, doch nicht das einzige Definitionsmerkmal
meines Praxisverstindnisses. Erginzend dazu steht als zweites Kennzeichen die Plu-
ralitdt. Strenggenommen sind auch dort, wo von einer Praxis im Singular die Rede
ist, stets Praktiken im Plural im Spiel. Keine Praxis geschieht allein, immer sind es
vielzahlige, sich tberlappende Praktiken, die sich in einem konkreten Raum-Zeit-
Kontinuum entfalten, an denen menschliche Kérper genauso wie nichtmenschliche
Objekte beteiligt sind. Praxis heif3t, so Hirschauer (2017: 91), »nicht das Ausfithren indi-

https://dol.org/10.14361/9783839466254-086 - am 14.02.2026, 07:56:37. Op


https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VI Eine erweiterte Hegemonietheorie

vidueller Pline oder Entscheidungen, sondern eine korperlich vollzogene Koaktivitit in
Wechselwirkung mit anderen Entititen«.

Was schon bei Reckwitz anklang, wird dank Hirschauers Verstindnis von Praxis als
»Koaktivitit mit anderen Entititen« noch deutlicher. Gegeniiber Webers klassischem
Begriff des sozialen Handelns' verweist die hier verfochtene Praxiskonzeption darauf,
dass sich die menschliche Tatigkeit nicht auf die Intentionalitit (im Extremfall: die
Kosten-Nutzen-Kalkulation) eines Einzelsubjekts reduzieren lisst, sondern eher einem
Handlungsstrom gleicht, das kein souverdnes Zentrum und keinen rationalen Ursprung
besitzt (vgl. ebd.: 93). Somit stellt ein poststrukturalistisches Praxisverstindnis die im
Handlungsbegriff eingeschriebene Individualisierung in Frage und betont, dass Prak-
tiken selbst dort, wo sie individualisiert geschehen, immer in einer sozial geprigten
Umwelt stattfinden. Praxis ist Koaktivitit. Menschliche Praxis stiitzt sich auf Andere
und auf Anderes, um sich zu entfalten.

Jede Praxis ist eine verteilte Titigkeit. Auf der einen Seite 6ffnet sie sich als soziale
Interaktion gegeniiber anderen Menschen auflinguistischer Ebene, so wenn beim Spre-
cherwechsel »Redebeziige distribuiert« werden, wie auch auf nichtlinguistischer Ebe-
ne, wenn verschiedene Individuen (im Handwerk oder beim Sport) erginzende Beitrige
zu einer gemeinsamen Titigkeit leisten (vgl. ebd.: 94). Andererseits sind Praktiken nicht
nur koaktiv im Sinne ihrer Intersubjektivitit, sondern auch im Sinne ihrer Interakti-
vitdt, in ihrem Gebrauch von Artefakten (vgl. Hirschauer 2016: 53). In Orientierung an
Hirschauer (vgl. ebd.: 52) spreche ich in dieser Arbeit (anders als der Neomaterialismus)
nicht davon, dass Objekte oder Artefakte handeln, sondern dass sie menschliche Praxis
»prifigurieren« und »disponieren«, gewisse »Gebrauchssuggestionen« nahelegen.” Die
angesprochene Aufladung der Praxis mit einem impliziten Sinn ist stets auch ein Wis-
sen darum, wie mit den Dingen umzugehen ist. Dass wir im Vollzug einer Praxis wissen,
wie wir zu handeln haben, hingt damit zusammen, dass wir uns in einer vertrauten,
mit Heidegger gesagt, zuhandenen Lebenswelt bewegen, die den Verlauf unserer Pra-
xis vorzeichnet. Die Praxis der Platzbesetzung etwa, wie sie das Kapitel III verhandelte,
besteht demnach genauso im Umgang mit Artefakten, wenn die Beteiligten Mikrofone
benutzen, Stithle fiir die Versammlungen bereitstellen, Schlafsicke und Zelte fir ihre
Ubernachtungen vorbereiten wie auch in sozialen Interaktionen, sei es in den Debatten
der Versammlungen, der alltiglichen Organisation des Camps oder der Durchfithrung
gemeinsamer Protestmarsche.

Die Koaktivitit fithrt zum dritten Merkmal meines Praxisverstindnisses, die Sinn-
lichkeit. Praktiken vollziehen sich in einer Um- und Mitwelt, von der sie geprigt werden

1 »Soziales Handeln [...] soll ein Handeln heifen, welches seinem von dem oder den Handelnden ge-
meinten Sinn nach auf das Verhalten anderer bezogen wird und daran in seinem Ablauf orientiert
ist.« (Weber 2008: 3)

2 Die Entscheidung fiir einen anthropozentrischen Praxisbegriff hangt dabei mafigeblich mit mei-
nen Forschungsgegenstand zusammen, in dem menschliche Praktiken der treibende Faktor sind.
Eine noch stirkere Erweiterung des Praxisbegriffes auf das Nichtmenschliche kann sich aber bei-
spielsweise in der Erforschung von Finanzmérkten oder anderer algorithmisch bestimmter Berei-
che als durchaus sinnvoll erweisen (dazu: Seyfert 2019: 180—247).

https://dol.org/10.14361/9783839466254-086 - am 14.02.2026, 07:56:37. Op

447


https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

448

Hegemonie und sozialer Wandel

und die sie ihrerseits prigen und verindern.? Praktiken sind sinnliche Vorginge, und
zwar in dem doppelten Sinn ihrer Korperlichkeit und Materialitit. Zur Korperlichkeit
hilft erneut Hirschauer (2017: 91) weiter, der Praxis als eine Kérperbewegung, priziser,
als den »kérperlichen Vollzug sozialer Phinomene«begreift. Jede Praxis geht mit kérper-
lichen Selbst- und Fremdeinwirkungen einher. Wer wochenlang auf einem Platz cam-
piert, stundenlang an Versammlungen teilnimmt, kocht oder aufriumt, aber auch eine
Pressemitteilung oder ein Protokoll schreibt, der vollzieht eine Praxis mit und durch den
Korper. Jede Praxis ist eine Form der »korperlichen Selbststeuerung« (ebd.: 92), sie be-
inhaltetintellektuelle wie sinnliche Lernerfahrungen (des Sehens, Horens, Tastens usw.),
von der Aneignung neuer Bewegungen iiber die Korrektur tradierter Sprechweisen hin
zum Einitben neuer Interaktionsformen. Als oftmals habitualisierte Prozesse formen
Praktiken die Korper, von denen sie ausgefiihrt werden. Der Korper wird damit zu dem,
was Bernhard Waldenfels (2000: 253f.) eine »Umschlagstelle« der Praxis nennt: Kultu-
rell generierte Sinnmuster gebrauchen den biologisch gegebenen Kérper und verandern
ihn, sie werden aber auch durch diese Kérper begrenzt und in etwas anderes verwandelt.

Betrachtet man Praktiken als derart verkérperte Vorginge, dann eréffnet sich der
Blick auf die kollektiven Erlebensformen und sinnlichen Wahrnehmungen, die Praktiken
auszeichnen (vgl. Reckwitz 2008b: 278). Sowohl wenn ein Individuum zu einem selbst-
stindigen Akteur subjektiviert wird, indem es immer wieder gewisse Praktiken vollfithrt
(etwa das regelmifige Arbeiten), als auch wenn sich als Resultat von Praktiken neue Kol-
lektivititen bilden (etwa eine politische Organisation), dann trifft zu: Jede Praxis hinter-
lasst eine somatische Spur.* Sie lisst sich zwar teilweise reflexiv versprachlichen, weist
aber zugleich iiber die Sprache hinaus, weil sie sich korperlich verfestigt hat. Ob es der
Habitus als »inkorporierte Sozialstruktur« (Bourdieu) auf der individuellen oder geteilte
Formen der Affektivitit auf der kollektiven Ebene sind — soziale Praktiken schaffen eine
Wirklichkeit, die unmittelbar kérperlich erfahrbar ist.

Dies fithrt zur Materialitit der Praxis. Praktiken sind prozesshaft, doch sie stofRen
auf etwas, das sie als Verfestigtes begrenzt. Die Umwelt, in und mit der sich Praxis ent-
faltet, ist zwar in letzter Instanz ein Produkt dieser Praxis. Ist allerdings diese Umwelt
einmal entstanden, dann tritt sie der Praxis als Gegebenheit gegeniiber. Die Wohnung,
inderich lebe; das Gebiude, in dem ich arbeite; die StraRe, auf der ich fahre — sie erwei-
sen sich als eine »gebaute Umwelt«, die als physisches Medium Praxisverliufe vorzeich-
net und gleichzeitig einhegt (Sewell 2006: 70). Diese Materialitit ist zwar in der Regel
vertraut, sie ist in die Sinnmuster von Praktiken eingebettet. Gleichwohl muss man das
Materielle als das Widerstindige ernst nehmen, welches selbst dann Praktiken struktu-
riert, wenn sich die Sinnhaftigkeit dieser Strukturierung nicht unmittelbar erschlief3t,
so im Falle einer urbanen Raumordnung, die gewisse Praktiken begiinstigt und andere

3 Somit steht ein poststrukturalistisches und praxeologisches Praxisverstindnis zumindest parti-
ell in der Traditionslinie des materialistischen Praxisbegriffes von Karl Marx. Hier sei nur an des-
sen bekannte erste Feuerbachthese erinnert: »Der Hauptmangel alles bisherigen Materialismus
ist [...], dass der Gegenstand, die Wirklichkeit, Sinnlichkeit nur unter der Form des Objekts oder der
Anschauung gefasst wird; nicht aber als sinnlich menschliche Tatigkeit, Praxis [...] Feuerbach will sinn-
liche—von den Gedankenobjekten wirklich unterschiedene Objekte: aber er fasst die menschliche
Tatigkeit selbst nicht als gegenstdndliche Tatigkeit.« (Marx 1968: 190, H. i. 0.)

4 Dies schlieRt an das Konzept des Soziosomatischen von Hirschauer (1989: 111) an.

https://dol.org/10.14361/9783839466254-086 - am 14.02.2026, 07:56:37. Op



https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VI Eine erweiterte Hegemonietheorie

verhindert (vgl. Callon/Law 1997: 171f.). Der in neomaterialistischen Zusammenhingen
zentrale Begriff der Infrastruktur betont, dass das materielle Gefiige, etwa von Energie-
netzwerken oder Transportwegen, soziale Wirklichkeit mitkonstituiert. Die Materialitit
dieser Infrastrukturen ist weder ahistorisch noch unumstéfilich, sie kann durch Ereig-
nisse briichig werden oder zusammenbrechen — und muss folglich immer wieder durch
Praktiken aufrechterhalten werden (vgl. Tellmann/Opitz 2015: 173fF.).

Praxis zwischen Strukturalitat und Performativitat An diesem Punkt lisst sich beobachten,
wie die drei Merkmale der Sinnaufladung, der Koaktivitit und der Sinnlichkeit ein zu-
gleich poststrukeuralistisches wie praxeologisch ausgerichtetes Verstindnis von Praxis
gestatten. Praktiken als stabilisierte Verhaltensweisen vermitteln zwischen den oft aus-
einanderdividierten Dimensionen von Diskurs, Krperlichkeit und Materialitit — und
machen sowohl konstruktivistisch auf die Gemachtheit als auch (neo-)materialistisch
auf die Faktizitit des Sozialen aufmerksam. So griindet eine erweiterte Hegemonietheo-
rie auf einem starken Praxisbegriff. Mehr noch, dieses Praxisverstindnis orientiert sich
am postfundamentalistischen Zusammendenken von Kontingenz und Ordnung. Meine
Studie schligt auch in ihrem Praxisbegriff einen Mittelweg zwischen den Positionen ein,
welche die Dynamik und Performativitit von Praktiken hervorheben und jenen, die de-
ren Statik und Beharrungstendenzen betonen. Beides, Transformation und Reprodukti-
on, gehdrt im Praxisbegriff zusammen und seitens einer erweiterten Hegemonietheorie
gewiirdigt. Dieses nicht neue (vgl. Reckwitz 2000: 6171f.), aber dennoch konzeptuell wie
analytisch nur schwer einlésbare Leitmotiv fithrt zum vierten Merkmal des hier verfoch-
tenen Praxisbegriffes. Es ist die schon eingefiihrte Regel.

Inihrer Kritik an Laclau pladierte Butler nicht dafiir, die Strukturiertheit von Prakti-
ken zu verabschieden, sondern diese Strukturiertheit in der Praxis selbst zu suchen. An-
ders als der Logikbegriff Laclaus geht mein wittgensteinscher Begriff der Regel von der
Praxis als kleinster Analyseeinheit aus. Allerdings bleibe ich nicht bei einzelnen Prakti-
ken stehen, sondern fokussiere, welche Praxismuster sich herausbilden. Diese Ordnun-
gen werden in gewissen Kontexten reproduziert, sie verweisen aber zugleich auf tiber-
geordnete Sinnmuster. Ubergeordnet nicht insofern, als sich der Diskurs in einem an-
deren Bereich als dem der Praxis reproduzieren kénnte, sondern in dem Mafe, als Zei-
chenstrukturen einerseits kollektiv sind, von vielzihligen Praktiken produziert werden,
und sie andererseits als Praxisprodukte den konkreten Verhaltensabldufen immer vorge-
schaltet sind. Es gilt: Zeichen werden durch geregelte Praktiken reproduziert, die Regeln
der Praxis durch Zeichen mitproduziert.

Die poststrukturalistische Annahme, dass Diskurse gebrochene Strukturen sind,
die erst durch Praktiken entstehen und sich reproduzieren, lisst sich mit dem hier
verteidigten Praxisverstindnis verbinden. Beide Seiten, die Strukturalitit der Struktur
und ihre Gebrochenheit, beschreiben gemeinsam das, was ich mit Wittgenstein als Regel
oder Regelhaftigkeit verstehe. Sie sind die dynamischen Scharnierstellen zwischen den
nur mehr analytisch trennbaren Dimensionen von Zeichen und Praxis. Zunichst gehe
ich auf die strukturelle Seite von Praktiken ein. Diese sind verstetigte und typisierte
Formen menschlichen Verhaltens, sie sind stabiler und subjektloser als einzelne Verhal-
tenseinheiten (vgl. Hirschauer 2016: 59f.). Gegeniiber der Frage, wie sich Praxismuster
herausbilden, erwidert eine an Wittgenstein geschulte Praxistheorie: Praktiken sind

https://dol.org/10.14361/9783839466254-086 - am 14.02.2026, 07:56:37. Op

449


https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

450

Hegemonie und sozialer Wandel

regelgeleitete Verhaltensweisen. Jedes Tun wird durch Regeln strukturiert. Diese Re-
gelbefolgung ist stets auch eine Regelaneignung. Menschliche Verhaltensweise miissen
eingeiibt werden, sie mitssen Schritt fiir Schritt lernen, Mustern zu folgen, sie miissen
lernen, wie kulturelle Codes praktisch umgesetzt werden. Wittgenstein hilt dies am
Beispiel eines Schachspiels fest: »Es ist kein Zweifel, dass ich jetzt Schach spielen will;
aber das Schachspiel ist dies Spiel durch all seine Regeln [...] Wo ist die Verbindung ge-
macht zwischen dem Sinn der Worte >Spielen wir eine Partie Schach!< und allen Regeln
des Spiels? — Nun, im Regelverzeichnis des Spiels, im Schachunterricht, in der tiglichen
Praxis des Spielens.« (Wittgenstein 1984: § 197)

Praktische Regelhaftigkeiten fallen zwar nicht immer so streng aus wie beim Schach-
spiel, in der Grundsache aber gilt auch hier: Praktiken bestehen aus kollektiven Wissens-
ordnungen, denen das Einzelsubjekt grundsitzlich nicht entrinnen kann. Es muss sich
ihnen im foucaultschen Sinne erst unterwerfen, bevor es durch diese Wissensordnun-
gen zum handlungsfihigen — im Exempel: zum schachspielfihigen — Subjekt ermich-
tigt wird. Eine Regel, die nur fir ein Einzelsubjekt gilt, gibt es nicht (vgl. ebd.: § 202).
Vielmehr kénnen nur geteilte, also sozial generierte Regeln eine punktuelle Verhaltens-
weise in eine stabile Praxis verwandeln.®

Die von mir verteidigte Praxisanalyse spiirt diese Regelhaftigkeiten auf, indem sie
im Anschluss an Butler auf die Zitatfsrmigkeit der Praktiken blickt. Jede menschliche Ta-
tigkeit, vom Zihneputzen iiber das Essen bis hin zu den Schlafgewohnheiten, zitiert kol-
lektive Sinnordnungen. Man muss sich dabei von der strukturalistisch-textualistischen
Vorstellung 16sen, dass der Sinn dieser Sinnordnungen gleich einem schon interpretier-
ten Text objektiv gegeben wire, und dafiir aufmerksam werden, wie Praktiken der Re-
zeption, Aneignung und Diffusion Sinnstrukturen reproduzieren und verindern (vgl.
Reckwitz 2000: 605-611). Die Stabilisierung von Zeichen in Praktiken geschieht im Zuge
einer steten Zitierungspraxis (vgl. Butler 2006: 75). Jeder Sinngehalt wird durch korper-
lich geprigte, habitualisierte und materialisierte Verhaltensschemata zitiert und wie-
derholt (vgl. Moebius 2003: 237). Indem in verschiedenen Situationen immer wieder be-
stimmte Regeln zitiert und als Praktiken wirksam werden, erhalten diese Normen re-
kursiv ihre Wirksamkeit und machen auf diese Weise soziales Verhalten grundsitzlich
erwartbar und vorhersehbar. Man denke an die Regel eines disziplinierten Arbeitsethos,
die dadurch, dass sie in verschiedensten Zusammenhingen praktiziert wird (in der Aus-
richtung von Routinen auf den Arbeitstag, der Priorisierung der Lohnarbeit vis-a-vis an-
deren Praktiken oder dem Entwurf einer auf Erwerbsarbeit zentrierten Biographie), da-
fiir sorgt, dass die Lohnarbeit im Alltag zur normativ erwarteten Verhaltensweise auf-
rickt.

Durch wiederholte Regeln verhirten Diskurse zu einverleibten Wahrnehmungs-,
Denk- und Handlungsschemata. Sie machen a priori kontingente menschliche Ver-
haltensformen zu stabilisierten sozialen Praktiken und versehen diese mit einem
spezifischen Sinn. Die Wirkmacht gewisser Zeichen ergibt sich hierbei nicht von selbst,

5 Mit Wittgenstein gesprochen: »Es kann nicht ein einziges Mal nur eine Mitteilung gemacht, ein
Befehl gegeben, oder verstanden worden sein etc. — Einer Regel folgen, eine Mitteilung machen,
einen Befehl geben, eine Schachpartie spielen sind Gepflogenheiten (Gebriuche, Institutionen).«
(Wittgenstein 1984: § 199, H.i. 0.)

https://dol.org/10.14361/9783839466254-086 - am 14.02.2026, 07:56:37. Op


https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VI Eine erweiterte Hegemonietheorie

sie ist vielmehr das oftmals langwierige Produkt von Zitierungspraktiken.® Zeichen
und Praktiken stehen folglich in einem Verhiltnis der wechselseitigen Strukturierung:
Durch iterative Zitierungen bringt die Praxis gewisse Zeichen als strukturierte Sinn-
ordnungen hervor. Als derartige Praxisprodukte treten die Zeichen den Praktiken als
verfestigte Sinnordnungen gegeniiber und legen ihnen gewisse Regelhaftigkeiten auf.
Letztere konnen — miissen aber nicht — so kumulieren, dass aus ihnen iibergreifende
Diskursgefiige entstehen. Regeln schweben also nicht entriickt itber den Praktiken,
sondern bleiben in diese eingebettet, ziehen ihre Wirkmachtigkeit aus der steten Aktua-
lisierung in Praktiken. Wie Butler (1990: 33, H. i. O.) in Bezug auf das Geschlecht betont:
»[W]oman itself is a term in process, a becoming, a construction that cannot be rightfully
be said to originate or to end. As an ongoing discursive practice, it is open to reinvention
and resignification.«’

Die wechselseitige Strukturierung von Zeichen und Praxis ist, folgen wir Butlers
Hinweis, ein dynamischer Vorgang. Die Abfolge von Zitierungspraktiken erfolgt nicht
nur »als Wiederkehr eines Gleichen, sondern auch als Wiederkehr eines Ungleichen«
(Schifer 2013: 322). Derridas Konzeption von Diskursen als gebrochenen Strukturen,
die sich nur durch potentiell stets verschiebende Wiederholungen stabilisieren las-
sen, lasst sich mit Blick auf die Performativitit von Zitierungspraktiken erhirten. Jede
Zitierungspraxis ist im Sinne Derridas eine iterative Bewegung, sie reproduziert Bedeu-
tungsstrukturen, indem sie diese transformiert. Jede Reproduktion ist ein déplacement
(Verschiebung). Jede Zitierungspraxis bringt Bedeutung hervor und verbreitet sie ei-
gensinnig in der sozialen Wirklichkeit. Man halte sich das Feld der Praxis vor Augen.
Eine Gemengelage verschiedenster Sinnmuster, Korperlichkeiten und Materialititen
trifft hier zusammen. In dieser Gemengelage entfalten sich Zitierungspraktiken als
konstitutiv unreine und imperfekte Wiederholungen. Im Extremfall kann dies dazu
fithren, dass »die Praxis als verfehlt, unangemessen oder misslungen betrachtet und be-
wertet wird. Im selben Zug besteht jedoch auch die Méglichkeit, dass die Verschiebung
dieser Praxis als Neues bewertet und aufgegriffen wird.« (Schifer 2013: 322) Besonde-
res die Diffusion des Neuen beschiftigt diese Studie. Das Fallbeispiel Spanien legte
offen: Im Zuge einer akuten Wirtschaftskrise gerit die zitatférmige Wiederholung
einer verfestigten Diskursordnung, in der ein entpolitisiertes und individualisiertes
Gesellschaftsideal verteidigt wird, in eine tiefe Krise — wohingegen sich politisierende
und vergemeinschaftende Zitierungspraktiken verbreiten.

Die hiesige Untersuchung betrachtet mit Butler (2006: 249) performative Praktiken we-
niger als vereinzelte Sprechakte als vielmehr als kollektiv »wirkungskriftige Praxisfor-
menc. Ein wesentliches Ziel meiner Studie besteht darin, performative Praktiken in ih-

6 Mit dem Beispiel der Arbeit gesprochen: Ein diszipliniertes Arbeitsethos, wie es heute selbstver-
standlich ist, setzte sich selbst in England, dem Kernland der industriellen Revolution, ab dem
spaten 18. Jahrhundert nur langsam durch. Erst als in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts die
Artikulation eines neuen Zeitbewusstseins gemeinsam mit den entsprechenden Praktiken (etwa
des Gebrauchs der Stechuhr) grof¥flachig in der Gesellschaft akzeptiert wurde, lasst sich von einer
kapitalistischen Gesellschaft sprechen (vgl. Thompson 1990: 394f.).

7 Die Betrachtung von Geschlecht als einer Konstruktion, als »ongoing discursive practice«, darf
nicht verdecken, dass diese Konstruktion nicht fluide ist, sondern zur umfassenden, verkérperten
und kulturell angeeigneten Existenzweise im Sinne Maihofers materialisiert.

https://dol.org/10.14361/9783839466254-086 - am 14.02.2026, 07:56:37. Op

451


https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

452

Hegemonie und sozialer Wandel

ren Facetten und Abliufen genauer zu verstehen und sie als zentrales Element politi-
scher Artikulationen hochzuhalten. Selbst disruptive Praktiken, wie sie diese Arbeit am
Beispiel Spanien untersucht hat, schaffen keinen totalen Neuanfang, sondern geschehen
als schrittweise Umgestaltungen. Sie bewegen sich aus tradierten Kontexten heraus und
lassen parallel neue Kontexte entstehen. Performative Praktiken brechen mit tradierten
Diskursordnungen, indem sie neue diskursive »Autorisierungen« schaffen (Gertenbach
2020: 245). In neuen Autorisierungen — die nichts anderes als neue Regeln sind - ver-
mengen sich bestehende, aber bis dahin peripher gebliebene Sinnmuster mit neu ent-
standenen Sinnstrukturen, um gemeinsam zu einem mehrheitsfihigen Diskursgefiige
zu werden. Der performative Bruch mit dem Status quo geht einher mit der performa-
tiven Schaffung einer neuen Ordnung. Performative Praktiken sind nicht einfach dis-
ruptive, sondern umordnende Praktiken (dazu nachfolgend: Kap. V1.3, empirisch: Kap.
I11.3).

Der Begrift der Regel als Entfaltung einer strukturiert-strukturierenden Zitierungs-
praxis erganzt den eingangs skizzierten Praxisbegriff auf allen drei Ebenen. Die Sinn-
aufladung, die Koaktivitit und die Sinnlichkeit der Praxis sind konstitutive Bestandteile
ihrer Regelhaftigkeit. Sie verwandelt die verschiedenen Facetten der Praxis in zugleich
strukturierte und dynamische Momente. Da die Sinnaufladung von Praktiken immer ein
Teil von einer in einer bestimmten Weise geregelten Praxis ist, wohnt ihr eine gewisse
Statik inne, jedoch keine dauerhafte, wird die Sinnordnung doch in Praxisverliufen im-
mer wieder aktualisiert und verschoben. Beim Moment der Koaktivitit macht die Regel
darauf aufmerksam, dass sich stets gewisse Muster von Praktiken bilden. Menschliche
Korper und nichtmenschliche Objekte bilden bestimmte Konfigurationen, entlang derer
sich der Praxisfluss orientiert. Die Sinnlichkeit der Praxis, d.h. ihre Korperlichkeit und
Materialitit erscheinen ihrerseits durch die Brille der Regel sowohl als Produkt als auch
als Bedingung von Praxis. Das Sinnliche wird in bestimmter Weise durch Praxisregeln
mobilisiert, es wirkt aber gleichzeitig einschrinkend auf diese Regeln ein.

Der derart konturierte Praxisbegriff ist folglich der Ausgangspunkt fiir den Entwurf
einer Hegemonietheorie, die ihre kleinste Analyseeinheit im Begriff der Praxis findet.
Bevor der nichste Schritt diese Uberlegungen fortschreibt, hilt die nachfolgende Abbil-
dung meinen Praxisbegriff fest:

https://dol.org/10.14361/9783839466254-086 - am 14.02.2026, 07:56:37. Op



https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

VI Eine erweiterte Hegemonietheorie

Abb. 28: Der Praxisbegriff einer erweiterten Hegemonietheorie

Sinnaufladung Koaktivitdt Sinnlichkeit
expliziter und impliziter soziale Interaktion und Korperlichkeit und
Sinn Artefaktgebrauch Materialitat
e /
Regeln

strukturierte und strukturierende
(= performative) Zitierungspraxis

2 Die Artikulation der Zeichen, Praktiken und Dinge

[Tlhe practice of articulation, as fixati-
on/dislocation of a system of differences,
cannot consist of purely linguistic phe-
nomena, but must instead pierce the
entire material density of the multifa-
rious institutions, rituals and practices
through which a discursive formation is
structured.

(Laclau/Mouffe 2001: 109)

[Tlo link is necessary, how to link is con-
tingent.
(Lyotard zit. in Arditi 2014: 22)

Die beiden Zitate weisen den Weg hin zu einem tiberarbeiteten Artikulationsbegriff. Ar-
tikulationen betrachte ich mit der Hegemonietheorie als kollektive Praktiken, die eine
Doppelbewegung von Verkniipfung und Hervorbringung vollziehen. Artikulationsprak-
tiken grenze ich aber anders als Laclau/Mouffe nicht auf sie itberwdlbende Logiken ein,
sondern sehe sie durch kontingente Regeln strukturiert. Zudem betrachte ich Artikula-
tionen — wie es Laclau/Mouffe im Zitat ankiindigen, aber nicht operativ einlésen - als
holistische Konfigurationen, die zwischen linguistischen wie nichtlinguistischen Phi-
nomenen neue Verbindungen stiften.

Der vorzustellende Artikulationsbegriff interveniert an einer zentralen Schaltstel-
le meiner praxeologischen Wendung der Hegemonietheorie. Der Begriff der Regel ver-
band die Dimensionen von Praxis und Zeichen, um offenzulegen, dass gewisse Zeichen-

https://dol.org/10.14361/9783839466254-086 - am 14.02.2026, 07:56:37. Op

453


https://doi.org/10.14361/9783839466254-066
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

