
217

Theatertexte als Gegenstand der theaterwissenschaftlichen Forschung
Seit den 2000er Jahre setzt sich in der Theaterwissenschaft die Aufführungs-
analyse als wesentliches methodisches Werkzeug durch.1 Das Konzept be-
tont das Theater als einmaliges und flüchtiges Ereignis, welches nur in ei-
nem kleinen Zeitraum an einem konkreten Ort in Liveness und in leiblicher 
Ko-Präsenz real erfahren werden kann. Damit sind methodische und for-
schungsethische Probleme verbunden, nicht zuletzt die Frage der medialen 
Vermittlung: Wie können wir uns zeitlich und räumlich distanzierte Thea-
terstücke und Performances erschließen, wenn sie uns nur als Dokumenta-
tion der Aufführung zugänglich sind? Diese Frage ist nach wie vor nicht zu-
friedenstellend beantwortet worden. Welche Aspekte der Aufführungspraxis 
gehen in der medialen Vermittlung verloren, welche werden erhalten und 
welche überhaupt erst dadurch zugänglich? 

Daran knüpfen sich vielfältige andere Überlegungen: Wie gehen wir mit 
Theaterformen und Kunstansätzen anderer geografischer Räume um? Müssen 
künstlerische Produktionen des globalen Südens vor Ort kontextspezifisch 
gesehen werden? Sollte ich von Berlin nach Addis Abeba nach Kinshasa weiter 
1	 Vgl. Hiß, Guido: Zur Aufführungsanalyse, in: Möhrmann, Renate (Hg.): Thea-

terwissenschaft heute. Eine Einführung, Berlin 1990, S. 65–80; Hiß, Guido: 
Der theatralische Blick. Einführung in die Aufführungsanalyse, Berlin 1993; 
Fischer-Lichte, Erika et al. (Hg.): Aufführung: Diskurs, Macht, Analyse, 
Paderborn 2012; Weiler, Christel / Roselt, Jens: Aufführungsanalyse: Eine 
Einführung, Tübingen 2017. 

Grit Köppen
Postkoloniale  
Gegenwartsdramatik 

Strategien des 
szenischen  

writing back

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

Grit Köppen

nach Johannesburg oder Havanna fliegen, um dort Aufführungen live zu erle-
ben? Was macht eine solche Arbeitsweise und Haltung mit Forschenden und 
Künstler*innen im Nord-Süd-Gefälle angesichts differenter Förderstrukturen, 
Grenzregime, Visavergaben, regulierter Mobilität etc.? Was bedeutet das für 
die Reflexion struktureller Differenz von Produktionsbedingungen? Und für 
Bedingungen der Wissensproduktion um die Künste in globaler Perspektive? 
Zugleich lässt sich fragen: Können und sollen Wissenschaftler*innen nur zu 
Theaterformen forschen, in denen sie selbst sozialisiert wurden? Was heißt 
das für transkulturelle Ansätze der theater- und kunstwissenschaftlichen 
Forschung?

Es bleibt anzuerkennen, dass die Methode der Aufführungsanalyse die 
fokussierte Reflexion der jeweils spezifischen Aufführungssituation ermög-
licht und den Blick für das Transitorische, Ereignishafte, Atmosphärische 
und die Wahrnehmungsprozesse schärft. Allerdings kann durch eine zu rigide 
methodische Setzung, die theaterwissenschaftliche Forschung zwingend an 
die Aufführung als Ereignis vor Ort zu binden, das Wissen um die Kunstform 
Theater enorm begrenzt, reguliert und provinzialisiert werden. Diese Setzung 
würde die vermehrte Wissensproduktion um Theaterstücke begünstigen, die 
als Aufführungen auf Bühnen im globalen Norden erlebbar sind. Und das, 
obwohl Theatermacher*innen des globalen Südens ihre Stücke selbstbe-
stimmt publizieren, darin harsche Kritik am Status quo gezielt artikulieren 
und Formen des writing back praktizieren. In den Theatertexten werden 
sowohl marginalisierte und prekäre Wissensbestände, gelebte Erfahrungen, 
regionalspezifische Kenntnisse, sinnstiftende Verflechtungen und dekolonia-
le Sichtweisen textuell und dramaturgisch vermittelt als auch ein Aufruhr 
sprachlich provoziert. 

Die theaterwissenschaftliche Beschäftigung mit internationalen Theater-
produktionen steht also vor der methodischen Herausforderung, wie sie sich 
den Stücken und Ästhetiken nähern kann, wenn die Zugänglichkeit zu Auffüh-
rungen vor Ort unmöglich oder die videografische Dokumentation inexistent 
ist. Sie steht forschungsethisch zudem vor der Herausforderung, ob und wie 
zu den Arbeiten von Künstler*innen des globalen Südens geforscht werden 
kann, und zugleich vor dem Anspruch, eurozentristische Tendenzen nicht – 
auch nicht durch die Wahl des Materials – zu begünstigen. Diesem Anspruch 
versuche ich im Folgenden nachzukommen, indem ich mich dem zeitgenössi-
schen Theater durch die publizierte Gegenwartsdramatik nähere und diese 
aus einer postkolonialtheoretisch informierten Perspektive untersuche. 

Produktionsästhetisch relevant für das Theater sind die Ensemblearbeit 
und ein Zusammenwirken verschiedener Gewerke; am Sprechtheater sind 
Autor*innen oft maßgeblich durch die Gestaltung eines Texts beteiligt. 
Sie verwenden viel Zeit und Energie, um etwas szenisch, narrativ-fiktional 
oder diskursiv-essayistisch herauszuschälen, zu strukturieren und zu mon-
tieren, um die Komplexität der erlebten Welt zu reflektieren. Dabei treffen 
sie stetig künstlerische Entscheidungen, die ich als ästhetische Strategien 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

der szenischen Anordnung im Theatertext verstehe. Es ist notwendig, sich 
dem Theatertext als eigenständigem künstlerischem Material innerhalb der 
theaterwissenschaftlichen Forschung zuzuwenden, der eine eigene agentielle 
Kraft besitzt. Zugleich eröffnet er eine Hinwendung zum Gewerk der Drama-
turgie, das wiederum zentral für den Produktionsprozess ist. Dabei bleibt der 
Theatertext gedanklich immer auf die Bühne bezogen. 

Dekoloniale Verschiebungen in zeitgenössischen Theatertexten
Bei den von mir untersuchten Theatertexten handelt es sich überwiegend 
um Arbeiten von afrikanischen und afro-diasporischen Künstler*innen wie 
Dieudonné Niangouna, Aristide Tarnagda, Hakim Bah, Julien Bissila, Ma-
rie Louise Mumbu, Eva Doumbia, Mpumelelo Paul Grootboom und Sedjro 
Houansou, von denen auffällig viele auch in der Doppelfunktion von Regie 
und / oder Schauspiel tätig sind. Sie erarbeiten ihre eigenen Theatertex-
te in internationalen Schreibresidenzen und publizieren häufig in französi-
schen Verlagen. Sie disseminieren die Stücke als Hörspiele über Radio Fran-
ce International, produzieren gleichermaßen in Frankreich, Belgien, Burkina 
Faso, Kongo oder Guinea, initiieren Theaterfestivals in Ouagadougou, Kin-
shasa, Brazzaville, Conakry, Johannesburg und organisieren großräumi-
ge Tourneen durch das frankophone Afrika. Einige stellen ihre Arbeiten in 
Form von Inszenierungen oder Leseproben auch bei europäischen Theater-
festivals in Avignon, Limoges, Paris oder Köln vor. Diese Künstler*innen be-
handeln in ihren Theatertexten ab den 2010er Jahren Themen wie Kolonialis-
mus, Zwangsarbeit, Rassismus, extreme Gewaltverhältnisse, Militarisierung, 
Krieg, Verarmung des globalen Südens, Ressourcenpolitik, Migration und 
Konsumkultur(en) des globalen Nordens. Besonders auffällig ist ihre scharfe 
Kritik an aktuellen politisch-ökonomischen Machtverhältnissen und sich ver-
schärfenden Gewaltdynamiken unter dem Zwang der Verarmung. Sie produ-
zieren thematisch, perspektivisch und ästhetisch dekoloniale Verschiebungen 
innerhalb des Theaters. 

In diesem Korpus der Gegenwartsdramatik spielt das Wissen um Herr-
schafts- und Gewaltverhältnisse, um Widerstandsformen und um ökonomi-
sche, politische, soziale, diskursive, körperpolitische, relationale, habituelle, 
sexuelle, psychologische und psychopathologische Langzeiteffekte des Kolo-
nialismus eine entscheidende Rolle. Oft werden die grotesken Dimensionen 
des (post-)kolonialen Zustands durch konkrete szenische Anordnungen, 
Figurenzeichnungen oder Sprachhandlungen in den Theatertexten erfahrbar 
gemacht. Dabei nehmen die Künstler*innen eine radikale Perspektivierung 
und situierte Reflexion von eigenen lebensräumlichen und ästhetischen 
Realitäten vor, durch die sie neue dramatische Formen und politische Pers-
pektiven öffentlich machen. 

Diese theatertextuelle Schreibpraxis ist Teil postkolonialen Schreibens, 
das vor allem darauf zielt, bestehende Machtverhältnisse zu delegitimieren 
und zu dekolonisieren. Sie basiert auf dem, was der Politikwissenschaftler 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

Grit Köppen

Achille Mbembe als »écriture de soi, also Selbstschreiben«2 und die Multi-
media-Künstlerin Grada Kilomba als »Subjektwerdung«3 bezeichnen. Beim 
Selbstschreiben geht es um einen Prozess der Selbsterschaffung im Sinne der 
Subjektivation durch Sprache und Schrift und um die Kreation einer fiktiona-
len Welt, die von kritischen Perspektiven durchzogen ist. 

Mbembe zufolge geht diese Schreibpraxis auf Traditionslinien an-
ti-kolonialer Denker*innen wie Leopold Sedhar Senghor und Aimé Césaire 
zurück, unterscheidet sich aber dadurch, dass implizit hinterfragt wird, was 
(postkoloniale) Realität ist und wie die »Verflechtung des Existierenden mit 
dem, was es überschreitet«4 ausgedrückt und dargestellt werden kann. Für 
Mbembe ähnelt dieses Schreiben einem »Strudel oder Wirbelsturm«5. 

Solch ein wirbelnder Raum ist denn auch genau der Ausgangspunkt für 
das Schreiben zum Beispiel eines Sony Labou Tansi. […] Dieses wirbelnde 
Schreiben folgt einer Ästhetik der Überschreitung. Das Selbst schreiben, 
die Welt und die andere Welt schreiben heißt vor allem, die Dinge beim 
Schreiben zu verschmelzen, mit Gewalt (viol) und Gewaltakt (violation) 
zu schreiben. Die Stimme versiegt, um Platz für den ›Schrei‹ zu schaffen. 
So schreibt Sony Labou Tansi im Vorwort zur französischen Ausgabe 
seines Romans Die heillose Verfassung: ›[…] Ein wenig schreibe (j´écris) 
bzw. schreie (je crie) ich auch deshalb, um die Welt zu zwingen, zur Welt 
zu kommen.‹ Drei Instanzen spielen diese dreifache Rolle (schreiben, 
schreien, die Welt zwingen, zur Welt kommen).6 

Die Herausgeber*innen frankophoner Gegenwartsdramatik Leyla-Claire Ra-
bih und Frank Weigand heben hervor, dass die junge Generation frankopho-
ner afrikanischer Theatermacher*innen intellektuell und ästhetisch stark 
vom Schreiben Aimé Césaires und Sony Labou Tansis geprägt ist.7 Damit 
stehen die von mir untersuchten Künstler*innen in einer Linie von Dramati-
ker*innen des explizit dekolonial revoltierenden Schreibens. 

Geprägt sind ihre Theatertexte durchweg von geopolitischen Realitäten 
im globalen Süden und von subalternen Perspektiven. In den Texten der oben 
genannten Bühnenautor*innen wird immer auch um eine (Re-)Politisierung 
der Bühne im Sinne der Verhandlung hegemonialer Verhältnisse gekämpft. 
Sie lassen sich als sprachlich, topologisch und dramaturgisch gestalteter 
Aufruhr im Sinne von Widerstand und Erhebung nachvollziehen. 

2	 Mbembe, Achille: Auszug aus der langen Nacht: Versuch über ein entkoloni-
siertes Afrika, Berlin 2016, S. 276. 

3	 Kilomba, Grada: »Don´t call me Neger! Das N.-Wort, Trauma und Rassis-
mus«, in: Antidiskriminierungsbüro Köln & Cyber Nomads (Hg.): TheBlackBook. 
Deutschlands Häutungen, Frankfurt/M. 2004, S. 173–182, hier: S. 181. 

4	 Mbembe 2016 (wie Anm. 2), S. 278.
5	 Ebd., S. 278. 
6	 Ebd., S. 278f.
7	 Vgl. Rabih, Leyla-Claire / Weigand, Frank: »Komplexität ertragen«, in: dies. 

(Hg.): Scène 19: Neue französische Theaterstücke, Berlin 2016, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

Sprache als umkämpftes Terrain
Wissens- und Kulturvermittlung über das gesprochene Wort, die Praxis der 
Oralität, sind für den afrikanischen Kontext zentral. Ein Großteil des kul-
turellen, philosophischen, religiösen sowie historisch-politischen Wissens ist 
in narrativen Formen – Epen, Poesie, Liedtexten, Sprichwörtern, philosophi-
schen Überlegungen, Mythologien und Geschichten über historische Ereig-
nisse – tradiert. Dieses Wissensarchiv begünstigte eine Sprache, die durch 
Rhythmisierung und Metaphorik gestaltet wurde, um Inhalte langfristi-
ger erinnern zu können.8 In der Kolonialzeit allerdings wurden afrikanische 
Sprachen systematisch abgewertet und oft verboten, was aufseiten der Ko-
lonisierten codiertes Sprechen und einen kreativen Umgang mit Sprachen 
notwendig machte. Der kenianische Autor Ngugi wa Thiong’o betont, dass 
während der Kolonisierung die Sprache das Werkzeug zur geistigen Unter-
werfung wurde.9 Entsprechend galt Sprache auch als wichtiges Widerstands-
mittel im Prozess der geistigen, ästhetischen und politischen Dekolonisation 
unter afrikanischen Schriftsteller*innen der 1960er und 1970er Jahre. In die-
sem Kontext ist Sprache ein stark umkämpftes Terrain. In der postkolonia-
len Theorie wiederum ist die Analyse von kolonialen Spuren in Sprachhand-
lungen, die Fortführung epistemischer Gewalt10 durch sprachlich verfasste 
Wissensproduktion, aber auch das dekonstruierende Unterlaufen kolonialer 
Begriffe, Metaphern und Diskurse sowie das Identifizieren gegendiskursiver 
Strategien zentral. 

Dekoloniale Selbstverortung im Theater
Der kongolesische Bühnenautor und Regisseur Dieudonné Niangouna ist be-
kannt für provokante Theatertexte und Inszenierungen.11 In seinem Stück 
Nennt mich Muhammed Ali12 konstruiert Niangouna eine szenische Anord-
nung, die im Wesentlichen darin besteht, dass ein afrikanischer Schauspieler 
auf einer Bühne versucht, den afro-amerikanischen Spitzensportler Muham-
med Ali zu verkörpern und immer wieder aus seiner Rolle fällt, weil er ge-
danklich in politische Reflexionen abdriftet, die um ein Black-atlantisches Be-
wusstsein13 und Schwarze Geschichte des Widerstands kreisen. Niangouna 
8	 Vgl. Zach, Monika: Oralität und afrikanische Philosophie, Vorlesung 2003, 

URL: https://homepage.univie.ac.at/Franz.Martin.Wimmer/stud-arbeiten/
vo0304arbzach.pdf, S. 3–5 (letzter Zugriff: 22. Januar 2023).

9	 Vgl. Wa Thiong’o, Ngugi: Decolonising the Mind: The Politics of Language in 
African Literature, Nairobi 2004, S. 16.

10	 Vgl. Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): Can the Subaltern Speak? Postkolo-
nialität und subalterne Artikulation, Wien 2008; Brunner, Claudia: Episte-
mische Gewalt: Wissen und Herrschaft in der kolonialen Moderne, Bielefeld 
2020. 

11	 Rabih / Weigand, 2016 (wie Anm. 7), S. 8. 
12	 Niangouna, Dieudonné: »Nennt mich Muhammed Ali«, in: Rabih, Ley-

la-Claire / Weigand, Frank (Hg.): Scène 19: Neue französische Theaterstücke, 
Berlin 2016, S. 17–51.

13	 Zum Konzept des Black Atlantic vgl. Gilroy, Paul: The Black Atlantic: Mo-
dernity and Double Consciousness, Harvard 1993. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

Grit Köppen

stellt wiederholt eine Analogie zwischen Bühne und Boxring her; dabei geht 
es ihm um das Kämpfen und Ringen um Worte, Diskurse und Repräsentati-
onspolitiken. Hier wird die Theatersituation zu einem politischen Raum der 
historischen Reflexion erklärt, bei dem Tabus zur Sprache kommen:

Da werden alte Rechnungen wieder aufgemacht, die bis jetzt stillschwei-
gend im Hintergrund blieben, weil keiner mehr drüber redet. Da kommt 
der Sklavenhandel wieder auf den Tisch. Die finsteren Schiffsbäuche, das 
heilige Refugium des Todes.14

Das umfassende Beschweigen des transatlantischen Sklavenhandels wird ge-
brochen. Die Situiertheit und Perspektive auf die Welt seiner beiden Figuren 
macht den Sklavenhandel und den ihn begleitenden Massentod zum Thema. 
Der wiederkehrende Bezug zum Thema hält die Erinnerung daran wach, dass 
der Sklavenhandel ein wesentlicher Bestandteil der imperialistischen Welt-
ordnung war, auf der die umfassende Akkumulation von Kapital im globalen 
Norden durch Enteignung im globalen Süden beruht. Zugleich wird dadurch 
die Verbindung von Rassismus und Klassismus innerhalb einer postkoloni-
alen globalen Ökonomie, die auch die Kunstwelt des Schauspielers und die 
Sportwelt des Boxers durchzieht, ins Bewusstsein gerufen.  

Niangouna lässt beide Figuren wiederholt die Moderne und die so-
genannte Zivilisation in Verbindung mit Rassifizierung befragen. Dabei 
verschränkt er jedoch beide Perspektiven durch den stetigen Wechsel der 
Sprecherpositionen, wenn der Schauspieler als er selbst oder als Muhammed 
Ali spricht. Im Text wird die Differenz durch »er spielt« und »er unterbricht 
sein Spiel« erkennbar gemacht. So kann Niangouna verschiedene Zeit- und 
Raumhorizonte des Black Atlantic miteinander verschränken, was das Aus-
maß des Erfahrungshorizonts von Rassismus erahnen lässt. Die Figur Ali 
macht an anderer Stelle deutlich: »Wir sind im Krieg, lasst uns im Krieg blei-
ben.«15 Politische Konflikthaftigkeit, Dissens, Konfrontation und Auseinan-
dersetzung werden betont. Das Aussprechen eines Kriegszustands rückt den 
Aufruhr gegenüber bestehenden Machtverhältnissen ins Bewusstsein und 
verdeutlicht, dass eine Befriedung unter gegebenen Umständen unmöglich 
ist. Niangouna konstruiert seine Figuren als widerständig und angriffslustig: 

Ich mag euch nicht, mag euch nicht, weiße Macht, ich sage es und ich sage 
es laut. […] Und dann steht ihr da und feuert stakkatoartig Anweisungen 
ab, für die es keine Erklärung gibt. Schon gar nicht die Menschenrechte, 
die ihr zu verteidigen vortäuscht, und auch nicht die Genfer Konvention, 
die keiner von euch respektiert.16 
 

An dieser Stelle wird das Ausmaß der Distanz zwischen politischen Positi-
onen markiert. Mit dem Personalpronomen »euch« kann der Sprechende 

14	 Niangouna 2016 (wie Anm. 12), S. 22. 
15	 Ebd., S. 26f.
16	 Ebs. S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

das Publikum direkt adressieren. Der Ausdruck »weiße Macht« erinnert da-
ran, dass basierend auf einer Geschichte des Rassismus nach wie vor Weiß-
sein mit Machtprivilegien verbunden ist. Die Einhaltung der Menschenrechte 
und der Genfer Konvention wird aus der Perspektive Niangounas Figuren in-
frage gestellt, da die Erfahrung von Sklavenhandel ein Bewusstsein für Ent-
menschlichung und das zähe Erkämpfen des Rechts auf Selbstbestimmung 
hervorgebracht hat. Das korrespondiert mit der politischen Theorie der De-
kolonisation der 1960er Jahre, worauf die Politikwissenschaftlerin Adom Ge-
tachew17 aufmerksam gemacht hat, die schildert, dass afrikanische und af-
ro-karibische Theoretiker*innen und Politiker*innen sich kritisch mit dem in 
»der modernen internationalen Gesellschaft fortlebenden Erbe einer rassifi-
zierten Hierarchie und der Sklaverei«18 auseinandersetzten und die »Vision 
einer postimperialen Weltordnung«19 unter Bedingungen der Nichtbeherr-
schung hegten. Das Prinzip der Kontrolle hinterfragt Niangouna auch im Be-
reich des Ästhetischen, wie in der Figurenrede seines Schauspielers deutlich 
wird, wenn dieser sagt: 

[…] und wer in Afrika Theater machen will, muss gegen die Verhältnisse 
anboxen. […] Wie denkt ihr, werden wir Theater machen? Mit euren Zäh-
nen? […] Wenn das nicht so funktioniert, wie ihr wollt, oder wie es eurer 
Meinung nach funktionieren sollte – man könnte meinen, es wäre euer 
Laden, und wir nur die Türsteher – soll dann etwa der Westen immer 
noch das künstlerische Schaffen in Afrika kontrollieren? Und zwar durch 
Vergleich und Einschätzung anhand irgendwelcher ›Kriterien‹, mit dem-
selben selbstzufriedenen Wohlstandsblick wie bei sich zu Hause?20 

In der Textpassage wird ersichtlich, dass vom sprechenden Subjekt jedwe-
de »Kriterien« westlicher Kunstwissenschaftler*innen zurückgewiesen und 
als irrelevant erachtet werden. Das ist als bewusste Abkehr vom westlichen 
Kunst- und Wissenschaftsbetrieb artikuliert und als Ringen um eine Selbst-
behauptung innerhalb des internationalen Theaterbetriebs. 

Sprachbilder für die Verarmung
Der burkinische Regisseur und Theaterautor Aristide Tarnagda behandelt 
in seinem Stück Und wenn ich Sie alle umbringe, Madame?21 die Frage nach 
der Zulässigkeit von Gewalt als Mittel zur Befreiung aus einer ökonomischen 
Zwangslage. 

17	 Getachew, Adom: Die Welt nach den Imperien. Aufstieg und Niedergang der 
postkolonialen Selbstbestimmung, Berlin 2022. 

18	 Ebd., S. 40.
19	 Ebd., S. 41.
20	 Niangouna (wie Anm. 12), S. 42f.
21	 Tarnagda, Aristide: »Und wenn ich Sie alle umbringe, Madame?«, in: Rabih, 

Leyla-Claire / Weigand, Frank (Hg.): Scène 19: Neue französische Theaterstü-
cke, Berlin 2016, S. 136-157. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

Grit Köppen

Tarnagdas Hauptfigur Lamine bedroht eine in ihrem Auto vor einer roten 
Ampel wartende Frau mit seiner Waffe, redet sich ihr gegenüber in Rage und 
gibt dabei viel von der Misere seiner Lebensrealität preis: Lamine migrierte 
in die Stadt, um als werdender Vater Geld zu verdienen, doch scheitert am 
kapitalistischen System, verarmt zunehmend und verzweifelt daran. Während 
des Raubüberfalls ringt er mit sich selbst und fragt die Besitzhabende: 

[…] sagen Sie mir, was ich tun soll, sagen Sie mir, was sie an meiner Stelle 
getan hätten, ich weiß, dass niemand an der Stelle eines anderen sein 
kann, aber was wollen Sie, freie Stellen gibt es nirgendwo mehr und wir 
sind ja nun mal gezwungen, uns irgendwo hinzustellen, also sagen Sie 
mir was, schnell, Madame, […] die Leute […] haben keine Zeit mehr zu 
warten, sie wollen rennen, rennen, rennen, wohin? Wozu? Gott allein weiß 
es; manche sagen, zur Arbeit, manche, nach Hause, und das obwohl alle 
eine Arbeit suchen, alle eine Bleibe suchen; und währenddessen gleiten 
die Vögel durch den Himmel und lachen über uns […].22

  
 

Erlebte Fremdbestimmung durch das Diktat der Zeit und die Ausweglosig-
keit sind damit thematisiert. Durch die vorgenommene Kontrastierung von 
»warten« und »rennen« wird Zeit als wertvolle Ressource erfahrbar, die je 
nach Klassenzugehörigkeit in verschiedenem Ausmaß zur Verfügung steht. 
Der ökonomische Druck macht aus Lamine einen Gehetzten, der zu rennen 
gezwungen ist. 

Im weiteren Verlauf brechen immer wieder Erinnerungen an Gespräche 
und Erlebnisse mit Freunden und Familie in Lamines Gedanken- und Ge-
sprächsfluss. Dabei schildert er – in Form eines polyphonen Monologs und 
stream of consciousness – die Wucht des Ausgeliefertseins durch divergierende 
politisch-ökonomische Interessen verschiedener Akteure und seine eigene 
Ohnmacht darin. Besonders auffällig ist, dass das Kontingente und existen-
ziell Bedrohliche oft mit Bildern einbrechender Naturereignisse verschränkt 
wird: 

Einfach so, ganz plötzlich
Wie ein Augustregen
Ein Augustregen, der wie ein Radiergummi, die Lehmhäuser verschwin-
den lässt. Die Papphäuser. Den Teer. Ein Augustregen, der alles ver-
schwinden lässt und uns eine Mordsangst vor den Moskitos und Malaria 
auf den Hals hetzt. Wo es doch noch keinen Impfstoff gegen Malaria gibt, 
gegen das Fieber, das jeden Tag tausende Frauen und Kinder wegrafft. 
Wo die Regierung doch immer nur von Aufschwung redet, von Entwick-
lung, von positivem Wachstum, von neu entdeckten Goldvorkommen, 
von den Reisen des Präsidenten zu seinen Amtskollegen […] Der August 
beschert uns die Moskitos, und die Chinesen kommen und wollen uns 
Handys verkaufen. Motorräder. Brücken. Stadien, in denen wir unter der 

22	 Ebd., S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

sengenden Augustsonne Fußball spielen und das Fieber durch unsere 
Poren ausdünsten können. Bei den Amerikanern ist es die Millennium 
Challenge. Bei den Franzosen ein Neo-Françafrique, Entwicklungs- und 
Aufschwungs-Hilfe, und hier Madame, müssen wir uns wirklich auf-
schwingen, weil uns hier niemand sieht unter den Moskitos, die uns das 
Fieber in unsere Körper pfropfen […].23
 

Tarnagda beschreibt in der Figurenrede Lamines eine Realität der massiven 
Verarmung im globalen Süden, die die zu Wohlstand Gelangten zu ignorieren 
beabsichtigen. Somit wird sein Sprechen auf der Bühne zu einer Störung des 
Beschweigens der historisch gewachsenen Besitzverhältnisse und der Gewalt 
ökonomischer Enteignungen. 

Zugleich entlarvt Tarnagda aus Perspektive einer subalternen Position 
seiner Figur eine absurde Sprache der Regierenden, die um wirtschaftliches 
Wachstum kreist, was sowohl an koloniale Entwicklungsnarrative erinnert 
als auch eine kapitalistische Ideologie offenlegt, die die Begrenztheit der 
Ressourcen leugnet. Und im eklatanten Widerspruch zur Erfahrung des 
subalternen Subjekts steht. Die Kontrastierung verdeutlich die Inkongruenz 
zweier Wissensformen: Der politisch offizielle Diskurs wird gegengeschnitten 
zu Erfahrungswissen und Beobachtungen eines Anteillosen. So konkretisiert 
Tarnagda mittels szenischer Anordnung und narrativ-rhythmisch-metaphori-
scher Sprachgestaltung das Ausmaß der Verarmung. Er schafft vorstellbare 
Bilder, durch die Zuschauer*innen und Leser*innen in eine bedrohlich wir-
kende Welt treten. Diese ist real. Hier wird die Kehrseite des Konsums im 
globalen Norden durch die Artikulation eines im globalen Süden situierten 
Wanderarbeiters im Theater(-text) erfahrbar. Die Verschränkung mit Kon-
zepten wie Millennium Challenge und Neo-Françafrique verweist auf die 
internationalen ökonomischen Abhängigkeits- und Dominanzbeziehungen. 
Zugleich führt Tarnagda damit das Groteske der postkolonial-kapitalistischen 
Ordnung vor Augen.

[…]du darfst nicht hierbleiben, hier gibt es nichts, nur schwarze Plas-
tiktüten, faulige Früchte, nur wimmelnde Fliegen auf dem Fleisch der 
Bananen, auf dem Fleisch der Mangos, […] nur Tränen, die in die Gosse 
rinnen, nur perforierte Paragrafen, Kommunalwahlen, Präsidentschafts-
wahlen, Hunde und Aasgeier, die sich um die Knochen streiten, nur der 
Geruch von Pisse, nur Speichel am Boden, nur Made in China, Made in 
Switzerland, Made in Canada, Made in USA, Made in France, nur Schei-
ße hier, nur, nur, nur …24

Durch die Widerholungsstruktur des »Made in«25 verweist Tarnagda auf 
Folgeerscheinungen der internationalen Arbeitsteilung, der Kapitalmobilität 

23	 Ebd., S. 145.
24	 Ebd., S. 153.
25	 Ebd., S. 153. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

Grit Köppen

und der Rohstoffabschöpfung. Er verbindet das mit einer textuell geschaffe-
nen Atmosphäre des morbiden und desaströsen Umfelds, in dem Aasgeier, 
Fliegen und Hunde um Reste kreisen und jemand wie Lamine ums Überle-
ben kämpft. Durch die bildhafte Sprache werden Sinne und Affekte evoziert; 
plötzlich werden verheerende systemische Auswirkungen der postkolonialen 
Realität hörbar, riechbar, sichtbar, konkret vorstellbar und damit sinnlich er-
fassbar. In diesem Kontext erscheinen Begriffe des offiziellen politischen Dis-
kurses um Wohlstand als Verhöhnung. So regt Tarnagda sensuales Denken 
anhand konkreter Sprachbilder an und setzt diese in eklatanten Widerspruch 
zu Behauptungen politischer Diskurse. 

Das Artikulieren einer Kritik am Export kapitalistischer Produktionsver-
hältnisse im Theater durch Figurenreden im Kontext des Fiktionalen erlaubt 
Künstler*innen wie Tarnagda, eine explizite, rohe und teils vulgäre Sprache 
einzusetzen, um das Skandalöse dieser Verhältnisse öffentlich anzuprangern 
und einen Aufruhr zu initiieren – oder wie es bei Sony Labou Tansi heißt, 
»um die Welt zu zwingen, zur Welt zu kommen«26. Und zugleich ermöglicht 
es die Markierung der distanzierten Haltung gegenüber existierenden Rea-
litäten und eine demonstrative Ablehnung der sie begleitenden politischen 
Narrative von Beschwichtigung, Beschönigung und scheinbarer Befriedung. 

Die Praxis des writing back
Writing back ist ein zentrales Konzept der frühen postkolonialen Theorie, das 
auf Salman Rushdies Artikel »The Empire writes back with a vengeance«27 
von1982 und auf das 1989 erschiene literaturwissenschaftliche Standardwerk 
The Empire Writes Back: Theory and Practice in Post-Colonial Literatures28 von 
Bill Ashcroft, Gareth Grifiths und Helen Tiffin zurückgeht. Häufig wird wri-
ting back als Synonym für gegendiskursives Schreiben gebraucht. Teil die-
ses Konzepts ist die Aufteilung der Welt in ein (ehemals) imperiales Zentrum 
und (ehemals) kolonialisierte Peripherien. 

Bei der Praxis des writing back nutzen Künstler*innen unterschiedliche 
Strategien. Eine Strategie bezeichnen Ashcroft, Griffiths und Tiffin als abro-
gation, worunter sie die Aushöhlung und Abschaffung der standardisierten 
(kolonialen) Sprache verstehen. Nach Marion Gymnich beinhaltet diese 
Strategie einen »weiterreichenden Widerstand gegen bedeutungsstiftende 
Muster und Normen«29 des imperialen Zentrums. »Abrogation is a refusal 
of the categories of the imperial culture, its aesthetics, its illusory standard 

26	 Labou Tansi, zit. nach Mbembe 2016 (wie Anm. 2), S. 278.
27	 Rushdie, Salman: »The Empire writes back with a vengeance«, in: The Times, 

03.07.1982, S. 8. 
28	 Ashcroft, Bill / Griffiths, Gareth / Tiffin, Helen: The Empire Writes Back: 

Theory and Practice in Post-Colonial Literatures, London 2002. 
29	 Gymnich, Marion: »Writing back«, in: Götsche, Dirk / Dunker, Axel / Dürbeck, 

Gabriele (Hg.): Handbuch Postkolonialismus und Literatur, Stuttgart 2017, 
S. 235–238; hier: S. 235.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

of normative or ›correct‹ usage, and its assumption of a traditional and fixed 
meaning ›inscribed‹ in the words.«30 

Die Weigerung des afrikanischen Schauspielers in Niangounas Stück, 
sich den ästhetischen Kriterien westlicher Kunstbetrachtung zu beugen, ist 
eine solche Form artikulierter abrogation. Aber auch Lamines sich dem Zeit- 
und Effizienzdruck eines kapitalistischen Systems Widersetzen kann als Geste 
von abrogation gelesen werden, ebenso wie das Aufzeigen der Kehrseite von 
Formulierungen wie »Made in« bei Tarnagda, weil ihnen die positive Konno-
tation der Produktivität entzogen und die negativen Auswirkungen gezeigt 
werden. Auch die Aushöhlung politisch dominanter Narrative, Sprechweisen 
und Begriffe wie »Wachstum« durch eine Kontrastierung mit Gegenerzählun-
gen ist ein Beispiel für die Strategie der abrogation. 

Das situierte und regionalspezifische Wissen um Formen von Rassifi-
zierung, Klassifizierung, Beherrschung, gewaltförmiger Ausbeutung und 
Verelendung wird von Künstler*innen wie Niangouna und Tarnagda durch 
fiktional gestaltete Konkretion vorstellbarer Situationen und eine dichte 
bildhafte Sprache vergegenwärtigt. Diese Sprache provoziert ein bildhaftes, 
auditives, olfaktorisches, also sensuales Denken, das komplexe abstrakte 
Zusammenhänge des Politischen in etwas konkret Vorstellbares umformt 
und sich gerade durch das ästhetisch Gestaltete der Sprache besonders gut 
einprägt. Das tangiert auch die künstlerische Form selbst. Es ist auffällig, 
dass etliche Bühnenautor*innen ihre Theatertexte in sprachlichen Bildern 
des Räumlichen, Atmosphärischen, Metaphorischen, Organischen oder 
Rhythmischen strukturieren. 

So arbeitet der kongolesische Dramatiker Julien Bissila etwa in seinem 
Stück Im Namen des Vaters, des Sohnes und der J.M. Weston31 mit den Über-
schriften »Vor dem ersten Atemzug«32, »Zweiter Atemzug«33, »Dritter Atem-
zug«34 usw. Das evoziert die Vorstellung vom Theatertext als einem lebenden 
Organismus. Ähnlich der gueneische Regisseur und Bühnenautor Hakim 
Bah, der in seinem Stück Auf dem Rasen35 einzelne Szenen betitelt: »Staub 
im Auge«36, »Klänge der Kalaschnis«37, »Lippenklopfen«38 und »Himmel 
überm Schädel«39. Seine Szenen sind nach verschiedenen Körperteilen oder 
Sinneswahrnehmungen benannt, wodurch der Theatertext als fragmentierter 

30	 Ashcroft / Griffiths / Tiffin 2002 (wie Anm. 28), S. 37.
31	 Bissila, John Mabiala: »Im Namen des Vaters, des Sohnes und der J.M. Wes-

ton«, in: Rabih, Leyla-Claire / Weigand, Frank (Hg.): Scène 19: Neue franzö-
sische Theaterstücke, Berlin 2016, S. 54–97. 

32	 Ebd., S. 55.
33	 Ebd., S. 66.
34	 Ebd., S. 70.
35	 Bah, Hakim: »Auf dem Rasen«, in: Rabih, Leyla-Claire / Weigand, Frank (Hg.): 

Scène 19: Neue französische Theaterstücke, Berlin, 2016, S. 98–135. 
36	 Ebd., S. 101.
37	 Ebd., S. 102. 
38	 Ebd., S. 122.
39	 Ebd., S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

Grit Köppen

Körper strukturiert zu sein scheint. Der südafrikanische Regisseur und Autor 
Mpumelelo Paul Grootboom hat als Szenenfolge in seinem Stück Relativity: 
Township Stories40 (2006) die Szenen bezeichnet als »Prologue«41, »Beat 
One«42, »Beat Two«43, »Beat Three«44, »Beat Four«45 usw. Diese Einteilung 
entspricht einer abstrakt musikalisch-rhythmischen Struktur. Der Begriff beat 
ist jedoch doppeldeutig, da er ebenso Takt wie Schlag meinen kann. 

Eine weitere Strategie des writing back ist die appropriation, bei der kolo-
niale Sprache und Denkfiguren angeeignet und durch vernakulare Sprachen, 
Idiome, Syntaxen elastisch und fluide gehalten werden. Ein Beispiel für 
solche in Bewegung versetzte Sprache ist die umfängliche Verwendung von 
Homonymen. Bei diesem Verfahren wird ein Begriff wiederholt verwendet, 
was Klanglichkeit und Rhythmisierung hervorbringt, doch zugleich bewusste 
Verschiebungen auf semantischer Ebene erzeugt. Dadurch wird eine Beweg-
lichkeit des Denkens im Sinne der stetigen Verschiebung provoziert. Das 
Verfahren findet sich etwa in der oben zitierten Textstelle bei Tarnagda, wenn 
er die Bedeutung des Wortes »Stelle« kontinuierlich changiert und damit 
mal Job, mal Platz, mal Hinstellen meint.46 Aber auch Niangouna und Bissila 
arbeiten mit diesem künstlerischen Mittel. 

Beide Verfahren des writing back – abrogation und appropriation – gelten 
als Strategien der Abgrenzung.47 

Als gegendiskursive Strategie fungiert Writing Back somit als Korrek-
tiv gegenüber dem hegemonialen […] Anspruch der Kolonialmacht auf 
die Verbreitung von Wissen im Allgemeinen sowie von Wissen über die 
Kolonisierten im Besonderen. Writing Back unterminiert diskursiv kons-
truierte und perpetuierte Sichtweisen des kolonialen ›Anderen‹, während 
es zugleich vormals marginalisiertes indigenes und regionales Wissen in 
den Diskurs einzuspeisen sucht.48

Eine weitere, allerdings engere Bedeutung des Konzepts writing back meint 
die kritische Auseinandersetzung mit dem westlichen Literaturkanon, in dem 
kanonische Texte einer Revision unterzogen und umgeschrieben werden.49 
Mit dieser Form des writing back setzen sich eher Theaterschaffende aus dem 
Umfeld des postmigrantischen Theaters in Europa auseinander, um rassis-
tische und eurozentristische Dimensionen des Kanons zu kritisieren und zu 
verlachen. 
40	 Grootboom, Mpumelelo Paul / Chweneyagae, Presley: Relativity: Township Sto-

ries, Johannesburg 2006. 
41	 Ebd., S. 7.
42	 Ebd. 
43	 Ebd., S. 13.
44	 Ebd., S. 19.
45	 Ebd., S. 22. 
46	 Vgl. Tarnagda 2016 (wie Anm. 21), S. 141. 
47	 Vgl. Gymnich 2017 (wie Anm. 17), S. 235.
48	 Ebd.
49	 Ebd., S. 236.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

Kanonrevision im postmigrantischen Theatertext
Der türkisch-deutsche Bühnenautor und Regisseur Necati Öziri nimmt mit 
dem Stück Eine Verlobung in St. Domingo – ein Widerspruch50 eine kritische 
Überschreibung von Kleists 1811 entstandener Erzählung Eine Verlobung in St. 
Domingo51 vor. Unter dem Titel steht: »von Necati Öziri gegen Heinrich von 
Kleist«52. Das gegen betont explizit den Gestus des gegendiskursiven Schrei-
bens. 

Kleist schrieb seine Erzählung aus Perspektive eines auktorialen Erzäh-
lers wenige Jahre nach der Gründung Haitis und den von Toissant Louverture 
erfolgreich organisierten Sklavenaufständen. Die Erzählperspektive erweist 
sich aus heutiger Sicht als zutiefst rassistisch, sexistisch und geschichtsre-
lativierend. Knapp zusammenfassend lässt sich sagen, dass in Kleists Text 
die Hauptfigur ein weißer Schweizer namens Gustav ist, der während der 
Revolution in St. Domingo vor Schwarzen Aufständischen zu fliehen versucht 
und Unterschlupf im Haus der PoC Babekan und ihrer Tochter Toni findet. 
Anfangs arbeiten Mutter und Tochter an dem Plan, Gustav hinhaltend zu 
täuschen, um ihn später von Congo Huangos53 Guerilla töten zu lassen. 
Doch dann verbringen Gustav und Toni die Nacht miteinander, verlieben sich 
und träumen von Verlobung. Als Congo Huango früher als erwartet zurück-
kehrt, entscheidet Toni sich dafür, Gustav zu retten, sich vom Widerstand 
loszusagen und sich mit den Weißen zu solidarisieren. Aufgrund falscher 
Annahmen tötet Gustav sie jedoch und erschießt sich dann im Zustand der 
Reue selbst. Was an Kleists Text auffällt, ist die Verdeckung der politischen 
und historischen Hintergründe der Plantagenwirtschaft, die Bagatellisierung 
des Sklavensystems und der daraus resultierenden Revolution, der Gebrauch 
euphemistischer Sprache für exzessive Gewaltverhältnisse, das Operieren mit 
biologischem Rassismus als zentrales Erzählmotiv sowie der durchgehend 
rassistische Sprachgebrauch. Hier setzt Öziri mit seinem writing back an. 

Zunächst verfügt er als Autor darüber, dass jede Verwendung des N-Wor-
tes auf der Bühne untersagt sei. Öziris Stück beginnt mit einem Prolog, bei 
dem das Publikum direkt adressiert wird. 

Ich weiß es ganz besonders zu schätzen, dass auch einige ehemalige 
Kolonialherren und Plantagenbesitzer hier sind. Ich weiß, dass viele […] 
der weißen ihre Sklaven so gut behandelt haben, wie es ihrer Ansicht 
nach ging, dass viele von Ihnen […] die Ideale der Revolution […] höher  
als ihr eigenes Leben stellen, allen voran die Gleichheit und Freiheit aller 
Menschen.54 

50	 Öziri, Necati: Eine Verlobung in St. Domingo – ein Widerspruch, Berlin 
2019.  

51	 Kleist, Heinrich von: Die Verlobung in St. Domingo. Das Bettelweib von 
Locarno. Der Findling. Erzählungen, Stuttgart 2021, S. 3–46.  

52	 Öziri 2019 (wie Anm. 50), Deckblatt. 
53	 In Kleists Text ist Congo Huango der Rebellenführer. Er repräsentiert Tou-

issant Louverture, den Anführer der Haitianischen Revolution.  
54	 Öziri, 2019, Prolog, S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

Grit Köppen

Durch die direkte Anrede werden die Zuschauer*innen in eine Kontinui-
tätslinie von Kolonialist*innen und Sklavenhalter*innen positioniert. Durch 
die Aussage »Ich weiß […] dass viele der weißen ihre Sklaven so gut be-
handelt haben, wie es ihrer Ansicht nach ging«55 wird auf Prinzipien der 
Schuldabwehr exzessiver Gewaltanwendung verwiesen. Zugleich werden die 
politischen Narrative um Gleichheit und Freiheit infrage gestellt. Im Pro-
log wird der postkoloniale Blickwechsel auf Weißsein – als Umkehrung von 
Blick-Macht-Achsen – gestaltet:

Und jetzt – nach dem Beginn der großen Freiheit – bin ich nicht nur in 
der Position, mich selbst beschreiben zu können, sondern ich bin nach 
Jahrhunderten […] 
auch in der Lage, die weißen und ihr Wesen beschreiben zu können:
die weißen lieben es,
andere auf ein Kreuz zu nageln,
sie lynchen und sie vierteilen,
sie peitschen zu Tode, […]56 
 

Öziri behält Kleists Schauplätze und Figurennetz bei; verschiebt aber das 
Gewicht der Figuren und macht Toni zur Hauptfigur. Der Redeanteil der 
Schwarzen und PoC Figuren ist sehr viel umfangreicher als bei Kleist, wo-
durch sie als handelnde, selbstbestimmte, aufeinander bezogene und intera-
gierende Subjekte wahrnehmbar werden. Während Kleist die beiden Frau-
enfiguren Babekan und Toni nur in Beziehung zur weißen männlichen Figur 
Gustav in Erscheinung treten lässt, gestaltet Öziri auch Dialoge, die nur zwi-
schen diesen beiden Frauen stattfinden. Ihre Beziehung ist durchaus ambiva-
lent gestaltet, was sie als Individuen komplexer macht. 

Ein zentrales Mittel, mit dem Öziri arbeitet, ist die Brecht’sche Methode 
der Verfremdung. So tritt Toni immer wieder aus ihrer Rolle der historischen 
Figur in eine zeitgemäße Figurenfassung der Toni; diese kann den Erzählfluss 
der Kleist’schen Figur stoppen und die fiktionale Zeit anhalten, vorspulen 
und wiederholen. Dadurch kann sie zuvor Gesagtes – auch Zitiertes – direkt 
kommentieren, revidieren, persiflieren, karikieren, sich also dazu verhalten. 
Dadurch kann sie aber auch die Zuschauenden direkt ansprechen, sie mal 
zu Kompliz*innen und mal zu Zeug*innen einer Situation machen, andere 
Figuren kommentieren und stetig das Sprachregister wechseln. So entsteht 
ein dynamisches Interaktionsfeld, das Einschübe, Interventionen und Revi-
dierungen ermöglicht. Öziri etabliert dieses Verfahren in seinem Theatertext 
von Anfang an, wenn die Figur Toni sagt:

Zu Port-au-Prince, auf dem französischen Teil der Insel St. Domingo, 
lebten, zu Anfang dieses Jahrhunderts, als die Schwarzen die weißen 
ermordeten – Stopp.

55	 Ebd. 
56	 Ebd., Prolog, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

Das glaubt ihr doch selbst nicht, oder? »Mord«? Sieht diese Frau aus wie 
eine kaltblütige Mörderin?
Natürlich ist dieser Krieg, wie jeder Krieg, immer auch ein Krieg um 
Worte […]57 
 

Hier sind das »Stopp« und die Frage Gesten der Intervention. Es werden eini-
ge direkte Zitate aus Kleists Text aufgegriffen, dann pausiert und Begrifflich-
keiten befragt, der Text in Einzelteile zerlegt, kommentiert oder verspottet. 

Durch die Kommentareinschübe und das Wechseln der Sprachregister 
werden die Zeitsprünge zwischen Kleists Text von 1811 und Öziris Umarbei-
tung von 2019, das Aufeinanderprallen zweier Weltsichten und Positionen 
deutlich. Lesende und Zuschauende müssen gedanklich zwischen zwei Jahr-
hunderten hin- und herwechseln. Bemerkenswert ist, dass Öziri im Gestus des 
Spielerischen dadurch eine Komik erzeugt, die Humor als subversive Kraft im 
postkolonialen Schreiben würdigt. Das zeigt sich an folgendem Beispiel: 

TONI Fort Dauphin also.
GUSTAV Was ist damit?
TONI Hab gehört, die Luft soll dort wie Zucker schmecken.
GUSTAV Jetzt stinkt’s nach Tod.
TONI Die ganze Insel stinkt. Irgendwann stinken wir alle.
GUSTAV Bis dahin bin ich woanders.
TONI Zurück in der Schweizer Bergluft. Was für ein Land: keine Planta-
gen, kein Krieg, Hundebabys auf dem Schoß von Leuten, die den ganzen 
Tag alleine Kaffee schlürfen. Ob es einen schlimmeren Tod gibt, als den 
nach einem langweiligen Leben?58

Bei dieser Szene verweist eigentlich nur der Hinweis »Fort Dauphin also«59 
auf die Kleist’sche Setzung des fiktionalen Orts und der historischen Situati-
on. Der Umgang der selbstbewusst gestalteten Frauenfigur mit Gustav kehrt 
das bei Kleist geschilderte Machtverhältnis in sein Gegenteil um. Die euro-
zentristische Perspektive in Kleists Text, die sich unter anderem an der ab-
wertenden Beschreibung der karibischen Insel und ihrer Bewohner*innen 
aus Perspektive Gustavs zeigt, persifliert Öziri, wenn er seine Figur Toni 
über die Schweiz sprechen lässt.

Hier verdichtet Öziri zwei räumlich separat gehaltene Realitäten, die 
einander jedoch systemisch bedingen. Trotz der kritischen Reflexion poli-
tisch-ökonomischer Zusammenhänge provoziert Öziri durch das Verfahren der 
Verfremdung und durch Tonis selbstbewusstes Agieren auch ein Verlachen 
absurder kolonial-rassistischer und patriarchal-sexistischer Fantasien. So 
erscheint Kleists Text eher als lose Vorlage, die in Komplizenschaft zwischen 

57	 Ebd., Szene I, S. 9.
58	 Ebd., Szene IV, S. 27.
59	 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

Grit Köppen

Toni und dem Theaterpublikum stellvertretend für andere eurozentristische 
Texte öffentlich verlacht wird. 

Eine entscheidende ästhetische Setzung bei der Überschreibung ist das 
Gestalten alternativer Enden. So lässt Öziri im Moment der Konfrontation, 
wenn der antikoloniale Widerstandskämpfer Congo Huango alias Bréda auf 
den Schweizer Gustav im Haus von Babekan und Toni trifft, nun in einer 
Art gedanklicher Versuchsanordnung, verschiedene Figuren einander töten, 
wodurch sich jedes Mal die Machtrelationen verändern. Auf diese Weise ent-
zieht Öziri dem kanonischen Text spielerisch auch das Monolithische. 

Fazit
Im szenischen Schreiben lassen sich subalterne Perspektiven in Figurenreden 
gestalten und durch ihre Situierung, Positionierung, ihr (mit-)geteiltes Erfah-
rungswissen sowie ihre Beobachtungen zu einer scharfen Kritik an postkolo-
nial-ökonomische Realitäten konkretisieren, die kommentiert, verlacht und 
exponiert werden. 

Bei den diskutierten Theatertexten geht es um eine (Re-)Politisierung 
der Bühne durch Sprachhandlungen, die hegemoniale Ansprüche von sich 
weisen und Formen der Selbstermächtigung, der Welterschaffung und der 
Verkehrung von Machtverhältnissen erproben. Dekoloniale Verschiebungen 
werden in den Theatertexten mittels Techniken des writing back wie abroga-
tion und appropriaton, Kanonrevision, aber auch durch Verfremdungseffekte, 
Prinzipien der kontrastierenden Montage, Zeit- und Raumverschränkungen, 
bildhafte Sprache und humoristische Stilmittel gestaltet. Bei der Frage, wie 
im Bereich des künstlerischen Wissen generiert, produziert, transferiert und 
befragt wird, ist das unbegrenzt Assoziierende, Verflechtende, Kontrastieren-
de, intertextuell und außertextuell Verweisende, das Dekonstruierende und 
das Konkretisierende abstrakter Sinnzusammenhänge in seiner Formenviel-
falt auffällig. 

Bezugnehmend auf Edgardo Lander macht die Kulturwissenschaftlerin 
Claudia Brunner deutlich, dass Kolonialität von Wissen60 nicht nur das Zusam-
menwirken von Wissensformen mit fortbestehenden kolonialen Machtver-
hältnissen meint, sondern vor allem die »Trennungen und Teilungen […] der 
Formen, in denen wir Wissen über diese Welt generieren«.61 Insofern können 
die Künste mit ihren vielfältigen Formen und ästhetischen Strategien z. B. 
des Kombinierens, Collagierens und Montierens eine entscheidende Rolle im 

60	 Mit Bezug auf das theoretische Konzept Kolonialität der Macht von Aníbal 
Quijano, das Ausbreitung eurozentristischen Denkens im Kontext kolonialer 
Macht und unter Ausschluss peripherer und indigener Wissensformen meint. 
Vgl. Quijano, Aníbal: Kolonialität der Macht, Eurozentrismus und Lateiname-
rika, Wien 2019. 

61	 Brunner 2020 (wie Anm. 10), S. 47; hier bezugnehmend auf Lander, Edgardo: 
»Ciencas sociales. Saberes coloniales y eurocéntricos«, in: Lander, Edgardo 
(Hg.): La colonialidad del saber. Eurocentrismo y ciencas sociales. Per-
spectivas latinoamericanas, Buenos Aires 1993, S. 11–40, hier: S. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

Prozess des Dekolonisierens spielen. Bei den vorgestellten Theatertexten zeigt 
sich, dass marginalisiertes Wissen um postkolonial-ökonomische Herrschafts-
verhältnisse mittels szenischer Anordnungen und sprachlicher Gestaltung 
sinnlich erfahrbar gemacht werden kann. Das begünstigt ein sensuales und 
verflechtendes Denken. Durch Verfahren der Umkehrung und wechselnder 
szenischer Versuchsanordnungen als Gedankenexperimente können Visionen 
eines Zukünftigen entstehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

