Grit Koppen
Postkoloniale
Gegenwartsdramatik

Strategien des
szenischen
writing back

Theatertexte als Gegenstand der theaterwissenschaftlichen Forschung
Seit den 2000er Jahre setzt sich in der Theaterwissenschaft die Auffithrungs-
analyse als wesentliches methodisches Werkzeug durch.! Das Konzept be-
tont das Theater als einmaliges und fliichtiges Ereignis, welches nur in ei-
nem kleinen Zeitraum an einem konkreten Ort in Liveness und in leiblicher
Ko-Prisenz real erfahren werden kann. Damit sind methodische und for-
schungsethische Probleme verbunden, nicht zuletzt die Frage der medialen
Vermittlung: Wie konnen wir uns zeitlich und raumlich distanzierte Thea-
terstiicke und Performances erschlieBen, wenn sie uns nur als Dokumenta-
tion der Auffithrung zuginglich sind? Diese Frage ist nach wie vor nicht zu-
friedenstellend beantwortet worden. Welche Aspekte der Auffithrungspraxis
gehen in der medialen Vermittlung verloren, welche werden erhalten und
welche iiberhaupt erst dadurch zuginglich?

Daran kniipfen sich vielfiltige andere Uberlegungen: Wie gehen wir mit
Theaterformen und Kunstansitzen anderer geografischer Riume um? Miissen
kiinstlerische Produktionen des globalen Siidens vor Ort kontextspezifisch
gesehen werden? Sollte ich von Berlin nach Addis Abeba nach Kinshasa weiter

1 Vgl. Hif, Guido: Zur Auffihrungsanalyse, in: Mohrmann, Renate (Hg.): Thea-
terwissenschaft heute. Eine Einfiihrung, Berlin 1990, S. 65-80; Hif, Guido:
Der theatralische Blick. Einfiihrung in die Auffihrungsanalyse, Berlin 1993;
Fischer-Lichte, Erika et al. (Hg.): Auffihrung: Diskurs, Macht, Analyse,
Paderborn 2012; Weiler, Christel / Roselt, Jens: Auffiihrungsanalyse: Eine
Einflihrung, Tlbingen 2017.

217

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grit Koppen

nach Johannesburg oder Havanna fliegen, um dort Auffithrungen live zu erle-
ben? Was macht eine solche Arbeitsweise und Haltung mit Forschenden und
Kiinstler*innen im Nord-Siid-Gefille angesichts differenter Forderstrukturen,
Grenzregime, Visavergaben, regulierter Mobilitit etc.? Was bedeutet das fiir
die Reflexion struktureller Differenz von Produktionsbedingungen? Und fiir
Bedingungen der Wissensproduktion um die Kiinste in globaler Perspektive?
Zugleich lisst sich fragen: Konnen und sollen Wissenschaftler*innen nur zu
Theaterformen forschen, in denen sie selbst sozialisiert wurden? Was heift
das fiir transkulturelle Ansétze der theater- und kunstwissenschaftlichen
Forschung?

Es bleibt anzuerkennen, dass die Methode der Auffithrungsanalyse die
fokussierte Reflexion der jeweils spezifischen Auffithrungssituation ermog-
licht und den Blick fiir das Transitorische, Ereignishafte, Atmosphirische
und die Wahrnehmungsprozesse schirft. Allerdings kann durch eine zu rigide
methodische Setzung, die theaterwissenschaftliche Forschung zwingend an
die Auffithrung als Ereignis vor Ort zu binden, das Wissen um die Kunstform
Theater enorm begrenzt, reguliert und provinzialisiert werden. Diese Setzung
wiirde die vermehrte Wissensproduktion um Theaterstiicke begiinstigen, die
als Auffithrungen auf Bithnen im globalen Norden erlebbar sind. Und das,
obwohl Theatermacher*innen des globalen Siidens ihre Stiicke selbstbe-
stimmt publizieren, darin harsche Kritik am Status quo gezielt artikulieren
und Formen des writing back praktizieren. In den Theatertexten werden
sowohl marginalisierte und prekiare Wissensbestinde, gelebte Erfahrungen,
regionalspezifische Kenntnisse, sinnstiftende Verflechtungen und dekolonia-
le Sichtweisen textuell und dramaturgisch vermittelt als auch ein Aufruhr
sprachlich provoziert.

Die theaterwissenschaftliche Beschiftigung mit internationalen Theater-
produktionen steht also vor der methodischen Herausforderung, wie sie sich
den Stiicken und Asthetiken nihern kann, wenn die Zuginglichkeit zu Auffith-
rungen vor Ort unmoéglich oder die videografische Dokumentation inexistent
ist. Sie steht forschungsethisch zudem vor der Herausforderung, ob und wie
zu den Arbeiten von Kiinstler*innen des globalen Siidens geforscht werden
kann, und zugleich vor dem Anspruch, eurozentristische Tendenzen nicht —
auch nicht durch die Wahl des Materials — zu begiinstigen. Diesem Anspruch
versuche ich im Folgenden nachzukommen, indem ich mich dem zeitgenéssi-
schen Theater durch die publizierte Gegenwartsdramatik niahere und diese
aus einer postkolonialtheoretisch informierten Perspektive untersuche.

Produktionsésthetisch relevant fiir das Theater sind die Ensemblearbeit
und ein Zusammenwirken verschiedener Gewerke; am Sprechtheater sind
Autor*innen oft mafgeblich durch die Gestaltung eines Texts beteiligt.
Sie verwenden viel Zeit und Energie, um etwas szenisch, narrativ-fiktional
oder diskursiv-essayistisch herauszuschilen, zu strukturieren und zu mon-
tieren, um die Komplexitit der erlebten Welt zu reflektieren. Dabei trefien
sie stetig kiinstlerische Entscheidungen, die ich als dsthetische Strategien

218

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

der szenischen Anordnung im Theatertext verstehe. Es ist notwendig, sich
dem Theatertext als eigenstindigem kiinstlerischem Material innerhalb der
theaterwissenschaftlichen Forschung zuzuwenden, der eine eigene agentielle
Kraft besitzt. Zugleich erofinet er eine Hinwendung zum Gewerk der Drama-
turgie, das wiederum zentral fiir den Produktionsprozess ist. Dabei bleibt der
Theatertext gedanklich immer auf die Bithne bezogen.

Dekoloniale Verschiebungen in zeitgenossischen Theatertexten
Bei den von mir untersuchten Theatertexten handelt es sich iberwiegend
um Arbeiten von afrikanischen und afro-diasporischen Kiinstler*innen wie
Dieudonné Niangouna, Aristide Tarnagda, Hakim Bah, Julien Bissila, Ma-
rie Louise Mumbu, Eva Doumbia, Mpumelelo Paul Grootboom und Sedjro
Houansou, von denen auffillig viele auch in der Doppelfunktion von Regie
und / oder Schauspiel titig sind. Sie erarbeiten ihre eigenen Theatertex-
te in internationalen Schreibresidenzen und publizieren hiufig in franzjsi-
schen Verlagen. Sie disseminieren die Stiicke als Horspiele itber Radio Fran-
ce International, produzieren gleichermafen in Frankreich, Belgien, Burkina

Faso, Kongo oder Guinea, initiieren Theaterfestivals in Ouagadougou, Kin-
shasa, Brazzaville, Conakry, Johannesburg und organisieren groRridumi-
ge Tourneen durch das frankophone Afrika. Einige stellen ihre Arbeiten in
Form von Inszenierungen oder Leseproben auch bei europaischen Theater-
festivals in Avignon, Limoges, Paris oder Koln vor. Diese Kiinstler*innen be-
handeln in ihren Theatertexten ab den 2010er Jahren Themen wie Kolonialis-
mus, Zwangsarbeit, Rassismus, extreme Gewaltverhiltnisse, Militarisierung,
Krieg, Verarmung des globalen Siidens, Ressourcenpolitik, Migration und
Konsumkultur(en) des globalen Nordens. Besonders auflillig ist ihre scharfe
Kritik an aktuellen politisch-6konomischen Machtverhiltnissen und sich ver-
schirfenden Gewaltdynamiken unter dem Zwang der Verarmung. Sie produ-
zieren thematisch, perspektivisch und dsthetisch dekoloniale Verschiebungen
innerhalb des Theaters.

In diesem Korpus der Gegenwartsdramatik spielt das Wissen um Herr-
schafts- und Gewaltverhiltnisse, um Widerstandsformen und um 6konomi-
sche, politische, soziale, diskursive, kérperpolitische, relationale, habituelle,
sexuelle, psychologische und psychopathologische Langzeitefiekte des Kolo-
nialismus eine entscheidende Rolle. Oft werden die grotesken Dimensionen
des (post-)kolonialen Zustands durch konkrete szenische Anordnungen,
Figurenzeichnungen oder Sprachhandlungen in den Theatertexten erfahrbar
gemacht. Dabei nehmen die Kiinstler*innen eine radikale Perspektivierung
und situierte Reflexion von eigenen lebensrdumlichen und #sthetischen
Realititen vor, durch die sie neue dramatische Formen und politische Pers-
pektiven 6ffentlich machen.

Diese theatertextuelle Schreibpraxis ist Teil postkolonialen Schreibens,
das vor allem darauf zielt, bestehende Machtverhiltnisse zu delegitimieren
und zu dekolonisieren. Sie basiert auf dem, was der Politikwissenschaftler

219

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grit Koppen

Achille Mbembe als »écriture de soi, also Selbstschreiben«? und die Multi-
media-Kiinstlerin Grada Kilomba als »Subjektwerdung«3 bezeichnen. Beim
Selbstschreiben geht es um einen Prozess der Selbsterschaffung im Sinne der
Subjektivation durch Sprache und Schrift und um die Kreation einer fiktiona-
len Welt, die von kritischen Perspektiven durchzogen ist.

Mbembe zufolge geht diese Schreibpraxis auf Traditionslinien an-
ti-kolonialer Denker*innen wie Leopold Sedhar Senghor und Aimé Césaire
zuriick, unterscheidet sich aber dadurch, dass implizit hinterfragt wird, was
(postkoloniale) Realitiit ist und wie die »Verflechtung des Existierenden mit
dem, was es iiberschreitet«* ausgedriickt und dargestellt werden kann. Fiir
Mbembe dhnelt dieses Schreiben einem »Strudel oder Wirbelsturm«®.

Solch ein wirbelnder Raum ist denn auch genau der Ausgangspunkt fiir
das Schreiben zum Beispiel eines Sony Labou Tansi. [...] Dieses wirbelnde
Schreiben folgt einer Asthetik der Uberschreitung. Das Selbst schreiben,
die Welt und die andere Welt schreiben heit vor allem, die Dinge beim
Schreiben zu verschmelzen, mit Gewalt (viol) und Gewaltakt (violation)
zu schreiben. Die Stimme versiegt, um Platz fiir den >Schrei< zu schaffen.
So schreibt Sony Labou Tansi im Vorwort zur franzésischen Ausgabe
seines Romans Die heillose Verfassung: >[..] Ein wenig schreibe (j écris)
bzw. schreie (je crie) ich auch deshalb, um die Welt zu zwingen, zur Welt
zu kommen.< Drei Instanzen spielen diese dreifache Rolle (schreiben,
schreien, die Welt zwingen, zur Welt kommen).®

Die Herausgeber*innen frankophoner Gegenwartsdramatik Leyla-Claire Ra-
bih und Frank Weigand heben hervor, dass die junge Generation frankopho-
ner afrikanischer Theatermacher*innen intellektuell und #sthetisch stark
vom Schreiben Aimé Césaires und Sony Labou Tansis geprigt ist.” Damit
stehen die von mir untersuchten Kiinstler*innen in einer Linie von Dramati-
ker*innen des explizit dekolonial revoltierenden Schreibens.

Geprigt sind ihre Theatertexte durchweg von geopolitischen Realitiaten
im globalen Siiden und von subalternen Perspektiven. In den Texten der oben
genannten Biithnenautor*innen wird immer auch um eine (Re-)Politisierung
der Biihne im Sinne der Verhandlung hegemonialer Verhiltnisse gekdmpit.
Sie lassen sich als sprachlich, topologisch und dramaturgisch gestalteter
Aufruhr im Sinne von Widerstand und Erhebung nachvollziehen.

2 Mbembe, Achille: Auszug aus der langen Nacht: Versuch liber ein entkoloni-
siertes Afrika, Berlin 2016, S. 276.

3 Kilomba, Grada: »Don’t call me Neger! Das N.-Wort, Trauma und Rassis-
mus«, in: Antidiskriminierungsbiiro Kéln & Cyber Nomads (Hg.): TheBlackBook.
Deutschlands Hautungen, Frankfurt/M. 2004, S. 173-182, hier: S. 181.

4 Mbembe 2016 (wie Anm. 2), S. 278.
5 Ebd., S. 278.

6 Ebd., S. 278f.

7

Vgl. Rabih, Leyla-Claire /Weigand, Frank: »Komplexitdt ertragen«, in: dies.
(Hg.): Scéne 19: Neue franzdsische Theaterstiicke, Berlin 2016, S. 8.

220

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

Sprache als umkimpftes Terrain
Wissens- und Kulturvermittlung iiber das gesprochene Wort, die Praxis der
Oralitét, sind fiir den afrikanischen Kontext zentral. Ein Grofteil des kul-
turellen, philosophischen, religiosen sowie historisch-politischen Wissens ist

in narrativen Formen — Epen, Poesie, Liedtexten, Sprichwértern, philosophi-
schen Uberlegungen, Mythologien und Geschichten iiber historische Ereig-
nisse — tradiert. Dieses Wissensarchiv begiinstigte eine Sprache, die durch
Rhythmisierung und Metaphorik gestaltet wurde, um Inhalte langfristi-
ger erinnern zu kénnen.8 In der Kolonialzeit allerdings wurden afrikanische
Sprachen systematisch abgewertet und oft verboten, was aufseiten der Ko-
lonisierten codiertes Sprechen und einen kreativen Umgang mit Sprachen
notwendig machte. Der kenianische Autor Ngugi wa Thiong'o betont, dass
wihrend der Kolonisierung die Sprache das Werkzeug zur geistigen Unter-
werfung wurde.® Entsprechend galt Sprache auch als wichtiges Widerstands-
mittel im Prozess der geistigen, dsthetischen und politischen Dekolonisation
unter afrikanischen Schriftsteller*innen der 1960er und 1970er Jahre. In die-
sem Kontext ist Sprache ein stark umkidmpites Terrain. In der postkolonia-
len Theorie wiederum ist die Analyse von kolonialen Spuren in Sprachhand-
lungen, die Fortfithrung epistemischer Gewalt'® durch sprachlich verfasste
Wissensproduktion, aber auch das dekonstruierende Unterlaufen kolonialer
Begriffe, Metaphern und Diskurse sowie das Identifizieren gegendiskursiver
Strategien zentral.

Dekoloniale Selbstverortung im Theater
Der kongolesische Bithnenautor und Regisseur Dieudonné Niangouna ist be-

kannt fiir provokante Theatertexte und Inszenierungen.!! In seinem Stiick
Nennt mich Muhammed Ali'2 konstruiert Niangouna eine szenische Anord-
nung, die im Wesentlichen darin besteht, dass ein afrikanischer Schauspieler
auf einer Bithne versucht, den afro-amerikanischen Spitzensportler Muham-
med Ali zu verkérpern und immer wieder aus seiner Rolle fillt, weil er ge-
danklich in politische Reflexionen abdriftet, die um ein Black-atlantisches Be-
wusstsein!3 und Schwarze Geschichte des Widerstands kreisen. Niangouna

8 Vgl. Zach, Monika: Oralitat und afrikanische Philosophie, Vorlesung 2003,
URL: https://homepage.univie.ac.at/Franz.Martin.Wimmer/stud-arbeiten/
vo@304arbzach.pdf, S. 3-5 (letzter Zugriff: 22. Januar 2023).

9 Vgl. Wa Thiong'o, Ngugi: Decolonising the Mind: The Politics of Language in
African Literature, Nairobi 2004, S. 16.

10 Vgl. Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): Can the Subaltern Speak? Postkolo-
nialitat und subalterne Artikulation, Wien 2008; Brunner, Claudia: Episte-
mische Gewalt: Wissen und Herrschaft in der kolonialen Moderne, Bielefeld
2020.

11 Rabih / Weigand, 2016 (wie Anm. 7), S. 8.

12 Niangouna, Dieudonné: »Nennt mich Muhammed Ali«, in: Rabih, Ley-
la-Claire / Weigand, Frank (Hg.): Scéne 19: Neue franzésische Theaterstiicke,
Berlin 2016, S. 17-51.

13  Zum Konzept des Black Atlantic vgl. Gilroy, Paul: The Black Atlantic: Mo-
dernity and Double Consciousness, Harvard 1993.

221

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grit Koppen

stellt wiederholt eine Analogie zwischen Bithne und Boxring her; dabei geht
es ihm um das Kimpfen und Ringen um Worte, Diskurse und Reprisentati-
onspolitiken. Hier wird die Theatersituation zu einem politischen Raum der
historischen Reflexion erklirt, bei dem Tabus zur Sprache kommen:

Da werden alte Rechnungen wieder aufgemacht, die bis jetzt stillschwei-
gend im Hintergrund blieben, weil keiner mehr dritber redet. Da kommt
der Sklavenhandel wieder auf den Tisch. Die finsteren Schiffsbiuche, das
heilige Refugium des Todes.14

Das umfassende Beschweigen des transatlantischen Sklavenhandels wird ge-
brochen. Die Situiertheit und Perspektive auf die Welt seiner beiden Figuren
macht den Sklavenhandel und den ihn begleitenden Massentod zum Thema.
Der wiederkehrende Bezug zum Thema hilt die Erinnerung daran wach, dass
der Sklavenhandel ein wesentlicher Bestandteil der imperialistischen Welt-
ordnung war, auf der die umfassende Akkumulation von Kapital im globalen
Norden durch Enteignung im globalen Siiden beruht. Zugleich wird dadurch
die Verbindung von Rassismus und Klassismus innerhalb einer postkoloni-
alen globalen Okonomie, die auch die Kunstwelt des Schauspielers und die
Sportwelt des Boxers durchzieht, ins Bewusstsein gerufen.

Niangouna lidsst beide Figuren wiederholt die Moderne und die so-
genannte Zivilisation in Verbindung mit Rassifizierung befragen. Dabei
verschrinkt er jedoch beide Perspektiven durch den stetigen Wechsel der
Sprecherpositionen, wenn der Schauspieler als er selbst oder als Muhammed
Ali spricht. Im Text wird die Differenz durch »er spielt« und »er unterbricht
sein Spiel« erkennbar gemacht. So kann Niangouna verschiedene Zeit- und
Raumbhorizonte des Black Atlantic miteinander verschrinken, was das Aus-
maf des Erfahrungshorizonts von Rassismus erahnen lisst. Die Figur Ali
macht an anderer Stelle deutlich: »Wir sind im Krieg, lasst uns im Krieg blei-
ben.«1% Politische Konflikthaftigkeit, Dissens, Konfrontation und Auseinan-
dersetzung werden betont. Das Aussprechen eines Kriegszustands riickt den
Aufruhr gegeniiber bestehenden Machtverhiltnissen ins Bewusstsein und
verdeutlicht, dass eine Befriedung unter gegebenen Umstinden unmoglich
ist. Niangouna konstruiert seine Figuren als widerstindig und angrifislustig:

Ich mag euch nicht, mag euch nicht, weiRe Macht, ich sage es und ich sage
es laut. [...] Und dann steht ihr da und feuert stakkatoartig Anweisungen
ab, fiir die es keine Erkldrung gibt. Schon gar nicht die Menschenrechte,
die ihr zu verteidigen vortiuscht, und auch nicht die Genfer Konvention,

die keiner von euch respektiert.16

An dieser Stelle wird das AusmaR der Distanz zwischen politischen Positi-
onen markiert. Mit dem Personalpronomen »euch« kann der Sprechende

14 Niangouna 2016 (wie Anm. 12), S. 22.
15 Ebd., S. 26f.
16 Ebs. S. 32.

222

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

das Publikum direkt adressieren. Der Ausdruck »weiRe Macht« erinnert da-
ran, dass basierend auf einer Geschichte des Rassismus nach wie vor Weif3-
sein mit Machtprivilegien verbunden ist. Die Einhaltung der Menschenrechte
und der Genfer Konvention wird aus der Perspektive Niangounas Figuren in-
frage gestellt, da die Erfahrung von Sklavenhandel ein Bewusstsein fiir Ent-
menschlichung und das zihe Erkidmpfen des Rechts auf Selbstbestimmung
hervorgebracht hat. Das korrespondiert mit der politischen Theorie der De-
kolonisation der 1960er Jahre, worauf die Politikwissenschaftlerin Adom Ge-
tachewl’ aufmerksam gemacht hat, die schildert, dass afrikanische und af-
ro-karibische Theoretiker*innen und Politiker*innen sich kritisch mit dem in
»der modernen internationalen Gesellschaft fortlebenden Erbe einer rassifi-
zierten Hierarchie und der Sklaverei«1® auseinandersetzten und die »Vision
einer postimperialen Weltordnung«!® unter Bedingungen der Nichtbeherr-
schung hegten. Das Prinzip der Kontrolle hinterfragt Niangouna auch im Be-
reich des Asthetischen, wie in der Figurenrede seines Schauspielers deutlich
wird, wenn dieser sagt:

[-..] und wer in Afrika Theater machen will, muss gegen die Verhiltnisse
anboxen. [...] Wie denkt ihr, werden wir Theater machen? Mit euren Zih-
nen? [...] Wenn das nicht so funktioniert, wie ihr wollt, oder wie es eurer
Meinung nach funktionieren sollte — man konnte meinen, es wire euer
Laden, und wir nur die Tiirsteher — soll dann etwa der Westen immer
noch das kiinstlerische Schaffen in Afrika kontrollieren? Und zwar durch
Vergleich und Einschitzung anhand irgendwelcher >Kriterien<, mit dem-
selben selbstzufriedenen Wohlstandsblick wie bei sich zu Hause?2?

In der Textpassage wird ersichtlich, dass vom sprechenden Subjekt jedwe-
de »Kriterien« westlicher Kunstwissenschaftler*innen zuriickgewiesen und
als irrelevant erachtet werden. Das ist als bewusste Abkehr vom westlichen
Kunst- und Wissenschaftsbetrieb artikuliert und als Ringen um eine Selbst-
behauptung innerhalb des internationalen Theaterbetriebs.

Sprachbilder fiir die Verarmung
Der burkinische Regisseur und Theaterautor Aristide Tarnagda behandelt
in seinem Stiick Und wenn ich Sie alle umbringe, Madame??! die Frage nach
der Zulissigkeit von Gewalt als Mittel zur Befreiung aus einer 6konomischen
Zwangslage.

17 Getachew, Adom: Die Welt nach den Imperien. Aufstieg und Niedergang der
postkolonialen Selbstbestimmung, Berlin 2022.

18 Ebd., S. 40.

19 Ebd., S.41.

20 Niangouna (wie Anm. 12), S. 42f.

21 Tarnagda, Aristide: »Und wenn ich Sie alle umbringe, Madame?«, in: Rabih,
Leyla-Claire / Weigand, Frank (Hg.): Scéne 19: Neue franzdsische Theaterstii-
cke, Berlin 2016, S. 136-157.

223

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grit Koppen

Tarnagdas Hauptfigur Lamine bedroht eine in ihrem Auto vor einer roten
Ampel wartende Frau mit seiner Waffe, redet sich ihr gegeniiber in Rage und
gibt dabei viel von der Misere seiner Lebensrealitit preis: Lamine migrierte
in die Stadt, um als werdender Vater Geld zu verdienen, doch scheitert am
kapitalistischen System, verarmt zunehmend und verzweifelt daran. Wiahrend
des Raubiiberfalls ringt er mit sich selbst und fragt die Besitzhabende:

[-.] sagen Sie mir, was ich tun soll, sagen Sie mir, was sie an meiner Stelle
getan hitten, ich weif}, dass niemand an der Stelle eines anderen sein
kann, aber was wollen Sie, freie Stellen gibt es nirgendwo mehr und wir
sind ja nun mal gezwungen, uns irgendwo hinzustellen, also sagen Sie
mir was, schnell, Madame, [...] die Leute [...] haben keine Zeit mehr zu
warten, sie wollen rennen, rennen, rennen, wohin? Wozu? Gott allein weif3
es; manche sagen, zur Arbeit, manche, nach Hause, und das obwohl alle
eine Arbeit suchen, alle eine Bleibe suchen; und wihrenddessen gleiten
die Vogel durch den Himmel und lachen iiber uns [...].22

Erlebte Fremdbestimmung durch das Diktat der Zeit und die Ausweglosig-
keit sind damit thematisiert. Durch die vorgenommene Kontrastierung von
»warten« und »rennen« wird Zeit als wertvolle Ressource erfahrbar, die je
nach Klassenzugehorigkeit in verschiedenem Ausmafl zur Verfiigung steht.
Der 6konomische Druck macht aus Lamine einen Gehetzten, der zu rennen
gezwungen ist.

Im weiteren Verlauf brechen immer wieder Erinnerungen an Gespriche
und Erlebnisse mit Freunden und Familie in Lamines Gedanken- und Ge-
spriachsfluss. Dabei schildert er — in Form eines polyphonen Monologs und
stream of consciousness — die Wucht des Ausgeliefertseins durch divergierende
politisch-6konomische Interessen verschiedener Akteure und seine eigene
Ohnmacht darin. Besonders auffillig ist, dass das Kontingente und existen-
ziell Bedrohliche oft mit Bildern einbrechender Naturereignisse verschriankt
wird:

Einfach so, ganz plotzlich

Wie ein Augustregen

Ein Augustregen, der wie ein Radiergummi, die Lehmhiuser verschwin-
den lidsst. Die Papphiuser. Den Teer. Ein Augustregen, der alles ver-
schwinden ldsst und uns eine Mordsangst vor den Moskitos und Malaria
auf den Hals hetzt. Wo es doch noch keinen Impfstoff gegen Malaria gibt,
gegen das Fieber, das jeden Tag tausende Frauen und Kinder wegrafft.
Wo die Regierung doch immer nur von Aufschwung redet, von Entwick-
lung, von positivem Wachstum, von neu entdeckten Goldvorkommen,
von den Reisen des Prisidenten zu seinen Amtskollegen [...] Der August
beschert uns die Moskitos, und die Chinesen kommen und wollen uns
Handys verkaufen. Motorridder. Briicken. Stadien, in denen wir unter der

22 Ebd., S.141.

224

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

sengenden Augustsonne Fufball spielen und das Fieber durch unsere
Poren ausdiinsten konnen. Bei den Amerikanern ist es die Millennium
Challenge. Bei den Franzosen ein Neo-Francafrique, Entwicklungs- und
Aufschwungs-Hilfe, und hier Madame, miissen wir uns wirklich auf-
schwingen, weil uns hier niemand sieht unter den Moskitos, die uns das
Fieber in unsere Kérper pfropfen [...].23

Tarnagda beschreibt in der Figurenrede Lamines eine Realitit der massiven
Verarmung im globalen Siiden, die die zu Wohlstand Gelangten zu ignorieren
beabsichtigen. Somit wird sein Sprechen auf der Bithne zu einer Storung des
Beschweigens der historisch gewachsenen Besitzverhiltnisse und der Gewalt
6konomischer Enteignungen.

Zugleich entlarvt Tarnagda aus Perspektive einer subalternen Position
seiner Figur eine absurde Sprache der Regierenden, die um wirtschaftliches
Wachstum kreist, was sowohl an koloniale Entwicklungsnarrative erinnert
als auch eine kapitalistische Ideologie offenlegt, die die Begrenztheit der
Ressourcen leugnet. Und im eklatanten Widerspruch zur Erfahrung des
subalternen Subjekts steht. Die Kontrastierung verdeutlich die Inkongruenz
zweier Wissensformen: Der politisch offizielle Diskurs wird gegengeschnitten
zu Erfahrungswissen und Beobachtungen eines Anteillosen. So konkretisiert
Tarnagda mittels szenischer Anordnung und narrativ-rhythmisch-metaphori-
scher Sprachgestaltung das AusmaR der Verarmung. Er schafft vorstellbare
Bilder, durch die Zuschauer*innen und Leser*innen in eine bedrohlich wir-
kende Welt treten. Diese ist real. Hier wird die Kehrseite des Konsums im
globalen Norden durch die Artikulation eines im globalen Siiden situierten
Wanderarbeiters im Theater(-text) erfahrbar. Die Verschrinkung mit Kon-
zepten wie Millennium Challenge und Neo-Francafrique verweist auf die
internationalen 6konomischen Abhingigkeits- und Dominanzbeziehungen.
Zugleich fithrt Tarnagda damit das Groteske der postkolonial-kapitalistischen
Ordnung vor Augen.

[...]du darfst nicht hierbleiben, hier gibt es nichts, nur schwarze Plas-
tiktiiten, faulige Friichte, nur wimmelnde Fliegen auf dem Fleisch der
Bananen, auf dem Fleisch der Mangos, [...] nur Trinen, die in die Gosse
rinnen, nur perforierte Paragrafen, Kommunalwahlen, Prisidentschafts-
wahlen, Hunde und Aasgeier, die sich um die Knochen streiten, nur der
Geruch von Pisse, nur Speichel am Boden, nur Made in China, Made in
Switzerland, Made in Canada, Made in USA, Made in France, nur Schei-

Re hier, nur, nur, nur ...24

Durch die Widerholungsstruktur des »Made in«2° verweist Tarnagda auf
Folgeerscheinungen der internationalen Arbeitsteilung, der Kapitalmobilitit

23 Ebd., S. 145.
24 Ebd., S. 153.
25 Ebd., S.153.

225

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grit Koppen

und der Rohstoffabschépfung. Er verbindet das mit einer textuell geschaffe-
nen Atmosphire des morbiden und desastré6sen Umfelds, in dem Aasgeier,
Fliegen und Hunde um Reste kreisen und jemand wie Lamine ums Uberle-
ben kimpft. Durch die bildhafte Sprache werden Sinne und Afiekte evoziert;
plotzlich werden verheerende systemische Auswirkungen der postkolonialen
Realitit horbar, riechbar, sichtbar, konkret vorstellbar und damit sinnlich er-
fassbar. In diesem Kontext erscheinen Begrifte des offiziellen politischen Dis-
kurses um Wohlstand als Verhohnung. So regt Tarnagda sensuales Denken
anhand konkreter Sprachbilder an und setzt diese in eklatanten Widerspruch
zu Behauptungen politischer Diskurse.

Das Artikulieren einer Kritik am Export kapitalistischer Produktionsver-
hiltnisse im Theater durch Figurenreden im Kontext des Fiktionalen erlaubt
Kiinstler*innen wie Tarnagda, eine explizite, rohe und teils vulgire Sprache
einzusetzen, um das Skandalose dieser Verhiltnisse 6ffentlich anzuprangern
und einen Aufruhr zu initiieren — oder wie es bei Sony Labou Tansi heif3t,
»um die Welt zu zwingen, zur Welt zu kommen«26. Und zugleich erméglicht
es die Markierung der distanzierten Haltung gegeniiber existierenden Rea-
lititen und eine demonstrative Ablehnung der sie begleitenden politischen
Narrative von Beschwichtigung, Beschonigung und scheinbarer Befriedung.

Die Praxis des writing back
Writing back ist ein zentrales Konzept der frithen postkolonialen Theorie, das
auf Salman Rushdies Artikel »The Empire writes back with a vengeance«??
von1982 und auf das 1989 erschiene literaturwissenschaftliche Standardwerk
The Empire Writes Back: Theory and Practice in Post-Colonial Literatures?® von
Bill Ashcroft, Gareth Grifiths und Helen Tiffin zuriickgeht. Haufig wird wri-
ting back als Synonym fiir gegendiskursives Schreiben gebraucht. Teil die-
ses Konzepts ist die Aufteilung der Welt in ein (ehemals) imperiales Zentrum
und (ehemals) kolonialisierte Peripherien.

Bei der Praxis des writing back nutzen Kiinstler*innen unterschiedliche
Strategien. Eine Strategie bezeichnen Ashcroft, Griffiths und Tiffin als abro-
gation, worunter sie die Aushéhlung und Abschaffung der standardisierten
(kolonialen) Sprache verstehen. Nach Marion Gymnich beinhaltet diese
Strategie einen »weiterreichenden Widerstand gegen bedeutungsstiftende
Muster und Normen«?2° des imperialen Zentrums. »Abrogation is a refusal
of the categories of the imperial culture, its aesthetics, its illusory standard

26 Labou Tansi, zit. nach Mbembe 2016 (wie Anm. 2), S. 278.

27 Rushdie, Salman: »The Empire writes back with a vengeance«, in: The Times,
03.07.1982, S. 8.

28 Ashcroft, Bill / Griffiths, Gareth / Tiffin, Helen: The Empire Writes Back:
Theory and Practice in Post-Colonial Literatures, London 2002.

29 Gymnich, Marion: »Writing back«, in: Gotsche, Dirk / Dunker, Axel / Durbeck,
Gabriele (Hg.): Handbuch Postkolonialismus und Literatur, Stuttgart 2017,
S. 235-238; hier: S. 235.

226

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

of normative or >correct< usage, and its assumption of a traditional and fixed
meaning >inscribed< in the words.«3?

Die Weigerung des afrikanischen Schauspielers in Niangounas Stiick,
sich den asthetischen Kriterien westlicher Kunstbetrachtung zu beugen, ist
eine solche Form artikulierter abrogation. Aber auch Lamines sich dem Zeit-
und Effizienzdruck eines kapitalistischen Systems Widersetzen kann als Geste
von abrogation gelesen werden, ebenso wie das Aufzeigen der Kehrseite von
Formulierungen wie »Made in« bei Tarnagda, weil ihnen die positive Konno-
tation der Produktivitit entzogen und die negativen Auswirkungen gezeigt
werden. Auch die Aushéhlung politisch dominanter Narrative, Sprechweisen
und Begriftfe wie »Wachstum« durch eine Kontrastierung mit Gegenerzihlun-
gen ist ein Beispiel fiir die Strategie der abrogation.

Das situierte und regionalspezifische Wissen um Formen von Rassifi-
zierung, Klassifizierung, Beherrschung, gewaltformiger Ausbeutung und
Verelendung wird von Kiinstler*innen wie Niangouna und Tarnagda durch
fiktional gestaltete Konkretion vorstellbarer Situationen und eine dichte
bildhafte Sprache vergegenwirtigt. Diese Sprache provoziert ein bildhaftes,
auditives, olfaktorisches, also sensuales Denken, das komplexe abstrakte
Zusammenhinge des Politischen in etwas konkret Vorstellbares umformt
und sich gerade durch das dsthetisch Gestaltete der Sprache besonders gut
einpriagt. Das tangiert auch die kiinstlerische Form selbst. Es ist auffillig,
dass etliche Bithnenautor*innen ihre Theatertexte in sprachlichen Bildern
des Réaumlichen, Atmosphirischen, Metaphorischen, Organischen oder
Rhythmischen strukturieren.

So arbeitet der kongolesische Dramatiker Julien Bissila etwa in seinem
Stiick Im Namen des Vaters, des Sohnes und der J.M. Weston3! mit den Uber-
schriften »Vor dem ersten Atemzug«32, »Zweiter Atemzug«33, »Dritter Atem-
zug«34 usw. Das evoziert die Vorstellung vom Theatertext als einem lebenden
Organismus. Ahnlich der gueneische Regisseur und Biithnenautor Hakim
Bah, der in seinem Stiick Auf dem Rasen3® einzelne Szenen betitelt: »Staub
im Auge«36, »Klinge der Kalaschnis«37, »Lippenklopfen«3® und »Himmel
iiberm Schidel«39. Seine Szenen sind nach verschiedenen Koérperteilen oder
Sinneswahrnehmungen benannt, wodurch der Theatertext als fragmentierter

30 Ashcroft / Griffiths / Tiffin 2002 (wie Anm. 28), S. 37.

31 Bissila, John Mabiala: »Im Namen des Vaters, des Sohnes und der J.M. Wes-
ton«, in: Rabih, Leyla-Claire /Weigand, Frank (Hg.): Scéne 19: Neue franzé-
sische Theaterstiicke, Berlin 2016, S. 54-97.

32 Ebd., S.55.

33 Ebd., S.66.

34 Ebd., S.70.

35 Bah, Hakim: »Auf dem Rasen«, in: Rabih, Leyla-Claire /Weigand, Frank (Hg.):
Scéne 19: Neue franzésische Theaterstiicke, Berlin, 2016, S. 98-135.

36 Ebd., S.101.

37 Ebd., S. 102.
38 Ebd., S.122.
39  Ebd., S.127.

227

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grit Koppen

Korper strukturiert zu sein scheint. Der siiddafrikanische Regisseur und Autor
Mpumelelo Paul Grootboom hat als Szenenfolge in seinem Stiick Relativity:
Township Stories*® (2006) die Szenen bezeichnet als »Prologue«?l, »Beat
One«*2, »Beat Two«*3, »Beat Three«*4, »Beat Four«*> usw. Diese Einteilung
entspricht einer abstrakt musikalisch-rhythmischen Struktur. Der Begrift beat
ist jedoch doppeldeutig, da er ebenso Takt wie Schlag meinen kann.

Eine weitere Strategie des writing back ist die appropriation, bei der kolo-
niale Sprache und Denkfiguren angeeignet und durch vernakulare Sprachen,
Idiome, Syntaxen elastisch und fluide gehalten werden. Ein Beispiel fiir
solche in Bewegung versetzte Sprache ist die umfingliche Verwendung von
Homonymen. Bei diesem Verfahren wird ein Begrift wiederholt verwendet,
was Klanglichkeit und Rhythmisierung hervorbringt, doch zugleich bewusste
Verschiebungen auf semantischer Ebene erzeugt. Dadurch wird eine Beweg-
lichkeit des Denkens im Sinne der stetigen Verschiebung provoziert. Das
Verfahren findet sich etwa in der oben zitierten Textstelle bei Tarnagda, wenn
er die Bedeutung des Wortes »Stelle« kontinuierlich changiert und damit
mal Job, mal Platz, mal Hinstellen meint.#®¢ Aber auch Niangouna und Bissila
arbeiten mit diesem kiinstlerischen Mittel.

Beide Verfahren des writing back — abrogation und appropriation — gelten
als Strategien der Abgrenzung.*’

Als gegendiskursive Strategie fungiert Writing Back somit als Korrek-
tiv gegeniiber dem hegemonialen [...] Anspruch der Kolonialmacht auf
die Verbreitung von Wissen im Allgemeinen sowie von Wissen iiber die
Kolonisierten im Besonderen. Writing Back unterminiert diskursiv kons-
truierte und perpetuierte Sichtweisen des kolonialen >Anderen<, wihrend
es zugleich vormals marginalisiertes indigenes und regionales Wissen in
den Diskurs einzuspeisen sucht.48

Eine weitere, allerdings engere Bedeutung des Konzepts writing back meint
die kritische Auseinandersetzung mit dem westlichen Literaturkanon, in dem
kanonische Texte einer Revision unterzogen und umgeschrieben werden.*®
Mit dieser Form des writing back setzen sich eher Theaterschafiende aus dem
Umfeld des postmigrantischen Theaters in Europa auseinander, um rassis-
tische und eurozentristische Dimensionen des Kanons zu kritisieren und zu
verlachen.

40 Grootboom, Mpumelelo Paul / Chweneyagae, Presley: Relativity: Township Sto-
ries, Johannesburg 2006.

41 Ebd., S. 7.

42  Ebd.

43 Ebd., S. 13.

44 Ebd., S. 19.

45 Ebd., S. 22.

46 Vgl. Tarnagda 2016 (wie Anm. 21), S. 141.

47 Vgl. Gymnich 2017 (wie Anm. 17), S. 235.

48 Ebd.

49 Ebd., S. 236.

228

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

Kanonrevision im postmigrantischen Theatertext
Der tiirkisch-deutsche Bithnenautor und Regisseur Necati Oziri nimmt mit
dem Stiick Eine Verlobung in St. Domingo — ein Widerspruch®® eine kritische
Uberschreibung von Kleists 1811 entstandener Erzihlung Eine Verlobung in St.
Domingo®® vor. Unter dem Titel steht: »von Necati Oziri gegen Heinrich von
Kleist«®2, Das gegen betont explizit den Gestus des gegendiskursiven Schrei-
bens.

Kleist schrieb seine Erzihlung aus Perspektive eines auktorialen Erzih-
lers wenige Jahre nach der Griindung Haitis und den von Toissant Louverture
erfolgreich organisierten Sklavenauistinden. Die Erzdhlperspektive erweist
sich aus heutiger Sicht als zutiefst rassistisch, sexistisch und geschichtsre-
lativierend. Knapp zusammenfassend ldsst sich sagen, dass in Kleists Text
die Hauptfigur ein weiler Schweizer namens Gustav ist, der wihrend der
Revolution in St. Domingo vor Schwarzen Aufstindischen zu fliehen versucht
und Unterschlupf im Haus der PoC Babekan und ihrer Tochter Toni findet.
Anfangs arbeiten Mutter und Tochter an dem Plan, Gustav hinhaltend zu
tiauschen, um ihn spiter von Congo Huangos®® Guerilla téten zu lassen.
Doch dann verbringen Gustav und Toni die Nacht miteinander, verlieben sich
und traumen von Verlobung. Als Congo Huango frither als erwartet zuriick-
kehrt, entscheidet Toni sich dafiir, Gustav zu retten, sich vom Widerstand
loszusagen und sich mit den Weiflen zu solidarisieren. Aufgrund falscher
Annahmen totet Gustav sie jedoch und erschiet sich dann im Zustand der
Reue selbst. Was an Kleists Text auffillt, ist die Verdeckung der politischen
und historischen Hintergriinde der Plantagenwirtschaft, die Bagatellisierung
des Sklavensystems und der daraus resultierenden Revolution, der Gebrauch
euphemistischer Sprache fiir exzessive Gewaltverhiltnisse, das Operieren mit
biologischem Rassismus als zentrales Erzihlmotiv sowie der durchgehend
rassistische Sprachgebrauch. Hier setzt Oziri mit seinem writing back an.

Zunichst verfiigt er als Autor dariiber, dass jede Verwendung des N-Wor-
tes auf der Bithne untersagt sei. Oziris Stiick beginnt mit einem Prolog, bei
dem das Publikum direkt adressiert wird.

Ich weil es ganz besonders zu schitzen, dass auch einige ehemalige
Kolonialherren und Plantagenbesitzer hier sind. Ich weif, dass viele [...]
der weifen ihre Sklaven so gut behandelt haben, wie es ihrer Ansicht
nach ging, dass viele von Thnen [..] die Ideale der Revolution [...] héher
als ihr eigenes Leben stellen, allen voran die Gleichheit und Freiheit aller
Menschen.%4

50 Oziri, Necati: Eine Verlobung in St. Domingo - ein Widerspruch, Berlin
2019.

51 Kleist, Heinrich von: Die Vexrlobung in St. Domingo. Das Bettelweib von
Locarno. Der Findling. Erzahlungen, Stuttgart 2021, S. 3-46.

52 Oziri 2019 (wie Anm. 50), Deckblatt.

53 In Kleists Text ist Congo Huango der Rebellenfiihrer. Er reprasentiert Tou-

issant Louverture, den Anfihrer der Haitianischen Revolution.
54 0Oziri, 2019, Prolog, S. 4.

229

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grit Koppen

Durch die direkte Anrede werden die Zuschauer*innen in eine Kontinui-
titslinie von Kolonialist*innen und Sklavenhalter*innen positioniert. Durch
die Aussage »Ich weif [...] dass viele der weifen ihre Sklaven so gut be-
handelt haben, wie es ihrer Ansicht nach ging«5® wird auf Prinzipien der
Schuldabwehr exzessiver Gewaltanwendung verwiesen. Zugleich werden die
politischen Narrative um Gleichheit und Freiheit infrage gestellt. Im Pro-
log wird der postkoloniale Blickwechsel auf Weiflsein — als Umkehrung von
Blick-Macht-Achsen — gestaltet:

Und jetzt — nach dem Beginn der grofRen Freiheit — bin ich nicht nur in
der Position, mich selbst beschreiben zu konnen, sondern ich bin nach
Jahrhunderten [...]

auch in der Lage, die weien und ihr Wesen beschreiben zu konnen:

die weien lieben es,

andere auf ein Kreuz zu nageln,

sie lynchen und sie vierteilen,

sie peitschen zu Tode, [...]>6

Oziri behilt Kleists Schauplitze und Figurennetz bei; verschiebt aber das
Gewicht der Figuren und macht Toni zur Hauptfigur. Der Redeanteil der
Schwarzen und PoC Figuren ist sehr viel umfangreicher als bei Kleist, wo-
durch sie als handelnde, selbstbestimmte, aufeinander bezogene und intera-
gierende Subjekte wahrnehmbar werden. Wihrend Kleist die beiden Frau-
enfiguren Babekan und Toni nur in Beziehung zur weien ménnlichen Figur
Gustav in Erscheinung treten lisst, gestaltet Oziri auch Dialoge, die nur zwi-
schen diesen beiden Frauen stattfinden. Ihre Beziehung ist durchaus ambiva-
lent gestaltet, was sie als Individuen komplexer macht.

Ein zentrales Mittel, mit dem Oziri arbeitet, ist die Brecht’sche Methode
der Verfremdung. So tritt Toni immer wieder aus ihrer Rolle der historischen
Figur in eine zeitgemiRe Figurenfassung der Toni; diese kann den Erzihlfluss
der Kleist’schen Figur stoppen und die fiktionale Zeit anhalten, vorspulen
und wiederholen. Dadurch kann sie zuvor Gesagtes — auch Zitiertes — direkt
kommentieren, revidieren, persiflieren, karikieren, sich also dazu verhalten.
Dadurch kann sie aber auch die Zuschauenden direkt ansprechen, sie mal
zu Kompliz*innen und mal zu Zeug*innen einer Situation machen, andere
Figuren kommentieren und stetig das Sprachregister wechseln. So entsteht
ein dynamisches Interaktionsfeld, das Einschiibe, Interventionen und Revi-
dierungen ermdéglicht. Oziri etabliert dieses Verfahren in seinem Theatertext
von Anfang an, wenn die Figur Toni sagt:

Zu Port-au-Prince, auf dem franzosischen Teil der Insel St. Domingo,
lebten, zu Anfang dieses Jahrhunderts, als die Schwarzen die weiflen
ermordeten — Stopp.

55 Ebd.
56 Ebd., Prolog, S. 5.

230

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

Das glaubt ihr doch selbst nicht, oder? »Mord«? Sieht diese Frau aus wie
eine kaltbliitige Morderin?

Natiirlich ist dieser Krieg, wie jeder Krieg, immer auch ein Krieg um
Worte [...]°7

Hier sind das »Stopp« und die Frage Gesten der Intervention. Es werden eini-
ge direkte Zitate aus Kleists Text aufgegriffen, dann pausiert und Begrifilich-
keiten befragt, der Text in Einzelteile zerlegt, kommentiert oder verspottet.
Durch die Kommentareinschiibe und das Wechseln der Sprachregister
werden die Zeitspriinge zwischen Kleists Text von 1811 und Oziris Umarbei-
tung von 2019, das Aufeinanderprallen zweier Weltsichten und Positionen
deutlich. Lesende und Zuschauende miissen gedanklich zwischen zwei Jahr-
hunderten hin- und herwechseln. Bemerkenswert ist, dass Oziri im Gestus des
Spielerischen dadurch eine Komik erzeugt, die Humor als subversive Kraft im
postkolonialen Schreiben wiirdigt. Das zeigt sich an folgendem Beispiel:

TONI Fort Dauphin also.

GUSTAV Was ist damit?

TONI Hab gehort, die Luft soll dort wie Zucker schmecken.

GUSTAV Jetzt stinkt’s nach Tod.

TONI Die ganze Insel stinkt. Irgendwann stinken wir alle.

GUSTAV Bis dahin bin ich woanders.

TONI Zuriick in der Schweizer Bergluft. Was fiir ein Land: keine Planta-
gen, kein Krieg, Hundebabys auf dem Schof von Leuten, die den ganzen
Tag alleine Kaffee schliirfen. Ob es einen schlimmeren Tod gibt, als den
nach einem langweiligen Leben?°8

Bei dieser Szene verweist eigentlich nur der Hinweis »Fort Dauphin also«>®
auf die Kleist’sche Setzung des fiktionalen Orts und der historischen Situati-
on. Der Umgang der selbstbewusst gestalteten Frauenfigur mit Gustav kehrt
das bei Kleist geschilderte Machtverhiltnis in sein Gegenteil um. Die euro-
zentristische Perspektive in Kleists Text, die sich unter anderem an der ab-
wertenden Beschreibung der karibischen Insel und ihrer Bewohner*innen
aus Perspektive Gustavs zeigt, persifliert Oziri, wenn er seine Figur Toni
uber die Schweiz sprechen lasst.

Hier verdichtet Oziri zwei riumlich separat gehaltene Realititen, die
einander jedoch systemisch bedingen. Trotz der kritischen Reflexion poli-
tisch-6konomischer Zusammenhinge provoziert Oziri durch das Verfahren der
Verfremdung und durch Tonis selbstbewusstes Agieren auch ein Verlachen
absurder kolonial-rassistischer und patriarchal-sexistischer Fantasien. So
erscheint Kleists Text eher als lose Vorlage, die in Komplizenschaft zwischen

57 Ebd., Szene I, S.9.
58 Ebd., Szene IV, S.27.
59 Ebd.

231

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grit Koppen

Toni und dem Theaterpublikum stellvertretend fiir andere eurozentristische
Texte offentlich verlacht wird.

Eine entscheidende isthetische Setzung bei der Uberschreibung ist das
Gestalten alternativer Enden. So lisst Oziri im Moment der Konfrontation,
wenn der antikoloniale Widerstandskimpfer Congo Huango alias Bréda auf
den Schweizer Gustav im Haus von Babekan und Toni trifft, nun in einer
Art gedanklicher Versuchsanordnung, verschiedene Figuren einander toten,
wodurch sich jedes Mal die Machtrelationen verindern. Auf diese Weise ent-
zieht Oziri dem kanonischen Text spielerisch auch das Monolithische.

Fazit
Im szenischen Schreiben lassen sich subalterne Perspektiven in Figurenreden
gestalten und durch ihre Situierung, Positionierung, ihr (mit-)geteiltes Erfah-
rungswissen sowie ihre Beobachtungen zu einer scharfen Kritik an postkolo-
nial-6konomische Realititen konkretisieren, die kommentiert, verlacht und
exponiert werden.

Bei den diskutierten Theatertexten geht es um eine (Re-)Politisierung
der Biithne durch Sprachhandlungen, die hegemoniale Anspriiche von sich
weisen und Formen der Selbstermichtigung, der Welterschaffung und der
Verkehrung von Machtverhiltnissen erproben. Dekoloniale Verschiebungen
werden in den Theatertexten mittels Techniken des writing back wie abroga-
tion und appropriaton, Kanonrevision, aber auch durch Verfremdungsefiekte,
Prinzipien der kontrastierenden Montage, Zeit- und Raumverschrinkungen,
bildhafte Sprache und humoristische Stilmittel gestaltet. Bei der Frage, wie
im Bereich des kiinstlerischen Wissen generiert, produziert, transferiert und
befragt wird, ist das unbegrenzt Assoziierende, Verflechtende, Kontrastieren-
de, intertextuell und aufertextuell Verweisende, das Dekonstruierende und
das Konkretisierende abstrakter Sinnzusammenhinge in seiner Formenviel-
falt auffallig.

Bezugnehmend auf Edgardo Lander macht die Kulturwissenschaftlerin
Claudia Brunner deutlich, dass Kolonialitiit von Wissen®? nicht nur das Zusam-
menwirken von Wissensformen mit fortbestehenden kolonialen Machtver-
hiltnissen meint, sondern vor allem die »Trennungen und Teilungen [...] der
Formen, in denen wir Wissen iiber diese Welt generieren«.61 Insofern kénnen
die Kiinste mit ihren vielfiltigen Formen und é&sthetischen Strategien z. B.
des Kombinierens, Collagierens und Montierens eine entscheidende Rolle im

60 Mit Bezug auf das theoretische Konzept Kolonialitat der Macht von Anibal
Quijano, das Ausbreitung eurozentristischen Denkens im Kontext kolonialer
Macht und unter Ausschluss peripherer und indigener Wissensformen meint.
Vgl. Quijano, Anibal: Kolonialitat der Macht, Eurozentrismus und Lateiname-
rika, Wien 2019.

61 Brunner 2020 (wie Anm. 10), S. 47; hier bezugnehmend auf Lander, Edgardo:
»Ciencas sociales. Saberes coloniales y eurocéntricos«, in: Lander, Edgardo
(Hg.): La colonialidad del saber. Eurocentrismo y ciencas sociales. Per-
spectivas latinoamericanas, Buenos Aires 1993, S. 11-40, hier: S. 13f.

232

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Postkoloniale Gegenwartsdramatik

Prozess des Dekolonisierens spielen. Bei den vorgestellten Theatertexten zeigt
sich, dass marginalisiertes Wissen um postkolonial-6konomische Herrschafts-
verhiltnisse mittels szenischer Anordnungen und sprachlicher Gestaltung
sinnlich erfahrbar gemacht werden kann. Das begiinstigt ein sensuales und
verflechtendes Denken. Durch Verfahren der Umkehrung und wechselnder
szenischer Versuchsanordnungen als Gedankenexperimente konnen Visionen
eines Zukiinftigen entstehen.

233

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839462201-014 - am 14.02.2026, 12:48:59.

Access



https://doi.org/10.14361/9783839462201-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

