
17

2. Was sind vulnerable Personen?

a. Krankheit als Distanz

Um Vulnerabilität denken zu können, müssen alle Bestimmungen der 
menschlichen Person von der Leiblichkeit her gesehen werden (vgl.: 
Schnell 2009a). Für die Autonomie etwa bedeutet das, Selbstgesetzge-
bung mit leiblicher Mobilität zusammen zu denken. Mobilität ist ein 
Aspekt von Autonomie.

Der Mensch ist als leibliches Wesen endlich. Er muss sterben und 
er kann bis dahin sein Leben gestalten. Selbstsorge (»Cura sui«) ist ein 
Motor der Gestaltung der eigenen, endlichen Existenz mit Anderen 
und für sie (näher beschrieben in: Schnell 2008, 25 ff; Schnell 2010a; 
Schnell 2011). Die Selbstsorge vollzieht sich in einer Kulturwelt ge-
meinsamer Bedeutungen, aufgrund derer ein Verstehen der an der Kul-
turwelt teilhabenden Personen möglich ist. Dieses Verstehen benötigt 
ein »dem Ich und dem Du Gemeinsames« (Dilthey 1981, 256). Ein 
solch Gemeinsames ist die Kultur. Dilthey denkt hier an Gestaltungen 
und Zwecksetzungen, die uns seit Kindesbeinen an bekannt sind und 
an andere Praktiken, in denen sich die Bedeutung einer mit Anderen 
gemeinsamen Welt ausdrückt.

Zur Selbstsorge gehört auch die Kompensation von Mängeln und 
Schwäche. Das System der Selbstsorge (inklusive familialer Sorge) hilft 
jedoch nicht mehr, wenn die Person sich entscheidet, die Hilfe eines 
Spezialisten nachzufragen. Der Gang zum Arzt ist das Ende der Selbst-
sorge (vgl.: Langer 2005, 143 ff).

Durch das Hinzukommen eines Arztes wird ein Mensch offiziell zum 
Patienten. Victor von Weizsäcker zufolge ist ein Patient ein kranker 
Mensch. Ein kranker Mensch ist ein Mensch, der Not leidet, um Hil-
fe bittet und vom Arzt als notleidend anerkannt wird. »Ich nenne den 
krank, der mich als Arzt anruft und in dem ich als Arzt die Not aner-
kenne.« (Weizsäcker 1926, 13) Die Anerkennung durch den Arzt macht 
aus einem Menschen erst einen Patienten. Gemeint ist hier der Patient 
als Akteur innerhalb des Gesundheitswesens. 

Weizsäckers medizinische Anthropologie ist außerordentlich bedeut-
sam, denn sie zeigt an:
1. Alle vulnerablen Personen sind geborene und endliche Wesen.
2. Eine vulnerable Person ist jemand, der »eine Not« erleiden kann, der 

einer »Hilfe bedarf« und sich an einen Anderen wendet, den er als 
»Helfer« (ebd.) in Anspruch nimmt.

3. Alle menschlichen Personen und die meisten Tiere sind vulnerable 
Personen (vgl.: Schnell 2013).

https://doi.org/10.5771/9783845292557-18 - am 19.01.2026, 05:22:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

4. Nur vulnerable Personen können von einem Arzt als krank anerkannt 
werden.

5. Alle Personen sind vulnerable Personen, aber nicht alle vulnerablen 
Personen sind Patienten.

Ein Mensch ist krank, weil er krank ist und weil er als krank durch den 
Arzt bezeichnet wird. Die Durchführung dieser Performanz – jemand 
ist krank, wenn er für krank erklärt/geschrieben wird – erfüllt inner-
halb des medizinischen Schemas die ärztliche Diagnose (vgl.: Wieland 
2004).

Krankheit ist aber nicht nur eine Konstruktion, sondern auch ein 
Zustand des Leidens. Das Durchleben einer Krankheit führt zu einer 
Distanzierung des Patienten von der Mitwelt. Klaus Dörner bezeichnet 
sie daher als einen ich-bezogenen, narzisstischen Zustand (vgl.: Dör-
ner 2002, 143f ). Es stellt sich das Bewusstsein eines oft schmerzlichen 
Vermissens der ehemals fraglosen Gesundheit ein (vgl.: Schnell 2006). 
Krank zu sein bedeutet, mehr oder weniger Momente des Verlassens der 
gemeinsamen Bedeutungswelt zu erleben, die der Boden für Verstehen 
und Zusammenleben mit Anderen ist. Diese Distanzierung geschieht 
auf Zeit. Der Patient kehrt danach als Mensch in die Welt zurück. Ent-
weder in dieselbe oder in eine andere, sofern er sein Leben ändert (vgl.: 
Friesen/Schnell 1990). Chronische Krankheit und Pflegedürftigkeit be-
steht darin, dass sich die Person in der Distanz einzurichten hat. Teil-
habe, die für Menschen mit Behinderung laut Sozialgesetzbuch vorge-
schrieben ist, kann es nur für Akteure geben, die selbst nicht am Leben 
der Gesellschaft teilnehmen.

b. Alter als Abschiedlichkeit

Zwischen der Verankerung in der Welt, der zeitweiligen Distanz auf-
grund von Krankheit einerseits und dem Verlassen der Welt andererseits 
gibt es eine Verbindungslinie, die auf die Diversität am Lebensende vor-
bereitet. Es ist die Einstellung der Abschiedlichkeit, die dem Alter eigen 
ist. 

Hegel zeigt in seiner Theorie der Lebensalter, dass das Altsein alter 
Menschen sich darin äußert, dass sie das Interesse an der Gegenwart 
(Menschen, Ereignisse) verlieren. Der alte Mensch lebt aus dem Fundus 
seiner Erinnerungen, da für ihn die Welt von gestern die wahre Welt ist. 
Früher wusste man, wie es geht; die jungen Menschen von heute rui-
nieren die Welt! Diese Geisteshaltung ist normal, weil der alte Mensch 
unter anderem dadurch gekennzeichnet ist, dass er auf sein Lebensende 
zugeht (vgl.: Hegel 1986, 86). Indem er das Interesse an der Gegenwart 
verliert, beginnt er loszulassen und nimmt die grundsätzliche Haltung 

WAS SIND VULNERABLE PERSONEN?

https://doi.org/10.5771/9783845292557-18 - am 19.01.2026, 05:22:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

einer Abschiedlichkeit ein. Es ist noch kein konkreter Abschied, son-
dern zunächst nur die Vorbereitung darauf im Modus der Haltung.

Seit Hegels Zeiten hat sich das Alter verändert. Menschen werden im-
mer älter und durchleben oft erhebliche lange Phasen mit chronischen 
Krankheiten (Demenz etc.) und entsprechend verlängert sich die Phase 
des Abschieds. Die wesentliche Veränderung besteht aber nicht in der 
Abschiedlichkeit, sondern darin, dass heute das Alter nicht unabhän-
gig von der Gesundheitsversorgung gedacht werden kann. Früher waren 
alte Menschen Honoratioren, heute sind sie pflegebedürftig! Daraus re-
sultiert, dass alte Menschen als sogenannte »Last« empfunden werden 
und ethisch ins Abseits geraten können. Neben neuen Versorgungskon-
zepten sind daher Grundlagen einer Ethik der Hochaltrigkeit entwi-
ckelt worden (vgl.: Schnell 2010b).

c. Sterben als Diversität

Der Begriff der »Diversität« wird heutzutage im Zusammenhang mit 
Artenvielfalt in der Natur, mit sexueller Orientierung, Religionen oder 
Alter usw. verwendet. Während viele dieser wichtigen Aspekte variabel 
sind, ist es die spezifische »Diversität am Lebensende« (vgl.: Schulz/
Karger/Schnell 2011) nicht. Sexuelle Orientierungen können verändert 
werden, das Sterben aber keinesfalls! Die Diversität liegt im Phänomen 
des Lebensendes selbst (vgl. zum Konzept und zur empirischen Plausi-
bilität: Schnell/Schulz 2015, Kap. 3 und 4).

Das Lebensende ist durch eine Diversität gekennzeichnet. Sie bedeu-
tet, dass die Situationen von Patient und von Begleiter (Arzt, Angehörige 
etc.) nicht gleich, sondern radikal unterschiedlich, ja asymmetrisch sind. 
Sie verbietet eine naives Verstehen und Hineinversetzen in die Perspek-
tive des Anderen! Eine praktische Folge der Diversität liegt damit auf 
der Hand: niemand kann am Sterben des Anderen – eines Patienten –  
den je eigenen Tod durchmessen, sondern nur, dass er als Sterblicher 
bleibt, während der Andere geht! Die Kommunikation mit sterbenden 
Menschen erhält damit eine neue und weitere Herausforderung.

Der Reflexion Heideggers, die die Authentizität des Daseins an das 
Gewahrwerden der je eigenen Sterblichkeit bindet und daher folgert, 
dass »keiner dem Anderen sein Sterben abnehmen kann« (Heidegger 
1979, 240), setzt Emmanuel Levinas in der ihm üblichen Diktion einen 
Kontrapunkt entgegen: »Der Tod des Anderen ist der Erste Tod.« (Levi-
nas 1996, 53) Damit kehrt sich die Perspektive innerhalb der Diversität 
um. Es geht jetzt nicht mehr allein um die Situation des sterbenden 
Menschen, sondern um die des überlebenden Begleiters. Ihm oder ihr 
ist die Sorge um den Patienten stärker als die Sorge um sich selbst. Le-
vinas geht in diesem Zusammenhang sogar so weit von einem »Sterben 

STERBEN ALS DIVERSITÄT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-18 - am 19.01.2026, 05:22:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

für den Anderen« (Levinas 1995, 248) zu sprechen. In gewisser Hin-
sicht beschreiben die Positionen von Heidegger und Levinas zwei Seiten 
der Diversität am Lebensende (vgl.: Schnell 2009b, 26 f ).

Die besondere Situation des überlebenden Begleiters bezeichnet Paul 
Ricœur mit der eines Zeugen. Ein Zeuge ist jemand, der Kunde von ei-
ner im endgültigen Abschied befindlichen Existenz gibt. Ricœur denkt 
hier ausdrücklich an den »Mediziner der Palliativabteilung« (Ricœur 
2011, 20f ). Der Mediziner ist im Status eines Zeugen, da er dem Ab-
schied des sterbenden Menschen beiwohnt und diesen Prozess im Lich-
te einer Interpretation von Anzeichen gestaltet. Grundsätzlich gilt, dass 
Überlebende »keinen anderen Zugang zum Erleben des mit dem Tode 
ringenden an und für sich haben, […] als durch eine Interpretation der 
von dem Zeugen, den sie in den Zeugenstand Ihres Arguments rufen, 
gesammelten Anzeichen.« (ebd., 21) Im Durchleben des Lebensendes 
nichtet die Vulnerabilität das Leben. 

d. Vulnerabilität

An dieser Stelle ist der Endpunkt einer unaufhebbaren Differenz er-
reicht. Vulnerabilität, die in Krankheit, Alter, Sterben und Abschied von 
der Welt übergeht, bedeutet einerseits Umorganisation der Erfahrung 
der Person. Bereits Hegel betont, dass alte Menschen nicht schlechthin 
durch einen Mangel an Vernunft, Gedächtnis und Autonomie gekenn-
zeichnet sind, sondern durch eine Umorganisation ihrer Emotionalität 
und Rationalität und damit in ihrem Verhältnis zu den Dingen und zur 
Mitwelt.

Aus Sicht der Überlebenden bezeugen Alter, Krankheit und Sterben 
allerdings andererseits auch jenen Verfall, der anzeigt, dass aktuell vulne-
rable Personen anders als potentiell vulnerable Personen die Macht des 
Logos einbüßen können. Diese Differenz ist unaufhebbar.

Eine vulnerable Person ist ein Mensch, der von seiner Leiblichkeit gese-
hen wird, weil er nur so als krank, behindert, alternd, sterbend und in 
Distanz zur Welt gedacht werden kann. Diese Vulnerabilität kennzeich-
net jeden Menschen in unterschiedlicher Hinsicht.

Von dieser allgemeinen Vulnerabilität ist eine spezielle Vulnerabili-
tät zu unterscheiden. Letztere ist gegeben, wenn eine Person mit einer 
akuten oder chronischen Krankheit und /oder Behinderung leben muss 
(vgl.: Schnell/Heinritz 2006, Kap. 4).

Es ist üblich, Personen als vulnerabel zu bezeichnen, wenn ihre Befähi-
gung zur Willensbestimmung und damit zur Autonomie eingeschränkt 
ist, etwa aufgrund von Krankheit oder Behinderung. Der Gegensatz zu 

WAS SIND VULNERABLE PERSONEN?

https://doi.org/10.5771/9783845292557-18 - am 19.01.2026, 05:22:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

dieser Art von Vulnerabilität ist die gesunde und autonome Person. Wir 
nehmen an dieser Stelle eine Vulnerabilität in den Blick, die jener Vul-
nerabilität, die der Gesundheit entgegengesetzt ist, vorausgeht.

Vulnerabilität ist eine Universalie. Sie bezeichnet etwas, das auf alle 
Menschen (und wohl auch Tiere) zutrifft. Indem statt mathematischer 
Rationalität die Vulnerabilität betont wird, wird Jean Piaget widerspro-
chen, der das Menschsein hauptsächlich an die geistige Entwicklung 
von Logik, Mathematik und Physik gebunden sah (vgl.: Piaget 1973, 
21). Trotz dieses Widerspruchs gilt es nicht, einen möglichst schwachen 
Menschen zu verteidigen, sondern allenfalls seine konstitutive Schwä-
che. Der Mensch ist ein denkendes Schilfrohr. Vulnerabilität eignet 
auch den Starken. In der Mythologie ist bekanntlich von Achilles die 
Rede, der so in den Fluss Styx gehalten wurde, dass seine Ferse vom 
Wasser nicht umspült worden ist. Die Nibelungensage erzählt von Sieg-
fried, der einen Drachen tötete und in dessen Blut badete. Dabei fiel ein 
Lindenblatt auf seine Schulter, weshalb die Haut unter dem Blatt vom 
Blut des Drachen nicht befeuchtet wurde. Beide Helden verfehlen die 
Unverwundbarkeit. Vermutlich sind sie nur deshalb Helden.

VULNERABILITÄT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-18 - am 19.01.2026, 05:22:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-18
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Krankheit als Distanz
	b.  Alter als Abschiedlichkeit
	c.  Sterben als Diversität
	d.  Vulnerabilität

