
Hanna Eglinger (Hg.)

Figurationen 
des Irrtums 
in der skandinavischen 
Literatur

nordica

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Hanna Eglinger (Hg.)   

Literarische Irrtümer
Figurationen des Irrtums in der  

skandinavischen Literatur

BUT_Eglinger_638-6.indd   1BUT_Eglinger_638-6.indd   1 05.11.20   09:2605.11.20   09:26

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ROMBACH WISSENSCHAFT • R E I H E  NORDICA

herausgegeben von Annegret Heitmann  
und Joachim Schiedermair

Band 26

BUT_Eglinger_638-6.indd   2BUT_Eglinger_638-6.indd   2 05.11.20   09:2605.11.20   09:26

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Hanna Eglinger (Hg.)

Literarische Irrtümer
Figurationen des Irrtums in der 

skandinavischen Literatur

BUT_Eglinger_638-6.indd   3BUT_Eglinger_638-6.indd   3 05.11.20   09:2605.11.20   09:26

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


1. Auflage 2020
© Rombach Wissenschaft – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & 
Co. KG, Baden-Baden 2020. Gesamtverantwortung für Druck und Herstellung bei 
der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG. Alle Rechte, auch die des Nach
drucks von Auszügen, der fotomechanischen Wiedergabe und der Übersetzung, 
vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.

Auf dem Umschlag: Plakat der Tagung 
»Literarische Irrtümer« (September 2018 in Erlangen),  
gestaltet von Maike Teubner.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-96821-638-6 (Print)
ISBN 978-3-96821-639-3 (ePDF)

Onlineversion
Nomos eLibrary

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Fritz Thyssen Stiftung.

BUT_Eglinger_638-6.indd   4BUT_Eglinger_638-6.indd   4 05.11.20   09:2605.11.20   09:26

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Inhalt

Hanna Eglinger
Irrtum und Literatur – Eine Einleitung 7

Irrtumsnarrative

Unni Langås
(Miss-)Verstanden? Camilla Colletts Amtmandens Døtre in
Literaturkritik, Literaturgeschichte und Literaturwissenschaft 23

Dag Heede
Irrtümer der Natur – Störende Homosexualität und
heteronarrative Harmonisierung 47

Joachim Grage
Richtige Jungs? Gender-Irrtümer in schwedischer Kinder- und
Jugendliteratur 63

Joachim Schiedermair
Von ersten und letzten Dingen – Säkularisierung, Peripetie und
Irrtum bei Torgny Lindgren und Sigmund Freud 83

Theatralische Irrtümer

Clemens Räthel
Komödie der (musikalischen) Irrungen – Johan Ludvig Heibergs
Kong Salomon und die Welt der Vaudevilles 109

Frederike Felcht
Ibsens Irrtümer – Ein Motiv und seine Reflexion in Ibsens Dramen 133

Patrick Ledderose
Irrtum hoch drei – Line Knutzons Snart kommer tiden (1999) 149

5

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Poetologische Irrtumsstrategien

Henrike Fürstenberg
Ironie und Irrtum – Eine Analyse des Erkenntnispotenzials
literarischer Ironie am Beispiel von Ragnar Hovland und Karen
Blixen 169

Stig Olsen
Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende? Ironie, Narrativität und
Selbstverwirklichung in Leif Panduros Rend mig i traditionerne 191

Erik Zillén
Anthropologie und Ästhetik des Irrtums in Per Olov Enquists
Legionärerna 219

Antje Wischmann
Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade 239

Autorinnen und Autoren 265

Inhalt

6

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Hanna Eglinger

Irrtum und Literatur – Eine Einleitung

Literarische Texte handeln häufig von Irrtümern. Irren ist Teil der anthro-
pologischen Grundbestimmung des Menschen, und das Nachdenken über
Irrtümer gilt als menschliches Spezifikum.1 In der Philosophie ist der Irr-
tum seit jeher entscheidendes Movens für Wege zu Wahrheit und Er-
kenntnis gewesen. Der deutsche Philosoph Jürgen Mittelstraß benennt
drei hauptsächliche Auffassungen des Irrtums in der abendländischen Phi-
losophiegeschichte: Irrtum als Teil der Natur des Menschen, als Defekt
oder Versagen und als Moment der Wahrheit.2 Wenn dabei häufig betont
worden ist, dass der Weg der Wahrheitssuche nicht über Irrtumsvermei-
dung, sondern über die Arbeit am und mit dem Irrtum erfolgen muss,3 so
werden Irrtum und Wissen zwar als komplementäre,4 nicht aber als exklu-
sive Begriffe gehandhabt: Irrtum sei dann, so Mittelstraß, »nicht als Ge-
gensatz der Wahrheit, sondern als die andere Seite der Wahrheit« zu ver-
stehen.5

Wenn Irren menschlich ist und wir etwa bei Arno Schmidt lesen, dass
»[w]ir leben um Alles verkehrt zu machen«,6 dann müssen wir uns prädes-
tiniert für den Irrtum und entsprechend determiniert fühlen. So wirft das
Unvermeidliche des Irrtums zum einen Fragen nach damit verbundenen
Bedingungen menschlichen Handelns auf, nach Handlungsfreiheit, Sou-
veränität und Selbstbestimmung. Zum anderen gilt Unvermeidlichkeit
auch als wesentliches Unterscheidungskriterium im Rahmen deutscher
philologischer und philosophischer Begriffsbestimmungen, wenn es näm-

1 Vgl. Geert-Lueke Lueken, Irrtum, in: Enzyklopädie Philosophie, hg. von Hans Jörg Sand-
kühler, Bd. 2: I–P, Hamburg 2010, S. 1177–1179, hier S. 1178.

2 Vgl. Jürgen Mittelstraß, Die Wahrheit des Irrtums. Über das schwierige Verhältnis der
Geisteswissenschaften zur Wahrheit und über ihren eigentümlichen Umgang mit dem
Irrtum, Konstanz 1989, S. 10.

3 Vgl. William James, The Will To Believe, London u.a. 1896, Kap. VII.
4 Vgl. Gereon Wolters, Irrtum, in: Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie,

hg. von Jürgen Mittelstraß, Bd. 4: Ins–Loc, 2. neu bearb. und wesentl. ergänzte Aufl.,
Stuttgart/Weimar 2010, S. 74 f., hier S. 74.

5 Jürgen Mittelstraß, Die Wahrheit des Irrtums, S. 10.
6 Arno Schmidt, Zettel 3489 zum Fragment Julia, oder die Gemälde, abrufbar unter https:/

/www.arno-schmidt-stiftung.de/Blog/14.html (letzter Zugriff am 03.08.2020).

7

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.arno-schmidt-stiftung.de/Blog/14.html
https://www.arno-schmidt-stiftung.de/Blog/14.html
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://www.arno-schmidt-stiftung.de/Blog/14.html
https://www.arno-schmidt-stiftung.de/Blog/14.html


lich darum geht, den Irrtum vom (vermeidbaren) Fehler abzugrenzen. Von
der Schwierigkeit, Irrtum zu definieren bzw. begrifflich von ähnlichen
Phänomenen abzugrenzen, zeugen nicht nur zahlreiche Definitionsversu-
che und Aphorismen über den Irrtum, sondern auch ein Vergleich mit
der Begriffsverwendung in anderen Sprachen. Scheint es nicht im engli-
schen wie im skandinavischen Sprachgebrauch offensichtlich weniger
scharfe Grenzen zu geben zwischen error und mistake,7 zwischen misstag
und fel, fejltagelse, vildfarelse, misforståelse?8 Was genau unterscheidet den
Irrtum vom Fehler, vom Missgeschick, vom Missverständnis, der Missdeu-
tung, dem Schreibfehler und anderen Fehlleistungen? Muss er sich über-
haupt unterscheiden angesichts eines grundlegenden Interesses an der Fal-
libilität des Menschen? Kann Irrtum als eine Art Überbegriff dienen?
Wenn hier dennoch jene philologischen und philosophischen Begriffsbe-
stimmungen festgehalten werden, nach denen sich der Irrtum im Deut-
schen erstens vom Fehler durch Unvermeidbarkeit und zweitens von der
Lüge oder Täuschung durch Unbewusstheit abgrenzen lässt,9 so hat dies
mehrere Gründe.

Zunächst lässt sich aus der Beobachtung von Unvermeidbarkeit auch
eine produktive Umwertung hinsichtlich der kreativen Notwendigkeit von
Irrtümern vornehmen, wie es etwa John Roberts in seiner kunstphiloso-
phischen Studie The Necessity of Errors nahelegt.10 »If failure is inevitable,
then the goal must be to fail in interesting ways«,11 lautet eine Äußerung
von Robert Tally (wobei freilich auch zu diskutieren wäre, ob failure ohne

7 Vgl. Mariacarla Gadebusch Bondio/Agostino Paravicini Bagliani (Hg.), Errors and mis-
takes. A cultural history of fallibility, Florenz 2012.

8 Der Beitrag von Erik Zillén im vorliegenden Band hält beispielsweise am schwedischen
Begriff ›misstag‹ fest, dessen semantische Eingrenzung weniger eng ist als beim ›Irrtum‹.
In erster Linie mit einem Verständnis des ›Irrtums‹ als ›Missverständnis‹ arbeiten die
Beiträge von Unni Langås und Frederike Felcht.

9 Vgl. Lueken, Irrtum, S. 1177; sowie Wolters, Irrtum, S. 74. Zur Unterscheidung von Irr-
tum und Fehler im Sinne einer sowohl erkenntnistheoretischen als auch moralischen
Differenz vgl. auch Claudia Wiesemann, Was macht den Irrtum zum Irrtum? Jacob
Henle (1809–1885) und die Mikroskopie der Haut, in: Mariacarla Gadebusch Bondio/
Agostino Paravicini Bagliani (Hg.), Errors and mistakes. A cultural history of fallibility,
Florenz 2012, S. 257–272, hier S. 257 f.

10 John Roberts, The necessity of errors, London 2011.
11 Robert Tally, Translator’s preface, in: Bertrand Westphal, Geocriticism. Real and fic-

tional spaces, New York 2011, S. ix–xiii, hier S. xi.

Hanna Eglinger

8

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Einschränkung mit Irrtum gleichgesetzt werden kann).12 Doch entschei-
dend ist die Verknüpfung von Unvermeidlichkeit und Kreativität, also die
Verpflichtung, unumgängliches Irren »in interesting ways« zu lenken. Irr-
tum kann somit gerade auf der Grundlage seiner Unvermeidlichkeit und
Notwendigkeit eine »creative force«13 darstellen, d.h. ein ästhetisches Pro-
duktionsprinzip der Fehlbarkeit, das sich auch in literarischen Texten ge-
winnbringend untersuchen lässt.14

Weiterhin lassen sich – gerade in narrativen Zusammenhängen – aus
Unvermeidbarkeit und Notwendigkeit Fragen danach ableiten, wo Irrtü-
mer zu verorten wären auf einer Skala von Prädestination, Vorsehung und
Schicksal, bzw. als Initiatoren oder Komplizen des Zufalls und der Kon-
tingenz. In der Philosophie wird Irrtum als »eine aus der Kontingenz […]
des Menschen resultierende Grunderfahrung«15 definiert. Ein (hier nur
unvollständig zitierter) Aphorismus aus den Sudelbüchern Lichtenbergs
lautet: »Selbst unsere häufigen Irrtümer haben den Nutzen, daß sie uns
am Ende gewöhnen zu glauben, alles könne anders sein, als wir es uns
vorstellen«.16 Er beschreibt damit diese grundlegende Kontingenzerfah-
rung und die Einsicht in potenziell unbegrenzte Möglichkeiten oder, wie
es Mittelstraß ausdrückt, in die »Perspektivität der Welt«.17 Wenn ein Irr-
tum nur einen zufälligen von anderen möglichen Wegen darstellt, ist es
umso interessanter, diesen Weg im Kontext von alternativen Perspektiven
zu betrachten. Versteht man mit Parmenides den Irrtum als Ab- oder Um-
weg (als ein Ab-Irren vom Weg der Wahrheit)18 oder beruft sich mit Aris-
toteles auf das dramaturgische Konzept der Hamartia,19 den Fehltritt als
Movens der klassischen Tragödie, so ist es nicht verwunderlich, wenn sich

12 Vgl. auch Jürgen Kriz, Versagen: Desaster oder Aufbruch, in: Brigitte Boothe/Wolfgang
Marx (Hg.), Panne – Irrtum – Missgeschick. Die Psychopathologie des Alltagslebens in
interdisziplinärer Perspektive, Bern 2003, S. 163–176.

13 Für einen Umgang mit dem Irrtum als »creative force« plädiert Robert Kalechofsky,
Knowing and Erring. The Consolations of Error, 1997.

14 Vgl. z.B. Antje Wischmanns Untersuchung zur ästhetischen Revisionsarbeit an Irrtü-
mern oder Patrick Ledderoses und Erik Zilléns Beiträge im vorliegenden Band, die
Funktionen des Irrtums auch als Elemente einer grundsätzlichen Skepsis an eindeuti-
gen bzw. einlinigen Wahrheitskonzepten herausarbeiten.

15 Wolters, Irrtum, S. 74.
16 Lichtenberg, Sudelbücher [J 942], zitiert nach Mittelstraß, Die Wahrheit des Irrtums,

S. 13.
17 Mittelstraß, Die Wahrheit des Irrtums, S. 25 und passim.
18 Vgl. Lueken, Irrtum, S. 1178.
19 Vgl. Aristoteles, Poetik. Griechisch/Deutsch, übers. und hg. von Manfred Fuhrmann,

Stuttgart 2010, S. 38 f.; Jürgen Kühnel, Hamartia, in: Dieter Burdorf/Christof Fasben-

Irrtum und Literatur – Eine Einleitung

9

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


der Irrtum prominent in literarischen Texten, insbesondere in der Prosa-
literatur und der Dramatik niederschlägt – ermöglichen Irrwege, Fehltrit-
te, Missverständnisse und Abirrungen doch narrative Seitenstränge, Ex-
kurse und Nebenhandlungen, folgenreiche Verstrickungen oder gar erst
die Entfaltung eines Plots.

Irrtümer betreffen Aussagen, Überzeugungen und Handlungen,20 die
sich – so die zweite hier festgehaltene definitorische Abgrenzung – durch
Unbewusstheit von der Lüge unterscheiden. In Abgrenzung zu »Lüge,
Täuschung und Verwirrung«21 als bewusst eingesetzten Überzeugungs-
und Erzählstrategien, wie sie z.B. in verschiedenen Formen des unzuver-
lässigen Erzählens zum Ausdruck kommen, geraten mit dem Irrtum die
unbewussten und versehentlichen Mechanismen der Alltagsbewältigung
in den Fokus.22 Als ungewollte und unvorhergesehene Ausdrücke des Un-
bewussten können sie, mit Sigmund Freuds Paradetext Zur Psychopatholo-
gie des Alltagslebens über irrtümliche Fehlleistungen, als Ergebnisse von
Verdrängungsmechanismen beschrieben werden.23 Der sprichwörtliche
Freud’sche Versprecher ist dabei sicherlich einer der anschaulichsten »Ab-
kömmlinge verdrängter Gedanken«,24 wie Freud alltägliche Fehlleistun-
gen bezeichnet, unter die er – neben dem Versprecher – auch Vergessen,
Vergreifen, Verwechslungen, Aberglaube und Irrtum zählt. Doch wie
schwer die jeweiligen Unterarten tatsächlich voneinander zu trennen sind,
zeigt sich nicht zuletzt in Freuds Kapitel über die Irrtümer, wo er durch-
aus Bezeichnungsunschärfen seiner Beispiele einräumt.25 Wenn Freud im
Zusammenhang mit Irrtümern von der »Rückführbarkeit der Phänomene
auf unvollkommen unterdrücktes psychisches Material« spricht, »das, vom
Bewußtsein abgedrängt, doch nicht jeder Fähigkeit, sich zu äußern, be-

der/Burkhard Moenninghoff (Hg.), Metzler Literatur Lexikon, Stuttgart/Weimar 2007,
S. 301.

20 Vgl. Lueken, Irrtum, S. 1177.
21 Sabine Schlickers, Lüge, Täuschung und Verwirrung. Unzuverlässiges und ›verstörendes

Erzählen‹, in: Diegesis 4/1 (2015), S. 49–67.
22 Dass gleichwohl Täuschung und das Spiel mit dem Irrtum nahe beieinander liegen

bzw. durch erzählerische oder ästhetische Täuschungsmanöver der Irrtum auf der Rezi-
pientenebene stattfindet, zeigt sich z.B. in Henrike Fürstenbergs und Clemens Räthels
Beiträgen im vorliegenden Band.

23 Sigmund Freud, Zur Psychopathologie des Alltagslebens, in: Ders. Gesammelte Werke,
Bd. IV, hg. von Anna Freud, London 1941.

24 Ebd., S. 244.
25 Vgl. ebd., S. 248 f., z.B. zwischen Irrtum und Versprechern, Namensverwechslungen

etc.

Hanna Eglinger

10

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


raubt worden ist«,26 so lassen sich solche Mechanismen und Funktionen
fruchtbar auch für literarische Figurationen des Irrtums und seine Signal-
kraft für Unausgesprochenes beleuchten. Da sich in Erzählungen und lite-
rarischen Verfahren oft Ambivalenzen manifestieren, die ungelöste oder
verdrängte Probleme der Realität ausmachen, dient die Untersuchung von
literarischen Figurationen des Irrtums vor allem der Frage nach seinem
Reflexionspotenzial im Zusammenspiel von epistemologischen und poe-
tologischen Problemstellungen.

Zur Tragik des Irrtums gehört schließlich die Nachträglichkeit seiner
Erkenntnis. Hinterher weiß man es besser; und insofern bilden Fragen der
Zeit und der Verspätung eine wichtige erzählerische Dimension des Irr-
tums. Irrtümer entstehen nicht nur durch Nachlässigkeit, sondern häufig
auch gerade durch Voreiligkeit und übereiltes Handeln.27 Es ist also nicht
verwunderlich, dass die Erkenntnis und Verarbeitung des eigenen Irrtums
immer erst nachträglich erfolgen kann.28 Die Retrospektive ist damit eine
wesentliche Domäne des Nachdenkens über Irrtümer, und nicht zuletzt
des literarischen Nachdenkens. Literarische Thematisierungen und Figura-
tionen des Irrtums erzeugen auf diese Weise Prozesse der (oftmals ironi-
schen) Selbstreflexion, sie problematisieren konventionelle Subjektkon-
zeptionen und Weltentwürfe sowie gängige Auffassungen von Linearität,
Zeit und Tempo.29

Literarische Irrtümer sind auf verschiedenen Ebenen des Erzählens
nachweisbar: auf der Figuren- oder der Erzählerebene, auf thematischer
oder struktureller Ebene – und nicht zuletzt im Verhältnis zwischen (iro-
nischem) Text und Leser. Erzählerisch interessant ist der Irrtum vor allem
also als Abweichung vom Erwarteten und Erwartbaren, als ein Überra-
schung generierendes Ereignis. Vom Irrtum als »ungeplante Abwei-
chung«30 hat der deutsche Politikwissenschaftler Bernd Guggenberger ge-
sprochen – ein Ausdruck, der gerade auch im literaturwissenschaftlichen
Zusammenhang brauchbar ist. Damit wäre in besonderer Weise auch
nach dem Mehrwert des Unerwarteten und Ungeplanten zu fragen, und
zwar nach dem kreativen und produktiven Potenzial des Irrtums ebenso

26 Ebd., S. 310.
27 Vgl. Wörterbuch der Philosophischen Begriffe, hg. von Rudolf Eisler, Bd. 1: A-K, Berlin

1927, S. 783–786, hier S. 784.
28 Vgl. Wolters, Irrtum, S. 74.
29 Vgl. z.B. den Beitrag von Patrick Ledderose im vorliegenden Band.
30 Bernd Guggenberger, Das Menschenrecht auf Irrtum. Anleitung zur Unvollkommen-

heit, München/Wien 1987, S. 135.

Irrtum und Literatur – Eine Einleitung

11

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


wie nach seiner vernichtenden Wirkungsfähigkeit – wenn er Pläne durch-
kreuzt, Peinlichkeiten weckt und Schicksale offenlegt. Irrtümer haben
nicht nur wesentliche Folgen für den Plot, sondern sie wecken auch Fra-
gen nach Bedingungen des Schreibens, Erzählens und Lesens, d.h. nach
poetologischen Funktionen des Irrtums. Seine Untersuchung aus den un-
terschiedlichen Perspektiven eines hier zusammengeführten deutsch-skan-
dinavischen Fachkollegiums lässt sich daher als der gemeinsame Versuch
verstehen, verschiedene Facetten einer Poetik des Irrtums und der Fallibi-
lität zu beleuchten.

***

Für die bisher skizzierten Facetten des Irrtums lassen sich zweifellos zahl-
reiche literarische Beispiele heranziehen. Hier seien zur exemplarischen
Veranschaulichung lediglich ein paar Anregungen aus dem breiten Regis-
ter an Irrtümern angeführt, die in den Prosatexten des schwedischen Au-
tors Hjalmar Söderberg (1869–1941) zu finden sind. Von Söderbergs De-
butroman Förvillelser (1895, im Deutschen übersetzt mit Irrungen, 1904,
und Verirrungen, 2006) bis zu einem seiner späten Texte mit dem Titel
Misstagssonaten (1925, Irrtumssonate) scheint ihm das Interesse für Irrwege
und Irrtümer ein durchgehendes Anliegen, seien es jugendliche Verirrun-
gen oder Lebensirrtümer und Schicksalsfragen, die in Misstagssonaten in
einer Abendgesellschaft anekdotisch und retrospektiv diskutiert werden.

Söderbergs literarische Irrtümer haben verschiedene Funktionen: In
bitterster ›Ironie des Schicksals‹ decken sie Geheimnisse auf, wie etwa
wenn eine Frau ihrem eigenen Ehemann unerwartet leidenschaftlich in
die Arme sinkt und ihm verheißungsvoll entgegenflüstert, ihr Mann sei
noch nicht heimgekommen – nur weil dieser den soeben geliehenen Pelz-
mantel seines Freundes trägt.31 Oder sie fragen nach den verborgenen Me-
chanismen des Unterbewussten im Freud’schen Sinn, wenn Misstagssona-
ten mit dem Lapsus eines Historikers beginnt, der einen Brief anstelle mit
1925 ins Jahr 1425 datiert, weil er »undermedvetet haft det årtalet i hjär-
nan«32 (unterbewusst diese Jahreszahl im Kopf gehabt hatte). Antje Wisch-
mann hat auf die Ähnlichkeit dieses Schreibfehlers zu dem des Protago-

31 Vgl. Hjalmar Söderberg, Pälsen, in: Ders., Historietter, Stockholm 1898.
32 Hjalmar Söderberg, Misstagssonaten, in: Ders., Resan till Rom, Stockholm 1929,

S. 147–170, hier S. 151. Der Text erschien erstmals am 24. Dezember 1925 in Göteborgs
Handels- och Sjöfartstidning in Form einer ›kåseri‹, einer Gattung, die nach Antje
Wischmanns Skizzierung charakterisiert ist durch »1) die leichte essayistische Form, die
pointiert große Fragen angeht; 2) die anekdotische Einbeziehung persönlicher

Hanna Eglinger

12

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


nisten in Hamsuns Sult hingewiesen,33 wodurch dieser eine Stellenbewer-
bung vermasselt – Irrtum also als eine versehentliche Unaufmerksamkeit
und damit nichtsdestoweniger als durchaus folgenreiches Versagen, des-
sen verborgene Vernetzungen ihn (mit dem besagten Freud’schen Termi-
nus) als »Abkömmling[ ] verdrängter Gedanken«34 klassifizieren, aber
auch Skepsis an der professionellen Eignung des irrenden schreibenden
Subjekts aufkommen lassen.

In ähnlicher Weise als »unvollkommen unterdrücktes psychisches Ma-
terial, das, vom Bewußtsein abgedrängt, doch nicht jeder Fähigkeit, sich
zu äußern, beraubt worden ist«,35 können auch weitere Irrtumsanekdoten
in Söderbergs Misstagssonaten erklärt werden – der Freud’sche Versprecher
eines Pfarrers, der das Paradies mit Kopenhagens Tivoli verwechselt, sowie
ein durch einen Schreibfehler verpasstes Rendezvous: Eine Verwechslung
von Straßennamen im Verabredungsbriefchen führt dazu, dass sich zwei
angehende Liebende – je an anderer Stelle vergeblich wartend und ent-
täuscht – für immer aus den Augen verlieren. Jahre später wird das Miss-
verständnis aufgeklärt und ruft Überlegungen über einen möglicherweise
anderen Lebensverlauf hervor: »Underligt att tänka sig att om jag inte ha-
de gjort det [skrivit Östermalmsgatan istället för Kommendörsgatan], skul-
le livet ha format sig helt annorlunda för mig.«36 (Seltsam, sich vorzustel-
len, dass sich, hätte ich es nicht getan [Östermalmsgatan anstatt Kommen-
dörsgatan zu schreiben], mein Leben womöglich ganz anders für mich
gestaltet hätte.)

Verpasste Chancen und die Frage nach ganz anderen Möglichkeiten,
wie man sein Leben hätte verbringen können – das ist eine Reflexionswei-
se über Irrtümer, die auf die Kontingenz abzielt. Das Ende von Misstagsso-
naten bildet denn auch ein als Aphorismus bekannt gewordenes Resümee
eines der beteiligten Erzähler, der anlässlich der soeben gehörten Irr-
tumsanekdoten Überlegungen über die Irrtumsanfälligkeit der göttlichen

Erfahrungen (wenn auch bereits in einer schematisierten Form); 3) die Verwendung
von Umgangssprache im Kontrast zu einem elaborierten Register.« Antje Wischmann,
Hjalmar Söderbergs Erfindung der ›radio-kåseri‹ – die Erzählung ›Misstagssonaten‹
(1925) und ihre Umsetzung als Rundfunklesung (1933), in: Joachim Grage/Stephan
Michael Schröder (Hg.), Milieus, Akteure, Medien. Zur Vielfalt literarischer Praktiken
um 1900 (= Literarische Praktiken in Skandinavien, Bd. 2, hg. von Joachim Grage und
Stephan Michael Schröder), Würzburg 2013, S. 167–189, hier S. 168.

33 Vgl. Antje Wischmann, Hjalmar Söderbergs Erfindung der ›radio-kåseri‹, S. 169.
34 Sigmund Freud, Zur Psychopathologie des Alltagslebens, S. 244.
35 Ebd., S. 310.
36 Hjalmar Söderberg, Misstagssonaten, S. 154.

Irrtum und Literatur – Eine Einleitung

13

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Schöpfung anstellt: »vem vet om inte Vår herre, när han skapade den här
världen, egentligen tänkte och menade något helt annat?«37 (wer weiß, ob
nicht unser Herrgott, als er diese Welt hier erschuf, eigentlich etwas ganz
anderes dachte und meinte?)

Wenn die Kontingenz der Kreation dermaßen auf die Schöpfungsebene
erhoben wird, stellt sie die Suche nach dem Sinn des Lebens (als Irrtum)
infrage – und passt sich damit in den Melancholiker-Diskurs des Fin de
Siècle ein; zugleich lässt sie aber auch Rückschlüsse auf die Kontingenz der
künstlerischen Kreation und Fragen nach den Bedingungen der »olympi-
schen Verantwortung der Erzählinstanz«38 zu – immerhin handelt die
letzte Anekdote in Misstagssonaten von einem fast schon in Vergessenheit
geratenen Schriftsteller, den man auch als Analogie oder Selbstkommen-
tar zu Söderbergs eigener Situation (in Kopenhagen alternd, ›vergessen‹
und jenseits seines literarischen Zenits) lesen kann.39

Ohne dies hier weiter im Einzelnen ausführen zu können, möchte ich
einen abschließenden Blick auf die seltsame Ambivalenz des Irrtums zwi-
schen zufälliger Nachlässigkeit und unheimlicher Vorsehung werfen. Eine
solche Ambivalenz beschäftigt Doktor Glas in Söderbergs gleichnamigem
Roman, wenn ihm sein wochenlang detailliert und rational geplanter
Mord an Pastor Gregorius plötzlich so ganz anders, aber leicht und wie
vorbereitet von der Hand geht: »Så underligt det kom. Så sällsamt slum-
pen ordnade det för mig. Jag kunde nästan bli frestad att tro på en för-
syn.«40 (Wie sonderbar es sich zugetragen hat. Wie merkwürdig hat der
Zufall es für mich gefügt. Fast wäre ich versucht, an eine Vorsehung zu
glauben.) Die Irrtümer, die dabei der unverhofften Mordgelegenheit vor-
ausgehen, lesen sich in diesem Zusammenhang wie unmerklich hinge-
streute Signale eines moralischen wie psychischen ›Eigen-Sinns‹. Erstens
wird die Mordtat begleitet von dem allgegenwärtigen Interesse am wohl
berühmtesten Justizirrtum der Geschichte, der französischen Dreyfus-Af-
färe, die Schlagzeilen in der Presse macht. Der mehrfache Verweis auf die
Dreyfus-Affäre bereitet zum einen das Thema der so unabsehbaren wie
weitreichenden Folgen von Fehlentscheidungen vor, die auch der Mord-
plan des Doktors mit sich führen wird; wer hätte z.B. gedacht, dass der al-
te Pastor noch eine Mutter hatte, deren Verlust dem Doktor mehr zu

37 Ebd., S. 170.
38 Antje Wischmann, Hjalmar Söderbergs Erfindung der ›radio-kåseri‹, S. 174.
39 Vgl. ebd., S. 172.
40 Hjalmar Söderberg, Doktor Glas, Stockholm 1905, S. 184.

Hanna Eglinger

14

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


schaffen macht als erwartet? Zum anderen wird dadurch auch die Frage
nach dem erwünschten Effekt virulent – der natürlich ausbleibt, zumal
die vorgeschützte ›Rettung‹ der Witwe des Pastors äußerst fragwürdig er-
scheint. Zweitens widerfährt Doktor Glas unmittelbar vor der Tat ein
buchstäbliches ›Ver-Sehen‹; er glaubt nämlich irrtümlich bereits vorher,
seinem Mordopfer Pastor Gregorius zu begegnen: »På Jakobs torg såg jag
på långt håll Pastor Gregorius komma emot mig. Jag gjorde mig redan i
ordning att hälsa då jag med ens upptäckte att det inte var han. Det var
inte ens någon nämnvärd likhet«41 (Auf dem Jakobs Torg sah ich von wei-
tem Pastor Gregorius auf mich zukommen. Ich machte mich schon zum
Grüßen bereit, als ich entdeckte, dass er es gar nicht war. Es bestand nicht
einmal eine nennenswerte Ähnlichkeit). Die Verwechslung wird für eine
Vorahnung (im Rahmen eines »allmänt spridd folktro«, eines weit verbrei-
teten Aberglaubens) erklärt und sogar mit Beispielen aus eigener Erfah-
rung sowie aus einer pseudowissenschaftlichen Zeitschrift »für die Erfor-
schung der Psyche« belegt, zugleich aber natürlich betont Dr. Glas: »men
jag trodde inte på dessa dumheter«42 (doch ich glaubte nicht an solcherlei
Dummheiten).

Doktor Glas’ Interesse für parapsychologische Phänomene äußert sich
auch im Zusammenhang mit mysteriösen dunklen Rosen aus seinem
Traum, die ihm plötzlich leibhaftig gesandt worden sind und wie eine be-
drohliche reale Manifestation einer Halluzination auf seinem Tisch ste-
hen: »När drömmar och varsel börjar slå in, […] då säger psykiatrien att
det är ett tecken till begynnande andlig desorganisation. Men hur förkla-
ras det?«43 (Wenn Träume und Visionen anfangen wahr zu werden, […]
dann spricht die Psychiatrie von Zeichen beginnender geistiger Desorga-
nisation. Doch wie erklärt sich das?), lautet die hartnäckige Frage. Über
die paranoiden Gewissensbisse hinaus wirkt die Signalkraft solcher Irrtü-
mer auf verschiedenen Ebenen: als Manifestationen der Irrationalität, als
Mahnwachen der Moral, als Eigen-Sinn und Widerständigkeit der Psyche
wie der Erzählung selbst: zwischen ›ungeplanter Abweichung‹ und abwei-
chendem Plan.

***

41 Ebd., S. 186.
42 Alle Zitate ebd., S. 187.
43 Ebd., S. 200.

Irrtum und Literatur – Eine Einleitung

15

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Die in diesem Band versammelten Aufsätze greifen verschiedene Aspekte
des hier umrissenen Erkundungskomplexes auf. Ihr gemeinsames Interes-
se lässt sich in drei übergeordnete Sektionen aufteilen, in denen Irrtum 1.
als Ausdruck und Wirkungsweise unterschiedlicher Narrative, 2. als thea-
tralische und dramaturgische Kategorie sowie 3. unter der Frage nach me-
tareflexiven und poetologischen Strategien beleuchtet wird.

(1) Die Beiträge des ersten Teils in diesem Buch gehen verschiedenen
Irrtumsnarrativen nach und schlagen einen Bogen von der Rezeptionsge-
schichte eines Irrtums als Missverständnis über narrative und performative
Gender-Irrtümer bis zu Irrtumsnarrativen im Spannungsverhältnis zwi-
schen Religion und Säkularisierung, wobei sie die Narrative selbst als irr-
tümliche Konstruktionen ausstellen.

Unni Langås widmet sich einer zentralen Szene in Camilla Colletts Ro-
man Amtmandens Døtre (1854/55, Die Töchter des Amtmanns), die die meis-
ten Kritiker als ›Missverständnis‹ oder ›Zufall‹ bezeichnen. Die Stand-
punkte bewegen sich dabei zwischen der Einschätzung der Szene als tech-
nischem Fehler oder Ausrutscher und der Tendenz, ihr große ideologische
Bedeutung beizumessen. In der Frage jedoch, worin diese Bedeutung be-
steht und was sich aus ihr folgern lässt, gehen die Auffassungen auseinan-
der. Der Aufsatz beleuchtet die engen Verknüpfungen der unterschiedli-
chen Interpretationen des Missverständnisses mit historischen, ästheti-
schen und ideologischen Positionen und analysiert die wichtigsten
Beiträge zur Wirkungsgeschichte des Romans, um anhand von dieser Dis-
kussion eine Art Genealogie des Irrtums aufzuzeichnen.

Den Ausgangspunkt für Dag Heedes Beitrag bildet die historische Vor-
stellung von Homosexualität als ›Irrtum der Natur‹. Vor diesem Hinter-
grund werden an einer Reihe früher dänischer Homosexualitätsromane –
darunter Herman Bangs Erzählung Ved Vejen (1886, Am Weg) – Plot-Tech-
niken als Formen und Regeln der Heteronarrativität untersucht, die als
Korrektur dessen verstanden werden, was als Flüchtigkeitsfehler der
Schöpfung gebrandmarkt ist. Indem sie den Tod des bzw. der Homosexu-
ellen als eine solche ›Verbesserung‹ oder ›Aufhebung‹ des Natur-Irrtums
geradezu fordern, erweisen sich diese heteronarrativen Texte über Homo-
sexualität in erster Linie als literarische Nekrologe.

Mit einer genderbezogenen Dimension des Irrtums beschäftigt sich
auch Joachim Grage. Sein Beitrag untersucht, wie in der Kinder- und Ju-
gendliteratur Irrtümer bei der Zuordnung von biologischem und sozia-
lem Geschlecht inszeniert werden. Anhand von Peter Pohls Jugendroman
Janne, min vän (1985, Jan mein Freund) und Jenny Jägerfelds Kinderbuch

Hanna Eglinger

16

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Brorsan är kung! (2016) wird gezeigt, wie die Leser*innen in die Irre ge-
führt werden, wenn es darum geht, ob eine Figur als Junge oder Mädchen
wahrgenommen wird. Erst im Laufe des Lektüreprozesses klärt sich dieser
Irrtum jeweils auf, wodurch die Frage nach dem ›wahren‹ Geschlecht der
Kinder an die Leser*innen zurückgespielt und diese für ihre eigene Wahr-
nehmung von Geschlecht, für stereotype Geschlechtszuschreibungen und
für Transsexualität bei Kindern und Jugendlichen sensibilisiert werden.

Joachim Schiedermair verknüpft in seinem Beitrag den Themenkomplex
›Irrtum‹ mit dem Themenkomplex ›Säkularisierung‹ anhand von zwei
Texten. An Torgny Lindgrens Roman Norrlands Akvavit (2007) untersucht
er die literarische Engführung des jüdisch-christlichen Narrativs vom Fall
des Menschen, der nach seiner Vertreibung aus dem Paradies ›wie Schafe
in die Irre‹ geht, mit einem Säkularisierungsnarrativ, das den Beginn der
Moderne wie die Korrektur eines globalen Irrtums inszeniert, indemVer-
nunft und Naturwissenschaften die Religion als Irrtum entlarven. Lind-
gren lässt beide Irrtumsnarrative ironisch gegeneinanderlaufen. Den zwei-
ten Untersuchungsgegenstand bildet Sigmund Freuds berühmtes Ein-
gangskapitel seiner Studie Zur Psychopathologie des Alltagslebens (1901), die
in einem kulturellen Klima verfasst wird, wo eine religiöse Bindung den
Gebundenen intellektuell disqualifiziert. Vor diesem säkularistischen Hin-
tergrund wird Freuds Text selbst als Irrtum gelesen: Freud meint eine Ver-
drängung von sexuellen Konnotationen zu rekonstruieren, als er sich bei
einer Erzählung in einem Namen täuscht; tatsächlich aber stellt die Re-
konstruktion selbst einen Akt der Verdrängung dar – der Verdrängung
von religiösen Konnotationen, die Freuds Rekonstruktion unbewusst steu-
ert.

(2) Der zweite Teil des vorliegenden Buches widmet sich theatralischen
Irrtümern, die sich seit dem aristotelischen Konzept der Hamartia, des tra-
gischen Fehltritts, in verschiedene moderne Richtungen gewandelt haben
und Funktionen dramatischer Innovation ebenso erfüllen wie ästhetischer
Kritik. Am Beispiel von Johan Ludvig Heibergs erstem Vaudeville Kong
Salomon og Jørgen Hattemager (1825, König Salomon und Jürgen Hutma-
cher) untersucht Clemens Räthel die vielfältigen Täuschungen und Irrtü-
mer, die mit Heibergs Werk verknüpft sind: Sowohl auf der Handlungs-
ebene als auch in der musikalischen Gestaltung sowie der Rezeption des
Werkes lässt sich Heibergs Spiel mit Irrtümern nachzeichnen. Auf diese
Weise sucht der Beitrag zum einen das Genre des Vaudevilles – die pro-
duktivste Gattung während des sogenannten Goldenen Zeitalters auf der

Irrtum und Literatur – Eine Einleitung

17

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Kopenhagener Bühne – in ein neues Licht zu stellen und zum anderen
Heiberg als Theaterrevolutionär wiederzuentdecken.

Ausgehend von der bisherigen Ibsenforschung und philosophischen so-
wie psychologischen Definitionen des Irrtums beleuchtet Frederike Felcht
die Rolle des Irrtums in Ibsens Dramen mit besonderem Schwerpunkt auf
Vildanden (1884, Die Wildente). Dabei diskutiert sie, inwiefern Hedvigs
Tod in Vildanden auf ein Missverständnis zurückgeführt werden kann,
und kommt zu dem Schluss, dass Hedvig sich in einer strukturell ausweg-
losen Situation befindet, die nur durch einen Wandel der Geschlechterrol-
len, spezifischer: die Übernahme von Verantwortung für das emotionale
Wohl der Familie auch durch Männer verbessert werden könnte.

Patrick Ledderose stellt mit Line Knutzons Snart kommer tiden (1999,
Bald kommt die Zeit) einen Klassiker der neueren dänischen Dramenlitera-
tur in den Fokus. Im Zentrum des Stücks steht ein unvermittelter Zeit-
Bruch, der aus einer flippigen Salonkomödie unvorbereitet eine existenzi-
elle Groteske macht. Der Aufsatz zeigt, inwiefern ein dreifacher Irrtum
diesen dramaturgischen Gewaltakt begleitet: Während erstens auf inhaltli-
cher Ebene die Figuren erkennen müssen, dass sie wesentlich älter sind als
gedacht, zwingt der Bruch zweitens das Publikum, seinen passiven Wahr-
nehmungsmodus zu revidieren. Drittens lässt sich der Wahrnehmungsirr-
tum, der in dem Zeit-Bruch besonders deutlich zutage tritt, auch als un-
verzichtbarer Bestandteil eines metatextuellen Diskurses begreifen, der
den gesamten Text durchzieht. Der Irrtum erscheint dann vor allem als
Mittel, um Kritik an einer ereignisreichen, aber erfahrungsarmen, rein auf
Unterhaltung ausgelegten Theaterästhetik zu üben.

(3) Das dritte Erkundungsfeld des vorliegenden Bandes schließlich ver-
sammelt unter dem Fokus auf poetologische Irrtumsstrategien Beiträge,
die Irrtümer und Fallibilität dezidiert als einen besonderen, metareflexi-
ven Mehrwert literarischer Texte ausstellen und sie somit ausdrücklich in
den Dienst einer Poetik des Irrtums stellen. Henrike Fürstenberg nimmt das
poetologische Potenzial des Irrtums vom Standpunkt der Ironie aus in
den Blick und untersucht, wo genau ein fruchtbares Wechselspiel zwi-
schen Irrtum und Ironie in narrativen Texten verortet sein kann, etwa
wenn Irrtümer einer Figur von einer Erzählstimme, der Textstruktur o.ä.
ironisch konterkariert werden. Zu diesem Zweck wird vor dem Hinter-
grund einer Ironiedefinition, die Positionen linguistischer Forschung mit
der Frage nach den Funktionen ironischer Elemente im literarischen Text
verbindet, insbesondere das Verhältnis von Erzählstimmen in den Blick
genommen. An Texten von Karen Blixen und Ragnar Hovland, die neben

Hanna Eglinger

18

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Søren Kierkegaards Gjentagelsen (1843, Die Wiederholung) im Zentrum der
Analyse stehen, wird aufgezeigt, wie im (ironischen) Widerspruch zwi-
schen Erzählinstanzen oder -haltungen Erkenntnisse über von den Texten
implizit verhandelte Normen provoziert werden, und wie nicht zuletzt
durch derlei Verfahren der in den Text inkorporierte ›Irrtum‹ auf die Le-
senden selbst zurückgeführt wird.

Mit dem problematischen Verhältnis von Irrtum, Ironie und Interpreta-
tion befasst sich auch Stig Olsens Beitrag. Leif Panduros Durchbruchsro-
man Rend mig i traditionerne (1958, Die Traditionen können mich mal),
den die bisherige Forschung in erster Linie im Hinblick auf seine ›Puber-
tätsproblematik‹, den schwierigen Eintritt ins Erwachsenenleben, betrach-
tet hat, wird hier dezidiert in einen genuin modernistischen Kontext ge-
rückt. Dabei arbeitet Olsen vor allem die Erfahrung einer grundsätzlichen
Dissonanz zwischen Sprache und Wirklichkeit heraus, die den 18-jährigen
Erzähler David nicht nur thematisch die Unterscheidung von Wahrheit
und Irrtum infrage stellen lässt. Auch seine Narration, so wird argumen-
tiert, verfolgt eine subversive Irrtumsstrategie, die am Ende den herme-
neutischen Ansatz der Interpret*innen vollkommen zu unterwandern
scheint.

Erik Zillén geht der Rolle des Irrtums in Per Olov Enquists Dokumen-
tarroman Legionärerna (1968, Die Ausgelieferten) nach, der die Auslieferung
von baltischen Militärflüchtlingen an die Sowjetunion durch den schwe-
dischen Staat im Jahr 1946 behandelt. In einem ersten Schritt wird aufge-
zeigt, inwiefern die Kategorie des Irrtums zentrale thematische und narra-
tive Funktionen in Enquists Romanarchitektur erfüllt. Fortwährend erlie-
gen sowohl die baltischen Flüchtlinge als auch die schwedischen
Entscheidungsträger folgenschweren Irrtümern, ebenso aber auch der Un-
tersucher, das Alter Ego des Schriftstellers, der sich vorgenommen hat, die
Wahrheit über dieses kontroverse Ereignis in Schwedens Nachkriegspoli-
tik zu ermitteln. In einem zweiten Schritt wird argumentiert, dass der Irr-
tum als Beschreibungsmodell für menschliches Handeln Ausdruck einer
intellektualistischen Anthropologie ist, die ihre exemplarische Ausfor-
mung bereits in der antiken Tragödie erhalten hat, und die Enquist – be-
wusst oder unbewusst – in seinen Roman hat einfließen lassen.

Antje Wischmann untersucht abschließend Solvej Balles Debutwerk
Lyrefugl (1986, Lyravogel) als ein romantisch anmutendes, gattungsüber-
greifendes Gesamtkunstwerk, das sich an literarischen und theoretischen
Vorbildern abarbeitet und den Irrtum metanarrativ auslotet. Dabei wird
eine Reihe von intertextuellen Beziehungen durchgespielt, die den Ort des

Irrtum und Literatur – Eine Einleitung

19

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Utopischen in der Sprache und in der Welt sowie hinsichtlich zeitlicher
und räumlicher Kategorien erkunden. Der Aufsatz zeigt, inwiefern der ti-
telgebende Lyravogel und seine performativen Darbietungen mit der uto-
pischen Suchbewegung von Literatur und Kunst eng verbunden sind und
auf eine Ästhetik einer ›Kunst des Unmöglichen‹ hinweisen, die an alle
Sinne appelliert, ereignishaft und grenzauflösend ist und die sozialen Be-
ziehungen der Rezipierenden verstärkt. Vor dem Hintergrund, dass Irrtü-
mer unverzichtbare Zwischenstationen bei der Gewinnung neuer Er-
kenntnisse sind, erprobt Lyrefugl in einer fragmentarischen Ästhetik an-
wendungsbezogene Lebensphilosophie; diese wird später in Balles
Kunsttheorie integriert und weitergedacht.

***

Der vorliegende Sammelband ist das Ergebnis einer deutsch-skandinavi-
schen Tagung mit dem Titel Literarische Irrtümer. Figurationen des Irrtums
in der skandinavischen Literatur, die am 27. und 28.09.2018 von der Heraus-
geberin an der FAU Erlangen-Nürnberg veranstaltet und von der Fritz
Thyssen Stiftung gefördert wurde. An dieser Stelle möchte ich der Stif-
tung für die großzügige Förderung sowohl der Tagung als auch der Publi-
kation dieses Sammelbandes meinen herzlichen Dank ausdrücken. Eben-
falls herzlich bedanken möchte ich mich außerdem bei Frau Dr. Wurst-
horn und Frau Birzele bei Rombach Wissenschaft für die redaktionelle
Betreuung, bei Maike Teubner für ihre schönen Ideen zur Cover-Gestal-
tung sowie bei allen Beitragenden und Übersetzer*innen für ihre Koope-
rationsbereitschaft und ihr Engagement.

Erlangen im Sommer 2020

Hanna Eglinger

20

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Irrtumsnarrative

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Unni Langås

(Miss-)Verstanden?
Camilla Colletts Amtmandens Døtre in Literaturkritik,
Literaturgeschichte und Literaturwissenschaft

Seit Camilla Colletts Roman Amtmandens Døtre (1854–55) in zwei Teilen
erschienen ist, wird über die Rolle einer zentralen Szene diskutiert, die die
meisten Kritiker als ›Missverständnis‹ oder ›Zufall‹ bezeichnen. Die Stand-
punkte bewegen sich dabei zwischen der Einschätzung der Szene als tech-
nischer Fehler oder Ausrutscher und der Tendenz, ihr große ideologische
Bedeutung beizumessen. Weitestgehende Einigkeit herrscht darüber, dass
sie eine wichtige Funktion innerhalb der Intrige einnimmt. In der Frage
jedoch, worin diese Funktion besteht und was sich aus ihr folgern lässt,
gehen die Auffassungen auseinander.

Colletts bahnbrechender Text ist zu Recht ein Klassiker geworden und
gilt als der erste norwegische Roman. Seine lange Rezeptionsgeschichte
bietet sich für das Verständnis des Missverständnisses und somit für die
generelle Frage an, wie Missverständnisse innerhalb von Narrationen zu
verstehen bzw. einzuordnen sind. Dieser Artikel wird zeigen, dass die un-
terschiedlichen Interpretationen des Missverständnisses selbstverständlich
eng mit der historischen, ästhetischen und ideologischen Position ver-
knüpft sind. Das gilt sowohl für zeitgenössische Kritiker, die sich an der
anbrechenden Debatte um die Frauenfrage beteiligten, in deren Kontext
der Roman in der Regel gestellt wird, als auch für Wissenschaftler*innen,
die sich ihm aus einer literaturhistorischen, hermeneutischen oder kritik-
historischen Perspektive nähern.

Im Folgenden werde ich zunächst die Handlung des Romans zusam-
menfassen sowie das zentrale Missverständnis schildern und daran an-
schließend die wichtigsten Beiträge zur Wirkungsgeschichte des Romans
analysieren, bevor ich in einem letzten Schritt anhand seiner Erwähnung
in Norsk litteraturkritikks historie II – 1848–1870 von 1992 auf die Kritik der
Kritik, also die kritikhistorische Komponente eingehen werde. Der Fokus

23

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


liegt dabei auf der Bedeutung des Missverständnisses, weshalb andere As-
pekte eine untergeordnete Rolle spielen werden.1

Amtmandens Døtre – Inhaltszusammenfassung

Die Handlung setzt in den 1830er-Jahren ein und beginnt damit, dass
Georg Kold auf dem Weg zum Haus des Amtmannes ist, um dort den Pos-
ten als Hauslehrer für Edvard, den jüngsten Sohn der Familie, anzutreten.
Weil die Zweitjüngste, Sofie, nichts anderes zu tun hat, soll auch sie am
Unterricht teilnehmen. Die älteste Tochter, Marie, ist tot. Sie »visnede
hen, som Planten i Botaniserkassen«2 (S. 482; »welkte dahin wie die Pflan-
ze in der Botanisiertrommel«, S. 227),3 nachdem sie einen pedantischen
Priester geheiratet hatte. Louise ist auch verheiratet worden und fristet ein
trauriges Dasein an der Seite eines Prokurators, während Amalie, in Sofies
Augen völlig unverständlich, für einen trockenen Theologen schwärmt.
Die Ehemänner waren zuvor allesamt als Hauslehrer beim Amtmann an-
gestellt, weshalb Sofie dem Neuankömmling äußerst skeptisch gegenüber-
steht. Die strategische Strippenzieherin hinter diesen Vernunftehen ist vor
allem die Mutter, Frau Ramm, die es als ihre Aufgabe sieht, die Töchter
gut unter die Haube zu bringen. Als abschreckendes Beispiel fungiert da-
bei das Fräulein Møllerup, das so dumm war, sich umzuentscheiden,
nachdem sie eine annehmbare Verbindung zunächst ausgeschlagen hatte
– eine Kehrtwende, die sie zum Opfer von Hohn und Spott machte. Zu
Recht, nach Ansicht von Frau Ramm, während Kold für die bemitleidens-
werte Frau Partei ergreift und damit Sofies Sympathien gewinnt. Entge-
gen allen Erwartungen entwickeln sich zarte Gefühle zwischen den bei-

1 Eine Analyse der frühen Rezeption des Romans liefert Kamilla Aslaksen, Romanens virk-
ningskraft. Mottakelsen av Amtmandens Døttre, in: Edda, 2, 2019, S. 127–141.

2 Alle Zitate folgen der Werkausgabe: Camilla Collett, Amtmandens Døtre, Samlede Ver-
ker. Første bind, Kristiania/Kjøbenhavn 1912 (im Folgenden durch Angabe der Seitenan-
gaben in Klammern im laufenden Text). Diese Ausgabe unterscheidet sich in der Recht-
schreibung von der Erstausgabe (Camilla Collett, Amtmandens Døttre. En Fortælling.
Del 1, Christiania 1855; Dies., Amtmandens Døttre. En Fortælling. Del 2. Christiania
1856). Die unterschiedliche Rechtschreibung einiger Namen in diesem Aufsatz (entspre-
chend den zitierten Kritiken) ist dem jeweiligen Referenzkontext geschuldet (z.B.
»Døtre«, »Kold«, »Sofie« aus der Werkausgabe, »Døttre«, »Cold«, »Sophie« aus der Erst-
ausgabe).

3 Die deutschen Zitate folgen der Ausgabe: Camilla Collett, Die Töchter des Amtmanns.
Aus dem Norwegischen und mit einem Vorwort versehen von Berit Klein, Siegen 2000
(im Folgenden durch Angabe der Seitenangaben in Klammern im laufenden Text).

Unni Langås

24

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


den, Sofie erklärt der Konvention zum Trotz ihre Hingabe, oder platzt
vielmehr damit heraus, und stößt damit auf Erwiderung. Es sieht also alles
danach aus, als würde der Roman in einer Liebesheirat münden, ein Kon-
zept, für das Collett selbst zweifelsohne vehement eintrat.4

Dass es so jedoch nicht kommt, ist offensichtlich der zentralen Szene
geschuldet, in der Kold in einem Gespräch mit seinem Freund Müller, der
zu Besuch ist, seine Liebe zu Sofie negiert, was diese wiederum zufällig
mitanhört.

Müller hatte Kold seinerzeit davor gewarnt, sich zu verlieben, da es
noch nicht an der Zeit sei, schon sesshaft zu werden, noch dazu auf dem
Land. Jetzt schon eine Ehe einzugehen, würde das Ende seiner Karriere
bedeuten, und noch dazu bestehe das Risiko, dass er es hier mit einer zwar
schönen, aber emanzipierten Frau zu tun habe. Angesichts dieser War-
nung sieht sich Kold gezwungen, sich zu verstellen und jegliche warmen
Gefühle für Sofie zu verleugnen:

»Hør, Georg, riv dig løs … Straks, om du kan – Gaa til Stockholm og frels din
Sjæl! Naar ti Aar er forløbne, naar du er bleven en moden, holden Mand, saa i
Guds Navn, forelsk dig, saa meget du vil.« »Men Müller ... Hør dog! ... Der er jo
ikke Tale om ...« »En forbistret Historie! Sig mig, hvor vidt er du avanceret med
hende? Maaske Ondet endnu kan afverges. Kniber det, saa kunde maaske jeg tale
med Frøkenen og se at faa det afgjort paa en pyntelig Maade.« »Er De gal! For
Guds Skyld! Jeg siger Dem jo, denne Sag angaar ikke Frøken Ramm. Hun har

4 In einem Brief an Johan Ludvig Heiberg schreibt Collett am 7. Juni 1854: »Jeg har blot
villet indsætte Følelsen i sine Rettigheder, villet vise at den kvindelige Kjærlighed naar
denne er ægte, altid burde finde sin Gjenstand, og i denne aldrig, hvor mangelfuld den end
viser sig, burde kunne skuffes. At der gives kun en virkelig Skuffelse for en Kvinde, den
ikke at maatte leve og lide for denne Gjenstand – jeg har villet vise, hvor uvorrent, hvor
uansvarlig Samfundet behandler dette Menneskelivets dyreste og ædleste Stof, og at al
Splittelse og Kulde i Familierne, al den Ulykke der findes, ofte, ja alt for ofte har sin
Grund i at dette Stof spildes.« (Zitiert nach Ellisiv Steen, Diktning og virkelighet. En stu-
die i Camilla Colletts forfatterskap, Oslo 1947, S. 243 f., Hervorhebungen im Original. /
Ich habe lediglich das Gefühl ins Recht setzen und zeigen wollen, dass weibliche Liebe,
wenn sie echt ist, immer ihren Gegenstand findet, und niemals, als wie unzulänglich er sich
auch erweisen mag, von ihm enttäuscht zu werden vermag. Dass es für eine Frau nur eine
wirkliche Enttäuschung gibt, nämlich nicht für diesen Gegenstand leben und leiden zu
dürfen – ich wollte zeigen, wie unachtsam und unverantwortlich die Gesellschaft diesen
teuersten und edelsten Stoff eines Menschenlebens behandelt, und dass der Grund für
die Spaltungen und die Kälte innerhalb von Familien, für all das Unglück, das dort
herrscht, allzu oft die Vergeudung dieses Stoffes ist.) Diese Formulierung wiederholt sich
fast wortwörtlich in »Et Gjenmæle« (1879), Colletts Antwort auf Henrik Jægers Darstel-
lung des Romans in Literaturhistoriske Pennetegninger. Siehe Camilla Collett, Et
Gjenmæle, in: Dies., Samlede Verker. Tredje Bind, Kristiania/Kjøbenhavn 1912, S. 77–94.

(Miss-)Verstanden?

25

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ikke ringeste Indflydelse paa mine Fremtidsplaner.« »Det skulde glæde mig, hvis
det stod i din Magt at overbevise mig derom.« »Overbevise Dem om, at dette
ikke angaar hende!« sagde Kold, bragt til det yderste… »Men forstaa dog! Jeg
elsker hende ikke. Der er intet, intet mellem os.« (S. 410)

»Hör, Georg, reiß dich los ... Sofort, wenn du kannst … Geh nach Stockholm
und erlöse deine Seele! Wenn zehn Jahre vorbei sind, wenn du ein reifer, ge-
machter Mann bist, dann, in Gottes Namen, verlieb dich, heirate so viel du
willst.« »Aber Müller, hören Sie doch … Es ist doch nicht die Rede davon …«
»Eine verflixte Geschichte! Sag mir, wie weit bist du mit ihr fortgeschritten?
Vielleicht kann das Übel noch abgewendet werden. Wenn du es nicht schaffst,
dann könnte ich vielleicht mit dem Fräulein reden und zusehen, dass es auf eine
nette Art erledigt wird.« »Sind Sie verrückt? Um Gottes Willen! Ich sage Ihnen
doch, diese Sache hat nichts mit Fräulein Ramm zu tun. Sie hat nicht den ge-
ringsten Einfluss auf meine Zukunftspläne.« »Es würde mich freuen, wenn es in
deiner Macht stünde, mich davon zu überzeugen.« »Sie davon überzeugen, daß
sie nichts damit zu tun hat!«, sagte Kold, zum Äußersten getrieben. »Aber ver-
stehen Sie doch! Ich liebe sie nicht. Es gibt nichts, nichts zwischen uns.«
(S. 159 f.)

Es ist jedoch nicht nur die Lauschszene, die für die Wende sorgt, denn vor
dem Frühstück am nächsten Tag macht Müller Ernst mit seiner Drohung,
mit dem Fräulein zu sprechen, und überzeugt Sofie davon, dass ihre ab-
weisende Reaktion richtig war. Auf einer Bank im Garten, auf der die bei-
den in vertrautem Gespräch sitzen, stellt Müller Kold als einen Verführer
dar, der dazu neigt, sich schnell zu verlieben und es dann genauso schnell
wieder leid ist. Das bestärkt Sofie mehr denn je in dem Vorsatz, ihre Ge-
fühle zu unterdrücken und nie wieder ein Wort über sie zu verlieren.

Mit dieser eben erfahrenen Kränkung und dem festen Entschluss, ihre
Liebe zu Grabe zu tragen, hat Sofie ironischerweise schlechte Chancen auf
eine Liebesheirat. Sie schlägt dann auch den entgegengesetzten Weg ein,
an dessen Ende eine Vernunftehe mit dem alternden Probst Rein steht.
Als täte es der Autorin selbst ein wenig weh, ist der Mann ungewöhnlich
sympathisch gezeichnet und hat außerdem eine kleine Tochter, Ada, die
nach dem Tod der Mutter dringend eine neue braucht. Das erlaubt Sofie,
eine Vernunftehe einzugehen, die nicht allzu misslich wirkt – und ob-
wohl der arme Kold, der die Zwischenzeit krank in Kristiania verbracht
hat, im letzten Moment auftaucht und alles aufklärt, ist es zu spät. Das
Missverständnis wird zwar beseitigt und Müllers Rolle darin offengelegt,
doch Kolds naiver Glaube daran, dass sich alles ändert, wenn nur die
Wahrheit ans Licht kommt, kann nur mit Resignation begegnet werden.
Der Roman endet mit einer fast grotesk anmutenden, ambivalenten Dop-
pelhochzeit von Amalie und ihrem prosaischen Brøcher und Sofie und

Unni Langås

26

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ihrem alten Bräutigam, Probst Rein. Mit anderen Worten: Alles ist wie am
Anfang. Collett schreibt dazu sarkastisch: »Gjesterne var tilsagte, og Pres-
ten havde af sit aandelige Herbarium fremfundet og memoreret en Tale,
der var saa gammel, at den kunde gjælde for ganske ny« (S. 518; »Die Gäs-
te waren geladen und der Pastor hatte aus seinem geistigen Herbarium
eine Rede hervorgekramt und auswendig gelernt, die so alt war, daß sie als
ganz neu gelten konnte«, S. 264).5

Zeitgenössische Kritiken

Paul Botten-Hansen besprach den Text 1855 ausführlich im Illustreret Ny-
hedsblad (1851–1866), für das er selbst als Redakteur tätig war und für das
er Literaturkritiken verfasste. Er liest Amtmandens Døtre als gesellschafts-
kritischen Tendenzroman. Doch das Verhältnis zwischen der Gesamt-
intention und der Rolle des unbedeutenden Missverständnisses lässt ihn
zu einem ziemlich negativen Resultat kommen. Vor dem Hintergrund des
gesellschaftlichen Engagements und politischen Potenzials des Romans
macht er den Zufallscharakter des Missverständnisses dafür verantwort-
lich, dass der Roman nicht einhält, was er verspricht:

Man vil kunde indvende meget mod Katastrofen. Det hele hviler paa en
Misforstaaelse og er noget Tilfældigt, altsaa intet Beviisskikket for en
Tendentsroman, som Bogen maa kaldes. En gjennemlytlig Væg eller et Brevs
Forkomst kan være noksaa ulykkesbringende Omstændigheder, men kaster
neppe nogen stor Skygge paa de Samfundstilstande, hvormed Sligt er
foreenligt.6

Man könnte einiges gegen die Katastrophe einwenden. Sie beruht im Grunde
auf einem Missverständnis und auf Zufall und spricht also nicht im Sinne des
Tendenzromans, als den man das Buch bezeichnen könnte. Eine hellhörige
Wand oder das Auftauchen eines Briefes sind zwar unglückliche Umstände, ver-
mögen aber keinen größeren Schatten auf die gesellschaftliche Situation zu wer-
fen, mit denen sie hier in Zusammenhang gebracht werden.7

5 Zu der Doppelhochzeit siehe auch Unni Langås, Bryllup eller begravelse? Den parodiske
slutten på Amtmandens Døtre, in: Janet Garton/Michael Robinson (Hg.), On the Thre-
shold. New Studies in Nordic Literature, Norwich 2002, S. 129–135, und Unni Langås,
Kroppens betydning i norsk litteratur 1800–1900, Bergen 2004, S. 86 f.

6 Zitiert nach Sigurd Aa. Aarnes, Søkelys på Amtmandens Døtre, Oslo 1977, S. 49.
7 Wo nicht anderweitig markiert, handelt es sich um eigene Übersetzungen.

(Miss-)Verstanden?

27

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Im Zuge seiner Analyse des gesellschaftskritischen Potenzials des Romans
bagatellisiert Botten-Hansen ausgerechnet jene Lebensumstände, die er
selbst für so detailliert und glaubwürdig geschildert hält. Man könne viel
über die Situation von Frauen lernen und angesichts ihrer trivialen Tätig-
keiten und festgelegten Rollen mit ihnen fühlen, doch durch das unglück-
liche Missverständnis würden auch die großen Fragen auf dieses unbedeu-
tende Niveau heruntergezogen. Trotzdem, so räumt er ein, könne den
Schilderungen eine gewisse Bedeutung für weibliche Leser zukommen:
»Disse Sorger synes tildeels for ubetydelige til at klages i Bøger; men for
det kvindelige Hjerte tør de have en ganske anden Intensitet, end vi Mænd
formode«8 (»Diese Sorgen scheinen zum Teil zu unbedeutend, um sie in
einem Buch zu beklagen, aber für weibliche Herzen bergen sie wohl eine
ganz andere Intensität, als wir Männer vermuten«). Nach diesem Urteil
kann man die Kritik dahingehend lesen, dass Botten-Hansen das Potenzial
des Romans zwar erkennt, aber aus seiner patriarchalen Position heraus
dessen gesellschaftliche Bedeutung aufgrund der Art und Weise geschmä-
lert sieht, auf die er das Missverständnis deutet. So gesehen ist es nicht nur
die Autorin (Collett), die das Missverständnis als Wendepunkt der Ge-
schichte sieht, sondern auch der Kritiker (Botten-Hansen), der es benutzt,
um die politische Schlagkraft des Romans abzuwerten.

1855 schreibt der Philologe und Jurist Henrik Winter-Hjelm in Norsk
Tidsskrift for Videnskab og Literatur (1847–1855) eine ausführliche Kritik
des Romans. Auch er legt den Fokus auf die fatale Szene und hält es für
unglaubwürdig, dass dieses Missverständnis so folgenschwere Konsequen-
zen haben soll. Nicht nur die Szene an sich sei wenig überzeugend, auch
alle darauffolgenden Möglichkeiten der Aufklärung würden vereitelt, wo-
durch leider unnötigerweise der Weg für eine konventionelle Vernunftehe
geebnet werde. Dadurch, so Winter-Hjelm, avanciere das Missverständnis
zu einer Art Rettungsanker für die tragenden Ideen des Romans, da es wie
eine existenzielle Fügung ohne jede Herausforderung stehen bleibe. Statt
das Missverständnis so zum Fazit des Romans zu adeln, hätte die Autorin
mit einer größeren Grundidee aufwarten müssen, um das Missverständnis
als das zu zeigen, was es sei, nämlich eine Ausnahme und nicht die Regel.

Winter-Hjelm stellt infrage, ob der Roman als jene Kritik an der gesell-
schaftlichen Situation von Frauen interpretiert werden könne, auf die er
offenbar abzielt – ob es möglich sei, ausgehend vom Schicksal der Prot-

8 Aarnes, Søkelys, S. 49.

Unni Langås

28

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


agonistin allgemeingültige Aussagen über die Situation des Menschen
und insbesondere über die Rolle der Frau innerhalb der herrschenden ge-
sellschaftlichen Umstände zu treffen. Die Bewertung dieser Fragen lasse
sich nicht von dem fatalen Missverständnis trennen, was eine Interpretati-
on schwierig mache, die über das Niveau von »højst mærkværdige, under-
ligt sammentræffende udvortes Tilfældigheder«9 (»höchst merkwürdigen
und auf unwahrscheinliche Art aufeinandertreffenden äußeren Zufällen«)
hinausgehe. Diese Zufälle hätten weder mit den Figuren oder ihrer Ent-
wicklung noch mit ihrem Verhältnis zu ihrem Umfeld irgendetwas zu
tun:

Sophies Skjæbne kan derfor ingenlunde betragtes som nogen Følge af Kvindens
Stilling og Samfundsforholdene i Almindelighed, ja den fremgaar ikke engang
som nogen nødvendig Konsekvens af hendes særegne Karakter i dens Brydning
med Forholdene, men skyldes ene og alene en Række af tildels usandsynlige
Tilfældigheder; den er saaledes ubrugbar til at danne Udgangspunktet for en
almindeligere Slutning eller til i nogen Maade at tjene til Støtte eller Bevis for
Fortællingens Grund-Idé.10

Sophies Schicksal kann deshalb keineswegs als eine Folge der Stellung der Frau
und der gesellschaftlichen Verhältnisse im Allgemeinen betrachtet werden, es
ergibt sich nicht einmal als irgendwie notwendige Konsequenz eines Ringens
ihres eigenen Charakters mit den Umständen, sondern ist einzig und allein
einer Reihe zum Teil unglaubwürdiger Zufälle geschuldet. Es ist daher als Aus-
gangspunkt für einen allgemeinen Schluss sowie als Stütze oder Beweis der
Grundidee der Erzählung unbrauchbar.

Die schiere Zufälligkeit des Missverständnisses sorge dafür, dass mögliche
Zusammenhänge zwischen dem Schicksal der Figuren und den sozialen
Umständen, etwa dem Erziehungssystem und der Rolle der Frau, nicht
mit der intendierten politischen Agenda des Romans in Verbindung ge-
bracht werden könnten. Genau wie Botten-Hansen verknüpft auch
Winter-Hjelm also eine prinzipielle Einschätzung des gesellschaftskriti-
schen Potenzials des Romans mit der für seinen Begriff erzählerischen
Schwäche des zufälligen Missverständnisses und macht es zum Sünden-
bock für einen Mangel an offener Gesellschaftskritik. Man könnte aber na-
türlich genauso gut argumentieren, dass beide Kritiker sich hier selbst des
Missverständnisses bedienen, um die für seine Entstehungszeit außerge-
wöhnliche feministische Sprengkraft des Romans zu schwächen.

9 Ebd., S. 54.
10 Ebd., S. 56 f.

(Miss-)Verstanden?

29

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Literaturhistorische Perspektiven

Die Aufmerksamkeit, die die zeitgenössische Kritik dem fatalen Missver-
ständnis entgegengebracht hat, wirkt sich auch darauf aus, wie der Roman
in verschiedenen Literaturgeschichten eingeordnet wird. Die meisten Dar-
stellungen betonen die Stellung des Missverständnisses in der Intrige und
messen ihm entscheidende Bedeutung zu.

1869 erschien Lorentz Dietrichsons Omrids af den norske Poesis Historie.
Dort schreibt er, man müsse Collett in ihrer sozialen Weltanschauung
nicht zustimmen, gerade weil sie jedwede religiöse Resignation vermissen
lasse, aber der Reichtum an Poesie in Amtmandens Døtre sei nicht zu leug-
nen. Eine wesentliche Schwäche sieht er eben darin, dass die Fehleinschät-
zung eines Zufalls dazu führe, dass das Leben der Hauptfigur eine Wen-
dung nimmt, die in keinem Verhältnis zu den gesellschaftlichen Lebens-
umständen stehe. Um wirklich überzeugend zu sein, hätte die Wendung
als eine durch die sozialen Bedingungen bestimmte absolute Notwendig-
keit inszeniert werden müssen. Trotzdem kommt Dietrichson zu dem
Schluss, die Lektüre des Romans sei ein Genuss und rege zum Nachden-
ken an. Er bezeichnet ihn als »et af vor Literaturs mere fremragende
Værker«11 (»eines der herausragenderen Werke unserer Literatur«).

Der Kritiker und Literaturhistoriker Henrik Jæger widmet sich in sei-
nem 1878 erschienenen ersten Buch Literaturhistoriske Pennetegninger aus-
führlich den Beziehungen zwischen Colletts Biografie und Amtmandens
Døtre. Die Besprechung des Romans ist nuanciert, rühmt seine literari-
schen Ambitionen und seine poetische Sprache, gleichzeitig bietet sie eine
vielschichtige Kritik sowohl seiner Ideen als auch der Figurendarstellung.
Colletts Hauptfigur sei zu idealistisch angelegt, Sofie schaffe es nicht, die
Idee von der Stellung der Frau sowie den Sieg des Gefühls über die Ver-
nunft zu transportieren, die sie eigentlich verkörpern soll. Der Roman zei-
ge nicht, warum der Gedanke einer auf Liebe basierenden Heirat eine rea-
listische Möglichkeit darstellen könnte, sondern verschenke diese Chance
vielmehr aufgrund der melancholischen und grüblerischen Neigungen
seiner Autorin. Während Jæger also Colletts Intention teilt, Literatur ideo-
logisch zu benutzen, ist er gleichzeitig der Meinung, dass sie darin nicht
weit genug gehe und in ihrem Vorhaben scheitere. Einerseits sei sie noch
immer dem romantischen Idealismus verhaftet, andererseits hindere sie

11 Ebd., S. 91.

Unni Langås

30

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ihr persönlicher Ballast daran, über sich selbst und ihre eigenen bedauerli-
chen Erfahrungen hinauszublicken. Entsprechend der allgemeinen Kritik,
die auf das Erscheinen des Romans folgte, beurteilt er das Missverständnis
und seine Bedeutung für Sofies Schicksal als grundlegende Schwäche des
Romans, wobei er dafür plädiert, diese Schwäche vor dem Hintergrund
von Colletts Biografie zu verstehen:

Et Misgreb var det uden Tvivl, men hvor tilgiveligt var det ikke: hvorledes
skulde hun kunne skildre en Lykke, hun ikke kjendte, og som hun havde tabt
Troen paa? Et brud paa Grundtanken var det paa en Maade ogsaa, men hvor let
forklarligt: hvorledes skulde hun kunne ramme sikkert, der selv var saa haardt
rammet?12

Es war ohne Frage ein Fehlgriff, aber doch ein verzeihbarer: wie hätte sie ein
Glück schildern sollen, das sie nicht kannte und in das sie den Glauben verloren
hatte? Auf gewisse Weise war es auch ein Bruch mit dem Grundgedanken, doch
wie leicht lässt er sich erklären: wie hätte sie zielsicher treffen sollen, wo sie
doch selbst so hart getroffen wurde?

Jæger sympathisiert offenbar mit der Gesellschaftskritik des Romans und
hält Colletts Projekt insofern für berechtigt, als sie »mod den gamle u-
moralske Opfatning af Ægteskabet som ›Kvindens Brødstudium‹«13 (»ge-
gen die alte, unmoralische Auffassung von der Ehe als ›Brotberuf der
Frau‹«) ins Feld ziehe. Er hält jedoch die Handlung für unwahrscheinlich
und die Einzelschicksale für allzu negativ, da ausnahmslos alle Frauen an
ihren Ehen zugrunde gehen und »selv Sofie, der allerede holder Lykken i
sine Hænder, faar derfor ikke Lov at beholde den, men taber den paa
Grund af en Række ubetydelige og tilfældige Omstændigheder«14 (»sogar
Sofie, die ihr Glück bereits in Händen hält, es deshalb nicht behalten darf,
sondern es aufgrund einer Reihe unbedeutender und zufälliger Umstände
verliert«). Obwohl also Jæger die realistischen und kritischen Tendenzen
des Romans positiv bewertet, entscheidet letztlich das, was er für ästheti-
sche Schwächen hält, über sein abschließendes Urteil. Darin, dass er diese
vermeintlichen Schwächen außerdem biografisch erklärt, blendet er jene
Stimmen im Text aus, die über den persönlichen Horizont der Autorin
hinausweisen. Man kann also argumentieren, dass diese deutlich biogra-
fisch orientierte Lesart Jæger daran hindert, die ganze Bedeutung des Ro-

12 Henrik Jæger, Literaturhistoriske Pennetegninger, Kjøbenhavn 1878, S. 302.
13 Ebd., S. 303.
14 Ebd., S. 304.

(Miss-)Verstanden?

31

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


mans jenseits der desillusionierten Betrachtungen einer unzufriedenen
Frau zu erfassen.

Solche biografischen Interpretationen und Einschätzungen des Romans
setzen sich bis weit ins 20. Jahrhundert fort und prägen die gängigen lite-
raturgeschichtlichen Publikationen dieser Zeit in unverhältnismäßig ho-
hem Maße. Laut Kristian Elster dem Jüngeren und seiner Illustrert norsk
litteraturhistorie von 1934 ist Colletts Beziehung mit Johan Sebastian Wel-
haven der Schlüssel zu der Frage, warum sie den charakterschwachen
Kold so verteidigt:

Svakest er helten, Kold; forfatterinnen skal føre ham til et avgjørende og
skjebnesvangert feilgrep, begrunnet i hans karakter, – den umandige samtale
med Müller hvori han fornekter sin kjærlighet. Men hennes svakhet for ham,
hennes lidenskapelige forelskelse i den modell hvorover figuren er tegnet, gjør
at hun iler til med forsvar, og hvor hun skal karakterisere ham, dirrer det under
en slik lidenskapelig forelskelse, at leseren føler Camilla Collett ganske
annerledes nær enn Kold.15

Am schwächsten ist der Held, Kold. Die Autorin führt ihn zu einem entschei-
denden und schicksalhaften Fehlgriff, der sich aus seinem Charakter erklärt –
das unmännliche Gespräch mit Müller, in dem er seine Liebe verleugnet. Doch
ihre Schwäche für ihn, ihre leidenschaftliche Verliebtheit in das Vorbild, nach
dem die Figur gezeichnet ist, sorgt dafür, dass sie schnell mit Verteidigungen
bei der Hand ist, und ihre Beschreibungen der Figur beben derart vor leiden-
schaftlicher Verliebtheit, dass der Leser sich Camilla Collett näher fühlt als
Kold.

In Francis Bulls Norges litteratur. Fra februarrevolutionen til verdenskrigen
(1937) gerät die Interpretation des fatalen Missverständnisses entspre-
chend eindeutig und fast peinlich biografisch:

Selve det ›tilfælde‹ som ødelægger Sophies lykke, kjendte fru Collett fra sit eget
liv: vinteren 1837–38 var hun netop begyndt at tro ›det Sælsomste‹, at Collett
elsket hende; da kom hun en aften paa et bal til at høre nogen brudstykker av en
samtale mellem ham og en av hans ungdomsvenner, og der omtalte Collett hen-
de med en lignende kritik som Colds overfor Sophie i samtalen med Müller. Fra
denne oplevelse har hun hentet motivet; men der var unegtelig en stor forskjel
mellem boken og virkeligheten: Camilla opgav ikke Jonas Collett allikevel.16

15 Kristian Elster d.J., Illustrert norsk litteraturhistorie, Bd. IV: De store diktere, Oslo 1934,
S. 32.

16 Francis Bull, Norges litteratur. Fra februarrevolutionen til verdenskrigen, Oslo 1937,
S. 91.

Unni Langås

32

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Denselben ›Zufall‹, der Sophies Glück zerstört, kannte Frau Collett aus ihrem
eigenen Leben: Im Winter 1837–38 hatte sie gerade begonnen an das Seltsamste
zu glauben, dass [Jonas] Collett sie liebte. Da geschah es, dass sie eines Abends
auf einem Ball Bruchstücke eines Gesprächs zwischen ihm und einem seiner Ju-
gendfreunde aufschnappte, und dort versah sie [Jonas] Collett mit einer ähnli-
chen Kritik wie Cold Sophie in seinem Gespräch mit Müller. Dieser Vorfall bot
ihr das Motiv; aber zweifellos gab es einen großen Unterschied zwischen dem
Buch und der Wirklichkeit: Camilla gab Jonas Collett trotzdem nicht auf.

Beide Beispiele machen deutlich, wie das Missverständnis geradezu als
Sprungbrett aus dem Roman heraus und hinein in Camilla Colletts eige-
nes Leben fungiert. Ironischerweise haben Elster und Bull zwei verschie-
dene Männer im Verdacht, Modell für Sofies zweifelhaft gezeichneten Ge-
liebten gestanden zu haben – ihre Jugendliebe Welhaven und ihren Ehe-
mann Jonas Collett.

Obgleich sich jüngere Literaturgeschichten von solchen biografischen
Lesarten distanzieren, spielt die Bedeutung des Missverständnisses nach
wie vor eine Rolle. So schreibt etwa Ingard Hauge in Norges litteraturhisto-
rie bind II (1975), das Problem der Autorin habe darin bestanden, dass sie
gleichzeitig an die Kraft der Liebe geglaubt und die Unvollkommenheit
der Wirklichkeit erkannt habe. Die Geschichte verspreche glücklich zu en-
den, weil sich beide Hauptcharaktere über Konventionen hinwegsetzen.
Um sie zu trennen, habe sich die Autorin jedoch nicht anders zu helfen
gewusst, als bei dem »›demon‹: ›tilfeldighet‹«17 (»Dämon namens Zufall»)
Zuflucht zu suchen. Ungeachtet der Tatsache, dass Collett selbst diese
Auflösung später in einem Vorwort18 verteidigt hat, steht für Hauge fest,
der Handlungsstrang wirke überflüssig und unglaubwürdig, was ihm zu-

17 Ingard Hauge, Poetisk realisme og nasjonalromantikk, in: Edvard Beyer (Hg.), Norges
litteraturhistorie, bind 2, Oslo 1975, S. 378.

18 Camilla Collett antwortet 1879 in der dritten Ausgabe des Romans folgendermaßen auf
die Kritik: »I denne sidste Anke, at Fortællingens tragiske Vending beror på nogle
›usandsynlige Tilfældigheder‹, har man samlet sin vegtigste Anklage. Vi vil finde den
gjentagen i alle Anmeldelser; selv i de velvilligste mangler aldrig ›den usandsynlige
Tilfældighed‹. Og netop denne Anke har Kritiken, skyldløs i sit lykkelige Ikkehjemme
på dette Felt, rørt ved Fortællingens egentlige tragiske Hovednerve. Lykken kaldes det,
men mon det for hendes Vedkommende ikke snarere kunde kaldes Lykketræf? Thi i
Sandhed, således som vort Samfundsreglement engang er ordnet og vedtaget, beror den
kvindelige Lykke kun på en Mulighed, et blot og bart Træf, omtrent ligeså beregneligt
som Udfaldet af en Trækning, når man har et Lod i det store, garanterede Statslotteri«
(hier zitiert aus Camilla Collett, Amtmandens Døtre. Tekstutgave med dikterens egen
språkform. Innledning og kommentarer ved Ellisiv Steen, Oslo 1969, S. 5,
Hervorhebungen im Original. / Mit der letzten Beschwerde, dass die tragische
Wendung auf ›unwahrscheinlichen Zufällen beruht‹, kommt man zum Hauptpunkt

(Miss-)Verstanden?

33

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


folge daran liegt, dass hier zwei ungleiche Wirklichkeitsbilder kombiniert
würden:

Etter sitt opplegg er Amtmandens Døttre en realistisk roman. Den gir et bilde av
et virkelig samfunn som var velkjent for leserne. Handlingen springer stort sett
ut av personenes karakter, og er ikke et resultat av en arrangert intrige. […] Men
for hennes idealistiske grunnsyn er den absolutte kjærlighet en sjelelig realitet
som skal og kan virkeliggjøres i menneskelig samliv, uten plett og lyte. Når den
så allikevel ikke kan realiseres, ikke engang for de beste, blir det ytre omstendig-
heter som må få skylden.19

Seinem Anspruch nach ist Amtmandens Døttre ein realistischer Roman. Er zeich-
net ein Bild der gesellschaftlichen Wirklichkeit, die die Leser gut kannten. Die
Handlung entspringt hauptsächlich dem jeweiligen Charakter der Figuren und
nicht einer arrangierten Intrige. […] Aber für ihre [Colletts] idealistische
Grundhaltung stellt die absolute Liebe eine seelische Realität dar, die ohne Fehl
und Tadel im menschlichen Zusammenleben verwirklicht werden soll und
kann. Wenn sich das jedoch nicht verwirklichen lässt, nicht einmal von den Ta-
dellosesten, dann muss den äußeren Umständen die Schuld daran gegeben wer-
den.

In der Anthologie Lysthuse. Kvindelitteraturhistorier (1985) wendet sich die
Interpretation des fatalen Missverständnisses von der bis dahin üblichen
erzähltechnischen und biografischen Deutung ab. Stattdessen wird das
Missverständnis hier als wichtiger thematischer Teil der Romankritik be-
griffen. Lisbeth Holst schreibt in ihrer Untersuchung dreier in derselben
Epoche erschienenen Romane – Mathilde Fibigers Clara Raphael (1851),
Camilla Colletts Amtmandens Døtre (1854–55) und Fredrika Bremers Her-
tha (1856) –, dass sowohl Clara als auch Sophie und Hertha durch einen
Zufall fatale Erkenntnisse über ihre Geliebten gewinnen, die sie glauben
machen, dass diese lügen und betrügen. »Og så vil de selvfølgelig ikke«20

(»Und deshalb wollen sie natürlich nicht«), schreibt Holst und fährt fort:

der Kritik. Wir finden dies in allen Kritiken; selbst in den wohlwollendsten fehlt nie
›der unwahrscheinliche Zufall‹. Und genau mit dieser aufgrund seiner glücklichen
Unwissenheit auf diesem Feld schuldlosen Beschwerde rührt die Kritik an dem
eigentlichen tragischen Hauptnerv der Erzählung. Man nennt es Glück, aber sollte man
es angesichts ihrer Lage nicht vielmehr einen Glücksfall nennen? Denn in Wahrheit
bleibt das Glück der Frau, so wie unsere Gesellschaft nun einmal geordnet und
eingerichtet ist, nur eine Möglichkeit, nur ein Zufall, genauso berechenbar wie ein
Gewinn bei der Ziehung in der großen Staatslotterie).

19 Hauge, Poetisk realisme, S. 379.
20 Lisbet Holst, Kvindesag og kvindelig roman o. 1850, in: Lis Palmvig (Hg.), Lysthuse.

Kvindelitteraturhistorier, Charlottenlund 1985, S. 169–200, hier S. 190.

Unni Langås

34

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Giver man sig altså til at grunde lidt over forfatternes brug af tilfældet, træder to
ting klart frem: For det første, de elskende skal skilles ad, koste hvad det vil. For
det andet, det indtræffer på et ganske bestemt og i de tre romaner på ganske
samme tidspunkt. [...] Og hvorfor, kunne man spørge, skal de elskende partout
skilles ad? Det skal de selvfølgelig, fordi romanerne gerne vil være realistiske –
›Teckning ur det verkliga livet‹ kalder Bremer også sin roman – de vil gerne
fastholde deres sag, kvindesagen – og heltindernes ulykkelige skæbne er jo en
manifestation af, hvor dårligt samfundet handler med kvinderne – sådan er
virkeligheden.21

Wenn man also ein wenig über den Einsatz des Zufalls durch die Autorinnen
nachdenken möchte, treten zwei Dinge klar hervor: Erstens soll das Liebespaar
getrennt werden, koste es, was es wolle. Zweitens geschieht das in allen drei Ro-
manen zu einem ganz bestimmten und jeweils zum selben Zeitpunkt. [...] Und
warum, könnte man sich fragen, soll das Liebespaar unbedingt getrennt wer-
den? Selbstverständlich, weil der Roman gerne realistisch sein will – ›Bild des
wirklichen Lebens‹ nennt Bremer ihren Roman – sie wollen gerne an ihrer fe-
ministischen Agenda festhalten – und das unglückselige Schicksal der Heldin-
nen ist ja ein Ausdruck davon, wie übel die Gesellschaft Frauen mitspielt – so ist
die Wirklichkeit.

Das Missverständnis ist damit also nicht länger ein Missverständnis, son-
dern ein wichtiges Zeichen dafür geworden, dass das Glück der Frau in
den sozialen Verhältnissen, in denen sie lebt, unmöglich ist. Im Lichte
solch einer Annährung ist es im Prinzip nebensächlich, wie man die Szene
beurteilt. Denn, und hier stimmt Holst mit Collett überein, es ist eben
kein Zufall, dass die Liebenden einander nicht bekommen. Es entspreche
einfach den Regeln der gegenwärtigen gesellschaftlichen Geschlechternor-
men.

Gleichzeitig ist Holst der Meinung, das Missverständnis habe noch eine
ganz andere Bedeutung, und zwar eine Bedeutung, derer sich vielleicht
die Heldin, ja vielleicht sogar die Autorin nicht bewusst ist. Der Verlust
des Geliebten stelle möglicherweise gar nicht das große Übel dar, für das
man ihn innerhalb einer sentimentalen Lesart wohl halten müsste. Am
Ende von Amtmandens Døtre finde die Heldin trotz allem ein sinnvolles
Leben und in der Zukunftsaussicht, die der Erzähler abschließend auf-
zeigt, liege der Keim für ein schöpferisches Dasein, das gerade das Opfer
des weiblichen Glücks zur Voraussetzung hat. Am Ende des Romans lesen
wir folgendes:

21 Ebd., S. 191.

(Miss-)Verstanden?

35

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Hvilket høiere Lysets og Fredens Liv der endnu vil oprinde i hende, og hvortil
det Aar af hendes Liv, hvis mangehaande Kampe og Bevægelser disse Blade kun
ufuldkomment har gjengivet, maaske allerede har lagt en kraftig, om end usynlig
Spire, – det tilhører Fremtiden; men Anelsen derom berøre os lindrende, idet vi
skilles fra hende (S. 521 f.).

Welches Leben von höherem Licht und von Frieden noch in ihr entstehen wird
und wozu dieses Jahr ihres Lebens, dessen viele Kämpfe und Regungen diese
Blätter nur unvollkommen wiedergegeben haben, vielleicht schon einen kräfti-
gen, wenn auch unsichtbaren Keim gelegt hat – das gehört der Zukunft an.
Aber eine Ahnung davon berührt uns lindernd, indem wir uns von ihr trennen
(S. 267).

Holst zufolge lässt sich das Missverständnis nicht dazu heranziehen, die
Gesellschaftskritik des Romans anzuzweifeln, sondern muss stattdessen als
effektives Wirkmittel verstanden werden, um die Zufälligkeit der Lebens-
umstände zu unterstreichen, denen Frauen unterworfen sind. Dass die
Heldin des Romans nicht mit ihrem Geliebten zusammenkommt, sei also
weniger traurig als es zunächst scheine, da sie nun andere Lebensaufgaben
gefunden habe und die Zukunft alles in allem gar nicht so schlecht ausse-
he.

Mit dieser Lesart wird die Kritik des Romans an einer Vernunftehe auf-
rechterhalten, denn das Schicksal der Heldin folgt ja genau aus der Wirk-
mächtigkeit dieser Konvention. Gleichzeitig erscheint die Zukunft für die
Frau weniger düster, wenn andere, sinnvolle Aufgaben an die Stelle einer
ausschließlich um die Idee von romantischen Gefühlen kreisenden Ehe
treten können.

Amtmandens Døtre in der Literaturwissenschaft

Innerhalb der norwegischen Literaturwissenschaft fungiert Otto Hage-
bergs Studie »Formspråk, tendens og ideologi i Amtmandens Døtre« von
1975 als wichtiger Bezugspunkt für eine ganze Reihe von Deutungen des
Werkes.22 Er weist zu Recht darauf hin, dass der Roman zuvor noch nie
eingehend analysiert worden ist, und legt deshalb bei seiner Lektüre das
Gewicht auf grundlegende Aspekte wie Formsprache, Tendenz und Ideo-
logie. Er geht davon aus, dass der Roman voll von Gegensätzen ist. Dies

22 Vgl. Otto Hageberg, Formspråk, tendens og ideologi i Amtmandens Døtre, in: Ders.,
Frå Camilla Collett til Dag Solstad. Spenningsmønster i litterære tekstar, Oslo 1980,
S. 31–59.

Unni Langås

36

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


äußere sich darin, dass er einerseits eine deutliche gesellschaftskritische
Tendenz aufweise, und diese Tendenz andererseits wieder untergrabe, in-
dem etablierte Konventionen bewahrt würden. Im Zuge einer Figuren-
analyse kommt Hageberg zu dem Schluss, dass es gerade die Nebenfigu-
ren seien, die die Handlung vorantrieben. Angesichts einer solchen Analy-
se, die sich auf Eigenschaften, Ansichten und Handlungsfunktionen der
Figuren konzentriert, verliert das unglückliche Geschehen an Bedeutung.
Die Handlung wird hauptsächlich durch die unterschiedlichen Interessen
der Nebenfiguren vorangetrieben, während die zwei Hauptfiguren mehr
oder weniger passiv Kräften ausgeliefert sind, die außerhalb ihres eigenen
Handlungsspielraums liegen. Hageberg erwähnt das Missverständnis tat-
sächlich mit keinem Wort, aber da er der Persönlichkeit der Figuren der-
art große Bedeutung beimisst, können wir davon ausgehen, dass in seiner
Lesart sowohl Kold als auch Sofie in der schicksalhaften Szene eben genau
so reagieren, wie es für sie natürlich ist. Kold weicht zurück, weil er
schwach ist, und Sofie wendet sich ab, weil sie gekränkt ist.

Torill Steinfeld indessen geht in ihrer Analyse auf das Missverständnis
ein. Sie verteidigt die Szene als einen notwendigen und nicht zufälligen
Bestandteil der Ehekritik, die der Roman verfolgt. In einem von der Psy-
choanalyse inspirierten Artikel von 1985, »Når kvinnehjertet får en histo-
rie. Amtmandens Døtre – nok en gang«, distanziert sie sich von denjenigen,
die das Missverständnis als sowohl technische als auch inhaltliche Schwä-
che beurteilen. Der Roman handle genau von der Unmöglichkeit, roman-
tische Leidenschaft mit der Ehe zu vereinen, so Steinfeld.23 Dass die Szene
trotzdem einen zentralen Platz einnimmt, erklärt sie damit, dass Colletts
ästhetische Orientierung an den Idealen der Romantik mit ihrer Absicht
kollidiere, die sozialen Verhältnisse ihrer Zeit realistisch zu schildern.
Steinfeld weist auf Anleihen aus Mythen, volkstümlicher Dichtung und
romantischer Literatur hin, die sich einer ganz anderen Sphäre zuordnen
ließen als die feministischen Absichten des Romans. Dies könne dazu füh-
ren, dass Leser*innen deren kritisches Potenzial übersehen oder unterbe-
werten, was unbestreitbar Paradoxien hervorrufe. Steinfeld hebt die ro-
mantischen Züge des Romans hervor, um aufzuzeigen, wie sie die Thema-
tisierung von – damals wie heute höchst reellen – Erfahrungen von
Kränkung und Konflikt beeinflussen.

23 Vgl. Torill Steinfeld, Når kvinnehjertet får en historie. Amtmandens Døtre – nok en
gang, in: Irene Engelstad (Hg.), Skriften mellom linjene. Syv bidrag om psykoanalyse
og litteratur, Oslo 1985, S. 31–58, hier S. 32.

(Miss-)Verstanden?

37

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Elisabeth Møller Jensen, Herausgeberin der Nordisk kvindelitteraturhisto-
rie (1993–2000), publizierte zuvor über Collets Roman einen Band mit
dem Titel Emancipation som lidenskab. Camilla Colletts liv og værk. En
læsning i Amtmandens Døttre (1987). Sie bezeichnet es als tragisch, dass
die zwei, die füreinander bestimmt sind, einander nicht bekommen. Die
Frage, warum das so ist, beantwortet sie damit, dass Sofies Leiden bis zur
letzten Konsequenz dargestellt werden solle. Sie zitiert Collett und
schreibt, in der Natur der Frau liege ein »Drift til Forsagelse«24 (»Hang zur
Entsagung«). Aber wenn man als Leser*in Schwierigkeiten damit habe,
sich mit Sofies tragischem Schicksal zu versöhnen, sei dies nicht zuletzt
der offensichtlichen Diskrepanz zwischen Sofies Reaktion und ihrer Beur-
teilung durch die Erzählinstanz geschuldet. Diese weiß scheinbar sehr viel
genauer darüber Bescheid, was am besten für Sofie ist. Und so könne man,
wie es viele Leser*innen gemacht haben, Colletts Ruf als depressive Pessi-
mistin bemühen oder eventuell darauf hinweisen, dass sie an einem über-
entwickelten Über-Ich leide oder von Sexualangst dominiert sei, um nur
ein paar Möglichkeiten zu nennen.

Wenn man den Text aber gründlich lese, so Jensen, herrsche bereits auf
der Erzählebene Unklarheit darüber, was genau den Ausschlag dazu gibt,
dass die Liebenden sich nicht bekommen. Zunächst ist da die Persönlich-
keit von Georg Kold, der einerseits als leicht zynischer Verführer daher-
kommt, und andererseits schwach und zurückhaltend ist. Die Erzählin-
stanz, schreibt Jensen, schwanke zwischen einer emanzipatorischen Agen-
da und einer Verführungsgeschichte. Auf der emanzipatorischen Ebene
solle Sofie dazu gebracht werden, dort »ja« zu sagen, wo sie ihre Gefühle
vorher unterdrückt und »nein« gesagt hat. Diese Ebene kollidiere aber mit
einem Gefühlsverständnis, demzufolge es dem Mann obliegt, das Problem
um das Ja und Nein zu lösen. Kold erfülle diese Norm nicht und die Er-
zählinstanz gerate in Schwierigkeiten, weil eine selbstbestimmte weibliche
Hauptperson zwar wünschenswert sei, ein schwacher Mann, der den Er-
wartungen an einen romantischen Verführer nicht entsprechen kann, je-
doch Hohn und Spott auf sich ziehe.

Zudem gebe es eine Reihe von Umständen, die das Missverständnis
nicht entwirrten, sondern dazu beitrügen, seine Konsequenzen zu verstär-
ken. Es scheint, als würde sich jede Erklärung sofort wieder verflüchtigen,
meint Jensen.

24 Elisabeth Møller Jensen, Emancipation som lidenskab. Camilla Colletts liv og værk. En
læsning i Amtmandens Døttre, Charlottenlund 1987, S. 57.

Unni Langås

38

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Fortælleren har selv haft svært ved at fastholde tilfældet som en rimelig
forklaring. Til sidst bliver det på overfladeniveau næsten til et spørgsmål om det
ceremonielle, hvorvidt man kan aflyse et bryllup til fordel for et nyt?25

Der Erzählinstanz fiel es selbst schwer, an dem Zufall als vernünftige Erklärung
festzuhalten. Zuletzt wird es an der Oberfläche fast eine Frage des Zeremoniel-
len, also danach, inwieweit man eine Hochzeit zugunsten einer neuen auflösen
kann.

Aber auch sie ist der Meinung, dass sich Sofies Ehe mit Rein als Lösung
nicht in der rationellen Logik einer Vernunftehe erschöpft. Die Mutterrol-
le für die kleine Ada weise als ehrenwerte Aufgabe über sich selbst hinaus.
Jensen bemerkt zudem, dass Ada der Name von Lord Byrons Tochter ist
und somit schon den Traum der romantischen Liebe in sich trage. Sofies
Leidenschaft für Kold verschwindet damit nicht einfach, sondern über-
dauert in der Beziehung zu ihrer Stieftochter »som et håb, en gåde, en
drøm, der ikke kan opgives«26 (»als Hoffnung, als Rätsel, als Traum, der
nicht aufgegeben werden kann«). Die Entscheidung für Ada weist laut
Jensen darauf hin, dass das Kind ein zentraler Teil der Emanzipationser-
zählung von Collett sei und dass es Sofie durch die Ehe mit Rein gelinge,
sowohl ein Kind als auch Zugang zu Büchern zu bekommen.

Die auf Hageberg, Steinfeld und Jensen folgende Forschung hat selte-
ner auf die Rolle des Missverständnisses in der Handlung Bezug genom-
men. Jorunn Hareide hat ihr Augenmerk auf die textliche Autorität in Ca-
milla Colletts Werk gerichtet.27 Inspiriert von Susan Sniader Lansers Stu-
die Fictions of Authority. Women Writers and the Narrative Voice (1992) sieht
sie rhetorische Mittel wie selbstbewusste Vorworte, Zitate und Anleihen
aus der Weltliteratur und Maximen als die maßgeblichen Wirkmittel ihres
Werkes, insbesondere von Amtmandens Døtre. Die Diskussion um die Be-
deutung des Symbols der Grotte wurde von Sigurd Aage Aarnes begrün-
det. Er verweist auf die große Vieldeutigkeit und Flexibilität des Symbols,
sowie darauf, dass dabei Konnotationen von Grab und Tod im Zentrum

25 Ebd., S. 67.
26 Ebd., S. 80.
27 Vgl. Jorunn Hareide, Tekstlig autoritet i Camilla Colletts forfatterskap, in: Helga Kress

(Hg.), Litteratur og kjønn i Norden, Reykjavík 1996, S. 148–154.

(Miss-)Verstanden?

39

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


stünden.28 Dieses Thema wurde von Jorunn Hareide,29 Asbjørn Aarseth,30

Torill Steinfeld31 und Elisabeth Møller Jensen32 aufgegriffen. Sie deuten
die Grotte als Bild, das für Sofie selbst steht, und verknüpfen es, ausge-
hend von einem psychoanalytischen Verständnis, eng mit ihrem Gefühls-
leben und ihrer Sexualität. Annegret Heitmanns33 und meine eigene Stu-
die34 untersuchen die Bedeutung des Körpers in der komplexen Bildspra-
che des Romans und fragen danach, welcher Platz ihm in der
Problematisierung von Geschlechternormen zukommt. Jüngere Artikel
haben auf Genrefragen bezüglich der Anbindung des Romans an den sen-
timentalen Roman35 oder an die romantisch-realistische Tradition fokus-
siert.36

Diese unterschiedlichen Herangehensweisen können wahrscheinlich
als Zeichen dafür gelesen werden, dass dem Missverständnis nicht mehr
eine so entscheidende Bedeutung beigemessen wird wie früher. Die frühe
Rezeption lässt sich dahingehend zusammenfassen, dass sie die Szene dazu
benutzt hat, den ideologischen Effekt des Romans zu minimieren. Die
frauenliteraturhistorischen Ansätze fühlten sich genötigt, diese Interpreta-
tion wieder aufzugreifen und zu entkräften – und mit ihr das Missver-
ständnis. Das ebnet den Weg für die Beschäftigung mit anderen Dimen-
sionen dieses so reichen Textes.

28 Sigurd Aa. Aarnes, Grottesymbolet i Amtmandens Døtre, in: Edda, 3, 1966, S. 192–203,
wiederabgedruckt in Aarnes, Søkelys.

29 Jorunn Hareide, Grottesymbolet nok en gang: En polemisk lesning av Amtmandens
Døtre, in: Edda, 1, 1980, S. 1–13; Jorunn Hareide, Svar til Asbjørn Aarseth, in: Edda, 4,
1980, S. 253 f.

30 Asbjørn Aarseth, Erotisk idealism i Camilla Colletts Amtmandens Døtre, in: Parapraxis,
Nr. 10, Lund 1978; Asbjørn Aarseth, Kvinnetekst og mannsteori, in: Edda, 1, 1980, S. 1–
13.

31 Torill Steinfeld, Når kvinnehjertet får en historie. Amtmandens Døtre – nok en gang,
in: Irene Engelstad (Hg.), Skriften mellom linjene. Syv bidrag om psykoanalyse og
litteratur, Oslo 1985, S. 31–58.

32 Jensen, Emancipation som lidenskab.
33 Annegret Heitmann, ›... som ethvert kunstværk fordrer sin ramme...‹. Kropsbilleder i

Camilla Colletts Amtmandens Døttre, in: Jorunn Hareide (Hg.), Skrift, kropp og selv.
Nytt lys på Camilla Collett, Oslo 1998, S. 36–55.

34 Unni Langås, Kjærlighet på liv og død. De frosne følelser i Colletts Amtmandens Døtre,
in: Langås, Kroppens betydning, 2004, S. 67–93.

35 Vgl. Siv Gøril Brandtzæg, ›Jeg ridsede mit Navn paa Héloïses kolde Bryst‹ – Camilla
Colletts Amtmandens Døttre i lys av den europeiske sentimentale roman, in: Edda, 2,
2015, S. 94–111.

36 Vgl. Erik Bjerck Hagen, Amtmandens Døttre som romantisk-realistisk tragedie, in:
Edda, 3, 2016, S. 228–244.

Unni Langås

40

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Amtmandens Døtre in der Kritikgeschichte

Dass der kritikgeschichtliche Einfallswinkel wieder das Missverständnis als
Dreh- und Angelpunkt heranzieht, ist deshalb verwunderlich. Die Erklä-
rung dafür liegt in der ästhetisch-ideologischen Gewichtung, die Arild
Linneberg in seinem Teil des mehrbändigen Werkes Norsk litteraturkritikks
historie vornimmt.37 Eine Hauptthese seiner Analyse zur norwegischen Li-
teraturkritik zwischen 1840 und 1870 besteht darin, dass damals eine
Norm dominierte, die er als »Versöhnungsästhetik« bezeichnet.38 Diese
bringt er mit den tonangebenden Kritikern, allen voran mit Marcus Jacob
Monrad, und der christlich-nationalen hegelianischen Ideologie der Zeit
in Verbindung. Linneberg weist darauf hin, dass Monrad der einfluss-
reichste Kritiker des 19. Jahrhunderts war, und dass er die idealistische Äs-
thetik einführte, zu der sich jede andere Kunstphilosophie dieser Epoche
irgendwie positioniert. Außerdem verknüpft Linneberg dies wiederum
mit Modernisierungsprozessen in der Gesellschaft, mit denen unter ande-
rem eine Abspaltung der Kunst von der Religion und damit eine Rationa-
lisierung des Religiösen einhergingen. Dies bedeute auch, dass die Versöh-
nungsideologie der Religion auf die Kunst übertragen werde, welcher da-
her eine Verantwortung zukomme, diese Ideologie zu formulieren und zu
praktizieren. Die moderne Kunst werde damit zu einer ›Erlösungsreligi-
on‹, die, ebenso wie die Wissenschaft, das Absolute vermitteln solle, eine
Harmonie zwischen Subjekt und Objekt, sodass das Geistliche hervortre-
ten könne.

Kunstens status som ei ny form for forsoning er det som gir kunsten dens
særegne rolle i rasjonaliseringsprosessen: Kunstens rolle blir å ivareta det
irrasjonelle, det område av subjektets erfaringsverden som før lå i religionen.
Den ›religiøse‹ forsoninga blir kunstens særegne rasjonalitet.39

Ihre neue Aufgabe der Versöhnung weist der Kunst eine tragende Rolle im Ra-
tionalisierungsprozess zu: Ihre Rolle besteht darin, den irrationellen Bereich der

37 Norsk litteraturkritikks historie, bind I: 1770–1848 (hg. von Edvard Beyer und Morten
Moi) erschien 1990, der zweite Band: 1848–1870 (von Arild Linneberg) im Jahr 1992.
Beide waren Teil des Projekts Norsk litteraturkritikks historie 1770–1940 der
Universität Oslo, das nicht abgeschlossen wurde. Ein Nachfolgeprojekt war Norsk
litteraturkritikks historie 1870–2010 im Jahr 2016, das von Sissel Furuseth, Eirik
Vassenden und Jahn H. Thon herausgegeben wurde.

38 Vgl. Arild Linneberg, Norsk litteraturkritikks historie, bind II: 1848–1870, Oslo 1992,
S. 78: »Forsoningsestetikken er en autonomiestetikk: Det er den kunstfilosofien som
dannes med den moderne institusjonen, som institusjonens normative ramme.«

39 Ebd., S. 76.

(Miss-)Verstanden?

41

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Erfahrungswelt des Subjekts zu wahren, der zuvor der Religion zugehörig war.
Die ›religiöse‹ Versöhnung wird zur speziellen Rationalität der Kunst.

Es sei jedoch schwierig, Monrads Position zu bewerten, räumt Linneberg
ein, denn er stehe offenbar auf der Seite der Moderne und habe gesehen,
was diese Entwicklung für die unterschiedlichen sozialen Institutionen be-
deutet hat. Gleichzeitig sei er aber auch streng konservativ gewesen und
habe eine Kunst nicht akzeptieren können, die die Grundpfeiler des Be-
amtenstaates radikal infrage stellte. Sein ästhetischer Geschmack wiede-
rum sei den romantischen Schönheitsidealen verpflichtet gewesen und für
die gesellschaftskritische Tendenz im Realismus des Modernen Durch-
bruchs habe er wenig übriggehabt. Linneberg diskutiert diese Schwierig-
keiten und plädiert dafür, Monrads zentrale Stellung eher als Effekt von
Prozessen zu sehen, denen er selbst angehört und die er beschreibt, ohne
vollständig zu verstehen, was sie bedeuten. Monrad steigere die Bedeu-
tung der modernen Kunst, indem er die Zersplitterung und die Profani-
sierung benenne, die sie auslöst, stehe aber gleichzeitig ihrer mangelnden
Fähigkeit und ihrem fehlenden Willen, Gegensätze zu versöhnen, kritisch
gegenüber. Für Linneberg ist Monrads zentrale und paradoxe Stellung ein
charakteristisches Zeichen für das Modell, das er das Paradigma der Ver-
söhnungsästhetik nennt, und das für die Konstruktion einer Versöhnung
steht, die sich des Bruchs bewusst ist, über den sie konstruiert wird. Dieses
Modell wird Linneberg zufolge im Laufe des Modernisierungsprozesses,
ja, bis zur postmodernden Wende, noch deutlicher und schließt Grund-
probleme wie »transcendensens forfall, tapet av mening og oppløsninga av
allmenne normer«40 (»den Verfall transzendentaler Mächte, den Verlust
von Sinn und von allgemeingültigen Normen«) mit ein.

In diese Analyse integriert er auch den Begriff des ›Nominalismus‹, der
auf den Verfall allgemeingültiger Begriffe und universeller Werte ver-
weist. So gewinnen die Einzelfälle an Bedeutung – »enkeltfenomenene i
den ytre, observerbare verden og det menneskelige subjektet i sin særskilte
inderlighet«.41 (»Einzelphänomene in der äußeren, beobachtbaren Welt
und das menschliche Subjekt in seiner besonderen Innerlichkeit.«)

Monrad stellt sich vehement gegen diese Tendenz des Nominalismus
und zieht in vielen Texten immer wieder dieselben Beispiele dafür heran,
wie dem Individuellen mehr Bedeutung als den allgemeinen, übergeord-

40 Ebd., S. 87.
41 Ebd.

Unni Langås

42

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


neten Ideen beigemessen wird. Er befürchtet, dass dieser Subjektivismus
die Kunst zu einem Ausdruck für Künstler*innen und ihre persönlichen
Lebensumstände verkommen ließe, dass die Kunst mit großem K ver-
schwinde, und dass die Aufmerksamkeit auf das Spezielle und sogar Ab-
weichende zu einem Verlust der großen Fragen und schönen Ideale führe.
Der Fragmentierung der Welt durch den Nominalismus setzt er ein dia-
lektisches Ganzheitsverständnis entgegen. Darin besteht, laut Linneberg,
die grundlegende Philosophie, die die Kunstkritik in Norwegen das ge-
samte 19. Jahrhundert über prägt. Dieser Einfallswinkel auf die Kritikge-
schichte führt zu fruchtbaren Ergebnissen in seiner Darstellung, aber auch
dazu, dass die einzelnen Erkenntnisse stark von dem abhängen, was im
Lichte der Versöhnungsästhetik eine Norm und einen Normbruch dar-
stellt.42

Wie verhält sich all das zu der Kritik von Amtmandens Døtre? Merkwür-
digerweise spricht Linneberg wenig von Colletts Roman, obwohl dieser
eine kritische Literatur repräsentiert, die offensichtlich dazu geeignet wä-
re, den ideologischen Kampf aufzuzeigen, der um die Mitte des 19. Jahr-
hunderts auf dem Feld der Kunst geführt wurde. Stattdessen schreibt er
über Magdalene Thoresens Gedichtsammlung Digte af en Dame (1860), die
sich seiner Meinung nach auf eine viel radikalere Weise kritisch gegen-
über der Versöhnungsästhetik verhält als Colletts Roman. Diese Priorisie-
rung scheint umso unverständlicher, wenn man bedenkt, welche Rolle
Amtmandens Døtre – anders als Digte af en Dame – in der norwegischen Li-
teraturgeschichte einnimmt. Dafür, dass die Frauenfrage in der Literatur
des Modernen Durchbruchs zu einem so wichtigen Thema wurde, ge-
bührt nach der Meinung vieler Camilla Collett die Ehre. Linnebergs Kapi-
tel über die Frauen widmet sich also in erster Linie Thoresen, doch die Be-
sprechungen von Colletts Roman werden natürlich kommentiert.

Linneberg betont die versöhnungsästhetische Kritik des Romans und
wählt dafür genau die Ausschnitte in den Rezensionen, die diesen Punkt
unterstützen. Das führt zu einer überzeugenden Argumentation, gleich-
zeitig bleiben dadurch jedoch positive Bewertungen und andere Aspekte
außen vor, die bei der Aufnahme des Romans eine Rolle gespielt haben.

42 Die Kritikgeschichte war Linnebergs Dissertation; eine ausführliche Diskussion seiner
Standpunkte findet sich in Johan Fjord Jensens und Sigurd Aarnes’ Gegendarstellungen
(in: Edda, 2, 1993) und in einer Diskussion, die diesen Streit noch einmal aufgreift (Sis-
sel Furuseth, Litteraturforskningens performative øyeblikk – Noter til en kritikkhisto-
risk disputas, in: Edda, 3, 2013, S. 187–200).

(Miss-)Verstanden?

43

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Monrad schrieb, so Linneberg, keine Kritik über den Roman, als er er-
schien, besprach ihn aber in einer späteren Kritik zu Colletts Fortællinger
in der Zeitung Morgenbladet im Jahr 1861. Beide Bücher seien Beispiele
für eine, wie er es nennt, »uforsonede Livsoppfatning« […] »især den
usunde, misfornøiede Betragtning af Kvindens Stilling i Samfundet« (»un-
versöhnliche Lebensauffassung [...] insbesondere die ungesunde, unzufrie-
dene Betrachtung der Stellung der Frau in der Gesellschaft«). Die Gesell-
schaftskritik sei zu negativ, dem Roman fehle es an »et i Skjønhed og Idea-
litet opløftet Billede« (»einem in Schönheit und Idealismus erhabenen
Bild«) und er ende unversöhnlich und in Disharmonie, in »skjærende Mis-
lyd« (»einem kreischenden Misston«).43 Ähnliche Urteile findet Linneberg
auch bei weiteren Kritikern, etwa bei Paul Botten-Hansen, Henrik Winter-
Hjelm, Lorentz Dietrichson und Frederik Bætzmann.

Das wiederkehrende Thema in der Kritik liegt für Linneberg in der Fra-
ge, inwieweit man von einem Einzelfall auf etwas Allgemeingültiges
schließen kann, und er betont, dass dies viel über den Bruch mit der Ver-
söhnungsästhetik aussage. Er weist darauf hin, dass Collett einen Zufall
für Sofies Leben entscheidend werden lasse, und dass dieser Zufall auch
für die Gesellschaftskritik des Romans entscheidend sei. Die Kritiker ak-
zeptierten das Missverständnis nicht, weil es ein Einzelfall sei und deshalb
der Ebene des Individuellen, des Besonderen im Text angehöre. Es weise
nicht über sich auf etwas Allgemeines hinaus, was für die Rezensenten der
wichtigste Grund dafür sei, dass die Gesellschaftskritik ins Leere laufe.
Amtmandens Døtre »kan umulig være rigtig i sit inderste Væsen, hvor me-
get den end taler Sandt i det Enkelte«, (»kann unmöglich seinem inners-
ten Wesen nach richtig sein, wie viel Wahres auch immer der Roman über
das einzelne Individuum erzählt«), schreibt der Kritiker »S.N.«44 und be-
zeichnet den Roman daher als wahr in Bezug auf Einzelfälle, aber unwahr
in Bezug auf das Allgemeine. Mit ähnlichen Worten weisen auch Paul
Botten-Hansen und Henrik Winter-Hjelm die mögliche Gesellschaftskri-
tik des Romans zurück. Letztere betonen zum Beispiel, dass »Bogen trods
sine mange ypperlige Detalj-Skildringer og mesterlige Enkeltheder dog er
falsk i sit Anlæg og forfejlet som Helhed« (»das Buch trotz seiner vielen
genauen Detailschilderungen und meisterlichen Einzelheiten falsch be-

43 Alle Zitate Linneberg, Norsk litteraturkritikks historie, S. 176.
44 »S.N.« [Foss, Fridtjof], Amtmandens Døttre. En Fortælling. 1ste Del. Christiania. Johan

Dahl. 1855, in: Christiania-Posten Nr. 2319, 21.02.1855; Nr. 2321, 23.02.1855; Nr. 2328,
03.03.1855.

Unni Langås

44

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


züglich seiner Anlage und als Ganzes missglückt ist«).45 Linneberg fasst
zusammen:

Med andre ord: »Tilfeldigheten« utløste diskusjon om det avgjørende punktet,
der denne kvinnelitteraturen brøyt med idealismens estetikk og samfunnssyn.
Mot ideens abstrakte allmennhet i kritikken står enkeltsubjektets konkrete
sosiale erfaring i de kvinnelige forfatternes bøker. Mot den guddommelige
verdensfornuften står livet med sitt faktiske virvar av ulogiske tilfeldigheter. Mot
idealismens »fornuftige« verdensorden står livets deprimerende mangel på
sammenheng og mening.46

Mit anderen Worten: Der »Zufall« löste eine Diskussion über den entscheiden-
den Punkt aus, nämlich, wo die Frauenliteratur mit der Ästhetik des Idealismus
und der Gesellschaft bricht. Der abstrakten Idee des Allgemeinen in der Kritik
steht die konkrete soziale Erfahrung des Individuums in den Büchern der Auto-
rinnen gegenüber. Der »vernünftigen« Ordnung der Welt des Idealismus steht
der deprimierende Mangel an Zusammenhang und Sinn des Lebens gegenüber.

Aus dieser Perspektive wird das Missverständnis in Amtmandens Døtre zu
einem entscheidenden Punkt. Auf der einen Seite markiert es die Wichtig-
keit der Rücksichtnahme auf die Erfahrung des einzelnen Individuums,
denn genau darauf zielt der Roman ja ab, auf der anderen Seite kann er
eben dadurch nicht zu allgemeingültiger Kunst werden, wie es die Versöh-
nungsideologie fordert.

Die Tendenz, der Episode derart große Bedeutung zuzuweisen, kann
man allerdings aus heutiger Sicht als Entgleisung sowohl der Kritiker als
auch Linnebergs bewerten, denn es ist fraglich, ob es tatsächlich die Episo-
de als solche ist, die zu den negativen Kritiken geführt hat, oder ob nicht
doch vielmehr die intendierte Gesellschaftskritik des Romans ihre Wir-
kung entfaltet hat. Wenn es das Missverständnis nicht gegeben hätte und
andere Umstände zu einer Trennung der Liebenden geführt hätten, die
patriarchale Öffentlichkeit wäre auch nicht zufrieden gewesen.

Aus dem Norwegischen von Katharina Martl und Patrick Ledderose

45 Linneberg, Norsk litteraturkritikks historie, S. 206.
46 Ebd.

(Miss-)Verstanden?

45

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Dag Heede

Irrtümer der Natur –
Störende Homosexualität und heteronarrative Harmonisierung

Men Naturen havde selv sat Skranken: hun kunde ikke elske en Mand! – kun
Kvinder! Det var som en Forbandelse, der hvilede over hende. Naturen straffede
sig selv for sin Fejltagelse gennem dem, og de måtte lide Straffen.1

Den Type, som jeg fra Fødslen tilhører, er desværre hyppigt i Besiddelse af
uheldig Karakter – Egenskaber som Løgnagtighed, Upaalidelighed, Pyntesyge,
Jalousi og Lundefuldhed, jeg ved det fra mig selv.2

Eine verkehrte Einleitung

Gut begonnen ist halb gewonnen – allerdings muss im vorliegenden Fall
ausnahmsweise mit dem falschen Fuß aufgestanden werden. Denn Homo-
sexualität ist falsch. Darüber sind sich sicherlich alle einig. Heterosexuali-
tät ist stets das richtige Ergebnis, Homosexualität immer die falsche Ant-
wort. Daran erinnert Eve Kosofsky Sedgwick, wenn sie auf die Unmög-
lichkeit hinweist, ein Handbuch mit dem Titel »How to make your kids
gay« auf den Markt zu bringen, das dann wohl der eklatanteste Ladenhü-
ter der Welt wäre.3

Einer der Vorteile des Begriffs queer ist vielleicht, dass er im Gegensatz
zu homosexuell nichts Fehlerhaftes in sich trägt. Es ist besser, sonderbar
und merkwürdig zu sein als falsch und homosexuell. Denn Homosexuali-
tät ist immer die Schattenseite eines asymmetrischen Begriffspaars; sie ist
der dunkle Zwilling der Heterosexualität, die ihr stets vorgängig ist. Da-
mit ist sie der Schatten der kristallklaren Vernunft. Doch hier endet der

1 Otto Martin Møller, Nina. En psykologisk Skildring, København 1883, S. 117,
Hervorhebung im Original (Doch die Natur selbst hatte die Grenze gesetzt: Sie konnte
keinen Mann lieben! – nur Frauen! Es war wie ein Fluch, der auf ihr lastete. Durch sie
bestrafte die Natur sich selbst für ihren Irrtum, und sie mussten die Strafe erleiden).
Wenn nicht anders markiert, handelt es sich um eigene Übersetzungen.

2 Christian Houmark, Naar jeg er død: et Selvportræt, 2. Auflage, København 1950, S. 24
(Der Typ, dem ich von Geburt an angehöre, ist leider häufig von unvorteilhaftem
Charakter – Eigenschaften wie Unaufrichtigkeit, Unverlässlichkeit, Putzsucht, Eifersucht
und Launenhaftigkeit, das weiß ich von mir selbst).

3 Vgl. Eve Kosofsky Sedgwick, Tendencies, Durham 1993.

47

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Konsens. Denn diese Falschheit oder dieser Irrtum kann zahlreiche Ursa-
chen haben und es herrscht heutzutage eine fundamentale Uneinigkeit
über dessen Ätiologie, Ernsthaftigkeit, Charakter, Natur, Hintergrund,
Geschichte, Unvermeidbarkeit, Konsequenzen und eventuelle Korrigier-
barkeit. Homosexualität ist nach wie vor ein Schlachtfeld für konkurrie-
rende und oft konfliktgeladene Definitionsversuche.4

So verhält es sich seit der Erfindung des Begriffs im Jahr 1869. Noch bis
vor kurzem handelte die Geschichte der Homosexualität vom Finden und
möglicherweise vom Vorbeugen und Berichtigen des Fehlers. Und es ist
genau diese Linie, die auch die Literatur in der frühen Phase der Homose-
xualitätsdiskussion verfolgte.5

Dieser Artikel soll zeigen, wie der ›Irrtum‹ Homosexualität durch hete-
ronarrative Plot-Techniken korrigiert wird, und zwar in einer Reihe däni-
scher und norwegischer Romane, Novellen und Dramen aus der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts und zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Narrative
der Fehlerhaftigkeit können als Apologien und Verteidigungsreden fun-
gieren – wenn sie auch nicht für Akzeptanz sorgen, dann plädieren sie
doch für Toleranz gegenüber Homosexuellen. Sie fordern dazu auf, diese
Menschen zu dulden, weil sie ohne Schuld einen Fehler der Natur verkör-
pern. Sie behandeln sie wie wandelnde Irrtümer und unglückliche Bei-
spiele für falsche Schöpfungsvarianten: »Naturen forbander, hvad den selv
skaber« (Die Natur verflucht, was sie selbst schafft).6 Diesen Satz legt
Christian Houmark in seinen Memoiren Timer der blev til Dage dem be-
rühmten Schriftsteller und Homosexuellen Herman Bang in den Mund.
Und doch sind jene Fehlernarrative nicht zwangsläufig Plädoyers für Ho-
mosexuelle; sie können ebenfalls als Warnungen oder antimoderne Dege-
nerationsdystopien fungieren: als Vorzeichen der Apokalypse oder Symp-
tome des Verfalls von Zeit und Sitten.

4 Vgl. ebd.
5 Erst seit etwa der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts sind positive Erzählungen über

Homosexuelle zu finden. Sie handeln in erster Linie davon, den bereits existierenden Ho-
mosexuellen ein würdiges Leben zu ermöglichen. Auf Erzählungen, welche den Wunsch
nach mehr Homosexuellen auf der Welt ausdrücken, bleibt weiterhin zu warten.

6 Christian Houmark, Timer der blev til Dage, København 1950, S. 56. Houmarks
Memoiren sind notorisch unglaubwürdig, weswegen zu bezweifeln ist, ob jene Replik
tatsächlich von Bang stammt. Es ist in diesem Zusammenhang jedoch nicht von
Bedeutung, ob die Aussage wirklich Houmarks großem Vorbild zuzuschreiben ist oder
ob es sich um eine eigene Erfindung handelt.

Dag Heede

48

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Ein Flüchtigkeitsfehler der Schöpfung

Es war eine Standardauffassung unter progressiven Ärzten, Juristen und
Politikern der Jahrhundertwende, Homosexualität weniger als gewollte
Perversität, kanonische Sünde oder depraviertes Laster anzusehen als viel-
mehr als Variante oder Irrtum der Natur.7 Zu dieser Auffassung gibt es
eine Vielzahl an Quellen, zu denen sich etliche literarische Texte der Zeit
hinzufügen lassen.8 Auch Herman Bang (1856–1912), der um die Jahrhun-
dertwende berühmteste skandinavische Repräsentant männlicher Homo-
sexualität, trug zu diesem Diskurs bei. 1909 diktierte er unter dem Titel
Gedanken zum Sexualitätsproblem eine Erklärung, die an seinen Berliner
Arzt Max Wasbutzki gerichtet war.9 Bangs demütige, hausgemachte Laien-
hypothese lautete:

Ich vermag keine Minute daran zu zweifeln, dass die ausgeprägte Homosexuali-
tät angeboren ist, und ich, der ich nur Laie bin, habe es mir so zurecht gelegt:
Die Natur oder die ganze Schöpfung, die allzu grossen und uns unbekannten
Zielen nachstrebt, hat in jeder einzelnen Kleinigkeit Eile und macht in der Eile
überall Fehler. Eine vollkommene Pflanze gibt es kaum, ein vollkommenes Tier
ebensowenig. Die Natur irrt sich und schafft ein schiefes Blatt oder ein schiefes
Ohr. So scheint es mir, irrt sich die Natur auch im Fertigbringen des menschli-
chen Organismus und schafft in einem äusserlich männlichen Organismus eine
sogenannte Seele, die weiblich ist. Durch einen Irrtum der Natur oder des Er-
schaffers selber wird ein menschlicher Organismus ohne Einheit geschaffen.
Dieser Irrtum der Natur kann vorkommen, wo man es am allerwenigsten an-
nehmen sollte, und muss eben deswegen ein Irrtum der Natur sein.10

Diese Aussage entspricht voll und ganz den wichtigsten Tendenzen inner-
halb der damaligen medizinischen Auffassungen zur Homosexualität.11 Es
darf dabei nicht vergessen werden, dass der Adressat ein Arzt war und dass
der Text auf expliziten Wunsch Bangs erst posthum, und zwar in einem
deutschen wissenschaftlichen Kontext, herausgegeben werden sollte, was

7 Vgl. Michel Foucault, Historie de la sexualité. La volonté de savoir, Paris 1976.
8 Vgl. Klaus Müller, Aber in meinem Herzen sprach eine Stimme so laut, Berlin 1991;

David Halberstam, One Hundred Years of Homosexuality and Other Essays on Greek
Love, New York 1990.

9 Es ist unmöglich auszumachen, welche Teile des Textes dem Schriftsteller und welche
dem Arzt zuzuschreiben sind. Diese Form der Symbiose von Literatur und Medizin war
exakt, was sich Bang wünschte (vgl. Wilhelm von Rosen, Månens kulør. Studier i dansk
bøssehistorie 1628–1912. København 1993, S. 642).

10 Herman Bang, Gedanken zum Sexualitätsproblem, Bonn 1922, S. 16.
11 Vgl. Dag Heede, Herman Bang og seksualitetsproblemet: homoseksualitet mellem

moral, medicin, jura og pornografi, in: Bibliotek for læger 208, 1 (2016), S. 62–81.

Irrtümer der Natur

49

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


13 Jahre später, im Jahr 1922, auch geschah.12 Es war eine gängige Vorstel-
lung, dass Homosexuelle sich durch eine weibliche Seele in einem männ-
lichen Körper auszeichneten, während im Falle von Lesben das umgekehr-
te Verhältnis angenommen wurde. Nebenbei bemerkt wurde diese Kon-
zeption gegen Ende des 20. Jahrhunderts von einer damals neu
hervortretenden Gruppe, den Transpersonen, übernommen, die ebenfalls
die Zusammenarbeit mit medizinischen Autoritäten suchten oder suchen
mussten.13

Der geduldete Fehlerhafte

Bang stellt Mutter Natur also als eine kosmische, hektische Hausfrau dar,
die in ihrer Eile im Grunde harmlose Flüchtigkeitsfehler begeht. Diese
werden wiederum als angeborene Eigenschaften in arme Unschuldige in-
korporiert, die verstanden und toleriert werden sollten, wenn sie nun ein-
mal in dieser Weise in die Welt gesetzt wurden. Dennoch war man der
Meinung, dass die Medizin in Zukunft die Existenz dieser Geschöpfe ver-
hindern solle, um das Fortbestehen der Menschheit zu sichern. Die bereits
Erschaffenen sollten aber geduldet werden, schon weil sie über eine Reihe
positiver Eigenschaften verfügten: Bei vielen sei, so hieß es, die seelische
Androgynie mit außergewöhnlichen künstlerischen Fähigkeiten verbun-
den. Bang zufolge können diese Menschen die Welt mit den Augen beider
Geschlechter sehen, und sie haben positive Eigenschaften wie Großzügig-
keit, Mitgefühl und Aufopferungsfähigkeit. Deshalb würden sie in der Re-
gel auch von ihren Eltern und Geschwistern sehr geliebt. Aber gerade ihre
Großzügigkeit kann sie in Konflikt mit dem Gesetz bringen, wenn sie
nämlich kriminelle männliche Jugendliche unterstützen, die sich in ge-
wissen Fällen zu Erpressern entwickeln können. Über eine eventuelle ›Ge-

12 Berlin war das Zentrum für sexologische Forschung. Magnus Hirschfelds sexualwissen-
schaftliches Institut war weltweit führend.

13 Das Fehlernarrativ wurde im 20. Jahrhundert von Transpersonen weitergeführt und
-entwickelt. Allerdings war die ›Kur‹ dabei nicht literarische Heteronarrativität, sondern
konkrete, medizinische Eingriffe, welche oft als ›geschlechtskorrigierend‹ bezeichnet
wurden. Bei ihnen konnten Ärzte buchstäblich den Fehler ›ausbessern‹. So lautet bei-
spielsweise die berühmte Aussage zur geschlechtsangleichenden Operation der Trans-
pionierin Christine Jorgensen in einem Brief an ihre Eltern: »Nature made a mistake,
which I have corrected, and I am now your daughter« (Christine Jorgensen, A Personal
Biography, 1967).

Dag Heede

50

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


genleistung‹ von diesen potenziellen Verbrechern an ihre homosexuellen
Wohltäter schweigt der Text allerdings.

Mit einer interessanten, kapitalistischen Metaphorik beschreibt Bang
die Homosexuellen als Menschen, die mit einem Minus auf ihrem Schuld-
konto geboren wurden, für das sie ein Leben lang versuchen Buße zu tun.
Ein anderes Bild bezeichnet sie als Gäste, die ihr ganzes Leben in einem
Hotel leben, ohne zu wissen, ob sie je die Rechnung bezahlen können.
Die ultimative Möglichkeit, ihre Schuld gegenüber der Gesellschaft zu be-
gleichen, ist augenscheinlich ein selbstloser Selbstmord, der unter den
Homosexuellen der damaligen Zeit tatsächlich vergleichsweise häufig vor-
kam. Insofern wird auch der suizidale Homo zu einem festen Charakter,
beinahe zu einem Klischee in der zeitgenössischen Literatur.14 Nur der
Tod kann den Irrtum, den die Natur begangen hat, ausgleichen. Aus lite-
raturwissenschaftlicher Perspektive wird Bangs Aussage noch interessan-
ter, wenn sie an die abschließende Prophezeiung des Essays gekoppelt
wird:

Der Staat hat ein Interesse daran, dass die Homosexualität wissenschaftlich er-
forscht wird, damit die Wege gefunden werden können, durch welche sie einge-
schränkt oder getilgt werden kann; denn die Fortpflanzung allein fordert drin-
gend eine solche Einschränkung.15

Fortpflanzungstyrannei in Ved Vejen

Das obige Zitat kann als Ausdruck sowohl von Herman Bangs Ethik als
auch von seiner Poetik gelesen werden, wobei er als Schriftsteller genau
die Rolle übernimmt, die er den Ärzten der Zukunft zuweist. In seiner Li-
teratur wendet er konsequent sozialdarwinistische Griffe an, die die
Menschheit retten sollen: Er lässt die Fortpflanzungsunfähigen oder -un-
willigen sterben oder fortreisen, während die zumeist unsympathischen
und egoistischen Triebmenschen überleben und sich reproduzieren, »det-
te Smaaliv, som skyllede videre« (dieses Kleinleben, das weiterplätscher-

14 Vgl. Dag Heede, Antinous: Saint or Criminal? Two Forgotten Danish Dramas, in:
Lambda nordica 22, 4 (2017), S. 17–39.

15 Herman Bang, Gedanken zum Sexualitätsproblem, S. 24.

Irrtümer der Natur

51

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


te),16 wie es ironisch, aber durchaus ernst gemeint in der Meistererzählung
Ved Vejen (Am Weg) von 1886 formuliert wird.17

»– Ak – du – vi er her jo alle for Forplantningen« (– Ach – du – wir sind
ja alle nur zur Fortpflanzung da),18 stöhnt die ausgelaugte Thora Berg, die
passenderweise einen Kapitän Dahl geheiratet hat – die Namen machen
deutlich, welchen Verlauf ihr Leben durch die Eheschließung nimmt.
Bangs Texte legen häufig nahe, dass Ehe und Reproduktion eine Deroute,
ein Abstieg sind, den die Natur vom Menschen fordert, für den aber das
Glück geopfert werden muss. Heterosexualität wird als etwas Unästheti-
sches, aber buchstäblich Lebensnotwendiges geschildert, so wie es die
blasphemische Frau des Pastors, Stella Høg, im Erinnerungsroman Det
hvide Hus ausspricht: » – Hele Ulykken er vel den, at Naturen har været
grusom nok til at skabe Dyr, der tænker. Først parrer Dyret sig, og siden
væmmes Mennesket« (– Das ganze Unglück besteht wohl darin, dass die
Natur grausam genug war, denkende Tiere zu erschaffen. Erst paart sich
das Tier, und dann ekelt sich der Mensch).19 Bang organisiert die Sympa-
thievergabe seiner Texte so, dass Leser*innen darüber weinen, dass die un-
fruchtbare Katinka Bai nicht ihren verlobungsscheuen Verwalter Huus be-
kommt. Die grausame Ordnung der Natur, der der altruistische Herman
Bang nicht nur folgt, sondern die er aktiv reproduziert, will es trotz allem
so, dass der feige Huus abreist und Katinka stirbt. Wahrscheinlich wird
der nun verwitwete, fruchtbare Bai die wilde Louise Abel ehelichen, um
eine Menge Kinder in die Welt zu setzen. Das ›Kleinleben‹ wird dort also
weiterplätschern.

Bangs Erzählung entwirft auf diese Weise ein tragikomisches und zu-
gleich ethisch herausforderndes Melodrama, in dem die sympathischen
Menschen in geistig vollkommenen Körpern entfernt oder getötet werden
müssen, während die groben, sinnlichen und seelenlosen überleben und
sich reproduzieren. Die Guten weinen und die Bösen lachen, so geht die
Natur ihren Gang. Es führt kein Weg daran vorbei, es gibt kein Pardon,
die Mädchen müssen vor den Altar, wie Herr Bai es ausdrückt.20 Zudem

16 Herman Bang, Ved Vejen, in Ders.: Romaner og noveller, Bd.7, København 2010,
S. 279.

17 Vgl. Dag Heede, Mærkværdige læsninger. Herman Bang, Odense 2003.
18 Herman Bang, Ved Vejen, in: Ders.: Romaner og noveller, Bd. 7, København 2010,

S. 234.
19 Herman Bang, Det graa Hus, in: Ders.: Romaner og noveller, Bd. 4, København 2008,

S. 97.
20 Vgl. Herman Bang, Ved Vejen, S. 187.

Dag Heede

52

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


müssen zukünftige Ärzte und Herman Bang als Schriftsteller dabei helfen,
die Ordnung der Natur zu unterstützen. Ved Vejen ist ein subtiles Beispiel
dafür, wie die Heteronarrativität die damalige kanonische Literatur durch-
dringt. Ein Großteil der folgenden literarischen Beispiele ist offensichtli-
cher, aber auch weitaus banaler und repetitiver.

Homosexuelle als Irrtum und heteronarrative Lösungen

Das grobe Muster innerhalb der Heteronarrativität sieht folgendermaßen
aus: Eine heterosexuelle Harmonie wird durch einen homosexuellen Cha-
rakter gestört. Hiermit wird nicht nur ein Irrtum der Natur präsentiert,
sondern auch ein narratologischer Störfaktor, der wie ein Stock in einem
Ameisenhaufen wirkt. Nach diversen Schwierigkeiten und Konflikten
wird das Problem schließlich durch den Tod des Homosexuellen gelöst.
Die nun wiedervereinten Heterosexuellen weinen entweder beim Ableben
des Homos oder tanzen glücklich auf seinem – oder in seltenen Fällen
ihrem – Grab. Es ist vor allem das Diktat der Fortpflanzung, das eine der-
artige Einschränkung der narrativen Möglichkeiten fordert. Polemisch
und banalisierend ausgedrückt kann man die Literatur des 20. Jahrhun-
derts als ein gigantisches Leichenhaus bezeichnen, das voller toter Homos
ist. Die Natur hat Fehler gemacht, die die Literatur durch Heteronarrativi-
tät wiedergutmacht. Wird das Feld auf die Populärkultur und auf visuelle
Medien ausgeweitet, vervielfachen sich die toten Homosexuellen beträcht-
lich. Man könnte paranoid werden und auf den unchristlichen Gedanken
kommen, dass das 20. Jahrhundert in der westlichen Welt eine Kultur
war, die es liebte, Homosexuelle sterben zu sehen.21

Im Falle von Ved Vejen ist die Sachlage natürlich komplexer. Denn trotz
der Menge an queeren Anspielungen und homosozialen Abstechern, die
auf Katinkas Begehren nach Frauen deuten und – umgekehrt – Agnes Lin-
des physische Freude an der »dejlige Kone« (schönen Frau) sowie auch
Huus’ provozierenden Mangel an Heterosexualität beschreiben, gibt es
keine klaren oder eindeutigen homosexuellen Konfigurationen. Selbst

21 Zu toten Homosexuellen als Unterhaltung vgl. z.B. Vito Russo, The Celluloid Closet:
Homosexuality in the Movies, New York 1981. Das Buch endet bezeichnenderweise mit
einem umfassenden ›Nekrolog‹ über alle Homos, welche in Hollywoodfilmen ertränkt,
erschossen, erdrosselt, verbrannt, erhängt und in die Luft gesprengt wurden, um die he-
teronormative Harmonie wiederherzustellen.

Irrtümer der Natur

53

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Agnes, die burschikose Tochter des Pastors, welcher freundlich ausge-
drückt der Charakter einer Butch anhaftet, wird schließlich mit dem Ka-
plan verlobt. Was Huus und Katinka verbindet, ist die Fortpflanzungsun-
fähigkeit oder der Unwille zur Reproduktion. Da aber – wie sowohl der
Roman als auch die Gesellschaft fordern – alles für die Fortpflanzung lebt,
müssen die beiden sterben oder aus der Erzählung verbannt werden.

Doch es gibt auch weniger subtile Texte, eine ganze Reihe von Roma-
nen, Erzählungen, Gedichten und Dramen, die im Dänemark der 1880er-
Jahre direkt die Homosexualität thematisieren und in denen diese hete-
ronarrative Struktur und Plot-Logik weitaus eindeutiger ist. Der tote Ho-
mo gehört zum festen Inventar in der Hoch- und vor allem Populärkultur
des folgenden Jahrhunderts – bis hinein in die Aidskrise der 1980er-Jahre,
als männliche Homosexuelle tatsächlich begannen, in großer Zahl zu ster-
ben. Da war es auf einmal nicht mehr so lustig, tote, fiktive Homos zu se-
hen, zu verklären, über sie zu lesen und sich über sie zu amüsieren. Die
Wirklichkeit wurde zu aufdringlich und das Leben überholte die Fiktion.
Das war zu gut, um wahr zu sein, und zu wahr, um gut zu sein.

Doch zurück zum Anfang: Die Zeit zwischen 1900 und 1910 ist die
Epoche dänischer Geschichte, Literatur und Dramatik, in der explizit ho-
mosexuelle Charaktere im großen Stil entworfen wurden. Der große Sitt-
lichkeitsskandal in den Jahren 1906/7, ein von den Medien intensiv aufge-
griffenes Ereignis, wurde zur treibenden Kraft und führte zum entschei-
denden Durchbruch hinsichtlich der Thematisierung, Problematisierung
und Produktion von Homosexualität sowohl als gesellschaftlich relevan-
ter, öffentlicher Diskussionsgegenstand als auch als literarisches Thema.22

Der unglückselige Liebhaber

Ein Paradebeispiel hierfür ist der inzwischen vollkommen vergessene Pio-
niertext Hjærtevirtuosen (Der Herzensvirtuose) von Aage von Kohl aus
dem Jahr 1905.23 Der Protagonist Erik Bang ist mit Sicherheit nicht mit
Herman Bang verwandt, ganz im Gegenteil ist er ein heterosexuelles
Prachtexemplar, in den sich offensichtlich alle verlieben. Die Erste ist eine

22 Zu Homosexualität in der damaligen Journalistik vgl. Niels Nyegaard 2018, Perverse
forbrydere og gode borgere. Homoseksualitet, heteronormativitet og medborgerskab i
Københavns offentlighed, 1906–11, Aarhus Universitet 2018.

23 Aage von Kohl: Hjærtevirtuosen, København 1905.

Dag Heede

54

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


junge, irregeführte, feministische Schriftstellerin, welcher Bang deutlich
ihren Platz zuweist und die danach versteht, dass sie keine Chance bei
dem glücklich verheirateten Mann hat. Dieser ist Experte in unterschied-
lichsten Bereichen: Nicht nur für Literatur und Geschichte, sondern auch
für Pädagogik und Sexologie, wo er in den neuesten Theorien bewandert
ist. Im Grunde ist er eine Art Universalgenie. Die junge Frau reist fort zu
ihren Verwandten in die Provinz und gefährdet so die Ehe nicht.

Schlechter ergeht es dem unglücklichen, jungen, langhaarigen und
schwerfälligen Schriftsteller, dessen Aussehen gewisse Ähnlichkeiten zu
Oscar Wilde aufweist. Er soll gegen seinen Willen mit seiner Cousine vom
Land verlobt werden, besucht in seiner Existenzkrise dann aber Bang, der
ihm erklärt, dass es Tausenden so gehe wie ihm. Der Autor klammert sich
an seinen Retter – wobei er es nach Meinung von dessen großherziger
Ehefrau Ea ein wenig übertreibt. Als Erik und Ea sich dazu entschließen,
eine Schule basierend auf den Prinzipien Bangs zu etablieren, sucht Ea
ihren ›Rivalen‹ auf, der bei seinen Eltern lebt. Sie teilt ihm mit, dass ihr
Mann keine Zeit mehr habe, ihn zu treffen. Der Schriftsteller tut es seiner
weiblichen Kollegin (oder dem Verwalter Huus in Ved Vejen) jedoch nicht
gleich und reist fort, womit sein Schicksal besiegelt ist. Nach der falschen
Nachricht von Bangs Ablehnung begeht er selbstlos Selbstmord, den er als
Unglücksfall tarnt. Bang versteht nun, wie sehr seine Frau ihn liebt und
dass er ihr unbewusst Unrecht getan hat. Er hat seine Rolle als »hjærtevir-
tuos« (Herzensvirtuose) nicht verstanden und keine Verantwortung für
die Gefühle übernommen, die er unwillentlich bei anderen geweckt hat –
bei Frauen sowie bei Männern. Der Roman endet glücklich mit dem Tod
des Homosexuellen und dem reetablierten und verstärkten Glück der He-
terosexuellen. Rezensenten hoben besonders Eas Mut und ›Mord‹ hervor,
den raubtierartigen, aber edlen Kampf der kleinen Frau für ihre Liebe und
ihre Ehe.24 Die simple Moral ist, dass der Homosexuelle existieren darf, so-

24 Paul Levins Rezension in Politiken ist in seiner Huldigung an die mörderische ›Heldin‹
des Romans typisch: »I denne Roman er en ung Kvinde, Fru Eja Bang, skildret med stor
Finhed. --- Og saa snart hun føler, at der virkelig i hendes Mands Liv er et Forhold, som
stjæler noget af hendes Samliv med ham, da gaar hun pludselig ud af sin Passivitet og
træder fuldt bevæbnet frem til Kamp. Hun bruger i denne Kamp alle en Kvindes
Forsvars- og Angrebsmidler, hun viser sin Skønhed, sin List, sin Ømhed og sin Styrke,
og da alt dette intet hjælper, bliver denne lille Kvinde grum som et Rovdyr og driver
ubarmhjærtig og snild sin Modstander i Døden. Det er navnlig dette sidste, der er
skildret med betydelig Kraft og Overlegenhed«. Zitiert vom Umschlagtext der
Erstausgabe.

Irrtümer der Natur

55

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


lange er nicht heiratet und sich nicht in verheiratete, heterosexuelle Män-
ner verliebt. Sobald er eine Gefahr für die Ehe darstellt, ist er dem Tod ge-
weiht.

Im Leben haben die Träger des Irrtums der Natur einen ›geduldeten
Aufenthalt‹. Keiner weiß, ob sie jemals ihre Rechnung im Hotel der Hete-
rosexualität bezahlen können, um mit Bangs kapitalistischer Rhetorik zu
sprechen. Solange sie sich absondern – und zur Not unter ihresgleichen
bleiben –, können sie toleriert werden. Sobald sie jedoch in irgendeiner
Weise versuchen zu ›missionieren‹ und junge Menschen oder verheiratete
Männer zu beeinflussen – sind sie todgeweiht. In Christian Houmarks
zweitem Roman mit einem homosexuellen Protagonisten, For Guds Aasyn
von 1910, wird dies in aller Deutlichkeit expliziert. Es wird von der Liebe
zweier junger Männer berichtet, die mit ihrer Trennung endet. Der etwas
ältere Henning ermahnt Otto:

Der er mange, der deler Din Ulykke, Otto, … sagde Henning. Han saa medli-
dende paa ham: »Hvis Du er stærk nok til at kunne bære Verdens Foragt, saa
vælg Dig en Ven … Men søg aldrig Din Lykke, uden hos En, mod hvem
Skæbnen har været lige saa grusom, som mod Dig selv … Det andet er at forbry-
de sig mod sit Menneskeværd«.25

Es gibt viele, die dein Unglück teilen, Otto, … sagte Henning. Er sah ihn
mitleidig an: »Wenn du stark genug bist, die Verachtung der Welt zu ertragen,
dann wähle dir einen Freund … Doch suche dein Glück nie woanders als bei
einem, mit dem das Schicksal genauso grausam verfahren ist wie mit dir selbst
… Das andere wäre ein Verbrechen gegen den eigenen Wert als Mensch«.

Die unglückselige Liebhaberin

Ein ähnlicher Fall liegt in einem anderen vollkommen in Vergessenheit
geratenen Roman vor. Nina. En psykologisk Skildring von Otto Martin
Møller von 1883 ist einer der weltweit ersten Romane mit einer lesbischen
Hauptperson.26 Ein junger deutscher Schriftsteller verliebt sich in Heidel-
berg in eine geheimnisvolle Professorentochter. Sie verloben sich, jedoch
gerät sie in eine Krise, da sie insgeheim lesbisch ist und in eine andere, be-
reits verheiratete Frau verliebt. Der Protagonist, ein junger Debütautor ge-
nau wie der nur 22-jährige Møller, schlägt seiner Verlobten vor, ein Jahr

25 Christian Houmark, For Guds Aasyn, København 1910, S. 162 f.
26 Otto Martin Møller: Nina. En psykologisk Skildring, København 1883.

Dag Heede

56

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


lang darauf zu verzichten, Frauen zu küssen. Dies ist jedoch unmöglich
für Nina und damit ist auch ihr Schicksal besiegelt.

Das Geständnis erfolgt an einem kühlen Herbstnachmittag, an dem
sich die viel zu leicht bekleidete Frau durch ihr Bekenntnis hustet. Es ist
erwähnt worden, dass sie zu einem früheren Zeitpunkt beinahe an einer
Lungenentzündung gestorben wäre und dass eine weitere derartige Er-
krankung ihren Tod bedeuten würde. Also löst sich das Problem von
selbst, indem die Natur eine Art Selbstreinigung vornimmt, der die arme
Nina zum Opfer fällt. Offensichtlich ist sie gewillt, das ›Böse‹ in sich aus-
zulöschen, und muss diesen unnatürlichen Akt mit ihrem Leben bezah-
len. Dass sie eigentlich unschuldig ist, da sie nicht gegen ihre Natur an-
kämpfen kann, wird durch die deutsche Übersetzung des Romantitels von
1899 unterstrichen: Wer hat Schuld?

Antinous: Ein göttlich schöner Irrtum

Es ist durchaus kein Zufall, dass der damals meist verwendete Verweis im
homosexuellen Code der Liebhaber des römischen Kaisers Hadrian war –
der junge Grieche Antinous, der mit nur 19 Jahren unter mysteriösen Um-
ständen im Nil ertrank. Antinous wurde als homosexuelle Kultfigur Ende
des 19. Jahrhunderts und Anfang des 20. Jahrhunderts in ganz Europa er-
neut populär. Er taucht in der homosexuellen Fiktion, in Poesie, Drama,
bildender Kunst und Malerei auf. Kultivierte Homosexuelle stellten ihn
bildnerisch oder literarisch dar: In vielen Interieurs der bürgerlich überla-
denen Wohnzimmer gehörte eine Antinous-Büste zum Inventar.27 Der
blutjunge Herman Bang hatte eine solche Skulptur auf dem Schreibtisch
in seinem Zimmer des Valkendorf Kollegiums stehen. Ebenso findet sich
bei seiner literarischen Figur Bernhard Hoff in dem Debütroman Haabløse
Slægter (1880) eine Antinous-Büste in dem mit Portieren verhangenen und
stark parfümierten Wohnzimmer.

An die Geschichte von Antinous zu erinnern scheint ein Weg gewesen
zu sein, sich selbst als Homosexueller zu outen. Obwohl es in der Antike
eine Vielzahl von historischen und mythologischen homosexuellen Figu-
ren gibt, ist es in besonderem Maße Antinous’ rätselhafter Tod, der ihn
zum idealen Träger eines spät-viktorianischen homosexuellen Martyriums

27 Vgl. Sarah Waters, The Most Famous Fairy in History: Antinous and Homosexual Phan-
tasy, in: Journal of the History of Sexuality 6, 2 (1995); sowie Dag Heede, Antinous.

Irrtümer der Natur

57

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


macht: Er stirbt am Höhepunkt seiner Jugend und Schönheit und sein
Tod hat offensichtlich suizidales oder altruistisches Deutungspotenzial.
Selbst wenn Hadrians und Antinous’ Liebe einen moralischen Fehler dar-
stellt, wird dieser durch einen göttlich schönen Körper und seinen Status
innerhalb der obersten Gesellschaftsschicht gewissermaßen ausgeglichen
oder gar veredelt. Zudem sind die vielen Rätsel um Antinous’ Tod äußerst
produktiv und haben eine Vielzahl von Wiedererzählungen, Vermutun-
gen und Deutungsvorschlägen hervorgebracht. Die Geschichte von Anti-
nous’ Tod kann immer wieder aktiviert werden, und genau das geschieht
unter den Mitgliedern des homokulturellen Establishments der Jahrhun-
dertwende. Aus homopolitischer Sicht kann Hadrians posthume Vereh-
rung des toten Jünglings als Ausdruck einer Liebe gesehen werden, die
nur toleriert werden kann, solange der Tod eine Barriere zwischen den
Liebenden errichtet. Der Irrtum wird mit keinem geringeren Preis als
dem Leben bezahlt.

Ein literarischer Nekrolog über todbringende Irrtümer

Der Liste homosexueller Leichen könnten etliche weitere Beispiele hinzu-
gefügt werden: Neben Nina, die sich zu Tode hustet, müsste auch Åse er-
wähnt werden, die am Ende von Borghild Kranes Romans Følelsers Vild-
veje (1929) überfahren wird. Leif Vang ertränkt sich in Alf Martin Jægers
Kurzroman Strengen brast (1923), Odd (man beachte den auf Abweichung
verweisenden Namen!) Lyng erschießt sich in Jægers Roman Odd Lyng
(1924);28 fünf Jungen werden ermordet bzw. begehen Selbstmord in Si-
gurd Mathiesens Erzählung »Blodtirsdagen« aus der Sammlung Unge Sjæle
(1903), die Titelperson Hide Unas in Mathiesens Debütroman (1903) er-
tränkt sich, Hadrian stirbt vor Glück im gleichnamigen Vierakt-Drama
von Konrad Simonsen (1899), ein junger Apothekerlehrling vergiftet sich
aufgrund seiner unglücklichen Liebe zu seinem Halbbruder in Christian
Houmarks Roman Det Syndens Barn (1908), Klaus in Herman Bangs No-
velle »Fratelli Bedini« wird von einer Löwin (!) gefressen und der junge
Prinz in Ejnar Christensens Drama »Thronfølger« (1911) begeht Selbst-
mord, nachdem der Lakai, mit dem er eine Beziehung hatte, ihn erpresst
hat.

28 Die beiden kurzen Romane Jægers sind wohl die ersten positiven, realistischen Schilde-
rungen männlicher Homosexualität in der norwegischen Literatur.

Dag Heede

58

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Man könnte mit der Auflistung fortfahren, doch ist das Muster offen-
sichtlich: Wenn ein homosexueller Charakter in einen literarischen Plot
eingeführt wird, kann dieser nicht auf harmonische Weise abgeschlossen
werden. Der Status quo kann nur wiederhergestellt werden, wenn der
›Fehler‹, der Irrtum der Natur, auf eine nicht allzu inhumane Art und
Weise ausgebessert wird. Jedoch muss gerechterweise erwähnt werden,
dass es Ausnahmen gibt, sobald die homosexuelle Person ihre frühere Le-
bensweise und Ausschweifung bedauert und sich einer asexuellen, altruis-
tischen Berufung widmet. Dieses tut der Bibliothekar und Lehrer Daniel,
auch Daniela genannt, in Karl Larsens Roman Daniel/Daniela, der zu-
nächst 1908 anonym in deutscher Übersetzung erschien; das dänische Ori-
ginal wurde 1922 unter dem tatsächlichen Autorennamen publiziert.

Der diskrete Selbstmord, bevorzugt als Unglück maskiert, ist eine der
populärsten Methoden, wobei auch Autounfall, Krankheit oder andere
kultiviert wirkende Lebensenden vorkommen. Lediglich vulgäre, populär-
kulturelle Produkte wie James-Bond-Filme operieren ohne Zurückhal-
tung. Hier ergötzt sich das Publikum mit unverstelltem Sadismus an den
Explosionen widerlicher Schwuchteln oder dem Aufspießen ekelhafter
Lesben. In der Hochkultur hingegen wird die Eliminierung mit eleganten
Samthandschuhen und dem diskreten Charme des Bürgertums vorgenom-
men.

Wessen Fehler ist es?

Abschließend soll ein Blick auf die Frage geworfen werden, weshalb der
homosexuelle Charakter sterben muss, warum der Fehler behoben wer-
den muss und was geschieht, wenn dem nicht so ist. Eine Hypothese sieht
folgendermaßen aus: Wenn der Homo überlebt, bedeutet dies, dass entwe-
der die Welt aus den Fugen ist oder dass etwas grundlegend verkehrt ist
mit der Art und Weise, wie wir unser System eingerichtet haben.

Zwei Beispiele hierfür sind Vilhelmine Zahles Erzählung »Ogsaa en
Kærlighedshistorie« von 1890 und Rita Freimanns Kurzroman I Skyggen
av Karl Johan von 1912. »Ogsaa en Kærlighedshistorie«, die Haupterzäh-
lung in Zahles einzigem Buch Vildsomme Veje, berichtet lakonisch und un-
dramatisch von der seltsamen Martha Grüner, die lesbisch und in eine äl-
tere Freundin verliebt ist. Als die Freundin heiratet, verliebt sich deren
wohlhabender Schwager Sophus in Martha, die jedoch kurz danach krank
wird und versucht Selbstmord zu begehen. Der Selbstmord kann verhin-

Irrtümer der Natur

59

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


dert werden und Martha wird – erstaunlicherweise und als eklatanter
Bruch der Heteronarrativität – wieder gesund. Zynisch entwirft sie ihre
Zukunft als Jungfer, vielleicht als Lehrerin oder Sophus’ verwöhnte Haus-
frau und entschließt sich als das geringere Übel für Letzteres. Dabei liebt
sie ihren Ehemann keineswegs und lässt seine eifrigen Liebkosungen nur
mit einem geduldigen Seufzer über sich ergehen.

Das Interessante und Erhellende dieser Plot-Konstruktion ist, dass der
Schluss deutlich macht, dass die Problematik nicht individuell auf Martha
bezogen bleibt und daher nicht durch ihren Tod gelöst werden kann. Die
Hochzeit verweist hingegen auf weitaus generellere Probleme, wie die feh-
lenden Entfaltungsmöglichkeiten von Frauen im Patriarchat jenseits der
Eheschließung. Daher verwundert es kaum, dass die zweite feministische
Welle die Erzählung wiederentdeckte und 1982 bei Hønsetryk neu aufleg-
te. Wenn der Homo nicht stirbt, ist der Teufel los. Denn im Grunde dient
Zahle Marthas Homosexualität dazu, einen generellen Angriff auf die In-
stitution der Ehe und das Patriarchat zu formulieren.

Homosexualität als deutlichster Irrtum der Modernität

Rita Freimanns I Skyggen av Karl Johan von 1912 inszeniert die gegenteili-
ge Möglichkeit, wobei der Text als gesellschafts- und modernitätskritische
Dystopie auch einem vollkommen anderen Genre angehört. Rita Frei-
mann ist (wie der Name vielleicht andeutet) keine Frau, sondern das
Pseudonym für einen Mann. Ob dieser tatsächlich frei (»fri«) ist, sei ein-
mal dahingestellt. Fest steht jedenfalls, dass es sich um den ungeheuer pro-
duktiven, protofaschistischen Schriftsteller Øvre Richter Frich handelt.

Der Roman handelt von einem jungen, wohlhabenden, oberflächlichen
und verwöhnten Bourgeoisiefräulein, das einen der begehrtesten Jungge-
sellen Kristianias, einen aufsteigenden Fabrikanten, der offensichtlich je-
dermanns Traummann ist, heiratet. Allerdings machen sich in der Hoch-
zeitsnacht die ersten Warnsignale (oder vielleicht eher ein Mangel an sol-
chen) bemerkbar und der Bräutigam ist etwas zu rücksichtsvoll und
zuvorkommend. Mit der Zeit gibt er sich immer femininer und dekaden-
ter, besonders als er eine liebevolle Freundschaft zu einem angeberischen
Schauspieler entwickelt und verdächtige Beziehungen zu jungen Krimi-
nellen auf der Karl Johans Gate in Oslo eingeht. Der Albtraum kulminiert
bei einem dekadenten Homobankett, bei dem die Hausfrau die schreien-
den und exzentrischen Gäste hinausjagt und danach ordentlich durchlüf-

Dag Heede

60

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


tet – in vielerlei Hinsicht. Sie heiratet erneut – dieses Mal einen Lebe-
mann, Trunkenbold und Schürzenjäger – und wird abermals von der Lie-
be enttäuscht. Am Ende sitzt sie unglücklich und einsam auf einer Bank
im Schatten an der Karl Johans Gate, wo sie ihren Exmann Arm in Arm
mit seinem geliebten Schauspielerfreund sieht. Nun ist die Welt wirklich
aus den Fugen:

Ja – der gik den nye tids type, halvmændene, som fra avgrundens mulvarpegan-
ge glider ind i samfundets lys med speidende vaktsomme fosforøjne, – smidige,
sleipe og vaakne. Alle aapner sine døre for dem. Mødrene hilser dem med
glæde. Aa – de er saa ærbødige, ædruelige og høflige. Overalt hører man deres
slepne diskant. De vrikker sig frem til alle stillinger, energiske, intrigante og
ærgjerrige.
Ve over dem! De dækker kunsten og literaturen med sin giftige aande, de for-
vrænger naturens skjønneste idé, – de kvæler manddommen, de lægger kvin-
dens ædleste instinkter øde!29

Ja – hier ging der Typ der neuen Zeit, die Halbmänner, die aus abgründigen
Maulwurfsgängen mit spähenden wachsamen Phosphoraugen in das Licht der
Gesellschaft hineingleiten – geschmeidig, hinterhältig und wach. Alle öffnen ih-
nen ihre Türen. Die Mütter grüßen sie freudig. Oh – sie sind so ehrwürdig,
nüchtern und höflich. Überall hört man ihren geschliffenen Diskant. Sie win-
den sich in alle Stellungen empor, energisch, intrigant und ehrgeizig.
Wehe ihnen! Sie bedecken die Kunst und die Literatur mit ihrem giftigen Atem,
entstellen die schönste Idee der Natur, – sie ersticken die Männlichkeit, sie zer-
stören die edelsten Instinkte der Frauen!

Männer als Halbfrauen, Homos, die den Gesellschaftskörper und das Kul-
turleben infiltriert haben, und die gesunde Heterofrau als die große Ver-
liererin im urbanen Großstadtuniversum, wo die Untiere florieren: Der
ausbleibende Tod der Homos ist hier ein direkter Beweis für die Deka-
denz, den Verfall und die Unnatürlichkeit, die das moderne Großstadtle-
ben prägen. Eine Welt, in der die Perversen gedeihen, ist ein fehlerbehaf-
tetes, invertiertes Universum. Die ›normale Frau‹ leidet in Freimanns ex-
tremer Mischung aus Homophobie, Protofeminismus und
Modernitätsdämonisierung.

Da sehnt man sich doch zurück nach der Zeit, als ein guter Homo ein
toter Homo war.

Aus dem Dänischen von Annegret Heitmann

29 Rita Freimann (pseud.): I Skyggen av Karl Johan. Fragment av en kvindes liv, Kristiania
1912, S. 86.

Irrtümer der Natur

61

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Joachim Grage

Richtige Jungs?
Gender-Irrtümer in schwedischer Kinder- und Jugendliteratur

Ich kam mit einem Helme, vom Haupte an bis auf die Knie, zur Welt, so daß
ich nur das Gesicht, die Arme und die Beine frey hatte. Ich war ganz rauch: ich
hatte eine grobe und starke Stimme. Alles dieß machte die Frauen, welche mich
zu holen beschäfftiget waren, glaubend, daß ich ein Knäblein wäre. Sie erfülle-
ten den ganzen Palast mit einer falschen Freude, welche den König selbst auf
einige Augenblicke betrog. Die Hoffnung und das Verlangen halfen jedermann
zu verleiten: aber es war eine große Verlegenheit für die Frauen, als sie sich be-
trogen sahen. Sie waren betreten, wie sie dem Könige den Irrthum benehmen
möchten. Die Prinzessin Catharina, seine Schwester, nahm diese Sache über
sich. Sie trug mich in ihren Armen in einem solchen Stande, daß sie mich dem
Könige zeigen, und ihn erkennen lassen konnte, was sie sich nicht unterstand
ihm zu sagen. Sie gab dem Könige Gelegenheit, seinen Irrthum selbst zu entde-
cken. Dieser große Prinz bezeugte darüber keine Bestürzung: er nahm mich in
seine Arme und empfing mich eben so günstig, als wenn er in seiner Erwartung
nicht betrogen gewesen wäre. Er sagte zu der Prinzessinn: Lassen sie uns Gott
danken, meine Schwester. Ich hoffe, daß diese Tochter mir wohl so gut seyn wird, als
ein Sohn.1

Mit diesen Worten beschreibt Christina von Schweden, die legendäre Kö-
nigin des 17. Jahrhunderts, in ihrer fragmentarischen Autobiografie ihre
Geburt. Schweden hatte lange auf einen Thronfolger gewartet, und als das
Kind endlich da war, war der Wunsch nach einem Knaben wohl so groß,
dass die Frauen, die bei der Geburt dabei waren, nicht so genau hinsahen,
zumal der Leib des Kindes teilweise von einem »Helme« verdeckt war –
gemeint ist eine sogenannte Glückshaube, wenn Teile der Eihäute den
Kopf oder den Körper des Neugeborenen bedecken.2 Das Mädchen wurde
für einen Jungen gehalten. Die ›Entdeckung des Irrthums‹ – das ist der

1 Johann Arckenholtz, Historische Merkwürdigkeiten, die Königinn Christina von Schwe-
den betreffend. Übers. von Johann Fridrich Reiffstein. 3. Teil, Leipzig/Amsterdam 1760,
S. 19, Hervorhebungen im Original. Der vorliegende Beitrag ist im Rahmen des von der
Deutschen Forschungsgemeinschaft geförderten Sonderforschungsbereichs 948 Helden –
Heroismen – Heroisierungen entstanden, Teilprojekt D11: Junge Helden des Postherois-
mus. Verhandlungen des Heroischen in der skandinavischen Kinder- und Jugendlitera-
tur.

2 Vgl. dazu Joachim Grage, Entblößungen: Das zweifelhafte Geschlecht Christinas von
Schweden in der Biographik, in: Frauenbiographik. Lebensbeschreibungen und Porträts,

63

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Blick auf die Genitalien des Kindes, nach denen das Geschlecht des Kindes
vermeintlich eindeutig zu bestimmen ist. König Gustav II. Adolf findet
sich damit ab und wird die Tochter dennoch wie einen Jungen erziehen
und sie so auf ihre Rolle als Thronfolgerin vorbereiten. Und obwohl sie
offenbar körperlich weibliche Geschlechtsmerkmale hatte, sagt Christina
von sich selbst, dass Gott »meine Seele […], gleichwie das Uebrige von
meinem Körper, ganz männlich gemacht« habe.3 Bezeugt ist außerdem,
dass sie mitunter Männerkleider trug, etwa wenn sie als Gelehrte die Uni-
versität besuchte oder wenn sie auf Reisen war. Man muss mit der Inter-
pretation solcher Aussagen oder des Crossdressings vorsichtig sein – aber
es ist offensichtlich, dass Christina die Geschichte des Irrtums bei ihrer
Geburt nicht zufällig erzählt, sondern sich damit bewusst zwischen den
Geschlechtern positioniert.

Diese historische Einleitung mag zeigen, dass das, was im Folgenden an
Beispielen der schwedischen Kinder- und Jugendliteratur herausgearbeitet
werden soll, eine längere Geschichte hat, dass schon – oder vielleicht sogar
gerade – Kinder von der Frage betroffen sind, wie ihr Verhalten und ihre
Selbstwahrnehmung mit ihrem körperlichen Geschlecht zusammenhän-
gen, und dass in diesem Zusammenhang Irrtümer eine wichtige Rolle
spielen. Bei der Fremdwahrnehmung von Kindern sind Irrtümer bei der
Geschlechtszuweisung geradezu alltäglich: Wer hat nicht schon einmal
ein unbekanntes Kind mit dem falschen Geschlecht angesprochen, weil
insbesondere kleine Kinder, wenn sie nicht gerade geschlechtsspezifisch
gekleidet oder frisiert sind, aufgrund ihrer Physiognomie nicht so leicht
einem der beiden Geschlechter männlich oder weiblich zugeordnet wer-
den können? Von solchen Irrtümern handeln auch die beiden schwedi-
schen Kinder- und Jugendbücher, die hier ausführlicher behandelt werden
sollen. Wenngleich beide Fälle ganz unterschiedlich gelagert sind – das
eine Mal geht es um ein Kind, das sich offenbar als Junge ausgibt, weil es
als Mädchen missbraucht wird, das andere Mal um eines, das sich als Jun-
ge fühlt, obwohl es die körperlichen Geschlechtsmerkmale eines Mäd-
chens hat – werden in beiden Fällen die Leser*innen in den Irrtum einbe-
zogen: Er wird jeweils erzählerisch so inszeniert, dass man ihn erst wäh-
rend des Lektüreprozesses bemerkt. Durch dieses Erzählverfahren wird die

hg. von Christian von Zimmermann und Nina von Zimmermann, Tübingen 2005,
S. 35–64, hier S. 46 f.

3 Johann Arckenholtz, Historische Merkwürdigkeiten, S. 20.

Joachim Grage

64

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


in den Texten aufgeworfene Frage nach dem ›wahren‹ Geschlecht der Kin-
der an die Leser*innen zurückgespielt.

Gender-Aufbrüche in der Kinder- und Jugendliteratur

Dass Inkongruenzen zwischen dem körperlichen und dem sozialen Ge-
schlecht in der Kinder- und Jugendliteratur thematisiert werden, ist in
doppelter Weise Ergebnis historischer Entwicklungen. Zum einen macht
gerade Kinder- und Jugendliteratur die Aufteilung der Kinder in zwei Ge-
schlechter bis in die Gegenwart hinein nicht nur deutlich, sondern sie ze-
mentiert sie auch und trägt sie weiter, indem sie selbst als Untergenres die
sogenannten Jungen- bzw. Mädchenbücher hervorgebracht hat, in denen
das Geschlecht der Zielgruppe meist dem der jeweiligen Protagonist*in-
nen entspricht. Diese Bücher handeln sehr oft von stereotypen Geschlech-
tervorstellungen, und selbst wenn sie diese unterlaufen und zeigen, dass
Mädchen beispielsweise auch gern einmal gegen die Erwartungen, die
ihre Umwelt an ihr Geschlecht richtet, verstoßen können, richten sie sich
zumeist implizit oder explizit an ein geschlechtlich definiertes Publikum:
Mädchen lesen Mädchenbücher, Jungen Jungenbücher. Erwachsene spie-
len als sogenannte »gate-keeper«4 eine wichtige Rolle, weil sie es meist
sind, die die Bücher kaufen: Mit einem Mädchenbuch für ein kleines
Mädchen glaubt man nichts falsch machen zu können.

Auch wenn es dieses Phänomen noch immer gibt, so hat es doch nicht
mehr die gleiche Bedeutung wie etwa in den 1950er-Jahren, und gerade in
Schweden, das wegen seiner Gleichstellungspolitik allgemein als beson-
ders fortschrittlich gilt, werden in der Kinder- und Jugendliteratur Ge-
schlechterrollen und Geschlechtszuschreibungen zunehmend infrage ge-
stellt.5 So wurde beispielsweise das Thema der vom Mainstream abwei-
chenden sexuellen Orientierung hier innerhalb der Jugendliteratur bereits

4 Hans-Heino Ewers, Literatur für Kinder und Jugendliche. Eine Einführung in Grundbe-
griffe der Kinder- und Jugendliteraturforschung, Paderborn 2012, 2. Auflage, S. 102.

5 Vgl. dazu Angelika Nix, Auf der Suche nach Identität und Emanzipation. Zur Entwick-
lung der Geschlechterrollen in der skandinavischen Kinder-und Jugendliteratur des 20.
Jahrhunderts, in: Neue Leser braucht das Land. Zum geschlechterdifferenzierenden Un-
terricht mit Kinder- und Jugendliteratur, hg. von Anita Schilcher und Annette Kliewer,
Baltmannsweiler 2004, S. 69–83, sowie den Sammelband Modig och stark, eller ligga
lågt. Skönlitteratur och genus i skola och förskola, hg. von Lena Kåreland, Stockholm
2005.

Richtige Jungs?

65

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


sehr früh aufgegriffen: Inger Edelfeldt hat 1977 mit Duktig pojke! (dt. ei-
gentlich ›Guter Junge!‹) den ersten schwedischen Coming-out-Roman über
einen Jungen, der Jungen liebt, geschrieben.6 Im Jahr 2012 sorgte dann
ein Kinderbuch für Aufsehen, in dem das Geschlecht des*der Protago-
nist*in an keiner Stelle benannt wird: Jesper Lundqvists und Bettina Jo-
hanssons Bilderbuch Kivi & monsterhund. Möglich wurde das dadurch,
dass zuvor ein neues geschlechtsneutrales Pronomen geschaffen worden
war: Zum han (er) und hon (sie) gesellte sich nun als Neologismus das hen
hinzu, das 2015 auch in Svenska Akademiens Ordlista aufgenommen wur-
de. Der Name der Hauptfigur trägt ebenfalls keinerlei Geschlechtsmerk-
male: Sie heißt Kivi. Und um nicht nur das Kind zu einem geschlechts-
neutralen Wesen zu machen, ist es von einer »bunten Familie« (»brokiga
släkt«) aus »[m]appor« und »pammor«, »morbroster«, »marfor« und »store-
bröstrar« umgeben – alles originelle sprachliche Mischformen aus »mor«,
»far«, »mamma« und »pappa«, »morbror« und »moster«, »morfar« und
»farmor«, »storebröder« und »storasystrar«.7 »Das ist nur scheinbar lustig«,
meinte der Rezensent Thomas Steinfeld etwas säuerlich, »denn dahinter
droht ein erhebliches Maß an volkspädagogischer Bevormundung und
Selbstgerechtigkeit.«8 Immerhin aber hatte es das Buch bis in das Feuille-
ton der Süddeutschen Zeitung geschafft, lange bevor eine deutsche Über-
setzung9 davon erschienen ist.

Parallel zu dieser thematischen Öffnung der Kinder- und Jugendlitera-
tur gibt es gesellschaftliche Entwicklungen, die dazu geführt haben, dass
die Inkongruenz von sex und gender in der Kinder- und Jugendliteratur
thematisiert werden konnte. Neben der Begründung des Gender-Diskur-
ses in den 1980er-Jahren, der die Unterscheidung von biologischem und
sozialem Geschlecht bis weit über die einschlägigen Fachkreise hinaus be-
wusst machte und dieses Bewusstsein in quasi alle Bereiche der Gesell-
schaft hineintrug, sind hier vor allem eine neue Wahrnehmung von

6 Inger Edelfeldt, Duktig pojke, Stockholm 1977. Der Roman erschien erst acht Jahre
später in deutscher Übersetzung: dies., Jim im Spiegel, übers. von Birgitta Kicherer,
Stuttgart 1985.

7 Jesper Lundqvist und Bettina Johansson, Kivi & monsterhund, Linköping 2012, ohne
Seitenzahlen.

8 Thomas Steinfeld, Schwedens ›Mappas‹ und ›Pammas‹, in: Süddeutsche.de (15.3.2012),
https://www.sueddeutsche.de/kultur/debatte-um-geschlechtsneutrale-sprache-schwedens-
mappas-und-pammas-1.1309175 (letzter Zugriff am 02.12.2019).

9 Jesper Lundqvist und Bettina Johansson, Kivi & Monsterhund, übers. von Jochen Bar-
thel, Berlin 2019. In der deutschen Übersetzung wird »hen« als geschlechtsneutrales Pro-
nomen beibehalten.

Joachim Grage

66

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.sueddeutsche.de/kultur/debatte-um-geschlechtsneutrale-sprache-schwedens-mappas-und-pammas-1.1309175
https://www.sueddeutsche.de/kultur/debatte-um-geschlechtsneutrale-sprache-schwedens-mappas-und-pammas-1.1309175
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://www.sueddeutsche.de/kultur/debatte-um-geschlechtsneutrale-sprache-schwedens-mappas-und-pammas-1.1309175
https://www.sueddeutsche.de/kultur/debatte-um-geschlechtsneutrale-sprache-schwedens-mappas-und-pammas-1.1309175


Trans-Personen und deren gesellschaftliche und diskursive Enttabuisie-
rung zu nennen. Erik Schneider und Karoline Haufe schreiben dazu:

Die Medienberichterstattung zeigt, dass vor allem die Sichtbarkeit von
trans*Kindern jenseits der wissenschaftlichen Auseinandersetzungen über sie in
den letzten Jahren zugenommen und sich damit – nicht zuletzt durch den
Schritt der Eltern an die Öffentlichkeit – ein Wandel in der Wahrnehmung
ihrer Belange vollzogen hat.10

Insbesondere werde die Selbstwahrnehmung der Kinder inzwischen deut-
lich ernster genommen. Schneider und Haufe berichten von Kindern, die
schon in der Kindergarten- und Grundschulzeit deutlich spüren, dass ihr
gefühltes Geschlecht nicht mit ihrem biologischen Geschlecht zur De-
ckung zu bringen ist und dass sie ihre Geschlechtsidentität als gegeben
und wesenhaft erleben.

Die Geschlechtsidentität bezeichnet die Kontinuität des Selbsterlebens eines Men-
schen bezogen auf sein Geschlecht. Die Geschlechtsidentität kann als männlich,
weiblich oder dazwischen erlebt werden. Geschlechtsidentität ist nur ein Aspekt
des Geschlechtserlebens, das eng verbunden ist mit dem Geschlechtsrollenver-
halten, der sexuellen Identität beziehungsweise Orientierung und Partner-
wahl.11

Die Geschlechtsidentität (gender identity) kann mit dem bei der Geburt
festgelegten Geschlecht korrelieren, muss es aber nicht. Die biologische
Geschlechtszuschreibung beruht allein auf den sichtbaren Geschlechts-
merkmalen und beschränkt sich in der Regel auf die Auswahl zwischen
männlich und weiblich. Wenn diese Zuordnung nicht eindeutig getroffen
werden kann, spricht man von Intergeschlechtlichkeit, die ein eigenes
Problemfeld darstellt, das hier nicht weiter behandelt werden kann.

Zahlen darüber, wie viele Kinder eine von ihrem biologischen Ge-
schlecht abweichende Geschlechtsidentität haben, wie viele also männli-
che Geschlechtsmerkmale haben, sich aber als Mädchen fühlen (vice ver-
sa), legen Schneider und Haufe nicht vor. Es mag sich also durchaus um
ein Minderheitenphänomen handeln, doch rücken eben gerade die Min-

10 Erik Schneider und Karoline Haufe, trans*Kinder und ihre Herausforderungen in fami-
liären und institutionellen Bezügen, in: Transsexualität in Theologie und Neurowissen-
schaften. Ergebnisse, Kontroversen, Perspektiven – Transsexuality in Theology and Neu-
roscience. Findings, Controversies, and Perspectives, hg. von Gerhard Schreiber, Berlin/
Boston 2016, S. 123–155, hier S. 124.

11 Herta Richter-Appelt, Geschlechtsidentität und -dysphorie, in: Aus Politik und Zeitge-
schichte (APUZ) 20-21/2012, 8. Mai 2012. http://www.bpb.de/apuz/135438/geschlechtsi
dentitaet-und-dysphorie, Hervorhebung im Original (letzter Zugriff am 02.12.2019).

Richtige Jungs?

67

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.bpb.de/apuz/135438/geschlechtsidentitaet-und-dysphorie
http://www.bpb.de/apuz/135438/geschlechtsidentitaet-und-dysphorie
https://doi.org/10.5771/9783968216393
http://www.bpb.de/apuz/135438/geschlechtsidentitaet-und-dysphorie
http://www.bpb.de/apuz/135438/geschlechtsidentitaet-und-dysphorie


derheiten mit dem Inklusionsgedanken, der sich im Bildungssystem im-
mer weiter durchsetzt, von der gesellschaftlichen Peripherie ins Zentrum.
Dies mag einer der Gründe dafür sein, dass das Thema in der Kinder- und
Jugendliteratur der letzten Jahre zunehmend an Bedeutung gewinnt. Die
Dänin Ina Bruhn schrieb 2009 mit Min fucking familie einen Jugendroman
über einen Jugendlichen, der das Gefühl hat, in einem falschen Körper ge-
boren worden zu sein und dafür (frei nach Ibsen) die Sünden seiner Ah-
nen verantwortlich macht:

Det er kroppen, det er galt med, den passer ikke. […] Det er en forkert krop,
som jeg har hadet lige så længe, jeg kan huske. […] En genetisk grød af nedrig-
hed har gjort mig til den, jeg er: En dreng, der blev født som pige.12

Es ist der Körper, mit dem etwas falsch ist, er stimmt nicht. […] Es ist ein ver-
kehrter Körper, den ich gehasst habe, solange ich denken kann. […] Eine geneti-
sche Grütze aus Nichtswürdigkeit hat mich zu dem gemacht, der ich bin: Ein
Junge, der als Mädchen geboren wurde.

2015 veröffentlichte Alex Gino das international erfolgreiche Kinderbuch
George (dt. 2016), das die Geschichte eines Grundschulkindes erzählt:
George ist als Junge geboren, fühlt sich aber als Mädchen, will lieber Me-
lissa heißen und traut sich am Ende, sich dazu öffentlich zu bekennen und
sich über das Mobbing ihrer Mitschüler hinwegzusetzen. Für die Erzählin-
stanz des Buches ist das Geschlecht der Hauptfigur von Anfang an eindeu-
tig: Sie schlägt sich auf Georges Seite und benutzt konsequent weibliche
Personalpronomina für das Kind. Das Motto des Buches macht auch deut-
lich, warum das Thema jenseits der Leser*innen, die sich für Transidenti-
täten interessieren, anschlussfähig ist: »Für dich, als du das Gefühl hattest,
nicht dazuzugehören.« Abweichende Geschlechtsidentitäten sind nur ein
Anlass für soziale Ausgrenzung in der Schule. Wer ähnliche Erfahrungen
etwa aufgrund seiner Herkunft, seiner Religion, seiner sexuellen Orientie-
rung gemacht hat, kann sich in dieser Geschichte spiegeln.

Auch in den beiden Büchern, die im Folgenden intensiver behandelt
werden sollen, geht es um Kinder, die noch nicht in der Pubertät sind:
Die Protagonisten sind elf bis zwölf Jahre alt – eine Altersstufe, der man
bis vor einigen Jahrzehnten noch absprach, eine stabile Geschlechtsidenti-
tät zu haben. Die beiden Bücher sollen zunächst kurz vorgestellt werden,
bevor sie einzeln untersucht werden.

12 Ina Bruhn, Min fucking familie, København 2009, S. 8. Die Übersetzungen stammen,
wenn nicht anders angegeben, vom Verfasser dieses Beitrags.

Joachim Grage

68

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Beispiele: Janne und Måns

Peter Pohls Roman Janne, min vän13 ist ein Klassiker der schwedischen Ju-
gendliteratur, der in der Übersetzung von Birgitta Kicherer unter dem Ti-
tel Jan, mein Freund14 auch im deutschsprachigen Raum ein großer Erfolg
war und 1996 in einer internationalen Koproduktion unter dem Titel My
Friend Joe für den Film adaptiert wurde.15 In Schweden wurde das Buch
unter anderem mit der Nils-Holgersson-Medaille, in Deutschland 1990
mit dem Deutschen Jugendliteraturpreis ausgezeichnet, Birgitta Kicherer
erhielt außerdem für ihr Gesamtwerk 1999 den Sonderpreis des Deut-
schen Jugendliteraturpreises. Das Buch spielt in Stockholm Mitte der
1950er-Jahre und handelt von der Freundschaft zwischen dem 11-jährigen
Krille und Janne (bzw. in der deutschen Übersetzung Jan), der plötzlich in
Krilles Clique auftaucht und begnadet Fahrrad fahren kann. Niemand
weiß, woher Janne kommt und wo er wohnt, und er taucht immer wieder
wochenlang ab. Eines Tages findet die Polizei sein Fahrrad und seine Klei-
dung. Hier setzt der Roman ein: Krille wird befragt und erinnert sich an
seine Zeit mit Janne, von der chronologisch in langen Rückblenden er-
zählt wird, immer wieder unterbrochen durch Fragen des Polizisten, mit
dem Krille spricht. Am Ende muss er erfahren, dass sein Freund einem
Verbrechen zum Opfer gefallen ist.

Hinsichtlich der Thematik, der komplexen Sprache und der verschach-
telten Erzählweise stellt Janne, min vän gewisse Ansprüche an seine Le-
ser*innen und zielt auf ein etwas älteres Lesepublikum ab als der andere
Roman, der hier behandelt wird: Jenny Jägerfelds Buch Brorsan är kung!16

ist bislang nicht ins Deutsche übersetzt worden, obgleich die Autorin mit

13 Peter Pohl, Janne, min vän, Stockholm 1985. Der Text wird hier zitiert nach der
Taschenbuchausgabe (Stockholm 2000), der Nachweis erfolgt mit Seitenangabe im
Haupttext.

14 Peter Pohl, Jan, mein Freund, übers. von Birgitta Kicherer, Ravensburg 1989. Der Text
wird hier zitiert nach der Ausgabe in der Reihe Hanser (München 2014, 3. Auflage), der
Nachweis erfolgt mit Seitenangabe im Haupttext.

15 My Friend Joe, Deutschland/Irland/Großbritannien 1996, Regie: Chris Bould, Dreh-
buch: David Howard. Vgl. https://www.imdb.com/title/tt0117015/ (letzter Zugriff am
07.07.2020).

16 Jenny Jägerfeld, Brorsan är kung! Stockholm 2016. Der Nachweis erfolgt mit
Seitenangabe im Haupttext.

Richtige Jungs?

69

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.imdb.com/title/tt0117015
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://www.imdb.com/title/tt0117015


ihrem Jugendroman Här ligger jag och blöder17 auch hierzulande bereits Er-
folg hatte. Der Titel ist schwer zu übersetzen: »Brorsan« ist Jugendsprache
und zugleich schonischer Dialekt, es ist ein liebevoller Ausdruck für »Bru-
der« und bezieht sich auf die Hauptfigur und den Ich-Erzähler, den 11-jäh-
rigen Måns, der aus Stockholm kommt und mit seiner Mutter die Som-
merferien in Malmö verbringt, weil sie dort einen Job als Synchronspre-
cherin hat. Måns freundet sich mit Mikkel an, einem Jungen aus der
Nachbarschaft, vor dem er zunächst Angst hat, weil dieser größer und gro-
ber ist als der zarte Måns und weil er ihn nicht versteht, wenn dieser Dia-
lekt spricht. Die beiden teilen eine Leidenschaft: das Skateboardfahren.
Måns verbringt mit Mikkel einen unvergesslichen Sommer, der leider in
einer Enttäuschung endet. Jägerfelds Buch ist in recht einfacher Sprache
geschrieben und auch für Kinder geeignet, die etwas jünger sind als die
Hauptfigur. Es ist außerdem hinreißend komisch, ohne jemals albern zu
werden.

Was zu Beginn angekündigt, in diesen kurzen Vorstellungen aber aus-
gespart wurde: Beide Bücher handeln jeweils von einem Kind, das als Jun-
ge identifiziert wird, aber als Mädchen geboren wurde, und in beiden Bü-
chern wird der Leser über die Diskrepanz zwischen biologischem und per-
formativem Geschlecht mehr oder weniger erfolgreich hinweggetäuscht,
bis der Irrtum offensichtlich wird, allerdings in ganz unterschiedlicher
Weise und mit ganz unterschiedlicher Wirkung.

Janne und die Flucht vor dem weiblichen Körper

Bei Janne ist die geschlechtliche Ambivalenz schon bei seinem ersten Auf-
tritt deutlich. Krille, der Ich-Erzähler, trifft sich am ersten Schultag nach
den Sommerferien mit seinen Freunden auf der Straße, wo sie mit ihren
Fahrrädern wild umherfahren, als er Janne begegnet:

Klockan 18.32 blev jag upphunnen av någon, som kom från ingenstans, bara
fanns där. Och prejade.
Vilken precision! […] Fast när jag såg fejset, det där flinet, ramlade hjärtat
tillbaka på plats. Det var en tjej. Slumpen måste ha styrt hennes cykel så perfekt.
Var hade jag sett henne förut?

17 Jenny Jägerfeld, Här ligger jag och blöder, Stockholm 2010. Deutsche Ausgabe: dies.,
Der Schmerz, die Zukunft, meine Irrtümer und ich, übers. von Birgitta Kicherer,
München 2014.

Joachim Grage

70

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Jag visste att jag hade sett henne förut. Någonstans, någon helt annanstans.
Pippi Långstrump, bestämde jag mig för. Pippi Långstrump var det, just så,
magiskt förvandlad till levande människa. Håret var inte flätat, men färgen var
den rätta. Smajlet satt vitt och lysande bland miljarder fräknar när hon tog
kontakt 31/08 -54 kl. 18.32:
– Tjena! Jag heter Janne. Vad heter du?
Tjejen hette Janne, alltså, jaså, jo, och Krille det var jag det, som blixtsnabbt teg
med att jag trott att han hette Pippi. (S. 6)

Um 18.32 Uhr wurde ich von einem Jemand eingeholt, der von irgendwoher
auftauchte, der plötzlich einfach da war. Und mich schnitt!
Was für eine Präzision. […] Als ich das Gesicht sah, dieses Grinsen, da rutschte
mir das Herz allerdings wieder an seinen Platz zurück. Es war ein Mädchen. Der
Zufall musste ihr Fahrrad so perfekt gelenkt haben.
Aber wo hatte ich sie bloß schon gesehen? Ich wusste, dass ich sie schon irgend-
wo gesehen hatte. Irgendwo ganz anders.
Pippi Langstrumpf, entschied ich. Pippi Langstrumpf, einwandfrei, wie durch
Zauberei zum Leben erweckt. Sie hatte zwar keine Zöpfe, aber die Haarfarbe
stimmte genau. Ihr Grinsen leuchtete weiß zwischen Milliarden von Sommer-
sprossen, als sie am 31.08.’54 um 18.32 Uhr Kontakt aufnahm.
»Hallo! Ich heiße Jan. Wie heißt du?«
Das Mädchen hieß also Jan, aha, so, so, und Krille, Krister eigentlich, ja, das war
ich, der sich blitzschnell die Bemerkung verkniff, er habe geglaubt, ihr Name
müsse Pippi sein. (S. 6 f.)

Leider ist die Übersetzung im letzten Satz ungenau und nimmt diesem
Abschnitt die Pointe. Pohl nämlich wählt in der Phrase »jag trott att han
hette Pippi« (wörtlich: »ich glaubte, er heiße Pippi«) das männliche Perso-
nalpronomen und wechselt so innerhalb eines Satzes das grammatische
Geschlecht, da das Subjekt am Satzanfang (»Tjejen«, das Mädchen) ein Fe-
mininum ist. Ganz zu Beginn des zitierten Abschnitts ist noch ge-
schlechtsneutral von einem Jemand (»någon«) die Rede, als Ausdruck der
Überraschung durch diese Erscheinung, die dem Ich-Erzähler offenbar
keine Zeit lässt, das Geschlecht zu bestimmen. Dass er überrascht ist, als er
das Gesicht des Kindes sieht, macht deutlich, dass er zunächst an einen
Jungen geglaubt hat, weil er einem Mädchen nicht zutraut, so gut Fahrrad
fahren zu können. Interessant ist auch, dass er aufgrund des Gesichtes eine
eindeutige Geschlechtszuordnung vornimmt, bestärkt wohl auch darin,
dass er im Gegenüber eine Wiedergeburt von Pippi Langstrumpf zu er-
kennen glaubt – ein intertextueller Verweis, der von großer Bedeutung ist,
wie noch zu zeigen sein wird. Es ist am Ende der Name, der den Aus-
schlag gibt für die Geschlechtsbestimmung, und der Erzähler fügt noch
hinzu: »Sedan teg jag med övriga funderingar också, för långa livet har lärt

Richtige Jungs?

71

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


mig, att om en kille ser ut som en tjej så är han inte intresserad av att sna-
cka om sitt utseende.« (S. 6 f.; »Alle weiteren Überlegungen verkniff ich
mir ebenfalls, denn ein langes Leben hat mich gelehrt, dass ein Junge, der
wie ein Mädchen aussieht, kaum daran interessiert sein kann, über sein
Aussehen zu reden«, S. 7). Krille gibt hier den Mann von Welt und ist viel-
leicht auch ganz froh, dass Janne ein Junge ist, weil das die Freundschaft
weniger kompliziert macht.

Dass der Ich-Erzähler und übrigens auch seine Freunde hier einem Irr-
tum unterliegen, wird den Leser*innen im Laufe der Erzählung durch ei-
nige Indizien angedeutet. Zwar gibt es keinerlei Zweifel hinsichtlich Jan-
nes Können auf dem Fahrrad, er meistert die halsbrecherischsten Stunts,
besteht auch weitere Mutproben, etwa wenn er seelenruhig auf dem Ge-
länder balancierend eine hohe Brücke überquert, und er quittiert zudem
dumme Bemerkungen über sein Aussehen mit gezielten und harten Schlä-
gen ins Gesicht oder auch mit schlagfertigen Bemerkungen, die seine Geg-
ner gleichermaßen außer Gefecht setzen. Er ist offenbar ein ziemlich
tougher Junge. Allerdings redet Janne, anders als die anderen Jungen, un-
gern über Sexualität. Auf die Frage, warum sein einer Schneidezahn abge-
brochen sei, antwortet er zwar derb, »att den bet jag av på en gubbe som
skulle rycka mej i pitten« (S. 8; »den hab ich mir an einem alten Knacker
ausgebissen, der mich am Schwanz ziehen wollte« S. 9), doch dann relati-
viert der Ich-Erzähler:

Det var nämligen det enda Janne sa om pitten. Gänget var inte så nogräknat,
särskilt Stene hade många pitt- och fittskämt på lager. Första gången Stene
försökte Har du hört den där om kuken? med Janne så funderade Janne
kortkort. Fick ihop det till: Fem gånger minst. Men ta den en gång till om du
måste. […] Tonfallet och blicken! Han fick det att låta som att Stene var fikus, så
Stene släppte ämnet. (S. 8)

Sonst hatte Jan das Thema Schwanz nämlich nie erwähnt. Die Jungs nahmen es
da nicht so genau, vor allem Stene hatte unzählige Schwanz- und Fotzenwitze
auf Lager. Als Stene das erste Mal sein »Hast du den mit dem Schwanz schon
gehört?« an Jan ausprobierte, musste Jan nur minikurz überlegen. Dann gab er
zurück: »Mindestens fünfmal. Aber erzähl ihn ruhig noch mal, wenn du’s nicht
lassen kannst.« […] Der Tonfall und der Blick! Bei Jan klang das, als wäre Stene
eine Tunte, also ließ Stene das Thema fallen. (S. 9)

Während Krille Jannes Zurückhaltung gegenüber derben Witzen über
männliche Geschlechtsorgane als überlegene Abgeklärtheit interpretiert,
drängt sich aufmerksamen Leser*innen der Verdacht auf, dass Janne aus
anderen Gründen nicht darüber sprechen will. Denn auch Nacktheit ist

Joachim Grage

72

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


für ihn ein absolutes Tabu. Die Clique geht von Zeit zu Zeit ins
Schwimmbad und in die Sauna, wo wiederum viel über Geschlechtsorga-
ne und »ståkuk« (S. 17; »Ständervergleich«, S. 22) gefrotzelt wird. Krille
sieht darin wiederum den Grund dafür, dass Janne nicht mitkommen
will:

Ungefär så där var det varje gång, och jag tror Janne anade det, för när han blev
manad att hänga med till Medis på onsdagarna så vred han sig och slingrade och
skyllde på ungefär vad som helst för att slippa. Som om det inte skulle ha
godkänts att inte ha lust. Har inte tid, onsdagar är det lite tjockt, precis på
kvällen där, kanske, kanske inte … och så blev det »inte« i praktiken. (S. 17)

So ungefähr lief es jedes Mal, und ich glaube, Jan ahnte das. Als wir ihn nämlich
aufforderten, mittwochs mit ins Medis zu kommen, wand er sich wie ein Aal
und brachte alle möglichen und unmöglichen Ausreden vor, warum er nicht
mitkönne. Als ob es nicht genügt hätte, zu sagen, hab keine Lust. Stattdessen:
Hab keine Zeit, mittwochs ist immer so viel los, ausgerechnet an dem Abend,
vielleicht, vielleicht nicht … und in der Praxis wurde daraus dann eben »nicht«.
(S. 22 f.)

Dass Janne seinen Körper bewusst nicht entblößen will, wird besonders
deutlich, wenn Krille auf dessen Kleidung zu sprechen kommt. Janne
trägt immer dieselben Kleider: orange-rote Trainingshosen, die er Tangeri-
nos nennt, ein karmesinrotes Flanellhemd und weinrote Adidas-Schuhe.
Krille spricht von seinem Eindruck, »att han aldrig tog av sig sina Tangeri-
nos« (S. 46; »dass er seine Tangerinos nie auszog«, S. 58), und als die Jungs
Janne genau dazu auffordern, weil die langen Hosen beim Sport hinder-
lich sind,

[…] då vrängde Janne till med att han bara inte ville överge sina älskade
Tangerinos. Dom skulle bli precis deppiga och missförstå honom totalt, även
vid den kortaste skilsmässa. Förresten hade han svetsat fast dom och lovat at inte
ta av dom före femtiårsdagen. (S. 48)

[…] kam Jan damit, dass er seine geliebten Tangerinos einfach nicht verlassen
wolle. Die würden echt deprimiert werden und ihn total missverstehen, selbst
bei der allerkürzesten Trennung. Und übrigens habe er sie fest angeschweißt
und versprochen, sie nicht vor seinem fünfzigsten Geburtstag auszuziehen.
(S. 61 f.)

Da Janne wegen seiner akrobatischen Fähigkeiten und seiner Schlagfertig-
keit der Star in der Clique ist, akzeptiert Krille viele Merkwürdigkeiten,
ohne sie konsequent zu hinterfragen, etwa dass Janne eines Morgens mit
heftigen Spuren körperlicher Misshandlung vor seiner Tür steht und um
Zuflucht bittet, ohne eine glaubwürdige Erklärung dafür zu geben, oder

Richtige Jungs?

73

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


dass er nichts über seine Herkunft, seine Familie und sein Zuhause erzählt
und dass er immer wieder für einige Wochen völlig abtaucht. Krilles El-
tern scheinen Janne durchschaut zu haben, sagen aber nichts und geben
ihm Geborgenheit in ihrer Familie. Als nach einem Jahr die Sommerferi-
en vor der Tür stehen, freut sich Krille auf die gemeinsame Zeit mit Janne,
doch dieser verschwindet wieder genau an dem Tag, als die Familie ge-
meinsam in den Zirkus gehen will. Erst nach vielen Wochen taucht Janne
auf, und nun verbringen die Freunde ein Wochenende in einer Hütte im
Wald, die Janne kennt. Als dann kurz darauf die Polizei Krille nach dem
verschwundenen Janne befragt und ihm eine Liste mit den Tournee-Ter-
minen des Zirkus zeigt, die deckungsgleich ist mit den Zeiten, in denen
Janne jeweils abgetaucht war, beginnt Krille zu verstehen, und er führt die
Polizisten zu der Hütte im Wald, wo man Jannes Leiche findet. Zum
Schluss gibt man Krille ein Foto von der Zirkusartistin Miss Juvenile, die
er schon von den Zirkusplakaten kennt:

Den lilla glittrande dräkten framhäver hennes kropp, som kommit av sig i ut-
vecklingen till kvinna. Fotografen var säkert nöjd med vad som doldes och vad
som framhävdes. Dräkten får henne att se nästan naken ut. (S. 255)

Das knappe glitzernde Kostüm betont ihren Körper, ihren in der Entwicklung
zur Frau stehen gebliebenen Körper. Der Fotograf ist sicher sehr damit zufrie-
den, wie die verborgenen und die betonten Partien ihres Körpers zur Geltung
kommen. Das Kostüm lässt sie fast nackt erscheinen. (S. 335)

Nun erst erkennt Krille in Miss Juvenile seinen Freund Janne, und er ver-
steht, dass er sich nicht geirrt hat, als er in ihm anfänglich ein Mädchen
gesehen hat. Viele Details aus Krilles Erzählung stellen sich nun als Indizi-
en dafür heraus, dass Janne nicht nur als kindliche Zirkusartistin ausge-
beutet, sondern auch sexuell missbraucht worden ist.

Janne ist offenbar kein Trans-Kind. Er hat zwar einen weiblichen Kör-
per, aber ob er eine männliche Geschlechtsidentität hat, erfahren wir
nicht, weil er sich dem Ich-Erzähler nicht offenbart. Sein Leben als Junge
ist vielmehr eine Flucht. Er schlüpft in die Rolle eines Jungen, um den
missbrauchten weiblichen Körper verleugnen zu können. Sein wahres Ge-
schlecht wird unter den Tangerinos verborgen, die ihn wie eine feste Scha-
le umgeben und schützen. Möglicherweise hat er eine multiple Identität
entwickelt, um sich einerseits vor Übergriffen zu schützen und um ande-
rerseits das traumatisierte Ich abspalten zu können, wie man es von vielen
Schwertraumatisierten kennt.

Die schleichende Aufklärung des Irrtums, dem Krille unterliegt und an
dem er lange festhält, ist eine Desillusionierung. Er wird ungewollt in kur-

Joachim Grage

74

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


zer Zeit in Dinge eingeweiht, die ein Kind noch nicht wissen sollte. Eine
Desillusionierung ist es aber auch für die Leser*innen, da hier radikal mit
dem Bild der Kindheit aufgeräumt wird, das uns Pippi Langstrumpf ver-
mittelt hat, jenes ›Kind des Jahrhunderts‹, das die Welt auf den Kopf stellt,
den Erwachsenen auf der Nase herumtanzt und ganz seinen eigenen anar-
chischen Regeln folgt – und jenes Kind, dem Krille bei seiner ersten Be-
gegnung mit Janne gegenüberzustehen schien. Angelika Nix resümiert:
»Pippi Långstrump wird nicht erwachsen werden, da sie die autonome
Kindheit personifiziert, Janne kann nicht erwachsen werden, da er/sie nie
eine Kindheit hatte.«18

Als Leser*in, der*die die ausgestreuten Indizien anders interpretiert als
Krille, weiß man früher, dass er einem Irrtum unterliegt. Die Diskrepanz
zu der naiven Interpretation der Fakten durch Krille und das Warten auf
den Moment der Erkenntnis, in dem sich der Irrtum auflöst, sorgen für
die Spannung des Romans.

Måns und das schwierige Coming-out

Auch in dem zweiten Beispiel, das hier ausführlicher behandelt werden
soll, kommt es auf der Handlungsebene zu einem folgenschweren Irrtum.
In Jenny Jägerfelds Roman Brorsan är kung! ist die Hauptfigur Måns, ein
11-jähriger Junge, zugleich der Ich-Erzähler, der dem Leser tiefe Einblicke
in sein Gefühlsleben gibt. Hier erfahren wir aus kindlicher Perspektive,
wie es sich anfühlt, ein Transkind zu sein:

Jag är kille, bara det att jag är född med snippa. Japp. Snippa och kille är förstås
en lite ovanlig kombination, men nu är det så, och jag är knappast den enda
killen med snippa. Jag har googlat och läst och kollat på Youtube och hello! Vi
är tusentals! Det finns tjejer med snoppar med, även om jag aldrig har träffat
någon på riktigt. Det finns transkillar (som jag) och transtjejer och det finns
människor som varken är tjejer eller killar eller som tycker att de är mittemellan
eller både och. En del vill ändra sin kropp (ifall de till exempel är födda med
snippa och är kille) så att det stämmer överens med vad de är, men en del vill
inte det. Jag vet inte vad jag vill precis. Men jag vill INTE ha bröst i alla fall.
Men jag är alltså kille. Det har jag alltid vetat. Det var så självklart redan från
början. Jag bara ÄR det. (S. 55)

18 Angelika Nix, Das Kind des Jahrhunderts im Jahrhundert des Kindes. Zur Entstehung
der phantastischen Erzählung in der schwedischen Kinderliteratur, Freiburg i.Br. 2002,
S. 287.

Richtige Jungs?

75

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Ich bin ein Junge, nur dass ich mit einer Muschi geboren wurde. Jawohl. Mu-
schi und Junge sind natürlich eine etwas ungewöhnliche Kombination, aber so
ist es nun mal, und ich bin kaum der einzige Junge mit Muschi. Ich habe es ge-
googelt und gelesen und bei Youtube und hello! nachgeschaut. Wir sind Tau-
sende! Es gibt Mädchen mit Pimmeln, auch wenn ich noch nie wirklich welche
getroffen habe. Es gibt Transjungen (wie mich) und Transmädchen und es gibt
Menschen, die weder Mädchen noch Jungen sind oder die meinen, sie seien et-
was dazwischen oder sowohl als auch. Einige wollen ihren Körper ändern
(wenn sie zum Beispiel mit Muschi geboren wurden und Jungen sind), so dass
er mit dem übereinstimmt, was sie sind, andere wieder wollen das nicht. Ich
weiß nicht, was ich genau will. Aber ich will jedenfalls NICHT Brüste haben.
Aber ich bin also ein Junge. Das habe ich schon immer gewusst. Es war selbst-
verständlich so, von Anfang an. Ich BIN es einfach.

Das ist ein lehrbuchhaftes Bekenntnis. Måns hat offenbar soviel im Inter-
net gelesen, dass ihm auch die Unterscheidung von biologischem Ge-
schlecht und Geschlechtsidentität geläufig ist. Er ist mit elf Jahren ein Ex-
perte für sexuelle Zwischenstufen. Das Zitat erweckt womöglich den An-
schein, als handle es sich hier um ein Aufklärungsbuch, das kindliche
Leser*innen an das Thema Trans-Identität heranführen will und hier allzu
didaktisch das Hohelied der sexuellen Diversität singt. Aber das täuscht,
denn dieses Selbstbekenntnis des Erzählers gegenüber seinen Leser*innen
kommt erst an einem Punkt, als es sich nicht mehr vermeiden lässt, um
die Geschichte zu verstehen. Es findet sich am Beginn des zweiten Drittels
in diesem Buch – bis dahin hat der Ich-Erzähler die Leser*innen in dem
Irrtum belassen, er sei ein ganz normaler Junge.

Zunächst nämlich läuft die Erzählung auf eine Geschichte vom Typ
›Mein schönstes Ferienabenteuer‹ hinaus: Der Stockholmer Junge Måns
bezieht mit seiner Mutter eine Wohnung in Malmö, sein Vater unter-
nimmt derweil eine Fahrradtour nach Paris, um die Welt auf die Gefahren
des Klimawandels aufmerksam zu machen. Da die Mutter tagsüber als
Synchronsprecherin im Tonstudio beschäftigt ist, soll sich die pubertie-
rende Tochter eines Freundes um den Jungen kümmern. Der aber geht
seiner eigenen Wege und trifft im Hof auf den gleichaltrigen Mikkel, der
ihn zunächst in Angst und Schrecken versetzt:

Han såg livsfarlig ut. Ögonen var smala, arga springor och han hade tatueringar
över hela armarna. Dödskallar, drakar och tigrar med enorma huggtandade
gapp. Jag visste inte ens att man fick tatuera sig när man var barn. För barn, det
var han. Förmodligen något år äldre än jag. Kanske tolv? Möjligen tretton.
(S. 22)

Er sah lebensgefährlich aus. Die Augen waren schmale, böse Schlitze und auf
den Armen hatte er überall Tätowierungen. Totenschädel, Drachen und Tiger

Joachim Grage

76

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


mit aufgerissenen Mäulern und riesigen Reißzähnen. Ich wusste nicht, dass man
sich als Kind tätowieren lassen durfte. Denn ein Kind war er noch. Vermutlich
etwas älter als ich. Vielleicht zwölf? Möglicherweise dreizehn.

Ebenso furchterregend ist Mikkels Dialekt. Er muss sehr deutlich spre-
chen, damit Måns sein Gefluche verstehen kann, und als er seinen Namen
sagt, versteht Måns »Me kill«, was ihn verständlicherweise ebenfalls beun-
ruhigt. Weil Måns Mikkel aus Versehen mit seinem Skateboard am Kinn
getroffen hat, fordert dieser ihn zu einem Wettkampf heraus. Drei Sprün-
ge soll jeder mit dem Board machen, mit steigendem Schwierigkeitsgrad.
Die ersten beiden meistert Måns, beim dritten jedoch verliert er das
Gleichgewicht und stürzt mit seinem Kopf auf den Betonsockel eines
Brunnens in einem belebten Park. Mikkel verscheucht die Gaffer und
kümmert sich um Måns:

– Jävlar vad det blöder, sa han.
– Gör det? Sa jag, och min röst bröts som om jag skulle börja gråta.
– Ja, men det ordnar sig, sa han sen. Det märks att du är en riktig man. Fast du
är stockholmare. Tuff. Ärlig. Jag gillar det. (S. 52)

»Scheiße, wie das blutet«, sagte er.
»Echt?« sagte ich, und meine Stimme brach, wie wenn ich weinen müsste.
»Ja, aber das wird schon wieder«, sagte er da. »Man merkt, dass du ein richtiger
Mann bist. Obwohl du Stockholmer bist. Taff. Ehrlich. Find ich gut.«

Schon bei den Worten »en riktig man« wird Måns warm ums Herz: »Det
hade jag aldrig blivit kallad.« (S. 52; So war ich noch nie genannt worden.)
Dann aber sucht sich Mikkel eine Scherbe, ritzt sich die Handfläche, bis
ein paar Tropfen Blut herauskommen, und ergreift damit Måns blutüber-
strömte Hand:

– Nu är vi blodsbröder, sa Mikkel nöjt. Det kan man bli när man har räddat
nåns liv.
– Vad betyder det? frågade jag och tittade på min handflata som var röfläckig av
vårt blandade blod.
– Det betyder att vi alltid ställer upp för varandra, att vi finns där vad som än
händer! Och att vi är ärliga. Vi ska alltid säga sanningen, endast sanningen och
inget annat än sanningen. Min bror, min blodsbror, min brusha! (S. 52 f.)

»Jetzt sind wir Blutsbrüder«, sagte Mikkel zufrieden. »Das kann man werden,
wenn man jemandem das Leben gerettet hat.«
»Was bedeutet das?« fragte ich und schaute auf meine Handfläche, die von unse-
rem vermischten Blut rotgefleckt war.
»Das bedeutet, dass wir immer für einander einstehen, dass wir für einander da
sind, was auch geschieht! Und dass wir ehrlich sind. Wir müssen immer die

Richtige Jungs?

77

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Wahrheit sagen, nur die Wahrheit und nichts als die Wahrheit. Mein Bruder,
mein Blutsbruder, mein brusha!«

Es sind diese Worte, die den Erzähler Måns zu seinem Outing gegenüber
dem Leser veranlassen. Denn eigentlich wollte er nicht über sich als Trans-
jungen sprechen, weil das ja niemanden etwas angehe. Aber um zu verste-
hen, warum Måns fast vor Glück geweint hätte, als Mikkel ihn seinen Bru-
der nennt, muss man eben wissen, dass sein Geschlecht in seinem sonsti-
gen Umfeld nicht so eindeutig ist. Es ist das Glück, dass Mikkel ihn ohne
Weiteres als Jungen akzeptiert.

Als völlig unvoreingenommener Leser, der das Buch zum ersten Mal
liest, ist man an dieser Stelle völlig überrascht und fühlt sich in die Irre
geführt. Das Buch nimmt hier eine unvorhergesehene Wende, da es jetzt
nicht mehr einfach nur eine witzige und stimmungsvolle Sommerge-
schichte ist, sondern eben ein Buch über einen Transjungen. Diese The-
matik erschlägt angesichts der existenziellen Probleme, die sie aufwirft,
zunächst alles andere. Und zugleich gibt diese wohlkalkulierte Inszenie-
rung der Offenbarung den Leser*innen die Möglichkeit, ihre Überra-
schung zu reflektieren: Denn indem man sich dabei ertappt, dass man
Måns bis dato für einen ›richtigen‹ Jungen gehalten hat, wird man mit sei-
nen eigenen Stereotypen konfrontiert. Tatsächlich nämlich hat es bislang
keine Bedeutung gehabt, dass Måns eine Vagina hat. Und tatsächlich hat
man sich ja eigentlich nicht in Måns geirrt, sondern man hat ihn so wahr-
genommen, wie er sich selbst wahrnimmt: als richtigen Jungen, ohne je-
den Zweifel.

Zwar finden sich auch im Rückblick Anzeichen dafür, dass einige Per-
sonen unsicher mit seiner Geschlechtsidentität sind, so etwa Flemming,
ein alter Bekannter der Mutter, den die beiden in Malmö treffen:

– Naj men är det inte M…
Han tvekade. Och något i hans tvekan fick hela min kropp att spännas.
– Måns, sa mamma snabbt.
– Måns ja, sa Flemming. Det vet jag väl! (S. 14)

»Ja, aber ist das nicht M…«
Er zögerte. Und etwas in seinem Zögern ließ meinen ganzen Körper sich an-
spannen.
»Måns«, sagte Mamma rasch.
»Måns, ja«, sagte Flemming. »Das weiß ich doch!«

Beim ersten Lesen aber interpretiert man diesen Dialog als Beispiel für die
Situation, die man selbst als Kind immer gehasst hat: Der Erwachsene er-
innert sich nicht mehr richtig an den Namen, tut dann so, als würde er

Joachim Grage

78

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


das Kind schon von klein auf kennen und fügt im schlimmsten Fall noch
hinzu: »Du bist aber groß geworden!« Mit dem Wissen um Måns’ abwei-
chende Geschlechtsidentität hingegen interpretiert man die Unsicherheit
des Bekannten anders: Er zögert, weil das Kind früher Michelle hieß, sich
dann für das geschlechtsneutrale Michi entschieden hat, bis es fand, dass
es Måns heißen sollte. So erklärt sich auch die Anspannung, die Måns in
dieser Situation empfindet. Ohne jegliches Anzeichen für die problemati-
sche Geschlechtsidentität liest man zunächst über dieses Detail hinweg.

Es gibt noch einen zweiten Grund, warum die Leser*innen an genau
dieser Stelle erfahren müssen, dass Måns als Mädchen geboren wurde: In-
dem er nämlich die Blutsbrüderschaft mit Mikkel eingeht (und das tut er
ja schon allein wegen des Status als ›Bruder‹), unterwirft er sich auch dem
uneingeschränkten Ehrlichkeitspostulat, und das heißt ja in diesem Fall,
dass er den Freund einweihen muss in das, was ihn existenziell bewegt.
Nachdem sich Måns gegenüber den Leser*innen offenbart hat, überlagert
sich für sie die Geschichte von einem wunderbaren Sommer mit der des
notwendigen Coming-out, das fortan wie ein Damoklesschwert über
Måns schwebt. Er erlebt mit ihm Dinge, die er in seiner gewohnten Um-
gebung in Stockholm nie erlebt hätte: einen Gassigang mit den Kampf-
hunden einer Nachbarin im strömenden Regen, einen heimlichen Besuch
im Kopenhagener Tivoli, Mikkels älteren Bruder, der alle tätowiert, die in
seiner Nähe sind. Aber weil er nicht den richtigen Moment findet, Mikkel
die Wahrheit über sich zu sagen, versucht Måns zu verbergen, dass er den
Körper eines Mädchens hat. Wie schon bei Janne ist der Besuch eines Frei-
bads für ihn ein Problem:

Blodet isade till i kroppen. Bada? Med honom? Snabbt tänkte jag över riskarna.
Det var ju i och för sig bättre med en strand än med ett badhus. Då slapp man
duscha naken. Men risken fanns ju inte bara vid ombytet utan själva badandet
också. Jag hade varit med om det förr. Folk hoppar på en i vattnet, brottas, gör
så att ens badbyxor åker ner. Det behöver inte ens vara med flit, det bara händer.
Och så var det ju det där med bar överkropp. Jag gillar det inte. Den svarta oron
mullrade i magen. Jag skruvade på mig. (S. 95)

Das Blut gefror mir in den Adern. Baden? Mit ihm? Schnell dachte ich über die
Risiken nach. Ein Strand war ja an und für sich besser als eine Schwimmhalle.
Da brauchte man nicht nackt zu duschen. Aber das Risiko bestand ja nicht nur
in der Umkleide, sondern auch beim Baden selbst. Ich habe das oft genug
erlebt. Die Leute springen im Wasser auf einen drauf, toben so herum, dass
einem die Badehose runterrutscht. Das muss nicht einmal mit Absicht sein, das
passiert einfach. Und dann auch noch die Sache mit dem nackten Oberkörper.

Richtige Jungs?

79

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Ich mag das überhaupt nicht. Ein mulmiges Gefühl breitete sich im Bauch aus.
Ich drehte und wand mich.

Als Mikkel dann doch irgendwann ein altes Foto von Måns entdeckt,
fühlt er sich getäuscht und betrogen und bricht den Kontakt ab, was Måns
schwer verletzt. Mikkel fühlt sich von Måns in die Irre geführt.

Es gibt eine zweite Person in Måns’ Umfeld, die ein Problem mit des-
sen Geschlechtsidentität hat, und zwar sein Vater, der als komische Figur
gezeichnet ist, da er eine tragische Männlichkeit verkörpert und es ihm
nicht gelingt, seinen eigenen Idealen zu genügen. Mit dem hehren Ziel,
die Welt zu verbessern, will er mit dem Fahrrad von Stockholm nach Paris
fahren, muss aber schon in Norrköping in den Zug umsteigen, weil er
nicht gewohnt ist, längere Strecken zu fahren – und das, obwohl er selbst
Fahrradhändler ist. Wie eine Karikatur von Janne taucht er eines Tages in
Malmö auf, »[i] den röda cykeldrakten med blöjrumpan« (S. 115; »in dem
roten Fahrraddress mit dem Windelarsch«). Da er nicht einmal daran ge-
dacht hat, Wechselwäsche mitzunehmen, gehen Vater und Sohn in ein
Bekleidungsgeschäft, um eine Hose zu kaufen:

Det kändes ärligt talat ganska pinsamt att gå runt på stan med pappa när han
hade de här kläderna på sig. Pappa såg själv lite obekväm ut. Vi gick in i en affär
och expediten försökte skämta med mig om att pappa såg ut som en superhjälte
som tappat manteln. Trodde han att jag var fem år, eller? Jag log artigt. Pappa
var ärligt talat rätt långt från superhjälte-looken. Superhjältar har alltid så
perfekt glansigt bakåtkammat hår. Pappas ser mer ut som ett fågelbo. Ett
fågelbo byggt av en ganska slarvig fågel. Plus att han har tappat massa hår också
och er typ halvflintis. (S. 121)

Es fühlte sich, ehrlich gesagt, ziemlich peinlich an, mit ihm durch die Stadt zu
laufen, wenn er diese Klamotten anhatte. Papa sah selbst etwas unentspannt aus.
Wir gingen in ein Geschäft, und der Verkäufer versuchte mit mir zu scherzen,
indem er sagte, Papa sehe aus wie ein Superheld, der den Mantel verloren hat.
Glaubte er, dass ich fünf war, oder was? Ich lachte artig. Papa war, ehrlich ge-
sagt, weit entfernt vom Superhelden-Look. Superhelden haben immer so per-
fekt glänzendes, zurückgekämmtes Haar. Papas sieht mehr wie ein Vogelnest
aus. Ein Vogelnest, gebaut von einem ziemlich schlampigen Vogel. Außerdem
hat er auch viel Haar verloren und ist der Typ Halbglatze.

Måns’ Vater ist nicht nur alles andere als ein Superheld, er ist auch nicht
gerade ein sehr maskuliner Mann. Ausgerechnet er kann es nicht fassen,
dass seine kleine Tochter ein Junge sein will. Die Vermutung liegt nahe,
dass er die Geschlechtsidentität seines Kindes nicht akzeptieren kann, weil
er selbst mit seiner Männlichkeit kämpft. Allerdings macht er einen Lern-
prozess durch, gewinnt langsam Verständnis für seinen Sohn und wächst

Joachim Grage

80

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


sogar in die Rolle eines Superhelden hinein, zumindest in die eines Pro-
minenten, als er seine Reise nach Paris fortsetzt. Bereits in der Fußgänger-
zone von Kopenhagen kollidiert er mit einem Gemüsestand. Die Bilder
seines Crashs verbreiten sich rasant im Internet und gehen um die Welt:

Pappa har suttit med i flera tv-program, helt gipsad och inpackad i bandage och
pratat marror om hur viktigt det är att vi ändrar vårt sätt att leva nu och att
politikerna måste fatta det här och vanligt folk också. Att de måste göra detta för
sina barn. Han är beredd att göra det för sin son, säger han.
För mig. Sin son. (S. 141)

Papa hat in mehreren Fernsehsendungen gesessen, ganz eingegipst und in Ban-
dagen eingewickelt, und hat viel erzählt, wie wichtig es ist, dass wir unsere Art
zu leben jetzt ändern und dass die Politiker das hier begreifen müssen und die
normalen Leute auch. Dass sie es für ihre Kinder tun müssen. Er ist bereit, es für
seinen Sohn zu tun, sagt er.
Für mich. Seinen Sohn.

Damit bringt der Vater Måns dieselbe Akzeptanz entgegen, wie es Mikkel
getan hat, als er in ihm seinen Bruder gesehen hat. Am Ende renkt sich
auch diese Freundschaft wieder ein. Im Spätherbst fährt Måns noch ein-
mal mit seiner Mutter nach Malmö, besucht Mikkel und liest ihm einen
Brief vor, in dem er ihm seine Lage erklärt. Mikkel ist tief gerührt, und
auch er sieht ein, dass er sich geirrt hat:

– Förlat för … för ja, du vet. Jag kände mig bara så himla … dum. Liksom …
lurad. Jag tyckte att du … att du ljög. Förlåt. […]
– Alltså … men vet du. Vet du vad som hade varit lögn på riktigt? Det hade varit
att säga att jag är tjej. (S. 135 f.)

»Entschuldigung für … für, na, du weißt schon. Ich fühlte mich nur so wahn-
sinnig … dumm. So … beschummelt. Ich dachte, dass du … dass du gelogen
hast. Entschuldigung.« […]
»Also … aber weißt du. Weißt du, was richtig gelogen gewesen wäre? Wenn ich
gesagt hätte, dass ich ein Mädchen bin.«

Wahrheit oder Pflicht?

Die Irrtümer, die in den beiden Texten inszeniert werden, wenn es um die
Frage nach dem wahren Geschlecht geht, zeigen die Ambivalenz des
Wahrheitsbegriffs auf: Täuscht Måns seinen Freund, wenn er ihm nicht
erzählt, dass er den Körper eines Mädchens hat? Belügt Janne Krille, wenn
er ihm verheimlicht, dass er als Zirkusartistin auftreten muss und als Mäd-
chen missbraucht wird? Hat uns der Ich-Erzähler in Brorsan är kung! hin-

Richtige Jungs?

81

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ters Licht geführt, wenn er uns erst auf Seite 60 in sein Geheimnis ein-
weiht, obwohl dies doch sein Leben bestimmt? Ist nicht das wahre Ge-
schlecht das, in dem sich die Kinder wohl oder auch sicher fühlen?
Warum erwarten die Figuren, aber auch wir Leser*innen, dass wir über
Abweichungen von der Norm aufgeklärt werden? Warum müssen sich die
Figuren bekennen oder rechtfertigen, wenn sie sich über die Geschlechts-
zuordnung ihrer Umwelt und ihren Körper hinwegsetzen und sich ein ei-
genes Geschlecht wählen? Und warum begnügen sich die anderen Figuren
und die Leser*innen nicht mit dem Augenschein, mit dem, was ihnen die
Figuren zeigen wollen?

Die Fragen klingen suggestiv, tatsächlich lassen sie sich aber nicht so
eindeutig beantworten, wie es scheint. Für Peter Pohls Figur Krille ist das
Aufdecken der Wahrheit ein Blick in den Abgrund, für mich als Leser von
Jenny Jägerfelds Kinderbuch ein Moment der Befreiung, nicht weil ich
mich nach dem Geständnis als eingeweiht fühle, sondern weil die Autorin
ihrer Figur zugestanden hat, 60 Seiten lang nicht als Transkind wahrge-
nommen zu werden, sondern als ein ganz normaler Junge, oder eben als
ein Junge, der genauso unnormal ist wie alle anderen. Auch in Jägerfelds
Jugendroman Jag är ju så jävla easy going19 (dt. eigentlich ›Ich bin ja so ver-
dammt easy going‹) erfahren wir erst sehr spät und ganz beiläufig, dass die
Ich-Erzählerin lesbisch ist. Und auch hier liegt das Befreiende darin, dass
dies nicht weiter problematisiert wird. Es spielt überhaupt keine Rolle,
welches Geschlecht die geliebte Person hat, Hauptsache es kribbelt im
Bauch. Von dieser Unaufgeregtheit und Entspanntheit im Geschlechter-
diskurs war schon zu Beginn dieses Beitrags die Rede. In ihrer Autobiogra-
fie ließ Königin Christina ihren Vater Gustav II. Adolf ganz gelassen re-
agieren, als sich die Geburt eines männlichen Thronfolgers als Irrtum he-
rausstellte: Er sagte so etwas wie »Gott sei Dank!«

19 Jenny Jägerfeld, Jag är ju så jävla easy going, Stockholm 2013. Deutsche Ausgabe: dies.,
Easy going, übers. von Birgitta Kicherer, München 2016.

Joachim Grage

82

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Joachim Schiedermair

Von ersten und letzten Dingen – Säkularisierung, Peripetie und Irrtum
bei Torgny Lindgren und Sigmund Freud

Der folgende Beitrag versucht, den Themenkomplex ›Irrtum‹ mit dem
Themenkomplex ›Säkularisierung‹ zu verknüpfen und mit der Frage, wie
er von literarischen Texten geformt wurde. ›Säkularisierung‹ bezeichnet
gemeinhin den Übergang von einer sakral zu einer säkular legitimierten
Gesellschaft. Das Konzept besaß zwischen 1900 und 2000 eine schier un-
angreifbare Plausibilität für die Selbstdeutung europäischer Gesellschaf-
ten.1 Mein Ausgangspunkt ist die Beobachtung, dass diese Evidenz in den
letzten 15 Jahren sowohl in der wissenschaftlichen als auch der öffentli-
chen Diskussion geschwunden ist – nicht zuletzt durch den erstarkenden
fundamentalistischen Islam und die Ursachen und Konsequenzen der
jüngsten Migrationsprozesse.

Zu einem literaturwissenschaftlichen Untersuchungsobjekt wird Säku-
larisierung in dem Moment, da man in ihr nicht einen unabwendbaren
historischen Prozess sieht, sondern erkennt, dass es sich um ein spezifi-
sches Narrativ mit einer spezifischen historischen Laufzeit handelt. Als
Narrativ bezeichne ich ein kulturell etabliertes Erzählmuster, das es er-
laubt, verschiedene Einzelelemente zu einem gemeinsamen narrativen
Sinn zu ordnen, also als ein abstraktes Schema, das in unzähligen indivi-
duellen Einzelgeschichten aktualisiert werden kann.2 Indem diese Erzäh-
lungen das abstrakte Schema des Narrativs konkretisierend wiederholen,
stärken sie dessen Plausibilität; die gewonnene Plausibilität auf der über-
geordneten abstrakten Ebene wiederum motiviert die Produktion neuer
konkreter Erzählungen.

Ich folge weiterhin der Überzeugung, dass dieses Narrativ nicht erst
durch die Klassiker der Soziologie, durch Durkheim, Tönnies, Weber,
Simmel, ›erfunden‹ wurde, sondern dass deren wissenschaftlicher Theorie-
arbeit eine Etablierungsphase des Narrativs vorausgeht, dass das, was Säku-

1 Vgl. Manuel Borutta, Genealogie der Säkularisierungstheorie. Zur Historisierung einer
großen Erzählung der Moderne, in: Geschichte und Gesellschaft 36 (2010), S. 347–376.

2 Siehe z.B. Albrecht Koschorke, ›Säkularisierung‹ und ›Wiederkehr der Religion‹. Zu zwei
Narrativen der europäischen Moderne, in: Moderne und Religion. Kontroversen um Mo-
dernität und Säkularisierung, hg. von Ulrich Willems u.a., Bielefeld 2013, S. 237–260.

83

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


larisierung meint, in vielen Einzelerzählungen geformt, geschliffen und
erprobt wurde, bis das Narrativ seine standardisierte Fassung gefunden
hat. Entsprechend gehe ich davon aus, dass auch die aktuelle Krise am bes-
ten in Einzelerzählungen zu analysieren ist, die erneut und unter verän-
derten Bedingungen die Plausibilität des Narrativs verhandeln, an seinem
Umbau oder eventuell seiner Auflösung beteiligt sind. Die Jahrzehnte um
1900 und 2000 sind damit als Rahmen gesetzt.

Im Folgenden möchte ich an zwei Beispielen, die genau aus diesen bei-
den Zeitabschnitten stammen, zeigen, dass das Konzept ›Irrtum‹ in diesen
beiden Phasen als möglicher Einfallswinkel dienen kann. Oder vielleicht
auch anders herum: Dass das Konzept ›Säkularisierung‹ als möglicher Ein-
fallswinkel für die Verhandlung von literarischen Irrtümern dienen kann.

Torgny Lindgren: Norrlands Akvavit (2007)

»Tillge mig mina villfarelser!«3 (Vergib mir meine Irrtümer!) – Säkularisierung als
Buße

In seinem 2007 erschienenen Roman Norrlands Akvavit erzählt Torgny
Lindgren in dem für ihn typischen gleichzeitig humoristisch-ironischen
und melancholisch-resignierten Ton, »den muntra berättelsen om avkrist-
ningen och avfolkningen av inlandet«4 (die muntere Erzählung von der
Entchristlichung und Entvölkerung des Binnenlandes). Sein Protagonist
Olof Helmersson war in seinen jungen Jahren der letzte erfolgreiche
Erweckungsprediger in Västerbotten: »Mellan nittonhundraförtisju och
nittonhundrafemtifem omvände jag fyrahundrasexton själar i de här trak-
terna. Några av dem två gånger« (S. 24; Zwischen Neunzehnhundertsie-
benundvierzig und Neunzehnhundertfünfundünfzig bekehrte ich vier-
hundertsechzehn Seelen in diesen Gegenden. Einige von ihnen zweimal),
wie er selbst berichtet. Und er wird ergänzt: »Och det var du [= Olof] som
införde tandborstningen här i landet« (S. 24; Und du [= Olof] warst es, der
das Zähneputzen hier im Land einführte). Doch dann verschwindet er
1959, lässt seine Gemeinde zurück und wird Pfleger in einem psychiatri-
schen Krankenhaus in Umeå. Erst nach fast fünf Jahrzehnten, im Alter

1.

3 Torgny Lindgren, Norrlands Akvavit, Stockholm 2007, S. 39. Die Seitenzahlen der Zitate
aus dem Roman werden von nun an im fortlaufenden Text in Klammern direkt hinter
dem Zitat nachgewiesen. Die Übersetzungen der Zitate stammen von mir.

4 Ebd., aus dem Klappentext.

Joachim Schiedermair

84

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


von 84 Jahren, kehrt er an seine frühere Wirkungsstätte zurück, um einen
Irrtum zu berichtigen, und hier setzt der Roman ein. Olof Helmersson
kommt noch einmal als Erweckungsprediger, doch diesmal will er seine
früheren Schäfchen von den Irrtümern des Glaubens zurückbekehren. Er
befindet sich auf »den avslutande missionsresan« (S. 39; der abschließen-
den Missionsreise) und verkündet nun die Botschaft des Gottesleugners:

Det finns ingen Gud. [...] Frälsningen är en sjuklig känslostorm, ingenting
annat. [...] Det finns inte något himmelskt Jerusalem, inga gator av guld, ingen
pärleport, inga änglar eller serafer, inget Helvete, ingen försoning eller nåd,
ingen tvagning i Gudslammets heliga blod. (S. 38)

Es gibt keinen Gott. [...] Die Erlösung ist ein krankhafter Gefühlssturm, nichts
anderes. [...] Es gibt kein himmlisches Jerusalem, keine Straßen von Gold, kein
Perlentor, keine Engel oder Serafim, keine Hölle, keine Versöhnung oder Gna-
de, keine Waschung im heiligen Blut des Gotteslammes.

Stattdessen: »Människans lidande är utan gräns, och ingen bryr sig.
Kärleken finns inte, vi bara fortplantar oss [... A]llt liv är meningslöst! [...]
Det är slumpen som styr universum« (S. 54; Das Leiden des Menschen ist
ohne Grenze, und niemand schert sich. Die Liebe gibt es nicht, wir
pflanzen uns nur fort [... A]lles Leben ist bedeutungslos! [...] Es ist der
Zufall, der das Universum lenkt). Doch als Olof Helmersson auf seinem
neuen/alten Missionsfeld ankommt, muss er feststellen, dass seine
Bemühungen umsonst sind: Fast alle der 416 Bekehrten sind mittlerweile
gestorben und die wenigen, die noch leben, sind längst nicht mehr die
Frommen, die sie einmal waren. Es ist auch niemand nachgekommen,
den man bekehren könnte – ganz egal zu welchem Evangelium. Der
einzige Erwerbszweig, der ein Auskommen auf dem Land noch möglich
macht, ist die mobile Pflege der Alten und Sterbenden. Seine frühere
Gemeinde zählt nunmehr nur zwei Gläubige.5
Der Roman erzählt also ganz offensichtlich eine Geschichte vielfältiger
und gestaffelter Irrtümer. Da sind zum einen die frommen Metaphern
›omvändelse‹/›Bekehrung‹ und ›väckelse‹/›Erweckung‹, die beide der Logik

5 Gerda, die seit Jahren auf dem Sterbebett liegt, doch mit dem Ableben wartet, bis Olof
Helmersson zurückkehrt und ihr noch ausstehende Glaubensfragen beantwortet; und
Marita, seine Tochter, von deren Existenz er nichts wusste, weil sie erst nach seiner
Abreise nach Umeå geboren wurde. Die Gemeinde löst sich auf, als Gerda endlich zu
ihrem Erlöser eingeht und sich Marita mit dem Geld, das Gerda der Gemeinde vererbt
hat, in den Süden Schwedens absetzt mit folgendem dezidiertem Ziel: »Jag ska kasta mig
ut i synden. Och bli avfälling« (S. 221; Ich werde mich hinaus in die Sünde werfen. Und
abtrünnig werden).

Von ersten und letzten Dingen

85

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


der Aufdeckung eines Irrtums folgen: In der Bekehrung erkennt der
Proselyt den Weg, auf dem er bisher gegangen ist, als falsch und geht
zurück zu seinem Ausgangspunkt. Noch radikaler konzipiert die
Metapher ›Erweckung‹ den Irrtum. Hier ist die gesamte Welt des
Unerlösten der Traum eines Schlafenden. Erst mit der Erweckung tritt der
Proselyt in die Wirklichkeit ein. Spiegelbildlich ist natürlich auch Olof
Helmerssons Feldzug gegen das Christentum die Geschichte einer
Umkehr. Religion ist nun der große Irrtum, dem er selbst erlegen ist und
gegen den er jetzt zu Felde zieht. Er korrigiert die Korrektur eines Irrtums.
Olof Helmersson irrt sich aber auch im Hinblick auf die Relevanz seiner
neuen Aufgabe. Denn in seiner Wohnung in Umeå kann er sich nicht
vorstellen, dass sein früheres Missionsfeld bereits dechristianisiert ist und
dass diese Entchristlichung sich in einem leisen und schleichenden
Prozess ganz ohne Wahrheitspathos ereignet hat.
Aus der Zusammenfassung der Handlung sollte schon deutlich geworden
sein, dass Lindgren sich zwei der umfassendsten und wirkmächtigsten
europäischen Irrtumsnarrative vorgenommen hat, sie in ein literarisches
Spiel einfügt und in diesem Spiel ins Leere laufen lässt: Zum einen das
jüdisch-christliche Narrativ vom Fall des Menschen, der nach seiner
Vertreibung aus dem Paradies »wie Schafe in die Irre« (Jesaja 53,6) geht,
bis er – Peripetie der Geschichte! – durch ein Eingreifen Gottes von den
Folgen seines Lapsus gerettet wird. Zum anderen das Narrativ, das um
1920 in den soziologischen Modernisierungstheorien Durkheims, Webers
oder Simmels seine standardisierte Form gefunden hat und das den
Beginn der Moderne wie die Korrektur eines globalen Irrtums inszeniert:
Ich meine das bereits genannte Säkularisierungsnarrativ, das Welt-
geschichte als zwangsläufig ablaufende Umstellung von einer sakralen zu
einer säkularen Legitimation von Gesellschaft erzählt; Vernunft und
Naturwissenschaften haben Religion als Irrtum entlarvt und ihre
Funktion als Welterklärungsinstanz übernommen. Beide Narrative
erklären den Irrtum und seine Überwindung zur Peripetie der Geschichte,
einmal als personales Ereignis, einmal als langsame soziale Evolution. Vor
dem Horizont dieser beiden großen Erzählungen umschreibt Norrlands
Akvavit das Konzept des Irrtums – und das im doppelten Sinn von
›umschreiben‹: der Roman nähert sich ihnen und greift entstellend in ihr
kognitives Skript ein.
Zur ersten Orientierung scheint es sinnvoll, von einer nicht zu
spezifischen Definition des Begriffs Irrtum auszugehen, an der ich dann
deutlich machen kann, an welchen Aspekten sich Torgny Lindgren

Joachim Schiedermair

86

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


abarbeitet. Für einen solchen Einstieg eignet sich der Blick in ein
philosophisches Lexikon. So werden in der Enzyklopädie Philosophie6 für
den Irrtum vor allem drei Aspekte genannt. Zum einen gehört die
Möglichkeit, sich zu irren, zur anthropologischen Grundbestimmung.
Zum zweiten ist der Irrtum durch Nachträglichkeit geprägt. So gilt für
den eigenen Irrtum, dass man ihn erst in dem Moment, in dem er
verschwunden ist, als Irrtum ansprechen kann. Und drittens schließlich
wird der Irrtum in seinem Bezug auf seine Referenz definiert: »Man
bezeichnet eine Aussage als I[rrtum] gdw. sie (i) falsch ist, aber (ii) von der
Person, die sie macht, für wahr gehalten wird. (Im Unterschied dazu
spricht man von einer Lüge, wenn die Person um die Falschheit ihrer
Aussage weiß.)«7

Irrtum ironisch

Außer dem zentralen Thema des Romans zeigen die einleitenden Zitate
aus Norrlands Akvavit noch etwas anderes. Zweifellos ist das wichtigste äs-
thetische Mittel, das Lindgren in seiner literarischen Umschreibung der
Irrtumsnarrative nutzt, die Ironie.8 Deshalb wird zuerst die ganz grundle-
gende Frage anzugehen sein, wie diese beiden zentralen Elemente, das
Thema Irrtum und seine ironische Behandlung, in Norrlands Akvavit zu-
sammenkommen.

Die Antwort kann man zunächst am Reißbrett entwerfen. Wie müsste
ein Ironiker mit dem Konzept Irrtum umgehen? Man kann damit anfan-
gen festzuhalten, dass Lindgrens Ironie natürlich nicht die Sprungtrope
der klassischen Rhetorik ist, in der das verbum proprium durch ein anderes
Wortgefüge ersetzt wird, das eine entgegengesetzte Semantik transpor-

6 Hans Jörg Sandkühler (Hg.), Enzyklopädie Philosophie, Bd. 2: I–P, Hamburg 2010, s.v.
Irrtum.

7 Ebd.
8 Magnus Nilsson hat eine umfangreiche Untersuchung zur Ironie bei Torgny Lindgren

vorgelegt, die allerdings eine konzeptuelle Schwäche hat. So differenziert er verschiedene
Arten der Ironie (das Ironische, verbale Ironie, dramatisierende Ironie, dramatische Iro-
nie, tragische Ironie, textuelle Ironie, Geschehensironie, existenzielle Ironie), ohne dass
der Mehrwert einer solchen Unterscheidung deutlich wird. – Magnus Nilsson, Mångty-
digheternas klarhet. Om ironier hos Torgny Lindgren från Skolbagateller till Hummel-
honung, Växjö 2004.

Von ersten und letzten Dingen

87

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


tiert.9 Bei Lindgren handelt es sich stattdessen um eine Form der Ironie als
Lebenshaltung, um eine existenzielle Ironie, die aus der Überzeugung er-
wächst, dass die Welt nicht nur vieldeutig ist, sondern »[k]anske egentli-
gen inte ens tolkningsbar«10 (vielleicht sogar überhaupt nicht deutbar),
wie Lindgren seine Position in einem Interview beschrieb, als er gerade an
Norrlands Akvavit arbeitete. Pragmatisch muss man diese Art der Ironie als
ein sprachliches Handeln beschreiben, nämlich als Akt des Abstandneh-
mens vom Gesagten, ohne das Gesagte zu verneinen, als die beständige
Verweigerung der Eindeutigkeit und Endgültigkeit einer Aussage.

Nun könnte man zunächst annehmen, dass der Irrtum das Grundmo-
dell des Ironikers sein müsste, weil er die Welt als grundlegend ambiva-
lent erlebt. Doch diese Annahme greift nicht weit genug. Denn das Kon-
zept Irrtum impliziert ja ein Wahr und Falsch; ein Irrtum ist laut des zu-
vor zitierten Lexikons eine Aussage oder Überzeugung, die von außen als
Fehl-Einschätzung wahrgenommen werden kann. Müsste der echte Ironi-
ker aber nicht gerade der epistemologischen Eindeutigkeit dieser Unter-
scheidung von wahr und falsch entgegenarbeiten? Wenn das stimmt, wäre
das Konzept Irrtum für den existenziellen Ironiker also der Irrtum
schlechthin. Doch dieser Satz impliziert auch, dass der Ironiker das Kon-
zept Irrtum nicht als Irrtum brandmarken kann; denn damit hätte er sich
wieder dem Rigorismus einer wahr/falsch-Unterscheidung unterworfen.
Wenn wir also am Reißbrett entwerfen, wie ein konsequenter Ironiker er-
zählerisch mit dem Irrtum umgehen müsste, dann kämen wir zu dem Er-
gebnis, dass er einen Irrtum erzählen würde, den er bekräftigt, indem er
ihn entwertet. Das heißt er würde eine Geschichte erzählen, die von der
Korrektur eines Irrtums handelt, und gleichzeitig den Glauben daran auf-
lösen, dass es sich bei der Korrektur um eine Korrektur handelt.

Tatsächlich geschieht genau dies, wenn Lindgren die zwei genannten
Irrtumsnarrative gegeneinander laufen lässt. Der fromme Irrtum, der die
Welt als Schöpfung, menschliche Liebe als Abbild göttlicher Liebe, Zeit
als Geschichte der Gnade, Auferstehung als Grund für Hoffnung und Höl-
le als Garant der Gerechtigkeit annimmt, der Irrtum also, den Olof Hel-

9 Diese Form der Ironie bringt zwar widersprüchliche semantische Bereiche in Verbin-
dung, ist in ihrer Intention aber auf Eindeutigkeit ausgerichtet: Der Sprecher möchte
etwas sagen und erwartet, dass seine Aussage vom Hörer eindeutig verstanden wird.

10 Lennart Göth, Nåden har ingen lag. Ett samtal med Torgny Lindgren, in: De tre
tornrummen. Samtal om skrivande och tro, hg. von Lennart Göth, Stockholm 2008,
S. 83–106, hier S. 102.

Joachim Schiedermair

88

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


mersson in seinen jungen Jahren verbreitete, wird von ihm aus denselben
Gründen widerrufen, die auch das klassische Säkularisierungsnarrativ
nennt. So behauptet Olof Helmersson, dass die modernen Naturwissen-
schaften jede Form des Übernatürlichen widerlegt hätten – »Jag har stude-
rat genetikens och fysikens lagar. Med all min tankeskärpa. Det är slum-
pen som styr universum« (S. 54; Ich habe die Gesetze der Genetik und der
Physik studiert. Mit all meiner Gedankenschärfe. Es ist der Zufall, der das
Universum lenkt). Da ist zum anderen das moderne Bewusstsein der His-
torizität und des Gewordenseins von Überzeugungen – so sei etwa die
Hölle ein Erbe, das durch viele Kulturen weitergegeben werde, »påhittad
av egyptierna för flera tusen år sedan, eller kanske av mesopotamierna«
(S. 164; von den Ägyptern vor vielen tausend Jahren erfunden, oder viel-
leicht von den Mesopotamiern). Da ist drittens und vor allem aber die
Überzeugung, dass Säkularisierung eine Angelegenheit des notwendigen
Geschichtsverlaufs sei – »den tid som de levde i, nutiden, hade varligen
men med nödvändighet fört honom [= Olof Helmersson] fram till för-
nekelsen. Vår tid [...] är en avsvärjandets och uppsägandets och ångerns
tid« (S. 133 f.; die Zeit, in der sie lebten, die Gegenwart, hatte ihn [= Olof
Helmersson] behutsam aber mit Notwendigkeit zum Leugnen geführt.
Unsere Zeit [...] ist eine Zeit des Abschwörens und der Verweigerung und
der Reue).

Olof Helmersson stellt Religion also auf der Grundlage des Säkularisie-
rungsnarrativs als Irrtum aus. Doch das Narrativ säkularer Aufklärung
wird selbst wiederum durch die fortgesetzte Wirksamkeit der frommen
Narration konterkariert. Dies zeigt sich durchgehend in Olof Helmerssons
absurder Sprache. Der erklärte Atheist spricht nach wie vor im gehobenen
Ton der Sprache Kanaans, wie Freikirchen und pietistische Gruppen
selbstkritisch-ironisch ihren Jargon nennen. Anders Tyrberg hat sehr über-
zeugend das Wirkungsmittel dieser Art von Ironie beschrieben: Lindgren
»ställer ett språk mot ett annat och [...] räknar med att läsaren skall behärs-
ka båda men undra om språken och texterna är förenliga« (plaziert eine
Sprache gegen eine andere und [...] rechnet damit, dass der*die Lesende
beide beherrscht, aber sich fragt, ob die Sprachen und Texte vereinbar
sind).11

11 Anders Tyrberg, Rez. Magnus Nilsson. Mångtydigheternas klarhet, in: Samlaren 126
(2005), S. 382–388, hier S. 382.

Von ersten und letzten Dingen

89

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Von den ersten Dingen

Die ironische Unterminierung der säkularen Irrtumsgeschichte wird in
Norrlands Akvavit aber noch viel grundsätzlicher betrieben. An einem der
Nebenschauplätze des Romans wird dies besonders nachvollziehbar; denn
dort wird die Handlung komplett mit einem religiösen Text unterlegt, der
die Logik der Szene vorgibt. Im Winter steht der Hof, der Linuses genannt
wird, leer; im Sommer lebt dort die Erbin Kristina Lundmark und bringt
aus Südschweden ihren Geliebten mit – ›stockholmaren‹ wird er nur ge-
nannt. Unter Kristinas Pflege entwickelt der Gemüsegarten des Hofs eine
wundersame Fruchtbarkeit, frisch Gesätes entwickelt im Laufe eines Vor-
mittags fingerlange Triebe, innerhalb einer Woche blühen die voll ent-
wickelten Tomatenstauden. Die intertextuelle Vorlage liegt auf der Hand
und Olof Helmersson spricht sie aus: »Två unga, älskande människor som
lever i frid med varandra och odlar jorden, sade han, det är som en bild av
paradiset« (S. 120 f.; Zwei junge, liebende Menschen, die in Frieden mit-
einander leben und die Erde bebauen, sagte er, das ist wie ein Bild des Pa-
radieses). Diesen expliziten Hinweis gilt es ernst zu nehmen und ihn in
seine weniger offensichtlichen Verzweigungen weiterzuverfolgen. Als
Olof das Paar das erste Mal trifft, stellt er sich wie überall als der Erwe-
ckungsprediger vor, der die gesamte Gegend bekehrt hat, der nun aber al-
le zum Atheismus erlösen will. Doch die beiden müssen zugeben, dass die
Wörter ›Erweckung‹, ›Umkehr‹, ›Erlösung‹ ihnen nichts sagen. Der Stock-
holmer fasst das Gespräch passend zusammen: »Du måste först väcka och
frälsa oss innan du kan avfrälsa oss« (S. 76; Du musst uns erst erwecken
und erlösen, ehe du uns ent-erlösen kannst). Nun könnte man behaupten,
dass Kristina und ihr Geliebter Beispiele für die im Süden bereits abge-
schlossene Säkularisierung sind, doch Olof setzt die Lesenden auf eine an-
dere Spur; die beiden jungen Menschen befänden sich im Zustand der
Unschuld und der Unwissenheit: »Ett tillstånd där Gud varken fanns eller
inte fanns. Och det var i grunden detsamma som Nådens tillstånd« (S. 76;
Ein Zustand, wo Gott weder existierte noch nicht existierte. Und das war
im Grunde dasselbe wie der Zustand der Gnade); d.h. sie leben außerhalb
aller Irrtumsnarrative. Die Geschichte, der Fall in den Irrtum, den beide
Irrtumsnarrative voraussetzen, hat für die beiden noch nicht begonnen.
Deshalb kann es auch nicht die Wege aus dem Irrtum geben, keine Wen-
de der Bekehrung und keine Evolution der Säkularisierung. Doch dann
schließt Lindgren eine zweite biblische Geschichte an die Paradiesge-
schichte an, und zwar die des ersten Mordes. Kain erschlägt Abel, weil

Joachim Schiedermair

90

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Gott sein Opfer verschmäht, aber Abels Opfer annimmt; mit anderen
Worten: Kain zürnt gegen Abel, weil er von der engen Gemeinschaft zwi-
schen Gott und Abel ausgeschlossen ist. Wichtige Pointe: Kain wird zwar
nach dem Mord von Gott verbannt, aber Gott schützt ihn auch vor der
Möglichkeit des Vergeltungsmordes: »Und der Herr macht ein Zeichen an
Kain, daß ihn niemand erschlüge, der ihn fände« (1. Mose 4, 15), denn das
Zeichen droht demjenigen die Rache Gottes an, der Kain erschlägt. Es
handelt sich also um ein Zeichen der Zugehörigkeit, das Kain hier erhält,
womit das Ende der biblischen Geschichte den Ausgangspunkt des Mor-
des, die Exklusion, nochmals aufnimmt und für nichtig erklärt. In der al-
legorischen Lesart der christlichen Tradition ging man sogar so weit, das
Zeichen an Kain als Kreuz zu interpretieren, das die versöhnende Wir-
kung des Opfertods Christi vorwegnimmt.12 Kain war verurteilt und be-
gnadigt in einem.

Wie ist dieser Prätext nun in Norrlands Akvavit umgesetzt? Lindgren
verknüpft den ersten Mord mit der Paradiesgeschichte enger, als dies der
biblische Prätext tut. Er kürzt die Episode mit der Schlange und dem Ge-
nuss der verbotenen Frucht und erhebt damit Abels Ermordung zur ersten
Sünde, die die Vertreibung aus dem Paradies einleitet. Denn die paradiesi-
schen Zustände auf Linuses Hof enden damit, dass der Stockholmer Kris-
tina in einem Anfall von Raserei im Garten umbringt. Wie bei Kain wird
auch im Fall des Stockholmers als Grund für den Mord der soziale
Ausschluss aus der Gemeinschaft angegeben – hier aus der Gemeinschaft
Västerbottens: Kristina wird nicht müde, ihrem Partner gegenüber die ei-
gene Verwurzelung in der Gegend herauszustreichen und so einen Ab-
stand zwischen ›dem da‹ und ›uns‹ aus Västerbotten zu markieren: »Med
sitt groteska uppförstorade, utdragna och aningen nasala Vi uteslöt hon
honom ur alla tänkbara gemenskaper, hon utpekade honom som utom-
stående« (S. 158; Mit ihrem grotesk vergrößerten, gezogenen und ein we-
nig nasalen Wir schloss sie ihn aus allen denkbaren Gemeinschaften aus,
sie wies ihn immer wieder als Außenstehenden aus), so zumindest plausi-
bilisiert der Stockholmer seinen Rasereianfall nachträglich.13 Der ständig
in Erinnerung gerufene Ausschluss aus dem Vi/Wir wiederholt den

12 Siehe etwa: Stefan Felber, Wilhelm Vischer als Ausleger der Heiligen Schrift. Eine Un-
tersuchung zum Christuszeugnis des Alten Testaments, Göttingen 1999, S. 156.

13 Hervorhebung im Original. Schon dass Kristina ihn nicht mit seinem Namen, sondern
nur mit seiner – fremden – Herkunft benennt, ist eindeutiges Zeichen seiner Exklusion.

Von ersten und letzten Dingen

91

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Ausschluss Kains aus der Gemeinschaft zwischen Gott und Abel. Doch
nun passiert das Wunderbare:

Zum Zeitpunkt des Mordes war der Stockholmer nackt. Doch nach-
dem er die Ambulanz telefonisch über den Mord informiert hatte, kleidet
er sich an. Auch hier eine Parallele zur Vertreibung aus dem Paradies:
Nach dem Fall schämen sich Adam und Eva ihrer Nacktheit, sodass sie
Gott in Lammfelle hüllt. Wichtig ist nun aber eine Formulierung, die der
Stockholmer benutzt, als er den gesamten Hergang Olof Helmersson be-
richtet: »Sedan hade han klätt på sig, han ville givetvis inte vara naken när
ambulansen kom. // Det är ofint, sade han, att visa sig naken för främlin-
gar. Så att säga offentligen. Det har vi aldrig gjort« (S. 160; Dann hatte er
sich angezogen, er wollte ja nicht nackt sein, wenn die Ambulanz kam. //
Das ist unfein, sagte er, sich nackt vor Femden zu zeige. Öffentlich sozusa-
gen. Das haben wir nie gemacht.«)14 Mit dem Sündenfall erlebt sich der
Stockholmer plötzlich als Teil der Gemeinschaft Västerbottens, die von
sich sagen kann: »Det har vi aldrig gjort« (Das haben wir nie gemacht).15

Plötzlich erscheinen auch seine Hände groß und grob, »nästan som om de
varit från trakten och inte söderifrån« (S. 161; fast wie wenn sie hier aus
der Gegend stammten und nicht aus dem Süden). Nun gehört er zum
Wir, die Exklusion ist im Moment der Erkenntnis der Schuld aufgehoben,
womit auch die Pointe der Kainsgeschichte wiederholt wird.

Man kann bei der Lektüre dieser Passage in Norrlands Akvavit noch
einen Schritt weitergehen. Lindgren nimmt nämlich nicht nur die kon-
krete alttestamentliche Erzählung von Paradies und erstem Mord auf, son-
dern auch Aspekte der christlichen Anthropologie des Sündenfalls,16 einer
Tradition vor allem der Westkirchen, die von Augustin über Anselm und
Luther reicht und besonders in den Erweckungsbewegungen Wirkung
entfaltete.17 Dieser Tradition zufolge stellt die Sünde eine Kränkung der
Ordnung der Welt dar, die sozusagen aus strukturellen Zwängen heraus

14 Meine Hervorhebung.
15 Meine Hervorhebung.
16 Siehe z.B. Stephen Greenblatt, Die Geschichte von Adam und Eva. Der mächtigste My-

thos der Menschheit, München 2018, S. 119–143.
17 Siehe Peter L. Berger, Erlösender Glaube? Fragen an das Christentum, Berlin/New York

2006, S. 104–106. Neben den Erweckungsbewegungen Västerbottens ist Lindgren be-
sonders gut mit Augustin bekannt, was besonders im Roman Skrämmer dig minuten
(1981) deutlich wird. Dort kommt eine Figur vor, die zunächst Genetik studiert hat,
dann Pfarrer werden will. Doch da erkennt er, wie Lindgren in einem Interview mit
Lennart Göth zusammenfasst, »att den augustinska determinismen stämmer exakt över-
ens med den determinism som har fått sig till livs [...] genom genetiken« (dass der au-

Joachim Schiedermair

92

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


eine Strafe nach sich zieht; diese Strafe muss man deshalb eher als kausale
Folge denn als Eingreifen einer beleidigten Macht verstehen. Die Hölle
wäre damit nicht eine Einrichtung wie ein Gefängnis, in dem der Delin-
quent von der Ordnungsmacht festgehalten wird, sondern ein Ort, der ein
quasi ökologisches Ungleichgewicht wieder ins Lot bringt. Der Opfertod
Christi, also eines Unschuldigen, erfüllt den Ausgleich, sodass diejenigen,
die das Ungleichgewicht verschuldet haben, von der Folge ihres Handelns
befreit werden.

Dieser strukturelle Zusammenhang macht plausibel, warum der Stock-
holmer, der zuvor noch das Konzept der Erlösung nicht kannte und in
einem Zustand lebte, »där Gud varken fanns eller inte fanns« (S. 76; weder
existierte noch nicht existierte), unmittelbar nach dem Mord das Konzept
der Hölle kennt und den ehemaligen Pastor fragt, ob er nun wohl dorthin
komme. Der Atheist Helmersson betont natürlich, dass es keinen solchen
Ort gebe, aber er fügt auch hinzu, dass er sich sehr wohl eine Hölle wün-
schen würde, wenn statt Kristina seine Tochter erschlagen im Gras läge.
Die Vorstellungswelt, der zufolge Schuld durch einen Ausgleich gesühnt
werden muss, ist also in beiden Figuren wirksam. Während des Gesprächs
über die Hölle als Bild gewordenes Begehren nach ausgleichender Gerech-
tigkeit essen die beiden Brot, das Kristina gebacken hat. Damit ist natür-
lich das Abendmahl aufgerufen, wodurch wiederum Kristinas Name als
Ableitung von Christus aktualisiert wird. Das Abendmahl aber ist gerade
die Geschichte, in der (nicht im biblischen Text, aber in der Deutung der
Westkirche) der Sündenfall zur Voraussetzung für die Etablierung einer
neuen Gemeinschaft mit Gott wird, weshalb die Tradition auch von felix
culpa, von der glücklichen Schuld, spricht. Und so wird der Mord an Kris-
tina paradoxerweise zum Ausgangspunkt der Aufnahme des Stockholmers
in die Gemeinschaft Västerbottens, wie der Justizmord an Christus para-
doxerweise die Gemeinschaft mit Gott etabliert und wie der Mord an Abel
paradoxerweise Kain neu unter den Schutz Gottes stellt. Als Olof Hel-
mersson Kristinas Brot isst, beschreibt er den Geschmack so: »Sötma och
sälta och bitterhet, allt blandat på det mest förvirrande sätt« (S. 162; Süße

gustinische Determinismus genau mit dem Determinismus übereinstimmt, der [...]
durch die Genetik in die Welt gekommen ist). Siehe Lennart Göth, Nåden har ingen
lag, S. 98. Auch Krystof Bak nutzt Lindgrens Bekanntschaft mit Augustins Schriften,
wenn er Parallelen zwischen Augustins und Lindgrens Gedächtnismodellen herausar-
beitet. Siehe Krzysztof Bak, Vad döljer sig i Västerbottens mage? Om Augustinus och
Torgny Lindgrens Minnen, in: Samlaren 135 (2014), S. 5–50.

Von ersten und letzten Dingen

93

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


und Salzigkeit und Bitterkeit, alles gemischt auf die verwirrendste Weise).
Und tatsächlich ist die Volte, die Sünde als sozialisierende Kraft zu verste-
hen, eine Denkfigur, in der sich Süße und Bitterkeit in höchst verwirren-
der Weise mischen.

Wenn ich versucht habe, den intertextuellen Echoraum wenigstens
grob auszuloten, der sich hinter der Episode mit Kristinas Ermordung öff-
net, dann ging es mir darum, an einem Beispiel zu zeigen, dass das religiö-
se Irrtumsmuster, also die Geschichten von Umkehr, Erweckung und Er-
lösung, seine Wirksamkeit für die Struktur der fiktiven Welt und für die
Plausibilität der Figuren nicht verloren hat, obwohl das Narrativ vom Irr-
tum bereits auf seine säkulare Variante umgestellt ist. Der von Aby War-
burg und Walter Benjamin geprägte Begriff des ›Nachlebens‹ ist hier viel-
leicht angebracht. Vor allem Sigrid Weigel mit Martin Treml und David
Weidner haben versucht, ihn gerade für die Beschreibung religiöser Pro-
duktivität im säkularen Zusammenhang zu nutzen.18 Durch das Nachle-
ben des christlichen und spezifisch pietistischen Narrativs unter der Ober-
fläche des säkularistischen ist das zuvor am Reißbrett entworfene Modell
einer ironischen Desavouierung des Konzeptes ›Irrtum‹ eingelöst. Lind-
gren erzählt eine Geschichte, die von der Korrektur eines Irrtums handelt,
und untergräbt gleichzeitig das Vertrauen, dass es sich bei der Korrektur
um eine Korrektur handelt.

Der größte Irrtum in Norrlands Akvavit

In Jean Amérys Aufsatz Atheismus ohne Provokation aus dem Jahr 1968 fin-
det sich ein Satz, der auch die Grundhaltung beschreiben könnte, die hin-
ter der heiteren Resignation von Torgny Lindgrens Roman steht. Améry
schreibt: »Der aggressive Atheismus kann unbesorgt abdanken, da der
Glaube schon abgedankt hat.«19 Doch die Heiterkeit, mit der Lindgren

18 Siehe etwa Sigrid Weigel, Vom Nachleben der Religion in der Moderne, in: Dies., Lite-
ratur als Voraussetzung der Kulturgeschichte. Schauplätze von Shakespeare bis Benja-
min, München 2004, S. 109–145; Nachleben der Religionen. Kulturwissenschaftliche
Untersuchungen zur Dialektik der Säkularisierung, hg. von Martin Treml und David
Weidner, München 2007; Martin Treml und David Weidner, ›Nachleben‹ in den Kul-
turwissenschaften – Gegenstand und Methode, in: Trajekte Extra. 10 Jahre ZfL, hg. von
Sigrid Weigel und dem Zentrum für Literatur- und Kulturforschung, Berlin 2006,
S. 13–16.

19 Jean Améry, Atheismus ohne Provokation, in: Ders., Aufsätze zur Philosophie (= Werke
Bd. 6), Stuttgart 2004, S. 469–482, hier S. 475.

Joachim Schiedermair

94

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


das Verschwinden der Religion behandelt, gehört in eine Welt, die end-
gültig verloren ist. »Die Geschichte ist einen anderen Weg gegangen, reli-
gionsimaginierte Konflikte bestimmen das Weltgeschehen.«20 Man kann
sich über den Roman nur wundern, wenn man bedenkt, dass Norrlands
Akvavit 2007 erschienen ist, sechs Jahre nach 9/11, zu einem Moment also,
in dem Religion in seiner unerträglichsten Fassung den zeitpolitischen
Diskurs zurückerobert. Und auch der Dekonstruktion des Wahrheitsbe-
griffs, an der der Roman arbeitet, wird man sich heute weniger bereitwil-
lig hingeben, in Zeiten, in denen man gerne von fake news spricht oder
Medienexperten die Authentizität von Videomaterial infrage stellen. Der
größte Irrtum in Norrlands Akvavit ist offensichtlich die Überzeugung,
dass das Verschwinden der Religion und der Wahrheit eine leise Angele-
genheit wird, die kurz bevorsteht, und die man deshalb ironisch behan-
deln kann.

Sigmund Freud: Zur Psychopathologie des Alltagslebens (1901)

Freuds Erzählungsgenerator

Dem Irrtum wird in Norrlands Akvavit also der Stachel gezogen, weil der
ironische Ton ihn zwar als Gegenstand einer Erzählung behandelt, aber
seine Referenz auf Wahrheit nicht mehr ernst nimmt. Wenn wir mit die-
sem Ergebnis zurückblicken auf die Ausgangsdefinition des Irrtums, dann
wird die Abgrenzung zur Lüge unbrauchbar.21 »Die Behauptung von a bei
gleichzeitigem Meinen, daß a falsch ist, heißt nicht ›I[rrtum]‹, sondern
›Lüge‹«, definiert die Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie.22

Wird der Irrtum als Kategorie prekär, dann gilt dies auch für die Lüge,
wenn beide über die Referenz definiert sind.
Ein anderer, sehr viel einflussreicherer Erzähler als Lindgren hat ähnliche
Schwierigkeiten mit dem Lügen. So überlegt Sigmund Freud, dass es viel-

2.

20 Magnus Striet, In der Gottesschleife. Von religiöser Sehnsucht in der Moderne, 2. Aufl.,
Freiburg i.Br. 2015, S. 12.

21 Um nicht falsch verstanden zu werden: Sie wird unbrauchbar aus der Perspektive des
Ironikers, nicht für eine grundsätzliche philosophische Modellierung des Begriffs Irr-
tum. Darüber haben weder ich noch Torgny Lindgren zu entscheiden. Aber eine Philo-
sophie des Irrtums sollte freilich wissen, was sie auf die Einwände der Ironiker (und –
wie im Folgenden zu sehen sein wird – der Freudianer) antwortet.

22 Jürgen Mittelstraß (Hg.), Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 2:
H–O, Stuttgart/Weimar 1995, s.v. Irrtum.

Von ersten und letzten Dingen

95

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


leicht »eine Folge meiner Beschäftigung mit der Psychoanalyse [ist], dass
ich kaum mehr lügen kann. So oft ich eine Entstellung versuche, unterlie-
ge ich einer Irrung oder anderen Fehlleistung, durch die sich meine Un-
aufrichtigkeit [...] verrät« (S. 285).23 Das Zitat findet sich in Freuds populä-
rer Studie Zur Psychopathologie des Alltagslebens (1901), in der er analysiert,
was im Unterbewusstsein passiert, wenn man etwas vergisst, wenn man
sich verspricht, verliest, verschreibt, vergreift, sich irrt, kurz: wenn man
ein Zeichen statt eines anderen, eigentlich gemeinten, setzt. Freud ist der
Überzeugung, dass es für jede dieser Fehlleistungen ein Motiv gibt, etwas,
das versteckt und verdrängt werden soll, weil es als Objekt der Unlust un-
erwünscht oder schambehaftet ist, das sich aber trotzdem in das Bewusst-
sein drängt, nur eben über einen Umweg. Das Lügen (das bewusste Ver-
stecken) kann man deshalb auf gleiche Weise wie das Irren (das unbewuss-
te Verstecken) analysieren. Beide Arten des Verbergens sind für den
Analytiker palimpsestartige Äußerungen, die mehr oder weniger deutlich
zu lesen sind: Sie werden zur Selbstoffenbarung des Sprechenden, wenn
man nur den Code kennt, der die Zeichen zum Sprechen bringt. Der En-
zyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie hätte Freud geantwortet,
dass die Aussage des Lügenden (wie die des Irrenden) ihre Referenz nicht
verfehlt, wenn man nur akzeptiert, dass die Referenz auf etwas anderes ab-
zielt, auf das (vom Lügenden und Irrenden) eigentlich Gemeinte aber
nicht Gesagte. Das heißt aber (und nun komme ich zur ersten Pointe),
dass der Analytiker Freud genauso wie der Ironiker Lindgren den Irrtum
verschwinden lässt – doch die Techniken, die diesen Zaubertrick möglich
machen, funktionieren völlig konträr: Der Ironiker zweifelt am Irrtum,
weil ihm die Welt als »inte [...] tolkningsbar« (nicht deutbar) erscheint;
doch bei Freud löst sich der Irrtum auf, gerade weil alles deutbar ist –
selbst »gewöhnliche und praktisch nicht sehr bedeutsame Einzelvor[fälle]«
(S. 65).

Zur Psychopathologie des Alltagslebens ist Freuds zugänglichste Untersu-
chung; kein Wunder, reiht er dort zu jeder Kategorie seiner Irrtumstypo-
logie eine Unzahl an Fallgeschichten auf, die nicht nur aufschlussreich,
sondern vor allem unterhaltsam zu lesen sind. Jede dieser Erzählungen
verzaubert einen an sich banalen Moment des Aussetzens der Erinnerung,

23 Sigmund Freud, Zur Psychopathologie des Alltagslebens. Über Vergessen, Versprechen,
Vergreifen, Aberglaube und Irrtum. Mit einer Einleitung von Riccardo Steiner, Frank-
furt a.M. 2000. Die Seitenzahlen der Zitate werden im fortlaufenden Text in Klammern
direkt hinter dem Zitat nachgewiesen.

Joachim Schiedermair

96

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


einen stummen Moment der Pause im Sprechen oder der Korrektur in
eine Erzählung mit ihrer je eigenen Peripetie, in der das eine mit dem an-
deren um die Vorherrschaft kämpft und sich durchsetzt. Der Irrtum ist
»gewissermaßen eine Einmischung in das Handeln von einer anderen Ebe-
ne aus«, wie Wolfgang Marx es formuliert. »Eine dazu im Grunde gar
nicht autorisierte Instanz übernimmt sozusagen aus dem Dunkel heraus
das Gesetz des Handelns«.24 In der Fehlleistung zeigt sich ein Ringen um
Geltung, das Überschreiten einer Grenze oder narratologisch mit Lotman
gesprochen: ein sujet. Der Irrtum in seinen vielen Varianten des Verspre-
chens oder Vergreifens wird damit dem Autor Freud zu einem Generator
einer Unzahl von Erzählungen, die zusammen den Kurzprosaband Zur
Psychopathologie des Alltagslebens bilden.

Diese narratologische Perspektive auf Freuds populärstes Buch möchte
ich im Folgenden etwas genauer skizzieren. Und ich möchte fragen, was
die Rekonstruktion dieses Generators vieler kleiner Erzählungen über die
großen Erzählungen sagt, »die Mythen vom Paradies und Sündenfall, von
Gott, vom Guten und Bösen, von der Unsterblichkeit u. dgl.« (S. 322), wo-
mit wir wieder bei Torgny Lindgrens Themenspektrum wären.

Freuds Rebus

In seiner allerersten Geschichte rekonstruiert Freud, welche Wege sein
Unterbewusstes gegangen ist, als er auf einer Zugfahrt in einem Gespräch
mit einem Mitreisenden nicht auf den Namen des Malers kam, der »im
Dom von Orvieto die großartigen Fresken von den ›letzten Dingen‹ ge-
schaffen« (S. 66) hat. Es handelt sich um Luca Signorelli. Statt des ihm ei-
gentlich bekannten Namens drängen sich aber die Namen anderer Renais-
sancemaler in sein Bewusstsein, ›Botticelli‹ und ›Boltraffio‹. Nun, mehr als
100 Jahre nach Freud, kennt man die Gleichung ›Etwas erscheint gegen
den Willen des Bewusstseins an der Stelle von etwas anderem‹, und so ist
das Ergebnis der Analyse (nach wie vor unterhaltsam, aber) nicht überra-
schend: Die Erinnerung an eine Geschichte, die verdrängt werden soll,
weil sie mit Tod und Sexualität in Verbindung steht und sich deshalb

24 Beide Zitate: Wolfgang Marx, Zur Psychopathologie des Schöpfungshandelns, in: Pan-
ne – Irrtum – Missgeschick. Die Psycholopathologie des Alltagslebens in interdisziplinä-
rer Perspektive, hg. von Birgitte Boothe, Wolfgang Marx und Theo Wehner, Bern u.a.
2003, S. 217–220, hier S. 220.

Von ersten und letzten Dingen

97

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


nicht für eine Konversation unter Fremden in einem Zug ziemt, diese un-
passende Erinnerung also wird derart mit dem Namen Signorelli ver-
knüpft, dass sich die im Seelenleben abspielende Verdrängung an der
sprachlichen Oberfläche dadurch äußert, dass der infizierte Name eben-
falls verdrängt wird. Freud vergisst »das eine [den Namen] wider Willen
[...], während [... er] das andere [die unziemliche Geschichte] mit Absicht
vergessen wollte« (S. 68). Doch Sexualität und Tod sind derart starke
Mächte, dass sie sich an anderer Stelle zurück in den Diskurs schleichen:
Freud kann nachzeichnen, dass auch ›Boltraffio‹ – einer der Namen, die
sich als Ersatz anbieten – in seinem Bewusstsein mit den gemiedenen The-
men assoziiert ist. Das Verdrängte bricht sich damit an anderer Stelle
Bahn.

Diese erste Erzählung der Psychopathologie des Alltagslebens führt nicht
nur besonders anschaulich in den Horizont der Kurzprosasammlung ein,
sie bietet auch eine Reflexion der eigenen Ästhetik, muss also metapoe-
tisch gelesen werden. Zunächst möchte ich festhalten, dass die Erzählung
nicht chronologisch dargeboten wird, sondern in einem komplizierten
Plot mit vielen Rückblenden: Freud sitzt im Zug und unterhält sich mit
einem Fremden über das Reisen in Italien. Das bringt sie auf Orvieto mit
den berühmten Fresken – Rückblende auf ein Gespräch mit demselben
Fremden auf derselben Zugfahrt, das der Unterhaltung über Italien vor-
ausging über die Sitten der Türken in Bosnien und Herzegowina – von
dort ein weiterer Sprung zurück zu einem Treffen mit einem Kollegen,
der Türken behandelt – noch ein Schritt in die Vergangenheit zur Begeg-
nung dieses Kollegen mit seinen türkischen Patienten – schließlich sprin-
gen wir wieder in die Rahmenerzählung über die Zugfahrt von Freud mit
dem Fremden usw.

Die Logik der Verknüpfung der unterschiedlichen Zeitebenen wird
über das lautliche Material der drei Eigennamen hergestellt:

Joachim Schiedermair

98

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Abb. 1 aus: Sigmund Freud, Zur Psychopathologie des Alltagslebens.
Über Vergessen, Versprechen, Vergreifen, Aberglaube und Irrtum. Mit einer Einlei-

tung von Riccardo Steiner, Frankfurt a.M. 2000, S. 69.

So teilt er Signorelli in die Elemente ›Signor‹ und ›elli‹ auf, wovon letzte-
res im Ersatznamen ›Bottic-elli‹ wiederkehrt; ›Signor‹ dagegen wird ins
Deutsche ›Herr‹ übersetzt; im Gespräch im Zug hatte Freud sich gerade
über die Sitten der Türken unterhalten, die in Bosnien und Herzegowina
leben. In der Verbindung von ›Her-zegowina und Bo-snien‹ geschieht die
Verschiebung von ›Herr‹/›Signor‹ in ›Signorelli‹ zu dem ersten Laut ›Bo‹
der Ersatznamen Bo-tticelli und Bo-ltraffio. Sehr viel wichtiger ist aber,
dass das Wort ›Herr‹ Freud an eine Unterhaltung erinnert, in der es um
die Schicksalsergebenheit angesichts des Todes und den Wert sexueller Po-
tenz für Türken ging. In diesem Gespräch wurden türkische Informanden
zitiert und sie leiteten ihre Reden jeweils mit der Anrede ›Herr‹ ein
(»Herr, was ist da zu sagen?« und »Du weißt ja, Herr, wenn das nicht mehr
geht, dann hat das Leben keinen Wert« (S. 67)). In der Erinnerung waren
also die Apostrophe ›Herr‹ mit den Themen Tod und Sexualität verbun-
den – und diese Erinnerungen gilt es durch das Vergessen des richtigen
Namens ›Signorelli‹ zu verdrängen. Und schließlich besteht noch eine
lautliche Entsprechung des Ortsnamens ›Trafoi‹ mit der zweiten und drit-
ten Silbe in ›Boltraffio‹, also mit einem der Namen, die sich als Alternative
zu ›Signorelli‹ anbieten; auch die Tiroler Ortschaft ist in Freuds Erinne-
rung mit Sex und Tod assoziiert. Denn in Trafoi hat Freud die traurige
Nachricht erreicht, dass einer seiner Patienten wegen seiner sexuellen Pro-
bleme Selbstmord begangen habe. Das lautliche Material führt also zu im
Gedächtnis abgespeicherten Geschichten und Erinnerungsinhalten, die an
gleiche oder ähnliche Lautfolgen gebunden sind. Das Vorgehen des Unbe-

Von ersten und letzten Dingen

99

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


wussten könnte man also derart beschreiben, dass es aus arbiträrer lautli-
cher Nähe eine semantische Brücke zwischen an sich verschiedenen Be-
wusstseinsinhalten baut. Freud beschreibt dies folgendermaßen – und auf
diese Formulierung kommt es mir an: »Die Namen [der Maler] sind [...]
bei diesem Vorgang [der Verdrängung] ähnlich behandelt worden wie die
Schriftbilder eines Satzes, der in ein Bilderrätsel (Rebus) umgewandelt
werden soll« (S. 69).

Nun ist diese Formulierung ›sie sind behandelt worden‹ (ganz im Sinne
der psychoanalytischen Hermeneutik) verräterisch. Denn wenn die Ana-
logie zum Rebus leicht nachvollziehbar ist (wie ich gleich zeigen möchte),
ist in der Rekonstruktion doch nicht klar, wer das Rätsel stellt und wer es
löst. Mit anderen Worten: Es bleibt unklar, wer den ›Satz‹ auswählt, der in
der semiotischen Verschiebungsmaschine des Rebus in eine Bilderfolge
umgewandelt werden soll. Das Rebus bezeichnet nämlich nicht nur die
Arbeitsweise des Unbewussten, sondern vor allem Freuds eigenes analyti-
sches Vorgehen und das heißt (aus narratologischer Perspektive) Freuds
erzählerisches Vorgehen. Storyproduktion und Verdrängung arbeiten ana-
log. Dass Freud das Rebus erwähnt, nehme ich als selbstreflexiven Mo-
ment seiner Erzählung.

In der Herstellung eines Rebus wird ein Zeichen, das für einen abstrak-
ten Referenten steht, durch ein anderes Zeichen ersetzt, das für einen kon-
kreteren Referenten steht. Das zweite Zeichen eignet sich für das Rätsel,
weil es zwar denselben lautlichen Signifikanten wie das erste Zeichen be-
sitzt, aber ein anderes Signifikat.

»Two bee oar knot two bee«
Abb. 2 aus: Lexikon: Oxford Advanced Learner’s Dictionary Online, Artikel: „rebus“,

Oxford University Press (Zugriff am 10. September 2020)
URL: https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/rebus?q=rebus

Im Rebus ›To be or not to be‹ etwa kann das konkrete Nomen ›bee‹/Biene
die abstrakte Kopula ›be‹/sein ersetzen, weil ihre lautlichen Signifikanten
identisch sind. Doch dann folgt noch ein zweiter Signifikanten-Austausch:

Joachim Schiedermair

100

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/rebus?q=rebus
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://www.oxfordlearnersdictionaries.com/definition/english/rebus?q=rebus


Das Nomen ›bee‹ wird durch das Bild einer Biene ersetzt. In diesem Fall
bleibt das Signifikat gleich (›das honigproduzierende Insekt‹), doch wird
durch einen Codewechsel der Signifikant durch einen anderen (die Laut-
folge durch das Bild) ausgetauscht. Für die Freud’sche Analogie zur Ver-
schiebung in der Verdrängung heißt das folgendes:

soll verrätselt werden soll verdrängt werden bietet sich als Ersatz
›be‹ Geschichte über Sexualität

und Todesergebenheit der
Türken, eingeleitet mit ›Herr‹

Geschichte über Sexualität
und Selbstmord eines Patien-
ten, erzählt in Trafoi

Signifikat ändert sich.
Signifikant bleibt identisch.

›bee‹ Anrede ›Herr‹ Ortsname ›Trafoi‹
Signifikat bleibt identisch.

Signifikant ändert sich.
Bild einer Biene ›Signor‹-elli Bol-›traffio‹

›Signor‹ in ›Signorelli‹ und die Apostrophe ›Herr‹ wertet Freud als dassel-
be Signifikat bei unterschiedlichen Signifikanten; im zweiten Schritt wird
›Herr‹ zum Signifikanten für eine Anrede und für einen Gedanken, in
dem die gesamte Geschichte über Sexualität und Todesergebenheit der
Türken gebündelt ist; doch diese Themen sollen verdrängt werden. Die
Fehlleistung besteht nun darin, dass sich ›Boltraffio‹ als vermeintlich un-
belastete Alternative anbietet, obwohl das Unbewusste dem Bewusstsein
nur ein anderes Zeichen für Sexualität untergeschoben hat.

Freuds Kontingenzreduktion

Freuds Erzählung entwickelt sich also in der Entfaltung von zwei Rebus-
sen, die beide dasselbe Ausgangsthema verrätseln sollen. Doch man darf
nicht übersehen, dass (anders als beim tatsächlichen Rebus) der erste
Schritt der Verrätselung, in dem das Signifikat bei gleichbleibendem Si-
gnifikant ausgetauscht wird, bei Freud völlig willkürlich ist: Es gibt kei-
nen Code, in dem die Laute ›Trafoi‹ oder ›Herr‹ für das Signifikat ›Sexuali-
tät und Tod‹ stehen. Es ist wichtig, hier zwischen Motivation und Arbitra-
rität zu unterscheiden – Motivation, die über die individuelle
Abspeicherung in Freuds Gedächtnis gegeben ist, und Arbitrarität, also
der zwar willkürlichen, aber über den Code in der Sprachgemeinschaft
mehr oder weniger verbindlichen Zuordnung von Signifikat und Signifi-
kant. Für die Lesenden bekommen die Anrede ›Herr‹ und der Ortsname

Von ersten und letzten Dingen

101

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


›Trafoi‹ ihre semantische Motivation erst aus Freuds Erzählung, d.h. durch
die Verknüpfung der einzelnen story-Elemente zu einem plot. Doch diese
Elemente sind nicht per se gesetzt. Vielmehr muss Freuds Erzählung (wie
jede Erzählung) aus dem unendlichen Fundus des Erzählbaren auswählen,
und zwar so, dass das Ausgewählte plausibel zusammenpasst. Man kann es
auch anders formulieren: Freuds Erzählung leuchtet nur deshalb ein, weil
sie sehr viel nicht erzählt, nämlich alles, was (wie man so sagt) ›nicht dazu
gehört‹. Erzählen ist auch bei Freud Komplexitätsreduktion; sie stellt Sinn
her, indem sie weglässt, was den Aufbau der Erzählung behindert, was die
narrative Peripetie stört, was die Lesenden nicht wissen sollen.25 Als Er-
zählung gelesen muss man Freuds Analyse also vom Kopf auf die Füße
stellen: Er analysiert kein Rebus, er baut eines mit narrativen Mitteln. Das
Motiv – ›Sexualität und Tod werden verdrängt‹ – stand schon fest und da-
zu sucht er ein passendes Rätsel, das das versteckte Motiv wiedererschei-
nen lässt und damit erzählbar macht.

Wenn die Erzählung über das Gespräch im Zug tatsächlich metaästhe-
tisch zu lesen ist, wenn sie uns also erzählt, wie sie erzählt, und wenn sie
dieses Wie selbst inszeniert, dann folgt daraus natürlich, dass wir, die Le-
senden, dazu aufgefordert werden, auf einer übergeordneten Ebene nach
einer Fehlleistung zu suchen, nach Material also, »das [in der gesamten Er-
zählung] vom Bewußtsein abgedrängt, doch nicht jeder Fähigkeit, sich zu
äußern, beraubt worden ist« (S. 342). Dafür gibt es sicher viele mögliche
Ansatzpunkte und tatsächlich liegen einige Kommentare mit Alternativ-
lesarten gerade der Signorelli-Erzählung vor.26 Ich möchte eine weitere
Option andeuten und zwar, indem ich mich, stärker als die in der For-
schung bereits vorgeschlagenen Alternativen, an Freuds Konzept der Fehl-
leistung halte.

25 So rekonstruiert etwa Peter Swales Freuds Signorelli-Fehlleistung ganz anders als Freud
selbst, weil er Daten über Freuds Reisetätigkeit heranzieht und damit biografisches Ma-
terial ins Spiel bringt, das Freud nicht erzählt. Vgl. Peter Swales, Freud, Death and Sex-
ual Pleasures. On the Psychical Mechanism of Dr. Sigm. Freud, in: Arc de Cercle 1
(2003), S. 4–74.

26 Mario Erdheim, Die gesellschaftliche Produktion von Unbewußtheit. Eine Einführung
in den ethnopsychoanalytischen Prozeß, Frankfurt a.M. 1988; Sven Staffeldt, Das Drän-
gen der störenden Redeabsicht. Dieter Fladers Kritik an Freuds Theorie der Verspre-
cher, Göppingen 2004; Sebastiano Timpanaro, The Freudian Slip: Psychoanalysis and
Textual Criticism, London 1976.

Joachim Schiedermair

102

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Die Fehlleistung der Signorelli-Erzählung

Das zwölfte und letzte Kapitel von Zur Psychopathologie des Alltagslebens ist
mit dem Titel »Determinismus, Zufalls- und Aberglauben, Gesichtspunk-
te« überschrieben. Dort sammelt Freud noch einmal die Einsichten, die er
aus der Fülle seiner Irrtumserzählungen ziehen will. Dazu gehört auch,
dass er den Irrtum des Aberglaubens aufdeckt. Im Seelenleben gebe es kei-
nen Zufall, keinen Irrtum, kein absichtsloses Geschehen. Wenn man aller-
dings diesen psychischen Determinismus nach Außen projiziere und über-
all das Eingreifen einer lenkenden Instanz sehe, dann überstrapaziere man
eine Logik, die für Innerpsychisches durchaus gelte. Im nächsten Schritt
setzt Freud dann den Aberglauben mit Religion gleich.

Ich glaube in der Tat, daß ein großes Stück der mythologischen Weltauffassung,
die weit in die modernsten Religionen hineinreicht, nichts anderes ist als in die
Außenwelt projizierte Psychologie. Die dunkle Erkenntnis [...] psychischer Fak-
toren und Verhältnisse des Unbewußten spiegelt sich [...] in der Konstruktion
einer übersinnlichen Realität [...]. Man könnte sich getrauen, die Mythen vom
Paradies und Sündenfall, von Gott, vom Guten und Bösen, von der Unsterblich-
keit u. dgl. in solcher Weise aufzulösen, die Metaphysik in Metapsychologie um-
zusetzen. (322)

Und dann begründet Freud diese These, indem er auf eine Säkularisie-
rungsgeschichte zurückgreift, die bereits gut etabliert war – so muss man
zumindest das »bekanntlich« im folgenden Zitat verstehen: »Als die Men-
schen zu denken begannen, waren sie bekanntlich genötigt, die Außen-
welt anthropomorphisch in eine Vielheit von Persönlichkeiten nach
ihrem Gleichnis aufzulösen« (S. 322). Und diesen Persönlichkeiten wird
natürlich eine psychische Motivation zugeschrieben, sodass die Projektion
psychischer Motivation in die zufälligen Geschehnisse der Welt nur kon-
sequent ist. »Der Aberglaube erscheint nur so sehr deplaciert in unserer
modernen, naturwissenschaftlichen, aber noch keineswegs abgerundeten
Weltanschauung« (S. 323). Freud zeigt sich 1901 also offensichtlich als
Agent der klassischen Säkularisierungsthese, der zufolge die Moderne die
Religion in einem historischen Prozess ablöst – eine Überzeugung, die er
übrigens später ablegt. In Totem und Tabu (1913) und Der Mann Moses
(1939) speist sich Religion vielmehr aus einer Quelle, die zur anthropolo-
gischen Grundausstattung gehört, womit Religion (oder ihre Äquivalente)
für Freud zur Daueroption des Menschen wird.

Die Auslassungen über Religion in seiner Studie über die Fehlleistun-
gen sind sehr knapp gehalten, sie nehmen nur etwa eine von etwas weni-

Von ersten und letzten Dingen

103

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ger als 300 Seiten ein, lassen sich aber als eine deutliche Abwehr religiöser
Weltdeutung lesen, sodass Philipp Stoellger die Frage stellt, ob »Freuds
verlockende Leugnung des Zufalls mit religiöser ›Kontingenzreduktion‹«
konkurriert?27 Festhalten möchte ich, dass im letzten Kapitel der Psychopa-
thologie des Alltagslebens explizit markiert wird, dass Moderne, Rationalität
und Naturwissenschaft Religion ausschließen und zwar über eine Ent-
wicklungsgeschichte.

Diese Ausschließlichkeit der Zugehörigkeit (Moderne oder Religion)
erscheint mir der Schlüssel zur metanarrativen Fehlleistung im ersten Ka-
pitel zu sein. Denn tatsächlich nimmt die ganze Signorelli-Episode ihren
Ausgangspunkt bei den »großartigen Fresken von den ›letzten Dingen‹«
(S. 66), die im Dom von Orvieto zu sehen sind. Wenn also die Signorelli-
Geschichte eine metanarrative Pointe hat (wie ich hier argumentieren
will), wenn sie von einer Fehlleistung erzählt und sie gleichzeitig insze-
niert, dann würde ich vorschlagen, dass das wahre Verdrängte der Erzäh-
lung die Religion ist: Es muss doch überraschen, dass Freud so gar nichts
aus der Erinnerung macht, dass er mit dem Mitreisenden im Zug über
Fresken spricht, die von den letzten Dingen handeln. Warum fallen ausge-
rechnet Signorellis gigantische Bebilderung über die Auferweckung der
Toten, das letzte Gericht, die Hölle und den Himmel der Kontingenzre-
duktion des Erzählens zum Opfer, obwohl sie doch Gegenstand des Ge-
sprächs waren? Dass die Fresken nicht einfach »keine Rolle« für die Erzäh-
lung spielen, sondern tatsächlich verschwiegen werden müssen, wird noch
deutlicher, wenn man sie sich ansieht. Die neu fleischgewordenen Leiber
der Wiedererweckten präsentieren sich in vollkommener Nacktheit. An-
ders als in zahlreichen mittelalterlichen Jenseitsdarstellungen werden
selbst die geretteten Körper auf dem Weg ins Paradies nicht in prächtige
Kleider gehüllt, sondern bekommen allenfalls einen Schurz um die Len-
den gebunden.

Die kunsthistorische Bedeutung dieser Nacktheit liegt denn auch gera-
de darin, dass auf den Fresken die Anatomie des menschlichen Körpers in
heroenhafter, antikisiert-idealisierter Form in großem Format wieder
künstlerisch erprobt wird. Das heißt: Thema und Ausführung von Signo-
rellis Fresken hätte Freud in seiner Rekonstruktion der Verdrängung von

27 Philipp Stoellger, Die Prägnanz des Versehens. Zu Funktion und Bedeutung des Nicht-
intentionalen in der Religion, in: Panne – Irrtum – Missgeschick. Die Psychopathologie
des Alltagslebens in interdisziplinärer Perspektive, hg. von Birgitte Boothe, Wolfgang
Marx und Theo Wehner, Bern u.a. 2003, S. 187–215, hier S. 213.

Joachim Schiedermair

104

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Sexualität und Tod sinnvoll nutzen können. Wenn also ein Element, das
die Erzählung unterstützt hätte, der narrativen Kontingenzreduktion zum
Opfer fällt, dann muss es etwas berühren, das nicht an die Oberfläche des
Diskurses kommen darf.

Weiterhin fällt auf, dass Botticelli in Freuds Rekonstruktion keine Rol-
le spielt, sein Name wird nur lautlich hergeleitet. Das Thema Sexualität
dagegen sucht sich in Boltraffio einen Decknamen und das, obwohl Freud
erwähnt, dass er von Boltraffio kaum mehr als seine Wirkungsstätte Mai-
land kennt. Für die metanarrative Lesart wäre es genau andersherum. Hier
wird Botticelli zur Oberfläche, auf der sich versteckt das Verdrängte (die
Religion nämlich) zeigt: Heute ist Botticelli vor allem als Maler der Venus
oder der Primavera kanonisiert, also als ein Maler, der neu heidnische
Themen aufnimmt. Doch das war nicht immer so. Ruben Rebmann, der
Kurator der Ausstellung The Botticelli Renaissance, die 2015 in der Berliner
Gemäldegalerie gezeigt wurde, weist darauf hin, dass Botticelli »in seiner
Zeit diese mythologischen Gemälde [...] für einen ganz kleinen Kunden-
kreis, also für einen ganz elitären Kreis«28 hergestellt hat. »Seine große Po-
pularität in seiner eigenen Zeit erreichte er eigentlich durch seine religiö-
sen Bildschöpfungen, also z.B. Bilder von der Mutter Gottes mit dem
Kind.«29 Wiederentdeckt wurde Botticelli nach völliger Vergessenheit erst
im 19. Jahrhundert, so etwa von John Ruskin in den 1870er-Jahren. Und
auch damals stand noch nicht die Venus im Zentrum des Interesses, son-
dern weiterhin seine Madonnenbilder. Noch einmal Ruben Rebmann:
»Man hat diese religiösen Bilder [...] als sehr wahrhaftig, sehr aufrichtig
wahrgenommen und hat deshalb auf ihn [den Maler] zurückgeschlossen,
dass er als Person sehr religiös gewesen sein soll.«30 Das lag unter anderem
daran, dass Vasari in seinen Viten der berühmten Künstler (die Freud gut
kannte)31 überlieferte, dass sich Botticelli dem strengen Savonarola ange-
schlossen habe. Der Botticelli, den Freud kannte, war also als religiöser
Maler, noch dazu als authentisch religiöser Maler, kanonisiert. Dass er sich
als Deckerinnerung für die Fresken der ›Letzten Dinge‹ anbietet, liegt nur
nahe.

28 Ruben Rebmann in einem Interview mit TV Berlin zur Ausstellung The Botticelli Re-
naissance in der Gemäldegalerie Berlin. https://www.youtube.com/watch?v=4BNH5g0J
Cr4 (letzter Zugriff am 20.09.2018).

29 Ebd.
30 Ebd.
31 Siehe z.B. Sigmund Freud, Eine Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci (= Schrif-

ten zur angewandten Seelenheilkunde, Heft 7), Leipzig/Wien 1910.

Von ersten und letzten Dingen

105

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.youtube.com/watch?v=4BNH5g0JCr4
https://www.youtube.com/watch?v=4BNH5g0JCr4
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://www.youtube.com/watch?v=4BNH5g0JCr4
https://www.youtube.com/watch?v=4BNH5g0JCr4


Jemand, der Vortrag über Vortrag, Aufsatz über Aufsatz, Monografie
über Monografie über die Sexualität als die steuernde Macht im individu-
ellen wie gesellschaftlichen Leben schreibt, sollte wohl nicht mit dem
Problem belastet sein, dass das Thema Sexualität in seinem Unterbewusst-
sein verzweifelt einen Ausdruck über eine Deckerinnerung sucht. Deshalb
erscheint es mir seltsam, dass der Name Signorelli ausgerechnet deshalb
vergessen werden soll, weil Freuds Bewusstsein zu wenig Gelegenheit hat,
über Sexualität und Tod zu sprechen, zu schreiben, vorzulesen, zu publi-
zieren. Wenn dagegen Religion den Makel des Unmodernen trägt, wenn
Naturwissenschaft den Glauben zwangsläufig auslöschen wird, dann kann
ein Arzt und Aufklärer, ein Revolutionär der psychologischen Forschung
natürlich nichts mehr fürchten, als dass – um noch einmal den Terminus
von Warburg und Weigel zu verwenden – die Religion auch in seiner Fan-
tasie nachlebt. Liest man Freuds Erzählung über die Zugfahrt, die er im
ersten Kapitel von Zur Psychopathologie des Alltagslebens erzählt, nach sei-
ner eigenen Anleitung als eine Fehlleistung, ist es also nicht die Sexualität,
die verdrängt wird, sondern die Religion. Aus dieser Perspektive wären
Freuds späte Studien Totem und Tabu und Der Mann Moses, die sich expli-
zit dem Thema Religion widmen, als Bewusstmachung gerade dieser ver-
borgenen Schichten im eigenen Denken und Schreiben zu lesen.

Aber – vielleicht irre ich mich auch!

Joachim Schiedermair

106

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Theatralische Irrtümer

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Clemens Räthel

Komödie der (musikalischen) Irrungen – Johan Ludvig Heibergs Kong
Salomon und die Welt der Vaudevilles

In Per Olov Enquists 1981 erschienenem Drama Från regnormarnas liv. En
familjetavla från 1856 (Aus dem Leben der Regenwürmer) treffen wir auf den
großen dänischen Autoren und Theaterkritiker Johann Ludvig Heiberg,
der zusammen mit seiner Gattin, der nicht weniger berühmten
Schauspielerin und späteren Theaterdirektorin Johanne Luise Heiberg,
den heute noch viel bekannteren Hans Christian Andersen bei sich zu
Hause empfängt. Dieser fiktive Heiberg ist ein strenger Mann, der hart
mit Andersens dramatischen Versuchen ins Gericht geht, sich selbst als
(einzigen) Vertreter, vielleicht gar (letzten) Verfechter des »guten
Geschmacks« empfindet und dem Theater sowie der Literatur eine
zentrale Funktion im Kampf gegen die Geschmacklosigkeiten des Lebens
zumisst:

Heiberg: Det finns ett uttryck som heter »god smak«. Den bygger på eviga
värden. Förstår ni? [...] God smak lär man sig inte i gränderna. Grändernas och
krogarnas språk är de nedersta skiktens, de tillfälliga tankarnas språk, det icke
bestående… sagornas språk ibland. Folkets. Men vi som svarar för den goda
smaken, för den bestående konsten, vi måste vara tuktomästarna. Föra kamp
mot det folkliga språket, mot den dåliga smaken. Mot brist på självbehärskning.
Mot det folkeliga talets råhet. Det är därför vi är till. För att fastslå, vad som är
skönt, och vad som är fult.1

Heiberg: Es gibt einen Begriff, der »guter Geschmack« heißt. Er gründet sich auf
ewige Werte. Verstehen Sie? [...] Guten Geschmack lernt man nicht auf der Stra-
ße. Die Sprache der Straße und der Wirtshäuser ist die der unteren Schichten,
die Sprache der zufälligen Gedanken, die keinen Bestand hat… manchmal die
Sprache der Märchen. Die des Volkes. Doch wir, die wir für den guten Ge-
schmack, für Kunst, die überdauert, verantwortlich sind, wir müssen die Zucht-
meister sein. Den Kampf führen gegen die Sprache des Volkes. Gegen den Man-
gel an Disziplin. Gegen die Unkultiviertheit der Sprache des Volkes. Dazu sind
wir da. Um zu bestimmen, was schön ist, und was häßlich ist.2

1 Per Olov Enquist, Från regnormarnas liv. En familjetavla från 1856, in: ders., En triptyk,
Stockholm 1981, S. 218–299, hier S. 245f.

2 Per Olov Enquist, Aus dem Leben der Regenwürmer. Ein Familiengemälde von 1865.
Deutsch von Angelika Gundlach, Frankfurt a.M. 1982, S. 160–162.

109

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Enquists Heiberg-Darstellung nimmt das weitverbreitete, theaterhistorisch
geprägte Bild des Dichters, Kritikers und späteren Theaterdirektors auf
und schreibt es weiter: Heiberg, der die Bühne ab 1849 in quasi absolutis-
tischer Manier leitet und damit die wichtigen Schauspieler*innen ver-
grätzt, die sich schließlich ein neues künstlerisches Zuhause suchen;3 Hei-
berg, der sich gegen neuere ästhetische Entwicklungen stemmt und dem
(vor)naturalistische Spielweisen und Stücke ein Graus sind;4 Heiberg, der
die Oper hasst5 und das Ballett noch viel mehr6 – beide Sparten verdürben
den Geschmack; und schließlich Heiberg, der – verbittert – die Zeichen
der Zeit verkennend 1856 mehr oder weniger aus dem Theaterchefsessel
verjagt wird.7

Dieses Kapitel besucht den Dichter jedoch in der ersten Hälfte der
1820er-Jahre: Johan Ludvig Heiberg ist noch jung und – anders als das
gängige Bild des griesgrämigen, alten und altmodischen Heiberg vermu-
ten lässt – zu diesem Zeitpunkt viel eher Theaterrevolutionär, mindestens
aber Theatervisionär. Sein Durchbruch als Dramatiker gelingt ihm mit
dem umstrittenen, gefeierten und unglaublich erfolgreichen Vaudeville
Kong Salomon og Jørgen Hattemager (König Salomon und Jürgen Hutmacher),
das am 28. November 1825 Premiere feiert. Was als großer Theaterskandal
beginnt – schon vor der Premiere wird das Stück eifrig diskutiert und an-
gefeindet – mutiert zum Wegbereiter einer der einflussreichsten Theater-
genres des sogenannten Goldenen Zeitalters. Dänische Vaudevilles stehen
bis weit in die 1840er-Jahre für einen großen Teil des Repertoires des Kö-
niglichen Theaters, und nicht nur Heiberg, sondern viele andere seiner
Dichterkollegen – unter ihnen Thomas Overskou, Henrik Herz, aber auch
Hans Christian Andersen – reüssieren in diesem sehr besonderen Genre.
Der theaterhistorische Irrtum, bei Heiberg handele es sich zuvorderst um
einen reaktionären Hegelianer, mag auch dazu geführt haben, dass seine
Vaudevilles in ihrer auch musikalischen Verfasstheit sowohl in der Thea-
ter- als auch Literaturwissenschaft wenig betrachtet worden sind.

3 Vgl. Peter Hansen, Den danske skueplads. Illustreret theaterhistorie, 3die del,
København 1896, S. 22–33.

4 Vgl. Jytte Wiingaard, Den svære realisme, in: Kela Kvam/Janne Risum/Jytte Wiingaard
(Hg.), Dansk teaterhistorie 2, Folkets teater, København 1992, S. 16–38, hier S. 17 f.

5 Vgl. Gerhard Schepelern, Operans historie i Danmark 1634–1975, København 1995,
S. 72.

6 Vgl. Henrik Engelbrecht, Opera i guldalderens København, Kopenhagen 2017, S. 154.
7 Vgl. Jens Engberg, Til hver mands nytte. Historien om det Kongelige Teater 1722–1995,

Bind 1, København 1998, S. 328 f.

Clemens Räthel

110

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Im Folgenden werde ich Heibergs erstes Vaudeville eingehender unter-
suchen. Mich interessieren dabei besonders die unterschiedlichen Figura-
tionen des Irrtums, die mit dem Werk verknüpft sind. Das literarisch-thea-
tralische Mittel des Irrtums verstehe ich dabei vor allem in seiner Funkti-
on als bewusst eingesetzte Täuschung, deren Charakteristik jedoch darauf
gründet, als »ungeplante Abweichung«8 vom Gewöhnlichen wahrgenom-
men zu werden und auf diese Weise mit dem Unerwarteten, Unvorherge-
sehenen und Ungeplanten zu spielen.

Ich werde drei Formen des Irrtums beleuchten, die mit dem Hei-
berg’schen Vaudeville verknüpft sind. Zum einen geht es um die Irrtümer
auf der Handlungsebene, ein typisches Element komödiantischer Drama-
tik: Da wird ein armer Jude für einen reichen Kaufmann gehalten und der
wirklich reiche Kaufmann gar nicht beachtet. Im zweiten Teil werde ich
mich auf das musikalische Spiel mit den Irrtümern konzentrieren. Das
Vaudeville ist eine Gattung, die – ähnlich wie das Singspiel – sehr von
und mit der Musik lebt und dabei – anders als das Singspiel – vor allem
mit bereits bekannten musikalischen Versatzstücken spielt. Dies tritt bei
der Beschäftigung mit dem Genre häufig in den Hintergrund, ist aber,
meiner Auffassung nach, zentral und erlaubt, die handelnden Figuren
vielgestaltiger zu zeichnen. Abschließend will ich mich mit der Frage der
Rezeption beschäftigen. Wie bereits angedeutet wird Kong Salomon bereits
vor der Premiere heftig diskutiert, abgelehnt und trotzdem (oder gerade
deswegen?) schließlich einer der wichtigsten Erfolge des Theaters. Und
auch dabei setzt Heiberg, wie ich zeigen werde, bewusst auf eine Täu-
schung, indem er das neue Genre erfolgreich in eine nationale Lust-
spieltradition einzuschreiben sucht. Dabei meine ich nun nicht, der große
Erfolg des Autors und des Stückes beruhe auf einem Irrtum, vielmehr
geht es mir darum, die Funktionen des Irrtums auf unterschiedlichen Ebe-
nen zu untersuchen und als theatralisch-literarische Strategie zu verstehen.
Der sich daraus ergebende frische Blick auf den jungen, theaterrevolutio-
nären Heiberg und sein erstes Vaudeville mag helfen, das Bild dieses
Künstlers mehrdimensionaler und farbenprächtiger hervortreten zu las-
sen. Zunächst soll jedoch kurz die Handlung des Dramas zusammenge-
fasst werden.

8 Bernd Guggenberger, Das Menschenrecht auf Irrtum. Anleitung zur Unvollkommen-
heit, München/Wien 1987, S. 135.

Komödie der (musikalischen) Irrungen

111

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Kong Salomon og Jørgen Hattemager– Gang der Handlung

Die kleine dänische Gemeinde Korsør erwartet hohen Besuch. Es heißt,
der unermesslich reiche Baron Salomon Goldkalb passiere auf seinem
Weg von Steinfurt nach Kopenhagen den Ort. Die Bürgerschaft ist in hel-
ler Aufregung, erhofft sie sich doch Gewinn aus dem Besuch des bedeu-
tenden Gastes. Zunächst jedoch kommt – unerkannt – der begüterte Kauf-
mann Løve nach Korsør, er ist auf der Suche nach seinem Neffen Eduard,
dem er eine (Bildungs-)Reise nach Hamburg finanziert hat. Statt in der
Hansestadt befindet sich Eduard jedoch in Korsør und hat dort all sein
Geld in Hüte investiert, in der Hoffnung auf diese Weise die Liebe der
Hutmachertochter Luise zu gewinnen. Anstelle finanzieller Mittel hat er
nun Schulden und kann die Weiterreise zum eigentlichen Bestimmungs-
ort nicht antreten.

Kurz nach Løve betritt der titelgebende Jude die Handlungsarena: Salo-
mon Goldkalb kommt – auch er zunächst unbemerkt – in der Stadt an.
Wie sich herausstellt, handelt es sich dabei nicht um den reichen Baron,
sondern um einen verarmten und verfolgten, sogenannten Schacherjuden
gleichen Namens. Løve erkennt in ihm einen früheren Geschäftspartner,
der ihm noch Geld schuldet, und verliebt sich in die Idee, den Bewohnern
Korsørs einen Streich zu spielen. So bittet er den armen Juden, den sehn-
lichst erwarteten Bankier zu geben. Dieser ist sofort bereit mitzuspielen
und die Farce beginnt: Das Dorf liegt dem falschen Goldkalb zu Füßen,
bereitet ihm einen wahrhaft königlichen Empfang und erhofft sich von
ihm Investitionen, finanzielle Zuwendungen und lukrative Geschäfte.
Auch Eduard und sein Diener Henrik gehören zu den Bittstellern und er-
warten von Goldkalb Hilfe: Sie wollen Geld leihen, um ihre Schulden im
Wirtshaus bezahlen und die Reise nach Hamburg antreten zu können.
Kurzum: Die gesamte Gemeinde befindet sich in einer Art Ausnahmezu-
stand, eine vernünftige Einschätzung der Situation wird dadurch unmög-
lich.

Zu guter Letzt kommt es jedoch, genretypisch, wie es kommen muss:
Goldkalbs (falsches) Spiel fliegt auf, Løve nimmt ihn wie versprochen vor
den verärgerten Bewohnern Korsørs in Schutz, die jungen Liebenden fin-
den auch ohne Hüte zueinander und schließlich kann gefeiert, getanzt
und getrunken werden.

Clemens Räthel

112

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Wer ist wer? – Handlungsirrtümer

Schon in dieser sehr knappen Zusammenfassung wird deutlich, dass der
Irrtum das zentrale Element ist, welches die Handlung und all ihre Ver-
wicklungen in Gang bringt und ungewöhnliche Konstellationen ermög-
licht. Zunächst erscheinen die Komödienwelt, die uns geboten wird, be-
kannt und die Handlungsmuster erprobt. Das Stück beginnt damit, dass
Eduard und sein Diener Henrik sich in einer Art Reiseführer über ihren
aktuellen Aufenthaltsort informieren. Korsør hat, das wird schnell deut-
lich, auch mit einem Reiseführer in der Hand äußerst wenig zu bieten.
Dass der Dichter Jens Baggesen in der 1.450 Einwohner zählenden Ge-
meinde geboren ist, erscheint als Gipfel touristischer Attraktionen – die
nächst größere ist der Hutmacherladen. Und auch dieser ist eher wegen
der Tochter des Besitzers von Interesse, die geschmackvollen Kopfbede-
ckungen spielen eine Nebenrolle. Obwohl: Eduard hat nahezu all sein
Geld in dem Geschäft investiert und inzwischen eine stattliche Anzahl
beisammen; zwölf Hüte und sieben Mützen hat er bereits erworben und
scheint weiteren Einkäufen nicht abgeneigt. Das Geld, eigentlich gedacht
für die Fahrt nach Hamburg, ist aufgebraucht, und so sieht er sich ge-
zwungen, seinem Onkel zu schreiben und um mehr zu bitten. Die prekäre
ökonomische Lage dient somit – neben der Liebe zu Luise natürlich – als
Grund, warum Eduard und Henrik Korsør nicht verlassen können. Hei-
berg schreibt sich mit dieser Grundkonstellation zunächst in die Hol-
berg’sche Komödientradition ein: Der Konflikt zwischen Jung und Alt
deutet sich an, das von unterschiedlichen Seiten bedrohte Liebesglück
und das Verhältnis Herr–Knecht bilden unverkennbare Parallelen.9 Si-
cherlich nicht zufällig nennt Heiberg die Dienerfigur zudem Henrik –
eine Verbeugung vor dem großen Ludvig Holberg, aber auch, wie ich spä-
ter zeigen werde, eine bewusst gesetzte Referenz, mit der das eigene Schaf-
fen in einem theaterhistorischen Kontext verortet wird.

In Korsør kommt als nächstes die Postkutsche an, Heibergs reitender
Bote. Mit der Post kommt der Irrtum in die Stadt, in Gestalt einer neuen
Figur, die – wie sich herausstellt – die erprobte und vertraute Welt auf den
Kopf stellen wird: Die Zeitungen annoncieren nämlich die Ankunft eines
besonderen Fremden, und die ersten Männer der Stadt – Sering, Brandt

9 Detaillierter zu den sogenannten Intrigenkomödien Ludvig Holbergs und deren Hand-
lungsstrukturen: Angelika Bamberger, Ludvig Holberg und das erste dänische National-
theater, Frankfurt a.M. 1983, S. 76–81.

Komödie der (musikalischen) Irrungen

113

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


und Villing – überbieten sich im Verkünden dieser Heilsbotschaft und
führen so die Titelfigur auf prominente Weise ein. Salomon Goldkalb
wird, ohne in Persona zu erscheinen, als reicher Baron aus Steinfurt vorge-
stellt, der sich auf dem Weg nach Kopenhagen befinde. Zunächst wird
noch befürchtet, dass die Stadt den Besucher gar nicht zu Gesicht bekäme,
da aufgrund der modernen Infrastruktur Reisende nun einen schnelleren
Weg per Dampfschiff nehmen könnten. Aber ein mitgelieferter Brief er-
hält die erlösende Nachricht für die Gemeinde: Goldkalb, der besungene
Held, sei auf dem Weg nach Korsør! Für den Landweg gibt es scheinbar
triftige Gründe, das Dampfschiff habe unmöglich die großen Mengen an
Silber und Gold transportieren können, die der Baron mit sich führt. Die
Postkutsche sei 41 Mal hin- und hergefahren, um den Transport des uner-
messlichen Reichtums Goldkalbs zu bewältigen. Darüber hinaus wird er-
wähnt, dass sich Goldkalb auf seiner bisherigen Reise als äußerst wohltätig
und einkaufslustig erwiesen habe und dabei gern deutlich mehr als den
üblichen Preis zu zahlen bereit gewesen sei – sogar ein Glas Wasser habe
er vergütet.

Diese Informationen erscheinen den handelnden Figuren ausreichend
glaubhaft, um den Juden aus Sicht der Bevölkerung als Erlöserfigur zu
halluzinieren. In dieser gottverlassenen Gegend, abgeschnitten von den
modernen Waren- und Informationsströmen, sehnt die Bevölkerung
einen neuen Messias förmlich herbei – entgegen aller Logik und Vernunft
sitzen sie dem Irrtum bereitwillig auf. Goldkalb fungiert somit bereits vor
seiner Ankunft als Instanz, die zivilisatorische Fortschritte generieren soll.
Vor dem Hintergrund der sich etablierenden Moderne und der damit ein-
hergehenden sozialen Umbrüche, die von den Bewohnern der kleinen Ge-
meinde als Bedrohung empfunden werden, birgt die Figur des übermäßig
reichen Juden vermeintlich Zukunft. In seinem Vaudeville gibt Heiberg
auf diese Weise die Landbevölkerung der Lächerlichkeit preis – immer ein
probates Mittel, das großstädtische Publikum zu unterhalten –, gleichzei-
tig spielt er offen mit der Motivtradition der Erlöserfiguren und -mythen,
die besonders in den in Kopenhagen häufig aufgeführten Dramen Kotze-
bues und Ifflands ihr festes Zuhause haben.10

10 Seit den späten 1790ern bis weit in die Vaudeville-Zeit hinein werden die aus dem
deutschsprachigen Raum importierten Dramen von Iffland, Schröder und Kotzebue in
großer Zahl in Kopenhagen aufgeführt. Genaue Zahlen zu den einzelnen Stücken lie-
fert: Arthur Aumont/Edgar Collin, Det danske Nationalteater 1748–1889. En statistisk

Clemens Räthel

114

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Dafür ist es erforderlich, dass bei Heiberg der Irrtum als solcher ausge-
stellt wird, denn das Publikum weiß immer, wer wer ist, und zeigt sich da-
rüber im Klaren, was gespielt wird. Der ausgestellte Irrtum versetzt dem-
nach die Zuschauer*innen in die Lage, die (Über-)Reaktionen der dramatis
personae zu studieren, Verlogenheit, Doppelmoral sowie den Irrwitz der
Handelnden zu beurteilen und sich – im Wissen, was ›wirklich‹ gespielt
wird – darüber zu amüsieren. Die Verwechslungskomödie wird nämlich
auf offener Bühne vorbereitet. Løve weiß, was er spielt, und so weiß es das
Publikum auch. Die jüdische Figur ahnt nur, dass gespielt werden soll, die
Bewohner*innen Korsørs hingegen sind völlig ahnungslos.

Das sich daraus ergebene Spiel der Irrungen hat die schon beschriebe-
nen Konsequenzen: Eine aus den Fugen geratene Welt, in der Vernunft
keinen Platz mehr hat; ein Komödienuniversum, in dem die Bevölkerung
aus Angst vor dem wirtschaftlichen Abstieg abstrusen Heilsversprechun-
gen glaubt und dem Irrtum nur zu gern aufsitzt. Heiberg zeichnet eine in
ihren moralischen Werten verformte bürgerliche Gesellschaft, die, für
einen möglichen finanziellen Gewinn, bereit ist, alles zu tun. Er zeigt Bür-
ger*innen, die in der Hoffnung auf gute Geschäfte ihre Grundsätze über
den Haufen werfen und abstruse Geschichten beklatschen, solange die
Aussicht auf wirtschaftliche Besserung besteht. Die vermeintliche Außen-
seiterfigur – und das ist der Jude auf der Bühne des Königlichen Theaters
für gewöhnlich11 – gewinnt an Statur, an Glaubwürdigkeit und kann trotz
oder besser gerade wegen des Irrtums der bürgerlich-ländlichen Gesell-
schaft, die in moralischer Auflösung begriffen ist, als weit überlegen ver-
standen werden. Diese Funktion des Irrtums auf der Handlungsebene
wird in der musikalischen Gestaltung des Vaudevilles weitergeführt.

(Un-)Passende Musik

Wenn ich im Folgenden von musikalischen Irrtümern spreche, meine ich
damit nicht, dass sich die Musik irrt, vielmehr beziehe ich mich auf das
Zusammenspiel zwischen Text bzw. Handlung und musikalischer Ausfor-

fremstilling af det Kongelige Teaters Histoire fra Skuepladsens Aabning paa Kongens
Nytorv 18. December 1748 til Udgangen af Sæsonen 1888–89, København 1896.

11 Ausführlicher zur Funktion und Darstellungstradition jüdischer Figuren auf der Bühne
des Königlichen Theaters in Kopenhagen während des sogenannten Goldenen Zeital-
ters: Clemens Räthel, Wie viel Bart darf sein? Jüdische Figuren im skandinavischen
Theater, Tübingen 2016, S. 139–266.

Komödie der (musikalischen) Irrungen

115

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


mung, die charakteristisch ist für die Form des Vaudevilles. Diese spezifi-
sche Gestaltung der Musik bildet den Hauptgrund, warum das Stück noch
vor seiner Uraufführung einen großen Theaterskandal auslöst. Es sind also
weder die Handlungsirrtümer noch die Zeichnung der Figuren, welche
die Verwerfungen im Vorfeld der Premiere 1825 zu verantworten haben.

Die musikalischen Besonderheiten der Vaudevilles sind recht einfach
zu beschreiben: Statt eigene Musiken für die Gesangseinlagen zu kompo-
nieren, wie es bei den damals sehr populären Singspielen üblich ist, wer-
den bekannte Melodien aus bereits existierenden und gespielten Stücken
verwendet, die mit den neuen Texten des Stückes versehen in die Hand-
lung eingepasst werden. Die vier wichtigen musikalischen Quellen, aus
denen sich nahezu alle Vaudeville-Verfasser in Kopenhagen bedienen,
sind neben dem französischen Vaudeville und der deutschen Liederposse
vor allem das Oeuvre von Carl Michael Bellmann und die zeitgenössische
Oper. Elemente aus diesen Bereichen finden sich in nahezu allen Vaude-
villes der 20er- und 30er-Jahre des 19. Jahrhunderts. Musikalische Aktuali-
tät und die Verortung in populären kulturellen Strömungen müssen als
konstituierende Charakteristika des Genres verstanden werden.12 Dabei
steht nicht die Originalität der Musik im Vordergrund, sondern ihr origi-
neller Gebrauch.13 Heiberg setzt mit Kong Salomon einen Trend, dem ver-
schiedene Autoren folgen und so das Vaudeville zur beliebtesten und häu-
fig aufgeführten Theaterform im Goldenen Zeitalter machen. Die musika-
lischen Grundlagen verändern sich kaum und die verschiedenen Autoren
schöpfen aus einem ähnlichen Fundus.

Heiberg nutzt für seine neue Theaterform aus heutiger Sicht sehr unge-
niert und vielseitig das bekannte Theaterrepertoire.14 So finden sich in
Kong Salomon neben einer Melodie aus Mozarts Don Giovanni auch Musi-

12 Vgl.Torben Krogh, Heibergs Vaudeviller. Studier over Motiver og Melodier, Køben-
havn 1942, S. 3.

13 Vgl. Joachim Grage, The Opera Hater? Johan Ludvig Heiberg and the Musical Theater,
in: Jon Stewart (Hg.), The Heibergs and the Theater. Between Vaudeville, Romantic
Comedy and National Drama, København 2012, S. 117–138, hier S. 130.

14 Eine Ausnahme bildet das Vaudeville Et Eventyr i Rosenborg Have, für das Weyse eine
komplett neue Musik komponiert.

Clemens Räthel

116

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ken aus Carl Maria von Webers Opern Der Freischütz15 und Preciosa.16 Da-
rüber hinaus verwendet er Kompositionen von Christoph Ernst Friedrich
Weyse17 und Friedrich Kuhlau,18 ebenso französische Vaudevilles und pa-
triotische Lieder.

Dabei fällt auf, dass häufig der neue Text wenig mit der Originalkom-
position zu tun hat, auch im Verlauf des Stückes keine inhaltlichen oder
intertextuellen Bezüge hergestellt werden, eher im Gegenteil: Die Aus-
wahl der Musik lässt sich wie ein großer Irrtum lesen, Melodie und Text
›passen‹ scheinbar wenig zusammen. Sämtliche Opern und Singspiele, aus
denen Heiberg sich für Kong Salomon bedient, werden am Königlichen
Theater in der dänischen Hauptstadt gespielt. Die Zuschauer*innen sind
also mit den Originalen vertraut, sowohl mit deren Text als auch mit dem
Zusammenhang, für den sie geschrieben sind.19 Heiberg weist später in
seiner Schrift Om Vaudevillen (Über das Vaudeville) explizit darauf hin, wie
wichtig es sei, dass das Publikum die Melodien erkenne. Dadurch sieht er
den Effekt gewährleistet, dass sich die Zuschauer*innen auf den Inhalt der
Gesangsnummer konzentrierten statt auf deren musikalische Ausfor-
mung.20 Zu den bereits beschriebenen Irrtümern auf der Handlungsebene

15 Der Freischütz gehört in den 1820er-Jahren zu den meistgespielten Opern am Königli-
chen Theater. Die Premiere erfolgt am 26. April 1822. Die Uraufführung findet kurz
zuvor am 18. Juni 1821 im Hamburger Schauspielhaus statt. In den ersten vier Spielzei-
ten in der dänischen Hauptstadt erfolgen ungewöhnliche 25 Vorstellungen. Die Über-
setzung ins Dänische – die Oper läuft in Kopenhagen unter dem Titel Jægerbruden – be-
sorgt Adam Oehlenschläger.

16 Carl Maria von Webers Oper Preciosa feiert am 29. Oktober 1822 Premiere am Königli-
chen Theater und erfreut sich großer Beliebtheit. Bereits in der ersten Saison erfolgen
sechs Aufführungen, bis 1887 insgesamt 104.

17 Christoph Ernst Friedrich Weyse, ursprünglich aus Altona, komponiert verschiedene
Werke für das Theater. Zu den meistgespielten gehört Sovedrikken (Premiere 1809), das
über 100 Vorstellungen erlebt. Aus diesem Singspiel bedient sich Heiberg in Kong Salo-
mon: Der Gesang, in dem die Bevölkerung Goldkalbs (Ver)Kleidung imaginiert, ist eine
Melodie aus Weyses erfolgreichstem Werk.

18 Daniel Frederik Rudolph Kuhlau, geboren in Uelzen, feiert seinen ersten großen Erfolg
am Theater mit dem Drama Røverborgen (Premiere 1814), aus dem sich Heiberg für
Kong Salomon ebenfalls bedient. Darüber hinaus komponiert er unzählige kleinere
und größere Stücke für die Bühne. Sein größter Triumph wird jedoch die Zusammenar-
beit mit Johan Ludvig Heiberg in Elverhøi, dem nationalen Singspiel und bis heute
meistgespielten Stück am Königlichen Theater.

19 Vgl. Torben Krogh, Heibergs Vaudeviller, S. 3.
20 Vgl. Johan Ludvig Heiberg, Om Vaudevillen som dramatisk Digtart og om dens Betyd-

ning paa den danske Skueplads. En dramaturgisk Undersøgelse (1826), in: Johan Lud-
vig Heiberg, Samlede Skrifter. Prosaiske Skrifter. Sjette Bind, Kopenhagen 1861, S. 1–
111, hier S. 43.

Komödie der (musikalischen) Irrungen

117

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


gesellen sich in meiner Lesart nun die musikalischen Irrtümer. Anders for-
muliert: Nicht nur ist der reiche jüdische Bankier gar keiner, und damit
die Hoffnung auf Aufschwung ungerechtfertigt, sondern auch die Musik
ist vermeintlich nicht, was sie vorgibt zu sein. Daraus resultiert die Frage,
welche (neuen) Funktionen sie übernimmt. Ich möchte dies im Folgen-
den anhand von drei Beispielen ausführlicher erläutern.

Eduard, Henrik und die Hüte

Zunächst richte ich den Blick auf Eduard, den jungen Liebhaber, der all
sein Geld in die Hüte steckt und doch der Frau seiner Träume, der Hut-
machertochter Luise, nicht näherkommt. Ganz im Gegenteil, diese hält
ihn für einen ausgemachten Schnösel, der offensichtlich nicht weiß, wo-
hin mit seinem Geld. Seine umfassenden Investitionen in die Kopfbede-
ckungen stürzen ihn und seinen Diener Henrik in arge Schwierigkeiten.
Henrik versucht seinem Herrn in der fünften Szene des Vaudevilles die
sich daraus ergebenden Konsequenzen aufzuzeigen. Eine musikalische
Nummer über Männer und Hüte:

Herre, hvad skal Enden blive,
Tretten Hatte, Hyver syv!
Man vil Øgenavn Dem give;
See, der gaaer den Hattetyv!

Tænk Transporten: den vil stige
Til en uforskammet Priis,
Gjennem det westphalske Rige
Over Brüssel til Paris.

Hvad er mellem Jordens Poler
Bedre vel end være fri?
Tænk, om Frihedens Symboler
Bragte Dem i Slutteri!21

Herr, wo soll das hinführen?
Dreizehn Hüte, sieben Mützen!
Man sollte Ihnen einen Spitznamen geben:
Seht, da geht der Hutdieb!

21 Johan Ludvig Heiberg, Kong Salomon og Jørgen Hattemager, in: Johan Ludvig
Heiberg, Samlede Skrifter. Poetiske Skrifter. Femte Bind, Kopenhagen 1862, S. 171–
272, hier S. 195.

Clemens Räthel

118

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Denken Sie doch an den Transport:
Die unverschämt hohen Kosten,
Durch die deutschen Lande
Über Brüssel nach Paris.

Was gibt es auf der Welt
Besseres als die Freiheit?
Bedenkt, sollten Euch die Symbole
Dieser Freiheit in den Schuldturm bringen?22

Henrik räsoniert hier über die aus den Hutkäufen entstandene äußerst
prekäre wirtschaftliche Situation, die Schwierigkeiten, den Transport die-
ser Waren zu bewerkstelligen und – sollte es keine finanzielle Rettung ge-
ben – gar eine mögliche Festnahme und den Schuldturm. Heiberg
schreibt diesen Text zu einer Melodie aus Carl Maria von Webers Oper
Preciosa. In dieser Oper ist es allerdings die Melodie zu einem Liebeslied,
das die Hauptfigur mit klarem Sopran vorträgt, in der Hoffnung auf ein
baldiges Wiedersehen mit dem Geliebten: Einsam bin ich, nicht alleine.

Einsam bin ich nicht alleine
denn es schwebt ja süss und mild
um mich her im Mondenscheine
dein geliebtes, teures Bild.

Was ich denke, was ich treibe
zwischen Freude, Lust und Schmerz,
wo ich wandle, wo ich bleibe
ewig nur bei dir mein Herz!

Unerreichbar wie die Sterne
wonneblickend wie ihr Glanz,
bist du nah’, doch ach! so ferne
füllest mir die Seele ganz!23

Hier zeigt sich bereits, was ein musikalischer Irrtum alles kann. Henrik
singt ein Liebeslied einer weiblichen Opernprotagonistin und zerfließt da-
bei vor Selbstmitleid und Zukunftsängsten. Interessanterweise richtet sich
diese Liebesmelodie an Eduard. Was also der reine Text nicht hergibt, er-
öffnet in der musikalischen Gestaltung der Nummer neue Lesarten. Zum

22 Sämtliche Übersetzungen stammen, soweit nicht anders angegeben, vom Verfasser die-
ses Beitrages.

23 Carl Maria von Weber, Preciosa. Ein Schauspiel von Pius Alexander Wolff, Klavieraus-
zug. Leipzig ca. 1900, S. 25 f. Die Verfügbarkeit von Musik über beispielsweise Strea-
ming-Plattformen ermöglicht es, die hier nur als Text zitierten Werke recht unkompli-
ziert auch zu hören. Dies möchte ich ausdrücklich empfehlen.

Komödie der (musikalischen) Irrungen

119

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


einen ließe sich argumentieren, dass Henrik hier seinem Eduard ein Ge-
ständnis macht; die besungene Angst vor dem Schuldturm wird dabei
auch zur Angst vor einer Trennung, vor der Einsamkeit und dem Allein-
sein, wie es im Weber’schen Original anklingt. Zum anderen erlaubt Hen-
rik hier möglicherweise auch einen neuen/anderen Blick auf die Leiden-
schaften seines Herrn. Er stellt der musikalischen Einlage eine Warnung
voran: »Lidenskaber ere som Sneeboldte; jo længere de rulle, desstørre bli-
ve de.«24 Die besungene Leidenschaft Eduards gilt, so lässt sich die Musik
lesen, ganz offensichtlich nicht der Hutmachertochter Luise; diese wird
mit keinem Wort erwähnt. Vielmehr sorgt Henrik sich um den Transport
der Hüte und die Folgen der verfehlten Haushaltsplanung. Mit diesem
Blick lässt sich fragen, ob es in dem Vaudeville überhaupt um die uner-
füllte, romantisch überhöhte Liebe Eduards zur unschuldig gezeichneten
Hutmachertochter geht, oder ob dieses Narrativ nur als Vorwand dient,
um Eduards Fetisch zu legitimieren. Kauft Eduard die Hüte, um Luise für
sich zu gewinnen, oder dient Luise als hilfreicher Vorwand, um die modi-
schen Abenteuer des jungen Mannes zu ermöglichen und zu legitimieren?
Geschickter und vergnüglicher kann Männlichkeit in der Krise auf der
Bühne des frühen 19. Jahrhunderts kaum dargestellt werden.

Salomon und die Nachthaube

Das zweite Beispiel beschäftigt sich mit der jüdischen Figur, dem großen
Schwindler des Vaudevilles. In der 13. Szene, einem gesungenen Reisebe-
richt, beschreibt Goldkalb, wie ihm die Kleidung geraubt und später sein
Hut vom Wind weggeweht wurde. Damit erklärt er seine abenteuerliche
Aufmachung, mit der er auf der Bühne erscheint: Er trägt eine Art Mor-
genrock mit goldenen Knöpfen, auf dem Kopf zudem eine Schlafhaube.
Die Melodie für diesen Bericht stammt aus einem Singspiel von Nicolas
Dalayrac mit dem Titel Azémia ou les sauvages. Das bekannte Stück – die
dänische Premiere erfolgt unter dem Titel Azemia eller De Vilde25 (Azemia
oder die Wilden) 1810 – handelt von einem Europäer, der allein mit sei-

24 Johan Ludvig Heiberg, Kong Salomon, S. 195 (Leidenschaften sind wie Schneebälle, je
länger sie rollen, desto größer werden sie).

25 Azémia ou les sauvages, Singspiel in drei Akten, Musik von Nicolas Dalayrac, das Li-
bretto stammt von Poisson de la Chabeaussière. Die Übersetzung für das Königliche
Theater besorgt N.T. Bruun. Die Premiere erfolgt am 29. Oktober 1810, bis 1827 steht
das Werk insgesamt 35 Mal auf dem Spielplan.

Clemens Räthel

120

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ner Tochter und einem Pflegesohn viele Jahre auf einer Südseeinsel ver-
bringt. Damit es zu keinen Intimitäten zwischen den Heranwachsenden
kommt, lässt er die Tochter stets als Mann gekleidet auftreten. Nichtsdes-
totrotz – oder gerade deswegen – erwacht in dem jungen Pflegesohn die
Liebe, und er besingt in einer Arie die Unsicherheiten seinen eigenen Ge-
fühlen gegenüber: Aussitôt que je t’aperçois ist eine der bekanntesten Melo-
dien aus diesem Singspiel.26

Aussitôt que je t’aperçois,
Mon cœur bat & s’agite,
Et si j’accour auprès de toi,
Il bat encore plus vîte.
A tout moment, & malgré moi,
Je brûle, & ne sais pas pourquoi.
De m’éclairer sur ce mystère,
Je pourrois bien prier ton père;
Mais si tu voulais, tien, je crois,
J’en appendrais plus avec toi.27

Sobald ich Dich sehe,
schlägt mein Herz ganz aufgeregt.
Und wenn ich zu Dir gehe,
schlägt es noch viel schneller.
In jedem Augenblick und gegen meinen Willen
brenne ich und weiß doch nicht warum.
Ich könnte Deinen Vater bitten,
mir dieses Geheimnis zu enthüllen.
Aber wenn Du wolltest, glaube ich,
würde ich es viel lieber von Dir erfahren.

In Kong Salomon wird die Melodie des jungen, schmachtenden, unsiche-
ren Liebhabers nun vom alten Juden Goldkalb gesungen, in der für jüdi-
sche Bühnenfiguren üblichen Mischung aus Dänisch und
(Platt-)Deutsch.28 Es ist die Auftrittsmelodie der Titelfigur, in der es weder
um Liebe noch Begehren geht, sondern vielmehr um eine groteske und lä-
cherliche Situation: Der Jude erzählt darin, wie ihm auf dem Weg nach
Korsør seine Kleidung geraubt wurde:

26 Vgl. Torben Krogh, Heibergs Vaudeviller, S. 109 f.
27 Auguste Etienne Xavier Poisson de La Chabeaussière, Azemia: Ou, Les Sauvages. Come-

die en Trois Actes Et en Prose, Paris 1788, S. 13.
28 Zur Bühnensprache jüdischer Figuren auf der dänischen Bühne und den vielfältigen

Funktionen, die sie erfüllen: Räthel, Wie viel Bart darf sein?, S. 82–88.

Komödie der (musikalischen) Irrungen

121

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Ich wohnt’ in Odense bey Holk,
Die Leut’ er meget vakkre,
Da kam der En af deres Folk,
Und vilde mit mir schakkre.
Det tidlig var, men Morgenstund’
Ei alltid bringer Gild im Mund’.
Ich lag im Bett, mich rolig strachte,
Sorglos, und an nichts Beses dachte.
Doch fer ich mich fersaae, han neer
Zur Treppe war mit mine Kleer.

Nun sprang ich splitternackend op,
Men han var uden Døre;
Ich hatte Schjorten po min Krop,
Und weiter nichts, ich schwöre.
Zum Glück lag noch min Silfmoors-Tracht
Im Koffer zierlich eingepackt.
Den trak ich po, gik over Vandet,
Men midt po Belten reent forbandet
Mich Vinden tog i Nakken fat,
Und fløiten gik min Silkehat.29

Dass diese an sich schon komische Szene ihren Witz dadurch steigert, dass
sie zu einer bekannten Liebesmelodie gesungen wird, unterstreicht einmal
mehr, wie sich Heiberg das Genre zunutze macht, wie der musikalische
Irrtum hilft, die Figuren mehrdeutig und komisch zu zeichnen. Die reine
Erzählung malt den halbnackten Juden als lächerliche Erscheinung, mal
wieder auf der Flucht und mitten am Tag mit einer Nachthaube auf dem
Kopf. Aber Heiberg ergänzt diese Charakterisierung durch eine populäre
Melodie, die das Bild des jammernden Juden kontrastiert. Goldkalb darf
hier nicht nur berichten, was ihm widerfahren ist, vielmehr gibt Heiberg
ihm die Chance, die nationale Bühne und deren Repertoire zu parodie-
ren, sich damit auch über das zeitgenössische Theater lustig zu machen,
das – wie Heiberg meint – mit seinen Rührstücken den Geschmack ver-
derbe. Auf diese Weise gewinnt Goldkalb an Statur und Sympathie, seine
musikalische Erzählung scheint weder sich selbst noch das nationale Thea-
ter ernst zu nehmen. Aus dieser musikalischen Leichtigkeit zieht die Figur
ihre Attraktivität, löst sie sich doch auf diese Weise von der einseitigen
(textlichen) Zeichnung des ausgeraubten Schacherjuden. Obwohl auch

29 Johan Ludvig Heiberg, Kong Salomon, S. 219. Ich habe hier auf eine Übersetzung ver-
zichtet, die besondere Sprachmischung lässt sich kaum übertragen und ist in groben
Zügen sicher verständlich.

Clemens Räthel

122

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


diese textliche Zeichnung nicht so eindeutig ist: Schon der Titel Kong Sa-
lomon og Jørgen Hattemager stellt gängige Erzählmodelle infrage. Ein König
und ein Hutmacher, ein ungleiches, etwas unwirkliches Paar, das sich im
Verlauf des Stückes kaum begegnet. Der Hutmacher überhaupt ist eine
winzig kleine Nebenfigur. Nur ganz am Ende, wenn alle Irrtümer besei-
tigt scheinen, wenn der Ärger verraucht ist und alle heiter zusammen fei-
ern, tanzen die beiden in der großen Finalnummer miteinander: Der Hut-
macher und Salomon, der nun nicht mehr König ist. Nicht die jungen
Liebenden bilden den Schluss- und Höhepunkt, sondern die beiden Titel-
figuren, ein komisches Paar, das als Sympathieträger fungiert und viel-
leicht ein wenig – im Commedia-Verständnis – die Rolle der Vecchi über-
nimmt, der listigen Alten, welche die Welt immer noch ein Stück verän-
dern können, die den Bürgern ihre merkwürdige Moral und der Stadt ihre
Verlogenheit vorhalten. Und dabei sowohl sich als auch das Vorbild Hol-
berg und das Königliche Theater mit wenig Respekt behandeln.

Jäger- und andere Chöre

Einen weiteren musikalischen Irrtum nutzt Heiberg, um die Dorfgemein-
schaft zu desavouieren. Zu Beginn der zweiten Szene kündigen sich Neu-
igkeiten an: Das Posthorn erklingt und die leichtgläubigen Würdenträger
der Stadt – Brandt, Sering und Villing – springen vom Essen auf und lau-
fen aus dem Wirtshaus auf die Straße. Ein überaus lächerlicher Anblick
bietet sich dem Publikum, denn Brandt hat noch die Serviette um den
Hals und Villing hält einen Knochen in der Hand, an dem er weiterhin
knabbert. Diese merkwürdige Versammlung stimmt nun einen Chorge-
sang, ein Loblied auf die Post an:

Vad ligner, Korsør, din politiske Glæde,
Naar Posten er kommen fra kongelig Stad?
Ved Klangen af Hornet paa Torv og i Stræde
Man glemmer sin Flaske, man glemmer sin Mad.
Statstidenden kommer i Ledtog med Dagen,
Og Nyheder bringer fra sikker Kanal,
Mens Morgen- og Aftenblad værner om Smagen,
Og Damerne slaaes om den franske Journal.30

30 Johan Ludvig Heiberg, Kong Salomon, S. 181.

Komödie der (musikalischen) Irrungen

123

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Korsør, was gleicht Deiner politischen Freude,
Wenn die Post aus der Hauptstadt eintrifft?
Ertönt der Klang des Horns auf Markt und auf Straßen,
Vergisst man seine Flasche, vergisst man sein Mahl.
Die Zeitungen kommen im Verlauf des Tages
Und bringen Neuigkeiten auf sicherem Kanal.
Während die Abendzeitungen den Geschmack bemühen,
schlagen die Damen sich um das französische Journal.

Dieser Posthorn-Mittagessen-Chor wird gesungen zur Melodie des be-
rühmten Jägerchors aus Carl Maria von Webers Freischütz. Im Vergleich
mit der musikalischen Ausformung und dem Text des deutschen Origi-
nals wird das parodistische Element überdeutlich:

Was gleicht wohl auf Erden dem Jägervergnügen,
Wem sprudelt der Becher des Lebens so reich?
Beim Klange der Hörner im Grünen zu liegen,
Den Hirsch zu verfolgen durch Dickicht und Teich.
Ist fürstliche Freude, ist männlich Verlangen,
Erstarket die Glieder und würzet das Mahl.
Wenn Wälder und Felsen uns hallend umfangen,
Tönt freier und freud’ger der volle Pokal!
Jo ho! Tralalalala!31

Es ist kein stolzer Jägerchor, sondern eine lächerlich gezeichnete Dorfge-
meinschaft, für die in Ermangelung von Abwechslung die Ankunft der
Postkutsche den Höhepunkt des Tages bildet. Die majestätische Melodie
und der heroische Impetus der Weber’schen Jäger stehen den vom Essen
aufgesprungenen Bürgern der kleinen dänischen Gemeinde konträr ge-
genüber. Auch hier nutzt Heiberg ein aktuelles und beliebtes Werk aus
dem Repertoire des Theaters und deutet es für seine Komödie der Irrun-
gen um. Das funktioniert nur unter der Voraussetzung, dass die Zuschau-
er das Original kennen und verorten können, und generiert auf diese Art
den komischen Effekt. Die Parallelisierungen zwischen Original und Par-
odie lassen dies noch deutlicher hervortreten, denn Heiberg orientiert sich
in seiner Umdichtung am Vorbild: Das Posthorn spielt statt des Wald-
horns, auch die thematischen Überschneidungen wie das Postwesen und
Jagdvergnügen sowie die Kontrastierung von echtem Essen und Dianas
göttlichen Speisen fallen ins Auge. Diese raffinierten Verschiebungen ver-
stärken das komische Moment und wirken dabei keineswegs nur in eine

31 Friedrich Kind, Der Freischütz. Romantische Oper in drei Aufzügen. Musik von Carl
Maria von Weber, Leipzig 1952, S. 75 f.

Clemens Räthel

124

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Richtung. Denn der große Erfolg des Vaudevilles bedeutet auch, dass die
Rezeption der vermeintlichen Originale von der Parodie beeinflusst wird.
Wer einmal den Chorgesang der Würdenträger Korsørs in Kong Salomon
gehört hat, kann in Webers Jägerchor wohl kaum noch ausschließlich eine
Ode an das männliche Jagdvergnügen vernehmen. Mit Blick auf die viel-
fältigen Wechselwirkungen zwischen Parodie und Original lässt sich auch
verstehen, dass die Musik, bzw. der Gebrauch der Musik, im Fokus der
massiven Kritik steht, der das Stück schon vor seiner Uraufführung ausge-
setzt ist. Im Umgang mit der Rezeption seines Dramas setzt Heiberg, wie
ich abschließend zeigen werde, auf einen weiteren Irrtum.

Nationaltheater?

Im Fokus der massiven Kritik an Heibergs Vaudeville steht der Gebrauch
der Musik. Es wird eifrig diskutiert, ob die zuvor beschriebene musikali-
sche Ausformung des Genres – also die Verwendung bekannter Melodien
– für eine Bühne wie das Königliche Theater schicklich sei und im natio-
nalen Theater eine Berechtigung habe. Knut Lyne Rahbek, die Kopenha-
gener Theaterpersönlichkeit des frühen 19. Jahrhunderts, wettert im Vor-
feld in einem Brief vom 8. Oktober 1825 gegen das Vaudeville im Allge-
meinen und argwöhnt, dass das Königliche Theater auf diese Weise dem
Zirkus oder dem Theater der Wandertruppe näher rücke.32

Auch innerhalb des Theaters gibt es heftige Auseinandersetzungen um
die Legitimität des Stückes.33 Einige der Direktoren des Theaters, aber
auch etliche Schauspieler*innen stellen sich zunächst gegen die Aufnahme
des Stückes in den Spielplan34 – nach dem gefeierten Erfolg ist davon kei-
ne Rede mehr. Der Streit um Kong Salomon eskaliert schließlich und erst
nach heftigem Insistieren des Geschäftsführers Jonas Collin und der Er-
laubnis durch den König darf das Stück nach einigen kosmetischen Ände-

32 Vgl. Morten Borup, Johan Ludvig Heiberg. Anden Bog: Manddom 1825–1839, Køben-
havn 1948, S. 43.

33 Vgl. Kirsten Wechsel, Herkunftstheater. Zur Regulierung von Legitimität im Streit um
die Gattung Vaudeville, in: Constanze Gestrich/Thomas Mohnike (Hg.), Faszination
des Illegitimen. Alterität in Konstruktionen von Genealogie, Herkunft und Ursprüng-
lichkeit in den skandinavischen Literaturen seit 1800, Würzburg 2007, S. 39–59, hier
S. 42 f.

34 Vor allem N. P. Nielsen spricht sich scharf gegen Heiberg und dessen Vaudeville aus.
(Vgl. Morten Borup, Johan Ludvig Heiberg II, S. 43.)

Komödie der (musikalischen) Irrungen

125

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


rungen angesetzt werden.35 Weder der Handlungsverlauf noch die Zeich-
nung der jüdischen Figur sind demnach Ursache für diese teils harschen
Kritiken. Denn der Plot ist gar nicht neu, vielmehr handelt es sich bei
Kong Salomon um eine Bearbeitung des sehr erfolgreichen Stückes Indtoget
(Der Einzug) von Heibergs Vater Peter Andreas Heiberg, das sich seit dem
17. Februar 1793 im Repertoire des Königlichen Theaters findet und auch
nach der Premiere von Kong Salomon bis 1830 parallel weiter auf dem
Spielplan steht. Die Theaterleitung hätte 1825 das Stück in Anlehnung an
das väterliche Vorbild daher viel lieber unter dem Namen Indtoget Nr. 2
auf die Plakate gesetzt.36 Sicherlich weist Kong Salomon eine etwas ver-
zweigtere Struktur auf, die Handlungsorte und Namen sind andere, aber
der zentrale Unterschied zwischen beiden Stücken ist die Musik. Indtoget,
also das ältere Stück, ist ein Singspiel; die Musik für dieses Stück kompo-
niert Johann Peter Schulz. Hingegen nutzt Kong Salomon og Jørgen Hatte-
mager, wie ich dargelegt habe, bereits vorhandene und bekannte Melodien
– und genau daran entzündet sich die Aufregung um das Stück: Ist es an-
gemessen, das Repertoire des Königlichen Theaters zu plündern und die
musikalischen Nummern mit neuen Texten versehen scheinbar beliebig
zusammenzusetzen?

Die Kritik verstummt nach dem großen Erfolg. Sicherlich auch, weil
Kong Salomon der dringend benötigte Kassenschlager des in großer ökono-
mischer Bedrängnis befindlichen Theaters wird. Schon in der ersten Sai-
son erlebt das Stück unglaubliche 15 Aufführungen vor ausverkauftem
Haus, regelmäßig gibt es Tumulte und Schlägereien um die letzten Ti-
ckets. Ein regelrechter »Theaterwahnsinn«37 bricht aus, und die Stadt
kennt nur noch ein Thema: Heibergs Triumph. Hans Christian Andersen,

35 Collin begegnet den Widerständen zu Kong Salomon schon vor der Uraufführung und
besteht darauf, das Stück erst zu beurteilen, wenn es auf der Bühne gezeigt worden ist.
Zudem weist er auf seine Pflichten als Geschäftsführer hin: »[J]eg fremmer Opførelsen
af saadanne Stykker, som kunde ventes at ville give bedst Huus, naar Intet i dem inde-
holdes, der strider imod den Ærefrygt, som skyldes Gud, Kongen, Lovene, Sømmelig-
hed og god Smag, af hvilket jeg veed, at der Intet kan udpeges i Heibergs Vaudeville.«
(Ich fördere die Aufführung solcher Stücke, von denen erwartbar ist, dass sie ein volles
Haus bescheren, solange sie nichts enthalten, was gegen die Ehrfurcht, die wir Gott
schulden, den König, die Gesetze, Anstand und guten Geschmack verstößt. Ich weiß,
dass in Heibergs Vaudeville nichts dergleichen vorkommt.) Thomas Overskou, Den
danske Skueplads, i dens Histoire, fra de første Spor af danske Skuespil indtil vor Tid.
Fjerde Deel, København 1862, S. 783.

36 Vgl. Räthel, Wie viel Bart darf sein?, S. 155.
37 Die von Kela Kvam herausgegebene Theatergeschichte Dänemarks überschreibt passend

das Kapitel zum Goldenen Zeitalter und Heibergs rauschenden Erfolgen mit »Den store

Clemens Räthel

126

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ein eifriger Theaterbesucher, überschlägt sich förmlich in seiner Begeiste-
rung über Kong Salomon und fasst damit die Stimmung in der dänischen
Hauptstadt zusammen.

Det var en dansk Vaudeville, Blod af vort Blod [...] og den blev derfor med Jubel
optaget og fortrængte ganske alt Andet. Thalia holdt Carneval paa den danske
Scene, og Heiberg var hendes Udkaarne.38

Das war ein dänisches Vaudeville, Blut von unserem Blut [...] und wurde daher
mit Jubel aufgenommen und verdrängte alles andere. Thalia feierte Karneval auf
der dänischen Bühne und Heiberg war ihr erklärter Favorit.

Lässt man Andersens zumindest kompliziertes Verhältnis sowohl zu den
Heibergs als auch zum Königlichen Theater außen vor und beleuchtet die
sich daraus ergebenen Fragen nach der Funktion dieses überschwängli-
chen Lobes nicht, fällt in besonderer Weise die Einschreibung des Gesehe-
nen in einen ›nationalen‹ Diskurs auf. Nun mag man sich fragen, was ge-
nau Andersen da gesehen hat, was an Kong Salomon so spezifisch dänisch
ist: Das Genre des Vaudevilles stammt aus Frankreich, die Handlung ist
die Kopie eines bekannten Dramas, verfasst von einem wegen politisch
nicht genehmer Positionen aus dem Land verwiesenen Autoren, die Titel-
figur ein Jude und die Musik – das zentrale Element des Abends – besteht
aus einer Reihe ›geklauter‹ Melodien französischer, deutscher und italieni-
scher Provenienz.

Statt aber nun mit Andersen (und anderen) über die möglichen ›natio-
nalen‹ Implikationen dieser Theateraufführungen zu streiten, möchte ich
vorschlagen, diese nationalen Konnotationen als bewusste Einschreibung
zu lesen, die vor allem durch Heiberg selbst erfolgt. Ich will das ausführli-
cher darlegen: Auch nach dem durchschlagenden Erfolg von Kong Salo-
mon und dessen Nachfolger Recensenten og Dyret (Der Rezensent und das
Tier) verstummt die öffentliche Auseinandersetzung um die Gattungsfrage
nicht.39 Dies veranlasst Heiberg 1826 dazu, sämtliche seiner Werke vom
Spielplan zu nehmen. Kurz darauf veröffentlicht er die Streitschrift Om

teatergalskab« (Der große Theaterwahnsinn). Janne Risum, Den store teatergalskab, in:
Kela Kvam/Janne Risum/Jytte Wiingaard (Hg.), Dansk teaterhistorie 1, Kirkens og kon-
gens teater, København 1992, S. 177–248, hier S. 177.

38 Hans Christian Andersen, Mit Livs Eventyr I. Herausgegeben von H. Topsøe-Jensen.
København 1975, S. 99, Hervorhebungen im Original.

39 So spricht das Conversationsblad beispielsweise von einer »Vaudeville-Pest«, die dazu
führe, dass bekannte und bisher beliebte Stücke kein Publikum mehr fänden – somit sei
das neue Genre verantwortlich für das Verderben des Zuschauergeschmacks: »De bekla-
gelige Følger af Vaudevillepesten have allerede viist sig paa det tydeligste, da hverken

Komödie der (musikalischen) Irrungen

127

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Vaudevillen, in der er auf die Bedeutung des Genres für das Nationalthea-
ter fokussiert. Heibergs zentrale Botschaft besteht darin, das Vaudeville
zur neuen nationalen Lustspieldichtung zu erklären, für die er einen gro-
ßen Bedarf sieht. Den vorherrschenden Mangel an landessprachlicher Dra-
matik sieht Heiberg als Grund für den Bedeutungsverlust der nationalen
Bühne. Aus diesem ›nationalen‹ Mangel leitet Heiberg dann die Domi-
nanz deutschsprachiger Importe, wie etwa die vielgespielten Stücke Kotze-
bues und Ifflands, her. Er wettert in seiner Schrift gegen die dilettanti-
schen deutschen Dichter und mahnt zur Besinnung auf typisch dänische
Dramatik:

De dramatiske Mixturer, hvormed Tydskerne saa rigelig forsynede os, have ikke
blot havt den umiddelbare Virkning at giøre Publicum kjed af alle dramatiske
Digtarter, men have ogsaa gjort middelbar Skade, ved den Indflydelse, som de
udøvede paa hver enkelt Digtart.40

Die dramatischen Mixturen, mit denen die Deutschen uns so reichlich versehen
haben, hatten nicht nur die unmittelbare Folge, dem Publikum alle anderen
dramatischen Genres abspenstig zu machen, sondern verursachten auch mittel-
bare Schäden, weil sie Einfluss auf alle Dichtkunst ausübten.

Daran schließen sich vielfältige Vergleiche mit Ludvig Holberg an, dem
›dänischen‹ Dichterfürsten. Heiberg deklariert sich zu dessen legitimem
Nachfolger, mit seiner eigenen, neuen Gattung des Vaudevilles, so argu-
mentiert er, bringe er das Nationaltheater wieder zum Leuchten:

Jeg forbandt Vaudevillens Kunstform med Localiteten, og havde den Fornøielse
at see, at mine Forsøg vandt almindeligt Bifald. [...] Publicum har faaet en ny
Interesse for det Local-comiske, og derved er Veien til en ny National-Comedie
bleven banet.41

Ich verknüpfte das Vaudeville mit dem Lokalen und sah mit Freude, dass meine
Versuche allgemeinen Beifall fanden. [...] Das Publikum hat neues Interesse am

Stærkodder, eller Don Ranundo de Colibrados, uagtet de næsten i et heelt Decennium hav-
de hvilet, formaaede at fylde de uabonnerede Pladser, langt mindre de gamle [...]
Lystspil: Bagtalelsens skole, Feiltagelserne, Maskeraden, Henrik og Pernille, der alle, saavel-
som Preciosa og Røverborgen vare, dog i forskjellige Grad, lidet besøgte.« (Die beklagens-
werten Folgen der Vaudevillepest haben sich schon deutlich gezeigt. Weder Stærkodder
noch Don Ranundo de Colibras vermochten die nicht abonnierten Plätze zu füllen, ob-
wohl sie doch fast ein Jahrzehnt geruht hatten. Noch weniger gelang dies den alten [...]
Lustspielen: Bagtalelsens skole, Feiltagelserne, Maskeraden, Henrik og Pernille, die alle, ge-
nau wie Preciosa und Røverborgen, wenn auch in unterschiedlichem Grad, schlecht be-
sucht waren.) Conversationsblad Nr. 31, 9. Sept. 1826, Hervorhebungen im Original.

40 Heiberg, Om Vaudevillen, S. 21.
41 Ebd., S. 71 f.

Clemens Räthel

128

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Lokal-Komischen gefunden, dadurch ist der Weg für eine neue Nationalkomö-
die gebahnt.

Der Bedeutungsverlust des Theaters, so argumentiert Heiberg, liege vor al-
lem darin begründet, dass man zu viel deutsche Dramatik spiele. In seiner
über einhundertseitigen Schrift sind die Deutschen schuld an ziemlich al-
lem: Selbst die aus Heibergs Sicht schreckliche, affektierte und ge-
schmacksverderbende Ausgestaltung der Oper, wie sie in Kopenhagen ge-
spielt wird (mit gesprochenen Rezitativen), gehe auf die Deutschen zu-
rück.42 Dabei müsste es eigentlich andersherum sein, argumentiert
Heiberg. Die Deutschen sollten von den Dänen lernen:

Vi Danske altsaa, vi som i den comiske Litteratur have erhvervet os et Navn, der
har gjort os berømte over hele Europa, vi ere nu blevne saa smaa, saa
jammerlige, at vi ingen andre Comedier kan taale, end dem som tilhøre
fremmede Nationer, især Tydskerne, som i dette Fag burde gaae i Skole hos os,
istedenfor at ansees som vore Mestere.43

Wir Dänen hatten uns doch einmal in der komischen Literatur einen Ruf er-
worben, der uns in ganz Europa berühmt gemacht hat. Aber nun sind wir so
klein, so jämmerlich geworden, dass wir keine anderen Komödien mehr ertra-
gen als die fremder Nationen, vor allem der Deutschen. Die sollten dabei doch
eigentlich von uns lernen, statt als unsere Lehrmeister angesehen zu werden.

Heiberg kultiviert hier aber nur auf der Oberfläche (s)eine Abneigung ge-
gen die Deutschen – sonst würde er sich wohl kaum so reichhaltig an
›deutscher‹ Musik bedienen –, es geht ihm vor allem um die Vermarktung
seiner Vaudevilles als nationale Dramatik. Auf diese Weise legitimiert er
die umstrittene Gattung als schicklich für die nationale Bühne und begeg-
net damit Kritikern, die das Genre dem Bereich Unterhaltungstheater zu-
ordnen. Ein Ansatz, den Heiberg selbst anfangs verfolgt; seine ursprüngli-
che Idee besteht darin, ein eigenes Vaudeville-Theater nach französischem
Vorbild zu errichten.44 Da ihm die Erlaubnis dazu verweigert wird, sicher
auch um das finanziell marode Königliche Theater durch zusätzliche Kon-
kurrenz nicht noch weiter zu schwächen, erlaubt diese Umwidmung des
Genres Aufführungen auf der nationalen Bühne. Die Einschreibung als
Nationaldichtung ist vor allem, wie ich meine, als Ermöglichungsstrategie
zu verstehen: Heiberg gelingt es, sich als erfolgreicher Autor zu etablie-

42 Vgl. Heiberg, Om Vaudevillen, S. 24–26.
43 Ebd., S. 69.
44 Vgl. Morten Borup, Johan Ludvig Heiberg II, S. 41 f.

Komödie der (musikalischen) Irrungen

129

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ren45 – spätestens mit dem Singspiel Elverhøj (1828) wird er unsterblich –,
sich damit ein solides wirtschaftliches Fundament und erheblichen Ein-
fluss in der Kopenhagener Gesellschaft zu sichern.

Heibergs Strategie des nation branding geht auf. Seine Streitschrift Om
Vaudevillen wird zum Wendepunkt in der Auseinandersetzung. Einen
nicht unwesentlichen Beitrag leistet auch die Tatsache, dass Heiberg zeit-
gleich seine Vaudevilles von den Spielplänen nehmen lässt: Dem Theater
fehlen damit wichtige Einnahmen und den Theaterbesucher*innen die
populärsten Stücke. Die Verknappung des Angebots bei (mindestens)
gleichbleibend hoher Nachfrage nach den Vaudevilles verleiht der Schrift
zusätzliches Gewicht und macht es den Kritikern ausnehmend schwer,
sich in dieser Gemengelage Gehör zu verschaffen. Das Vaudeville – und
damit auch Heiberg selbst – sind angekommen und prägen das Theater
am Kongens Nytorv für die kommenden Jahrzehnte.46

Auch dieser nationale Irrtum wird bewusst hervorgerufen, nahezu aus-
gestellt. Durch die Referenz auf die Holbergtradition und mit der Abgren-
zung gegen die vermeintlich dilettantischen deutschen Autoren – die im
Übrigen äußerst beliebt sind47 – schreibt sich Heiberg zum einen in eine
Ahnenreihe ein und schreibt sich zum anderen lästige Konkurrenten vom
Hals. Auf diese Weise erfüllt der nationale Irrtum für Heiberg zuvorderst
einen ökonomischen Zweck. In den politisch und ökonomisch unruhigen

45 Mit Blick auf die nackten Zahlen wird noch deutlicher, wie sehr Heiberg und die Eta-
blierung des Vaudevilles das Königliche Theater ab 1825 prägen. Seine Original-Vaude-
villes – daneben zeichnet er für die Übersetzung von über 30 vorwiegend französischen
und deutschen Stücken verantwortlich – werden zu seinen Lebzeiten 738 Mal aufge-
führt und erreichen allein in den Jahren zwischen 1825 und 1835 eine Zuschauerzahl
von ca. 345.000. (Vgl. Peter Vinten-Johansen, Johan Ludvig Heiberg and his Audience
in Nineteenth-Century Denmark, in: Jon Stewart (Hg.), Kierkegaard and His Contem-
poraries. The Culture of Golden Age Denmark, Berlin/New York 2003, S. 343–355, hier
S. 353.)

46 Nach den Heiberg’schen Erfolgen avanciert die Gattung zum produktiven Genre däni-
scher Autoren. Neben Hans Christian Andersen verfassen u.a. auch Thomas Overskou,
Henrik Hertz, Christian Hostrup und Heibergs Frau Johanne Luise erfolgreich Vaude-
villes für das Königliche Theater. Heiberg selbst schreibt noch acht weitere Vaudevilles.
Neben Kong Salomon og Jørgen Hattemager handelt es sich dabei um: Den otte og tyvende
Januar (Premiere 28.01.1826), Aprilsnarrene (22.04.1826), Recensenten og Dyret
(22.10.1826), Et Eventyr i Rosenborg Have (26.05.1827), De Udadskillelige (11.06.1827),
Køge Huskors (28.11.1831), De Danske i Paris (29.01.1833) und Nej (01.06.1836).

47 Bis 1879 werden von Kotzebue gut 70 Dramen in über 900 Vorstellungen gespielt, von
Iffland stehen immerhin 20 Dramen in 340 Aufführungen auf dem Spielplan. Der über-
wiegende Teil der Aufführungen findet in der Zeit zwischen 1790 und 1830 statt. (Vgl.
Jens Engberg, Til hver mands nytte, S. 140.)

Clemens Räthel

130

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Zeiten in Dänemark infolge der Napoleonischen Kriege und der damit
einhergehenden Gebietsverluste bedarf es gar keiner Definition, was Na-
tionaldichtung überhaupt sei, braucht es auch keine Erklärung, warum –
wie bei Kong Salomon – ein bereits bekannter Handlungsgang mit bereits
bekannten Melodien und einer jüdischen Hauptfigur dänische National-
dichtung sei. Heiberg weiß vielmehr genau, diese ›Marke‹ für sich zu nut-
zen, umzudeuten, und damit seine Stücke nicht nur zu Kassenschlagern,
sondern zu bedeutenden Werken zu stilisieren.

Was sich hier andeutet, ist vielleicht exemplarisch für die Verhandlung
von sogenannten Nationaltheatern: Das Beispiel des Vaudevilles in Däne-
mark erlaubt die Frage, inwieweit nationale Bühnen zuvorderst auf dem
Papier, mehr als Idee denn als theatralische Realität Gestalt annehmen.
Mit Heibergs Kong Salomon ließe sich zugespitzt gar die These formulie-
ren, dass es sich bei dem Konzept von nationaler Bühne und damit ver-
bunden nationaler Dichtung möglicherweise gar um einen der produk-
tivsten und langwierigsten Irrtümer der Theatergeschichte überhaupt han-
deln könnte.

Komödie der (musikalischen) Irrungen

131

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Frederike Felcht

Ibsens Irrtümer –
Ein Motiv und seine Reflexion in Ibsens Dramen

Einleitung: Ungewisse Wahrheiten

Die Frage, wie die Aussagen von Ibsens Dramenfiguren sich zur Wahrheit
verhalten, hat die Forschung schon lange beschäftigt. Der norwegische Li-
teraturwissenschaftler Bjørn Hemmer verweist in dem von ihm verfassten
Ibsen Handbuch auf eine vor allem dänische Forschungstradition, die

Ibsens Gestalten als Lügner durch und durch [...] betrachtet, die von dämoni-
schen Kräften getrieben werden. Ein permanent von diesen Forschern verwen-
deter Begriff ist ›die doppelt motivierte Aussage‹. Die Figur auf der Bühne sagt
etwas, aber meint etwas anderes, das sie also – bewusst oder unbewusst – nicht
offenbart wissen will.1

Hemmer warnt davor, jede Aussage einer Ibsen-Figur in Zweifel zu ziehen
und unter Vernachlässigung des eigentlichen Textes einen Subtext zu ent-
schlüsseln. Zu der genannten Forschungstradition merkt er an: »Bei die-
sen Forschern vermisst man eine Grenzziehung zwischen den Fällen, in
denen Ibsen-Figuren lügen oder von unbewussten, unlauteren Motiven
getrieben werden, und den Situationen, in denen sie tatsächlich ver-
suchen, ehrlich zu sein. Denn das geschieht ja auch.«2

Der dänische Literaturwissenschaftler Aage Henriksen war es, der 1969
die bei Hemmer erwähnte Formel der »dobbeltmotiverede udsagn«3 (dop-
pelt motivierten Aussage) geprägt hat. Henriksen erklärt, dass bei Ibsen
die Wahrheit unlöslich verbunden ist mit dem erkennenden Subjekt. Sich
selbst zu kennen und mit sich von Situation zu Situation identisch zu
sein, mit seinen wirklichen Absichten in Übereinstimmung zu denken
und zu handeln, sei für Ibsen das entscheidende Kennzeichen der Wahr-
heit.4 Ibsen untersuche, wie bei doppelt motivierten Aussagen eine soziale
Prestigegrenze zwischen dem offen zutage Liegenden und dem Verborge-
nen scheide und Selbsterkenntnis und Gesellschaftserkenntnis eins wür-

1 Bjørn Hemmer, Ibsen Handbuch, München 2009, S. 45.
2 Ebd.
3 Aage Henriksen, Henrik Ibsen som moralist, in: Kritik 11 (1969), S. 69–84, hier S. 76.
4 Vgl. ebd., S. 70.

133

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


den. Seine eigenen Doppelspiele zu durchschauen, könne für die Figuren
kompliziert werden: So verwendeten Tischler Engstrand und Pastor Man-
ders in Gengangere (Gespenster, 1881) beide christliche Redensarten, die
sich für sie lohnten, aber nur der Erste wisse, dass er ein Schwindler sei.5

Der Nordist Jørgen Haugan greift den Gedanken der doppelten Motiva-
tion in seiner Monografie Henrik Ibsens metode von 1977 auf und schlägt
eine Periodisierung vor: Nachdem zu Beginn in Ibsens Dramen der selbst-
lose Idealist in Opposition zu seiner Umgebung gestanden habe, habe Ib-
sen später erkannt, dass unbewusste Kräfte sich in dieses ideale Arrange-
ment einschalteten. Seit Gengangere wachse das Doppelbödige und Zwei-
deutige in Ibsens Dramatik. Haugan betrachtet die Doppelmotivierung als
Grundlage von Ibsens Theaterdialogen. Das oberflächliche, ideale und ver-
trauenswürdige Motiv sei das erste, das man sehe und höre. Doch liege
ihm ein privates Motiv zugrunde, das die Person entweder unbewusst
oder aus taktischen Gründen nicht gerne enthüllt sehe.6

An diesem kleinen Ausschnitt aus der Forschung wird deutlich, dass Ib-
sens Dramen den unsicheren Wahrheitsgehalt von Aussagen zu ihrem
Thema machen und daraus ästhetische Formen ableiten, beispielsweise,
indem die Figurensprache Hinweise darauf gibt, ob eine Falschaussage be-
wusst oder unbewusst getätigt wird. Umgekehrt thematisieren sie auch die
Unsicherheit, ob eine Aussage richtig verstanden wird. Doch spielt in der
Forschungsdiskussion der Begriff des Irrtums kaum eine Rolle.

In meinem Beitrag nähere ich mich zunächst dem Begriff des Irrtums
an, um vor diesem Hintergrund unterschiedliche Formen des Irrtums in
ausgewählten Dramen zu skizzieren und in einem weiteren Schritt eine
Analyse von Hedvigs Selbstmord in Vildanden (Die Wildente, 1884) zu un-
ternehmen, der mit Irrtümern verbunden ist.

Der Irrtum in Ibsens Dramen

Dass der Irrtum in der Forschungsdiskussion zu Ibsens Dramen nicht ver-
treten ist, liegt vielleicht daran, dass ›Irrtum‹ ein psychologischer und phi-
losophischer Begriff ist, der in der Literaturwissenschaft eine unbedeuten-

5 Vgl. ebd., S. 76.
6 Vgl. Jørgen Haugan, Henrik Ibsens metode. Den indre utvikling gjennom Ibsens drama-

tikk, København 1977, S. 11.

Frederike Felcht

134

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


de Rolle spielt. Im Metzler Lexikon Literatur beispielsweise gibt es kein ent-
sprechendes Lemma.7

In der Psychologie werden – im Anschluss an Sigmund Freuds einfluss-
reiche Studien Zur Psychopathologie des Alltagslebens (1901), die den Unter-
titel »Vergessen, Versprechen, Versehen, Vergreifen, Aberglaube und Irr-
tum«8 tragen – »Vergessen, Versprechen, Versehen, Vergreifen und andere
Irrtümer«9 unbekümmert entdifferenziert und unter der Überschrift der
Fehlleistung eingefangen.10 Die Fehlleistung wiederum bringt dem Eth-
nologen und Psychoanalytiker Mario Erdheim zufolge

eine Wahrheit zum Vorschein [...], die [...] vom Bewusstsein nicht akzeptiert
wird und deshalb verdrängt werden muss [...]. Erscheint eine Wahrheit in Form
einer Fehlleistung, so wirkt sie oft als Witz – und wird bald vergessen, oder sie
wirkt peinlich – und wird daher möglichst übergangen, oder sie bekommt et-
was Destruktives.11

In der psychoanalytischen Tradition interessiert der Irrtum vor allem als
eine Möglichkeit, auf das Unbewusste schließen zu können, indem Ver-
drängungsmechanismen nachvollzogen werden.

Die von Erdheim benannte destruktive Seite der Irrtümer begegnet uns
auch in Ibsens Dramen. Auch das von Erdheim erwähnte Komische kann
sich in Ibsens Dramen mit dem Irrtum assoziieren. Der Irrtum als Zugriff
aufs Unbewusste ließe sich ebenfalls in Interpretationen der Dramen be-
haupten.12

Die Philosophie gibt offensichtlicher als die Psychologie Richtungen
für literaturwissenschaftliche Überlegungen vor: Balduin Schwarz’ Beitrag

7 Vgl. Dieter Burdorf/Christof Fasbender/Burkhard Moenninghoff (Hg.), Metzler
Lexikon Literatur. Begriffe und Definitionen, 3. Aufl., Stuttgart/Weimar 2007.

8 Vgl. Sigmund Freud, Zur Psychopathologie des Alltagslebens (Über Vergessen, Verspre-
chen, Vergreifen, Aberglaube und Irrtum), in: Anna Freud et al. (Hg.): Sigmund Freuds
Gesammelte Werke, Bd. 4, Frankfurt a.M. 1990.

9 Jürgen Kriz, Versagen: Desaster oder Aufbruch, in: Brigitte Boothe/Wolfgang Marx
(Hg.), Panne – Irrtum – Missgeschick. Die Psychopathologie des Alltagslebens in inter-
disziplinärer Perspektive, Bern et al. 2003, S. 163–176, hier S. 166.

10 Die begriffliche Unschärfe hinsichtlich des Irrtums, die ich hier beispielhaft mit dem
Aufsatz von Jürgen Kriz belegt habe, zieht sich durch den Sammelband.

11 Mario Erdheim, Vorwort, in: Brigitte Boothe/Wolfgang Marx (Hg.), Panne – Irrtum –
Missgeschick. Die Psychopathologie des Alltagslebens in interdisziplinärer Perspektive,
Bern et al. 2003, S. 9 f., hier S. 9.

12 Zum Beispiel lässt sich in Vildanden Gregers’ Irrtum über seinen Vater, den er als aus-
schließlich böse empfindet, auch als Ausdruck einer Ablehnung lesen, die sich nicht
nur im Verhalten des Vaters begründet, sondern eine Ablehnung von dessen Sexualität
ist.

Ibsens Irrtümer

135

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


zum Irrtum in Joachim Ritters Historischem Wörterbuch der Philosophie ver-
weist auf eine metaphorische Dimension des Begriffs, wenn er auf Par-
menides’ »Bild des Weges, der zur Wahrheit führt, von dem man ab-irren
kann«13 verweist. Ein wesentliches Merkmal des Irrtums sei es, dass die fal-
sche Behauptung, die der Irrtum ist, im Glauben vorgetragen werde, wahr
zu sein, und zwar mit einem »erlebte[n] Anspruch auf Gegründetheit, also
das, was Erkenntnis [...] von bloßer Meinung [...] unterscheidet«.14 Der
Irrtum habe eine objektiv/subjektive Doppelstruktur. Beim fremden Irr-
tum gebe es das Problem, dass »das Verhältnis, das der Urheber des Irr-
tums zu den von ihm aufgestellten Sätzen hat, nur aus dem Kontext –
wenn überhaupt – zu entnehmen ist.«15 Hier wird also ein interpretatori-
sches Problem benannt, das sich auf das Drama übertragen lässt: Ob die
Figuren lügen oder irren, lässt sich für die Zuschauerin nicht immer mit
Sicherheit feststellen. Die Erkenntnis hängt vom Kontext ab.

Das Historische Wörterbuch der Philosophie verweist zudem darauf, dass
man den eigenen Irrtum nur retrospektiv erkennen kann. Ibsens Dramen
spielen Varianten dieser Erkenntnis durch. So irrt Nora in Et Dukkehjem
(Ein Puppenheim, 1879) sowohl hinsichtlich Helmers Charakter als auch in
Bezug auf die herrschenden gesellschaftlichen Regeln. Die Einsicht in ihre
Irrtümer führt dazu, dass sie ihr Leben ändert.16 Hier liegt also eine Vari-
ante der retrospektiven Erkenntnis der eigenen Irrtümer vor, die zu einer
bewusst entschiedenen Verhaltensänderung führt.

In Gengangere irrt sich Pastor Manders, wenn er denkt, das im Verlauf
des Dramas abbrennende Kinderheim stehe unter göttlichem Schutz, und
er täuscht sich fortlaufend in Engstrands Charakter, den er für besser hält,
als er ist. Dieser Irrtum wird spätestens mit Engstrands Beiseitesprechen
nach dem Brand des Asyls für das Publikum offensichtlich: Engstrand be-
klagt laut gegenüber dem Pastor, dass sein Wunsch nach einer Andacht zu
dem Brand geführt hat, und flüstert dazwischen seiner Tochter zu: »Nu
har vi gøken«, also in etwa: »Jetzt haben wir den Trottel«, denn die tat-

13 Balduin Schwarz, Irrtum, in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer (Hg.), Historisches Wör-
terbuch der Philosophie, Bd. 4, Basel/Stuttgart 1976, Sp. 589–606, hier Sp. 589, Hervor-
hebung im Original.

14 Ebd., Sp. 590.
15 Ebd.
16 Vgl. Henrik Ibsen, Et dukkehjem, in: Vigdis Ystad et al. (Hg.), Henrik Ibsens skrifter,

Bd. 7, Oslo 2008, S. 211–379. Zusammengefasst nach der Online-Ausgabe https://www.i
bsen.uio.no/DRVIT_Du|Duht.xhtml (letzter Zugriff am 06.10.2019).

Frederike Felcht

136

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.ibsen.uio.no/DRVIT_Du|Duht.xhtml
https://www.ibsen.uio.no/DRVIT_Du|Duht.xhtml
https://doi.org/10.5771/9783968216393


sächliche Schuld am Brand des Asyls schiebt er dem Pastor unter.17 Die
christliche Moral, für die Manders steht, wird durch seine deutliche Asso-
ziation mit dem Irrtum zweifelhaft. Auch andere Figuren irren: Osvald
irrt sich in der Herkunft seiner Krankheit, weil er von seiner Mutter ge-
täuscht worden ist; Regine irrt sich über ihre Abstammung, weil sie eben-
falls getäuscht worden ist. Das Drama hinterfragt auf diese Weise die elter-
liche Autorität. Frau Alving begreift, dass sie sich in der Bedeutung von
Lebensfreude und dem Wesen ihres Mannes geirrt hat. Die herrschende
Sexual- und Ehemoral wird so in Zweifel gezogen. Die Einsicht in den Irr-
tum erfolgt aber immer zu spät. Das Unglück, das die Irrtümer jeweils
nach sich ziehen, kann durch die Erkenntnis nicht mehr verhindert wer-
den. Diese destruktive Seite des Irrtums lässt sich jedoch positiv wenden,
indem man den Erkenntnisprozess des Publikums einbezieht, das durch
die Inszenierung der Irrtümer Gelegenheit bekommt, eigene Irrtümer
über die geltende Ehe- und Sexualmoral und gesellschaftliche Autoritäten
auszuräumen.

In En folkefiende (Ein Volksfeind, 1882) irrt sich Doktor Stockmann in
der Verfasstheit der Lokalpolitik, weil er nicht begreift, dass unterschiedli-
che Interessen konfligieren. Ein Teil von Stockmanns Irren betrifft aber
auch sein eigenes Interesse. Der Wunsch nach Hygiene und Gesundheit
und das damit verbundene ausufernde biopolitische Programm mit sei-
nen Züchtungs- und Ausrottungsfantasien, das Stockmann in seiner Rede
im vierten Akt entwickelt,18 erkennt er selbst nicht als das spezifische, nur
ihm eigene ärztliche Interesse, das es ist. Stattdessen erhebt er einen An-
spruch auf Allgemeingültigkeit, den das Stück über die Verhandlung der
Beziehung zwischen Einzelnem und Menge zugleich infrage stellt. Insge-
samt wird die Frage des Irrens in En folkefiende schwieriger, weil die Par-
teien häufig die Positionen wechseln. Was zuvor eine richtige Annahme
war, wird dadurch wenig später zum Irrtum. Das schließt auch Tomas
Stockmanns Standpunkt ein, der sich von seinem Glauben an die Richtig-
keit des Mehrheitswillens verabschiedet, sobald der Mehrheitswille nicht
mehr das gleiche Ziel hat wie er selbst. Der zeitliche Prozess, aufgrund

17 Vgl. Henrik Ibsen, Gengangere, in: Vigdis Ystad et al. (Hg.), Henrik Ibsens skrifter, Bd.
7, Oslo 2008, S. 383–525, hier S. 495ff. Zitiert nach der Online-Ausgabe https://www.ibs
en.uio.no/DRVIT_Ge|Geht.xhtml (letzter Zugriff am 06.10.2019).

18 Vgl. Henrik Ibsen, En folkefiende, in: Vigdis Ystad et al. (Hg.), Henrik Ibsens skrifter,
Bd. 7, Oslo 2008, S. 529–727, hier S. 652–688. Zusammengefasst nach der Online-Ausga-
be https://www.ibsen.uio.no/DRVIT_Ge|Geht.xhtml (letzter Zugriff am 06.10.2019).

Ibsens Irrtümer

137

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.ibsen.uio.no/DRVIT_Ge|Geht.xhtml
https://www.ibsen.uio.no/DRVIT_Ge|Geht.xhtml
https://www.ibsen.uio.no/DRVIT_Ge
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://www.ibsen.uio.no/DRVIT_Ge


dessen eine Erkenntnis sich in einen Irrtum verwandeln kann, tritt durch
die wiederholte Darstellung dieser Veränderung in den Vordergrund.
Stockmann erklärt selbst in seiner Rede, dass die Wahrheit ein Verfallsda-
tum habe. Sie ist damit nicht mehr nur an eine Person gebunden, wie
Henriksen festgestellt hat,19 sondern auch an die Zeit.

Et dukkehjem, Gengangere und En folkefiende sind die Stücke, die Ibsen
vor dem 1884 erschienenen Vildanden verfasste, das ich im Folgenden ge-
nauer betrachte. Ibsen hatte also einige Konstellationen des Irrens und
Täuschens in seinen Stücken beleuchtet, als er sich ihnen in Vildanden er-
neut zuwandte.

Ein Missverständnis im Zentrum? Hedvigs Tod in Vildanden

Vildanden greift Erkenntnisse der vorherigen Dramen auf, doch über-
schreitet es sie in eine neue Richtung. Hemmer erkennt in dem Drama Ib-
sens grundlegenden Zweifel an allgemeingültigen Forderungen sowie
eine Individualisierung der Wahrheit, die seinen vorherigen Glauben an
Freiheit und Wahrheit ablösen.20 Meines Ermessens ist jedoch der Zweifel
an einer allgemeingültigen Wahrheit, einem Ideal, das für alle zutreffend
ist, schon in Gengangere und En folkefiende angelegt. Vildanden radikali-
siert die Wahrheitsdiskussion, indem das Drama leitmotivisch das insze-
nierte, retuschierte und somit über die Wirklichkeit täuschende Bild in
den Vordergrund stellt.

Der vergleichende Literaturwissenschaftler Erwin Koppen unterstreicht
in seiner Studie zu Literatur und Photographie, dass es sich bei Ibsens Wild-
ente um den »wichtigsten Text des europäischen Naturalismus des
19. Jahrhunderts handelt, in dem die Photographie und vor allem der Be-
rufsstand des Photographen eine Rolle spielen«,21 und erklärt, nur »das
Metier des Photographen [biete Hjalmar] die Möglichkeit zur Lebenslüge,
zur Illusion, vom ungeliebten handwerklichen Kleingewerbe wieder in
die höheren geistigen Sphären der Kunst und Wissenschaft aufzustei-
gen.«22 Der Nordist Erik Østerud hat in Henrik Ibsens teatermaske die Be-

19 Vgl. Henriksen, Henrik Ibsen som moralist, S. 70.
20 Vgl. Hemmer, Ibsen Handbuch, S. 303ff., S. 316.
21 Erwin Koppen, Literatur und Photographie. Über Geschichte und Thematik einer Me-

dienentdeckung, Stuttgart 1987, S. 65.
22 Ebd., S. 67.

Frederike Felcht

138

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


deutung von Tableau, Fotografie und Spiel-im-Spiel in Vildanden heraus-
gearbeitet und seine Analyse des Stücks auf diesen Aspekten begründet.23

Østerud legt auch dar, dass Hedvigs Tod nicht tragisch sei, weil es sich
um ein Missverständnis handele. Tragik könne aber nicht auf Missver-
ständnissen basieren – Hedvigs Tod sei ein Unglück. Østerud führt noch
weitere Gründe für den nicht-tragischen Charakter von Vildanden an,
nämlich, dass Hedvig unschuldig ist und keinen Erkenntnisprozess durch-
läuft.24 Ihm ist insofern zuzustimmen, als Hedvig »nicht im aristoteli-
schen Sinne« ein tragischer Charakter ist, wie die Nordistin Annegret
Heitmann feststellt, die jedoch Hedvigs »tragischen Charakter« grundsätz-
lich nicht bezweifelt.25 Für Østeruds Zweifel an der Tragik von Hedvigs
Tod ist in jedem Fall das Missverständnis ein weniger überzeugendes Ar-
gument. In Aristoteles’ für die Tragödientheorie sehr einflussreicher Poetik
sind hamartia oder hamartêma Merkmale einer Tragödie, Begriffe, die mit
Fehler, Irrtum oder Versehen übersetzt werden26 und sich vom Missver-
ständnis nicht klar abgrenzen lassen.27 Auch in Sophokles’ König Ödipus,
das für Aristoteles ein wichtiges Beispiel einer Tragödie ist, ließe sich Ödi-
pus’ Weggang aus Korinth, der Ausgangspunkt der Ermordung des eige-
nen Vaters ist, als Reaktion auf den missverstandenen Orakelspruch le-
sen.28 Vildanden ist aber aufgrund seiner komödiantischen Elemente keine
reine Tragödie.

In der Forschung wird die Frage, inwiefern Hedvigs Tod auf einem
Missverständnis beruht, wiederholt diskutiert.29 Weil das Missverständnis
als eine besondere Form des Irrtums betrachtet werden kann – der Duden

23 Vgl. Erik Østerud, Henrik Ibsens teatermaske. Tablå, absorpsjon og teatralitet i Vildan-
den, in: Edda 3 (1993), S. 242–260.

24 Vgl. ebd., S. 253.
25 Annegret Heitmann, Henrik Ibsens dramatische Methode, München 2012, S. 33.
26 Vgl. Aristoteles, Poetik. Griechisch/Deutsch, übers. und hg. von Manfred Fuhrmann,

Stuttgart 2010, S. 38 f.; Otfried Höffe, Tragischer Fehler, Menschlichkeit, tragische Lust,
in: Otfried Höffe (Hg.), Aristoteles: Poetik, Berlin 2009, S. 141–158, hier S. 146, 148ff.;
Jürgen Kühnel/Redaktion, Hamartia, in: Dieter Burdorf/Christof Fasbender/Burkhard
Moenninghoff (Hg.), Metzler Literatur Lexikon, Stuttgart/Weimar 2007, S. 301.

27 Vgl. Jules Brody, Fate, Philology, Freud, in: Philology and Literature 38, 1 (2014), S. 1–
29, hier S. 23; Aristoteles, Poetik, S. 118, Anm. 6.

28 Vgl. Sophokles, König Ödipus. Griechisch/Deutsch, übers. von Kurt Steinmann, hg.
von Horst-Dieter Blume, Stuttgart 2019, S. 72–75.

29 Vgl. z.B. Jørgen Dines Johansen, The Wild Duck: A Play about Language and Under-
standing, in: Astrid Sæther (Hg.), Ibsen, Tragedy, and the Tragic. Ibsen Conference in
Athens 2002, Oslo 2003, S. 85–98, hier S. 92. Die Psychologin Ellen Hartmann nennt in
ihrem Essay zu Vildanden eine Reihe von Fundstellen dieser Forschungsdiskussion. Vgl.

Ibsens Irrtümer

139

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


führt »Irrtum« auch als Synonym für »Missverständnis« an30 –, gehe ich
zunächst auf diese Frage ein, um anschließend herauszuarbeiten, wie die-
ses Missverständnis in einen weiteren Kontext des Irrens eingebettet ist.

In der Forschungsdiskussion wird zumeist der Wortwechsel zwischen
dem Idealisten Gregers und Hedvigs Vater, dem verfressenen und faulen,
narzisstischen, aber eigentlich gutherzigen Hjalmar angeführt, der dem
Schuss vorausgeht. Darin wird klargestellt, dass Gregers und Hjalmar das
Schnattern der Wildente durch die Wand zum Dachboden hören können,
weil sie in ihrem Gespräch darauf eingehen.31 Das heißt umgekehrt, dass
auf dem Dachboden auch gehört werden kann, was sie sagen. Die Psycho-
login Ellen Hartmann hat den Inhalt von Hjalmars Aussagen in einem Es-
say zusammengefasst als »en patetisk og nærmest paranoid fordreid histo-
rie om at hans uskyldige og elskede datter er blitt forvandlet til et svike-
fullt og pengegriskt monster« (eine pathetische und beinahe paranoid
verdrehte Geschichte, dass seine unschuldige und geliebte Tochter in ein
hinterlistiges und geldgieriges Monster verwandelt worden sei).32 Der
Zweifel, den manche Figuren in Gengangere noch schmerzlich vermissen
ließen – so zweifelt Pastor Manders nicht an der Aufrichtigkeit von
Engstrand und Osvald nicht an dem Bild seines Vaters, das seine Mutter
ihm vermittelt hat –, ist hier zur Pose verkommen, zum Anlass für Selbst-
mitleid. Es folgt die viel zitierte Passage:

HJALMAR
[…] Dersom de andre kom, de, med de bugnende hænder, og råbte til barnet:
gå ifra ham; hos os har du livet ivente –
GREGERS hurtigt
Ja, hvad da, tror du?
HJALMAR
Hvis jeg så spurte hende: Hedvig, er du villig til at gi’ slip på livet for mig? (ler
spotsk) Jo tak, – du skulde nok få høre, hvad svar jeg fik!
Et pistolskud høres inde på loftet.33

Ellen Hartmann, Hedvigs selvmord i Vildanden, in: Tidsskrift for Norsk psykologfor-
ening, 53, 8 (2016), S. 654–665, hier S. 662.

30 https://www.duden.de/rechtschreibung/Missverstaendnis (letzter Zugriff am
15.10.2019).

31 Vgl. Henrik Ibsen, Vildanden, in: Asbjørn Aarseth et al. (Hg.), Henrik Ibsens skrifter,
Bd, 8, Oslo 2009, S. 9–234, hier S. 222. Zusammengefasst nach der Online-Ausgabe
https://www.ibsen.uio.no/DRVIT_Vi|Viht.xhtml (letzter Zugriff am 15.10.2019).

32 Hartmann, Hedvigs selvmord i Vildanden, S. 662. Alle Übersetzungen ins Deutsche
stammen von mir, wenn nicht anders angegeben.

33 Henrik Ibsen, Vildanden, S. 224.

Frederike Felcht

140

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.duden.de/rechtschreibung/Missverstaendnis
https://www.ibsen.uio.no/DRVIT_Vi
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://www.duden.de/rechtschreibung/Missverstaendnis
https://www.ibsen.uio.no/DRVIT_Vi


HJALMAR
[…] Wenn die anderen kämen, die mit den vollen Händen, und dem Kind zu-
riefen: geh von ihm, bei uns wartet das Leben auf dich –
GREGERS schnell
Ja, was dann, denkst du?
HJALMAR
Wenn ich sie dann fragen würde: Hedvig, bist du gewillt, das Leben für mich zu
lassen? (lacht spöttisch) Ja danke – du würdest schon hören, was für eine Antwort
ich bekäme.
Man hört einen Pistolenschuss auf dem Dachboden.

Bei allen Ambivalenzen des Stückes teile ich die Einschätzung der ameri-
kanischen Nordistin Olivia Noble Gunn, dass es eine Gewissheit gibt: Die-
ser Selbstmord hätte nicht stattfinden dürfen. Gunn richtet sich damit ge-
gen Interpretationen, die Hedvigs Selbstmord eine erweckende oder erlö-
sende spirituelle Funktion zuschreiben.34 Auch die Ibsenforscherin Joan
Templeton hat in ihrer lesenswerten Analyse der Beziehung zwischen
weiblichen und männlichen Figuren in Vildanden klargestellt, dass Hed-
vigs Selbstmord nicht durch eine erlösende Funktion für die anderen Fi-
guren gerechtfertigt werden kann.35

Im Drama interpretiert der alkoholkranke Arzt Relling Hedvigs Tat
nicht als versehentlich gelösten Schuss, sondern als bewusste Handlung:
»Aldrig skal nogen binde mig på næsen, at dette her var et vådeskud« (Nie-
mals soll mir jemand auf die Nase binden, dies sei ein Fehlschuss gewe-
sen),36 sagt Relling an Gregers gewandt und verweist darauf, dass Hedvig
sich die Pistole genau an die Brust gedrückt haben muss. Diese Tat lässt
sich auf verschiedene Ursachen zurückführen.

Während die Literaturwissenschaftlerin Else Høst 1967 noch erklärte,
hier töte sich ein verzweifeltes Kind, weil ihr Vater sie dazu auffordere,37

ist die Forschung sich heute weitgehend einig, dass das nicht stimmt. Viel-
mehr erklärt Hemmer: »Aus dem Zusammenhang geht deutlich hervor,
dass Hjalmars Frage, ob sie bereit sei, auf das Leben zu verzichten, sich auf
das reiche Leben bei Werle bezieht.«38 Es sei ohnehin undenkbar, dass
Hjalmar Hedvig zum Selbstmord auffordere; Hjalmar wolle es gemütlich

34 Vgl. Olivia Noble Gunn, A Scandalous Similarity? The Wild Duck and the Romantic
Child, in: Ibsen Studies, 13, 1 (2013), S. 47–76, hier S. 60 f.

35 Vgl. Joan Templeton, Sense and Sensibility. Women and Men in Vildanden, in: Scandi-
navian Studies, 63, 4 (1991), S. 415–431, hier S. 427 f.

36 Henrik Ibsen, Vildanden, S. 232.
37 Vgl. Else Høst, Vildanden av Henrik Ibsen, Oslo 1967, S. 139.
38 Hemmer, Ibsen Handbuch, S. 313.

Ibsens Irrtümer

141

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


haben, da stört ein Suizid. Vielmehr gehöre der Gedanke, sein Leben zu
opfern, in Gregers’ Welt des Idealismus, der sich Hedvig angenähert ha-
be.39 Hedvig stirbt also an einem Missverständnis, aufgerieben zwischen
den unvereinbaren Welten der Erwachsenen.

Auch der Literaturwissenschaftler Jørgen Dines Johansen meint, Hed-
vig missinterpretiere Hjalmars Aussage, begründet dies aber anders: Hjal-
mar fordere nichts von ihr, er spreche nicht einmal zu ihr, und er spreche
nicht im Imperativ, sondern im Konjunktiv. Hinzu komme die fehlende
Unterscheidung von allegorischer und wörtlicher Ebene, genauer betrach-
tet handele es sich also um ein doppeltes Missverständnis.40

Das ließe sich mit der Interpretation der Theater- und Literaturwissen-
schaftlerin Toril Moi dahingehend präzisieren, dass Hedvig sehr wohl um
die Unterscheidung zwischen einer, wie sie es nennt, metaphorischen und
einer wörtlichen Bedeutung weiß, während Gregers aufgrund seines feh-
lenden Bezugs zum Alltag in einen expliziten Skeptizismus verfällt, der
sich vom gewöhnlichen Sprachgebrauch weit entfernt und diese Unter-
scheidung aufhebt. Gregers sät in dem Annäherungsgespräch, das er mit
Hedvig führt, Zweifel bei dem Mädchen, dass es sich beim Dachboden
wirklich um einen Dachboden handelt. An anderer Stelle beschreibt er
sich selbst als Hund, was Hedvig die Identifikation mit der Wildente nä-
herbringt. Die Ungewissheit, wie sich metaphorische und wörtliche Be-
deutung voneinander trennen lassen, macht Moi zufolge die symbolische
Opferkonstruktion so gefährlich, weil Gregers so auch das Missverständnis
von »livet« ermöglicht, das Hedvig das Leben kostet: Während Hjalmar
Leben metaphorisch als ein Leben in Reichtum und hoher gesellschaftli-
cher Position meine, gehe Hedvig davon aus, das Leben selbst sei gemeint.
Das zweite Problem, das Moi benennt, ist Gregers’ Idee, dass eine Opfer-
handlung mehr als Worte bringe.41

39 Vgl. ebd., S. 314.
40 Vgl. Johansen, The Wild Duck: A Play about Language and Understanding, S. 92.
41 Vgl. Toril Moi, Henrik Ibsen and the Birth of Modernism. Art, Theater, Philosophy,

Oxford 2006, S. 256–259. Die Rolle von Gregers wird auch an anderen Stellen in der
Forschung diskutiert. So schreibt Johansen unter Verweis auf ein Gespräch zwischen
Hedvig und ihrer Mutter, in dem Hedvig erklärt, Gregers scheine immer etwas anderes
zu meinen als er sage: »It is questionable whether Gregers causes her death. She seems
both fascinated by his talk and doubtful whether it makes sense«. Johansen, The Wild
Duck: A Play about Language and Understanding, S. 91. Demgegenüber erklärt Hart-
mann, dass Hedvigs anfängliche Zweifel schließlich einer auch sprachlich markierten
Annäherung an Gregers’ Denken weichen. Vgl. Hartmann, Hedvigs selvmord i Vildan-
den, S. 660.

Frederike Felcht

142

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Für Johansen ist aber nicht nur Hedvig in dieser Szene in Irrtümern be-
fangen, sondern auch Hjalmar: »His momentary inability to recognize his
still existing affections for Hedvig becomes in his mind a doubt about her
affections!«42 Das ist ein Beispiel für eine Interpretation, die das unbewuss-
te Motiv hinter dem Irrtum sucht. Doch ist diese Interpretation gegenüber
der Figur Hjalmar zu milde. Moi arbeitet heraus, dass Hjalmar eine Größe
und Tiefe durch seine Aussagen suggeriert, die er nicht hat, dass er seine
Schwächen nicht wahrnimmt und seine Versprechen bricht – er kreiert
neben Gregers eine weitere Form von »empty language«.43 Moi weist da-
rauf hin, dass Hedvig sehr wohl um die Schwächen ihres Vaters weiß: ihre
andauernden Versuche, ihn aufzumuntern, zeugen deutlich davon. »Yet
she has steadfastly refused to learn that her father usually does not mean
what he says, because it would make it impossible for her to love him as a
daughter should, and if she cannot love him, she has no other ground of
existence.«44 Hedvig bemühe sich konstant darum, den Sinn der Worte
›Vater‹ und ›Tochter‹ aufrechtzuerhalten – während Hjalmar dieses Bemü-
hen andauernd unterlaufe. Hedvigs Selbstmord führt Moi auf Hjalmars
Ablehnung zurück:

She cannot live except as a loving daughter, and she cannot bear to hear that her
beloved father knows her – knows her love – no better than to think that she
would betray him for the kind of life money can buy. Hedvig does not die be-
cause she mistakenly takes Hjalmar’s talk about her ›life‹ literally, but because
she understands only too well what he is accusing her of.45

Würde sie hingegen sich selbst die Einsicht erlauben, dass Hjalmar fast
nichts meint, wie er es sagt, könnte er nicht länger der Vater für sie sein,
den sie brauche und liebe. »So she has to make a choice: refuse to under-
stand metaphors, or become cynical, knowing, lost to love.«46

In dieser etwas überraschenden Wendung ist der Selbstmord also kein
Missverständnis mehr, sondern Ausdruck der unlösbaren Lage. Doch
scheint mir diese Wahl – »refuse to understand metaphors, or become cy-
nical, knowing, lost to love« – ein merkwürdiges Verständnis von Liebe zu
offenbaren, die Moi an dieser Stelle offenbar nur als vollständige Hingabe
an die geliebte Person denkt.

42 Johansen, The Wild Duck: A Play about Language and Understanding, S. 93.
43 Toril Moi, Henrik Ibsen and the Birth of Modernism, S. 263. Vgl. ebd., S. 261ff.
44 Ebd., S. 263.
45 Ebd., S. 264.
46 Ebd., S. 265.

Ibsens Irrtümer

143

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Bemerkenswert ist, dass die Forschungsdiskussion die Reaktionen der
Beteiligten vom Schuss bis zum Auffinden Hedvigs auslässt. Die For-
schungsbeiträge greifen die Aussagen der Figuren nach dem Geschehen,
wenn überhaupt, erst wieder ab dem Punkt auf, wo Hedvigs Leiche im
Raum ist. Diese ausgesparten Reaktionen sind aber unter dem Gesichts-
punkt des Irrtums interessant.

Gregers freut sich und kündigt Hjalmar an, die von diesem verkannte
Hedvig werde ein Zeugnis ihrer Liebe erbringen. Hjalmar vermutet, sein
Vater gehe auf Jagd, Gina vermutet das Gleiche. Gregers hält sie an zu
warten, und erklärt, es handele sich um eine kindliche Opferhandlung –
Hedvig habe Hjalmars Vater dazu gebracht, die Wildente zu erschießen.

HJALMAR
Hvad skulde det til?
GREGERS
Hun vilde offre til dig, det bedste hun ejed i verden; for så måtte du da komme
til at holde af hende igen, mente hun.
HJALMAR blødt, bevæget
Å, det barn!
GINA
Ja, hvad hun kan finde på!
GREGERS
Hun vilde bare ha’ din kærlighed igen, Hjalmar; hun syntes ikke, hun kunde
leve den foruden.47

HJALMAR
Wozu sollte das gut sein?
GREGERS
Sie wollte für dich das Beste, das sie auf der Welt besaß, opfern; weil du sie dann
wieder lieb haben müsstest, meinte sie.
HJALMAR weich, bewegt
Ah, das Kind!
GINA
Ja, was sie sich ausdenken kann!
GREGERS
Sie wollte nur deine Liebe wiederhaben, Hjalmar; sie glaubte, ohne sie nicht le-
ben zu können.

Diese Reaktion ist einerseits ein Irrtum über das tatsächliche Geschehen,
ein Irrtum, der sich wiederholt, wenn Gregers bei der Entdeckung, dass
der alte Ekdal gar nicht auf dem Dachboden war, ausruft, Hedvig selbst
habe die Wildente erschossen, oder auch, wenn Hjalmar und Molvik, Rel-

47 Henrik Ibsen, Vildanden, S. 225 f.

Frederike Felcht

144

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


lings Saufkumpan, davon ausgehen, Hedvig müsse wieder zu sich kom-
men.

Doch enthüllt uns die erste Reaktion, dass Gregers mit seiner Annah-
me, das Opfer der Wildente würde die Familie wieder zusammenführen,
gar nicht so falsch lag. Dagegen könnte man mit Johansen halten, dass
Hedvig sich ironischerweise zu einem Moment umbringt, wo dem Publi-
kum schon klar ist, dass Hjalmar nicht die Familie verlassen wird.48 Das
Opfer der Wildente wäre dieser Logik zufolge unnötig.

Dennoch hätte das Opfer der Wildente auf den ersten Blick verschiede-
ne Vorteile: Hjalmar wäre gerührt und hätte einen konkreten und ge-
sichtswahrenden Anlass, zur Versöhnung überzugehen, denn der von ihm
geforderte Liebesbeweis, der über eine bloße Beteuerung hinausgeht, wäre
da. Die Replik des alten Ekdal auf seine Entdeckung, dass nicht Hjalmar
geschossen hat – »Hå-hå; går hun også på skytteri?« (Ho-ho; geht sie auch
auf die Jagd?)49 – deutet an, dass Hedvig damit womöglich auch eine ande-
re Stellung in der Familie erhalten hätte, eine Stellung, die sie dem Anse-
hen und der Entfernung von Alltagspflichten nähergebracht hätte, die den
Männern in diesem Drama unverdient zuteil wird. Denn das Schießen ist
eigentlich den Männern vorbehalten.

Hedvig aber hat womöglich erkannt, dass sie mit diesem Opfer selbst
das schlechte Gewissen auf sich laden würde, das Gregers plagt. Der Weg
zur glücklichen Familie, das zeigt Vildanden deutlich, kann nicht erreicht
werden, indem man Frauen und Kindern die alleinige Verantwortung da-
für zuweist.

Abschluss: Im Wald der Wörter verirrt

Der Wald spielt in Vildanden eine zentrale Rolle. Der Wald ist der Grund
für den Niedergang der Familie Ekdal, wenn der alte Ekdal für illegales
Holzschlagen verurteilt wird. Für Ekdal ist der Wald mit Rache verbun-
den. »Der er hævn i skogen« (Im Wald ist Rache),50 sagt er, oder »Skogen
hævner« (Der Wald rächt),51 als Hedvig tot ist. Der Wald auf dem Dachbo-
den wird so zum verlängerten Schicksalswald.

48 Vgl. Johansen, The Wild Duck A Play about Language and Understanding, S. 95.
49 Henrik Ibsen, Vildanden, S. 229.
50 Ebd., S. 82.
51 Ebd., S. 231.

Ibsens Irrtümer

145

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Gregers hat im Wald viel Zeit verbracht und von dort seine ideale oder
– wie Gina richtiger erkannt hat – intrikate52 Forderung mitgebracht. Die-
se Forderung hat tödliche Auswirkungen. Wenn der alte Werle in den
Wald ziehen will, dann sowohl, um sich dem Tratsch über seine Ehe zu
entziehen – der Wald ist ein Ort, der weniger der sozialen Kontrolle unter-
liegt –, als auch, um dort zu sterben. Der Romanist Robert Pogue Harri-
son hat in seiner breit angelegten Studie Forests erklärt, dass seit dem
Christentum – Harrison geht in dem entsprechenden Kapitel vor allem
auf mittelalterliche Stoffe ein – Wälder ein Außerhalb (»outside«) der Ge-
sellschaft darstellten,53 als verfremdende Spiegelbilder gesellschaftlicher
Ordnungen fungierten und ein Raum waren, in denen der outlaw und der
gesellschaftliche Außenseiter zum »guardian of higher justice«54 werden
konnte. Gregers sieht sich als ein solcher Außenseiter, der eine höhere Ge-
rechtigkeit einfordert. Doch war der Wald, wie Harrison festhält, auch
Rückzugsort für Geisteskranke,55 und es wird vom alten Werle angedeu-
tet, dass Gregers auch zu diesen zählen könnte, weil er die Wahrnehmung
seiner kranken Mutter übernommen hat.56

Der Wald, so eine zentrale Aussage von Harrisons Monografie, war stets
mit Paradoxen assoziiert, ein Raum der Uneindeutigkeiten und der Auflö-
sung bestehender Unterscheidungen.57 Eine solche Mehrdeutigkeit und
entdifferenzierende Funktion zeichnet ihn auch in Vildanden aus.

Während Hedvig auf einer Ebene der Selbstbezogenheit von Männern
zum Opfer fällt, die Liebe nur als Selbstaufgabe von Frauen denken kön-
nen, hat sie sich auf einer anderen Ebene im Wald verirrt, der auch ein
Ort des Märchens und der Sagen ist.58 Dieses Abirren verknüpft Ibsen mit
dem Irrtum des Missverständnisses, aufgrund dessen sie sich erschießt.
Deutet das Bild des im Wald verirrten Mädchens zurück auf das eingangs
zitierte Bild des Weges, der zur Wahrheit führt, von dem man abirren
kann?

52 Vgl. Templeton, Sense and Sensibility, S. 420.
53 Robert Pogue Harrison, Forests. The Shadow of Civilization, Chicago/London 1992,

S. 60. Online abgerufen unter ProQuest Ebook Central, https://ebookcentral.proquest.c
om/lib/senc/detail.action?docID=547705 (letzter Zugriff am 17.10.2019).

54 Ebd., S. 63.
55 Vgl. ebd., S. 65.
56 Vgl. Henrik Ibsen, Vildanden, S. 47.
57 Vgl. Harrison, Forests, S. X, 63.
58 Vgl. ebd., S. 164 f. In Vildanden ist der Dachboden, der für die Bewohner der Wohnung

als Wald fungiert, mit der Sage des Fliegenden Holländers verbunden. Vgl. Henrik Ib-
sen, Vildanden, S. 113.

Frederike Felcht

146

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://ebookcentral.proquest.com/lib/senc/detail.action?docID=547705
https://ebookcentral.proquest.com/lib/senc/detail.action?docID=547705
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://ebookcentral.proquest.com/lib/senc/detail.action?docID=547705
https://ebookcentral.proquest.com/lib/senc/detail.action?docID=547705


An einer Stelle erklärt Relling zu Molviks von ihm so genannten
»Dämonismus«: »Og dæmoniske naturer er ikke skabt til at gå lige på
benene gennem verden; de må ud på afveje en gang iblandt.«59 (Und
dämonische Naturen sind nicht dazu geschaffen, auf ihren Beinen gerade
durch die Welt zu gehen; sie müssen gelegentlich auf Abwege.) Das
Verirren ist für Relling ein Merkmal der dämonischen Figuren; doch
deutet sich in Molviks Lebensweg an, dass auch er die Wahrheit gesucht
hat – sonst hätte er wahrscheinlich keinen geistlichen Hintergrund. Der
Dämonismus schließt deshalb die Wahrheitssuche nicht aus. Der
offensichtlichste Wahrheitssucher, Gregers, ist die Figur, die sich am
gründlichsten irrt – vor allem in Hjalmar, über dessen wahres Wesen
Relling ihn erst aufklären muss.60 Aber auch seinem Vater wird Gregers
sehr wahrscheinlich nicht gerecht; und sein Erlösungsplan basiert in
vielerlei Hinsicht auf Irrtümern. Dass dies nicht der erste scheiternde
Versuch ist, wird durch Rellings Hinweise auf Gregers’ vergebliche
Versuche, die ideale Forderung in »husmandshytterne«61 (Häuslerhütten)
umzusetzen, klargestellt. Die Vorstellung des einen Weges, der zur
Wahrheit führt, wird mit diesen Figuren verworfen, denn auf der Suche
nach diesem Weg haben sie selbst das Unglück gefunden und andere ins
Unglück gestürzt. Hedvig sucht nicht nach einer Wahrheit wie Gregers
oder Molvik, sie erzeugt vielmehr die Wahrheit ihrer töchterlichen Liebe
durch ihre Tat.

Hemmer schreibt, Ibsen habe erst in der allerletzten Fassung Hjalmars
Frage eingefügt, auf die der Pistolenschuss folgt. »In der endgültigen Ver-
sion ist der rhetorische und doppeldeutige Charakter der Sprache selbst
schicksalhaft geworden.«62 Damit unterstreicht der finale Text, dass Hed-
vig zwischen verschiedenen Formen des Sprechens gefangen ist, wie die
Interpretationen von Moi, Johansen und Hemmer, so unterschiedlich sie
auch sind, herausarbeiten. Hedvig hat neben diesen abstrakten sprachli-
chen Verwirrungen auch Hjalmars konkrete Irrtümer nicht aushalten
können: Zum Beispiel den Irrtum, dass Vaterschaft mit biologischer Ab-
stammung identisch sein muss, oder den Irrtum, dass ihre Liebe weniger
echt sein müsse, sobald sie Alternativen hätte. Irrtum kann tödlich sein,
scheint dieses Stück zu signalisieren, aber zur Wahrheit führt kein Weg.

59 Henrik Ibsen, Vildanden, S. 132.
60 Vgl. ebd., S. 202.
61 Ebd., S. 134.
62 Hemmer, Ibsen Handbuch, S. 314.

Ibsens Irrtümer

147

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Was also tun? Mir scheint, dass die pragmatischen Frauenfiguren Gina
und Sørby die Gegenentwürfe sind, die dieses Drama präsentiert.63 Ihre
einzige Schwäche ist, dass sie den Männern zu wenig Paroli bieten.

63 Vgl. auch Templeton, Sense and Sensibility.

Frederike Felcht

148

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Patrick Ledderose

Irrtum hoch drei – Line Knutzons Snart kommer tiden (1999)

Når jeg ser to klokker
som viser forskjellig tid

da blir jeg redd. Er det jeg som går feil?1

(Lars Saabye Christensen)

Wer kennt es nicht? Man blickt auf die Uhr und sie zeigt eine andere Zeit
an als man erwartet hat. Man war sich zum Beispiel ganz sicher – die Er-
fahrung aus ähnlichen Situationen hat es einen gelehrt –, die Zeiger der
Uhr würden irgendwo zwischen halb drei und vier stehen. Doch nun
stellt sich diese Überzeugung als falsch heraus: es ist bereits kurz vor La-
denschluss! Man hat die Zeit vergessen und sich in einem ganz basalen
Sinne geirrt.2 Im günstigsten Fall freut man sich trotz dieses Irrtums, dass
man seine Zeit mit einer Tätigkeit verbracht hat, in der man voll und ganz
aufgegangen ist, vielleicht nimmt man sich noch vor, den Irrtum in Zu-
kunft zu umgehen und die Zeit im Auge zu behalten. Im Regelfall aller-
dings bricht im Moment der Erkenntnis Hektik aus, man schafft es nicht
mehr zum Zug, kommt zu spät zum nächsten Termin, verpasst die Abga-
befrist eines Artikels oder ahnt bereits, dass es mit dem Einkaufen heute
noch schwierig werden wird. Existenziell ist solch ein zeitlicher Irrtum je-
doch in den seltensten Fällen. Meist handelt es sich nur um eine kurze
Zeitspanne, die man daneben liegt, und die verpasste Zeit lässt sich, frü-
her oder später, wieder einholen und der Irrtum wiedergutmachen. Dass
man Tage oder gar Jahre verpasst, kommt in unserem Alltag zum Glück
nicht vor. Doch genau diesem Gedankenspiel, also der Frage, was eigent-

1 (Wenn ich zwei Uhren sehe / die unterschiedliche Zeiten anzeigen / so bekomme ich
Angst. Bin ich es, der falsch geht?) Lars Saabye Christensen, Den lille Børliforelesningen,
auf: Boktips, 30.06.2015 (zuletzt aktualisiert am 27.06.2019). Online zugänglich unter:
https://www.boktips.no/skjonnlitteratur/lyrikk/den-lille-borliforelesningen/ (letzter
Zugriff am 15.02.2020). Übersetzungen ins Deutsche stammen von mir, wenn nicht
anders angegeben.

2 Vgl. zu diesem sehr einfachen Irrtumsverständnis: Gert-Lueke Lueken, Irrtum, in: Hans
Jörg Sandkühler (Hg.), Enzyklopädie Philosophie. In drei Bänden mit einer CD-ROM,
Hamburg 2010, S. 1177–1179, besonders 1177: »Man bezeichnet eine Aussage als I. gdw.
sie (i) falsch ist, aber (ii) von der Person, von der sie gemacht wird, für wahr gehalten
wird. […] Auch die Überzeugungen, die sich in einer solchen Aussage ausdrücken, werden
als I. bezeichnet.« (Hervorhebung im Original.)

149

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.boktips.no/skjonnlitteratur/lyrikk/den-lille-borliforelesningen
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://www.boktips.no/skjonnlitteratur/lyrikk/den-lille-borliforelesningen


lich passiert, wenn wir in all dem Trubel und Überfluss an Ereignissen
und Informationen unseren Irrtum nie erkennen und die Zeit und ihr
Vergehen vollständig verdrängen oder vergessen, wenn wir unbemerkt
und unbeabsichtigt unser Zeitgefühl verlieren und wir plötzlich, ehe wir
uns versehen, alt geworden sind, widmet sich der Theatertext Snart kom-
mer tiden (dt. Bald kommt die Zeit) der dänischen Dramatikerin Line Knut-
zon. Der Theatertext verarbeitet, wie Knutzon es selbst ausdrückt, damit
das Horrorszenario, »at man går ud på toilettet, og når man kommer tilba-
ge er ungerne voksne og man selv er blevet til en rosin« (dass man auf die
Toilette geht, und wenn man zurückkommt, sind die Kinder zu Erwachse-
nen und man selbst zu einer Rosine geworden).3

Line Knutzon muss man zweifelsohne zu jenen Autor*innen rechnen,
die die 1990er-Jahre in Dänemark zu einem »ny guldalder«4 (neuen golde-
nen Zeitalter) der Dramatik gemacht haben. Ihr Stück Snart kommer tiden,
mit dem ihr 1999 der Durchbruch gelang, wurde bei seinem Erscheinen
zwar mit gemischten Kritiken aufgenommen,5 zählt heute jedoch zu den
modernen Klassikern der dänischen Dramenliteratur. 2018 wählte eine
größere dänische Tageszeitung ihn zusammen mit Theatertexten u.a. von
Shakespeare, Sophokles oder Holberg sogar unter die zehn besten Theater-
stücke, »der nogensinde er skrevet«6 (die jemals geschrieben worden sind).

Knutzons Theatertext kann man in doppeltem Sinne als Zeitdiagnose
verstehen. Zum einen zeichnet das grotesk humorvolle Stück unter dem
Deckmantel einer temporeichen Salonkomödie ein Sittengemälde unserer
spätmodernen Gesellschaft, in der sichere Meinungen, Identitäten, Werte
und Gemeinschaften unter enormen äußeren und inneren Druck geraten,
individualisiert und/oder zerfallen sind. Zum anderen stellt es explizit
eine aus den Fugen geratene Zeit und Zeitwahrnehmung ins Zentrum
und verarbeitet die konfusen Zeiterfahrungen der Spätmoderne, wo das
moderne Zeitregime mit seiner klaren und linearen Ordnung durch Phä-

3 Erik Kjær Larsen, Alligevel går det hele i opløsning. Interview med Line Knutzon, in: In-
formation, 21.11.1998. Online zugänglich unter: https://www.information.dk/1998/11/all
igevel-gaar-hele-oploesning (letzter Zugriff am 15.02.2020).

4 Birgitte Hesselaa, Det dramatiske gennembrud. Om nybruddet i dansk dramatik fra
1990’erne til i dag, Danmark 2009, S. 9.

5 Für eine Übersicht der Kritiken vgl. Birgitte Hesselaa, Vi lever i en tid. Line Knutzons
dramatik, København 2001, S. 174ff.

6 Stina Ørregaard Andersen/Emil Findalen, Her er de 10 bedste skuespil nogensinde, in:
Kristeligt Dagblad, 03.02.2018, online abrufbar unter: https://www.kristeligt-dagblad.dk/
historier/10skuespil (letzter Zugriff am 10.01.2020).

Patrick Ledderose

150

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.information.dk/1998/11/alligevel-gaar-hele-oploesning
https://www.information.dk/1998/11/alligevel-gaar-hele-oploesning
https://www.kristeligt-dagblad.dk/historier/10skuespil
https://www.kristeligt-dagblad.dk/historier/10skuespil
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://www.information.dk/1998/11/alligevel-gaar-hele-oploesning
https://www.information.dk/1998/11/alligevel-gaar-hele-oploesning
https://www.kristeligt-dagblad.dk/historier/10skuespil
https://www.kristeligt-dagblad.dk/historier/10skuespil


nomene wie Beschleunigung, Verlust einer offenen Zukunft, Simultanität
von Ereignissen und ein Übermaß an (gespeicherten) Informationen un-
terwandert wird. Die Gegenwart wirkt inzwischen zunehmend aufgebläht
und versagt als das, was sie eigentlich sein müsste, als »Dimension
menschlichen Handelns, Denkens und Bewertens.«7 Als »breite Gegen-
wart«8 ist sie überfordernd und unüberschaubar und damit, wie auch die
folgende Analyse von Snart kommer tiden zeigen wird, ein fruchtbarer
Grund für Irrtümer aller Art.

In Knutzons wahnwitzigem Text müssen in einem Moment, den man
mit einem klassischen Vokabular als Anagnorisis, wo Nicht-Wissen in Wis-
sen umschlägt, und in theater-phänomenologischer Hinsicht als markant9

bezeichnen kann, sowohl alle Figuren auf der Bühne als auch das Publi-
kum im Saal erkennen, dass ihre eigene für selbstverständlich genomme-
ne Auffassung der Zeitordnung und -wahrnehmung falsch ist, dass sie
längst die Bindung zu ihrer Gegenwart, ihrer Zeit und sich selbst verloren
haben – und das in einem gewaltigen Ausmaß: 50 Jahre beträgt die Diffe-
renz zwischen Vorstellung und Wahrheit! Man kann diesen schockhaften
Erkenntnismoment, der dramaturgisch nahezu unvorbereitet und bereits
in der Mitte des Textes eintritt, als einen Moment auffassen, wo all das,
was (selbstverständlich) für wahr gehalten wurde, sich retrospektiv als
falsch entpuppt. In der Mitte von Snart kommer tiden steht damit ein klas-
sischer Irrtum, der größer und existenziell bedrohlicher nicht sein könnte.
Denn mit der Einsicht, dass die Zeit nicht einmal im Ansatz so vergeht,
wie man sie wahrnimmt und wahrgenommen hat, wird dem eigenen Sein
zugleich jede ontologische Grundlage entzogen.

Um diesen Irrtum in seiner gesamten Dimension zu erfassen, soll er im
Folgenden auf drei unterschiedlichen Ebenen untersucht werden – einer
inhaltlichen, einer rezeptionsästhetischen und einer metatextuellen Ebe-
ne.

7 Aleida Assmann, Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall des Zeitregimes der Mo-
derne, München 2013, S. 276.

8 Hans Ulrich Gumbrecht, Unsere breite Gegenwart, Berlin 2010.
9 Der Begriff des markanten Moments stammt von Jens Roselt. Es sind Momente, wo, grob

gesagt, Repräsentation durch Präsenz verdrängt und die Theaterillusion gestört oder ge-
brochen wird. Solch ein Moment, der dem Live-Charakter jeder Aufführung geschuldet
ist, ist »ein Moment des Innehaltens und Verzögerns, der erkenntnismäßigen Enthalt-
samkeit, in dem Logik und Kausalität augenblicklich unwirksam zu sein scheinen.«
(vgl. Jens Roselt, Phänomenologie des Theaters, München 2008, S. 14). Ich werde im wei-
teren Verlauf des Artikels ausführlicher darauf zurückkommen.

Irrtum hoch drei – Line Knutzons Snart kommer tiden (1999)

151

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Dieser dreifache Einfallswinkel, der sowohl den literarischen Text als
auch eine implizite Bühnensituation miteinzubeziehen versucht, soll auch
einer Fokusverschiebung hin zu einem postdramatischen Dramenver-
ständnis Rechnung tragen. Nicht nur der Inhalt der sprachlichen Vorlage
ist daher Gegenstand der Analyse, sondern unter der Prämisse, dass sich
der Theatertext erst in der plurimedialen Umsetzung als Theaterauffüh-
rung vervollständigt, auch die innertheatralen Zeichen, nach denen der
Text verlangt, die er aber nicht explizit besitzt. Anders ausgedrückt: Es gilt
die Aufmerksamkeit im Folgenden auch auf die inhärente theatrale Quali-
tät des Textes zu richten. Theatralität meint dabei, wie Gerda Poschmann
in ihrer wegweisenden Studie Der nicht mehr dramatische Theatertext aus-
führt, eben »weniger ein Bündel von Eigenschaften der dargestellten Ge-
schichte und der Strategien ihrer szenischen Vermittlung als Fabel, son-
dern vielmehr eine Qualität des kognitiven Erlebnisses in der Auffüh-
rungssituation: ein[en] Wahrnehmungsmodus.«10 Diese Texttheatralität
verstanden als implizite szenische Theatralität ist bei der Analyse von
einem die Zeit- und Zeitwahrnehmung betreffenden Irrtum insofern von
besonderer Bedeutung, da gerade hier im Etablieren, Ausprobieren und
Generieren eigener, ›wirklicher‹ Zeiten und Zeiterfahrungen das perfor-
mative, theatralische Moment der Sprache hervorbricht und deutlich
macht, »dass der Theatertext die Theatralität der Aufführung nicht nur
sprachlich repräsentieren, sondern durch Akzentuierung der Materialität
der Signifikanten auch in der Sprachgestaltung selbst präsentieren
kann.«11

Forschungsstand und Inhalt

Die Menge an literaturwissenschaftlicher Forschung, die bisher zu Snart
kommer tiden erschienen ist, ist überschaubar. Die beiden wichtigsten Bei-
träge, die auch in der folgenden Analyse hin und wieder herangezogen
werden, seien hier kurz erwähnt. Birgitte Hesselaa widmet dem Text in
ihrer Monografie zu Line Knutzons Dramatik ein Kapitel.12 In ihrer Lek-

10 Gerda Poschmann, Der nicht mehr dramatische Theatertext. Aktuelle Bühnenstücke
und ihre Analyse (Studien zu Geschichte und Theorie der dramatischen Künste, Band
22), Tübingen 1997, S. 46.

11 Ebd. S. 44.
12 Birgitte Hesselaa, Vi lever i en tid, S. 146–176.

Patrick Ledderose

152

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


türe führt sie eine detaillierte Figurenanalyse durch, beleuchtet die Zeit als
treibende dramaturgische Kraft und ordnet den Text anschließend in Line
Knutzons Gesamtwerk ein.13 Sie kommt zu dem Schluss: In Snart kommer
tiden greife Knutzon zwar auf Motive und Themen aus früheren Stücken
zurück, jedoch bekämen sie hier eine neue, außerordentliche Qualität.
Man könne daher den Text als »Kvantespring« (Quantensprung)14 in
Knutzons dramatischem Schaffen bezeichnen. Anne Birgitte Richard
wählt einen theorielastigeren Ansatz und sucht in Snart kommer tiden nach
Spuren der klassischen griechischen Tragödie. Sie findet dabei nur noch
Reste des Tragischen in dem »foruroligende meningstab« (beunruhigen-
den Sinnverlust) und stellt daher fest: Die Tragödie sei bei Knutzon in den
Hintergrund gewichen und aufgegangen in einem »genrehybrid af satire,
rester fra hverdagslivet og den rablende barnlige dialog« (Genrehybrid aus
Satire, Resten des Alltagslebens und dem kindlich-brabbelnden Dialog).15

Snart kommer tiden ist eingeteilt in zwei ungefähr gleich lange Akte. Der
erste Akt besteht aus vier, der zweite aus sechs Szenen. Der Theatertext
stellt, klassische Komödiendramaturgien aufgreifend, zwei kriselnde Paar-
beziehungen ins Zentrum. Das Leben und die Dialoge von Rebekka und
ihrem Mann Hilbert drehen sich um die verschiedensten Themen. Die
wichtigsten: Rebekkas mangelnde Hausführungsqualitäten und ihre Ver-
gesslichkeit, ihr unbefriedigendes Sexualleben und Hilberts Eifersucht auf
John, Rebekkas Ex-Mann. Ein Thema lassen sie jedoch außen vor: ihre
fünfjährige Tochter Knutte, genannt Knuttebarnet, deren Existenz, Alter
und Bedürfnisse ihre Eltern wohl vergessen oder verdrängt haben. Ingrid
und John, das zweite Paar, sind tatsächlich kinderlos und werden es wohl
auch bleiben. Denn Ingrid musste erfahren, dass sie unfruchtbar ist. John
ist mit dieser Hiobsbotschaft im Gepäck zu Rebekka und Hilbert geflo-
hen, Ingrid kommt wenig später nach, doch die Scheidung scheint nur
noch eine Frage der Zeit. Das Chaos, das spätestens seit Johns Besuch das
Haus und die Beziehungen beherrscht, will Hilbert mit aller Macht be-
zwingen: Er stellt deshalb die ›dynamische‹ Haushaltshilfe Oda an, die Re-
bekka zur Hand gehen und Ordnung in das Durcheinander bringen soll.

13 Ähnlich, aber in knapperer Form, argumentiert Hesselaa auch in ihrer Monografie zur
dänischen Dramatik der 90er-Jahre (vgl. Birgitte Hesselaa, Det dramatiske gennembrud,
S. 189ff.)

14 Birgitte Hesselaa, Vi lever i en tid, S. 174.
15 Anne Birgitte Richard, Den urimelige kunst. Om tragediens former og de tragiske følel-

ser, Roskilde 2010, S. 179.

Irrtum hoch drei – Line Knutzons Snart kommer tiden (1999)

153

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Der Erfolg bleibt jedoch aus. Als sich Ende des ersten Akts alle fünf ver-
sammeln, um Rebekkas 35. Geburtstag zu feiern, spaziert eine 55-jährige,
grauhaarige Frau zur Tür herein: Es ist Knuttebarnet, die ihrer Mutter
zum 85. Geburtstag gratulieren möchte. Von einem Moment auf den
nächsten scheinen 50 Jahre im Leben der beiden Paare vergangen, und
das, was als flippige Salonkomödie begonnen hat, wird im zweiten Akt zu
einem existenziellen Text über verbrauchte Träume, verpasste Chancen,
zwei Paare, die, ohne es zu merken, alt geworden sind, und ein Kind, das
zwar plötzlich erwachsen, aber trotzdem lebensuntüchtig geblieben ist.

Der inhaltliche Irrtum

Es ist die an Knuttebarnets Auftritt gekoppelte Erkenntnis eines Irrtums,
die Rebekka, Hilbert, Ingrid und John in eine Zeit- und Identitätskrise
stürzt. Sie müssen gewahr werden, dass ihr Zeitgefühl sie nicht nur im
Stich gelassen hat, sondern offensichtlich nie vorhanden gewesen ist, dass
die Zeit schneller vergeht und vergangen ist als gedacht, und zwar in
einem ungeheuren Ausmaß. Immerhin scheint sich die Geburtstagsgesell-
schaft um 50 Jahre verkalkuliert zu haben. Knuttebarnet, gerade noch im
Ferienlager, ist kein Kind mehr, sondern eine 55-jährige Frau mit einer ei-
genen Wohnung. Es lässt sich leicht nachvollziehen, dass nach ihrem Auf-
tritt nichts mehr ist wie zuvor. Das Leben der vier typischen Mittelschicht-
ler, das bis zu diesem Zeitpunkt gleichmäßig dahinfloss, Tag um Tag, Jahr
um Jahr, liegt in Scherben vor ihren Füßen. Dort, wo der Irrtum einst wie
eine weiche Schutzhülle Rebekka, John, Hilbert und Ingrid vor der aus
den Fugen geratenen Zeit bewahrt hat, klafft nun eine ontologische
Lücke, die neu zu füllen die vier krampfhaft versuchen (müssen), um sich
selbst und ihr Selbst zu stabilisieren.

Die Hektik und das Verwirrspiel, das im zweiten Akt ausbricht, könn-
ten nahelegen, dass die Zeit tatsächlich von einem Moment auf den ande-
ren aus den Fugen geraten ist. Doch bei genauem Hinsehen wird deutlich,
dass die böse Geburtstagsüberraschung nicht so aus dem Nichts kommt,
wie es sich für die Vier anfühlt. Denn bereits im ersten Akt findet man in-
nerhalb der Fabel einige Anzeichen, die darauf hinweisen, dass die Figu-
ren die Kontrolle über die Zeit längst verloren haben. Da ist Rebekkas
merkwürdige Amnesie: »jeg kan ikke huske hvad tingene hedder«16 (»ich

16 Line Knutzon, Snart kommer tiden, Gråsten 1999, S. 7.

Patrick Ledderose

154

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


erinnere eben nicht, wie die Dinge[ ] heißen«);17 da ist Hilberts Verzwei-
feln an der Zeit und seine Sehnsucht nach einem Früher, wo es noch klare
Geschlechterrollen und Ordnungen gab;18 da sind Ingrids viel zu große
Holzschuhe, die sie Knuttebarnet als Geburtstagsgeschenk mitbringt,19

und vor allem Johns zeitliche Orientierungslosigkeit. Ingrids Ehemann
äußert immer wieder ganz konkrete Probleme mit Zeit und Raum. So be-
reits in seiner zweiten Replik:

JOHN Det var mærkeligt, jeg for vild i området, jeg var på vej ned for at fiske,
men så lå der pludselig en masse huse der hvor søen skulle ligge, jeg forstår det
ikke, hvad er det for et signal man prøver at sende, Rebekka, som om der er en
skjult meddelelse et eller andet sted, noget jeg ikke forstår????20

JOHN Ist doch merkwürdig, ich habe mich hier in der Gegend verirrt, ich war
auf dem Weg fischen zu gehen, aber dann waren da plötzlich eine Menge Häu-
ser, wo eigentlich der See sein sollte, ich verstehe das nicht, was ist das für ein
Signal, das man da versucht auszusenden, Rebekka, wie wenn da irgendwie eine
verborgene Nachricht dahinter stecken würde, etwas, das ich nicht verstehe????21

Die sich rasend verändernde Umwelt hat hier ihre Orientierungs- und
Sinngebungsfunktion eingebüßt und ist für John zum nicht mehr entzif-
ferbaren Rätsel geworden. Er ist die einzige Figur, die bereits vor Knutte-
barnets Auftritt schmerzhaft immer wieder erkennt (oder zugibt), dass er
sich in Bezug auf die Zeit geirrt hat. Und zwar so oft, dass sein Vertrauen
in seine eigene Urteilskraft und seinen Zeit-Sinn verloren gegangen ist:

JOHN [...] OGVØ hvor er alle jeres børn henne? De er vel ikke gået hen og ble-
vet voksne og flyttet hjemmefra?
REBEKKA Ai, John, så hurtigt går tiden altså ikke John.
JOHN Hvad ved man nu om dage, tiden går bare, og det er jo ikke altid man
liiiiige er klar over det vel? Man kunne jo være travlt optaget af noget andet. Eks-
empelvis husker jeg tydeligt, hvordan jeg engang ville luge et jordbærbed og
skulle hente en rive i haveskuret. Da jeg kom ud var der gået fem år og man må
spørge sig selv om hvad jeg lavede inde i det skur, men det får man jo aldrig at
vide, det er jo det der er det uhyggelige, ligesom med den sø – hvor er den hen-
ne, hvem har taget den?22

17 Line Knutzon, Bald kommt die Zeit. Übers. von Hans-Peter Kellner, Frankfurt a.M.
2002, S. 6.

18 Vgl. Line Knutzon, Snart kommer tiden, S. 35ff.
19 Vgl. ebd., S. 58 f.
20 Ebd., S. 17.
21 Line Knutzon, Bald kommt die Zeit, S. 13.
22 Line Knutzon, Snart kommer tiden, S. 19.

Irrtum hoch drei – Line Knutzons Snart kommer tiden (1999)

155

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


JOHN [...] UUUND, wo sind alle eure Kinder? Die sind doch wohl nicht er-
wachsen geworden und von hier ausgezogen?
REBEKKA Och, John, so schnell vergeht die Zeit auch wieder nicht.
JOHN Heutzutage weiß man nie, die Zeit vergeht einfach, und man ist sich ja
nicht immer so GANZ im Klaren darüber, nicht wahr? Man könnte ja mit etwas
anderem total beschäftigt sein. Zum Beispiel erinnere ich mich ganz deutlich,
wie ich einmal ein Erdbeerbeet jäten wollte und dafür einen Rechen aus dem
Geräteschuppen holen musste. Und als ich da wieder rauskam, waren fünf Jahre
vergangen. Und man muss sich fragen, was ich in dem Schuppen eigentlich ge-
macht habe, aber das kriegt man nie raus, das ist ja gerade das Unheimliche da-
ran, genau wie mit dem See – wo ist der geblieben, wer hat ihn da wegge-
macht?23

Johns Reflexionen über das unbemerkte Verstreichen der dahinrasenden
Zeit beschreiben nicht nur die pathogenen Zeiterfahrungen einer immer
weiter beschleunigten Lebenswelt, sondern nehmen die Erfahrungen, die
im zweiten Akt kollektiv gemacht werden, bereits vorweg. Die Folgen der
Beschleunigung sind auf individueller Ebene, wie bei John, nicht nur die
ständige Erfahrung des Irrens, sondern das Gefühl, »kaum gelebt zu ha-
ben«,24 und auf kollektiver Ebene, wie der Zeit-Soziologe Hartmut Rosa
ausführt, eine

erlebnisreiche, aber erfahrungslose Gesellschaft. Ihr zerrinnt die Zeit gleichsam
an beiden Enden – im Erleben und in der Erinnerung – unter den Händen. In
der Perspektive der subjektiven Zeiterfahrung […] beschleunigt sich aus gesell-
schaftsstrukturellen Gründen in der Tat der Fluss der Zeit selbst.25

Auf Knutzons Text übertragen bedeutet dies: In der Chaosdramaturgie der
Salonkomödie, der der erste Akt folgt, stürzen die Figuren von einer Auf-
regung in die nächste: Pointiert prasseln die Dialoge aufeinander, es fin-
den Verwechslungen und Mordversuche statt, ein überdrehter Slapstick
folgt dem nächsten. Währenddessen bleibt den Figuren kaum Zeit, die
Zeit selbst wahrzunehmen, sich selbst zu reflektieren oder sich zu erin-
nern. Und geschieht dies doch einmal wie bei John, dann werden die Be-
merkungen von den anderen Figuren verständnislos beiseite gewischt.
Erst in dem Moment, wo Knuttebarnet ihre Verirrungen entlarvt, setzt die
Erkenntnis ein, dass sich die Zeit selbst beschleunigt hat. Während sie mit
ihrer Alltagskomödie beschäftigt waren, ist die Zeit unaufhaltsam und un-

23 Line Knutzon, Bald kommt die Zeit, S. 14.
24 Hartmut Rosa, Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne,

Frankfurt a.M. 2005, S. 233.
25 Ebd., S. 235 f.

Patrick Ledderose

156

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


bemerkt vergangen. Man kann ihr Leben mit dem Begriff des rasenden
Stillstands beschreiben, »wo nichts bleibt, wie es ist, ohne dass sich etwas
Wesentliches ändert.«26 Entsprechend geschockt ist die Reaktion der Figu-
ren, als sie mit dem ›Verlust‹ von 50 Jahren konfrontiert werden:

REBEKKA (må le en hul latter) Som tiden dog går.
ALLE Ja ja ja.
INGRID Suser af sted.
JOHN Det er det jeg altid har sagt, så går man lige ind og skal hente en rive,
nogen gange fem år, andre gange 50 år.
(Det faldt ikke i den fedeste jord, det John netop sagde – alle stirrer væk)27

REBEKKA (mit hohlem Lachen) Wie doch die Zeit vergeht.
ALLE Ja, ja, ja.
INGRID Fliegt nur so dahin.
JOHN Habe ich ja immer gesagt, da geht man kurz rein, um einen Rechen zu
holen ... manchmal sind es fünf Jahre, ein andermal fünfzig.
(Was er da gesagt hat, ist nicht unbedingt gut angekommen – alle starren irgendwo
zur Seite.)28

Was der Einsicht in den Irrtum folgt, ist ein zunächst zögerliches, dann
immer bestimmter vorgetragenes Sammelsurium an (ausgedachten) Erin-
nerungen, immerhin müssen 50 Jahre gefüllt werden. Mithilfe von Knut-
tebarnet als Kontrollinstanz vervollständigt sich die Analyse nach und
nach und das Erinnerungspuzzle setzt sich zusammen: Hilbert hatte eine
mehrjährige Affäre mit Ingrid, die er vor Rebekka nicht zugeben will. Sie
trennten sich und ließen Knuttebarnet bei Oda, die sich als Ersatzmutter
rührend um das Kind gekümmert hat. Ingrid hat das Leben größtenteils
alleine und auf Reisen verbracht. John, der einzige, der die Zeit-Probleme
frühzeitig erkannt hat, scheint sich dagegen in all den Jahren nicht verän-
dert zu haben, er steht, wie eh und je, auf der Stelle.

Am Ende von Snart kommer tiden finden die beiden Paare trotz aller
Differenzen zueinander und Knuttebarnet verschwindet genauso plötz-
lich, wie sie aufgetaucht ist. Doch hat dieses Happy End einen schalen Bei-
geschmack. Denn das Ende, ein Dialog zwischen Hilbert und Rebekka,
wiederholt nicht nur strukturell, sondern bis in die Wortwahl hinein den
Anfang des Textes. Man kann diesen Schluss deshalb auf zweifache Weise
lesen. Nimmt man an, dass er 55 Jahre später spielt als der Beginn des Stü-

26 Ebd., S. 436.
27 Line Knutzon, Snart kommer tiden, S. 74.
28 Line Knutzon, Bald kommt die Zeit, S. 52.

Irrtum hoch drei – Line Knutzons Snart kommer tiden (1999)

157

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ckes, dann zeigt sich, dass die Figuren aus ihren alten (Zeit-)Mustern trotz
Knuttebarnet nicht hinausgefunden haben, dass sie wieder in ihren alten
Irrtum verfallen sind: Sie merken nicht, wie schnell die Zeit dahinrast
bzw. dahingerast ist. Liest man dagegen das Ende und das Verschwinden
von Knuttebarnet als zeitliche Rückkehr zum Anfang, hätten die Figuren
eine tatsächliche Läuterung erfahren. Knuttebarnet als surreales Element,
als Reisende aus der Zukunft, hätte Rebekka, Hilbert, Ingrid und John
dann aufgerüttelt und ihnen ihren Irrtum aufgezeigt. Ihr Auftritt wäre
eine Warnung vor einem ›Weiter so‹ und der Aufruf zu einem bewussten
Leben: memento mori! Und es gibt durchaus Gründe dies so zu lesen, nicht
zuletzt Knuttebarnets letzter Satz, mit dem sie den Zurückbleibenden
einen doppelten Auftrag für die Zukunft (!) hinterlässt, bevor sie in wei-
ßem Licht verschwindet. »Pas godt på mig. […] og pas nå godt på jer
selv.«29 (»Pass[t] gut auf mich auf. [...] und passt gut auf euch auf.«)30

Der Rezeptionsirrtum

Der Irrtum, der sich auf rezeptionsästhetischer Ebene vollzieht, ist eng ver-
bunden mit der Zeiterfahrung. Während im ersten Teil weder für die Fi-
guren auf der Bühne noch für die Zuschauer*innen im Saal ein Grund be-
steht, an der klassischen Einheit der Zeit zu zweifeln, ändert sich dies im
zweiten Teil nach Knuttebarnets Auftritt. Denn mit einem Mal wird das,
was bis dahin Konsens gewesen ist, als Illusion entlarvt. Die Linearität der
Zeit und das Verhältnis von gespielter Zeit und Spielzeit müssen mit Be-
ginn des zweiten Aktes neu hinterfragt werden. Der nun plötzlich sichtba-
re Illusionsbruch, den das rasant gealterte Kind Knuttebarnet bewirkt, hat
gravierende Auswirkungen auf den Rezeptionsvorgang. Im zweiten Akt
fällt der Schleier der Illusion: Zeitschichten schieben sich nun konsequent
ineinander, überlappen einander und lassen eine objektive Zeitmessung
der gespielten Zeit nicht mehr zu. Die Einheit der Zeit wird aufgegeben.
Aus der objektiv, linear und gleichmäßig in die Zukunft verlaufenden
Zeit wird eine »subjektiv bevægelig tid, som gør minutter til år og lader
liv forsvinde på øjeblikke. Personer ældes eller forynges mellem to replik-
ker«31 (subjektive, bewegliche Zeit, wo aus Minuten Jahre werden, und

29 Line Knutzon, Snart kommer tiden, S. 118 f.
30 Line Knutzon, Bald kommt die Zeit, S. 82.
31 Birgitte Hesselaa, Det dramatiske gennembrud, S. 147.

Patrick Ledderose

158

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


die ein Leben in einem Augenblick verschwinden lässt. Zwischen zwei
Repliken werden Personen älter oder jünger). Die Zeit, die Gegenwart, in
der die Figuren gelebt haben, »imploderer, går i stå, går for hurtigt og ven-
der tilbage, uden at personene kan komme til med den eller i den«32 (im-
plodiert, bleibt stehen, vergeht zu schnell oder rückwärts, ohne dass die
Personen an sie Anschluss halten oder zu ihr Zugang finden können). Auf
der Bühne entsteht ein polyphones, dissonantes Zeitbild, geboren aus
einem schockhaften Moment der Erkenntnis, der auch für die (impliziten)
Zuschauer*innen ein Moment der Irritation und der Neuorientierung be-
deutet.

Wie die Figuren auf der Bühne ist auch das Publikum damit einem Irr-
tum aufgesessen und zwar einem rezeptionsästhetischen. Alles hat sich an-
gehört, angefühlt und sah aus wie ein klassisches Illusionstheater, man
war sich, wie die Figuren auf der Bühne, sicher, die Zeit würde linear ver-
laufen und die Spielzeit wäre gleich der gespielten Zeit. Mit dem Auftritt
Knuttebarnets aber wird diese Annahme als Irrtum sichtbar und die Si-
cherheit des Rezeptionsvorgangs unterlaufen. Der Rezeptionsprozess wird
zur Anstrengung, da er wegen der 55-jähren Knuttebarnet von nun an in
jedem Moment neu ausgerichtet werden muss.

Der Auftritt Knuttebarnets reißt also nicht nur die Figuren innerhalb
der Diegese aus ihrem Sein, ihrer Zeit und ihrer Zeiterfahrung, sondern
auch die Rezipierenden aus ihrer Theatersituation und ihrem angeeigne-
ten Rezeptionsmodus. Man kann die Epiphanie Knuttebarnets damit als
in den Text eingeschriebenen markanten Moment auffassen. Ein solcher
markanter Moment löst nach Jens Roselt Irritationen aus, die ausgehalten
werden müssen und aus einer passiven Rezeptionshaltung in ein aktives
Sich-Verhalten-Müssen zwingen. Es sind oft Momente, wo die Betrachten-
den nicht wissen,

ob die physikalischen Gesetze oder die eigene Zurechnungsfähigkeit kurzzeitig
außer Kraft gesetzt sind. Es handelt sich um einen Moment des Innehaltens und
Verzögerns, der erkenntnismäßigen Enthaltsamkeit, in dem Logik und Kausali-
tät augenblicklich unwirksam zu sein scheinen. Das Urteil über den Sachverhalt
wird aufgeschoben und zugleich wird fraglich, was hier und jetzt überhaupt Sa-
che ist. Gewohnte Wahrnehmungsweisen und Erklärungsmuster werden dabei
auf die Probe gestellt.33

32 Anne Birgitte Richard, Den urimelige kunst, S. 177.
33 Jens Roselt, Phänomenologie des Theaters, S. 12.

Irrtum hoch drei – Line Knutzons Snart kommer tiden (1999)

159

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Die Darstellung eines solchen Moments bleibt, wenn man ihn nur in
Form seines szenischen Ablaufs beschreibt, unvollständig. Denn um was
es ebenfalls geht, ist die »Wahrnehmung des Zuschauers«.34 Dem durch
Knuttebarnet aufgedeckten Rezeptionsirrtum folgt in Snart kommer tiden
eben eine solche Irritation. Es entsteht plötzlich eine instabile, krisenhafte
Wahrnehmungssituation, ein Bruch in der Illusion. Bestehende Ordnun-
gen geraten ins Zwielicht.35 Ästhetik, Genre und Thematik ändern sich
von einem Moment auf den anderen, aus Spiel wird Wirklichkeit, und der
unerwartete Zeitsprung macht die Darsteller*innen hinter den dargestell-
ten Figuren sichtbar. Die Rezipierenden geraten so in einen liminalen,
höchst instabilen Wahrnehmungszustand »zwischen zwei Ordnungen, in
einen Zustand ›betwixt and between‹«.36 Die permanente Unsicherheit
dieses Wahrnehmungszustandes bringt die Zeiten und Subjekte auf der
Bühne zum Flimmern. Die Rezipierenden werden auf sich selbst zurück-
geworfen und erfahren ihren Wahrnehmungsmodus selbst als kontingent.
Sie müssen auf der einen Seite erkennen, dass das, was sie zu sehen glaub-
ten, nämlich zwei Paare in ihren Mittdreißigern, nur das war, was eben
diese Paare zu sein glaubten, aber nicht das, was sie eigentlich (auch) sind,
nämlich bereits über 80-Jährige. Zugleich müssen sie versuchen, ihren
schockartig zum Bewusstsein gebrachten Irrtum mit dem Hier und Jetzt
der Theatersituation in Einklang zu bringen, sprich mit der Tatsache, dass
die Körper auf der Bühne immer noch dieselben sind wie zuvor, aber nun
Figuren spielen bzw. die ganze Zeit gespielt haben, die plötzlich (auch) 50
Jahre älter geworden sind. Sie müssen von Moment zu Moment und aktiv
entscheiden, welche Zeit und welche Körper gerade auf der Bühne zu se-
hen sind, und müssen aushalten, dass sich dies nicht immer zufriedenstel-
lend entscheiden lässt.

Entsprechend dieser Unterwanderung der realistischen Ästhetik wird
der Illusionscharakter im zweiten Akt beständig gebrochen. Rückblenden
und mit ihnen die verwirrende Zeitstruktur werden, anders als im ersten
Akt, jetzt durch auf der Bühne durchgeführte Kostümwechsel sichtbar ge-
macht. Das Aufsetzen eines Silvesterhuts kann nun zum Beispiel einen
Zeitwechsel in die vergessene Vergangenheit markieren.37 Auch werden

34 Ebd., S. 13.
35 Vgl. ebd., S. 133. Roselt übernimmt hier eine Terminologie von Bernhard Waldenfels

(vgl. Bernhard Waldenfels, Ordnung im Zwielicht, Frankfurt a.M. 1987).
36 Erika Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, Frankfurt a.M. 2004, S. 258.
37 Vgl. Line Knutzon, Snart kommer tiden, S. 94.

Patrick Ledderose

160

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


im zweiten Akt klassische selbstreflexive Stilmittel wie eine Verdoppelung
der Beobachtersituation eingeführt, z.B. wenn Knuttebarnet und John
durch das Fenster beobachten, wie Hilbert und Ingrid ihre Affäre begin-
nen.38 Doch nicht nur ein Ineinanderschieben verschiedener Zeitebenen
wird so dargestellt, sondern der reflexive Charakter des Theatertextes be-
tont. Die Spielsituation als solche wird ausgestellt und die Bühnensituati-
on als Bühnensituation zu Bewusstsein gebracht. Irritationsmomente im
Wahrnehmungsmodus, wie sie im ersten Akt des Theatertextes kaum zu
finden sind, werden nun absichtlich erzeugt. Sie zwingen die Zuschau-
er*innen, ihren irrtümlich eingenommenen passiven Rezeptionsmodus zu
verlassen und nun aktiv über das Bühnengeschehen sowie die passende
Art der Wahrnehmung zu reflektieren.

Von diesen Überlegungen ausgehend lässt sich nun abschließend noch
ein dritter Irrtum ausmachen, der sich in dem Bruch zwischen erstem und
zweitem Akt manifestiert. Er ist auf einer metatextuellen Ebene angesie-
delt und betrifft das Genre des Textes.

Der Genre-Irrtum

Liest man die Ankündigungstexte, die seit dem Erscheinen von Line
Knutzons Klassiker für die unterschiedlichsten Inszenierungen geschrie-
ben worden sind, so scheint der Fall eigentlich klar: Snart kommer tiden ist
eine Komödie. Im Jahr 2000 lädt das Trøndelag Teater »til en annerledes
komedie«39 (zu einer Komödie der anderen Art), vier Jahre später spricht
Teaterforeningen Bornholm von einer »livsstilskomedie«40 (Lebensstilkomö-
die), 2009 kündigt eine Laien-Theatergruppe eine Neuinszenierung von
»Line Knutzons succeskomedie«41 (Line Knutzons Erfolgskomödie) an,
und das Riksteatern in Stockholm verspricht den Zuschauer*innen im
Sommer 2019 »en vansinnig komedi« (eine wahnsinnige Komödie) und

38 Vgl. ebd.
39 Trøndelag Teater, online zugänglich unter: https://www.trondelag-teater.no/forestilling

er/snart-kommer-tiden (letzter Zugriff am 15.02.2020).
40 Teaterforeningen Bornholm, online zugänglich unter: https://teaterforeningenbornhol

m.dk/portfolio/snart-kommer-tiden/ (letzter Zugriff am 15.02.2020).
41 Støbeskeen Amatørteatret i Fredriksværk, online zugänglich unter: https://www.stobesk

een.dk/2009-snart-kommer-tiden/ (letzter Zugriff am 15.02.2020).

Irrtum hoch drei – Line Knutzons Snart kommer tiden (1999)

161

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.trondelag-teater.no/forestillinger/snart-kommer-tiden
https://www.trondelag-teater.no/forestillinger/snart-kommer-tiden
https://teaterforeningenbornholm.dk/portfolio/snart-kommer-tiden
https://teaterforeningenbornholm.dk/portfolio/snart-kommer-tiden
https://www.stobeskeen.dk/2009-snart-kommer-tiden
https://www.stobeskeen.dk/2009-snart-kommer-tiden
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://www.trondelag-teater.no/forestillinger/snart-kommer-tiden
https://www.trondelag-teater.no/forestillinger/snart-kommer-tiden
https://teaterforeningenbornholm.dk/portfolio/snart-kommer-tiden
https://teaterforeningenbornholm.dk/portfolio/snart-kommer-tiden
https://www.stobeskeen.dk/2009-snart-kommer-tiden
https://www.stobeskeen.dk/2009-snart-kommer-tiden


noch im selben Text leicht variierend »[e]n desperat relationskomedi«42

(eine desperate Beziehungskomödie). Doch der Fall ist tatsächlich nur auf
den ersten Blick so klar. Dass es komplizierter sein könnte und Knutzons
Text nur bedingt als Komödie verstanden werden kann, hat die bisherige
Diskussion bereits angedeutet. Aber auch die in den Ankündigungstexten
verwendeten Adjektive wie »annerledes«, »vansinnig« oder »desperat« zeu-
gen bereits von einer gewissen Unsicherheit bei der Genre-Zuweisung.
Diese Unsicherheit gründet sich wohl hauptsächlich auf den zweiten Akt,
kann man doch das, was dort zu sehen ist, kaum noch einem bestimmten
Genre zuordnen, geschweige denn als klassische Komödie bezeichnen:
»Farce, gyser, livsstilsdrama, en stadig pegen på tragedien, drømmespil og
absurdisme væves sammen […]«43 (Farce, Thriller, Lebensstildrama, ein
ständiger Verweis auf die Tragödie, Traumspiel und Absurdes Theater
werden verwoben […]). Es scheint, als wollte der Text mit dem gewaltvol-
len Auftritt von Knuttebarnet selbst einen Irrtum korrigieren: den Irrtum,
das Leben von Rebekka, Hilbert, John und Ingrid als Komödie dargestellt
zu haben.

Zunächst jedoch, wenn sich der Vorhang öffnet und das Stück beginnt,
werden die Erwartungen, die die Komödienverweise in den Ankündi-
gungstexten schüren, kaum enttäuscht. Zwei Paare, witzige, oft überdreh-
te Dialoge, Lügen und Missgeschicke, klischierte Handlungen und Figu-
ren, ein realistisches Setting, innerhalb der einzelnen Szenen keine Zeit-
sprünge oder Ortswechsel: Snart kommer tiden beginnt tatsächlich wie eine
launige, vielleicht etwas groteske Komödie oder ein überdrehtes Konversa-
tionsstück, das den klassischen Vorgaben eines illusionistischen Theaters
folgt und dessen Forderung nach der Einheit der Zeit, des Ortes und der
Handlung zumindest innerhalb der einzelnen Szenen penibel umsetzt. Es
gilt zudem die »Unschädlichkeitsklausel«,44 das heißt, die tragischen Kon-
flikte werden nicht vertieft. Die Ehestreitigkeiten, Rebekkas Erinnerungs-
schwierigkeiten, Hilberts Mordversuch an John und Johns Zeit-Irrtümer
stören den heiteren Ton des ersten Aktes nicht, sondern verstärken in
ihrer Absurdität und Übertriebenheit bei der Rezeption noch den Ein-

42 Riksteatern, online zugänglich unter https://www.riksteatern.se/forening/teater-sat--en-d
el-av-riksteatern/arkiv/snart-kommer-tiden-av-line-knutzon/ (letzter Zugriff am
15.02.2020).

43 Anne Birgitte Richard, Den urimelige kunst, S. 177.
44 Ralf Simon, Theorie der Komödie, in: Ders. (Hg.): Theorie der Komödie – Poetik der

Komödie, Bielefeld 2001, S. 47–66, hier S. 57.

Patrick Ledderose

162

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.riksteatern.se/forening/teater-sat--en-del-av-riksteatern/arkiv/snart-kommer-tiden-av-line-knutzon
https://www.riksteatern.se/forening/teater-sat--en-del-av-riksteatern/arkiv/snart-kommer-tiden-av-line-knutzon
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://www.riksteatern.se/forening/teater-sat--en-del-av-riksteatern/arkiv/snart-kommer-tiden-av-line-knutzon
https://www.riksteatern.se/forening/teater-sat--en-del-av-riksteatern/arkiv/snart-kommer-tiden-av-line-knutzon


druck, einen vergnüglichen Lektüre- oder Theaterabend vor sich zu ha-
ben, wo mit Klischees und Alltagsproblemen gespielt wird. Der erste Akt
scheint dem Publikum den berüchtigten Spiegel vorzuhalten, scheint –
natürlich ins Extrem gesteigert – das Leben einer typischen bürgerlichen
Mittelschicht zu zeigen, der das Theaterpublikum wahrscheinlich selbst
zum größten Teil angehört. Gerade durch die Komik, die überdrehte Spra-
che und grotesken Wendungen aber bleibt die Distanz zwischen Bühne
und Publikum bestehen und jedes Unbehagen kann in Lachen aufgelöst
werden. Dies ändert sich in dem Moment, in dem diese Ordnung durch
den Auftritt von Knuttebarnet nicht nur gestört, sondern zerstört wird.
Ab diesem Zeitpunkt wird aus der Komödie ein groteskes Genrehybrid,
ein Theaterstück, das kaum mehr den zuvor etablierten Konventionen
folgt und von nun an eher an existenzialistische oder absurde Theatertexte
erinnert. Dass dieser Genrewechsel nicht nur für die Rezeption von Inter-
esse ist, sondern vielmehr auch metatextuell von Belang ist, macht der dra-
maturgische Gewaltakt deutlich, den der Auftritt von Knuttebarnet als 55-
jährige Frau darstellt. Dieser ist so brutal und kommt so unvorbereitet,
dass der Eindruck eines Bruchs entsteht und der Text – spätestens hier –
selbst als Text sichtbar wird: All das, was vorher war, soll auf einen Schlag
beendet und hinweggewischt werden. Es handelt sich eben nicht nur, wie
Hesselaa feststellt, um ein kraftvolles memento mori, gesprochen von und
durch Knuttebarnet, eben nicht nur um ein Zeichen gegen eine »akut
angst for det spildte liv«45 (akute Angst vor einem verspielten Leben), son-
dern auf einer metatextuellen Ebene um den Versuch, den Widerstand zu
durchbrechen, den die komödienhafte Form des Textes für den Erkennt-
nisprozess bedeutet, und einen eigenen mit der Genrewahl begangenen
Irrtum wiedergutzumachen. Der Theatertext soll von nun an anderen und
neuen Regeln folgen, und zwar denen von Knuttebarnet, deren Name
wohl kaum zufällig an die Autorin Knutzon erinnert.46 Denn nur so kann
auf adäquate Weise darauf aufmerksam gemacht werden, wie schnell man
im rasenden Stillstand der Spätmoderne den Halt verlieren und das Leben
wortwörtlich verspielen kann. Die Wahl der Komödie als Theatertextform
hat sich als dafür ungeeignet erwiesen, sie war ein Irrtum und der muss
nun korrigiert werden.

45 Birgitte Hesselaa, Vi lever i en tid, S. 173.
46 Vgl. ebd. (In der deutschen Übersetzung ist die Parallele noch auffälliger, hier heißt

Knuttebarnet Knutzelkind).

Irrtum hoch drei – Line Knutzons Snart kommer tiden (1999)

163

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Die drei Irrtümer sind selbstredend nicht unabhängig voneinander zu
denken. Sie schieben sich ineinander und ergänzen einander. Während je-
doch der inhaltliche und der Rezeptions-Irrtum auf Erfahrungen beruhen,
die erst mit dem Beginn der jeweiligen Rezeption gemacht werden, wird
der Genre-Irrtum nur für Rezipierende erfahrbar, die mit den Genrekon-
ventionen einer realistischen Komödie bereits im Vorhinein vertraut ge-
wesen sind. Dieser dritte Irrtum baut damit auf einem kollektiven Gat-
tungsgedächtnis47 auf, das heißt: Nur wenn Autor*in und Leser*in bzw. Zu-
schauer*in Teil einer Erinnerungskultur sind und das Wissen um die
Genrekonventionen einer Komödie teilen und als gültige Wahrheit zu-
grunde legen, kann dieser Irrtum überhaupt als solcher erkannt werden.
Die Aufgabe, den dritten Irrtum zu entdecken, richtet sich damit direkt an
ein theateraffines bzw. Expertenpublikum, und damit auch an Personen,
die entweder selbst Theater machen oder durch ihre Rezeptionsgewohn-
heiten Einfluss auf Spielpläne und Ästhetiken ausüben. Dieses Publikum
erkennt durch den Auftritt Knuttebarnets: Nicht nur die dramatis personae
und sie als Rezipierende haben sich geirrt, sondern der gesamte erste ko-
mödienhafte Akt des Theatertextes selbst wird zum Irrtum erklärt, zum
Irrtum der Verfasser*in und zum Irrtum des Textes selbst.

Mit dem Abbruch der Komödie durch Knuttebarnet/Knutzon wird
auch dem illusionistischen Prinzip der klassischen Komödie eine Absage
erteilt. Es hat sich als ungenügend entpuppt. Es ist gescheitert an seinem
komödiantischen Anspruch des Spiegel-Vorhaltens und einer realistischen
Mimesis. Der erste Akt wird als Irrtum entlarvt, und damit zum Spiel im
Spiel, dessen Tragik darin besteht, dass es nicht nur völlig belanglos ist,
sondern auch in seinem Illusionsanspruch ins Leere läuft. Er hat die Welt
zwar nicht falsch dargestellt, aber er hat die Falschheit der Welt darge-
stellt, ohne diese allerdings zu erkennen. Er ist selbst ein Opfer der Täu-
schung geworden. Sein Informationsgehalt geht damit gegen null, sein
Wert für die Handlung verpufft, er erscheint im wahrsten Sinne des Wor-
tes sinn-los. Kurz: er war reine Zeitverschwendung. Mit dem Auftritt
Knuttebarnets führt sich der erste Teil des Textes selbst ad absurdum, er
zeigt sich als ungeeignet, um hinter die Wand der Spektakelgesellschaft zu

47 Der Begriff des Gattungsgedächtnisses stammt aus der Intertextualitätsforschung und
spielt in diesem Zusammenhang in einem Diskurs um das »Gedächtnis der Literatur«
ungefähr seit der Jahrtausendwende eine prominente Rolle. Vgl. zum Begriff und seiner
Geschichte auch Astrid Erll, Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen. Eine
Einführung, 3., aktualisierte und erweiterte Auflage, Stuttgart 2017, S. 65.

Patrick Ledderose

164

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


blicken. Sein einziger, dramaturgischer Zweck ist es, durch die Verdoppe-
lung der Täuschung die Irrtümer zu verbergen und den Schock bei Knut-
tebarnets Auftritt zu vergrößern.

Da Snart kommer tiden plötzlich den erlernten Genrekonventionen wi-
derspricht, die Komödie von Knuttebarnet/Knutzon von der Bühne gejagt
wird und der Text sich zu einem absurd-tragischen Enthüllungsdrama
wandelt, das nicht länger auf Alltagsprobleme einer Mittelschicht fokus-
siert, sondern die großen Fragen nach dem Sinn des Lebens und der Zeit,
in der wir leben, stellt, kann man den offengelegten Genre-Irrtum auch
als Kritik an einer bestimmten Theater- und Theatertextästhetik verstehen,
die allein, wie der erste Akt, auf seichte Unterhaltung setzt. Die metatextu-
elle Botschaft von Snart kommer tiden zielt damit gegen ein gängiges Thea-
ter- und Komödienverständnis, das den Blick vor dem horror vacui des Da-
seins verschließt oder ihn unter dem lustigen Mantel der Überdrehtheit,
einer überwältigenden Sprache und sich überstürzender Ereignisse ver-
birgt.

Ein Theater, wie es im ersten Akt auf die Bühne kommt, ist – wie die
spätmoderne, sinnentleerte Wirklichkeit, die es abbildet und deren Teil es
ist – erlebnisreich, aber erfahrungsarm. Es macht möglich, die Zeit zu ver-
gessen; und solange man nicht innehält und auf die Uhr blickt, lässt es
sich in dem Informations- und Ereignisspektakel gut leben. Tritt man aber
doch einmal einen Schritt zurück, von sich aus oder auch, weil ein schock-
hafter Theatermoment einen dazu zwingt, wird man sich der Zeit und
ihres unweigerlichen Vergehens vielleicht bewusst. Im besten Fall erkennt
man dann, dass man nicht viel Zeit verloren hat, dass man vielleicht ver-
spätet, aber immer noch rechtzeitig zum nächsten Termin oder zum
nächsten Zug kommt. Im schlimmsten Fall jedoch macht man dieselbe
Erfahrung wie Rebekka, Hilbert, John und Ingrid: Man ist, ohne es be-
merkt zu haben, zu einer Rosine geworden.

Irrtum hoch drei – Line Knutzons Snart kommer tiden (1999)

165

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Poetologische Irrtumsstrategien

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Henrike Fürstenberg

Ironie und Irrtum –
Eine Analyse des Erkenntnispotenzials literarischer Ironie am Beispiel
von Ragnar Hovland und Karen Blixen

Einführung

Auf den ersten Blick scheinen Ironie und Irrtum wenig miteinander zu
tun zu haben und sich sogar zu widersprechen: Handelt es sich bei der ers-
ten um die bewusste Formulierung eines nicht zutreffenden Sachverhalts,
geht es beim Irrtum darum, von der Richtigkeit eines Sachverhaltes über-
zeugt zu sein, obwohl es sich in Wahrheit anders verhält. Während man
sich beim Irrtum täuscht, täuscht man andere – zum Schein – bei der Ver-
wendung von Ironie. Auf der anderen Seite lässt sich aber Ironie seit der
Darstellung, die Sokrates in Platons Dialogen erfährt, als die Einsicht in
die irrtümliche Überzeugung eines anderen begreifen: Ironie ist als vorge-
täuschte Unwissenheit ein Mittel, die irrtümlichen Annahmen des Gegen-
übers zu entlarven, indem dieser selbst ihre Unzulänglichkeit erkennt.1

Es soll im Folgenden weder um die Frage gehen, in welchem theoreti-
schen Verhältnis Ironie und Irrtum zueinander stehen, noch, ob es eigent-
lich einen ironischen Irrtum geben kann (vermutlich ja). Versucht werden
soll vielmehr, zu klären, wo genau in einem Text ein Wechselspiel von Iro-
nie und Irrtum sich geltend machen und ertragreich sein kann. Meine
These ist, dass es insbesondere da interessant wird, wo verschiedene textu-
elle Instanzen – eventuell verschiedene Erzählinstanzen, Figurenstimme
oder -stimmen, Struktur und Komposition des Textes – in einen irgend-

1 Zu Bedeutung und Wertung von Ironie durch Platon sowie generell im Kontext der An-
tike vgl. Ernst Behler, Klassische Ironie, romantische Ironie, tragische Ironie: zum Ur-
sprung dieser Begriffe, Darmstadt 1972, S. 16–27; ders., Ironie und literarische Moderne,
Paderborn et al. 1997, S. 21–44; zur sokratischen Ironie nach der Auffassung Goethes,
Hegels, Schlegels, Kierkegaards, Schopenhauers und Nietzsches vgl. Uwe Japp, Theorie
der Ironie, Frankfurt a.M. 1983, S. 106–167. Festzuhalten ist, dass Ironie im Altertum
grundlegend negativ bewertet wird, was sich nicht etwa mit den Platonischen Dialogen
ändert, sondern erst mit Aristoteles, der Ironie bemerkenswerterweise vor allem im Zu-
sammenhang mit seiner Ethik behandelt; vgl. Norman Knox, The Word Irony and its
Context, 1500–1755, Durham (North Carolina) 1961, S. 3–21; Wilhelm Büchner, Über
den Begriff der Eironeia, in: Hermes 76 (1941), S. 339–358; Leif Bergson, Eiron und
Eironeia, in: Hermes 99 (1971), S. 409–422.

169

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


wie gearteten Widerspruch hinsichtlich der Bewertung von Ereignissen,
Haltungen usw. treten – und dabei der Leser auf ironische Weise in dieses
Wechselspiel einbezogen und durch den ›ironic gap‹ gezwungen wird,
Stellung zu beziehen, oder zumindest auf die Notwendigkeit, Stellung zu
beziehen, aufmerksam wird.

Denn ein Text geht ja nicht zwingend ironisch mit dem Irrtum einer
Figur um. Wenn Romeo Julia für tot hält, erfährt dies keinerlei ironische
Wertung durch irgendeine Instanz. Erst, wenn eine solche Wertung doch
geschieht, bietet der Irrtum – und die Erkenntnis des Rezipienten, dass die
Figur, der Text oder er selbst sich geirrt hat – sozusagen das Sprungbrett
für die meines Erachtens genuine Leistung der Ironie, Erkenntnismomen-
te zu schaffen. Ich möchte das, bevor Ironie überhaupt näher bestimmt
werden soll, an einem kurzen Beispiel aus Kierkegaards Gjentagelsen,
(1843, Die Wiederholung), erläutern. Es ist ferner notwendig, zumindest
eine Arbeitsdefinition literarischer Ironie zu gewinnen, was gar nicht so
einfach und zudem ein in der Forschung erstaunlich seltenes Bemühen
ist. Der Begriff des Irrtums hingegen soll nicht grundlegend bestimmt –
was im Kontext dieses Bandes auch überflüssig wäre –, sondern im Hin-
blick auf sein spezifisch literarisches Potenzial von der Ironie aus in den
Blick genommen werden. Dieses Ungleichgewicht ist insbesondere der
Tatsache geschuldet, dass der Irrtum sich meist relativ leicht im Text ver-
orten lässt, während das bei der Ironie häufig keineswegs der Fall ist. Im
Anschluss werde ich die Kurzgeschichte »Det lyse havet« (1989, Das blan-
ke Meer) von Ragnar Hovland und – kurz und impulsartig – Erzählstrate-
gien bei Karen Blixen anhand der Novelle »Aben« (1935, Der Affe) im
Hinblick auf Ironie und Irrtum untersuchen, um zu verdeutlichen, in wel-
cher Weise und auf welcher Ebene des Erzählens und der Kommunika-
tionsstruktur literarischer Texte sich das Wechselspiel zwischen beiden
produktiv gestalten kann.

Fragen lässt sich natürlich, inwiefern es sinnvoll erscheint, die moder-
nistische Grande Dame des novellistischen Erzählens und eine Kurzge-
schichte eines gegenwärtig Schaffenden nebeneinanderzustellen. Beide
Gegenstände sind jedoch gut geeignet, meine These zu belegen, dass der
ironische Mechanismus prinzipiell immer derselbe ist, ganz gleich, ob er
inhaltlich-formale Elemente oder die Struktur einer Erzählung betrifft,
und aus welcher Zeit die Texte stammen.

Henrike Fürstenberg

170

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Hinführung: Søren Kierkegaards Gjentagelsen

In Søren Kierkegaards erzählerischem Werk Gjentagelsen aus dem Jahr
1843 geht es zumindest vordergründig um die Geschichte eines namenlo-
sen jungen Mannes, der sich verliebt, verlobt und dann erkennt, dass er
einem Irrtum (hier dän.: Feiltagelse) aufgesessen ist: Er taugt nicht zum
Ehemann, sondern zum Dichter, er kann die Geliebte nicht aus der – ehe-
lichen – Nähe lieben, sondern nur in der Verklärung der ästhetischen Dis-
tanz. »Hans Feiltagelse var uhelbredelig, og hans Feiltagelse var denne, at
han stod ved Slutningen istedenfor ved Begyndelsen; men en saadan Feil-
tagelse er og bliver et Menneskes Undergang.« (»Sein Irrtum war unheil-
bar, und sein Irrtum war der, dass er am Ende stand statt am Anfang; aber
ein solcher Irrtum ist und bleibt eines Menschen Untergang.«)2 Der das
konstatiert, ist allerdings nicht der junge Mann selbst, sondern der zweite
Protagonist, der ältere und erfahrene Beobachter Constantin Constantius.
Der junge Mann muss jedenfalls aus der Nummer wieder herauskommen
und soll der Geliebten daher, wie Constantin empfiehlt, den Schurken
vorspielen, flieht aber schlussendlich vor der Umsetzung dieses Planes ins
›Exil‹, nach Stockholm, wo er leidet und wartet – und zwar auf ein göttli-
ches Gewitter, das ihn zum Ehemann tauglich machen soll. Aber während
er da sitzt und einen entsetzlichen »Donnerschlag« (»Tordenveir«)3 erwar-
tet, entnimmt er schließlich einer Zeitungsannonce, dass die ehemalige
Verlobte sich verheiratet hat – er hat sich also wieder geirrt, nicht nur da-
rin, was das Schicksal mit ihm vorhat, sondern auch darin, wie dieses sich
mitteilt, denn Gott wählt ja mit der Kleinanzeige einen ganz bescheide-
nen Weg im Vergleich zu dem erwarteten Unwetter. Das ist eines der vie-
len ironischen Signale, die der Text setzt, um – um was eigentlich? In ers-
ter Linie, um die Haltung seines jungen Protagonisten zu relativieren.

Es gäbe wesentlich mehr zu diesem verworrenen, verwirrenden Text zu
sagen.4 Hier möchte ich nur etwas andeuten: Irrtum und Ironie geraten
dann in ein ergiebiges Wechselspiel, wenn der Irrtum in bestimmter Wei-

2 Søren Kierkegaards Skrifter, hg. von Niels Jørgen Cappelørn et al., København 1997–
2013, Bd. 4, S. 14. Ich zitiere die Übersetzung von Emanuel Hirsch, Die Wiederholung.
Drei erbauliche Reden 1843, Düsseldorf 1955, S. 9 in leicht abgeänderter Form.

3 Søren Kierkegaards Skrifter, S. 87.
4 Im Hinblick auf seine narrative Struktur, Komposition, Figurenkonstellation und Se-

mantik vor dem Hintergrund der Rezeption des Textes ausführlich interpretiert habe ich
diesen in Henrike Fürstenberg, Entweder ästhetisch – oder religiös? Søren Kierkegaard
textanalytisch, Berlin/Boston 2017, S. 205–274. Hervorragende Studien zu diesem häufig

Ironie und Irrtum

171

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


se bewertet wird.5 Vorläufig können wir sagen: in ironischer Weise.
Durch wen erfolgt diese Bewertung? Im Fall von Gjentagelsen gilt: Be-
stimmt nicht einfach durch den ›Erzähler‹. Das Buch besteht nämlich aus
Briefen des jungen Mannes einerseits und Aufzeichnungen Constantins
andererseits – also ›nur‹ und deutlich markiert aus zwei Stimmen, die sich
gegenseitig infrage stellen, außerdem beschimpfen und beleidigen (was
darin gipfelt, dass Constantin in einem Brief an den Leser erklärt, er habe
sich den jungen Mann nur ausgedacht, und damit seinen Nebenbuhler
um das Vertrauen des Lesers kurz und gut in die Fiktivität verweist). Das
Buch spielt so offensichtlich mit der Frage, wer eigentlich was geschrieben
hat, wer denn nun recht hat, dass es eine unzulässige Abkürzung wäre, ein-
fach eine dritte Stimme verantwortlich zu machen. Kierkegaards Antwort
ist, im Leser die Frage nach der autoritativen Instanz überhaupt aufzuwer-
fen: Es gibt niemanden, dessen Ansicht und Haltung wirklich zu trauen
ist. Kierkegaard spielt durch dieses und verschiedenste andere Verfahren
aus seinen Texten den Ball zum Leser zurück und versucht, diesen ganz
auf sich zu stellen, damit er seine eigene existenzielle, nicht eine vorgefer-
tigte Antwort zu finden imstande ist.6

Kierkegaards Strategie einer indirekten Mitteilung – auch wenn sie vie-
le Schnittpunkte mit sowohl Ironie als auch dem Einbezug von Irrtümern
aufweist – soll hier nicht Thema sein. Sie teilt, meine ich aber, mit Ironie,
und zwar auch was modernen und gegenwärtigen Ironiegebrauch anbe-
trifft, deren grundlegenden Mechanismus: Einen Spielraum zu schaffen,

als kryptisch oder misslungen verstandenen Werk finden sich bei Joakim Garff, »Den
Søvnløse«. Kierkegaard læst æstetisk/biografisk, København 1995, S. 115–156; Niels Ny-
mann Eriksen, Kierkegaard’s Category of Repetition – A Reconstruction, Berlin/New
York 2000; Dorothea Glöckner, Gjentagelsen, in: Den udødelige. Kierkegaard læst værk
for værk, hg. von Tonny Aagaard Olesen und Pia Søltoft, København 2007, S. 71–86.

5 Es gibt auch wesentlich mehr zur Rolle von Ironie in diesem Text zu sagen. Auch hier
verweise ich auf meine ausführliche Darstellung in Henrike Fürstenberg, Entweder äs-
thetisch – oder religiös, S. 211–217 und S. 247–270. Grundlegend geht es darum, Verun-
sicherung über eine textuelle Autorität im Leser zu erzeugen, ein Prinzip, das sich vor
dem Kontext von Kierkegaards Strategien indirekter Mitteilung verstehen lässt. Diese ha-
ben zum Ziel, den Leser selbst zur verantwortlichen Autorität über den Text und, ana-
log, über seine Existenz zu machen, da diese als Existenz eines Einzelnen niemals durch
allgemeingültige Wahrheiten (stell)vertreten werden kann. Zu Strategien und Theorien
einer indirekten Mitteilungsstrategie bei Kierkegaard vgl. Philipp Schwab, Der Rückstoss
der Methode – Kierkegaard und die indirekte Mitteilung, Berlin/Boston 2012.

6 Vgl. Fußnote 5.

Henrike Fürstenberg

172

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


in dem ›Erkenntnis‹7 sozusagen unumgänglich wird. Aber noch einmal:
Wer ironisiert dann den Irrtum? Im Fall von Gjentagelsen ist es der Gesamt-
text, der durch seine Struktur sich widersprechender Stimmen die persön-
lichen Haltungen und Ansichten als nur vorläufig enttarnt.

Es zeichnen sich daher zunächst zwei einfache Möglichkeiten für das
Zusammenspiel von Ironie und Irrtum ab (weitere sind denkbar): Eine Er-
zählstimme – bzw. eine irgendwie in den Text inkorporierte, in Bezug auf
die tragende Erzählstimme alternative Meinung – ironisiert den Irrtum
einer Figur, oder aber der Text ironisiert eine Figur oder Stimme (oder
mehrere) im Hinblick auf deren Irrtum durch strukturelle und komposi-
tionelle Elemente. Welche Konsequenzen für Text und Leser resultieren
aus diesen Verfahren? Dieser Frage möchte ich in diesem Artikel anhand
von zwei näheren Analysen nachgehen. Vorher aber muss Ironie genauer
bestimmt werden, damit klar ist, was in diesem Kontext eigentlich ganz
genau darunter zu verstehen ist.

Ironie

Ironie zu bestimmen ist gar nicht so einfach, literarische Ironie wird zu-
dem nur als Nischenphänomen behandelt. Es liegen nur wenige Studien
vor, die sich darum bemühen, Ironie als Wirkmittel eines Textes zu be-
stimmen.8 Grundsätzlich gehe ich davon aus, dass bei Ironie stets dasselbe
Grundprinzip wirksam wird, gleich, ob es sich um das rhetorische Mittel

7 Zum Begriff vgl. Fußnote 13. Es ist im Zusammenhang dieses Artikels natürlich interes-
sant, dass ein Irrtum in gewisser Weise einen Gegensatz zu einer Erkenntnis darstellt
(vgl. Peter Janich, Was ist Erkenntnis? Eine philosophische Einführung, München 2000,
S. 14 f.). Das kann in diesem Rahmen aber nicht weiter verfolgt werden.

8 Wegweisend für die literarische Ironieforschung ist Beda Allemann, Ironie und Dich-
tung, Pfullingen 1956; sowie ders., Ironie als literarisches Prinzip, in: Ironie und Dich-
tung, hg. von Albert Schaefer, München 1970, S. 11–37. 1973 legt eine von Hans-Egon
Hass und Gustav-Adolf Mohrlüder herausgegebene Anthologie mit dem Titel Ironie als
literarisches Phänomen Zeugnis von der regen Ironiediskussion der vorhergehenden zwei
Jahrzehnte ab (Köln 1973). Philippe Hamon widmet sich in L’Ironie littéraire: Essai sur les
formes de l’écriture oblique einer ausführlichen Studie zur literarischen Ironie, die unter
anderem eine Typologie, eine Topografie und Überlegungen zur Signalisierung von Iro-
nie umfasst (Paris 1996). Einen anschaulichen Beitrag zum Erkennen und Beschreiben
von Ironie in literarischen Texten bietet Michael Hoffmann, Ironie als Prinzip, in: Hand-
buch Sprache in der Literatur, hg. von Anne Betten et al., Berlin/Boston 2017, S. 330–
350. Die Arbeiten bedienen sich häufiger entweder essenzialistischer oder phänomenolo-
gischer Bestimmungen ihres Gegenstandes oder verzichten ganz auf eine solche. Ein Bei-

Ironie und Irrtum

173

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


oder eine insgesamt ironische Textstruktur, oder auch jüngere Phänome-
ne wie etwa architektonische Ironie9 handelt – komplizierte Strategien der
Distanzierung und Relativierung, wie sie in romantischer Ironie wirksam
werden, beruhen ebenfalls auf diesem ironischen Grundprinzip, verdie-
nen aber natürlich eine spezifische Betrachtung. Die möglichen und bis-
her beschrittenen Annäherungswege scheinen dennoch unerschöpflich.
Da in unserem Kontext der genaue Ort von Ironie in einem literarischen
Text interessiert, hilft der Blick auf linguistische Ironiedefinitionen, die
sehr konkret das Phänomen und seine Erscheinungsformen eingrenzen,
im Gegensatz zu wesensmäßigen Bestimmungsversuchen, die häufig we-
nig überzeugen. Die prominenteste unter diesen ist zweifelsohne die nach
wie vor vertretene, aber aus verschiedenen Gründen unhaltbare Definition
von Ironie als Gegensatz oder auch einfach Differenz von Gesagtem und
Gemeintem.10 Die hier vorgenommenen Anmerkungen zu einer generel-
len Begriffsbestimmung können notwendigerweise und zum Vorteil der
folgenden Analysen nur bruchstückhaft und impulsartig ausfallen; auch

spiel für eine solche Vagheit findet sich z.B. bei Hannele Kohvakka, Ironie und Text. Zur
Ergründung von Ironie auf der Ebene des sprachlichen Textes, Frankfurt a.M. et al. 1997,
S. 208: »Etwas sagen, aber das Gegenteil oder etwas anderes meinen, wobei indirekt bzw.
implizit etwas kritisiert oder bewertet wird.«
Eine Vielzahl von Werken findet sich hingegen zum Ironiegebrauch einzelner Autoren
wie z.B. Thomas Mann (vgl. hierzu den Forschungsüberblick bei Jens Ewen, Erzählter
Pluralismus: Thomas Manns Ironie als Sprache der Moderne, Frankfurt a.M. 2017, S. 28–
32), sowie zu Ironie in einzelnen Epochen und Genres.

9 Vgl. hierzu Philippe Despoix, Ironisch/Ironie, in: Ästhetische Grundbegriffe. Histori-
sches Wörterbuch in sieben Bänden, hg. von Karlheinz Barck et al., Bd. 3, Stuttgart et
al. 2001, S. 196–244, hier S. 241 f.

10 Diese Definition ist vielfach angeführt und häufig kritisiert worden und wird gleich-
wohl noch immer angeführt, so von Wolfgang Müller, Reallexikon der deutschen Lite-
raturwissenschaft, hg. von Harald Fricke, Bd. 2, Berlin/New York 1997, S. 185–189
(»Ironie«), hier S. 185; und bei Michael Hoffmann, Ironie als Prinzip (2017), S. 330ff.
Zur linguistischen Kritik vgl. Edgar Lapp, Linguistik der Ironie, Tübingen 1992, S. 13
und S. 40ff. Abgesehen davon, dass – geht man davon aus, dass das Gegenteil einer Äu-
ßerung die Negation der Proposition (das heißt, ein wahrheitsfähiger Aussagesatz, be-
stehend aus ›Referenz‹ und ›Prädikation‹) ist – für viele ironische Äußerungen eine sol-
che Negation gar nicht zu finden ist, hätte sie auch meistens gar nichts damit zu tun,
was der oder die sich ironisch Äußernde eigentlich aussagen möchte bzw. ›meint‹. Die
Äußerung bezeichnet also möglicherweise sehr wohl das Gegenteil eines Sachverhalts,
aber verhält sich nicht gegenteilig zum Gemeinten. Auch Hoffmann, der »gegenteilig
Gemeintes auf verschiedene Komponenten von Äußerungsbedeutung beziehbar« (Ironie
als Prinzip, S. 331) macht, entwickelt lediglich eine Auflistung möglicher Fälle von ge-
genteilig Gemeintem, was m.E. nicht den zuvor skizzierten und den von Lapp erörter-
ten Grundproblemen begegnet. Leider ist hier nicht der Ort für eine ausführlichere Dis-
kussion.

Henrike Fürstenberg

174

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ist kein Platz für eine Diskussion, sondern nur für eine knappe Darlegung
der Ergebnisse einer solchen.

Zwei Dinge scheinen aus jüngerer linguistischer Sicht trotz aller Strei-
tigkeiten konsensfähig zu sein. Erstens liegt bei jener Form von verbaler
Ironie irgendeine Art von Verstellung, von Simulation vor: Der Sprecher
tut so, als ob er einen bestimmten Sprechakt vollziehe. Dieses ›als ob‹ wird
als pragmatic insincerity11 bezeichnet und betrifft den Unterschied zwi-
schen Äußerung und Intention: »Schön, dass du auch schon da bist.« Hier
wird ein Lob simuliert, aber Kritik intendiert.

Zweitens muss eine implizite Bezugnahme auf verletzte Normen bzw.
enttäuschte Erwartungen gegeben sein. Diese »allusion to a violation of
expectations, predictions, desires, preferences, social norms etc«12 bezeich-
net die Anspielung auf eine Differenz zwischen dem Geschehenen und
dem, was hätte geschehen sollen (im vorherigen Beispiel: Pünktlichkeit).
Wo keine Normverletzung – die ›Verletzung‹ kann dabei durchaus auch
zum Beispiel in übertriebener Erfüllung einer Norm bestehen – vorliegt,
ist es schwer, Ironie zu äußern, die auch als solche verstanden wird. Der
Bezug auf eine Normverletzung ist vielfach allerdings schwer zu explizie-
ren und in ganz verschiedener Form vertreten worden; als treffender
schlage ich daher folgende Explikation vor: Ironie pointiert die Nicht-Er-
füllung eines einem Konsens gemäß Erwartbaren oder Wünschenswerten,

Gründliche logische Analysen verbreiteter (nicht nur) linguistischer Ironiedefinitionen
finden sich in zwei gut durchdachten deutschsprachigen Dissertationen, die erste von
Edgar Lapp, Linguistik der Ironie, Tübingen 1992; die zweite von Oliver Preuktschat,
Der Akt des Ironisierens und die Form seiner Beschreibung. Zur Überprüfung und In-
tegration linguistischer und philosophischer Ironietheorien auf der Basis von allgemei-
nen Adäquatheitskriterien der Beschreibung von (Sprech)Handlungen, Tönning et al.
2007.

11 Der Begriff entstammt der Allusional Pretense Theory, der Theorie der nicht-ernsthaf-
ten Anspielung. Vgl. Sachi Kumon-Nakamura et al., How About Another Piece of Pie:
The Allusional Pretense Theory of Discourse Irony, in: Irony in Language and Thought.
A Cognitive Science Reader, hg. von Raymond W. Gibbs Jr. und Herbert L. Colston,
New York et al. 2007, S. 57–95. Heutzutage sind die mit dieser Theorie verbundenen
Überlegungen Basis des Status quo linguistischer Ironiedefinitionen. Vgl. Preukschat,
Der Akt des Ironisierens, S. 279–287. Herbert Colston hält indes fest, eine oder beide
der von der Allusional Pretense Theory diskutierten notwendigen Bedingungen verba-
ler Ironie würden von sämtlichen von ihm diskutierten Ansätzen – den wichtigsten zwi-
schen 1975 und 1995 entwickelten Ansätzen – gefordert (vgl. Herbert C. Colston, On
Necessary Conditions for Verbal Irony Comprehension, in: Irony in Language and
Thought. A Cognitive Science Reader, hg. von Raymond W. Gibbs Jr. und Herbert L.
Colston, New York et al. 2007, S. 97–134, hier S. 104).

12 Herbert C. Colston, On Necessary Conditions for Verbal Irony Comprehension, S. 97.

Ironie und Irrtum

175

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


was sich im häufigsten Fall im kritischen Bezug auf die Nicht-Erfüllung
einer Norm manifestiert.

Diesen beiden Bestimmungen ist in Bezug auf literarische Ironie in
meinen Augen eine dritte hinzuzufügen, die auf den Wirkungsmechanis-
mus von ironischen Äußerungen bezogen ist (vollständigkeitshalber wie-
derhole ich auch die beiden ersten, bezogen auf textuelle/literarische Iro-
nie):

1. Ironie bedingt einen spielerischen Akt von Verstellung, von nicht-
ernsthafter Simulation.

2. Mit der ironischen Äußerung wird irgendwie auf eine nicht erwar-
tungsgemäß erfüllte Norm/Vorstellung Bezug genommen.

3. Ironie erwirkt eine Unentschiedenheit, einen Schwebezustand, den der
Rezipient eigenwirksam auflösen muss – er kann sich also der Erkennt-
nis gar nicht entziehen.

Das dritte Kriterium geht aus dem ersten und zweiten hervor und stellt
keine eigene Bedingung dar. Vielmehr erschaffen die beiden erstgenann-
ten Kriterien auf textueller Ebene eine Unentschiedenheit, die als Bedin-
gung für einen Erkenntnisgewinn aufseiten des/der Lesenden hinsichtlich
derjenigen ›Norm‹ oder ›Erwartung‹, die Grundlage der ironischen Äuße-
rung oder Textstruktur ist, fungiert. Literarische Ironie schafft dadurch,
wie ich meine, ein Irritationsmoment, das einen Umschlag erzeugt, einen
Bruch, in dem der/die Lesende Erkenntnis gewinnen kann. Das bedeutet
ferner, dass die Erkenntnisfunktion von literarischer Ironie sich keines-
wegs in Praktiken in der Tradition romantischer Ironie erschöpft, sondern
ein genuines Potenzial literarischer Sprache ist, das darauf abzielt, im bzw.
in der Lesenden durch ein Irritationsmoment ›Erkenntnis‹13 zu provozie-
ren.

13 Natürlich ist hierfür ein reflektierter Erkenntnisbegriff vonnöten. Wichtig und selbst-
verständlich ist, dass Erkenntnis hier nicht im überindividuell-metaphysischen Sinne
verstanden werden darf, aber auch nicht vor dem Hintergrund erkenntnistheoretischer
Überlegungen, wie sie im ausgehenden 18. und frühen 19. Jahrhundert die philosophi-
schen Schulen prägten. Ich schlage für diesen Kontext mangels eines besser geeigneten
Erkenntnisbegriffs Teilaspekte eines alltagssprachlichen (nicht bildungssprachlichen)
vor; zur Differenz vgl. Janich, Was ist Erkenntnis? Eine philosophische Einführung,
München 2000, S. 11–17: In dem Moment, in dem ein Individuum etwas erkennt, also
eine Einsicht in einen Zusammenhang erfasst, die ihm bisher nicht präsent war, kann
von einer Erkenntnis die Rede sein (vgl. auch ebd., S. 139: Erkennen ist »Urheber-
gebunden […] und [besteht] zunächst im Gewinnen einer (für den Urheber) erstmali-
gen und damit einmaligen Problemlösung«). In der metaphorischen Dimension dieser

Henrike Fürstenberg

176

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Im literarischen Text macht sich zudem natürlich eine Besonderheit im
Ironiegebrauch geltend: Das Ironiesignal ist schwer zu setzen. Im Unter-
schied zu dramatischen Texten, denen ja das ganze Spektrum nonverbaler
Ironiesignale in der Aufführungssituation zur Verfügung steht, ist Ironie
auf Satzebene nicht unbedingt bzw. eher nicht Merkmal eines ironischen
Prosatextes. Selbst ein »hochironischer« Text muss laut Beda Allemann
keine einzige ironische Bemerkung enthalten.14 Hingegen geht es grund-
legend um ein ›Aufmerksam-Machen‹ – so subtil wie möglich, so deutlich
wie nötig, in Douglas Colin Mueckes Worten: »some forms of perceptible
contradiction, disparity, incongruity or anomaly«.15 Etwas passt nicht zu-
sammen – auf diese vage Formel lassen sich die Strukturmerkmale der
ganz unterschiedlichen Möglichkeiten literarischer Ironie vielleicht brin-
gen.

Wo im Text kann sich literarische Ironie dann geltend machen? Ich
meine, sie kann (analog und ergänzend dazu, was zum Abschluss des letz-
ten Abschnitts über das Verhältnis von Ironie und Irrtum im literarischen
Text festgehalten wurde) erstens auf Figurenebene geäußert werden oder
zweitens in der expliziten oder impliziten Wertung einer Handlung, Hal-
tung oder Äußerung einer Figur durch die Erzählinstanz liegen. Drittens
kann sie die Struktur einer Erzählung insgesamt betreffen (hier ist häufig
das Verhalten der Erzählinstanz ironisch). Und sie kann viertens darin lie-
gen, dass das Erzählverhalten selbst Anlass einer Ironisierung durch den
Text wird, dieser also die vordergründigen Aussagen, Wertungen und ins-
besondere Authentifizierungsversuche seiner Instanz ironisiert. Für diesen

Erläuterung (Einsicht, Zusammenhang, erfassen) klingt allerdings zugleich an, was ver-
mieden werden sollte: dass von einem gegebenen, dem Individuum aber verborgenen Um-
stand die Rede ist, den es sich nun aneignet und in seinen Erfahrungsbestand inkorpo-
riert. Dies ist aber (im Hinblick auf Ironie) nicht notwendig, entscheidend ist vielmehr
der erstmalige bewusste Transfer zwischen welchen Wissenseinheiten oder Konzeptio-
nen auch immer, also das, was umgangssprachlich als Aha-Effekt bezeichnet wird. Iro-
nie liefert damit einen Auslöser für einen Erkenntnisvorgang, aus dem eine Erkenntnis
folgt. Pragmatisch ist Ironie insbesondere in Bezug auf Selbsterkenntnis hin angelegt
(vgl. Preukschat, Der Akt des Ironisierens, S. 323), es kann sich aber – umso mehr bei
literarischer Ironie – auch um jede Form von konkreter oder abstrakter Gegenstands-
erkenntnis handeln. Dabei ist nicht zu unterschätzen, dass die Erkenntnis nicht ›wahr‹
sein muss. Zum Begriff vgl. die hervorragende Darlegung von Peter Janich, Was ist Er-
kenntnis?. Janich beantwortet die Frage nach »dem gelingenden Vollzug von Erkennt-
nisbemühungen« (S. 17) mit einer aus Begriffen des Handelns und Erlebens methodisch
abgeleiteten Definition (vgl. insbesondere S. 139–144).

14 Vgl. Beda Allemannn, Ironie als literarisches Prinzip, S. 18 f.
15 Douglas Colin Muecke, Irony Markers, in: Poetics 7 (1978), S. 363–375, hier S. 365.

Ironie und Irrtum

177

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


letzten Fall ist die Parodie novellistischer Authentifizierungstraditionen in
Theodor Storms Der Schimmelreiter (1888) ein herausragendes Beispiel,
wenn nämlich einerseits der Schimmelreiter auf dem Deich herumreitet,
was (einer) der Erzähler mit eigenen Augen sieht, andererseits aber in den
Bereich der ›Spukgeschichten‹ verwiesen wird: Erzählerbehauptung und
Textbehauptung werden hier gezielt in einen unauflösbaren Widerspruch
gesetzt.16

Gegenstand der Ironisierung in einem literarischen Text kann wiede-
rum alles Mögliche sein: ein Gegenstand, eine Haltung oder eine Figur,
der/die im Text repräsentiert ist; das Erzählte im Gesamten, die Handlung
der Erzählung; die oder eine tragende Erzählstimme/Erzählinstanz oder
eine Haltung derselben; der Text selber bzw. ein Textverfahren; eine Hal-
tung oder Erwartung des/der Lesenden. Weitere Konstellationen sind
denkbar (zum Beispiel könnte ein Text auch seinen Autor oder seine Au-
torin ironisieren).

Nach diesen knappen theoretischen Bemerkungen soll nun anhand der
beiden Analysen versucht werden, das Zusammenspiel von Ironie und Irr-
tum näher auf seine Wirkweise hin zu befragen.

Ragnar Hovland: »Det lyse havet«

Die kurze Erzählung »Det lyse havet« aus dem Band Sjølvmord i Skilpadde-
kaféen (Selbstmord im Schildkrötencafé), erschienen 1989,17 handelt von
einem Jugendlichen, der bei einer sommerlichen Schwimmstunde fürch-
tet zu ertrinken, aber aus Angst vor der damit verbundenen Peinlichkeit
nicht um Hilfe rufen möchte. In seiner Not gelobt er Gott im Falle des
Überlebens lebenslange Dankbarkeit und eine Tätigkeit als Missionar,
einen Plan, den er nach unverhoffter Rettung relativiert. In Hovlands Er-
zählung scheint es eigentlich gar keine zweite Stimme zu geben, die die

16 Und es verhält sich in diesem Werk ja noch um einiges komplizierter, schon im Ver-
hältnis der Verschachtelung und den offenkundigen und offenkundig ironisierten Au-
thentifizierungsmaßnahmen der verschiedenen Erzählinstanzen, worauf hier aber nicht
näher eingegangen werden soll.

17 Soweit ich sehen kann, liegen zu dieser Erzählung sowie zum Band keine Forschungsar-
beiten vor. Lesenswert in Bezug auf Hovlands Verfasserschaft sind Finn Tokvam und
John Brumo, Ler dei no, så har eg vunne: møte med Ragnar Hovland, Oslo 2012; sowie
Ragnar Hovland, forfattarhefte, hg. von Bibliotekscentralen, Oslo 2003; und Øystein
Rottem, Norges litteraturhistorie, Bd. 8: Vår egen tid 1980–1998, Oslo 1998, S. 458–473.

Henrike Fürstenberg

178

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Darstellung des Erzählenden relativieren könnte; erzählt wird aus der Ich-
Perspektive.18 An diesen kurzen Text, speziell an den Beginn, möchte ich
erst die Frage stellen: Wo (genau) liegt hier die Ironie?, um dann zu fra-
gen, wo eigentlich der Irrtum liegt.

Zur Frage nach der Ironie: Der Ich-Erzähler äußert sich zu Beginn der
Erzählung aus existenzieller Not; er meint, zu ertrinken. Diese Informati-
on wird dem Lesenden aber nicht geradeheraus erteilt, sondern in Form
eines idyllischen Stimmungsbildes mit abschließender Pointe, die mit
einem inhaltlichen Gegensatz schockiert: »Sjøen blenkjer. Måsane er kvite
og høgt oppe. Det er august og vakkert og alt kan skje. Synd at eg skal
drukne no.« (Das Meer flimmert. Die Möwen sind weiß und hoch oben.
Es ist August und schön und alles ist möglich. Schade dass ich jetzt ertrin-
ken muss.)19

Die effekthaschende Erzählweise steht in – ironischem – Gegensatz zur
behaupteten Lebensgefahr. Erst und präzise mit dem Wort »ertrinken«
stellt sich der Umbruch ein. Dass das ironisch wirkt, liegt vor allem daran,
dass die Pointe so lakonisch präsentiert wird: Der ironische Bruch wird
hier explizit als Erzählverfahren auf eine Art und Weise angewendet, die
die Aufmerksamkeit auf das Verfahren selbst lenkt. Das Missverhältnis
zwischen Aussage und Präsentation erfüllt die Kriterien der linguistischen
Ironiedefinition: Die Erzählinstanz simuliert Glaubwürdigkeit, die aber
durch ihr Verhalten dementiert wird. Aber welche Norm wird dann hier
verletzt? Es ist, möchte ich behaupten, in erster Linie eine Erzählnorm.
Das bedarf einer näheren Erläuterung.

Hovlands Erzählstimme erzählt, wie gesagt, aus der Ich-Perspektive.
Diese Perspektive wird aber bereits im ersten Abschnitt infrage gestellt.
Die Äußerung ›Schade, dass ich nun ertrinken muss‹ persifliert auch, abge-
sehen von den Darlegungen zur Idylle der Umgebung, auf zweifache Wei-
se die Szenerie, dass sich das zugleich erzählende und erlebende Ich in
höchster Not befindet. Durch den Stil wird nämlich das ›Erzählen‹ zum
›Erleben‹ in Distanz gerückt: Erstens stellt der Begriff ›schade‹ eine Wer-
tung aus externer Perspektive dar, da er ein Bedauern ausdrückt, aber kein
unmittelbar affektives, partizipierendes Bedauern, sondern ein reflektier-

18 Das soll natürlich nicht bedeuten, dass die Haltungen einer Ich-Figur mit denen der Er-
zählinstanz gleichzusetzen sind.

19 Ich zitiere aus Ragnar Hovland, Sjølvmord i Skilpaddekaféen, Oslo 1989, S. 84ff. Auf-
grund der Kürze des Textes wird im Folgenden auf Seitenangaben verzichtet. Sämtliche
Übersetzungen stammen von der Verfasserin.

Ironie und Irrtum

179

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


tes, zudem floskelhaftes: ›Schade, dass ich nicht mitschwimmen kann‹
oder ›schon nach Hause muss‹ wäre eine eher erwartbare Äußerung. Zwei-
tens wird durch das ›muss‹ (im Norwegischen: »skal«) eine Notwendigkeit
des Vorganges als ein schicksalhaftes Geschehen herausgestellt, narratolo-
gisch gesehen ein Wissen über das Vorgehen aus auktorialer Position. Im
Ganzen ist der Satz ein Kommentar und keine Affektäußerung, bei gleich-
zeitiger Vorspiegelung von Gegenwärtigkeit. Es wird also eine sowohl ana-
lytische als auch wertende Distanz des Ich zum Ich hergestellt, die zu-
gleich im Dienst einer Pointe steht, mit der das wenig schockierte Ich den
Leser schockiert. Erzählinstanz und Ich-Erzähler scheinen also irgendwie
nicht deckungsgleich zu sein. Dadurch wird der Blick weg vom Ereignis
hin zum Erzählverhalten gelenkt. Ironiesignal ist die nicht zur Situation
passende Art und Weise der Schilderung. Daran, dass ein Schüler im
Sportunterricht zu ertrinken droht, ist ja nichts ironisch. Daran, dass dies
bei gutem Wetter geschieht, auch nicht. Erst die Erzählweise stellt den iro-
nischen Bruch zwischen »Sjøen blenkjer« (Das Meer flimmert) und »eg
skal drukne« (ich muss ertrinken) her.

Durch weitere Beispiele aus dem Text lässt sich diese Beobachtung stüt-
zen; der nächste Absatz – immer noch in existenzieller Not! – lautet: »Eg
skulle svært gjerne ha unngått det. Eg har m.a. ikkje hatt tid til å førebu
meg. Omvende meg og slikt.« (Ich hätte das sehr gerne vermieden. Ich
hatte u.a. keine Zeit, mich vorzubereiten. Mich zu bekehren und sowas.)
Zu dieser Reflexion kommt zudem auch noch Selbstbeherrschung: Der
Erzähler hätte sich nie träumen lassen, auf diese Weise zu sterben –
»[o]mgitt av folk eg kjenner. Sivert søm forbi meg berre fem meter unna
og spør korleis det går. Eg svarar ikkje, og han merkar ingenting.«
([u]mgeben von Leuten, die ich kenne. Sivert schwimmt an mir vorbei,
nur fünf Meter entfernt, und fragt wie es geht. Ich gebe keine Antwort,
und er merkt nichts.) Immer wieder wird die Textaussage durch die ironi-
sche – weil unpassende – Darstellung gebrochen: »Men eg ropar ikkje på
hjelp. Då druknar eg heller. Eg kunne aldri leve med det.« (Aber ich rufe
nicht um Hilfe. Da ertrinke ich lieber. Ich könnte niemals damit leben.)
Worin aber die auf das Erzählverhalten bezogene Normverletzung tatsäch-
lich besteht oder was genau ironisiert wird, ist noch nicht vollständig ge-
klärt. Hier hilft die Frage nach dem Irrtum.

Der ironisch gebrochene erste Absatz stellt zudem einen Irrtum dar.
Die Situationseinschätzung des erzählenden Ich erweist sich als Fehlein-
schätzung; plötzlich hat es wieder Sand unter den Füßen. Der darauf fol-
gende ›Bruch‹, der Bruch der Gott in der Not geleisteten Versprechungen,

Henrike Fürstenberg

180

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ist keine originelle Pointe, sondern ziemlich erwartbar. Unverkennbar ist
er eine Variation über Tucholskys bekanntes Diktum von den zwei Über-
zeugungen des Menschen (religiös sei er dann, wenn es ihm schlecht
geht),20 oder generell über die menschliche Tendenz, in der Bedrängnis
Besserung und alles mögliche Andere zu geloben und aus diesem Gelöb-
nis, sobald die Behaglichkeit der Normalität zurückgewonnen ist, gleich
wieder eine Ausflucht zu finden. Dass der Text aber eine ironische Bear-
beitung menschlicher Frömmigkeit darstellt, ist trotz seines Themas we-
nig plausibel. Der positive Gegenwert – die Norm –, der jenseits der Iro-
nie zum Tragen kommen müsste, liegt nämlich ganz gewiss nicht in der
Tugendnorm, zu seinen Versprechungen zu stehen oder ein tragfähiges
Gottesverhältnis zu entwickeln, das schlechten und guten Zeiten stand-
hält. Worin aber, wenn es einen gibt, liegt er dann?

Hier hilft es, den Irrtum des Ich-Erzählers näher zu beleuchten. Er irrt
sich in der Wahrnehmung seiner Lage, aber, das ist noch wichtiger, auch
in seiner Einschätzung der eigenen Erzählkompetenz. Der im ersten Satz
vorgegebene Überblick über das Geschehen ist gar nicht vorhanden: Es ge-
lingt ihm weder, einen ›soliden‹ Plot, noch, eine ›sinnige‹ Moral zu kon-
struieren. Das lässt sich auch am Ende der Erzählung erkennen: der Erzäh-
ler sitzt allein am Ufer, während alle anderen noch schwimmen. Er knüpft
sprachlich an den Anfang der Erzählung an, findet aber allenfalls eine ne-
gative Schlusspointe: »Sjøen blenkjer. Måsane er kvite og høgt oppe. Det
er svært blått overalt. Eg veit at eg aldri skal bli misjonær.« (Das Meer flim-
mert. Die Möwen sind weit und hoch oben. Es ist überall sehr blau. Ich
weiß, dass ich niemals Missionar werde.) Erzählenswert an der Geschichte
ist letztlich nur die Art und Weise des Erzählvorganges – und deren Schei-
tern. Denn ironischerweise beruhen ›Plot‹ und ›Pointe‹, oder die Über-
bleibsel solcher Elemente von Erzählungen, auf nichts anderem als den
Irrtümern und Fehleinschätzungen des Erzählers und Protago-
nisten: »Sand. / Sand under fotsålane. Eg søkk ikkje. Eg står. Står som ein
idiot.« (Sand. Sand unter den Fußsohlen. Ich sinke nicht ein. Ich stehe.
Stehe da wie ein Idiot.) So liest sich die Reaktion auf die ›Rettung‹ aus sei-
ner misslichen Lage. Da er sich niemandem mitgeteilt hat, kann niemand
ihn für einen Idioten halten – nur er selbst erkennt seinen Irrtum. Ironi-
siert wird also die mangelnde Deutungskompetenz des erlebenden Ich

20 Vgl. Kurt Tucholsky (pseud. Kaspar Hauser), Der Mensch, in: Die Weltbühne,
16.06.1931, Nr. 24, S. 889.

Ironie und Irrtum

181

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


durch das erzählende Ich.21 ›Plot‹ und ›Pointe‹ sind nun aber auch Erwar-
tungen an Erzählnormen, mit denen Leser*innen an Erzählungen heran-
treten – durch die Demontage des Ich-Erzählers wird letztlich auch die
Schlüssigkeit solcher Erwartungen demontiert. Das ist ihrerseits eine et-
was erwartbare postmoderne ›Pointe‹ – aber wichtig ist hier, wie sie aus
dem ironischen Umgang mit Irrtümern zustande kommt, nämlich aus der
Divergenz zwischen Erlebnis und Deutung auf der einen und Darstellung
auf der anderen Seite. Dass dies durch ein und dieselbe Erzählinstanz ge-
schieht, macht es nur spannender. Die Frage nach einem möglichen posi-
tiven Gegenwert der ironisierten Erzählnormen wird auch hier, ähnlich
wie bei Kierkegaard, zum Lesenden zurückgespielt.

Zusammengefasst: Es ist der Irrtum des Ich-Erzählers hinsichtlich der
eigenen Deutungskompetenz, der Kompetenz, die eigene Geschichte ko-
härent zu erzählen, die von der Erzählinstanz (bzw. der vorher angespro-
chenen ›in den Text inkorporierten alternativen Meinung‹) ironisiert
wird. Wir können also präzisieren: Die Erzählinstanz simuliert, das erle-
bende Ich sei deutungskompetent, aber auf nicht-ernsthafte Weise, da die
Behauptung durch die Darstellung dementiert wird. Indem der/die Lesen-
de auf dieses Missverhältnis aufmerksam wird, werden seine/ihre eigenen
Vorstellungen von erzählerischem und biografischem Zusammenhang
Gegenstand einer Hinterfragung.22

21 Auf ironische Weise wird auch der mangelnde Überblick des Erzählers herausgestellt,
wenn er selbst aufzählt, was er noch nicht erlebt hat und hätte erleben können, hätte er
um Hilfe gerufen (im Präteritum!): »Bli full. Liggje med ei jente. Reise til fjerne land.«
(Mich betrinken. Mit einem Mädchen schlafen. In ferne Länder reisen.) In körperlicher,
zwischenmenschlicher/emotionaler und räumlicher Hinsicht fehlt es ihm an Erfahrun-
gen. Ironisch ist hier insbesondere die Verbindung eines erzählerischen Duktus von
Überblick – in der Aufzählung von ›Lebenserfahrungen‹ – und der Pointierung ihres
Mangels, was den Ich-Erzähler betrifft.

22 Dies wirft die Frage auf, ob immer ein Normverstoß oder eigentlich auch eine Norm
ironisiert werden kann. Auch wenn das an sich nicht möglich ist – Pünktlichkeit lässt
sich nicht ironisieren, nur Un- oder Überpünktlichkeit –, scheint es ein Spezifikum mo-
dernerer Literatur zu sein, dass zumindest in zweiter Instanz normierte Erwartungen an
literarische Texte ironisiert werden. Der Mechanismus des Ironisierens erfährt dadurch
sozusagen eine Verschiebung: Wenn etwa meine Erwartung, dass mir jemand eine Ge-
schichte aus irgendeinem bestimmten Grund erzählt, durch die Erzählweise demontiert
wird, wird dadurch die Norm ›Erzählungen werden im Hinblick auf einen Sinn erzählt‹
als Verstoß gegen eine alternative Norm – etwa ›Es gibt keinen überindividuell gültigen
Sinn‹ – behandelt. Auch diese Norm muss innerhalb einer wie auch immer gearteten
›Gruppe‹ Gültigkeit beanspruchen können, sonst kann die Ironie nicht wirksam wer-
den. Man beachte aber: Ironisiert wird ja in Hovlands Erzählung die mangelnde Deu-
tungskompetenz des erzählenden Ich, was also an sich eine Kritik ganz im Einverständ-

Henrike Fürstenberg

182

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Bei der zweiten genannten Variante des Zusammenspiels von Ironie
und Irrtum, der Ironisierung auf struktureller oder kompositioneller Ebe-
ne eines Gesamttextes, gibt es keine so deutliche ›alternative‹ Haltung.
Hier ist es eher ein fortlaufendes Verhalten der Erzählinstanz, das wiede-
rum ironische Distanz zu bestimmten Haltungen im Text erwirkt und da-
durch Verunsicherung schafft. Ein abschließender Blick auf Karen Blixens
Novellen soll hier näheren Aufschluss geben.

Kurzer Ausblick auf Karen Blixens Novellistik

Karen Blixens Novellen sind geprägt von Verschlingungen, Inversionen
und Brüchen; Irrtümer reihen sich ein in eine Vielzahl an Täuschungen,
Verwechslungen, Umkehrungen und Masken. Dabei ist immer zu fragen:
Wessen Irrtum? Aber auch: Wer erzählt ihn? Und gerade darin kann man
sich irren. Diesem Spezialfall möchte ich anhand der Novelle »Aben« aus
Syv fantastiske Fortaellinger (Sieben phantastische Geschichten) kurz nachge-
hen.23 Boris, verstrickt in einen homosexuellen Skandal in einem Regi-
ment, sucht Rat bei seiner Tante, der Priorin eines weltlichen Klosters für
alte Jungfrauen. In dem Kloster lebt zu gewissen Zeiten des Jahres auch
der von ihr sehr geliebte titelgebende Affe. Die Priorin möchte zu Boris’
Ehrenrettung eine Ehe mit Boris’ Jugendfreundin Athene zuwege brin-
gen, die sich aber als völlig heiratsunwillig erweist. Erst, als die beiden am

nis mit traditionellen Erzählnormen ist. Hier kommt eine Eigenart literarischen Ironisie-
rens zum Tragen: Durch die Verschachtelung von Figuren und Erzählinstanzen sowie
Kommunikationsebenen erwirkt die interne Ironisierung – zum Beispiel einer Figur
oder eben des erzählenden Ich – auf der Kommunikationsebene Text/Leser eine Ironi-
sierung eben dieser traditionellen Normen.

23 Zum Werk und zur Novelle sind so zahlreiche Forschungsbeiträge erschienen, dass ich
nur auf einige besonders lesenswerte verweisen möchte: Annelies van Hees, Hemmelig-
heder i Karen Blixens »Aben«, in: Edda 84 (1984), S. 9–24; Grethe Rostbøll, Længslens
vingeslag, København 1996, S. 44–58 (Aben) bzw. S. 17–104 (Syv fantastiske Fortællin-
ger); Susan Brantly, Understanding Isak Dinesen, Columbia (South Carolina) 2002,
S. 33–42 (Aben) bzw. S. 12–71 (Syv fantastiske Fortællinger); Lill-Ann Körber, Die Frau
und der Affe. Primatologie bei Karen Blixen und Peter Høeg, in: Karen Blixen/Isak Di-
nesen/Tania Blixen. Eine internationale Erzählerin der Moderne, hg. von Heike Peetz et
al., Berlin 2008, S. 213–232; Lasse Horne Kjældgaard, Efterskrift, in Syv fantastiske
Fortællinger, hg. von Det Danske Sprog- og Literaturvidenskab, Kopenhagen 2012,
S. 659–721. Natürlich können die zahlreichen Fragestellungen, zu denen die Novelle
Anlass gibt, hier nicht behandelt werden – nur die hier relevante.

Ironie und Irrtum

183

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Ende des Textes Zeuge eines Körpertausches von Priorin und Affe werden,
finden sie zueinander.

Zunächst scheint die von Boris gesuchte ordnende und wegweisende
Funktion der Priorin auch für den Leser eine autoritative Qualität zu ver-
treten. Boris sucht und erhält Rat, Ablauf und Logik der Erzählung folgen
daraufhin dem Willen der Priorin; als Boris sie aufsucht, heißt es: »Efter
en frygtelig bevæget Uge […] følte han sig nu som et Menneske, der fra en
oversvømmet By bliver taget op i en Baad.« (Nach einer entsetzlich beweg-
ten Woche […] kam er sich nun vor wie ein Mensch, der in einer über-
schwemmten Stadt von einem Boot aufgenommen wird.)24 Mehr und
mehr wird aber die Wut der Priorin darüber, dass sich die zur Braut be-
stimmte Athene dem Arrangement nicht beugen will, Gegenstand einer
indirekten kritischen Haltung der Erzählinstanz, indem zum Beispiel die
unverhältnismäßige Wut der Priorin über Athenes Absage in peinlicher
Genauigkeit seziert wird:

Boris rakte Brevet til Priorinden uden at sige et Ord, men medens hun læste,
iagttog han hende med Hagen støttet i sin Haand. Han fik her næsten mere, end
han havde ønsket sig. Hun blegnede saa heftigt, at han troede, hun skulde til at
besvime [...], og samtidig sprang brændende Strimer frem, som om nogen havde
slaaet hende i Ansigtet med en Pisk. [...] ›Saah! Saah!‹ hvæsede hun med hæs,
næppe hørligt Røst […]. (S. 114)

Boris reichte der Priorin den Brief, ohne ein Wort zu sagen, aber während sie
las, beobachtete er sie, das Kinn in seine Hand gestützt. Hier wurde ihm fast
mehr zuteil, als er sich gewünscht hatte. Sie erblasste so heftig, dass er glaubte,
sie werde ohnmächtig [...], und gleichzeitig sprangen glühend rote Streifen her-
vor, so als habe jemand ihr mit einer Peitsche ins Gesicht geschlagen. […] ›So
so!‹ fauchte sie mit heiserer, kaum hörbarer Stimme […]. (S. 127 f.)

Man könnte auch sagen, dass die animalische Kraft, die der titelgebende
Affe symbolisiert, die Macht über die geordneten und zivilisationskonfor-
men Kräfte der Erzählung gewinnt (ähnlich, wie Aberglaube und Irratio-
nalität in Der Schimmelreiter allmählich die aufklärerisch-geordnete Erzähl-
weise überfluten). Ist es eigentlich die Priorin, die die Fäden des Erzählten

24 Ich lege die der (dänischen) Erstausgabe von 1835 folgende textkritische Ausgabe Syv
fantastiske Fortællinger zugrunde, hg. von Det Danske Sprog- og Literaturvidenskab,
København 2012, S. 89–137, hier S. 94. Die Übersetzungen stammen von Thyra Doh-
renburg, Sieben phantastische Geschichten, Reinbek bei Hamburg 1997, S. 101–152;
ggf. wurden sie dem Original vorsichtig angepasst; hier S. 106. Die Seitenzahlen der Zi-
tate aus diesen Ausgaben werden von nun an im fortlaufenden Text in Klammern di-
rekt hinter dem Zitat nachgewiesen.

Henrike Fürstenberg

184

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


in der Hand hält (sie ist es ja, die die Verbindung zwischen Boris und
Athene und damit den Stoff der Novelle anregt), so werden ihr diese Fä-
den durch die Weigerung Athenes streitig gemacht. Athene bedroht sozu-
sagen die Erzählung der Priorin, die deren Vorstellungen, Gesetzen und
Normen folgt, mit Auflösung.

Was ist daran ironisch, und wer ironisiert? Ironisch ist, dass zunächst
vorgegeben wird, die ›ordnende Kraft‹ der Priorin sei auch das gültige
Prinzip des Erzählens bzw. der Erzählinstanz. Anders gesagt: Die Novelle
beginnt mit einem Gestus der Vertrauenswürdigkeit; das Kloster als ge-
schützter und geordneter Raum ist analog dem zuverlässigen Gefüge des
Erzählaktes – seiner Geradlinigkeit zum Beispiel. Dieser Gestus ist aber
eine Simulation, die sich auch durchaus als nicht-ernsthaft (= ironisch) zu
erkennen gibt. Die Erzählinstanz scheint es anfangs mit der Priorin zu hal-
ten, bricht dann aber durch immer deutlicher hörbar werdende Zwischen-
töne damit.

Dieses Verfahren findet sich im gesamten Text. Ein Beispiel ist der An-
fang der Erzählung. Deren Räumlichkeiten werden im Dienst einer Versi-
cherung des Alten entworfen, das schon von einem Neuen bedroht ist,
sich aber seinen Hort zu erhalten wusste. Eine Reihe von semantischen
Merkmalen sind dieser Erfahrung verpflichtet: In »einigen« (S. 101; »nog-
le«, S. 89) bestimmten Ländern gibt es »noch« (ebd.; »endnu«, ebd.) derar-
tige weltliche Kloster, in denen »Jungfern und Witwen« (ebd.; »Jomfruer
og Enker«, ebd.) – also Frauen nach bzw. außerhalb der erotischen Da-
seinsspanne – den »Spätsommer und Winter« (ebd.; »Sensommer og Vin-
ter«, ebd.) ihres Lebens verbringen: »stilfuldt, hyggeligt og ensformigt i
Overensstemmelse med Husets Traditioner« (S. 89; »stilvoll, behaglich
und eintönig […] in Übereinstimmung mit den Traditionen des Hauses«,
S. 101). Reich sind diese Institutionen aus Gründen, die sowohl zeitlich
als auch in Bezug auf die ihnen zugrunde liegende Gesellschaftsordnung
in der Vergangenheit liegen. Daher ist es, als ob »de henfarne feudale Ti-
ders stolte og trofaste Aand« (ebd.; »der stolze und treue Geist vergangener
feudaler Zeiten«, ebd.) das Leben dieser kleinen Gemeinschaften be-
stimmte.

Der Raum des Textes wird also als eine Art anachronistischer Nicht-
Raum bestimmt, ein Ort, an dem Nicht-im-Leben-Stehende die Nachzeit
ihres Lebens zubringen, nach festen, angenehmen, aber völlig gesell-
schaftsfernen Routinen. Boris’ Erscheinen, dessen prekäre Hintergründe
ihnen bekannt sind, nötigt den Damen eine eigentümliche Reaktion ab:
Schwankend dazwischen, abgeschreckt und angezogen zu sein, heißen sie

Ironie und Irrtum

185

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ihn schüchtern willkommen.25 Der Anspruch der – von der Erzählinstanz
als Vergleich gewählten – klösterlichen »getrockneten Blumensträuße«
(S. 104; »tørrede Blomsterbuketter«, S. 92) autoritative Instanz zu sein,
wann immer eine Diskussion bezüglich Fragen der »Blumenzüchtung«
(ebd.; »Blomsterdyrkning«, ebd.) entsteht, ist selbst komisch, aber die Dar-
stellung ist ironisch, denn sie bringt die ›eingetrockneten‹ alten Jungfern
mit den »zärtlichen und gefährlichen Leidenschaften« (S. 104; »ømme og
farlige Lidenskaber«, ebd.) zusammen, durch den Anspruch, in deren Fra-
gen zuständig zu sein – eine Kompetenz, die sich eben in Unsicherheit
und ausweichenden Blicken Ausdruck verleiht. Es wird deutlich, wie die
Erzählinstanz nicht nur implizit wertend (zum Beispiel durch den Ver-
gleich mit Trockenblumen oder die Pointierung der Diskrepanz zwischen
Anspruch und Wirklichkeit) auftritt, sondern auch durch eine Übernahme
der Perspektive von Figuren sich von dieser Perspektive distanziert. Dies
ist etwa der Fall, wenn in dieser Anfangssequenz Boris’ Missstände als
»dette sælsomme Kætteri« (ebd.; »diese seltsame Ketzerei«, ebd.) bezeich-
net werden, was den ambivalenten Empfindungen der alten Damen Aus-
druck verleiht, aber gleichzeitig ironisch Abstand davon nimmt. Dieses
Verfahren lässt sich vielleicht auf die Formel bringen: Die Erzählinstanz
simuliert Einverständnis mit ihren Figuren, aber nur, um deren Normen
durch widersprüchliche Zwischentöne zugleich zu kritisieren.

Wenn man aber meint, die Erzählinstanz hielte es in Wahrheit mit Bo-
ris und Athene, ist das wiederum ein Irrtum, denn auch deren Haltungen
und Verhältnis zueinander werden Gegenstand einer ständigen Umbewer-
tung,26 bis – ironischerweise – zuletzt vordergründig die Sichtweise der
Priorin Recht behält, wenn beide doch zueinander finden. Was bleibt, ist

25 Natürlich stehen Boris’ homosexuelle Verwicklungen im Zusammenhang des Zulassens
einer Neuordnung. Man muss aber aufpassen, Blixen als Wegbereiterin einer gesell-
schaftlichen Akzeptanz nicht-heterosexueller Lebensformen zu begreifen. Ich verstehe
dies auch als Ausdruck der Tatsache, dass Blixen zwar Umkehrungen dialektischer Ver-
hältnisse in fast allen ihren Texten zum Ausdruck bringt, aber dennoch oder auch da-
durch eine zweipolige Ordnung gerade bestätigt. Dies als Kritik an ihrer sexuellen Of-
fenheit zu verstehen, ist natürlich ein nicht haltbares, weil in der Tat anachronistisches
Argument. Zu dieser Thematik vgl. Marianne Stecher-Hansen, Karen Blixen on Femi-
nism and Womanliness: »En Baaltale med 14 Aars Forsinkelse«, in: Scandinavian
studies 83 (2011), S. 191–232. Vgl. auch Christian Braad Thomsen, Boganis’gæstebud:
fadersporet i Karen Blixens liv og værk, København 2010.

26 Boris’ und Athenes Sichtweisen scheinen nicht in derselben Weise ironisiert zu werden.
Aber in Bezug auf die beiden ›Jungen‹ tritt ein anderes Verfahren in den Vordergrund,
was dem anderen möglicherweise analog ist. Dies steht im Zusammenhang damit, dass
eine Reihe von ›Umkehrungen‹ in diesem Text bemerkenswert ist. Die physischen

Henrike Fürstenberg

186

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ein sich stetig neu formierender Irrtum des Lesers, einer Sichtweise oder
vielmehr der Stimme, die ihm diese präsentiert, Glauben zu schenken.
Auch hier sind es also letztlich Erwartungen des Lesers an bestimmte Er-
zählnormen, die permanent ironisiert werden. Dies betrifft auch Normen,
insofern sie mit Genres und Motiven verbunden sind: Das pikante Ele-
ment der Eheschließung ist schon vorab gebannt, indem das sexuelle Des-
interesse der beiden Partner aneinander mehr als deutlich betont und
durch Boris’ Homosexualität und Athenes kriegerische Jungfräulichkeit,
die von einem ganzen festungsartigen Schloss bewahrt wird, unterstrichen
wird. (Ob man dabei von zwei verschiedenen Erzählinstanzen ausgeht,
bzw. erwägt, ob die Erzählinstanz Ironisierte(r) oder Ironiker*in ist und
ob beides im literarischen Text in eins fallen kann und sich einfach das
Gefüge des Ironisierens verschiebt – mit den Lesenden als Ironisierten –,
sind Fragen, deren Klärung eines größeren Kontextes bedarf.)

Wieder ließe sich wesentlich mehr zu diesem Text sagen, zum viel-
schichtigen Gebrauch von Ironie bei Karen Blixen natürlich sowieso. Hier
ist an dieser Stelle nur ein kurzes Resümee im Hinblick auf die vorliegen-
de Fragestellung zu ziehen. Auch bei »Aben« geht es im Zusammenspiel
von Irrtum und Ironie um die Frage nach Deutungskompetenz und um
die Frage nach Erzählnormen. Ich meine, dass diese Technik als typisch
für Karen Blixens Ironie betrachtet werden kann: Die Erzählinstanz simu-
liert, es mit einer Figur zu halten, um dadurch deren Normen zu kritisie-
ren. Hinweise darauf – Ironiesignale – erfolgen durch subtil wertende,

Merkmale des androgynen Boris und der männlich-kriegerischen Athene bilden den
Auftakt in diesem Wechselreigen. Ironisch ist die Reaktion des Vaters auf Boris’ Freien:
Er verweist ihn zurück an die Tochter. Ironisch ist auch die Szene der ›Verführung‹
überhaupt. Als Athene begreift, wie ihr geschehen soll, reagiert sie nicht mit Flucht,
Hilfeschreien oder »weiblichem« Kampfverhalten – »Den unge Pige havde ingen kvin-
delig Tilbøjelighed til at bide og kradse« (S. 129; »Das junge Mädchen hatte keine weib-
liche Neigung zum Beißen und Kratzen«, S. 144) –, sondern indem sie sich auf ein
handfestes Gerangel einlässt, in dessen Verlauf sie Boris zwei Vorderzähne ausschlägt,
eine Anspielung auf Kastration. Im Unterschied zum Kuss, dessen Beschreibung bar jeg-
licher erotischen Dimension ist, wird der Höhepunkt des Kampfes wie ein Geschlechts-
akt geschildert: miteinander verschmolzen, die Körpergrenzen verschwommen, schwer
atmend, ihr Atem wie der Duft eines Apfels – aber sein Mund ist es, der sich beständig
mit Blut füllt. Obendrein heißt es, die Umkehrung des Geschlechterverhältnisses noch
stärker pointierend, »[h]un stod så stiv som en Træstamme« (ebd.; »sie stand so steif wie
ein Baumstamm«, ebd.). Diese für Blixen gewissermaßen typischen Umkehrungen ste-
hen ihrerseits im Dienst einer Strategie der Verunsicherung, eines Perpetuum mobile
an Haltungen und Meinungen und deren Relativierung – was in der Frage mündet, ob
das Ende des Textes ihm Einhalt gebietet oder gerade nicht.

Ironie und Irrtum

187

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


subtil abweichende Untertöne. Sie warnen davor, die auf der Oberfläche
des Textes vollzogenen Wertungen ernst zu nehmen – sie sind nämlich
nur aus einer bestimmten Perspektive ernst gemeint, zum Beispiel aus der-
jenigen einer Figur. Das leistet Blixen aber so geschickt, dass der oder die
Lesende häufig schon eine Haltung mehr oder weniger übernommen hat
– darin liegt der Irrtum der oder des Lesenden. Blixens Erzählinstanz ver-
letzt auf diese Weise den Anspruch auf Zuverlässigkeit, indem sie zuver-
lässige Deutungen immer wieder aufschiebt, aber dies gerade mit dem
ständigen Gestus von Überlegenheit geschieht. Das ist an sich nichts Ori-
ginelles und geradezu novellentypisch. Trotzdem weisen Blixens Novellen
radikal ins Moderne – und zwar hängt das, meine ich, unter anderem mit
dem Verhältnis von Ironie und Irrtum zusammen: Es wird immer wieder
gerade durch den ironischen Umbruch der Behauptung von Autorität und
ihrer Zurücknahme die bzw. der Lesende auf den eigenen Irrtum gestoßen.

Blixens verschlungene Erzähltechniken sind Ausdruck eines Erzählver-
haltens, das immer sich selbst thematisiert: Das Erzähltwerden als Inbe-
griff einer aneignenden Erfahrung des eigenen Schicksals. Mit ihren ver-
strickten Verfahren knüpft sie z.B. an Shakespeare, Cervantes und die ita-
lienische und deutsche Novellentradition an; unverkennbar auch an
Kierkegaard mit seiner polyphonen Verfasserschaft und seinen hochgradig
inversen und indirekten Werkstrukturen.27 Cervantes’ Don Quijote muss
dabei als Paradebeispiel eines ironischen Spiels zwischen Erzähler- und Fi-
gurenrede gelten. Der idiomatisch gewordene Kampf gegen die Wind-
mühlen mag der bekannteste Irrtum der Literaturgeschichte sein; die Iro-
nie, mit der der Text seinen Helden von Anfang an behandelt, ist aller-
dings eine potenzierte Ironie, denn ironisiert wird auch das Erzählen an
sich, seine gängigen Topoi sowie der Erzähler selbst.28 Dies verweist auf
eine in meinen Augen ganz spezifische Leistung des Wechselspiels von Irr-
tum und Ironie: Häufig steht es im Zusammenhang mit parabatischen
Techniken des ›Aus-dem-Stück-Fallens‹, die Kernpunkte der Praxis roman-
tischer Ironie darstellen, aber auch grundsätzlich auf das Verhältnis von
erzählenden Instanzen, Figuren und Lesern verweisen. Wer vertritt was?

27 Vgl. hierzu Mads Bunch, Isak Dinesen Reading Søren Kierkegaard. On Christianity,
Seduction, Gender, and Repetition, Cambridge 2017.

28 Vgl. hierzu Christiane Stolz, Die Ironie im Roman des Siglo de Oro. Untersuchungen
zur Narrativik im »Don Quijote«, im »Guzmán de Alfarache« und im »Buscón«, Frank-
furt a.M. et al. 1980; sowie Ernst Behler, Klassische Ironie, romantische Ironie, tragische
Ironie, Darmstadt 1972, S. 49–52.

Henrike Fürstenberg

188

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Wem ist zu trauen? Ist es mein eigener Anspruch, jemandem trauen zu
wollen, der letztlich Gegenstand der Ironie wird? Diese Überlegungen
führen uns ganz sicher zurück zu Kierkegaard, aber auch in den immer of-
fenen ›ironic gap‹, der sich gerade angesichts von Irrtümern auftut.

Es ist dabei abschließend ganz wichtig, festzuhalten: Wird einfach nur
Verunsicherung darüber geschaffen, welche Instanz für einen Text verant-
wortlich zeichnet oder ob der betreffenden Instanz Glauben geschenkt
werden kann, liegt noch nicht notwendigerweise Ironie vor – auch wenn
dies im Zusammenhang mit moderner und postmoderner Ironie häufig
behauptet wird, die dann als bloß der Erhaltung eines Schwebezustandes,
eines Nebeneinanders gleichberechtigter Möglichkeiten dienlich betrach-
tet wird.29 Wird aber die fragliche Instanz in normativer Hinsicht kritisch
bewertet, und geschieht dies mittels einer nicht-ernsthaften Simulation, ist
es ein ironisches Verfahren. Daran festzuhalten, scheint mir wesentlich,
um nicht eine ganze Menge üblicher Textverfahren einfach beliebig als
›ironisch‹ zu betrachten. Ein Irrtum kann den Anstoß bieten, dieser Ironie
und ihrer ganz spezifischen Leistung Spielraum zu verschaffen – und ent-
puppt sich gar nicht so selten als Irrtum aufseiten des oder der Lesenden,
was der spezifischen Leistung von Ironie, Erkenntnismomente zu schaf-
fen, in den Lauf spielt.

29 Ein trotzdem sehr lesenswertes Beispiel für diese Sichtweise findet sich bei Jens Ewen,
Erzählter Pluralismus. Thomas Manns Ironie als Sprache der Moderne, Frankfurt a.M.
2017.

Ironie und Irrtum

189

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Stig Olsen

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?
Ironie, Narrativität und Selbstverwirklichung in Leif Panduros Rend
mig i traditionerne

Einleitung

Unter den unsterblichen Klassikern der Weltliteratur nimmt Miguel de
Cervantes’ Der sinnreiche Junker Don Quijote von der Mancha (1605/15) eine
Sonderstellung ein als das Werk, das den Übergang von vormodernem
Epos zu neuzeitlichem Roman am eindrucksvollsten markiert. Milan
Kundera hat es so formuliert: »Als Gott gemächlich den Platz räumte, von
dem aus er das Universum und seine Wertordnung gelenkt, das Gute vom
Bösen getrennt und jedem Ding einen Sinn verliehen hatte, trat Don Qui-
jote aus seinem Haus und war nicht mehr imstande, die Welt zu erken-
nen.«1 Die Darstellung der rätselhaften Unerkennbarkeit der Welt, die
laut Kundera die Ära des neuzeitlichen Romans einläutet, wird bei Cer-
vantes mit einem besonderen, schicksalhaften Irrtum verknüpft: Don Qui-
jote, dessen liebste Leidenschaft in der Lektüre von Ritterromanen be-
steht, lässt sich von der Fiktion blenden und zieht in die weite Welt in der
festen Überzeugung, dass die Wahrheit über die Beziehung zwischen sei-
ner inneren Bestimmung als Menschen und der äußeren Realität in den
Ritterromanen zu finden ist. Was Don Quijote als tragikomische Figur
zum Weltruhm verholfen hat, ist die irrtümliche Annahme einer Kohä-
renz von Wirklichkeit und Erzählung: Der Irrtum, der ihn zum Irren
macht und ihn durch die Welt irren lässt, spiegelt die Erfahrung wider,
dass das Band zwischen den Wörtern und Dingen2 gerissen ist – willkom-
men im Roman, der »Epopöe der gottverlassenen Welt.«3

Seitdem ist der ›Ritter von der traurigen Gestalt‹ Ahnherr eines umfas-
senden Geschlechts epischer Helden und Antihelden geworden, von de-
nen eine beachtliche Zahl durch die Begegnung mit der entzauberten

1 Milan Kundera, Die Kunst des Romans. Essay, aus dem Frz. übers. von Uli Aumüller,
Frankfurt a.M. 2014, S. 14.

2 Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge, aus dem Frz. übers. von Ulrich Köppen,
Frankfurt a.M. 1988, S. 78ff.

3 Georg Lukàcs, Die Theorie des Romans, Frankfurt a.M. 1988, S. 77.

191

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Welt in den Wahnsinn getrieben wurde. Dazu gehören auch zahlreiche
Haupt- und Nebencharaktere im umfangreichen Oeuvre des dänischen
Schriftstellers Leif Panduro (1923–1977). In den 1960er- und 1970er-Jah-
ren war er einer der meistgelesenen Autoren Dänemarks, doch seine enor-
me Popularität – über das lesende Publikum hinaus – verdankte er seinem
Wirken als Dramatiker, sei es als Autor von Hörspielen für den Rundfunk
oder als Drehbuchautor beliebter Fernsehserien und Fernsehspiele, deren
Ausstrahlungen in den 70er-Jahren die Straßen in Dänemark leer fegten.
»Wer soll uns nun zeigen, wer wir sind«,4 bedauerte die Schauspielerin
Ghita Nørby den unerwartet frühen und beinahe Landestrauer auslösen-
den Tod des Autors im Jahre 1977.

Der Status als ›Nationalpsychologe‹ seiner Zeit kam Leif Panduro sehr
früh zu und hat maßgeblich den Blick der Rezeption auf sein Werk be-
stimmt, um das es ‒ wahrscheinlich gerade aufgrund seiner angeblichen
Zeitgebundenheit ‒ immer stiller geworden ist. Davon abgesehen, dass
Panduro einen festen Platz in literaturgeschichtlichen Darstellungen inne-
hat, findet man in der gegenwärtigen Literaturkritik kaum neue interpre-
tatorische Ansätze. Das gilt auch für den frühen Roman Rend mig i tradi-
tionerne (1958, Die Traditionen können mich mal),5 der Panduro über
Nacht zu nationalem Ruhm verhalf und ihn auch über die Landesgrenze
hinaus bekannt machte. Dass jüngere Generationen auch heute seinen Na-
men kennen, liegt nicht zuletzt daran, dass er als einer der bedeutendsten
dänischen Jugendromane betrachtet und in den höheren Jahrgangsstufen
gern als Schullektüre gelesen wird. Gegen die Einordnung als (modernisti-
scher) Jugendroman ist an sich nichts einzuwenden. Sie hat durchaus ihre
Berechtigung. Problematisch ist nur, dass diese Einordnung eine solche
Alleinstellung genießt, dass andere Aspekte, die sich unter dem ästhetisch
leicht pejorativen Begriff des Jugendromans nicht subsumieren lassen, un-
beachtet geblieben sind. Dabei hat der Roman ‒ auch und gerade im Kon-
text literarischer Irrtumskonzepte ‒ einiges mehr zu bieten.

4 Vgl. John Chr. Jørgensen, Leif Panduro, En biografi, København 1987, S. 342.
5 Rend mig i traditionerne gehört nicht zu den insgesamt sechs Romanen von Leif Panduro,

die bis heute in deutscher Übersetzung vorliegen.

Stig Olsen

192

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Die Handlung

Rend mig i traditionerne handelt von dem 17-jährigen David Dechel, der
nach einem psychischen Zusammenbruch in ein Nervensanatorium ein-
gewiesen worden ist und nun einem anscheinend tauben Mitpatienten
seine Geschichte erzählt.

Unmittelbar davor besucht er noch im letzten Jahr das Gymnasium
und wohnt in dem dazugehörenden Internat. Als die Examenszeit im Lau-
fe des Frühjahrs naht, bekommt er zunehmend Probleme, die sich an-
fangs als Schlaflosigkeit und Unruhe in den Beinen äußern. Er hat das Ge-
fühl, dass alles zu schnell geht, kann im Lateinunterricht nicht sitzen blei-
ben, und den besorgten Versuch seiner Lehrer, ihm zu helfen, quittiert er
plötzlich damit, sie in den Hintern zu treten. Vor allem plagt ihn seine
unerfüllte Liebe zur Klassenkameradin Lis, weil er es nicht schafft, ihr sei-
ne wahren Gefühle zu kommunizieren. Besser wird es nicht, als die Schü-
ler einen letzten Schulaufsatz zum Thema ›Traditionen und ihre Bedeu-
tung‹ schreiben sollen. Um seinen aufrührerischen Zimmergenossen Hu-
bert zu provozieren, schreibt David einen schmeichelhaften Aufsatz über
eine alte Tradition seiner Schule, was zur Folge hat, dass der Schuldirektor
ihn daraufhin bittet, die Schülerrede auf dem bevorstehenden, alljährlich
wiederkehrenden Alumnitag zu halten. Als er beim Bankett am Abend
seine Rede halten soll, verschlägt es ihm komplett die Sprache, wonach er
mit unsicherem Kurs auf Kopenhagen von der Schule abhaut. Dort ange-
kommen irrt er mehrere Tage durch die Stadt, bis sich eines frühen Mor-
gens seine Krawatte im Ausziehfach eines Zigarettenautomaten verhakt.
Nachdem ein mürrischer Polizist ihn befreit hat, wird David zum Polizei-
revier gebracht, wo er zusammenbricht und anschließend in eine vorneh-
me Nervenklinik gebracht wird. Die Therapie, der er sich dort bei Doktor
Schmidt unterziehen soll, lehnt er aber rigoros ab. Stattdessen freundet er
sich mit dem schwer paranoiden Mitpatienten Herrn Traubert an. Sie bil-
den gegen all ›die anderen‹ eine heimliche Allianz, bis Herr Traubert in
einem rasenden Anfall von Verfolgungswahn ein Gewitter zu bekämpfen
versucht. Es läuft nicht nach Plan. Herr Traubert wird vom Blitz getroffen
und fällt tot um. Wenige Tage später lässt sich David vom Sanatorium ent-
lassen, kehrt zum Haus seiner Mutter zurück, teilt der Schule mit, dass er
nach den Sommerferien die letzte Klasse wiederholen wird und ruft dann
Lis an.

Hier endet der Roman. Was er Lis mitteilt, wird nicht verraten, da aber
die Erzählung durchgehend um seinen verzweifelten Versuch kreist, ihr

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

193

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


seine Liebe zu erklären, liegt die Vermutung mehr als nahe, dass ihm dies
nun endlich gelingen wird.

Mit der Doppelperspektive von Resignation und partieller Glückserfül-
lung scheint die Erzählung über den traditionellen Leisten des Entwick-
lungsromans geschlagen zu sein. Etwas paradox mutet es daher an, dass
der Roman sich einerseits einer altehrwürdigen Gattung bedient, während
andererseits der Romantitel, Rend mig i traditionerne, derart von Antitradi-
tionalismus widerhallt und ohne weiteres Überschrift eines modernisti-
schen Manifestes sein könnte. Diese Widersprüchlichkeit spiegelt sich
auch in der Rezeption von Leif Panduros Romanen insgesamt wider, inso-
fern als ihnen gerne thematische, insbesondere psychoanalytische Moder-
nität gepaart mit ästhetischem Traditionalismus zugesprochen wird. In
seiner einflussreichen Studie Sære fortællere (Merkwürdige Erzähler) no-
tiert Thomas Bredsdorff mit Blick auf Panduros sogenannte ›Pubertätsro-
mane‹, die außer Rend mig i traditionerne die Romane De uanstændige
(1960, Die Unanständigen)6 und Øgledage (1961, Echsentage)7 umfassen:

Han [Panduro] bærer aldrig tvivl om kunstens muligheder til skue. Handler
disse bøger om den umulige opgave det er at bevare uskylden og bringe den
med ind i det sammensatte voksenliv, så er de til gengæld fortalt med en
kunstnerisk uskyld som er sjælden i nyere digtning.8

Er [Panduro] hat nie Zweifel an den Möglichkeiten der Kunst. Handeln diese
Bücher von der unmöglichen Aufgabe, die Unschuld zu bewahren und sie mit
ins Erwachsenenleben zu bringen, sind sie andererseits mit einer künstlerischen
Unschuld erzählt, die in neuerer Dichtung eine Seltenheit ist.

Diese Einschätzung ist durchaus repräsentativ für die Rezeption von Rend
mig i traditionerne, die vor allem im Laufe der 1970er-Jahre erfolgt9 und
sich bis heute in den primär literaturgeschichtlichen Darstellungen10 wie-
derfindet. Literaturgeschichtlich eingeordnet als ein Durchbruch für den

6 In deutscher Übersetzung: Leif Panduro, Die Unanständigen, aus dem Dän. übers. von
Peter Urban-Halle, Hamburg 1991.

7 In deutscher Übersetzung: Leif Panduro, Echsentage, aus dem Dän. übers. von Hans
Grössel, Neuwied/Berlin 1964.

8 Thomas Bredsdorff, Sære fortællere, København 1968, S. 125 f. Diese und alle weiteren
Übersetzungen aus dänischer Sekundärliteratur durch S. O.

9 Vgl. Birgitte Hesselaa, Leif Panduro: romaner, noveller, journalistik, København 1976.
Jørgen E. Tiemroth, Panduro og tredivernes drøm, København 1977. Bodil Wamberg,
Den gale kærlighed. Motiver i Leif Panduros forfatterskab, København 1978.

10 Vgl. Torben Brostrøm, Leif Panduro: Normalitetens galskab, in: Torben Brostrøm/Jens
Kistrup (Hg.), Dansk litteraturhistorie, Bd. 6, Fra Morten Nielsen til Kløvedal Reich.
København 1977, S. 117–122. Robert Zola Christensen, Leif Panduro, in: Anne-Marie

Stig Olsen

194

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


›neurealistischen Modernismus‹ in Dänemark, wird die Inspiration von J.
D. Salingers The Catcher in the Rye (1951) sowie – und vor allem – die Ver-
wandtschaft mit Klaus Rifbjergs Den kroniske uskyld (1958, Die chronische
Unschuld) betont. Es handelt sich demnach um eine für die 1950er-Jahre
zeittypische Erzählung über ›den zornigen jungen Mann‹, dessen Wut ge-
gen eine im Habituellen erstarrte Bürgerlichkeit in Ablehnung und Angst,
erwachsen zu werden, umschlägt.

Im vorliegenden Artikel werde ich die Ansicht vertreten, dass Rend mig
i traditionerne weniger ein Jugendroman ist als ein genuin modernistisches
Werk, dessen dominierende Sprachthematik nachdrücklich die Grenzen
›ästhetischer Unschuld‹ überschreitet und in ein ebenso subtiles wie sub-
versives Irrtumsnarrativ mündet.

Irrtum oder Methode? – Die Narration

David ist von Beginn an ein etwas diffuser Ich-Erzähler. Gleich seine erste
Aussage stiftet eine gewisse Unruhe mit ihrer suggestiven Allusion an die
Omnipotenz des Wortes: »I begyndelsen var det noget værre roderi«11 (Im
Anfang war es ein ziemliches Durcheinander).12 Dass das Wort aber hier
nicht die wirklichkeitsschaffende Kraft besitzt, die ihm die biblischen
Konnotationen13 verleihen, zeigt sich schnell, denn es bezeichnet nicht,
was es vorgibt, einen Anfang, sondern die Kulmination seines Zusammen-
bruchs – jenen Augenblick, in dem er im Zigarettenautomaten hilflos fest-
sitzt: Der Anfang ist nur insofern ein Anfang, als hier die Erzählung an-
fängt. Oder anders ausgedrückt: Der erste Satz seiner Erzählung erlangt
seine Bedeutung, indem er auf sich selbst verweist. Das designierte Durch-
einander trifft also auch für den Aussagesatz selbst zu und findet seine
Fortsetzung in der Komposition. Als Erzähler hat David wenig Sinn für
Chronologie, was die Erstlektüre des Romans zu einem leicht verwirren-

Mai (Hg.), Danske digtere i det 20. århundrede. Bd. 2, Fra Morten Nielsen til Hans-
Jørgen Nielsen, København 2001, S. 272–282. Lars Handesten, Den gale sandhed – Leif
Panduro, in: Klaus P. Mortensen/May Schack (Hg.), Dansk litteraturs historie, Bd. 5,
1960–2000. København 2007, S. 134‒138. Johannes Møllehave, Leif Panduro, in:
Torben Brostrøm/Mette Winge (Hg.), Danske digtere i det 20. århundrede 1–5. Bd. 4,
København 1982, S. 95–116.

11 Leif Panduro, Rend mig i traditionerne, København 1997, S. 5. Im Folgenden wird auf
diese Ausgabe durch einfache Seitenangabe in Klammern verwiesen.

12 Übersetzung von diesem und allen weiteren Zitaten aus dem Roman durch S. O.
13 Vgl. Johannes Møllehave, Leif Panduro, S. 96.

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

195

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


den Erlebnis macht. Über allem schwebt das Jetzt der Narration, das von
David ausgiebig genutzt wird, um seine zahlreichen allgemeinen Betrach-
tungen vorzutragen. Darin ist der retrospektive Bericht eingebettet. Die
ersten drei Kapitel sind hauptsächlich seinen sparsamen Erinnerungen an
die erste Zeit im Sanatorium gewidmet. Abgesehen von zahlreichen Rück-
blenden in die Kindheit besteht die Erzählung danach aus zwei narrativen
Hauptsträngen mit je einer Vergangenheitsebene: Die erste handelt von
den letzten Monaten an der Internatsschule, die zweite von seinem direkt
darauffolgenden Aufenthalt im Sanatorium. Diese im Grunde sehr einfa-
che Temporalität vermag David behände mit erzählerischen Quanten-
sprüngen durcheinanderzuwirbeln, indem die narrativen Ebenen auf Ab-
satz-, Satz- und Kapitelniveau ineinander verwoben werden; es dauert, bis
es ihm gelingt, die beiden retrospektiven Primärerzählungen zusammen-
zuführen. Zu dem als Anfang erklärten Durcheinander kommt sein Be-
richt erst am Ende zurück, im dreizehnten und vorletzten Kapitel. Erst
hier wird die Handlung zur Situation am Anfang von Kapitel eins hinge-
führt und damit zurück zum Ausgangspunkt, was David dazu veranlasst,
das vierzehnte und letzte Kapitel mit dieser triumphierenden Erklärung
einzuleiten: »Ja, så er vi der, hvor vi begyndte. Ringen er sluttet, som der
står i romanerne« (S. 162; Ja, damit sind wir wieder, wo wir angefangen
haben. Der Kreis ist geschlossen, wie es in den Romanen heißt).

Das mag für die Zeit vor seiner Einweisung ins Sanatorium gelten, es
ist aber eine sonderbare Zirkularität, denn gleichzeitig hat sich seine Er-
zählung – kraft des fortschreitenden Berichtes über seinen stationären
Aufenthalt – kontinuierlich von ihrem Ausgangspunkt entfernt. Der eine
Kreis ist vielleicht beendet, der zweite aber nicht. Es folgt noch dies vier-
zehnte und letzte Kapitel, in dem die Narration mit der alleinigen Bericht-
erstattung über Davids letzte Tage in der Klinik endlich zur Ruhe kommt
und zu seinem finalen Ende geführt wird. Auch wenn die genaue Dauer
seines stationären Aufenthaltes schwer zu bestimmen ist, lässt sie sich
grob rekonstruieren; David wird Mitte Mai eingewiesen und lässt sich ein
paar Tage nach Herrn Trauberts Tod Ende Juni entlassen:

– Jeg rejser i dag! sagde jeg pludselig til [doktor Schmidt].
– Hvad gør du?
Jeg nikkede.
– Jamen, jamen, sagde han, – du er slet ikke i orden!
– Det bli’r jeg aldrig, sagde jeg. (S. 166)

– Ich reise heute ab! sagte ich plötzlich zu [Doktor Schmidt].
– Was tust du?

Stig Olsen

196

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Ich nickte.
Aber, sagte er, – du bist ja noch gar nicht geheilt!
– Das werd’ ich nie, sagte ich.

Nachdem er später am Nachmittag im Haus seiner Mutter angekommen
ist und der Schule mitgeteilt hat, dass er im kommenden Jahr die drei-
zehnte Klasse wiederholen wird, endet der Roman so:

Så satte jeg mig i stuen og læste aftenaviserne. De havde fundet de helt store
typer frem. Så gik jeg lidt rundt og kikkede ud ad vinduerne. Nede fra hjørnet
hvinede en sporvogn. En kvinde skreg noget til et barn. En dranker gik af sted
med en mappe under armen. Og et ungt par gik med hinanden i hånden.
Det blev mørkere. Klokken ringede ni ovre i kirken. Og så gik jeg ind og
ringede til Lis. (S. 169)

Dann setzte ich mich ins Wohnzimmer und las die Abendzeitungen. Sie hatten
die ganz großen Lettern hervorgeholt. Dann ging ich ein wenig umher und
schaute aus den Fenstern. Unten an der Ecke quietschte eine Tram. Eine Frau
schrie einem Kind etwas zu. Ein Säufer kam die Straße entlang, eine Mappe un-
ter den Arm geklemmt. Und ein junges Pärchen ging Hand in Hand.
Es wurde dunkler. Drüben von der Kirche schlug die Glocke neun. Und dann
ging ich zum Telefon und rief Lis an.

Es haftet dieser Darstellung des alltäglichen Lebens eine unüberhörbare
Ruhe und Abgeklärtheit an, als würden die Ereignisse sich Davids Blick
endlich im chronologisch geordneten Nacheinander präsentieren. Dem-
entsprechend wird das Ende des Romans gerne als Davids leicht resignier-
te Versöhnung mit der Wirklichkeit interpretiert, zu der er »efter en
springtur«14 (nach einem Abstecher) zurückkehrt – eine Auffassung, die
man u.a. auch bei Bodil Wamberg15 findet und die von der Panduro-Inter-
pretin Birgitte Hesselaa ebenfalls geteilt wird:

[B]ehandlingen fører ikke til helbredelse i doktor Schmidts forstand. Den
holder op, da David selv beslutter at tage bort.16

Die Behandlung führt nicht zur Heilung im Sinne von Doktor Schmidt. Sie
hört auf, als David sich entscheidet abzureisen.

14 Lars Handesten, Den gale sandhed, S. 136.
15 »Han bliver udskrevet fra den institution for sindslidende, hvor han har været indlagt.

[...] David vandrer ind til sine kampe mod denne verdens ›normalitet‹, da romanen
slutter« (Er wird aus der Institution für Geisteskranke entlassen, in der er eingewiesen
war [...]. David wandert weiter zu seinen Kämpfen gegen die ›Normalität‹ dieser Welt,
als der Roman endet). Bodil Wamberg, Den gale kærlighed, motiver i Leif Panduros
forfatterskab, S. 9 f.

16 Birgitte Hesselaa, Leif Panduro: romaner, noveller, journalistik, S. 23.

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

197

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Dieser Annahme liegt jedoch ein interpretatorischer Irrtum zugrunde, der
wahrscheinlich auf Missachtung der Distinktion zwischen erzählendem
und erzähltem Ich zurückzuführen ist. Genau diese oft übersehene Unter-
scheidung führt David am Ende seiner Erzählung ad absurdum, da es als
pure Fiktion (in der Fiktion) erscheint, dass er überhaupt das Sanatorium
verlässt und zur Normalität zurückkehrt:

De kan jo nok huske, jeg fortalte Dem om ham den enerverende betjent, der
kom og befriede mig fra automaten. Og om, at jeg kom herud og var helt til rot-
terne [...]. (S. 162) / Og nogle dage efter sagde jeg til doktor Schmidt, at jeg ikke
ville være her længere. (S. 166, Hervorhebungen S. O.)

Sie werden sich erinnern, dass ich Ihnen von diesem enervierenden Polizisten
erzählte, der mich vom Automaten befreite. Und dass ich hierher kam und völlig
fertig war [...]. / Und einige Tage später sagte ich zu Doktor Schmidt, dass ich
nicht länger hier sein wollte. (Hervorhebungen S. O.)

Schon die Verwendung der absoluten deiktischen Adverbien ›herud‹
(hierher) und ›her‹ (hier) zeigt, dass das Jetzt der Narration ins Sanatorium
verlegt ist.17 David strengt sich nicht einmal an, dies zu vertuschen. Die
naheliegende Folgerung, er sei dann offenbar zu einem späteren Zeit-
punkt wieder ins Sanatorium zurückgekehrt, würde natürlich die Wider-
sprüchlichkeit aufheben, nur findet man für diese Annahme keinerlei An-
haltspunkte, weder inhaltlich noch erzählerisch. Im Gegenteil und wie
später noch zu zeigen sein wird: David erzählt dem namenlosen Mitpati-
enten seine Geschichte aus der Perspektive einer betont temporalen Nähe
zwischen Ereignissen und Narration. Daher drängt sich unweigerlich die
Frage auf, wie er behaupten kann, das Sanatorium zu verlassen, wenn dies
gleichzeitig der Ort ist, an dem er seine Geschichte rückblickend erzählt.
Denn auch der letzte Satz: »Og så gik jeg ind og ringede til Lis« (S. 169;
Und dann ging ich zum Telefon und rief Lis an) wird im Sanatorium ge-
äußert. Wo genau die Unterwanderung der sonst so stabil erscheinenden
Korrelation zwischen erlebendem und erzählendem Ich stattfindet, ist
schwer festzustellen, doch spätestens als David seinen Koffer gepackt und

17 Dies unterstreichen außer der Deixis u.a. auch verbale Präsensformen: »Jeg kan ikke
huske noget om, hvordan jeg havnede på dette sted« (S. 5; Ich erinnere mich nicht, wie
ich hier landete) / »Det er et flot sted dette her. Man kan ringe på betjeningen ligesom på
et hotel« (S. 25; Dies hier ist ein vornehmer Ort. Man kann die Bedienung anrufen wie in
einem Hotel) / »Det må de ellers ikke på dette sted, for vi er noget af det sarteste« (S. 48;
Das dürfen sie eigentlich nicht hier, denn wir sind so was von zart). Hervorhungen S. O.

Stig Olsen

198

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


sich vom Personal verabschiedet hat, gerät die narrative Grundkonfigura-
tion ins Wanken:

Så hoppede jeg op i bussen, og den satte sig i gang, og jeg vinkede til dem. Vi
kørte ad vejen langs vandet, og ved næste stoppested var sanatoriet forsvundet
bag en pynt. (S. 168)

Dann sprang ich in den Bus, er fuhr los, und ich winkte ihnen zu. Wir fuhren
den Weg am Meer entlang, und bei der nächsten Haltestelle war das Sanatori-
um hinter einem Vorsprung verschwunden.

So erzählt es jedenfalls David. Wenn das stimmt, hat er sich zum buch-
stäblichen Geisterfahrer gemacht, denn seine leibliche Gestalt ist nicht an
Bord. Als erzähltes Ich existiert David nur in der Sprache, in der Sprache
des erzählenden Ichs. Es ist aber dieses erzählte Ich, das wie ein leeres Zei-
chen im Bus Platz nimmt und sich vom eigenen Ich-Referenten verab-
schiedet – eine Tatsache, an der auch moderne Narratologie18 nicht rüt-
telt. In dem Augenblick, in dem David erzählt, dass er das Sanatorium ver-
lässt, aber im Jetzt der Narration immer noch da ist, kollabiert die ganze
narrative Grundordnung, auf der diese Ich-Erzählung baut. Bleibt noch
die naheliegende Frage, ob sich – wie die Interpreten – auch Panduro als
Verfasser des Romans von seiner Erzählung hat in die Irre führen lassen?
Da der Autor bekanntlich tot ist, können wir ihn dazu nicht mehr befra-
gen. Daher bietet es sich im doppelten Sinne an, am rezeptionsästheti-
schen Credo von ›La mort de l’auteur‹19 festzuhalten und die Erzählung
textimmanent auf ihre Thematik hin zu prüfen: Lässt sich das rätselhafte
Paradoxon, dass Davids Erzählung im Moment ihrer höchsten semanti-
schen Harmonie an eine subversive Narration gekoppelt wird, in irgendei-
ner Weise nachvollziehen? Der Versuch, eine Antwort auf diese Frage zu

18 Der Literaturwissenschaftler Henrik Skov Nielsen hat z.B. die These aufgestellt, dass die
Stimme einer Ich-Erzählung eine doppelte ist: eine am Idiolekt erkennbare Stimme, die
dem Ich gehört, und eine ›impersonelle Stimme‹, die – einem heterodiegetischen Erzäh-
ler gleich – dem erzählenden Ich nicht gehört und der Grund für die Möglichkeit narra-
tiver Überschreitungen in homodiegetischen Erzählungen ist. Eine spannende These,
die aber hier nicht greift: Erstens ist jeder Satz von Davids Idiolekt durchdrungen, zwei-
tens geht es nicht um Überschreitung von Fokalisierungsmöglichkeiten, sondern um
die räumliche Unmöglichkeit für das Ich, sich an zwei Orten gleichzeitig aufzuhalten.
Vgl. Henrik Skov Nielsen, The Impersonal Voice in First-Person Narrative Fiction, in:
Narrative 12, 2 (2004), S. 133–150.

19 Vgl. Roland Barthes, Der Tod des Autors, in: Ders., Das Rauschen der Sprache, Kriti-
sche Essays IV, aus dem Frz. übers. von Dieter Hornig, Frankfurt a.M. 2006.

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

199

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


finden, verlangt zunächst nach einem etwas tieferen Einblick in Davids
Welt.

Die Sackgasse der Ironie

Obwohl Davids unverkennbarer Idiolekt die stabilste Invariante seiner Er-
zählung bleibt und, wie Lars Handesten bemerkt, »uden andre store ord
end hans groteske overdrivelser«20 (ohne andere großen Worte als seine
grotesken Übertreibungen) ist, mangelt es der Thematik deshalb nicht an
Tiefe und Reichweite:

Det hele er færdigt, før det er begyndt. Det hele er gennemprøvet og erfaret i
bøger og på film, og det, man sådan selv kan gå og nørkle sammen, er noget
slemt bras. Nu mit liv for eksempel. Det er afstukket fra vugge til grav. Der er
sørget for mig. Det kan hverken gå helt skidt eller helt godt. Det er ikke til at
holde ud. (S. 41)

Alles ist fertig, bevor es angefangen hat. Alles ist durchgeprobt und in Büchern
und Film erfahren, und was man sich selbst zusammenbastelt, taugt nichts.
Mein Leben zum Beispiel. Es ist von der Wiege bis zum Grabe vorgezeichnet. Es
ist für mich gesorgt. Es kann weder ganz schlimm noch ganz gut gehen. Es ist
nicht auszuhalten.

David hat verstanden, dass Individuation nichts anderes als Sozialisation
bedeutet: die geltenden Normen der geschichtlichen Wirklichkeit zu
übernehmen, kein Weg zum Selbst sondern hin zur Gesellschaft. Mit Tra-
ditionen verbindet er weniger das Studium oder Kultivieren des Vergange-
nen als die dominierenden Strukturen und Bewusstseinszustände der aus
dem Historischen hervorgegangenen Realität, deren Produkt er und seine
Umwelt sind. David will jedoch keine Wiederholung sein und davon han-
delt auch seine Erzählung.

Mit der Windstärke von Orkanböen – wenn auch mit leserfreundliche-
ren LIX-Werten als Adorno – bläst er zum Generalangriff auf die unbarm-
herzige Invasion des Bewusstseins durch die Kulturindustrie. Die Redukti-
on der Menschen zu »bloßen Verkehrsknotenpunkten der Tendenzen des
Allgemeinen«21 lässt auch für David zwischenmenschliche Beziehungen

20 Lars Handesten, Den gale sandhed, S. 136.
21 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt a.M. 1988,

S. 164.

Stig Olsen

200

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


zu einem pervertierten Rollenspiel auf einer glitzernden Bühne verkom-
men. Sein Ausdruck für diesen Zustand ist Hollywood:

Det er det, jeg si’r. Det er Hollywood det hele. Hollywood har lavet sådan en
standardform for alle menneskers liv. Der er ingen, der helt kan sige, hvor Hol-
lywood begynder og de selv holder op. (S. 64)

Sag’ ich doch. Es ist alles Hollywood. Hollywood hat so eine Standardform für
das Leben aller Menschen geschaffen. Niemand kann genau sagen, wo Holly-
wood beginnt und man selbst aufhört.

David wird durch sein emphatisches Verlangen nach Authentizität und
die gleichzeitige Einsicht in ihre prinzipielle Abwesenheit aus der Norma-
lität herauskatapultiert. Er hat damit ein faustisches Problem an den Hals
bekommen, da seine Reflexion ihn permanent auf Abstand zu sich selbst
und der Welt hält – darunter auch den Mädchen, die zu seinem großen
Bedauern Intimität durch Imitation ersetzt haben. Er erzählt von einem
Stelldichein mit Lilian auf einer Bank im Wald. Nachdem sie sich ihrer
Ähnlichkeit mit James Dean bzw. Grace Kelly vergewissert haben, kann
der Vorhang aufgehen, doch David ist da schon längst nicht mehr in, son-
dern von der Rolle:

– Hvad tænker du på?
Jeg tænkte overhovedet ikke på andet end, hvordan jeg skulle slippe af med
hendes hånd. (S. 40)

– Woran denkst du?
Ich dachte an nichts anderes, als wie ich ihre Hand loswerden könnte.

David befindet sich in unversöhnlicher Opposition zu allem und allen,
weil er das allgegenwärtige Theatrum mundi seiner Zeit durchschaut und
den allgemeinen Verfall bedauert. An einer Stelle informiert er über die
Grundlage des Familienreichtums: »Det er for resten det, vi lever af i vores
familie. Badebolde og den slags« (S. 36; Davon leben wir übrigens in unse-
rer Familie. Von Wasserbällen und dergleichen). Wenn auch der Signal-
wert von ›Wasserbällen‹ an sich unmissverständlich ist, greift David das
Thema später noch mal auf – diesmal, um es in seinen rechten kulturhis-
torischen Kontext zu rücken:

Det er det med vores lille plasticfabrik. Forstår De, for hulens mange år siden
var der en Dechel, der var kongelig hof bronzestøber, det var før Adam og Eva.
Efterhånden som tiden gik, var der jo ikke brug for ret meget bronzestøberi, og
så fandt min gamle på at lave noget med bakelit, og det har så udviklet sig til
plasticfabrikationen. (S. 57)

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

201

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Nun, zu unserer kleinen Plastikfabrik. Verstehen Sie, vor ewigen Zeiten gab es
einen Dechel, der als Bronzegießer königlicher Hoflieferant war, das war vor
Adam und Eva. Als die Zeit verging, gab es ja wenig Bedarf nach Bronzeguss,
aber dann kam mein Alter auf die Idee, etwas mit Bakelit zu machen, was sich
dann zur Plastikherstellung entwickelt hat.

Wie ein wehmütiges Echo von Walter Benjamins These, dass das Kunst-
werk durch moderne Reproduktionstechniken zunehmend seine Aura
verliert,22 wird die Chronik des Familienunternehmens in eine unzwei-
deutige Verfallsgeschichte hineingeschrieben, die sukzessive die Stadien
von ursprünglicher singulärer Fabrikation bis hin zur wertlosen Massen-
herstellung inferiorer Unterhaltungsartikel durchschritten hat.

Davids Verhältnis zur Tradition ist zwiespältig. Einerseits lehnt er sie
ab, weil sie ihre Verbindlichkeit verloren hat und zu einer leeren Form er-
starrt ist, andererseits präsentiert er sich als einen Traditionalisten, der sich
an mehreren überlieferten Dualismen des Abendlandes abarbeitet. Er
wünscht sich Fülle und Tiefe, sieht in der Gegenwart aber nur Leere und
Oberfläche. Er leidet mit anderen Worten unter der Gegensätzlichkeit von
Wesen und Erscheinung, Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit, Ich und
Welt – und nicht zuletzt von Sprache und Wirklichkeit. »Nu ved jeg, hvad
der er i vejen med mig. Det er noget med ordene« (S. 68; Jetzt weiß ich,
was mit mir los ist. Es hat was mit den Wörtern zu tun), lautet Davids ein-
leitende – und für den Roman folgenreiche – Bemerkung im zentralen
Kapitel acht:

Ordene har mistet deres betydning for længe siden. Der har været Hitler og
Stalin og Hollywood og en masse andre, og i forening har de haft mægtig succes
med at ødelægge ordene. Ja, hvad forbinder De med ord som lykke, frihed,
kærlighed, demokrati, slaveri, elskov og længsel. Jeg forbinder i hvert fald ikke
noget med det. Ikke andet end Hollywood. (S. 65)

Die Wörter haben schon längst ihre Bedeutung verloren. Es gab Hitler und Sta-
lin und Hollywood und eine Menge andere. Zusammen waren sie überaus er-
folgreich darin, die Wörter zu zerstören. Ja, was verbinden Sie mit Wörtern wie
Glück, Freiheit, Liebe, Demokratie, Sklaverei, Liebesakt und Sehnsucht. Ich ver-
binde jedenfalls nichts damit. Nichts anderes als Hollywood.

Einer Collage gleich fügen sich die kleineren und größeren Brocken, aus
denen Davids Erzählung besteht, allmählich zu einem Gesamtkatalog mo-

22 Vgl. Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keit, in: Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser (Hg.), Walter Benjamin – Gesam-
melte Schriften, Bd. I, Teil 2, Frankfurt a.M. 1980, S. 480ff.

Stig Olsen

202

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


dernitätsskeptischer Positionen. Sinnverlust, Entfremdung, Entwurzelung
und Kontingenz – alles Aspekte, die in der Sprache ihren ruinösen Nieder-
schlag finden in Form von abgenutzten Begriffen, die ihr Versprechen
nicht einlösen. David ist von der semantischen Instabilität des modernen
Vokabulars getroffen. Sein Widerwille, eine Wiederholung zu sein, ist so-
wohl ein soziologisches als auch ein sprachliches Anliegen.

Eine derart übergreifende und reflektierte Kultur- und Sprachskepsis
im Munde eines 17-Jährigen birgt ein nicht unbedeutendes Risiko, die
Glaubwürdigkeit des Erzählers infrage zu stellen. Panduro meidet
geschickt den Vorwurf, indem er Davids aufmüpfige Jugendsprache die
Erzählung durchdringen lässt und ihn mit einer solch disharmonischen
Biografie versieht, dass sie en miniature das moderne Erfahrungsrepertoire
widerspiegelt. Er braucht nur seine individuellen Erlebnisse zu verallge-
meinern, um das, was er als grundsätzliche Lebensbedingungen betrach-
tet, zu artikulieren. So ist es z.B. das Verhalten seiner exzentrischen Mut-
ter, die ihn gelehrt hat, dass das Band zwischen Sprache und Wirklichkeit
gerissen ist. Sie schickt ihm in regelmäßigen Abständen Schokolade und
Blumen begleitet von Grußkarten, die vom Blumenhändler verfasst sind:

Det var hver gang det samme: Min egen David! – – din mor! Kun én gang
skejede han ud, han har vel været fuld eller sådan noget. Jeg fik en mægtig dusk
lyserøde nelliker, og på kortet stod: Min egen David, til lykke med dagen – din
mor. Det var hverken min fødselsdag eller grundlovsdag eller noget i den
retning. (S. 45)

Es war jedes Mal dasselbe: Mein David! – – deine Mama! Nur einmal schweifte
er aus, er war wohl betrunken oder weiß der Geier. Ich bekam ein gewaltiges
Büschel rote Nelken, und auf der Karte stand: Mein David, herzlichen Glück-
wunsch zu diesem besonderen Anlass – deine Mama. Es war weder mein Ge-
burtstag noch Nationalfeiertag oder sonst was in die Richtung.

Der Text ist nicht nur eine, sondern zwei Schritte von der Wirklichkeit
entfernt: Die Worte referieren weder auf ein reales Ereignis noch – und
schon gar nicht – auf die liebevolle Fürsorge (s)einer Mutter. David ist
reich an Erfahrungen, die weit über ›Hollywood‹ hinausreichen: Es sind
Erfahrungen von instrumentalisierter Liebe, Verlust, Einsamkeit, Endlich-
keit und insbesondere davon, dass die Sprache kein transparentes Medium
der Wahrheit ist, sondern viel eher ein Werkzeug, mit dem die Wirklich-

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

203

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


keit verfälscht oder gar manipuliert werden kann.23 Genau dieser Zustand
macht ihm immer mehr zu schaffen:

Og så her lige før eksamen, så skete det her mærkelige med mine ben. Jeg kan
ikke forklare det på anden måde, end at det var ligesom benene ikke ville finde
sig i alle de ord. (S. 70)

Und dann hier kurz vor dem Examen, da geschah dies Merkwürdige mit mei-
nen Beinen. Ich kann es nicht anders erklären, als dass sie sich irgendwie nicht
länger all diese Wörter gefallen ließen.

Als Folge seiner Erkenntnis, dass er die Spaltung zwischen Wort und
Wirklichkeit diagnostizieren, aber nicht überwinden kann, versucht Da-
vid sich zunächst durch Zuflucht in die Ironie zu retten. Das achte von
den insgesamt vierzehn Kapiteln spielt als erstes durchgehend in der
Schulzeit und kreist um die Themen Authentizität, Sprache und Ironie. In
diesem Kapitel äußert David seine Sprachskepsis, hier wird das titelgeben-
de Aufsatzthema über ›Traditionen und ihre Bedeutung‹ ausgehändigt,
hier spürt er seine beginnende Unruhe in den Beinen und auch hier be-
richtet er von seiner verzweifelten Liebe zu Lis. Sie, die den ironischen
Habitus mit David teilt, wird mit ihrer schmächtigen Gestalt in denkbar
scharfem Kontrast zum üppigen Hollywood-Ideal der 50er-Jahre, Marilyn
Monroe, gezeichnet. Für David ist Lis einzigartig, was die Schwierigkeit
mit sich bringt, dass er nichts Wesentliches über sie sagen kann:

Det er underligt, men jeg kan ikke beskrive hende særlig godt. [...] Jeg kan bare
lukke øjnene, og så kan jeg tydeligt se hende for mig, men jeg kan ikke rigtig
sige noget om hende. Det er nok det med ordene igen. (S. 72)

Es ist merkwürdig, aber ich kann sie nicht besonders gut beschreiben. [...] Ich
brauche nur die Augen zu schließen, um sie deutlich vor mir zu sehen, aber ich
kann nicht wirklich etwas über sie sagen. Das hat wahrscheinlich wieder mit
den Wörtern zu tun.

Lis mit der Sprache zu fassen ist ein hoffnungsloses Unterfangen, da das
Einmalige ihres Wesens den Wörtern entgleitet.24 Der umworbenen Klas-
senkameradin scheint es ähnlich zu gehen. Mangels eines authentischen

23 Vgl. Lars Handesten: »I Rend mig i traditionerne er sproget et grundlæggende problem.
For hvordan kommunikere i et sprog, som dementerer og fordrejer det, man vil
udtrykke?« (In Rend mig i traditionerne ist die Sprache ein grundsätzliches Problem.
Denn wie soll man in einer Sprache kommunizieren, die das, was man sagen will,
dementiert und verdreht?) Lars Handesten, Den gale sandhed, S. 137.

24 David scheint Friedrich Nietzsche darin zuzustimmen, dass die Begriffe »durch Gleich-
setzen des Nichtgleichen«, »durch ein Vergessen des Unterscheidenden« das ihnen In-

Stig Olsen

204

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Vokabulars, in dem sie ihre Gefühle zum Ausdruck bringen können, grei-
fen auch sie – wie alle anderen – auf Hollywood zurück, doch sie tun es
als eine ironische Farce, um sich von ihren naiven Gleichaltrigen zu dis-
tanzieren. Verheerender ist, dass sie sich mit der ironischen Geste, ihrer
Imitation der Imitation, auch weiter voneinander distanzieren. Ihre eben-
so verkrampfte wie peinliche Hollywoodparodie, die den Mittelteil des
achten Kapitels ausfüllt, hebt die Falschheit nicht auf; sie verdoppelt sie
und hüllt das Essenzielle in Schweigen:

[H]vad pokker skal man sige den dag, da man virkelig har brug for at sige
noget? Da den dag kom for mit vedkommende, var jeg stum som en
helleflynder. (S. 69)

[W]as in aller Welt soll man an dem Tag sagen, an dem man es wirklich nötig
hat, etwas zu sagen? Als für mich der Tag kam, war ich stumm wie ein Heilbutt.

Die Bemerkung fällt am Anfang des achten Kapitels und nimmt seine ab-
schließende Szene vorweg, die an einem Nachmittag auf dem Tennisplatz
spielt:

Pludselig strøg jeg hende over håret. Hun så op på mig, og et øjeblik efter var
hendes pupiller helt små.
– Jamen, Dave-Darling, sagde hun, – hvad går der af dig?
– Ikke noget, sagde jeg, – det var bare et fnug.
– Sommerfuglestøvet?
– Hæ, hæ, sagde jeg. (S. 84)

Plötzlich streichelte ich ihr über das Haar. Sie sah zu mir auf, und einen Augen-
blick lang waren ihre Pupillen ganz klein.
– Aber, Dave-Darling, sagte sie, – was ist los mit dir?
– Nichts, sagte ich, – das war einfach ein Stäubchen.
– Der Schmetterlingsstaub?
– He, he, sagte ich.

Die Ironie tritt hier zweimal auf: zunächst im leicht erkennbaren Holly-
woodkostüm (»Dave-Darling«), dann in einer anderen, raffinierteren Vari-
ante: »Sommerfuglestøvet« (der Schmetterlingsstaub) ist eine Referenz auf
den Dichter Emil Aarestrup (1800–1856). Lis zitiert jedoch keines der ero-
tischen Gedichte, für die Aarestrup berühmt ist, sondern zwei zusammen-
hängende Ritornelle:

kommensurable abschneiden müssen, um Begriffe zu sein. Vgl. Friedrich Nietzsche,
Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn, in: Karl Schlechta (Hg.), Friedrich
Nietzsche. Werke in drei Bänden. 3. Bd., München 1982, S. 313.

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

205

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Det Skjønhedsglimt, den Yndighed, jeg mægted
At liste fra dig, er paa disse Blade,
Som Sommerfuglens Vingestøv, fasthægtet.

Men ak, hvor ofte hang sig, hvad jeg røved
Af Deilighed, ved mine plumpe Fingre
Glandsløst og dødt, som Sommerfuglestøvet.25

Was ich an Schönheitsschimmer, an Anmut dir
Abzulisten vermochte, ist diesen Blättern,
Wie der Flügelstaub des Schmetterlings, angeklebt.

Aber ach, wie oft hängte sich, was ich an
Herrlichkeit stahl, an meine plumpen Finger
Glanzlos und tot, wie der Schmetterlingsstaub.

Die Fähigkeit des Dichters, die Schönheit der Geliebten sprachlich-mime-
tisch »på disse blade« (auf diesen Blättern) festzuhalten, wird vom zweiten
Ritornell dementiert. Beginnend mit dem adversativen »Men ak« (Aber
ach) kreist die Metaphorik darum, wie ihre »dejlighed« (Herrlichkeit) dem
Dichter abhandenkommt, verwelkt und abstirbt, wenn sie – als wäre sie
sein verbotenes Diebesgut – seinen »plumpe fingre« (plumpen Fingern)
ausgesetzt und zu Papier gebracht wird.

Hinter der parodistischen Schauspielerei der beiden Verliebten verbirgt
sich eine fast traurige Ironie durch die Referenz zu einem Gedicht, dessen
resignierende Todesmetaphorik von sprachlicher Ohnmacht im zweiten
Ritornell die Repräsentationskraft des Dichters zurücknimmt. Aarestrups
Gedicht artikuliert damit ziemlich präzise das Dilemma, mit dem sie kon-
frontiert sind und kämpfen: dass die Sprache sie im Stich lässt. Wenn Lis
ironisch fragt: »Sommerfuglestøvet?« (der Schmetterlingsstaub?) wird die-
ses Wort kraft seiner Referenz selbst zu einer paradoxal ironischen Reprä-
sentation der Nicht-Repräsentation der Sprache – und dem kann man
nicht viel mehr als ein »he, he«, also Schweigen entgegensetzen: »Vi fulg-
tes ad hjem, men vi sagde næsten ikke noget« (S. 84; Wir gingen zusam-
men nach Hause, aber wir sagten kaum etwas).

»Mit der Ironie ist durchaus nicht zu scherzen. Sie kann unglaublich
lange nachwirken«,26 heißt es bei Friedrich Schlegel. Auch David verpasst

25 Emil Aarestrup, Ritorneller (Nr. 54, 55) in: Hans Brix/Palle Raunkjær (Hg.), Emil
Aarestrups samlede skrifter, København 1976, S. 197 f. Übersetzung durch S. O.

26 K. W. Friedrich von Schlegel, Über die Unverständlichkeit, in: Ernst Behler (Hg.), Kriti-
sche Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 2, Abt. 1, Kritische Neuausgabe: Charakteristiken
und Kritiken I, 1796–1801. München/Paderborn/Wien 1967, S. 369.

Stig Olsen

206

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


sie einen lang anhaltenden Denkzettel. Die Vorstellung, dass er sich durch
Ironie von der Inauthentizität distanzieren kann, mag zwar zutreffen, er-
weist sich aber dennoch als ein fataler Irrtum, als eine ironische Sackgasse,
denn gleichzeitig hindert sie ihn daran, selbst authentisch zu werden. Als
er kurz nach dieser Szene seine ebenfalls ironische Schülerrede halten soll,
wirft es ihn endgültig aus der Bahn. Er versucht davon zu laufen, doch sei-
ne Flucht wird zu einem Irrweg, dessen Endstation nichts anderes ist als
die Falle der Faktizität. Der legendäre Zigarettenautomat in der Öffnungs-
szene ist eine ebenso unterhaltsame wie manifeste Metapher dafür, »dass
die selbstgeschaffene Umwelt für den Menschen kein Vaterhaus mehr ist,
sondern ein Kerker«.27 David eröffnet seine Erzählung mit der bildlichen
Darstellung einer Gefangenschaft, von der es kein Entkommen gibt. Der
Anfang könnte auch das exemplarische Ende eines Desillusionsromans
sein. Dennoch formt sich Davids Erzählung nicht wie eine restlose Perpe-
tuierung existenzieller Ausweglosigkeit. Zwar stellt seine Einweisung in
eine ›Irrenanstalt‹ unmittelbar eine Inhaftierung in zweiter Potenz dar, ein
Eingesperrtsein im Eingesperrtsein, doch ihre Besonderheit besteht darin,
dass sie gleichzeitig ein Draußen repräsentiert. Hinter den Fenstergittern
des Sanatoriums können die Ausgegrenzten sich ihren eigenen Gesetzen
hingeben. Davids Weg hinein in diesen fesselnden Freiraum ist eine gro-
teske, mancher mag vielleicht meinen, majestätsbeleidigende Kafka-Pa-
rodie: Wo es keinen Ausweg mehr gibt, bleibt – wie es bei Gilles Deleuze
und Félix Guattari heißt – eine »absolute Deterritorialisierung« der einzige
Ausweg.28 Auf dem Höhepunkt seines Zusammenbruches gibt David sei-
ne menschlichen Attribute auf und wird zu einem Hund, der beißt und
Sprache durch Knurren ersetzt. Als er allmählich von seinem animali-
schen Winterschlaf erwacht, stellt sich heraus, dass er an einem äußerst
exotischen Ort gelandet ist. Das Nervensanatorium ist ein ebenso bizarres
wie faszinierendes Hybrid, wo das Normale und das Anormale, das Ge-
sunde und Krankhafte, Vernunft und Unvernunft sich stets kreuzen, spie-
geln und ineinander verflochten werden.

27 Georg Lukàcs, Die Theorie des Romans, S. 55.
28 Vgl. Gilles Deleuze/Félix Guattari, Kafka für eine kleine Literatur, aus dem Frz. übers.

von Burkhart Kroeber, Frankfurt a.M. 1976, S. 19: »Gegen die Unmenschlichkeit jener
›bösen Mächte‹ stellt sich die Nichtmenschlichkeit: Käfer werden, Hund werden, Affe
werden [...]. Das Tier-Werden ist [...]: absolute Deterritorialisierung.«

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

207

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Wort und Wirklichkeit

Obwohl David natürlich zwecks zügiger Genesung in das Sanatorium ein-
gewiesen wird, leistet er der vorgesehenen Therapie hartnäckigen Wider-
stand. Nicht nur kennt er sich mit Freud gut aus, auch gehört er zu dem
für jeden Psychiater sicherlich unerträglichen Typen, der eigener Mei-
nung zufolge schlauer ist als sein Therapeut. In Davids Optik ist Doktor
Schmidt ein Scharlatan, der früher Porzellanmalerei als Therapie gegen
Tante Effinas Vergewaltigungsfantasien verordnet hat (S. 50). Es gibt aber
andere, schwerwiegendere Gründe für seine Ablehnung der psychoanaly-
tischen Behandlung. Erstens zielt die Therapie darauf ab, ihn zurückzu-
führen in jene falsche Wirklichkeit, vor der er gerade fliehen will. Damit
wird die Medizin des Psychiaters weit gefährlicher als seine Krankheit:

Jeg knurrede over deres ord [...]. Over helbredelsen, som ikke betød andet, end
at man skulle være en tam vild. At man skulle ind i skuffelsernes og de lange
næsers verden. (S. 35)

Ich knurrte über ihre Worte [...]. Über die Heilung, die nur bedeutete, dass man
ein zahmer Wilder werden sollte. Dass man in der Welt der Enttäuschung und
der langen Gesichter landen sollte.

Dieses Ziel macht die Heilung zu dem Goliath, dem David mit seinem
Schweigen heroisch den Kampf ansagt. Zweitens besteht die Therapie in
einem Wortwechsel, einem Gespräch, dessen Wahrheitsprätentionen David
keinen Glauben schenkt, denn man kann zwar:

sige til andre mennesker, hvordan man har det, og de kan fortælle én, hvordan
de har det, men det bli’r aldrig til andet end ord. (S. 106)

anderen Menschen sagen, wie es einem geht, und sie können einem erzählen,
wie es ihnen geht, aber daraus wird nie etwas anderes als Worte.

So lehnt David Doktor Schmidts Einladung zum Dialog auch aufgrund
seiner grundsätzlichen Sprachskepsis ab, die mit einem tiefen Misstrauen
gegenüber jeder Art von Vermittlungshermeneutik einhergeht:

Der var ikke noget at sige. Og der er ikke noget at sige. Det er det samme med
doktor Schmidt. Det er bedrag og selvbedrag, for selv om man snakker sammen,
til man er helt violet i hovedet, så kommer man ikke hinanden nærmere. Alt
andet er suggestion. (S. 132)

Es gab nichts zu sagen. Und es gibt nichts zu sagen. So ist es auch mit Doktor
Schmidt. Es ist Betrug und Selbstbetrug, denn auch wenn man miteinander re-
det, bis man völlig violett im Kopf ist, kommt man einander nicht näher. Alles
andere ist Suggestion.

Stig Olsen

208

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Endlich und drittens will David, wie bereits erwähnt, keine Wiederholung
sein und folglich auch nicht zum Abdruck einer diskursiven Stanze psy-
choanalytischer oder irgendeiner anderen Art werden. Er betrachtet
Selbstverwirklichung als Selbstbestimmung, will Subjekt, nicht Objekt
sein, weshalb er mit der Diagnose des Psychiaters auch nichts anfangen
kann:

Han spurgte mig, om jeg kendte et barn, der ikke kunne tåle at blive overset,
fordi det led af angst for at blive glemt. Læg mærke til, sagde han, – at et sådant
barn hele tiden må påkalde forældrenes opmærksomhed, så på den ene måde og
så på den anden. [...] Det var selvfølgelig meningen, at jeg skulle observere den
knivskarpe lighed mellem sådan et overset barn og mig selv. [...] Her burde jeg
jo råbe heureka og klappe henrykt i mine små hænder. Men det gjorde jeg ikke.
(S. 43 f.)

Er fragte mich, ob ich ein Kind kenne, das es nicht vertrug, übersehen zu wer-
den, weil es an Angst leide, vergessen zu werden. Beachte nun, sagte er, – dass
ein solches Kind immer wieder die Aufmerksamkeit seiner Eltern erwecken
muss, mal so, mal so. [...] Es ging natürlich darum, dass ich die haarscharfe Ähn-
lichkeit zwischen einem solchen übersehenen Kind und mir selbst erkennen
sollte. [...] Da sollte ich ja heureka rufen und entzückt in meine kleinen Hände
klatschen. Das tat ich aber nicht.

Es geht dabei nicht um die Frage, ob Doktor Schmidt sich in seiner Diagno-
se irrt, weil er ein schlechter Therapeut ist.29 Es geht darum, dass er ein
Stellvertreter des psychoanalytischen Diskurses ist, und dass der Irrtum in
Davids Augen diesem schlechthin inhärent ist. Wenn wir uns nicht zum
Sklaven von Davids Optik und Darstellung machen, ist die ärztliche Dia-
gnose im Grunde plausibler als ihre rigorose Ablehnung durch den Erzäh-
ler. Denn David ist ein zutiefst versäumtes Kind, das etliche traumatische
Erfahrungen auf seinen jungen Schultern trägt. Als Kind musste er miter-
leben, wie seine geliebte Katze Pinneberg vom Nachbarn erschossen wur-
de, er war dabei, als sein alkoholisierter Vater tot im Schnee im Garten

29 So sieht es Birgitte Hesselaa: »[D]et er ganske umuligt for læseren at se lægen ›objektivt‹.
Vi oplever ham med Davids øjne, og vi ved udmærket besked om alle de ›mørke punk-
ter‹, som lægen prøver at pejle sig frem mod. Vi ved, han tager fejl, hver gang!« ([E]s ist
für den Leser völlig unmöglich, den Arzt ›objektiv‹ zu sehen. Wir erleben ihn mit Da-
vids Augen, und wir wissen sehr wohl um all die ›dunklen Punkte‹ Bescheid, an die der
Arzt sich heranzutasten versucht. Wir wissen, dass er sich irrt, jedes Mal!). Birgitte Hes-
selaa, Leif Panduro: romaner, noveller, journalistik, S. 35. Es ist allerdings schwer vor-
stellbar, dass wesentliche Elemente der Biografie Davids nicht aus dem Arztprotokoll
hervorgehen, das Doktor Schmidt auf seinem Schreibtisch vor sich liegen hat (S. 28).
Natürlich kennt er Davids ›dunkle Punkte‹, aber er kennt nicht David.

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

209

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


aufgefunden wurde, seine Mutter, die nur sich selbst und ihren neuen
Mann im Kopf hat, ist ein personifiziertes Revuetheater und auch seine
beiden älteren Geschwister bieten ihm keinen Halt. Wir haben es also mit
einem jungen Erzähler zu tun, der sich einerseits als gefundenes Fressen
für Psychotherapie – und psychoanalytische Interpretation – präsentiert
und andererseits in Wort und Handlung einem solchen Unterfangen jed-
weden Wert und Sinn aberkennt. Doktor Schmidt irrt sich wahrschein-
lich weniger in der Diagnose als in seinem Klienten, dessen Haltung un-
verkennbar von nietzscheanischer Prägung ist: Er will nicht resozialisiert
werden, kein Exemplar sein und hat kein Vertrauen in eine objektive Kor-
relation zwischen den Wörtern und den Dingen. Als ein auf den Kopf ge-
stellter Don Quijote rührt sein Wahnsinn daher, dass er kein Vertrauen in
die Korrelation von Wirklichkeit und Erzählung hat.

Damit zwingt er auch den Leser, Stellung zu beziehen oder zumindest
diese zu reflektieren. Nur schwer kann man Davids Blick auf Doktor
Schmidt übernehmen, ohne die damit einhergehende Sprachauffassung
zu übernehmen, was wiederum – wahrhaft dekonstruktivistisch – unum-
gänglich auf den Status der eigenen Interpretation zurückschlagen muss.
David selbst weiß um die Schwierigkeit, die mit seiner Perspektive ver-
bunden ist. Denn wie soll er in der Sprache gegen die Sprache und deren
Wahrheitskriterien argumentieren, ohne sich in Widersprüche zu verwi-
ckeln:

Altså en gang imellem kan jeg blive noget så trestjernet arrig over det med
fornuften. Men jeg kan ikke gøre noget ved det, for hvis jeg ville, måtte jeg selv
komme med en hel masse fornuftigt ævl. Og så kører karrusellen. (S. 93)

Also manchmal kann mich all das mit der Vernunft total auf die Palme bringen.
Aber ich kann dagegen nichts machen, denn wenn ich wollte, müsste ich ja eine
Menge vernünftigen Unfugs von mir geben. Und dann fährt das Karussell.

»Das Karussell« ist eine treffende Metapher für die Inkonsistenz, die jedem
Versuch dieser Art vorgeworfen werden kann. So lässt David das Argu-
mentieren bleiben und setzt auf eine andere Strategie: Er zeigt, was er als
Sprachskeptiker von Doktor Schmidts Wahrheitsmetaphysik und allen
hiermit verwandten Diskursen hält, indem er ihnen Schweigen, Tritte
oder adäquate Akrobatik entgegensetzt: Als sein großer Bruder ihn über
den Sinn des Lebens aufklärt, macht er währenddessen einen Handstand
gegen die Zimmertür (S. 54 f.). Sein Protest ist immer wortlos, weshalb
die therapeutischen Sitzungen sich auch nie zu einem Duell der Worte

Stig Olsen

210

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


entwickeln. Sie bleiben ein stummes Duell um Worte: um die Macht des
Wortes und das Wort der Macht.

Davids Faszination gilt all denjenigen, deren Sprache jenseits der wahr-
heitsbasierten Diskurse dem Imaginären, Irrationellen, Wahnsinnigen ver-
pflichtet ist. Hierzu zählen seine kleine Nichte Lindy, seine verrückte Tan-
te Effina und nicht zuletzt Doktor Schmidts diskursiver Kontrahent, der
Mitpatient und Hauptcharakter Herr Traubert, mit dem David eine heim-
liche Allianz gegen »›de andre‹« (S. 93; ›die anderen‹) stiftet und dessen
Wahnsinn in einem schweren Fall von Paranoia besteht:

– Roastbeef, sagde han, – du skal ikke spise den!
– Hvorfor ikke? sagde jeg.
– Cyankalium, sagde han og smed roastbeef’en ud mellem tremmerne. – Der
reddede jeg dit liv!
[...]
– Ved du, hvad min familie si’r?
– Næ, sagde jeg.
– De påstår, at jeg lider af forfølgelsesvanvid!
– Det er helt skørt, sagde jeg.
– Ja, ikke sandt! De prøver at forgi’ mig på alle mulige måder, men det skal ikke
lykkes dem. (S. 48 f.)

– Roastbeef, sagte er, – das sollst du nicht essen!
– Warum nicht? sagte ich.
– Zyankali, sagte er und warf das Roastbeef zwischen den Gittern zum Fenster
hinaus. – Da habe ich dein Leben gerettet! [...]
– Weißt du, was meine Familie sagt?
– Ne, sagte ich.
– Sie behaupten, dass ich an Verfolgungswahn leide!
– Das ist total verrückt, sagte ich.
– Nicht wahr! Sie versuchen auf alle denkbaren Arten und Weisen, mich zu ver-
giften, aber es wird ihnen nicht gelingen.

Davids Erzählstil ist sprunghaft, teilweise derb und von jugendlicher
Wildheit – ein explizites Korrektiv zur Sprache der Vernunft wird er aber
dadurch nicht.30 Mit Herrn Traubert dagegen bahnt sich das Irrationale
als ein irrtümliches Sprechen seinen Weg mitten ins erzählerische Gesche-

30 Lars Handesten schreibt Davids jugendlichem Idiolekt mehr Bedeutung zu, als er in
meinen Augen hat: »Alligevel repræsenterer Davids ›umiddelbart‹ fortællende drenge-
sprog [...] et alternativ til ›de andres‹ vanvittige fornuftssprog [...]« (Dennoch repräsen-
tiert Davids ›unmittelbar‹ erzählende Jungensprache [...] eine Alternative zu der wahn-
sinnigen Vernunftsprache ›der anderen‹ [...]). Lars Handesten, Den gale sandhed, S. 136.

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

211

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


hen. »Die Sprache ist die erste und letzte Struktur des Wahnsinns«,31 notiert
Michel Foucault. Die Bestimmung des Wahnsinns als geblendete Vernunft32

im klassischen Zeitalter weist auf eine Doppelheit hin, die auch das Spre-
chen des Herrn Traubert umgibt. Strukturell ist es gewöhnlicher Sprache
zum Verwechseln ähnlich – es lässt sich weder im Hinblick auf lexikali-
sche, syntaktische noch logische Aspekte davon unterscheiden. Der
Grund, warum diese Rede dennoch Zeugnis von Wahnsinn sein kann,
liegt mit anderen Worten nicht an der sprachlichen Form, sondern daran,
dass sein wahnsinniges Sprechen als ›geblendete Vernunft‹ mit nichts
Wirklichem korrespondiert; es ist von Negativität, einem Nichts um-
schlossen. Es ist eine Sprache, die auf die Abwesenheit einer als objektive
Realität verstandenen Wirklichkeit verweist. Da dies für David ein We-
senszug der Sprache schlechthin ist, erscheinen ihm die um Wahrheitsfin-
dung bemühten Gespräche mit Doktor Schmidt auch nicht authentischer
als die von offensichtlichen Irrtümern geleiteten Gespräche mit Herrn
Traubert, dessen Worte eben nichts ›anderes als Worte‹ sind. Dies zu zei-
gen, ohne dafür zu argumentieren, ist ein wesentliches Anliegen seiner Er-
zählung. Im Grunde dient alles, was er über seinen Aufenthalt im Sanato-
rium berichtet, dem Zweck, den Unterschied zwischen Normalität und
Wahnsinn, Wahrheit und Irrtum zu nivellieren. So rückt er die Rede aller
Personen in die Nähe einer solchen referenziellen Leere und verleiht da-
durch der Sprache eines jeden einen Anflug von Wahnsinn,33 wie es hier
von seiner Mutter exemplarisch vorgeführt wird:

Jeg har snakket med doktor Schmidt, den yndige mand, han si’r, at jeg ganske
roligt kan rejse. Vi skal snart få det unge menneske på højkant, si’r han. Han har
kun en let kontaktneurose, si’r han. Det lyder så elektrisk, syn’s jeg. (S. 50 f.)

Ich hab’ mit Doktor Schmidt, dem reizenden Mann, gesprochen, er sagt, dass
ich ganz entspannt wegreisen kann. Wir werden bald den jungen Menschen auf
die Beine kriegen, sagt er. Er hat nur ’ne leichte Kontaktneurose, sagt er. Es
klingt so elektrisch, find’ ich.

31 Michel Foucault, Wahnsinn und Gesellschaft: Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter
der Vernunft, aus dem Frz. übers. von Ulrich Köppen, Frankfurt a.M. 1995, S. 239 (Her-
vorhebung im Original).

32 Ebd., S. 246 (Hervorhebung im Original).
33 Das sechste Kapitel (S. 45–58) ist eine lange Darstellung dieser Nivellierung zwischen

scheinbar referenzieller und imaginärer Sprache, beginnend mit der Grußkarte des Blu-
menhändlers und gefolgt von Gesprächen mit der Krankenschwester Marianne, Herrn
Traubert, seiner Mutter, seinem großen Bruder Hugo und seiner Nichte Lindy.

Stig Olsen

212

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Das Sanatorium wird David zu einem privilegierten Sprachlabor, in dem
Herr Traubert sozusagen der Maßstab wird, an dem sich die Rede aller
messen muss. Sein Wahnsinn drückt sich nicht in seiner Art zu sprechen
und folgern aus. Ausschlaggebend ist, dass er die Wirklichkeit in Überein-
stimmung mit seiner geblendeten Perzeption umdichtet: Er findet nicht
die Wahrheit, er schafft seine eigene private Wahrheit, was ihn in der ety-
mologischen Buchstäblichkeit des Wortes zum Idioten macht, einem pri-
vaten Menschen, der am öffentlichen Diskurs nicht teilnimmt. Diese Pri-
vatheit schützt ihn auch davor, eine Wiederholung zu sein, und lässt ihn
zu Davids vorbildlichem Lehrmeister aufsteigen. Davids Erzählung, seine
Sicht auf die Sprache, die Welt der Erwachsenen und die Vernunftkultur,
sein Beharren darauf, keine Wiederholung sein zu wollen, werden dem-
entsprechend allmählich in ein gleichzeitig demütiges und radikales
Selbstverwirklichungsprojekt eingeschrieben. Wenn er sich von überlie-
ferten Traditionen im weitesten Sinne abwendet, geschieht es, wie er es
formuliert, »for at mene noget selv. For at få en mening, der er éns egen«
(S. 114; um selbst was zu meinen. Um eine Meinung zu bekommen, die
einem selbst gehört).34 Er will nicht erzählt werden, sondern sein eigener
Erzähler sein und überlegt sich, eine eigene private Sprache zu erfinden
(S. 127). Auch wenn er dieses Vorhaben schnell wieder aufgibt, bleibt die
Vorstellung, etwas Eigenes hervorzubringen, das explizite Ziel seiner auf
Selbstverwirklichung gerichteten Odyssee – frei nach dem Motto: »I must
Create a System, or be enslav’d by another Mans.«35

34 Jørgen Tiemroth geht einen Schritt weiter. Er sieht hierin Davids »titaniske jeg-følelse«
(titanisches Ich-Gefühl) und »en vanvittig higen [...] efter at blive guddommelig hel og
ny, efter at omstyrte og skabe« (ein wahnsinniges Streben [...] danach, göttlich ganz und
neu zu werden, danach umzustürzen und zu schaffen). Jørgen E. Tiemroth, Panduro og
tredivernes drøm, S. 58. Da es im vorliegenden Artikel ein Hauptgedanke ist, dass Spra-
che, Wahnsinn und Selbstverwirklichung bei Panduro einen zusammenhängenden The-
menkomplex bilden, bin ich nicht ganz uneinig mit dieser Sichtweise. Anstatt aber eine
göttliche Aspiration in einem solchen Vorhaben zu sehen, würde ich die profane Ver-
wandtschaft mit Individualitätsdenkern wie Kierkegaard und Nietzsche und ihren zahl-
reichen Erben im 20. Jahrhundert betonen, bis hin zum amerikanischen Neopragmati-
ker Richard Rorty.

35 William Blake, Jerusalem – The Emanation of The Giant Albion, in: David V. Erdman
(Hg.), The Complete Poetry and Prose of William Blake, New York 1988, S. 153.

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

213

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Wer spricht?

David wählt, hieß es zuvor, das Schweigen als Form des Widerstands. Als
Erzähler ist er allerdings nicht ganz so wortkarg. Die Worte quellen förm-
lich aus ihm hervor, unaufhörlich; nicht nur als die Erzählung, die er
Doktor Schmidt hätte erzählen sollen, sondern auch als Bericht davon,
warum er das nicht tut. Es ist mehr als ein Panduro-typischer Witz, dass er
offenbar einem tauben Mitpatienten seine Geschichte erzählt: Diese Wei-
se, das Erzählte einer kommunikativen Situation zu entreißen, ist ein ef-
fektiver Schutz dagegen, interpretiert zu werden.

Zuvor wurde bereits der paradoxale Umstand thematisiert, dass David
zur Zeit der Narration im Sanatorium weilt, obwohl er die Erzählung mit
seiner Entlassung und versöhnender Rückkehr in die Welt ausklingen
lässt. Dies ist umso befremdlicher, als er die Umstände seiner Abreise äu-
ßerst sorgfältig in den Kapiteln zehn, zwölf und vierzehn vorbereitet und
darstellt. Schlüsselfigur ist wieder Herr Traubert. Nach einem ›therapeuti-
schen Ball‹ sind die beiden Kumpanen aus dem Sanatorium geflohen und
haben sich bei Tagesanbruch auf eine Anhöhe in der Nähe niedergelassen.
Während ein Gewitter (!) aufzieht, denkt David über seine Beziehung zu
dem neben ihm schlafenden Herrn Traubert nach:

Jeg tænkte på, hvordan det kunne være, at jeg så godt kunne li’ ham. [...]
Og så gik det pludselig op for mig, at det var fordi vi lignede hinanden. Altså
ikke i det ydre. Han har jo denne hersens lange gynter, De ved. Men i det indre.
Det var, ligesom jeg var på vej hen til ham. Nu alt det vrøvl med ›de andre‹. Jeg
havde en snert af ›de andre‹ selv. (S. 163)

Ich überlegte, wie es sein konnte, dass ich ihn so sehr mochte. [...]
Und dann wurde mir plötzlich klar, dass es daran lag, dass wir uns ähnelten. Al-
so, nicht im Äußeren. Er hat ja diesen langen Zinken, wie Sie wissen. Aber im
Inneren.
Es war irgendwie, als würde ich mich ihm annähern. Zum Beispiel der ganze
Unfug mit ›den anderen‹. Davon konnte ich mich selber auch nicht ganz frei-
sprechen.

Als das Unwetter losbricht, erwacht Herr Traubert zu seinem letzten ulti-
mativen Kampf gegen ›die anderen‹. Er steht auf, richtet einen Böller ge-
gen das Firmament, doch er wird gnadenlos vom Blitz getroffen und fällt
tot um, »sort og blank som en mumie« (S. 165; schwarz und blank wie
eine Mumie). Vor diesem Hintergrund wäre es durchaus nachvollziehbar,
dass David die Aussichtslosigkeit des Widerstands erkennt und sich kurz
darauf vom Sanatorium entlassen lässt. Andererseits ist es genauso nach-
vollziehbar, dass er das nur erzählt, aber nicht tut. Denn es wäre fast zu

Stig Olsen

214

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


gut, um wahr zu sein, wenn David am Ende mit sich selbst und den Wör-
tern so versöhnt sein sollte, dass er in der Lage ist, Lis seine Liebe zu erklä-
ren. Ein solches Happy End erwartet man in Hollywoodfilmen, aber nicht
von Leif Panduro und schon gar nicht von David. Die Widersprüchlich-
keit bleibt – in jedem Fall – bestehen.

Man könnte daher versucht sein, das Paradoxon durch einen normali-
sierenden Rettungsversuch zu beheben, sich z.B. überlegen, ob David ein-
fach ein zweites Mal in das Sanatorium eingewiesen worden ist. Ein sol-
cher Ausweg ist nicht nur Spekulation, er ist außerdem unbefriedigend:
Erstens würde die Erzählung in einem hermeneutischen Horror Vacui lan-
den, da wir in diesem Fall nur die Geschichte von seinem ersten Zusam-
menbruch bekommen hätten, aber nicht von dem zweiten und gravieren-
deren ‒ der nebenbei bemerkt dann auch Davids Rückkehr zu einem In-
termezzo machen und folglich die Versöhnungsfigur dementieren würde.
Zweitens würde eine solche Annahme nur eine weitere Form von narrati-
ver Diskontinuität nach sich ziehen, weil David durchgehend die zeitliche
Nähe zwischen den Ereignissen an der Schule, seinen Erlebnissen im Sa-
natorium und dem Erzählakt betont.36

Die textuellen Tatsachen erlauben nur die Feststellung, dass die narrati-
ve Form das diametral Entgegengesetzte von dem sagt, was in dieser Form
erzählt wird: In dem Augenblick, wo sein Bericht den Eindruck erweckt,
zur retrospektiven Ruhe gekommen zu sein, und eine Art finale Erkennt-
nis formuliert, wird das Erzählte mit unwiderstehlicher Gravitationskraft
in ein schwarzes Loch gesaugt. Dieses subversive Moment hat David bei
früherer Gelegenheit bereits vorweggenommen:

Ved De hvad? Jeg har i grunden ikke fortalt Dem så meget om mig selv. Jo, jeg
ved godt, jeg har ævlet en hel masse. Men jeg har for eksempel aldrig nogen
sinde fortalt Dem om denne hersens mani, jeg har med at dramatisere alting.
Eller stikke nogle gevaldige plader, om De vil. Jeg er somme tider kommet
temmelig galt af sted med det. Engang læste jeg en russisk bog, og jeg var
mægtig optaget af den. Så mægtigt, at jeg til sidst ikke anede, hvor bogen
sluttede, og jeg selv begyndte. (S. 137)

36 So heißt es zum Beispiel: »Sådan får jeg det så tit i den sidste tid, forstår De. Det kan
komme i timerne, mest i latintimerne« (S. 47; So geht es mir oft in letzter Zeit,
verstehen Sie. Es kann sich mitten in den Schulstunden melden, besonders in den
Lateinstunden). Oder: »Og så her lige før eksamen, så skete det her mærkelige med
mine ben« (S. 70; Und dann hier kurz vor dem Examen, da geschah dies Merkwürdige
mit meinen Beinen). Und: »Når jeg somme tider er nede at læse latin med Lis [...]«
(S. 73; Wenn ich manchmal bei Lis bin, um Latein vorzubereiten).

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

215

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Wissen sie was? Ich habe Ihnen im Grunde nicht so viel über mich selbst er-
zählt. Ja, ich weiß schon, dass ich eine Menge gequasselt habe. Aber ich habe
Ihnen zum Beispiel nie davon erzählt, dass ich diese Manie habe, alles zu drama-
tisieren. Oder das Blaue vom Himmel herunter zu lügen, wenn Sie wollen.
Manchmal hat mir das ordentlich zu schaffen gemacht. Ich habe einmal ein rus-
sisches Buch gelesen, das mich total gefesselt hat. So sehr, dass ich am Ende
nicht mehr wusste, wo das Buch aufhörte und ich selber begann.

Das klingt wahrlich wie ein beunruhigender metanarrativer Kommentar.
Wenn das, was hier gesagt wird, auch für die Erzählung als Ganzes gilt,
muss sich die Panik in den heiligen Hallen der Hermeneutik ausbreiten.
Manches deutet nämlich darauf hin, dass es eine Fallgrube sein könnte,
diese Erzählung mit einem gewöhnlichen mimetischen Maßstab zu mes-
sen, d.h. den Erzähler als ein zuverlässiges autobiografisches Ich zu be-
trachten – wie es in der hier vorliegenden Interpretation bisher auch vor-
ausgesetzt wurde. Es scheint aber keine Sicherheit mehr dafür zu geben,
dass die Wörter tatsächlich auf einen identifizierbaren Erzähler zurück-
weisen. Es meldet sich die unangenehme Frage, ob diese Erzählung von A
bis Z das Werk eines Irren ist, eine pure Erfindung. Können wir über-
haupt annehmen, dass der Erzähler – auf der internen Ebene der Fiktion
natürlich – überhaupt als dieser David existiert, oder haben wir es bloß
mit einer Stimme zu tun, deren Herkunft im Verborgenen bleibt, mit
einer Sprache, die bar jeder Referenzialität ist? Angesichts der Thematik
der Erzählung ist dies eine Möglichkeit, die nicht komplett abgewiesen
werden kann – zumal der Verdacht von dem Umstand genährt wird, dass
David einem ›stocktauben‹ Mitpatienten seine Geschichte erzählt, was an
sich schon bizarr ist. Dass aber dieser Zuhörer, wie mehrmals angedeutet,
in der Lage sein sollte, auf das Erzählte, das er nicht hört, adäquat zu re-
agieren, ist eine Absurdität, die das mentale Wohlbefinden des Erzählers
erst recht infrage stellt:

Jeg ville sige til dem [personalet], at de skulle tage den lidt med ro [...]. Men de
var revnende ligeglade med, hvad jeg sagde. Måske hørte de det ikke, somme
tider bli’r folk stokdøve, ligesom De. Ja, ja, den er god med Dem! (S. 14)

Ich wollte ihnen [dem Personal] sagen, dass sie es etwas mehr mit der Ruhe
nehmen sollten [...]. Aber ihnen war schnurzpiepegal, was ich sagte. Vielleicht
hörten sie es nicht, manchmal werden die Leute stocktaub, genau wie Sie. Ja, ja,
hören Sie mir bloß auf!

Es entsteht der Eindruck von einem Erzähler, dessen Wahrnehmung von
Halluzinationen heimgesucht wird – was wiederum ein guter Grund für

Stig Olsen

216

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


seinen offenbar nicht enden wollenden stationären Aufenthalt wäre. Wer
spricht hier, und wird überhaupt jemand angesprochen?

In einer weniger radikalen Interpretation kann der Kreis, den David am
Anfang des letzten, vierzehnten Kapitels für vollendet erklärt, als der vor-
läufige Endpunkt seiner tatsächlichen Biografie betrachtet werden. Was
noch folgt bekommt so den Charakter eines Epilogs, in dem das Erzählte
durch die Art des Erzählens unterwandert wird: Die Form negiert den In-
halt. Das gilt nicht nur für die vermeintliche Versöhnung mit der Wirk-
lichkeit, sondern auch für die artikulierte Distanz zu Herrn Traubert.
Wenn nämlich David, spätestens gegen Ende, das Band zwischen dem Er-
zählenden und dem Erzählten, d.h. zwischen Wort und Wirklichkeit,
bersten lässt, tritt er gewissermaßen in die Fußstapfen des Verstorbenen,
indem er die Sprache sprechen lässt. So wird das Ende seiner Erzählung zu
einem ironisch strukturierten Nekrolog über seinen Weggefährten, der
diesen zwar in Worten zurückweist, in der Sprachpraxis aber sein Lebens-
werk fortsetzt. Die beiden hier skizzierten Interpretationsvarianten unter-
scheiden sich demnach nur in der Frage, welche Teile seiner Erzählung
von einer expliziten Fiktion in der Fiktion betroffen sind: alles oder – und
vermutlich weniger befremdlich – nur das Ende? Entscheidend ist, dass
wir in beiden Fällen in Ungewissheit über das erzählende Ich gelassen
werden; es hat sich in ironischer Souveränität hinter den Worten ver-
schanzt, und es zersetzt in ein und derselben Bewegung die klassische Au-
tobiografie: ›Die Traditionen können mich mal...‹

Epische Helden der Modernität haben es nie leicht gehabt. Don Quijo-
te wird verrückt, weil er den Wörtern blind vertraut; David, weil er ihnen
zutiefst misstraut. Aber er gewinnt seinem Misstrauen immerhin etwas ab,
das sein ›ganz Eigenes‹ ist: eine Erzählung, die auf mehreren Ebenen die
Konvergenz von Sprache und Wirklichkeit thematisiert und diese auch
raffiniert in ihrer Form reflektiert.

Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende?

217

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Erik Zillén

Anthropologie und Ästhetik des Irrtums in Per Olov Enquists
Legionärerna

Während wir im täglichen Leben in der Regel versuchen, Irrtümer zu ver-
meiden, haben Schriftsteller oft gute Gründe sie aufzusuchen oder sie so-
gar aktiv zu produzieren, denn Irrtümer können ausgesprochen wertvolle
Zutaten für das Erzählen einer spannenden Geschichte oder für das Her-
vorbringen fesselnder Dramatik sein. Manche literarischen Genres ma-
chen sich Irrtümer besonders häufig zunutze, der Detektivroman etwa.1
Wenn im Rahmen eines Detektivromans der Schurke einen Fehler macht
oder einem Irrtum aufsitzt, so läuft er oder sie dadurch in der Regel Ge-
fahr entlarvt zu werden. Irrt sich stattdessen der Detektiv, erweist sich das
oft als lediglich vorübergehender Rückschlag in den Ermittlungen und
entpuppt sich vielleicht sogar als Schlüssel zur Lösung des Falls.

Ein Genre, das man möglicherweise nicht so selbstverständlich mit Irr-
tümern in Verbindung bringt, ist der Dokumentarroman. Ein Dokumen-
tarroman ist eine literarische Schilderung, die auf wahren Begebenheiten
basiert und authentische Dokumente in die Erzählung integriert. Er
nimmt einerseits für sich in Anspruch, mit objektiven Methoden der Prü-
fung und Berichterstattung zu arbeiten, zeichnet sich jedoch andererseits
sowohl durch eine kritische, infrage stellende Haltung als auch durch den
Anspruch künstlerischer Inszenierung aus.2 Im schwedischen Kontext ist
der Dokumentarroman besonders in den politisch und ästhetisch radika-
len 1960er-Jahren angesiedelt.

Da im Schwedischen keine exakte Entsprechung des deutschen Irrtums
existiert, bietet es sich an, einleitend einige terminologische Überlegungen
anzustellen. Als mögliche Übersetzung verzeichnen die Wörterbücher

1 Vgl. z.B. Heta Pyrhönen, Crime is Common, Logic is Rare, in: Narrative and Moral Is-
sues in the Detective Story, Helsinki 1998, S. 24–115.

2 Vgl. z.B. Rolf Yrlid, Den undflyende dokumentarismen. En granskning av hur den
svenska sextiotalsdokumentarismen skildras i några litteraturhistoriska översikter och ett
förslag till en definition, in: Tidskrift för litteraturvetenskap 26, 1 (1996), S. 87–97, hier
S. 92–97.

219

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


mehrere verschiedene Vorschläge: misstag, fel, villfarelse.3 Im Rahmen der
folgenden Auseinandersetzung mit einem schwedischen Dokumentarro-
man aus den späten 1960er-Jahren erscheint das schwedische Wort misstag,
das laut schwedisch-deutscher Wörterbücher als Irrtum, Fehler oder Verse-
hen übersetzt werden kann,4 am angemessensten. Im Schwedischen ver-
laufen die Grenzen des semantischen Feldes also teilweise etwas anders als
im Deutschen. Das Substantiv misstag ist ein nordisches Erbwort, das sich
vom altschwedischen Verb mistaka (›sich irren‹, ›einen Fehler machen‹)
ableitet.5 Wenn also im Folgenden weiter das Wort misstag verwendet
(und gegebenenfalls durch eine deutsche Bedeutung präzisiert) wird, so
mit der grundsätzlichen Absicht, das semantische Feld des schwedischen
Wortgebrauchs möglichst aufrechtzuerhalten.

***

Als wichtigster Dokumentarroman der schwedischen Literatur und als pa-
radigmatisch für den schwedischen Dokumentarismus der 1960er-Jahre
gilt im Allgemeinen Per Olov Enquists Legionärerna (die Legionäre).6 Der
Roman erschien im September 1968 bei Norstedts. Im Herbst 2018 lan-
cierte der Verlag zum 50. Jubiläum eine Neuauflage. Das Vorwort dazu
lieferte Åsne Seierstad. Dass die Wahl auf sie fiel, weist auf die besondere
Bedeutung von Legionärerna für dieses lebendige Feld in der skandinavi-
schen Literatur hin. Seierstads Bokhandleren i Kabul (2002, Der Buchhänd-
ler aus Kabul) erzählt vom Leben in Afghanistan im Schatten des Krieges
und wurde nicht nur als Reportagenbuch, sondern auch als Dokumentar-
roman rubriziert.7 Als Musterbeispiel eines schwedischen Dokumentarro-

3 Tysk-svensk ordbok, Stockholm 1965, Lemma »Irrtum«; Norstedts stora tyska ordbok,
Stockholm 2008, Lemma »Irrtum«

4 Svensk-tysk ordbok, Stockholm 1958, Lemma »misstag«; Norstedts stora tyska ordbok,
Lemma »misstag«.

5 Svensk ordbok, hg. von Svenska Akademien, Stockholm 2009, Lemma »misstag«.
6 Vgl. z.B. Jan Stenkvist, Svensk litteratur 1870–1970 3. Den nyaste litteraturen, Stockholm

1975, S. 145; Göran Hägg, Den svenska litteraturhistorien, Stockholm 1996, S. 635;
Margareta Petersson/Rikard Schönström (Hg.), Nordens litteratur, Lund 2017, S. 351.
Eine umfassende Präsentation der zeitgenössischen Rezeption des Romans durch die
Kritiker liefert Rolf Yrlid, Efter läsarens sinnesart och erfarenhetsbakgrund. Om
mottagandet av Per Olov Enquists Legionärerna, in: Rolf Arvidsson et al. (Hg.), Diktaren
och hans formvärld. Lundastudier i litteraturvetenskap tillägnade Staffan Björck och Carl
Fehrman, Malmö 1975, S. 367–378.

7 Vgl. z.B. Thomas Gustafsson, Åsnes bok är påhittad, in: Aftonbladet 29.8.2003
(»reportagebok«); Ulrika Nandra, Bokhandlaren ger svar på tal, in: Svenska Dagbladet
16.06.2006 (»dokumentärroman«).

Erik Zillén

220

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


mans ist Legionärerna nicht nur aus literaturhistorischer Perspektive inter-
essant. Durch seinen entlarvenden Blick auf die schwedische Flüchtlings-
und Asylpolitik im Vorfeld und während des Zweiten Weltkriegs sowie
der unmittelbaren Nachkriegszeit ist Enquists Roman auch Anfang der
2020er-Jahre von eindringlicher Aktualität.

Legionärerna thematisiert das, was Literaturwissenschaftler ein wenig
euphemistisch als »en kontroversiell händelse i svensk efterkrigspolitik«8

(eine kontroverse Begebenheit in der schwedischen Nachkriegsgeschichte)
bezeichnet haben: die im Januar 1946 erfolgte Auslieferung 146 baltischer
Militärs an die Sowjetunion. Diese hatten im Dienst der deutschen Armee
gestanden und waren bei Kriegsende im Mai 1945 nach Schweden geflo-
hen. Mit dem Titel Legionärerna betont Enquist, dass diese baltischen Mili-
tärflüchtlinge in der Armee einer fremden Macht gedient hatten. Als Le-
gionär bezeichnet man bekanntermaßen einen Soldaten einer militäri-
schen Einheit, der auf freiwilliger Basis rekrutiert wurde und
normalerweise in der Armee einer anderen Nation dient. Als der Roman
1969 in der deutschen Übersetzung von Hans-Joachim Maass bei Hoff-
mann und Campe erschien, so geschah das überraschenderweise unter
einem Titel, der ungleich stärker auf das Vorgehen des schwedischen Staa-
tes und die Rolle der baltischen Militärs als Opfer fokussiert: Die Ausgelie-
ferten.9

Als Dokumentarroman beruht Legionärerna auf eingehender For-
schungsarbeit und umfassendem Quellenmaterial: auf Protokollen der Re-
gierung und des Reichstags, staatlichen Untersuchungen, Polizeiberich-
ten, Zeugenaussagen, Gerichtsunterlagen, medizinischen Gutachten, Zei-
tungsartikeln, Radiobeiträgen, Interviews. Aus gutem Grund hat man
bisweilen von einem »avhandlingsroman«10 (Abhandlungsroman) gespro-
chen. Gleichzeitig ist Legionärerna ein historischer Roman. Aus der Per-
spektive einer Figur, die »undersökaren« (der Untersucher) genannt wird,
wird rückblickend eine Reihe von Geschehnissen geschildert, die sich
mehr als 20 Jahre zuvor – zwischen Mai 1945 und Januar 1946 – ereignet

8 Lars Lönnroth et al. (Hg.), Den svenska litteraturen 3. Från modernism till massmedial
marknad 1920–1995, Stockholm 1999, S. 412. Sofern nicht anders angegeben stammen
die deutschen Übersetzungen der Zitate von den Übersetzern. Dies gilt auch für die
Zitate aus dem Roman.

9 Per Olov Enquist, Die Ausgelieferten. Roman, übers. von Hans-Joachim Maass, Ham-
burg 1969.

10 Karl Erik Lagerlöf, Strömkantringens år och andra essäer om den nya litteraturen,
Stockholm 1975, S. 29.

Anthropologie und Ästhetik des Irrtums in Per Olov Enquists Legionärerna

221

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


haben. Der umfangreiche Roman umfasst gut 400 Seiten und besteht aus
einem kurzen Vorwort und vier Teilen.

An dieser Stelle bietet sich ein kurzer inhaltlicher Überblick an. Der
erste Teil, »Sommaren« (Der Sommer, Kapitel 1–10, S. 7–110),11 schildert
die Ankunft der Militärflüchtlinge auf Gotland beziehungsweise in Ystad
und ihre erste Zeit in Schweden. Er berichtet sowohl von dem vertrauli-
chen Vorschlag in der Außenkommission des Reichstags (11. Juni), die
baltischen Flüchtlinge auf Gesuch der Sowjetunion (2. Juni) auszuliefern,
als auch von dem geheimen Regierungsbeschluss (15. Juni) zur Ausliefe-
rung. Der zweite Teil, »Ränneslätt« (Kapitel 1–17, S. 111–255), gibt wie-
der, wie die Flüchtlinge im Herbst in das Sammellager Ränneslätt in
Småland überführt wurden und wie die offizielle Bekanntgabe des Regie-
rungsbeschlusses (22. November) sowohl in der schwedischen Öffentlich-
keit zu starken Reaktionen führte – nicht zuletzt in kirchlichen Kreisen,
die die Auslieferung aus humanitären Gründen verhindern wollten –, als
auch Protestaktionen wie Hungerstreiks, Selbstverstümmelungen und
Selbstmordversuche innerhalb des Lagers nach sich zog. Der dritte Teil,
»Legionärernas uttåg« (Der Auszug der Legionäre, Kapitel 1–13, S. 257–
340), beschreibt die Räumung des Lagers Ränneslätt, die Überstellung der
Flüchtlinge zunächst ins Krankenhaus und anschließend in ein neues La-
ger in Schonen, den definitiven Beschluss der Außenkommission zur Aus-
lieferung (8. Dezember), welche dadurch zu einem reinen Amtsvorgang
wurde, sowie die Durchführung der Auslieferung durch die schwedische
Polizei und den Abtransport der baltischen Flüchtlinge mit dem sowjeti-
schen Schiff Beloostrov vom Hafen in Trelleborg (25. Januar). Im vierten
Teil, »Hemkomsten« (Die Heimkehr, Kapitel 1–6, S. 341–415), berichtet
der Untersucher, was mit den ausgelieferten Balten nach ihrer Ankunft in
der Sowjetunion geschah. Seine Informationen dazu entnimmt er sowjeti-
schem Archivmaterial sowie persönlichen Gesprächen mit einigen der
Ausgelieferten während zweier Besuche in Riga 1967.

Wie diese Jahreszahl zeigt, setzt sich die Diegese von Legionärerna aus
zwei Zeitebenen zusammen: Da ist einerseits die historische Handlung
1945/46 sowie andererseits das Sammeln des Materials und die Konzepti-
on des Romans durch den Untersucher, ein Prozess, der von 1966 bis 1968
andauert. Die Darstellung wechselt durchgehend zwischen den beiden
Ebenen, die auf verschiedene Art ineinander verschränkt sind. So führt et-

11 Die in Klammern gesetzten Seitenzahlen beziehen sich immer auf die schwedische Aus-
gabe des Romans: Per Olov Enquist, Legionärerna, Stockholm 1968.

Erik Zillén

222

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


wa der namenlose Untersucher, der in mehrerlei Hinsicht an Enquist
selbst erinnert, von der Erzählerstimme jedoch konsequent mit der dritten
Person bedacht wird, in den 1960er-Jahren zum einen Interviews mit zahl-
reichen Personen, die den Vorkommnissen 1945/46 beigewohnt haben,
und aktiviert zum anderen seine eigenen Erinnerungen an die Nachrich-
ten während der ersten Friedensjahre, als er elf Jahre alt war. Mit eher sub-
tilen Mitteln zeichnet der Roman die Parallelen und Kontraste zwischen
den politisch dramatischen Jahren 1945/46 und den radikalen politischen
Aufständen 1966–68 nach. Den Fragen, die sich in der Gegenwart des Un-
tersuchers stellen, wird in etwa dieselbe Relevanz zugeschrieben wie der
historischen Recherche.

***

Meine These lautet, dass der misstag (Irrtum) in Enquists Romangebäude
als Beschreibungsmodell menschlichen Verhaltens eine zentrale Rolle
spielt. Eine wichtige Prämisse für diesen Gedanken besteht darin, dass der
Roman Legionärerna mittels seines dokumentarischen Impetus ein objekti-
ves Bild der Ereignisse während der ersten Monate der Nachkriegszeit in
Schweden zu vermitteln versucht, insgesamt jedoch – und so funktioniert
das Genre des Dokumentarromans12 – ein Produkt der künstlerischen In-
szenierung des Stoffes seitens des Autors darstellt. Meine Argumentation
läuft unter anderem darauf hinaus, dass die Rolle, die der misstag (Irrtum)
auf thematischer und narrativer Ebene in Legionärerna spielt, sich als Aus-
druck einer Anthropologie lesen lässt, die Enquist bewusst oder unbe-
wusst in seinen Roman miteinfließen lässt.

Worin besteht eigentlich ein misstag? Der Standarddefinition zufolge ist
ein misstag ein »oavsiktligt fel« (unbeabsichtigter Fehler) in der Sphäre des
Handelnden oder Denkenden.13 Dieser Bestimmung lassen sich mindes-
tens zwei Präzisierungen hinzufügen. Erstens ist misstag die Folge einer
Entscheidung zwischen verschiedenen Möglichkeiten. Wenn man unter
Zwang handelt, ist kein misstag möglich, denn ein misstag bedingt einen
Selektionsakt und setzt daher ein gewisses Maß an Freiheit voraus. Zwei-
tens stellt sich eine Handlung oder ein Gedanke erst nach einiger Zeit als
misstag heraus, nachdem ein irgendwie geartetes Ergebnis feststeht. Dass
etwas ein misstag wird, kann darauf basieren, dass der Handelnde nicht

12 Vgl. Yrlid, Den undflyende dokumentarismen, S. 96 f.
13 Svensk ordbok, hg. von Svenska Akademien, Stockholm 2009, S. 1977 (Lemma

»misstag«).

Anthropologie und Ästhetik des Irrtums in Per Olov Enquists Legionärerna

223

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


hinreichend über die Wahlmöglichkeiten informiert war oder ihm bei der
Entscheidung eine Fehleinschätzung unterlaufen ist. Dass etwas ein miss-
tag wurde, bemerkt der Handelnde erst im Nachhinein – eine unmittelba-
re Einsicht in den eigenen misstag ist ausgeschlossen. Für jemanden, der
besser als der Handelnde informiert ist, ist es allerdings möglich, eine
Handlung augenblicklich als misstag (Irrtum) zu erkennen. Das Phäno-
men misstag ist also vom jeweiligen Wissensstand abhängig. Die interes-
santen Aspekte in einer Diskussion um die Kennzeichen eines misstag be-
treffen daher nicht nur den Irrtum als Resultat, sondern auch die Umstän-
de, die zu dem Irrtum führen sowie die Faktoren, die den Handelnden zur
Einsicht gelangen lassen, dass er oder sie einen Irrtum begangen hat.14

In Legionärerna wird der misstag zu einer allgegenwärtigen Erscheinung.
Verschiedenen Akteuren – einzelnen Personen, Gruppen, Organisationen,
Institutionen – unterlaufen misstag (Irrtümer, Fehler), sie umgehen miss-
tag, versuchen, sie zu umgehen, wobei ihnen andere misstag unterlaufen,
sie erkennen viel zu spät, dass das, wovon sie gefürchtet hatten, es wäre
ein misstag, eigentlich keiner war, und erkennen viel zu spät, dass das, was
sie getan haben, ein misstag war. Es geht sowohl um kleine als auch große
misstag, auf persönlicher, individueller ebenso wie auf kollektiver, gesell-
schaftlicher Ebene. Es sind zum Teil verschiedene Arten von misstag in die
zwei Zeitebenen der Diegese eingeschrieben. Der Handlungsstrang von
Mai 1945 bis Januar 1946 bringt vor allem misstag (Irrtümer) politischer,
juristischer und moralischer Natur zum Vorschein – doch auch misstag
psychologischer und existenzieller Art werden berührt. Die misstag der
zweiten Zeitebene hängen mit dem Untersucher und seiner Suche nach
der Wahrheit zusammen und sind in erster Linie epistemologischer Na-
tur. Aus der Perspektive des Lesers stellt sich immer wieder von neuem
die Frage, welche ästhetischen Auswirkungen das Phänomen misstag in-
nerhalb des Romans hat.

Es bietet sich an, einmal alles der Reihe nach zu betrachten. Für den
Untersucher lautet die grundlegende Frage der ersten Zeitebene: »Var det
rätt att utlämna dem?« (S. 389; War es richtig, sie auszuliefern?). War also
die Baltenauslieferung ein misstag (eine Fehlentscheidung)? Hat die schwe-
dische Regierung einen – politischen, juristischen, moralischen – misstag
begangen, indem sie dem Wunsch der Sowjetunion nach der Auslieferung

14 Vgl. z.B. Balduin Schwarz, Irrtum, in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer (Hg.), Histori-
sches Wörterbuch der Philosophie 4, Basel/Stuttgart 1976, Sp. 589–606, hier Sp. 589–
590.

Erik Zillén

224

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


der Balten nachkam und somit an ihrer Entscheidung festhielt, obwohl
die Stimmung im Land zunehmend dazu tendierte, das Bleiben der Balten
zu fordern?

Bei dem Versuch, diese Frage zu beantworten, berichtet der Roman von
den Überlegungen der Regierung sowie den Beschlüssen, die zunächst
von der Allparteienregierung und ab dem 31. Juli 1945 von der sozialde-
mokratischen Einparteienregierung gefasst wurden. Es entsteht der Ein-
druck, dass die Maßnahmen und Entscheidungen der Regierung hohes
Potenzial hatten, sich als misstag (Fehlentscheidungen) zu entpuppen. Da-
für gab es mehrere Ursachen: mangelnde Kenntnis der Faktenlage (der
Staatsminister bemühte sich nicht um nähere Informationen vonseiten
des Außenministeriums, als er vor der Wahl zwischen zwei völlig verschie-
denen Antworten auf das Gesuch Russlands stand), Stress und Zeitmangel
(die Minister wollten die Kräfte des 87-jährigen Königs, der bei den Sit-
zungen der Außenkommission als Vorsitzender fungierte, nicht über die
Maßen strapazieren), kurzsichtige politische Interessen (die sozialdemo-
kratische Regierung wollte den Forderungen der bürgerlichen Opposition
nicht nachgeben) und außenpolitische ideologische Zwickmühlen (die
Minister waren zu einer Zusammenarbeit mit der Sowjetunion bereit,
weil sie nicht an eine Zukunft der baltischen Republiken als selbstständi-
ge Staaten glaubten). Kurz gesagt: Diejenigen, die die Entscheidung
trafen, waren schlecht informiert, schätzten die ihnen zur Verfügung ste-
henden Informationen falsch ein und machten sich in den Augen des Un-
tersuchers einer ganzen Reihe politischer und juristischer misstag (Fehlent-
scheidungen) schuldig.

Der Regierungsbeschluss vom 15. Juni, demzufolge die baltischen Mili-
tärflüchtlinge ausgeliefert wurden, wurde umgehend zur Geheimsache er-
klärt. Als er im November schließlich veröffentlicht wurde, führte das zu
gewaltigen Protesten in der schwedischen Zivilgesellschaft. Der Roman
inszeniert mithilfe der Argumente gegen die Auslieferung, die von der
Presse, im Rahmen von Regierungsbesuchen, bei Demonstrationen sowie
vonseiten der Opposition im Reichstag vorgebracht wurden, den Regie-
rungsbeschluss als Verstoß gegen grundlegende humanitäre Prinzipien
und damit als einen moralischen misstag (Fehler). Der Leser bekommt
einen Eindruck davon, wie die Regierung im Dezember und Januar einer-
seits erwog, die Auslieferung aufzuschieben, und andererseits ihren Be-
schluss verteidigte. In der Reichstagsdebatte am 17. Januar beklagt der
Vorsitzende der liberalen Volkspartei Bertil Ohlin den Auslieferungsbe-
schluss der Allparteienregierung, an dem er zwar selbst beteiligt war, den

Anthropologie und Ästhetik des Irrtums in Per Olov Enquists Legionärerna

225

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


er jedoch jetzt als überstürzt und »onyanserat« (S. 310; pauschalisiert) be-
zeichnet. Der Erzähler charakterisiert die politische Debatte eine Woche
vor der Auslieferung als »ett slags ruelsefull baksmälla« (S. 310; eine Art
reuevollen Katerzustand), mit einer der vielen Irrtumsmetaphern des Ro-
mans, die darauf hinweisen, dass der Auslieferungsbeschluss in einem Zu-
stand mangelnder Klarsicht gefasst worden ist.

Als die baltischen Militärs Ende November vom schwedischen Regie-
rungsbeschluss erfuhren, reagierten sie schockiert und verzweifelt. Sie
waren davon überzeugt, im Falle ihrer Auslieferung an die Sowjetunion
erschossen zu werden, und traten deshalb in einen Hungerstreik, um die
Regierung zur Aufhebung des Beschlusses zu bewegen. Ihr Gesundheits-
zustand verschlechterte sich rasant und viele wurden ins Krankenhaus ein-
geliefert. Der Hungerstreik erzielte jedoch nicht die erhoffte Wirkung und
wurde am 13. Dezember abgebrochen. »Det tjänade ingenting till« (Es
führte zu nichts), antwortet ein lettischer Leutnant, als der Untersucher
ihn viel später zu den Gründen danach befragt. »Allting var slut. Jag trod-
de de skulle utlämna oss hur vi än gjorde« (S. 283; Alles war vorbei. Ich
dachte, sie würden uns so oder so ausliefern). Der Hungerstreik wird inso-
fern als misstag (Fehlentscheidung) dargestellt, als er auf zwei falschen An-
nahmen basiert. Erstens ließ sich die Regierung, entgegen der Erwartung
der Balten, nicht durch deren Protest und den sich verschlechternden Ge-
sundheitszustand in ihrem Beschluss beeinflussen. Zweitens erwiesen sich
die Befürchtungen der Balten als übertrieben: Keiner der an die Sowjet-
union ausgelieferten 146 Militärflüchtlinge sollte später hingerichtet wer-
den. Ausgehend vom Wissensstand des Untersuchers kommt der Leser zu
dem Schluss, dass die zwei lettischen Offiziere, die sich aus Angst vor der
Strafe durch die Russen in Schweden das Leben nahmen – der eine im La-
ger Ränneslätt, der andere im Hafen von Trelleborg –, einen folgenschwe-
ren misstag (Fehler) aufgrund einer Fehlkalkulation begingen. Über einen
der beiden, Peteris Vabulis, teilt der Erzähler mit, er wäre im Falle der
Auslieferung vermutlich »blivit frisläppt […] med de övriga« (S. 379; mit
den Übrigen freigelassen worden), denn – und hier wird eine konkrete
Tatsache als Ergebnis herangezogen, was wiederum in das Modell der Irr-
tumskategorien miteinfließt – sein »vapensköld var blank« (ebd.; er hatte
nichts auf dem Kerbholz).

Der Hungerstreik war nicht der erste misstag (Fehler, Fehlentscheidung)
der baltischen Militärs. Der Untersucher neigt dazu, ihr Verhalten anhand
von Situationen in Szene zu setzen, welche misstag (Irrtümer) prädisponie-
ren und sich aus einer besser informierten Retrospektive auch als Irrtümer

Erik Zillén

226

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


herausstellen. Für den Leser erscheint es offensichtlich, dass die Balten be-
reits einen misstag begangen hatten, als sie sich freiwillig – soweit sie nicht
zwangsrekrutiert wurden – von der deutschen Armee anwerben ließen,
dass sie einen misstag machten, als sie gegen Kriegsende nach Schweden
flohen – denn die riskante Flucht vor den Russen resultierte ja darin, dass
sie unter kontrollierten Bedingungen an ebenjene ausgeliefert wurden –,
und dass es ein misstag war, dass die Balten, als sie sich der schwedischen
Küste näherten, nicht ihre deutschen Uniformen ins Meer warfen und
sich als zivile Flüchtlinge ausgaben. Ein Erzählerkommentar zur Ankunft
der Flüchtlinge in Ystad fasst Bedingungen zusammen, die für jeden miss-
tag gelten: »Efteråt trodde de att de skulle ha kunnat handla riktigt, om de
bara vetat« (S. 28; Im Nachhinein glaubten sie, sie hätten richtig handeln
können, wenn sie nur gewusst hätten). Der Mangel an rechtzeitigen, rele-
vanten und korrekten Informationen aufseiten der handelnden Figuren
stellt die alles überschattende Ursache von misstag (Fehlentscheidungen
und Irrtümern) in Legionärerna dar.

Die Absicht des Untersuchers – und wir wechseln nun auf die zweite
Zeitebene – besteht darin, die Baltenauslieferung möglichst exakt darzu-
stellen. Jedoch muss er bald einsehen, dass dieses Vorhaben sich als kom-
pliziert erweist, denn es gibt viele Wahrheiten: unterschiedliche Versionen
des Geschehenen, unterschiedliche Perspektiven auf das Geschehene. Das
zwingt ihn zu einer Reihe von Entscheidungen. Über seinen Versuch, die
Baltenauslieferung in einen größeren flüchtlingspolitischen Kontext zu
stellen, heißt es im ersten Teil:

Det fanns många bakgrunder att välja. Efter ett tag tycktes undersökaren sitta
med ett slags kortsystem, med utbytbara bakgrunder, små kulisser att sätta dit
eller ta bort, beroende på sinnesstämning, humör, politisk färg, grad av
irritation, och för varje utbyte han gjorde, för varje försök att se ett
sammanhang, tyckte han sig skjuta ännu ett skott i exakthetens skuta. (S. 57)

Es standen viele Hintergründe zur Auswahl. Nach einiger Zeit schien der Unter-
sucher mit einer Art Karteikartensystem dazusitzen, mit austauschbaren Hinter-
gründen und kleinen Kulissen, die man je nach Laune, Stimmung, politischer
Couleur, Irritationsgrad hier- oder dorthin setzen konnte. Mit jedem Tausch,
bei jedem Versuch, einen Zusammenhang zu erkennen, glaubte er, ein weiteres
Leck in den Kahn der Exaktheit zu schießen.

Eine ähnliche Passage am Ende des vierten Teils vermittelt den Eindruck,
dass die Entscheidungen zu weiterer Verwirrung in der Arbeit des Unter-
suchers führen:

Anthropologie und Ästhetik des Irrtums in Per Olov Enquists Legionärerna

227

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Många kvällar satt han och valde bland de bilder, anteckningar, pusselbitar och
händelser han hade, tvekande om vad som skulle stå sist. Något måste ju ändå
stå där, fastän det tycktes orimligt att antyda att bygget var färdigt, att bilden var
hel: det han gav var ju bara ett utsnitt, en alternativ tolkning, ett urval. (S. 410)

Viele Abende verbrachte er damit, unter den Bildern, Aufzeichnungen, Puzzle-
teilen und Ereignissen, die er hatte, auszuwählen, unschlüssig, was er ans Ende
setzen sollte. Etwas musste schließlich dort stehen, auch wenn es ihm abwegig
vorkam, anzudeuten, dass der Bau fertig, das Bild vollendet sei: Was er zeigte,
war ja nur ein Ausschnitt, eine mögliche Auslegung, eine Auswahl.

Die vielen Situationen, in denen es Entscheidungen zu treffen gilt, öffnen
misstag (Irrtümern und Fehlern) Tür und Tor, im Fall des Untersuchers
zunächst einmal auf einem epistemologischen Niveau – den Irrtum als
Abweichen vom Weg der Wahrheit zu begreifen, hat eine lange Tradition
in der westlichen Philosophie.15 Der Untersucher kämpft die ganze Zeit
über mit seiner Subjektivität, die ihn auf Irrwege zu führen droht, aber er
ringt auch mit der mangelnden Dokumentation, den als geheim einge-
stuften Unterlagen und den unkooperativen Zeugen. Um jeden Preis
möchte er das Verfälschen der Geschichte und misstag (Fehler) in seiner
Wissenssuche vermeiden. Eine der Spuren, die er verfolgt, betrifft ein Ge-
rücht, die Schweden hätten die baltischen Militärs an die Sowjetunion
ausgeliefert, um Kohle aus Polen zu kaufen. Dieser Ansatz »verkade ytterst
användbart och intressant« (S. 191; schien äußerst brauchbar und interes-
sant), und der Untersucher widmet sich ihm lange Zeit mit einer detekti-
vischen Hartnäckigkeit, doch er erweist sich als »alldeles falskt, en åter-
vändsgränd« (S. 191; gänzlich falsch, als Sackgasse), ergo: als misstag (Irr-
tum).

Um Irrtümer und Fehler in seiner Geschichtsschreibung zu umgehen,
entwickelt der Roman zwei gesonderte narrative Techniken. Die eine
Technik besteht darin, unterschiedliche Versionen ein und desselben Ge-
schehens wiederzugeben. Während der Beschreibung, wie die deutsche
Armee die Kontrolle über Danzig verlor, stellt der Erzähler fest, dass es
»flera versioner av förloppet« (S. 20; mehrere Versionen über den Verlauf)
gibt, worauf ein einfacherer und ein komplizierterer Bericht folgen. Die
zweite Technik besteht dagegen darin, einen Mittelwert herauszuarbeiten.
Während der Darstellung davon, wie die Balten die Gradbezeichnungen
und SS-Zeichen von ihren Uniformen abtrennten, teilt der Erzähler mit:
»Av det fortsatta förloppet finns många versioner. Det följande är tvärsnit-

15 Vgl. z.B. Balduin Schwarz, Irrtum, Sp. 589.

Erik Zillén

228

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


tet av dem alla« (S. 54; Es gibt viele Versionen davon, wie es weiterging.
Die folgende bildet einen Querschnitt aus allen). Diese erzähltechnischen
Verfahren, wovon besonders das erste zumindest teilweise eine Erklärung
für den großen Umfang des Romans liefert, fungieren als eine Art narrati-
ve Absicherung und können als Rückzug aus jenen Entscheidungssituatio-
nen verstanden werden, die zu einem misstag (Fehler) führen können.

Je weiter die Untersuchung voranschreitet und je tiefer der Untersucher
in das historische Material eindringt, desto verwirrender erscheinen ihm
die Umstände der Baltenauslieferung. Dies führt dazu, dass sie auch im-
mer schwerer beschreibbar werden. Das Geschehene nicht zu rekonstruie-
ren ist im Sinne des klassischen Skeptizismus eine mögliche Technik, Irr-
tümer zu umgehen.16 Der allerletzte Satz des Romans – »Jag kommer än-
då aldrig att förstå« (S. 415; Ich werde dennoch nie verstehen) – scheint, in
Analogie zu der Wissensauffassung der Skeptiker, das Vorhaben selbst in-
frage zu stellen, ein Bild von der Baltenauslieferung zeichnen zu wollen,
und lässt das dokumentarische Projekt Legionärerna selbst als Irrtum er-
scheinen. Das Vorwort, das geschrieben wurde, als der Romantext bereits
abgeschlossen war, lässt – wie Frank Zimmer aufmerksam analysiert –
»eine Autorfigur, die durch seinen Namen fremdreferenziell auf [den rea-
len Autor] verweist«,17 zu Wort kommen:

Min avsikt var att ge en helt objektiv och exakt bild av denna i svensk
samtidshistoria helt unika politiska affär. Jag har, som kommer att framgå,
misslyckats med att ge en objektiv bild. Jag tror inte denna objektiva bild är
möjlig att ge. [---]

Per Olov Enquist (S. 5)

Meine Absicht bestand darin, ein absolut objektives und exaktes Bild von dieser
in der schwedischen Geschichte ganz einzigartigen politischen Affäre zu zeich-
nen. Wie sich zeigen wird, ist mir solch ein objektives Bild misslungen. Ich
glaube, dass es unmöglich ist, ein objektives Bild zu geben.

Das Subjekt, das im Roman als Untersucher/Erzähler/Autorfigur in Er-
scheinung tritt, hat nach vollendeter Untersuchung größeres Wissen er-
langt, wodurch es zum einen erkennt, dass eine objektive Kartierung der
Baltenauslieferung unmöglich ist, und zum anderen, dass die Einsicht in
seine eigene Unkenntnis den Kern seiner neuen Wissensposition bildet.
Die einzig angemessene Schlussfolgerung wäre deshalb, die Unterneh-

16 Bezüglich Irrtum und Skeptizimus vgl. Balduin Schwarz, Irrtum, Sp. 594.
17 Frank Zimmer, Engagierte Geschichte/n. Dokumentarisches Erzählen im schwedischen

und norwegischen Roman 1965–2000, Frankfurt a.M. et al. 2008, S. 130.

Anthropologie und Ästhetik des Irrtums in Per Olov Enquists Legionärerna

229

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


mung zu beenden, weil die neue epistemologische Position keine Garan-
tie dafür bietet, dass neue misstag (Irrtümer, Fehler) vermieden werden
können, sondern vielmehr das Gegenteil andeutet: Jeder neue Versuch,
ein objektives Bild zu zeichnen, ist zum Scheitern verurteilt. Der misstag
(Irrtum) geht damit am Ende als Sieger aus dem Projekt hervor. Zum
Glück für den realen Autor und seinen Verlag – und für den Leser – lag
ein publizierbarer Romantext bereits vor, bevor die so klarsichtige wie re-
signative Ankündigung des Vorwortes zu Papier gebracht wurde.

***

Welche ästhetische Wirkung kann man den vielen misstag (Irrtümern) im
Roman zuweisen? Sie prägen Legionärerna als literarisches Werk auf mar-
kante Weise. Auf einer motivischen Ebene lassen sich besonders zwei
künstlerische Auswirkungen benennen. Zunächst einmal sind sowohl die
tatsächlichen wie auch die potenziellen misstag (Irrtümer) an mögliche
Entscheidungen gekoppelt, vor denen entweder die Akteure oder der Un-
tersucher stehen, über die der Erzähler offen Rechenschaft ablegt und die
dem Romantext eine starke Dynamik verleihen. Dieser Effekt unterstützt
jenen charakteristischen Zug in Legionärerna, den Thomas Bredsdorff in
seiner Enquist-Studie als »et spil på synsvinkler, overrumplende skift«18

(ein Spiel mit Perspektiven [und] überraschenden Wendungen) bezeich-
net. Zweitens beinhaltet jeder misstag (Irrtum) ein Warten auf Antworten
und Ergebnisse, was in der gesamten Erzählung Erwartung und Spannung
erzeugt. Dies schließt an Zimmers Feststellung an, dass in Legionärerna
»das historische Geschehen oft gleichsam als ein zu lösender Fall aufge-
fasst [wird], so dass die dokumentarische Rekonstruktion der Baltenauslie-
ferung fast die Form einer Kriminalhandlung annimmt«.19

Seine tiefgreifendsten ästhetischen Auswirkungen erzeugt der misstag
(Irrtum) auf architextueller Ebene. Enquists Dokumentarroman ruft mit
seiner Bildsprache immer wieder ein literarisches Genre ins Bewusstsein,
das um den misstag (Irrtum, Fehltritt) konstruiert ist: die Tragödie. Mit
steigender Frequenz berichtet der Erzähler von der Baltenauslieferung in
der Terminologie der Tragödie: ein weiterer »självmord skulle ha höjt tra-
gedin till den nivå där de stora nationella tragedierna vistas« (S. 288;
Selbstmord hätte die Tragödie auf das Niveau der großen nationalen Tra-

18 Thomas Bredsdorff, De sorte huller. Om tilblivelsen af et sprog i P. O. Enquists for-
fatterskab, København 1991, S. 90.

19 Frank Zimmer, Engagierte Geschichte/n, S. 131 f.

Erik Zillén

230

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


gödien heben können); der Untersucher »hade gång på gång förlorat män-
niskan ur sikte, ständigt förvandlat henne till ett politiskt argument, stän-
digt sökt förminska eller förstora tragedin« (S. 319; hatte wieder und wie-
der den Menschen aus den Augen verloren, ihn ständig zu einem
politischen Argument gemacht, ständig versucht, die Tragödie zu verklei-
nern oder zu vergrößern); der Außenminister »Undén var denna tragedis
egentliga centralfigur« (S. 414; Undén war die eigentliche Hauptfigur die-
ser Tragödie), etc. Am Ende des zweiten Teils wird gezeigt, wie der Unter-
sucher selbstkritisch über die eigene Neigung reflektiert, den Handlungs-
verlauf als Tragödie zu deuten:

Han tänkte att det är märkligt att vi långsamt lärt oss att värdera det politiska
övervåldet efter estetiska principer, som om vi vore teaterkritiker och inte
människor. Själv tycktes han oupphörligt falla i samma fällor, eftersom han
ständigt drogs till de dramatiska höjdpunkter då ett skeende tycktes illustrerat
av just en tragedi […]. (S. 254)

Er dachte, es sei merkwürdig, dass wir allmählich gelernt hätten, die politischen
Übergriffe nach ästhetischen Prinzipien zu bewerten, als seien wir Theaterkriti-
ker und keine Menschen. Er selbst schien unaufhörlich in die gleichen Fallen zu
tappen, weil er sich ständig gerade zu den dramatischen Höhepunkten hingezo-
gen fühlte, die durch eine Tragödie gekennzeichnet schienen.

Zu den dramatischen Kulminationspunkten in Legionärerna gehört eine
detaillierte Beschreibung davon, wie der lettische Offizier Edvard Alksnis
sich in der Nacht auf den 14. Dezember 1945 einen Bleistift in sein Auge
stößt. Er protestierte damit gegen den Beschluss der schwedischen Regie-
rung und die Konsequenzen, die seiner Überzeugung nach der Ausliefe-
rung folgen würden. In einem Interview des Untersuchers sagte er: »[Vi]
visste ju ändå säkert att vi skulle bli avrättade om vi utlämnades« (S. 284;
wir waren ja ohnehin sicher, dass wir hingerichtet werden, wenn wir aus-
geliefert werden).

Der Untersucher betont aus seiner späteren Perspektive die weitreichen-
den Auswirkungen für Alksnis – blind auf dem rechten Auge, einge-
schränktes Bewegungsvermögen – und analysiert die Tat als einen misstag
(Fehler), der von der Presse angeheizt wurde und »på delvis felaktiga pre-
misser« (S. 287; auf teilweise falschen Prämissen) beruhte. In einem Nach-
trag wird die Tragödie als Deutungsmuster herangezogen:

Vi borde veta, vi som internerade honom och försåg honom med tidningar och
argument, vi som skapade denna heroiska eller tragiska situation där endast
döden tycktes vara det värdiga slutet på denna tragedi. Vi skrev ju tragedin åt
honom […]. Och när han tog pennan och drev den in i sitt öga var det ju inte

Anthropologie und Ästhetik des Irrtums in Per Olov Enquists Legionärerna

231

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


han själv som gjorde detta, han fullföljde bara […] den roll vi förväntade att han
skulle spela. (S. 287)

Wir sollten es wissen, die wir ihn internierten und ihn mit Zeitungen und Ar-
gumenten versorgten, wir, die wir diese heroische oder tragische Situation her-
beiführten, deren würdiges Ende nur der Tod zu sein schien. Wir haben ja die
Tragödie für ihn geschrieben […]. Und als er den Bleistift nahm und in sein Au-
ge stieß, war er es ja nicht selbst, der dies tat, er vollendete nur […] die Rolle,
die wir ihm damit zugedacht hatten.

In einer Diskussion der Theatermetaphorik in Enquists Werk betrachtet
Thomas Thurah den baltischen Offizier, der sich selbst blendet, als einen
Nachfolger des Tragödienhelden Ödipus:

Virkeligheden er et skuespil, forenklet sagt, uigennemtrængeligheden en
tragedie. Når man som Edvard Alksnis endelig tror, man ser igennem spindet,
og perspektivet forekommer én udsigtsløst, gennemborer man sine øjne. Som
rollen opfordrer til, ligesom den græske tragediehelt Ødipus’ rolle i Sofokles’
drama. Man blinder sig i en sidste storslået gestus.20

Die Wirklichkeit ist vereinfacht gesagt ein Schauspiel, die Undurchdringbarkeit
eine Tragödie. Wenn man wie Edvard Alksnis schließlich glaubt, man durch-
schaue das Dickicht, und die Lage für aussichtlos hält, durchbohrt man seine
Augen. Wie es die Rolle erfordert, gleich der Rolle derjenigen des griechischen
Tragödienhelden Ödipus in Sophokles’ Drama. Man blendet sich in einer letz-
ten großen Geste.

Aristoteles weist in seiner Poetik dem Irrtum beziehungsweise der Verfeh-
lung – der griechische Terminus lautet ἁμαρτία (hamartia) – eine entschei-
dende Rolle in der Tragödie zu: Die Intrige einer guten Tragödie zeichnet
sich dadurch aus, dass die Hauptperson infolge einer Verfehlung vom
Glück ins Unglück gestürzt wird. In einem bestimmten Moment der Intri-
ge, griechisch ἀναγνώρισις (anagnorisis), der im besten Fall mit der Peripe-
tie zusammenfällt, wird sich die Hauptperson des Irrtums bewusst.21

Wenn Ödipus durch den Hirten, der ihm das Leben gerettet hat, über sei-
ne wahre Identität aufgeklärt wird, erkennt er die ganze Tragweite seiner
Verfehlung – dass er seinen Vater ermordet und seine Mutter geehelicht

20 Thomas Thurah, Så hvad er et menneske? Tre kapitler om P. O. Enquist, Peer Hultberg
og Jan Kjærstad, København 2002, S. 37.

21 Aristoteles, Die Poetik, hg. und übers. von Manfred Fuhrmann, Stuttgart 1999, S. 32–41
(Kap. 10–13). Fuhrmann erläutert (S. 118): ἁμαρτία geht nicht »aus einer Charakter-
schwäche hervor«, sondern »bezeichnet die falsche Einschätzung einer Situation, die
[…] auf mangelnder Einsicht beruht«. Vgl. auch Philipp Brüllmann, »hamartia/Fehler,
Verfehlung«, in: Otfried Höffe (Hg.), Aristoteles-Lexikon, Stuttgart 2005, S. 240 f.

Erik Zillén

232

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


hat – und klagt: »Iuh, iuh! Alles wäre nun klar heraus! [---] der ich – nun ist
es offenbar – entstamme, von wem ich nicht sollte, mit wem ich nicht /
sollte, ehelich vereint war, und, wen ich nicht durfte, tötete«.22

Wie steht es nun um das Tragödienmuster in Legionärerna? Auf der ers-
ten Zeitebene sind die baltischen Militärs die Protagonisten. Durch ihre
Flucht kommen sie in ein Land, das vom Krieg verschont geblieben ist.
Sie werden in Schweden zunächst mit Milde behandelt und drücken in
ihren Briefen ihre Wertschätzung für die »vänligt sinnade« (S. 50; freund-
lich gesinnten) Schweden aus. Infolge eines Regierungsbeschlusses, also
eines von Anderen begangenen möglichen misstag (Irrtums), glauben die
Balten, dass sich ihr Schicksal ins Unglück wendet – also zu ihrer Hinrich-
tung in der Sowjetunion führen wird – und reagieren aufgrund dieser
Überzeugung sofort mit einem Hungerstreik und Selbstmordversuchen.
Als sie schließlich ausgeliefert werden, bleibt das Unglück aus, zumindest
in einem aristotelischen Verständnis. Niemand wird hingerichtet und, wie
der Erzähler mitteilt, »för de flesta blev livet ändå hyggligt« (S. 390; hatten
die meisten dennoch ein ganz erträgliches Leben). Wenn man die Balten-
auslieferung im Tragödienmuster betrachtet, mündet die Schilderung in
einer Antiklimax: Die Tragödienkurve wird so verbogen, dass sie eher
einer Komödienkurve ähnelt.

Wenn Legionärerna damit insgesamt – trotz der Neigung des Erzählers
und Untersuchers, die Baltenauslieferung als tragisch zu deuten – die Gül-
tigkeit der Tragödienstruktur für den Handlungsverlauf auf der ersten
Zeitebene aufhebt, lässt der Roman paradoxerweise auf der zweiten Zeit-
ebene eine deutliche Tragödienkurve hervortreten. Hier ist der Untersu-
cher der Protagonist. Er geht sein Projekt betont optimistisch an und, wie
der Erzähler früh im Roman bemerkt, »försäkrade ständigt för sig själv att
pusslet var möjligt att lägga« (S. 57; versicherte sich ständig, dass es mög-
lich sei, das Puzzle zusammenzufügen). Doch die historische Wirklichkeit
erweist sich als viel chaotischer als in seiner Vorstellung, und er entdeckt,
dass er sich in immer vertracktere Verwicklungen und Widersprüche ver-
irrt. Eine Schlüsselpassage im Roman deutet an, dass es eigentlich der Un-
tersucher ist, der vom Glück ins Unglück stürzt. Als er die sowjetischen
Archiveinträge hinsichtlich der Frage ausgewertet hat, welche baltischen
Militärs nach der Auslieferung als Kriegsverbrecher bestraft worden sind,
beschleichen ihn Zweifel, ob es richtig sei, die Namen zu veröffentlichen.

22 Sophokles, König Ödipus, hg. und übers. von Bernd Manuwald, Berlin 2012, S. 240 (Z.
1182, 1184–1185).

Anthropologie und Ästhetik des Irrtums in Per Olov Enquists Legionärerna

233

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Dieses Dilemma, so der Erzähler, »förvandlade den bok och den undersök-
ning som en gång varit en lust till en malande plåga« (S. 361; machte das
Buch und die Untersuchung, die einmal Freude bereitet hatte, zu einer
Qual). Damit wir nun die Tragödiengleichung lösen können, muss jenes
Handlungselement, das man als die hamartía des Untersuchers, sprich als
seinen misstag (Irrtum) bezeichnen kann, identifiziert werden. Auch hier
gibt es viele Antworten und viele Versionen. Die Antwort, die der Erzäh-
ler auf den letzten Seiten gibt, besteht darin, dass der Untersucher, das
heißt er selbst in einer früheren Phase des Arbeitsprozesses, viel zu spät be-
griffen hat, dass »det rena, kristalliska mönster han drömt om, det logiska
spel han jagat« (S. 415; das reine, kristallene Muster, von dem er geträumt
hatte, das logische Spiel, dem er nachgejagt war), immer »tycktes […]
skymmas av människor och människors ansikten, och av liv« (ebd.; von
Menschen und menschlichen Gesichtern, und vom Leben, verdunkelt zu
werden schien). Dies würde bedeuten, dass das Scheitern des Untersuchers
darauf beruht, dass er auf der Suche nach der Wahrheit über die Balten-
auslieferung viel zu lange blind für den Faktor des Menschlichen gewesen
ist, ahnungslos gegenüber dem Rätsel menschlichen Handelns. Das macht
den Untersucher zum tragischen Helden in Legionärerna.

Gemäß der intellektualistischen Ethik der sokratischen Vorstellungs-
welt wird der moralische Wert einer Handlung nach jenem Ausmaß des
Wissens bemessen, das dem Beschluss, die Tat auszuführen, zugrunde
liegt.23 Ein fehlerhaftes Vorgehen, ein Irrtum, wird mit einer gestörten
Wissensfähigkeit erklärt, die den irrationellen Kräften des Menschen
einen freien Spielraum bietet.24 Diese sokratische Haltung spiegelt sich in
der klassischen Tragödie. In einem Kapitel mit der Überschrift »Menschli-
ches Handeln aus der Sicht der Griechen« schreibt Albrecht Dihle über
die Ödipusfigur:

Sokrates hatte dargelegt, wie der Mensch zur Einsicht in das eigene Wissen und
Unwissen im Felde des Handelns nur dort kommen kann, wo er eine Situation
handelnd zu bewältigen hat. Erst der Ernstfall ist der wahre Lehrmeister morali-
schen Verhaltens. In radikaler Zuspitzung gilt dasselbe für die Katastrophe des
Oedipus […]. Erst in dem Augenblick, in dem er durch eigene intellektuelle An-
strengung und eigenes Handeln alle Illusionen hinsichtlich seiner Vergangen-
heit, seines Handelns und seiner Intentionen aufgelöst hat, kommt er zur Ein-
sicht in die eigene Position. Am Ende des Dramas gewinnt er, zu einem hohen

23 Albrecht Dihle, Menschliches Handeln aus der Sicht der Griechen I, in: Ders., Die Vor-
stellung vom Willen in der Antike, Göttingen 1985, S. 31–58, hier S. 35.

24 Ebd., S. 39.

Erik Zillén

234

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Preis, jene Freiheit der Wahl, die nur die völlige Abwesenheit des Irrtums ge-
währt.25

Der Umgang mit der Kategorie misstag (Irrtum) in Legionärerna beruht auf
einer intellektualistischen Anthropologie, die eine starke Affinität zu
einem vormodernen Denken aufweist. Auf beiden Zeitebenen wird vor-
ausgesetzt, dass die Figuren in erster Linie auf Grundlage ihrer Vernunft
handeln. Dass sie wieder und wieder misstag begehen, erklärt der Roman
damit, dass Informationsmangel, Fehlschlüsse und Wunschdenken ihren
Intellekt vernebeln. Die Episode, die von dem Beschluss der baltischen
Flüchtlinge erzählt, uniformiert zu bleiben, ist ein schlagendes Beispiel
dafür, wie ein Handlungskalkül eine allgemeingültige Prämisse mit einer
partikularen Prämisse kombiniert, die auch noch – als Folge eines unkon-
trollierbaren Begehrens – zu einer allgemeingültigen Prämisse gemacht
wird: ein klassischer Fehler nach der praktischen Syllogistik.26 Als sich die
beiden Flüchtlingsboote der südschwedischen Küstenstadt Ystad näher-
ten, schlugen die Soldaten vor, alle Uniformen über Bord zu werfen und
als Zivilisten aufzutreten. Nach kurzer Überlegung befahlen die Offiziere
ohne eine nähere Begründung, dass »alla skulle behålla sina uniformer på«
(S. 27; alle ihre Uniformen anbehalten sollten). Alle gingen als Militär-
flüchtlinge an Land. Während der Zeit im Hafen erkannten die Balten
ihren misstag. Es wäre von großem Vorteil und daher auch vernünftiger
gewesen, sich als zivile Flüchtlinge registrieren zu lassen. Erst in einem
der Interviews des Untersuchers in Riga werden die Umstände des misstag
(Fehlers) aufgeklärt. Die Entscheidung der Offiziere beruhte auf den Re-
geln der Haager Konvention, die einem Militär in Kriegsgefangenschaft
das Recht auf volle Besoldung garantiert. Dieses Einkommen wollten sie
nicht verlieren. Die Offiziere ließen sich bei ihrer Entscheidung von
einem kurzsichtigen Argument leiten und schätzten das, was auf lange
Sicht am günstigsten gewesen wäre, falsch ein.

Zu Enquists intellektualistischer Anthropologie gehört, dass seine Ro-
manfiguren den misstag (Irrtum) als Möglichkeit mit in Betracht ziehen
können. Dass sie ahnen, damit rechnen oder Angst davor haben, eine Ver-
fehlung zu begehen, wird mit der Begrenztheit ihrer rationalen Bearbei-
tung von Handlungsalternativen in Verbindung gebracht. Die Schilde-
rung der Ministersitzung am 13. Juni ist in diesem Zusammenhang erhel-

25 Ebd., S. 57.
26 Vgl. z.B. Bonnie Kent, Transitory Vice. Thomas Aquinas on Incontinence, Journal of

the History of Philosophy 27, 2 (1989), S. 199–223, hier S. 200ff.

Anthropologie und Ästhetik des Irrtums in Per Olov Enquists Legionärerna

235

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


lend. Nach einer langen Auseinandersetzung mit der Situation der
baltischen Zivilflüchtlinge brachte der Außenminister noch eine Angele-
genheit vor: Das Gesuch der Sowjetunion, die internierten Militärflücht-
linge auszuliefern. In einem kurzen Vortrag von knapp fünf Minuten äu-
ßerte sich der Minister zu den als Militärflüchtlinge eingestuften Balten:
»det är väl svårt för oss att här sitta och göra distinktioner mellan dem. De
ingår ju alla i den tyska armén och bör väl alla utlämnas« (S. 90; es ist ge-
wiss schwer für uns, hier einen Unterschied zwischen ihnen zu machen.
Sie gehören ja alle zu der deutschen Armee und sollten wohl alle ausgelie-
fert werden). Die anderen Teilnehmer waren müde und wollten am liebs-
ten zum Mittagessen gehen. Einer der Informanten des Untersuchers erin-
nert sich an die Sitzung: »många av oss hade väl knappast uppfattat vad
det rörde sig om eller ens hört på ordentligt« (S. 91; viele von uns hatten
wohl kaum verstanden, um was es ging, oder überhaupt genau zugehört).
Der Roman gibt danach ein Gespräch wieder, das zwei Minister auf dem
Weg zur Kantine nach der Sitzung führten:

– Du, vad var det egentligen han sa där på slutet? Fattade du det egentligen?
– Vad då? sa Ewerlöf.
– Jo, vi skulle utlämna några balter, det fanns visst balter bland de tyska
militärerna. Sa han inte det?
Ewerlöf mumlade instämmande, men sa ingenting.
– Jo, så var det, fortsatte A. Du tror väl inte det sker ett misstag? Så vi gör ett
misstag? Så vi får blod på händerna? (S. 91, meine Hervorhebung)

–Du, was hat er da eigentlich zum Schluss gesagt? Hast du das verstanden?
– Was denn? sagte Eweröf.
–Na, dass wir irgendwelche Balten ausliefern sollen, es gab wohl Balten unter
den deutschen Militärs. Hat er nicht sowas gesagt?
Ewerlöf murmelte zustimmend, sagte aber nichts.
– Doch, so war’s, fuhr A fort. Du glaubst doch nicht, dass da ein Fehler ge-
schieht? Dass wir einen Fehler machen? Dass wir dann Blut an den Händen ha-
ben?

Die Erkenntnis, nur unzureichend informiert zu sein, keine vollständige
Kenntnis zu haben, weckt in den beiden politischen Entscheidungsträgern
Befürchtungen, dass ihr Handeln sich als misstag herausstellen wird. Sie
berühren in ihrem Gespräch den Kernpunkt des sokratischen Intellektua-
lismus, »das Wissen von der eigenen Unwissenheit«,27 das die wichtigste
epistemologische Errungenschaft des Untersuchers werden wird. Es er-

27 Albrecht Dihle, Menschliches Handeln aus der Sicht der Griechen I, S. 56.

Erik Zillén

236

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


mahnt zum einen den handelnden Menschen zur Vorsicht, da sein Nicht-
Wissen ihn misstag (Fehler) begehen lässt, und zum anderen erinnert es
daran, dass das menschliche Handeln sich unmöglich von misstag (Irrtü-
mern) freimachen kann.

Enquists Dokumentarroman brachte ihm 1969 den Literaturpreis des
Nordischen Rates ein, weil er, so die Begründung der Jury, »[utgör] ett
kvalificerat konstnärligt uttryck för en modern människas försök att förstå
sin egen och sin samtids situation genom en rikt nyanserad undersökning
av ett problematiskt kapitel i efterkrigstidens nordiska historia«28 (einen
qualifizierten künstlerischen Ausdruck für den Versuch eines modernen
Menschen [darstellt], seine eigene und die Situation seiner Gegenwart
durch die äußerst nuancierte Untersuchung eines problematischen Kapi-
tels in der nordischen Nachkriegsgeschichte zu verstehen). Doch zugleich
ist er in hohem Maße von der vormodernen Sicht auf menschliches Han-
deln geprägt. Die Worte, mit denen sich der Erzähler über die neu in
Ystad angekommenen Militärflüchtlinge äußert und die die versammelte
actio der Romanfiguren erfassen – »Efteråt trodde de att de skulle ha kun-
nat handla riktigt, om de bara vetat« (S. 28; Im Nachhinein glaubten sie,
dass sie hätten richtig handeln können, wenn sie nur gewusst hätten) –,
stimmen auffallend mit Platons Erklärung des sokratischen Paradoxon
überein, dass kein Mensch absichtlich fehlerhaft handelt: Eine »Fehlhand-
lung« entsteht »aus mangelhafter intellektueller Aktivität, und niemand
fehlt, der das Richtige wirklich kennt und weiß«.29

Abschließend sei darauf hingewiesen, dass Enquists Romankonstrukti-
on von einer weiteren vormodernen Prämisse getragen wird, für die der
Text selbst blind zu sein scheint. Peter Hansen schreibt in Romanen och
verklighetsproblemet. Studier i några svenska sextiotalsromaner (1996), dass Le-
gionärerna auf »ett felslut« (einem Fehlschluss) beruht, der andeutet, war-
um das ganze Projekt missglückt. Der Untersucher beabsichtigt, eine
moralische Frage – War es richtig, die Balten auszuliefern? – dadurch zu
beantworten, dass er eine wirklichkeitsgetreue Beschreibung eines histori-
schen Ereignisverlaufes gibt.30 Überführen wir diesen Denkfehler in eine
philosophische Terminologie, zeigt sich, dass Enquists Alter Ego ein Sollen

28 https://www.norden.org/sv/nominee/1969-olov-enquist-sverige-legionarerna (meine
Hervorhebung) (letzter Zugriff am 08.08.2019).

29 Albrecht Dihle, Menschliches Handeln aus der Sicht der Griechen I, S. 50.
30 Peter Hansen, Romanen och verklighetsproblemet. Studier i några svenska sextio-

talsromaner, Stockholm/Stehag 1996, S. 231.

Anthropologie und Ästhetik des Irrtums in Per Olov Enquists Legionärerna

237

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.norden.org/sv/nominee/1969-olov-enquist-sverige-legionarerna
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://www.norden.org/sv/nominee/1969-olov-enquist-sverige-legionarerna


mit einem Sein entscheiden will. Eine solche Verknüpfung von Ethik und
Epistemologie zeichnet die antike Philosophie aus. Im sokratischen Den-
ken gelten ἀρετή (arete) und σοφία (sophia) – Tugend und Weisheit – als
unzertrennlich.31 Eine normative Schlussfolgerung auf Tatsachen zu stüt-
zen verstößt jedoch gegen das, was die moderne Philosophie als Humes
Gesetz oder Humes Sein-Sollen-Dichotomie bezeichnet.32 In Legionärerna
spürt man zu keiner Zeit ein Bewusstsein für diesen Fehlschluss. Erst der
spätere Leser kann das Fazit ziehen, dass es sich dabei um einen weiteren
misstag (Irrtum) des Untersuchers und des Dokumentarromans handelt.

Aus dem Schwedischen von Katharina Martl und Patrick Ledderose

31 Vgl. z.B. Peter Stemmer, Tugend I. Antike, in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer (Hg.),
Historisches Wörterbuch der Philosophie 10, Basel 1998, Sp. 1532–1548, hier Sp. 1535–
1538.

32 Vgl. z.B. Udo Krauthausen, Die Moralphilosophie des David Hume und ihre Aktualität
in der Rechtsphilosophie, München 2009, S. 55ff.

Erik Zillén

238

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Antje Wischmann

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

Einstimmung: Wie frei ist Freia?

In Lyrefugl (1986, Lyravogel) von Solvej Balle (geb. 1962) wird die Überle-
bende eines Flugzeugabsturzes auf einer unbewohnten Pazifikinsel ange-
trieben.1 Ausgerüstet mit Inger Christensens Gedichtsammlung Alfabet
(1981, Alphabet)2 in ihrer Anoraktasche sowie einem Notizheft mit Stift
beginnt Freia ihr Leben von vorn. Nachdem sie ihre anfängliche Verzweif-
lung überwunden hat, richtet sie sich eine Behausung ein und lebt als ein-
same Selbstversorgerin. Bei ihrem Versuch, die Geschichte der Zivilisation
zu rekapitulieren, kann sich Freia zuerst nur auf Erinnertes und Erlerntes
stützen. Mehrere anerkannte Zugänge auf unser ›Weltwissen‹ und unsere
Erkenntnisgewinnung unterzieht sie einer kritischen Revision. Der Leier-
vogel (engl. Lyre Bird), der auf der namenlosen Insel lebt, fasziniert die
Protagonistin durch sein künstlerisches Vermögen, überraschende Klänge
erzeugen und jedwede Stimme oder akustische Zeichen imitieren zu kön-
nen.3 Seine Tanzauftritte schlagen Freia in den Bann und spenden Hoff-
nung. Eines Tages wird ein Boot mit einer Geflüchteten angetrieben: Ven-
dri (wie Vendredi) stammt aus der Lokalbevölkerung des Inselarchipels.
Aus der zunächst konfrontativen Begegnung der beiden Frauen erwächst
schrittweise eine Gemeinschaft, die in die unerklärliche Geburt einer
Tochter (Dita wie Afrodite) mündet, an deren Ermöglichung auch der Ly-
ravogel beteiligt ist. Die matriarchalische Kleinfamilie lebt einige Jahre zu-
sammen, bis Ditas Fernweh und Wissensdurst einen jähen Umbruch her-

1 Solvej Balle, Lyrefugl, København 1986. In den Fußnoten im Folgenden abgekürzt mit
LF.

2 Inger Christensen, Alfabet, København 1981. (Deutsche Ausgabe: Inger Christensen, Al-
fabet/Alphabet. Digte/Gedichte, aus dem Dänischen mit einer Nachbemerkung von
Hanns Grössel, Münster 1990).

3 Der australische Leiervogel oder Leierschwanz (Menura novaehollandiae) stellt seine
Schwanzfedern in den geschwungenen Konturlinien einer Lyra auf. Dieser visuelle Ver-
weis bei dem gleichzeitigen allumfassenden Vermögen des Vogels, die wahrgenommene
Welt in eigene Ausdrucksformen zu transformieren, hat mich dazu angeregt, den Namen
Leierschwanz in Lyravogel abzuwandeln, um explizit auf die lyrische Gattung hinzuwei-
sen, die bei Balle der Epik und Dramatik übergeordnet ist bzw. den beiden anderen Gat-
tungen literaturgenealogisch vorausgeht.

239

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


beiführen. Als die drei im Gespräch darüber spekulieren, wie Dita dereinst
die Insel verlassen könnte, trifft – wie herbeigerufen – ein Helikopter ein,
nachdem das Wort Helikopter von Freia ausgesprochen worden ist. Als
die Hubschrauberbesatzung Freia anspricht, sind Vendri und Dita ur-
plötzlich verschwunden. Angesichts der wahrscheinlich gewordenen
Rückführung in die Zivilisation, die Freia gar nicht als Rettung empfin-
det, verschafft sie sich durch den Aufenthalt in einem Versteck etwas Be-
denkzeit. Bevor der Hubschrauber erneut zurückkehrt, um sie zu holen,
ereignet sich der spektakulärste Irrtum des Romans: Die Insel verliert erst
ihre verlockende Kraft, beginnt zu pulsieren wie ein lebendiger Organis-
mus, bevor sie zu einer zerfallenden Kulisse wird. Scharen von Lyravögeln
verlassen die im Meer versinkende Insel. Freia will aufbrechen, kehrt aber
ein weiteres Mal zurück, um ihr Flugticket zu holen. Einerseits synchroni-
siert sie sich mit der offiziellen Zeitrechnung, wie die Kommunikation
mit der Crew an Bord des Hubschraubers es erfordert und wie das Datum
auf Freias aufbewahrtem Flugticket es bereits anzeigt. Andererseits geht
Freia pessimistisch davon aus, dass ihr nach der Rückkehr in die Zivilisati-
on ein zeitweiliger psychiatrischer Aufenthalt auferlegt werden wird, um
sie zu resozialisieren. Ihre freiheitliche Lebensphase auf der Insel wird nun
alternativ als psychotischer Ausnahmezustand oder als ›Traum‹ oder ›Fikti-
on‹ deutbar.

Irrtümer relativieren den ›freien Willen‹ und die Autonomie des Subjekts

Irrtum, Wissen und Wahrheit sind als komplementäre Einheiten zu den-
ken. Die eigenen Vorannahmen infrage gestellt oder aber bestätigt zu se-
hen, sind notwendige Bestandteile der Generierung von Erfahrungswis-
sen.4 In welchem Verhältnis stehen Wahrheit und Irrtum jedoch zur Fikti-
on oder zur ästhetischen Produktion, die sich als experimentell oder als
›offenes Kunstwerk‹ (Umberto Eco) zu erkennen gibt?5 Um an dieser Stel-

4 Dies betrifft sowohl die lebensweltliche Wissensgenerierung als auch das akademische
Lernen und Forschen, wie auch literarisch-ästhetische Experimente. Es gibt nicht nur
Antworten, die auf einem Irrtum basieren, sondern bereits Konzeptualisierungen von
Fragen, die von irrtümlichen Annahmen oder Fehleinschätzungen ausgehen. Vgl. Jürgen
Mittelstraß, Die Wahrheit des Irrtums. Über das schwierige Verhältnis der Geisteswissen-
schaften zur Wahrheit und über ihren eigentümlichen Umgang mit dem Irrtum, Kon-
stanz 1989, S. 10.

5 Vgl. Umberto Eco, Das offene Kunstwerk, Frankfurt a.M. 1977.

Antje Wischmann

240

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


le weiterdenken zu können, muss die Prämisse akzeptiert werden, dass
auch ästhetische Erlebnisse, ausgehend von fiktional vermittelten Sinnes-
eindrücken und den Wahrnehmungen fiktiver Figuren unser Erfahrungs-
wissen speisen können.

Ob man sich voller Überzeugung irrt oder unabsichtlich einen Fehler
macht, im Sinne eines Missgeschicks, ist eine wesentliche kategorische
Unterscheidung.6 Irrtümer finden unwillkürlich statt, können mitunter
Unbewusstes verwirklichen. Fast nie scheinen sie sich abwenden zu lassen:
Hat man einem Irrtum entgehen können, beansprucht der Begriff Irrtum
per se keine Gültigkeit. Während Fehler mehr oder weniger korrigierbar
sind, können irrtümliche Annahmen über einen längeren Zeitraum hin-
weg fortbestehen, so wie in Lyrefugl (im Folgenden LF), indem die Prot-
agonistin vermeintlich über Jahre hinweg auf einer Pazifikinsel lebt. (Am
Schluss stellt sich heraus, dass es nur knapp 10 Monate waren.) Inwiefern
historische und gegenwärtige Irrtümer revidierbar sind, überprüfen seit je-
her unterschiedliche utopische und dystopische Genres,7 häufig indem sie
alteritäre Raum- und Zeitwahrnehmungen entwerfen.

Der insulare Schaffensort ermöglicht es der Figur Freia, eine visionäre
Fantasie von zuallererst weiblicher Gemeinschaft und einer synästhetisch-
performativen Kunstschöpfung zu leben und diese Kunst als ereignishaft,
wahrnehmungsintensiviert und als positiv gefasste Ausnahmesituation zu
erleben.8 Die Begriffe ›Betrug‹, ›Sinnestäuschung‹ (»sansebedrag«)9 und
›Blendwerk‹ (»Blændværk«), aber auch ›Lüge‹ (»løgn«)10 sind explizit ge-
nannt, als der Auflösungsprozess der Insel einsetzt.11 Überraschend zer-
bröckelt auf einmal die Inselkulisse, obgleich Freia und mit ihr die implizi-
ten Lesenden zuvor von einem prämodernen Natur-Schauplatz inmitten
des Meeres ausgegangen waren. Die belebte Inselwelt verblasst, auch die

6 Vgl. Gert-Lueke Lueken, Irrtum, in: Enzyklopädie Philosophie, hg. von Hans Jörg Sand-
kühler, Bd. 2: I–P, Hamburg 2010, S. 1177–1179, hier S. 1177.

7 Es wäre dabei u.a. an die utopisch-dystopische Sonderform des kontrafaktischen Erzäh-
lens bzw. der alternativen Historiografie zu denken.

8 Vgl. Solvej Balle, Det umuliges kunst, København 2005, S. 8, S. 35, S. 72 zum
›Ausnahmezustand‹.

9 Solvej Balle, LF, S. 212. Die Übersetzungen ins Deutsche stammen von der Verfasserin.
10 Solvej Balle, LF, S. 218.
11 Damit sind zentrale Zeitgeistformeln der Postmoderne genannt: die Unzuverlässigkeit

medialer Scheinwelten, variiert in den unzuverlässigen Erzählinstanzen in vielen litera-
rischen Texten dieser Ära; das Heraufbeschwören einer ›Unübersichtlichkeit‹ und ›Un-
durchdringlichkeit‹; die Vermutung, dass metaphysische Tendenzen erstarken. ›Schwin-
del‹ hat hier sowohl mit ›Betrug‹ als auch ›Vertigo‹ zu tun.

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

241

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


suggestiven Kräfte der sublimen Felsen, des belebenden Wasserlaufs und
des schützenden Waldes gehen verloren. Freia antizipiert, wie nur mehr
eine Felskuppe wie ein verletzliches Muttermal im Pazifik zurückbleiben
wird.12 Es handelt sich also um die Abwicklung einer inneren Diegese, zu-
mal zwei der Figuren urplötzlich verschwunden sind.13 An ihren eigenen
»Bewusstseinsphänonemen« zweifelt Freia zuvor nicht, ebenso wenig er-

12 Im Ausgangstext »modermærke af blottet hud« (LF, S. 220). Unter Umständen wird
hiermit auch auf die Atomversuche angespielt, die auf den Eniwetok-Inseln
durchgeführt wurden (vgl. Christensen, Alfabet, S. 50ff.). Das Muttermahl erinnert
sofort an die Luftaufnahmen von der Insel (abrufbar unter https://de.wikipedia.org/wiki
/Eniwetok, letzter Zugriff am 10.10.2019).

13 Die interne Fokalisierung lag bis dahin bei Freia, es wurden weder zusätzliches Wissen
preisgegeben noch vorausweisende Hinweise auf einen Weltuntergang gegeben. Die
Wissensdistribution in einem narrativen Text bietet bekanntlich die Möglichkeit, Wis-
sen unterschiedlichen Erzählinstanzen oder Figuren zu überantworten. Mitunter müs-
sen die impliziten Lesenden auch auf das Wissen einer impliziten Autorinstanz (als
einer fiktiven Größe) schließen, also Ableitungen anhand schrittweise erteilter Informa-
tionen vornehmen. Entweder eine implizite Autorinstanz, eine Erzählinstanz – oder
auch eine dargestellte Figur – muss schließlich jeweils für die Figuration des Irrtums
und bei der Konfliktentfaltung ›Regie führen‹ oder als urhebende, schaffende, denken-
de, interpretierende Einheit vorgestellt werden. Die impliziten Lesenden erleben auf-
grund der internen Fokalisierung über Freia den Irrtum daher ebenfalls als »unüber-
windlich und ungewusst« sowie »nachträglich erkannt« (Harald Schöndorf, Erkenntnis-
theorie, Stuttgart 2014, S. 86). Sie irren mit. Einen dargestellten Irrtum zu
identifizieren, bedeutet dementsprechend, dass mindestens eine Figur oder eine Instanz
bestimmt wird, die sich irrt. Wird der Irrtum anhand von intertextuellen Verweisen an-
gezeigt, würde die Verantwortung voraussichtlich aufseiten der impliziten Autorinstanz
angenommen. Der Irrtum erfordert eine Beobachtung zweiter Ordnung, in der Litera-
tur auf den Prämissen des Fiktionalen, wie Inger Christensen in einem szenischen Ge-
dicht ausdrückt, mit dem sich die Demontage der Insel in LF beleuchten lässt: »Når og
hvis kulisserne brænder, / når og hvis en skikkelse klamrer sig / angst fast til disse
sætstykker, / når og hvis denne skikkelse tilmed / ufortrødent udstøder råb / f. eks. om
hjælp, / når og hvis dette sker vil man forstå: / at manden der fører projektøren / så
åbenbart ved hvad han gør, / at han åbenbart har ventet / til tiden var inde.« (Wenn und
falls die Kulissen brennen, / wenn und falls eine Gestalt sich voller Angst klammert / an
die Kulissenteile, / wenn und falls diese Gestalt sogar / unablässig Rufe ausstößt / etwa
um Hilfe, / wenn und falls dieses geschieht wird man verstehen: / dass der Mann, der
die Scheinwerfer bewegt / ganz offensichtlich weiß was er tut, / dass er offenbar genau /
auf den richtigen Zeitpunkt gewartet hat. Inger Christensen, Det, København 1969,
S. 32). Auch die Figuren können (metanarrativ) ihren fiktiven Status mitteilen (»bare
litterær«, nur literarisch. Christensen, Det, S. 180). Eine aufgeschlossene Haltung gegen-
über dem psychotischen Ausnahmezustand ist eine bedenkenswerte Komponente auch
im Hinblick auf »det umuliges kunst« (die Kunst des Unmöglichen) von Balle, da es bei
Christensen heißt: »Vanvid er evnen til at gøre det umulige« (Wahnsinn ist die Fähig-
keit, das Unmögliche zu tun. Christensen, Det, S. 190).

Antje Wischmann

242

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://de.wikipedia.org/wiki/Eniwetok
https://de.wikipedia.org/wiki/Eniwetok
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://de.wikipedia.org/wiki/Eniwetok
https://de.wikipedia.org/wiki/Eniwetok


wägt sie, dass ihre »Gesamterfahrung […] irrig sein« könnte.14 Der experi-
mentelle Subjektivierungsprozess Freias findet ein jähes Ende durch die
Einwirkung von außen und durch zivilisatorische und gesellschaftliche
Zwänge. Die Robinsonade überprüft hiermit die Möglichkeit selbstbe-
stimmten Handelns und der Erreichung von Souveränität in einer sozia-
len Laborsituation, die eine lange literaturgeschichtliche Tradition hat.
Der solipsistische Zustand bedeutet für Freia eine Gefahr, ein Leben in
Gemeinschaft und der intersubjektive Austausch erweisen sich in jeder
Hinsicht als lebensnotwendig. Auch das Interagieren und ›Zusammenle-
ben‹ mit Kunst und mit einer nicht allein akademisch ausgewiesenen Wis-
senschaft werden als existenzielle Notwendigkeit dargeboten. Neue Er-
kenntnisse und kreative Schöpfungen sind überhaupt erst zu erwarten,
wenn ein koproduktiver Austausch stattfindet. Dies geht aus der Episode
hervor, als die ungefähr 10-jährige Dita beginnt, die Aufzeichnungen und
Skizzen zu Freias Welterklärungen und zu Inger Christensens Lyrik auszu-
werten und daraufhin eigene Fragen formuliert. Vendri steuert mit ihren
mythischen Erzählungen ein alternatives Wissen bei, das Freia schließlich
in einer synkretistischen Kombination mit ihren Vorkenntnissen aner-
kennt und weiterpflegt. Dass es notwendig ist, die intergenerationale Tra-
dierung von nicht allein kanonisiertem Wissen genau zu prüfen, insbeson-
dere die Historizität des Wissens betreffend, könnte wohl kaum deutlicher
signalisiert werden als durch Ditas Verlangen nach eigenen Erfahrungen
außerhalb der Inselwelt.

So erweist sich das Autonomiemodell, das so viele emanzipatorische
›große Erzählungen‹ auszeichnet, als der wohl größte Irrtum, der bei Balle
verhandelt wird. Eine Verherrlichung des ›freien Willens‹, wie sie bei-
spielsweise in der Lyrik einer frühmodernistischen Vorbildautorin, Edith
Södergran, stattfindet, wird in Lyrefugl obsolet. Södergrans heroisches Wil-
lenspathos findet dennoch in den lyrisch-utopischen Passagen unter dem
Motto »måske et sted« (vielleicht irgendwo, an einem Ort, passim) ihren
Platz und verweist gemeinsam mit Inger Christensens Gedichtsammlun-
gen Alfabet (1981) und Det (1969) in den lyrischen Abschnitten zugleich
auf einen weiblichen Kanon der Lyrik.

Somit wird nicht nur eine feministische Robinsonade, sondern auch
ein weiblicher Inseltopos erprobt. Die utopische Bestrebung des Romans
erstreckt sich nicht allein auf die Sprache bzw. – veranlasst durch den Ly-

14 Schöndorf, Erkenntnistheorie, S. 88 und S. 91.

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

243

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ravogel – auf ästhetische Erfahrungen jenseits der Sprachlichkeit, sondern
auch auf die Schaffung eines weiblichen Ortes in der Literatur und in der
Welt, wobei unmissverständlich auf Luce Irigarays Schriften, insbesondere
Speculum (1974), rekurriert wird.15 Das Experiment mit Freia erweist sich
als irrtumsanfällig, die Figuren und die Erzählinstanz erweisen sich als
fehlbar. Zunächst scheint ein elementarer Subjektivierungsprozess einge-
leitet, der eine Entwicklung von Freias Persönlichkeit anregt und schließ-
lich in eine synkretistisch angereicherte Bildung mittels sogenannten nar-
rativen Wissens mündet: »Grænserne var opløst og når som helst kunne
hun begynde.« (Die Grenzen waren aufgelöst und jederzeit konnte sie neu
beginnen).16 Lyrefugl nimmt Anleihen beim Bildungsroman, dies auch,
wie für das Genre der Robinsonade typisch, im Zeichen einer Ermächti-
gung der jungen Autorin: Zahlreiche Lesefrüchte, literarischer, philoso-
phischer und theoretischer Art, bilden phasenweise ein dichtes Geflecht
aus sowohl zitierten als auch transformierten oder umfunktionalisierten
Aneignungen. In der Rückschau zeigt sich, dass Figur und Insel sich wech-
selseitig konstituiert haben.17 Während sich die Lesenden zu Beginn der
Lektüre in eine Aphrodite- oder Aurora-Gestalt am Meeressaum hinein-
versetzen, die sich in einer langen Metamorphose über die Schwelle des
Vegetierens und Träumens zum Bewusstsein kämpft, während die Ge-
strandete mit dem Leben ringt, müssen sie feststellen, dass die dargestellte
Welt am Romanende eigentlich annulliert worden ist. So bleibt es den Le-
senden überlassen, eine Einschätzung vorzunehmen, wie viel von der In-
selutopie gerettet werden könnte, denn die letzte Zeile des Romans lautet
»Så længe der er iltmasker, så længe …« (Solange es Sauerstoffmasken
gibt, so lange …).18 Eine gewisse Bedrohung oder eine Gefährdung des
Subjekts hält demnach weiterhin an.

15 Vgl. Balle, LF, S. 80 und Luce Irigaray, Speculum of the other Woman [Speculum de
l’autre femme], Ithaca/New York 1985. In LF wird der Subjektivierungsprozess als Er-
zeugung und Inkorporierung eines Ortes durchgespielt, sowie es auch in Irigarays etwas
schwebenden Formulierungen angezeigt ist: »Was die Frau angeht, so ist sie der Ort.«
[…] »Sie bewegt sich als Ort im Ort. Ihr Problem besteht darin, selbst Begrenzungen
entwerfen zu müssen, um sich in ihnen situieren und den anderen in ihnen aufnehmen
zu können.« Luce Irigaray, Der Ort, der Zwischenraum (1984), in: Jörg Dünne/Stephan
Günzel (Hg.), Raumtheorien, Frankfurt a.M. 2006, S. 244–260, hier S. 244 f.

16 Balle, LF, S. 220.
17 Vgl. Balle, LF, S. 220.
18 Balle, LF, S. 228.

Antje Wischmann

244

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


In der Fiktion verirrt?

Im Duktus der letzten Romanzeile, mit Aufzählungen und Wiederholun-
gen, manifestiert sich einer der vielen Bezüge auf Inger Christensens Alfa-
bet. Das Thema der Wieder- und Neuerschaffung einer Welt, die inzwi-
schen in Zerstörung begriffen ist, rekurriert auf Christensens genannte
Gedichtbände, wobei Alfabet als ›Überlebenslektüre‹ mitgeführt wird. Der
Anorak wird so häufig zu Beginn des Romans genannt, dass wir ihn so-
gleich auf die erste Strophe zum Buchstaben A und die berühmten »abri-
kostræer« (Aprikosenbäume) in Alfabet beziehen. In Übereinstimmung
mit Det wird der Schaffensprozess anhand erinnerten Wissens von Freia
reflektiert19 und erst in einer metanarrativen, dann metafiktionalen Bre-
chung dargeboten. Wie leitmotivisch in der Formel »måske et sted« (viel-
leicht an einem Ort, irgendwo),20 variiert in »måske en tid« (vielleicht ir-
gendwann), zum Ausdruck kommt, wird die Fiktion von Lyrefugl als ein
Ausgangsort alternativer Wissensgenerierung erkundet. Dabei geht es im-
mer auch um die zunehmende Aussichtslosigkeit utopischen Strebens,
den Sinn des Suchens an sich und die Überprüfung eines utopischen
Sprachkonzepts.

Die 24-jährige Debütantin Balle nimmt zur zeitgenössischen Postmo-
derne-Debatte und zu feministischen Positionen Stellung, wie etwa zur
Psychoanalyse und zur in der akademischen Welt Dänemarks damals pro-
minenten Semiotik.21 Das utopisch-dystopische Experiment von Lyrefugl
nimmt meiner Einschätzung nach auf eine herabwürdigende Äußerung
Lyotards Bezug, welche die neuen Konditionen von Subjektivierungspro-
zessen angesichts der postmodernen Mediengesellschaft wie folgt proble-
matisiert:

Das Selbst ist wenig, aber es ist nicht isoliert, es ist in einem Gefüge von Relatio-
nen gefangen, das noch nie so komplex und beweglich war. Jung oder alt, Mann
oder Frau, reich oder arm, es ist immer auf ›Knoten‹ des Kommunikationskreis-

19 In Det ist am sechsten Tag der Schöpfung bereits eine ›Papierflut‹ entstanden, nachdem
die Fiktionalisierung von Aufzeichnungen an den ersten Schöpfungstagen stattgefun-
den hat (vgl. Christensen, Det, S. 165). In LF ist von papierenen Kulissenversatzstücken,
die vom Wind verteilt werden, die Rede (vgl. LF, S. 93).

20 Siehe die Utopos-Gedichte in LF, Kap. 2, 5, 8, 11, 14 sowie als Ausgangspunkt einer
Streitszene mit einem Du in Kap. 29.

21 Balle wurde eventuell als ›Illustratorin‹ oder ›Vermittlerin‹ theoretischer Ansätze von
z.B. Lyotard und Irigaray betrachtet, weshalb LF kaum erforscht ist und möglicherweise
auch als wenig eigenständig oder gar als Theorie-Pastiche aufgefasst worden sein mag.

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

245

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


laufes gesetzt, seien sie auch noch so unbedeutend. Es wäre besser zu sagen: auf
Posten gesetzt, die von Nachrichten verschiedener Natur passiert werden. Und
sogar das benachteiligte Selbst ist niemals machtlos gegenüber diesen Nachrich-
ten, die es durchqueren, indem sie ihm die Stelle entweder des Senders oder des
Empfängers oder des Referenten zuordnen. [….] Man versteht jetzt, in welcher
Perspektive wir zuvor als allgemeine Methode der Annäherung jene der Sprach-
spiele vorgeschlagen haben. Wir behaupten nicht, dass der gesamte soziale Zu-
sammenhang dieser Ordnung zugehört – das bleibt hier eine offene Frage; es ist
aber nicht notwendig, zu einer Robinsonade Zuflucht zu nehmen, um annehm-
bar zu machen, dass die Sprachspiele gewissermaßen das Minimum an Bezie-
hungen darstellen, das für das Bestehen einer Gesellschaft erforderlich ist.22

Der Roman nimmt jedoch – vielleicht sogar trotzig und mit widerstreiten-
der Geste – Zuflucht in einer Robinsonade23 und gestaltet eine minimale
Figurenkonstellation, allerdings versehen mit einer speziellen ästhetischen
Sensibilität und unter Berufung gerade auf ›weibliche Lebenserfahrun-
gen‹, die in den Postmoderne-Theorien meist ausgeblendet sind bzw. im
feministischen Diskurs getrennt von den damaligen Höhenkamm-Debat-
ten verhandelt werden. Die Stichwörter ›Ende der großen Erzählungen/
Geschichte/Utopien‹ haben die Autorin möglicherweise sogar direkt her-
ausgefordert, wie das jugendlich anarchistische Motto des ersten Teils von
Mikhail Bakunin nahelegt: »Det har altid været ved at stræbe efter det u-
mulige, at mennesker har realiseret og erkendt det mulige, og de som
›forstandigt‹ indskrænkede sig til det, som syntes muligt, kom aldrig ét
skridt videre.« (Schon immer hat sich das Streben nach dem Unmöglichen
als ein Weg erwiesen, um das Mögliche erkennen und verwirklichen zu
können; während diejenigen, die sich ›vernünftig‹ auf das beschränkt ha-
ben, was möglich schien, niemals auch nur einen Schritt weitergekom-
men sind.)24

Trotz dieser Erwiderung und trotz des Anspruchs, einen epistemischen
Irrtum zu widerlegen, bleiben Lyotards Ansätze für Balle eine wichtige In-
spirationsquelle, was ihre philosophisch-ästhetische Auseinandersetzung

22 Jean-François Lyotard: Das postmoderne Wissen. Ein Bericht [Auftragsarbeit für den
Universitätsrat der Regierung von Québec über die Zukunft des Wissens in hochentwi-
ckelten Gesellschaften, 1979], Übersetzt von Otto Pfersmann, hg. von Peter Engelmann,
Wien 2015, S. 54 f.

23 Zur spöttischen Distanzierung von der klassischen Robinsonade und von Defoes Robin-
son Crusoe siehe LF, S. 71 und S. 137 f.

24 Motto von LF, Kap. 1, ohne Paginierung. Das Zitat des Anarchisten Bakunin, dessen
Übersetzung im Laufe der Tradierung unterschiedlichen Kontexten und Botschaften an-
gepasst wurde, geht voraussichtlich auf die Schrift Gott und Staat (1871) zurück.

Antje Wischmann

246

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


mit dem Sublimen, nicht zuletzt mit dem Nicht-Repräsentierbaren und
dem Nicht-Darstellbaren sowie ›der Kunst des Unmöglichen‹ betrifft. In
der Essaysammlung Det umuliges kunst (Die Kunst des Unmöglichen,
2005) greift sie auf das Genre der Robinsonade zurück, um den Terminus
›Ataraxia‹ zu erklären:

Antikkens epikuræere mente for eksempel, at vi hverken kan opnå et liv efter
døden eller en fuldstændig indsigt i verden omkring os, men er lige så prisgivet
omstændighederne som en sømand, der kastes i land på en fremmed strand.
Ifølge epikuræerne må vi stræbe efter at opnå frihed fra smerte og fra tumult i
sjælen, for eksempel ved at leve nøjsomt og forsøge at erkende verden omkring
os så godt vi nu kan gennem sanserne og ad denne vej opnå en tilstand af
sjælefred, Ataraxia.25

Die antiken Epikureer meinten beispielsweise, dass wir weder ein Leben nach
dem Tod noch eine vollständige Einsicht in die Welt um uns erreichen können,
sondern den Umständen genauso preisgegeben sind wie ein Seemann, der an
einem fremden Strand angetrieben wird. Den Epikureern zufolge sollten wir
eine Freiheit von Schmerzen und Tumult in unserer Seele anstreben, indem wir
zum Beispiel genügsam leben und uns bemühen, die Welt um uns so genau wie
möglich mit Hilfe der sinnlichen Erfahrung zu erkennen, um auf diese Weise
einen Zustand des Seelenfriedens zu erreichen, Ataraxia.

Die ›Umstände‹, denen Menschen während ihrer Subjektivierung ausge-
setzt sind, schrittweise in der Fiktion zu erforschen und dabei den Fokus
auf den Menschen, in diesem Fall auf eine ›Seefrau‹ in ihren Interdepen-
denzbeziehungen zur Natur-Kultur, wie sie der Lyravogel verkörpert, aus-
zuloten, ist das wichtigste Anliegen der Robinsonade LF. Die zitierte Pas-
sage aus Balles Det umuliges kunst betrachte ich als Beleg dafür, dass die
verschränkte körperlich-sinnliche und mental-kognitive Erfahrungsgewin-
nung ein durchgehendes Thema im Werk dieser Autorin bildet, wie sich
mit ihrem bekanntesten Text Ifølge loven (1993), der sieben Jahre nach
dem Debüt erscheint, nachdrücklich bestätigt.26 Erkenntnis, Körperlich-
keit und Materialität, Wissen und Irrtum sind auf das Engste mit der in
fast allen Werken Balles thematisierten ästhetisch-philosophischen und
zudem oft selbstreflexiv vollzogenen Suchbewegung verknüpft. Die Ge-
stalt des Lyravogels belebt ganzheitliche romantische Kunstkonzepte wie-
der, alle Gattungen sind miteinander verschmolzen, da es Dramenszenen
mit einem als Patri* bezeichneten Ex-Partner gibt, Gedichte utopischen

25 Balle, Det umuliges kunst, 2005, S. 203.
26 Siehe Hanna Eglinger, Spieler oder Schachfigur? Schach als epistemologisches Modell

bei Solvej Balle, in: European Journal of Scandinavian Studies, 49, 1 (2017), S. 51–66.

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

247

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Inhalts in Anlehnung an Edith Södergrans Dikter (1916) und September-
lyran (1918) und vor allem realistische, fantastische sowie prosalyrische
Passagen im Haupttext. Brüche bei einer solchen Genre-Amalgamierung
sind inbegriffen, sodass sich Pastiche und Experiment, produktive Verein-
nahmung und Innovation im inter- und intratextuellen Flechtwerk nicht
mehr distinkt voneinander unterscheiden lassen. Mit dem echoartigen
Wiederholen und Persiflieren ist zugleich eine Fähigkeit des Lyravogels
genannt, der als clownesker Stimmenimitator charakterisiert wird. Weiter-
hin kommen die postmodernistischen Schlüsselbegriffe Simulacrum und
Mimikry zur Entfaltung. Anschließend an Lyotards Diagnosen geht Balle
der Frage nach, auf welche Weise Kunstproduktion in der Medien- und
Informationsgesellschaft möglich ist bzw. wie diese unter unerforschten
oder bisher ausgeblendeten Voraussetzungen beschaffen sein könnte.

Obgleich sich die Insel in LF außerhalb der Reichweite von Internet,
Funk oder Verkehrstechnologie befindet, agiert der agile und über-
schwängliche Lautenvogel wie ein Medium. Mit seinen bunten, flackern-
den, unterhaltsamen und geräuschvollen Shows, die zugleich Selbstrefle-
xionen anregen und ein Vertrauen in die Zukunft eingeben, widerspricht
der Lyravogel vehement einer medienskeptischen Beschränkung. Medien-
historisch ist Lyotards Umschreibung eines »Vorgefühl[s], daß sich in un-
serer Sinnlichkeit etwas ändert«,27 bis heute relevant, denn die (Wie-
der-)Entdeckung von Performativität und Materialität in der Forschung
hält seit Jahrzehnten an. Der Lyravogel geriert sich als ein konvergentes
Supermedium, das – stets präsentisch an den wahrnehmungsintensiven
Moment gebunden – intermediale Kunst hervorbringt, die sinnlich und
konkret wahrnehmbar ist und zugleich ein (Sprache überschreitendes)
Kommunikationsangebot macht. Der Vogel ist zu einer – in Lyotards Sin-
ne vorbildlichen – pluralistischen Produktion fähig, die akustische, visuel-
le und synästhetische Reize zusammenbringt, keinen eindeutigen oder
kausalen Zweck erfüllt und keine andere intentionale Äußerung als ein
›Prahlen‹ und eine Zurschaustellung der künstlerischen Kapazität hervor-
bringt. Der Lautenvogel vertritt eine welthaltige und an Affekten reiche
Kunst, die sich selbst genügt, aber keineswegs autonom ist. Indem LF Pro-
sa, Lyrik und Dramatik alternierend und in Verschränkung verwendet,
wird eine gattungsüberschreitende und wohl auch diskursübergreifende
Programmatik nahegelegt, die der pluralistischen und popularisierenden

27 Jean-François Lyotard, Postmoderne für Kinder. Briefe aus den Jahren 1982–1985, hg.
von Peter Engelmann, Wien 1987, S. 10.

Antje Wischmann

248

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Maxime des Lyravogels folgt.28 Seine Kunstproduktion regt das utopische
Denken an (»Splitter eines Traums«, siehe das folgende Zitat) und spricht
Wahrnehmen und Spüren (»sansninger«)29 an, um diese als potenzielle
›Wissenszugänge‹ offenzulegen. Der Vogel baut sich vor dem Auftritt so-
gar ein kleines Podest, bevor er sein Publikum durch seine Darbietungen
einmal mehr völlig verblüfft:

Lyrefuglen hoppede op på en forhøjning, den havde lavet ved at skrabe jord
sammen, den skrabede lidt i jorden, lod sin stemme løfte sig og bruse ud over
lysningen. Den spredte sine halefjer, der stod ud i luften som en sitrende vifte,
og med sit raslende brus af fjer svajende i alle sine positurer, begyndte den at
imitere skovens lyde, og Freia sad og nikkede genkendende, når den
efterlignede latterfuglens og solsortens stemmer, der engang havde været
foruroligende lyde, men nu var trygge og velkendte stemmer, ingen kunne tage
fra hende.
Fuglen var et sprudlende cirkus i sig selv. Den var klovn og linedanser, den var
jonglør og musiker. Den var det hele. Den var alt det den kunne i forvejen og alt
det hun havde lært den, da hun havde haft den i fangenskab. [...]
Lyrefuglen udførte sin dans. Hoppede fremad, tilbage og til siden, mens
kroppen gled rytmisk fra side til side, dryppede sit clonk clonk ud over jorden og
sprang fra den ene fod til den anden.
Hver gang endte den til sidst med at være en lyrefugl, med hele sin graciøst
udbredte fjerpragt, og bruset af bølgende fjer, der rev hende med og skyllede
hende ud af den fastlåste kamp et øjeblik.
Og hver gang hun forlod lysningen, sad der en lille ukuelig stump drøm tilbage
i huden.30

Der Lyravogel hüpfte auf eine Erhöhung, die er zuvor aus zusammengescharrter
Erde errichtet hatte, er scharrte noch ein wenig, erhob seine Stimme und ließ sie

28 Zur Zweckfreiheit und Eigengesetzlichkeit von Kunst siehe Balle, Det umuliges kunst,
S. 106. Zur Ereigniskunst siehe Lyotard, Postmoderne für Kinder, S. 30; im Gegenzug
Balle, Det umuliges kunst, S. 8, S. 35, S. 72; zum Ausnahmezustand und zum Unsagba-
ren und Sublimen vgl. mit Lyotard, Postmoderne für Kinder, S. 31.

29 Für das Wahrnehmungsthema ist die zoologische empirische Größe des Lyravogels auf
dem australischen Subkontinent durchaus relevant, er ist eben nicht allein allegorisch
zu verstehen. Damit nimmt Balle in Absetzung von Alfabet eine Verdeutlichung vor
und wählt eine Bezugnahme auf die globale Ebene, im Unterschied zu Christensens eu-
ropäischem Fischreiher. Das Vogelmotiv muss auch auf den Helikopter bezogen wer-
den, der zoomorphisierend als ›großer Vogel mit einem Kopf voller Flügel‹ bezeichnet
wird (vgl. LF, S. 12). Interessanterweise wird mit dieser pädagogischen Erklärung für
Dita eine Einheit des ›narrativen Wissens‹ bemüht, die die Zivilisationskritik von LF
charakterisiert. In Alfabet werden unerwartete globale Auswirkungen und der gemeinsa-
me Zusammenhang der Weltmeere thematisiert (vgl. Christensen, Alfabet, S. 52,
S. 118ff.).

30 Balle, LF, S. 148 f.

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

249

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


brausend über die Lichtung hinweg ertönen. Er breitete seine Schwanzfedern
aus, die wie ein zitternder Fächer in der Luft standen, und während er alle seine
Posen einnahm und die sich prasselnd bauschenden Federn herumschwenkte,
imitierte er die Geräusche des Waldes, und Freia saß da und erkannte die Geräu-
sche wieder und nickte, wenn er die Stimme des Lachvogels und der Amsel
nachahmte, die vorher beunruhigende Klänge gewesen, ihr aber nun zu wohl-
bekannten, vertrauten Stimmen geworden waren, die ihr keiner mehr nehmen
konnte.
Der Vogel war sein eigener übersprudelnder Zirkus. Er war Clown und Seiltän-
zer, er war Jongleur und Musiker. Er war einfach alles. Er war all das, was er
schon im Voraus gekonnt hatte und all das, was sie ihm beigebracht hatte, als
sie ihn als Haustier gehalten hatte. […]
Der Lyravogel führte seinen Tanz auf. Hüpfte vor, zurück und zur Seite, wäh-
rend sein Körper rhythmisch von einer Seite zur anderen schwenkte, ließ sein
clonk clonk über den Boden regnen und sprang von einem Fuß auf den anderen.
Jedes Mal schloss er mit der Darbietung ab, ein Lyravogel zu sein, mit seiner
ganzen grazilen Federpracht, und das brausende Geräusch der sich wogenden
Federn riss sie dann mit und spülte sie für einen Moment aus dem festgefahre-
nen Kampf frei.
Jedes Mal, wenn sie die Lichtung wieder verließ, blieb ein kleiner hartnäckiger
Splitter eines Traums in ihrer Haut zurück.

Als Freia und Vendri gemeinsam eine Aufführung des Lyravogels genie-
ßen, wird die Stiftung einer Erlebnisgemeinschaft betont. Kunst bekräftigt
und erweitert das Soziale, auch ohne konventionelle Kommunikations-
codes zu bemühen und jenseits des Diskursiv-Verbalen.31

Mit der künstlerischen Vision von LF, die (auch unter Zuhilfenahme
der romantischen Ironie) an die Hervorbringung eines Allkunstwerks er-
innert, wird die anthropozentrische Perspektive ansatzweise überschritten.
Das Thema von der Schöpfung, in die fortwährend bereits Auflösung und
Zerstörung eingeschrieben sind (siehe Alfabet), und die modernisierungs-
skeptische Attitüde schließen an die beiden genannten Werke Christen-
sens an, aktualisieren diese jedoch mit Blick auf die damaligen Postmoder-
ne-Debatten. Wie kann eine Selbstvergewisserung über das Schreiben in
der Postmoderne geleistet werden, womöglich sogar in Weiterführung der
modernistischen Sprachutopien? Das Sprachkonzept der schriftthemati-
schen Dichtung Christensens wird modifiziert und durch die konstrukti-
vistische Grundannahme zugespitzt, dass ›Welt‹ durch sprachliche Äuße-
rungen (mit)erzeugt wird. Die Vorgängigkeit des Gegebenen bei Christen-
sen scheint damit in Zweifel gezogen. »Ich schreibe, also bin ich«, heißt es

31 Vgl. Balle, LF, S. 178 f.

Antje Wischmann

250

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


im Haupttext, bevor sich Freia vermerkt, dass es »TID« (die Zeit), das
»Wort« und den »Gott« gebe.32 Welt- und Textwahrnehmungen sind von
nun an auf intrikate Weise ineinander verschränkt.

Hun undrede sig over, at nogen kunne være så sikker på at tingene fandtes. [...]
At nogen kunne snige sig ubemærket uden om tvivlen på eksistensen og med
overbevisning påstå, at abrikostræerne, bregnerne og cikaderne fandtes.
De små sorte mønstre af ord satte svage vibrationer i gang i hende. [...]
Alfabetet findes. Hun sagde det højt og tydeligt, og ordene steg ud af hende og
blev hængende i luften et øjeblik, længe nok til, at hun kunne høre alfabetet
være til.
Måske, hvis hun skrev det ned, ville det blive ved med at være der.
Hun tog en af kuglepennene. Bagest i bogen var der to blanke sider.
Kuglepennen virkede, og hendes hånd førte den hen over papiret, hvor store
klodsede og næsten ulæselige bogstaver krøb ud under den.
ALFABETET FINDES.
JEG FINDES, skrev hun nedenunder.
Hun havde troet, det var lige omvendt. At man skulle være sikker, før man
turde skrive det. Men sådan var det ikke. Når man sagde det højt eller skrev det,
blev man overbevist om, at det passede.33

Sie wunderte sich, dass sich jemand so sicher sein konnte, dass es die Dinge
wirklich gab. […] Dass jemand unbemerkt um den Zweifel an der Existenz her-
umschleichen und mit Überzeugung behaupten konnte, dass es Aprikosenbäu-
me, Farne und Zikaden gab.
Die kleinen schwarzen Muster aus Wörtern lösten leichte Vibrationen in ihr
aus. […]
Das Alphabet gibt es. Sie sagte es laut und deutlich, die Worte stiegen aus ihr
empor und blieben einen Moment lang in der Luft hängen, jedenfalls lang ge-
nug, um das Alphabet hören zu können.
Wenn sie es aufschrieb, vielleicht würde das Alphabet dann fortbestehen.
Sie nahm einen der Kugelschreiber. Ganz hinten im Buch waren zwei leere Sei-
ten. Der Kugelschreiber funktionierte, und ihre Hand führte ihn über das Pa-
pier hinweg, wo große, ungeschickt wirkende und fast unlesbare Buchsta-
ben unter ihr hervorkrochen.
ES GIBT DAS ALPHABET.
ES GIBT MICH, schrieb sie darunter.
Sie hatte geglaubt, dass es genau umgekehrt war. Dass man sicher sein musste,
bevor man es hinzuschreiben wagte. Aber so war es nicht. Wenn man es laut
sagte oder aufschrieb, konnte man sich überzeugen, dass es stimmte.

Die außertextliche Welt ist nicht vorgängig, d.h. sie kann nicht als ›Vorla-
ge‹ für literarische Darstellungen fungieren. Aber die Schreibszene in

32 Vgl. Balle, LF, S. 149.
33 Balle, LF, S. 60 f.

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

251

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ihrer materiellen Schriftlichkeit betrachtet Freia als vorgängig. Die Szene
stellt die lautliche Realisierung, die Konzepte von Sprachmagie und Witt-
gensteins ›Sprachkonstruktivismus‹ auf den Prüfstand. Als sich dann eines
Tages der Helikopter materialisiert hat, dient einmal mehr Alfabet als
Sprungbrett: »HELIKOPTERNE FINDES … Hun så ud mod horisonten.
Den var gabende blå. Og tom.« (HUBSCHRAUBER GIBT ES …. Sie
blickte in Richtung Horizont. Der war gähnend blau. Und leer.)34 Erst als
Vendri einen Helikopter beschreibt, materialisiert sich das benannte Ob-
jekt und tritt in die dargestellte Welt der äußeren Diegese ein, die Freia
aber zu diesem Zeitpunkt schon nicht mehr mit den Figuren Vendri und
Dita teilt. Das Subjekt konstituiert sich nicht allein unter Berufung auf
Schriftlichkeit und Sinnzentrierung, die Subjektivierung erfolgt in Hand-
lungen und in performativen Ereignissen. Die Ästhetik des Lyravogels ist
wegweisend.

Alfabet bietet ein Substrat für Balles Roman, in mehrfacher Hinsicht:
Die kompositorische Strukturierung von Lyrefugl rekurriert auf die Buch-
stabenfolge in den expandierenden Gedichtstrophen Christensens. Der
Buchstabe A ist maßgeblich für den ersten Teil (LF, S. 4–113), sowohl
durch den erwähnten Anorak als auch die pazifische Mango, die unter
dem Zeichen der Globalisierung wohl Christensens Aprikose ersetzt hat.

Im zweiten Romanteil (LF, S. 115–186) treten die Farne (›bregnerne‹)
und die Zikaden (›cikaderne‹) markant in der Insel-Szenografie hervor.
Die Buchstaben D, E und F, bei Christensen bezogen auf ›duerne‹, ›engel‹,
›fiskehejren‹ (Tauben, Engel, Fischreiher), werden in LF in den Namen Di-
ta und in der Engelsfigur umgesetzt,35 die Freia als ihre Signatur auf dem
Boden der Insel hinterlässt. Der Fischreiher, der bei Christensen ausdrück-
lich auf »den såkaldte Gamle Verden« (die sogenannte Alte Welt)36 bezo-
gen und dessen Federkleid eingehend beschrieben wird, ist der wichtigste
Protagonist des Buchstaben F in Alfabet.37 Könnte es sich bei dem Fisch-

34 Balle, LF, S. 62, vgl. mit S. 204.
35 Zur Engelsfigur bei Irigaray siehe Carolyn M. Tilghman, The Flesh Made Word: Luce

Irigaray’s Rendering of the Sensible Transcendental, in: Janus Head, Jg. 11, Nr. 1 (2009),
S. 39–54, hier S. 41, S. 47 und S. 51. Erwartungsgemäß gibt es auch eine Reminiszenz
auf den Engel der Geschichte (Walter Benjamin).

36 Inger Christensen, Alfabet/Alphabet. Digte/Gedichte. Aus dem Dänischen mit einer
Nachbemerkung von Hanns Grössel, Münster 1990, S. 18.

37 Der Name Friday bei Defoe oder Freitag in der deutschen Übersetzung des Robinson
Crusoe – im Gleichklang zu Freias Namen – verlockt zu weiteren Spekulationen über
den Buchstaben F.

Antje Wischmann

252

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


reiher um die modernistische Vorstufe des grellen, bunten und lauten
postmodernistischen Lyravogels handeln, der bezeichnenderweise nicht
an das alte Europa gebunden ist? Der Lyravogel stellt die globalen Interde-
pendenzen und damit einen neuen Typus von möglichen Fehlschlüssen
und potenziellen Irrtümern heraus. Dass er eine populäre Kunst prakti-
ziert, für deren Rezeption keine bestimmten Voraussetzungen erforderlich
sind, löst ihn ebenfalls aus den alten europäischen Bezugsrahmen heraus.
Trotz dieser Zugänglichkeit scheinen seine Darbietungen ästhetisch und
ethisch bereichernd, können sie doch ein hoffnungsvolles utopisches Den-
ken und Suchen anregen.

Ist vor diesem Hintergrund nicht mit der Rückkehr in die Zivilisation
ein Scheitern Freias zu verzeichnen? Das Romanende mit dem Ausblick
auf eine städtische Szenografie aus dem Helikopterfenster bleibt offen. Ein
Widerhall der modernistischen Themen Naturbedrohung und Umwelt-
zerstörung ist zu erkennen. Notwendige Anpassungen sowohl an techno-
logisch-mediale als auch urbane Lebenswelten sind noch vorzunehmen,
eine schmerzhafte Lücke tut sich auf, so als habe eine Synchronisierung
und Wiedereinbettung der exemplarischen weiblichen Figur in die Welt
noch gar nicht stattgefunden. Einigermaßen überraschend verfügt ein Ar-
tefakt aus Plastik über lebensrettende Kapazität.

Og lige derude, nærmere og nærmere, land, et sted, en by måske, badet i en tæt
og gulliggrå sky, en by, et sted.
Der, måske veje og steder bag gullige skyer, noget der ånder heftigt men
vedvarende som en iltmaske, noget der ....
Iltmasker ....
Så længe der er iltmasker, så længe .....38

Und da draußen, näherkommend, Land, ein Ort im Irgendwo, eine Stadt viel-
leicht, in eine dichte und gelblich graue Wolke getaucht, eine Stadt, ein Ort im
Irgendwo.
Dort, vielleicht Straßen und Plätze hinter den gelblichen Wolken, etwas das hef-
tig, aber beharrlich weiteratmet wie eine Sauerstoffmaske, etwas das …
Sauerstoffmasken ….
So lange es Sauerstoffmasken gibt, so lange ….

Der fragmentarische Schluss mit seinem prosalyrischen Gedankenstrom39

bleibt mehrdeutig, da Sauerstoffmasken in den riskantesten Phasen des

38 Balle, LF, S. 228.
39 An einigen Stellen wird von der internen Fokalisierung in die Ich-Perspektive gewech-

selt, besonders in den lyrischen und den szenischen Abschnitten.

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

253

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Flugverkehrs und in Krankenhäusern zum Einsatz kommen. Freias Kata-
strophenerfahrung des Flugzeugabsturzes lebt wieder auf, hier flankiert
von der Weltzerstörung in Christensens Darstellungen. Obwohl die Mas-
ke angstbesetzt ist, fällt das leitmotivische ›utopische Vielleicht‹ im Gedan-
kenstrom der Erzählinstanz auf, und die klangliche Übereinstimmung bei
einer gleichzeitigen Verlagerung der Betonung von »maske« und »måske«
ist frappierend.

Womöglich wird die untergegangene Insel künstlich beatmet und
bleibt zukünftig erhalten? LF bietet einen existenziellen Erprobungsraum,
in dem grundsätzliche Bedingungen außer Kraft gesetzt sind, und in dem
wir daher die umgebende Welt auf eine Weise erleben können, wie sie
nicht ist und auch nie sein wird40 – an den Vielleicht-Orten und in zeitli-
chen Dimensionen des Spekulativen und (Un-)Möglichen.

In Relation zu dem, was ein suchendes und lernendes Subjekt zu be-
greifen oder zu erkennen meint, kann sich das wahrnehmende Subjekt
stets nur im Nachhinein positionieren. So lässt sich ein Irrtum ebenfalls
nur retrospektiv als solcher erkennen. Nach der ›Anerkennung des Irr-
tums‹ ist erstens zu schlussfolgern, wie die Welt nach Ausräumung oder
Korrektur des Irrtums aussieht und wie das Weiterdenken sich nun gestal-
ten muss, und zweitens ist retrospektiv die Genese des Irrtums zu begrün-
den, wie nämlich der Irrtum (inzwischen auf der Zeitstufe der Vergangen-
heit) zustande gekommen war.

Kommt durch Irrtümer neues Wissen in die Welt?

Vergangenheit Gegenwart Zukunft
Unterklasse Mittelklasse Oberklasse
Ästhetisches Stadium Ethisches Stadium Religiöses Stadium
Es Ego Superego
Erster Grad der Sprache Zweiter Grad der Sprache Dritter Grad der Sprache
Sohn Vater Heiliger Geist
Kindheit Erwachsensein Alter
Madonna Hure Mutter Erde
Jüngling Mann von Welt Der Weise

»Vorstudien zur Symbiotik«, LF, S. 80Abb. 1:

40 Vgl. Balle, Det umuliges kunst, S. 7 f.

Antje Wischmann

254

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Freias tabellarische Aufstellung dreischrittiger Kategorien ist Teil von Frei-
as »Vorstudien zur Symbiotik«.41 Einerseits scheinen Dichotomien in aller
Deutlichkeit unterlaufen zu werden,42 andererseits gehen auch reaktionä-
re Schemata und Trugschlüsse in die Tabelle mit ein, die sich vermutlich
auf Luce Irigarays Speculum (1974) bezieht, in dem sowohl die großen Na-
men (Platon, Aristoteles, Freud) als auch deren große Erzählungen kri-
tisch bis satirisch entlarvt erscheinen. Freias Übersicht hat ebenfalls die
Aufdeckung bisheriger Irrtümer und irriger Anschauungen zum Ziel:
Dies macht die eklektizistische Bündelung deutlich, Abstrakta wie Kon-
kreta, philosophische,43 ideologische,44 religiöse45 oder psychologische46

Begriffe werden überblendet. Die polemische Konfrontation mit den kul-
turgeschichtlichen Fundstücken erreicht ihren Höhepunkt mit den analo-
gen Positionen von Madonna und Jüngling (1), Hure und Mann von Welt
(2), Mutter Erde und dem Weisen (3). Die bedeutungsstiftende Macht von
Dichotomien, aber auch von Korrelationen wird aufgedeckt.

Mit den Gattungskombinationen und den nicht-chronologisch präsen-
tierten Zeitstufen in den drei Romanabschnitten scheint den strikten Sys-
tematiken, distinkten Grenzen oder fixen Kategorien ebenso der Kampf
angesagt. Die dramatischen Szenen, insbesondere die Streitereien mit der
Figur Patri*,47 deren Name sie abschätzig als beliebigen Repräsentanten
des Patriarchats charakterisiert, gehören zur Vorgeschichte des Inselauf-
enthalts, ebenso die prosalyrischen Kindheitsepisoden. Die Rekapitulation
der Evolution in Freias langer Erwachens- und Rekreationsphase am
Strand ist im Vergangenen und Vorbewussten verankert. Die Wiederge-
burt und damit auch die heraufbeschworenen Figuren der Dita, ›Afrodite‹
oder Aurora gehören der Zukunft an. Die Prosaabschnitte mit der inter-
nen Fokalisierung, die dem Inselleben gewidmet sind, dominieren die Ge-
genwart. Sie sind entweder konventionell erzählt oder von prosalyrischen
Digressionen unterbrochen. Das zunächst mehrjährig scheinende Zusam-

41 Vgl. Balle, LF, S. 80.
42 Vgl. Balle, LF, S. 98 (Natur versus Kultur, Matriarchat versus Patriachat). Auch die ›an-

alphabetische Leidenschaft‹ (Christensen, Det, S. 203) unterläuft das Systemdiktat der
strukturalistischen binären Oppositionen.

43 Das ästhetische, ethische und religiöse Stadium bei Kierkegaard.
44 Die Aufteilung in Unter-, Mittel- und Oberschicht.
45 Vater, Sohn und Heiliger Geist.
46 Nach Freud Es, Ego und Superego.
47 Es handelt sich nicht um einen ›Gender-Stern‹, sondern um die Trunkierung, um mög-

liche Ableitungen des Wortteils Patri wie in einer der älteren digitalen Suchmaschinen
mitzuerfassen.

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

255

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


menleben der dreiköpfigen Familie wird nach der Hubschrauberlandung
auf weniger als ein Jahr gerafft.48 Freias Rückkehr und Aufbruch ins Un-
gewisse sowie das durchgehende Utopiethema sind zukunftsbezogen.
Teil 3 hat denn auch das Motto: »? Thomas More: Utopia«.49 Es sind er-
wartungsgemäß Lyrik und Prosalyrik, die unter der Einwirkung von Epik
und Dramatik fortlaufend expandieren oder sich verdichten und unabläs-
sig neue stilistische Merkmale annehmen können. Dadurch werden sie als
literarische Sensorien der Zukunft dargeboten, die sich durch das uto-
pisch-ästhetische Programm des Lyravogels fortwährend erneuern. Nichts-
destotrotz wirkt der Schluss von LF nicht optimistisch genug, um von
einem verheißungsvollen Neubeginn oder einer sich ankündigenden neu-
en Schöpfung auszugehen.

In Christensens Det dient der Strand als Szenografie des Anfangs, ob-
gleich auf die Erfindung der Welt am allegorischen Meeressaum harsch
und desillusionierend ein urbanes Inferno und einige absurdistische Kli-
nikszenen folgen. Der ›Schöpfungstext‹ in Det ist im Sinne der Schaffung
von Fiktion zu begreifen. Erfahrungen in Fiktionen zu überführen, er-
möglicht einen Blick des Subjekts von außen auf sich selbst. Denn die dar-
gestellte Wahrnehmung wird in die Schrift ausgelagert und kann entspre-
chend mit einer neuartigen Distanz betrachtet und zum Ausgangspunkt
weiterer literarischer Darstellungen genommen werden. Es entsteht eine
Schreibszene, die bereits mit einer übergeordneten Beobachtungsinstanz

48 Geht man davon aus, dass die antizipierte klinische Unterbringung Freias und der Zer-
fall der Insel Umschreibungen einer psychotischen Phase sein könnten, würde dies eine
Übereinstimmung mit der ›Erstheit‹ und dem ikonischen Zeichenbezug bei C.S. Peirce
bedeuten. So würde für die Krise ein nicht über Konventionen und Symbole regulierter,
bedrohlicher Raum der Möglichkeit für Freia suggeriert. In Christensens Det schließen
sich an die reflektierte siebentägige Schöpfungsgeschichte Szenen in einer psychiatri-
schen Klinik an, die ebenfalls die Dauer einer ›Schöpfungswoche‹ beanspruchen. Die
Heterotopie der Psychiatrie wird mit einem Ort, der ästhetischer Eigengesetzlichkeit
unterliegt, analog geführt: »Jeg går ud og ind af det paradis som det passer mig.« (Ich
gehe aus dem Paradies ein und aus, wie es mir gerade passt. Christensen, Det, S. 176).
Auch die Lesenden können Fiktionen jederzeit betreten und wieder verlassen oder von
einer Diegese in die andere mitwandern.

49 Dieser Titel macht wie viele andere Reminiszenzen, denen hier nicht nachgegangen
werden kann, anschaulich, dass Balle Lektüren ihres Studiums verarbeitet: Die Kopen-
hagener Forfatterskole (damals unter der Leitung von Per Aage Brandt und Poul Bo-
rum) besuchte sie in den Jahren 1987–1989, sie gehörte zum ersten Jahrgang. Daraus ist
zu schließen, dass der in der Forschung kaum beachtete und in den Literaturgeschich-
ten stets knapp abgehandelte Roman LF ihr ausreichend Anerkennung einbrachte, um
an der Forfatterskole aufgenommen zu werden.)

Antje Wischmann

256

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


versehen ist, die den Überblick über die sich ausdehnende Zeichenland-
schaft behält.

For hvert skridt de tog blev der mærker i sandet. Dem kaldte de fodspor. Nu
kunne de lettere se hvor de selv havde gået. Det var godt. Og vinden og regnen
havde de ikke fundet på, så sporene blev hvor de var.50

Jeder Schritt, den sie gingen, hinterließ Zeichen im Sand. Sie nannten diese
Fußspuren. Jetzt konnten sie besser erkennen, wo sie selbst gegangen waren.
Das war gut so. Und den Wind und Regen hatten sie noch nicht erfunden, da-
her blieben die Spuren zurück.

Um sich an den schrittweisen Prozess später noch erinnern zu können, be-
darf es offenbar der Schrift, in der zitierten Passage zu Spuren von Bewe-
gungen und von gelebtem Leben verallgemeinert. Gehen, Leben und
Schreiben an diesem allegorischen Strand werden zusammengedacht, und
eine metafiktionale Sicht eröffnet sich. Wie der Subjektkörper selbst Zeit-
lichkeit materiell-konkret erlebt, wird in LF mehrfach beschrieben. Schon
die ans Ufer gespülte Freia erlebt den Körper wie eine Sanduhr, durch den
Zeit, Sand und Wasser strömen,51 und die Tage rollen wie Glasmurmeln
durch sie hindurch.52 Dementsprechend wird auch Wert darauf gelegt,
dass sie die Insel raumzeitlich mit ihrem Körpermaß vermisst, als sie eine
Inselkarte erstellt.53 Freia zufolge schreibt sich Zeitlichkeit in den Körper
ein, sodass durch ihre Abstimmung auf die kollektive Zeit an die trauma-
tischen Erlebnisse vor und während des Absturzes erinnert wird: »tiden
sprang op som et uhelet ar« (Die Zeit riss auf wie eine nicht verheilte Nar-
be).54 Bei der zweiten Ankunft des Helikopters heißt es von Freia, sie sei
nun Kind und Greisin zugleich,55 was ihr Dita bewusst gemacht habe.56

Eine Revision konventioneller Zeiterfahrung und die Einschätzung, ein
neuartiges Zeiterleben jenseits von linearen oder zyklischen Vorstellungen
sowie jenseits der ›Geometrie‹57 begriffen zu haben, verzeichnet Freia posi-
tiv als willkommene Grenzauflösung. Das Subjekt verkörpert alle drei
Zeitstufen in sich, es wird zu einem pluralistischen Gruppensubjekt, so
wie die Ganzheit von LF einen Genrepluralismus vorlebt.

50 Christensen, Det, S. 160.
51 Vgl. Balle, LF, S. 7.
52 Vgl. Balle, LF, S. 46.
53 Vgl. Balle, LF, S. 76ff.
54 Vgl. Balle, LF, S. 225.
55 Vgl. Balle, LF, S. 223 im Rückgriff auf die Tabelle, S. 80.
56 Vgl. Balle, LF, S. 190.
57 Vgl. Balle, LF, S. 190.

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

257

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Die Hommage an Christensen58 bleibt indessen ambivalent, denn die
Berufung auf das ›Analphabetische‹59 könnte sowohl für ein Absetzen
vom vielleicht beinahe übermächtigen modernistischen Vorbild60 stehen
als auch direkt in die lyrisch inszenierte Krise in Christensens Det hinein-
führen, wo von der ›analphabetischen Leidenschaft‹ die Rede ist.61 »Jeg er
analfabet, skrev hun. / Men det forhindrer mig ikke i at skrive.« (Ich bin
Analphabetin, schrieb sie. / Aber das hinderte mich nicht daran zu schrei-
ben.)62 Zugleich wurde Alfabet sogar als Lesefibel für Tochter Dita einge-
setzt. Das Alphabet als System wird bei beiden Autorinnen unterlaufen,
denn als kompositorische Richtschnur gibt die arbiträre Zeichenkette kei-
ne Ordnung, sondern lediglich Kontingenz vor: Die Buchstabenreihe so-
wohl in Alfabet als auch in LF wird nur begonnen, aber nicht vollendet;
die Fokussierung auf den Sinn (und damit auch auf die symbolische Zei-
chenfunktion) wird durch Betonung von Performanz und Klang ge-
schwächt. Konzentriert man sich auf den Gleichklang von Wörtern, auf
die Alliterationen und Assonanzen, entstehen Wortkombinationen durch
Homophonie, durch die sich eine zweite, schließlich sogar ›anders sinn-
hafte‹ Bedeutung eröffnet: »tryghed« (Geborgenheit) ließe sich somit
klanglich auf »tryk« (Druck) und »hed[t]« (heiß) beziehen und erhält da-
mit negative Konnotationen (drückende Hitze, Schwüle, Dampfdruck
o.ä.), die natürlich nicht zufällig dem Freiheitsstreben der Protagonistin
entsprechen. Das hehre Wort für Wahrheit, »sandhed«, erhält durch die
Konkretisierung ernüchternde Mitbedeutungen »sand hede« (Sandheide,
sandige Heide) und gemahnt eher an Desillusionierung. Resümierend
wird aus den neuen Bedeutungen von Geborgenheit und Wahrheit, die
durch ihr Aufeinandertreffen erst freigesetzt worden sind, in einem nächs-

58 Es wird nicht nur eine Rekonstruktion bzw. Relektüre von Alfabet vorgenommen (vgl.
Balle, LF, S. 170), sondern der Band dient auch als Lesefibel für Dita (vgl. Balle, LF,
S. 194).

59 Vgl. Balle, LF, S. 97.
60 Die Frage des weiblichen Kanons geht mit dem literaturhistorischen und philosophi-

schen Irrtum einher, weibliche Subjekte auszugrenzen, sodass Autorinnen sich über-
haupt veranlasst sehen, in die Utopie auszuweichen. Irigaray stellt fest: »So woman has
not yet taken (a) place«. (Speculum 1985, S. 227). Irigarays Formulierung »not yet« (ebd.
und S. 232) begreife ich als Pendant zu dem ›Ort‹ bzw. ›Irgendwo‹ der Utopos-Gedichte:
»måske et sted« – »måske en tid«. Das Gleichnis, das in Anspielung auf Platos Höhlen-
gleichnis besagt, dass der Weg, sich aus einer labyrinthischen Abfolge von Höhlen müh-
sam herauszuarbeiten, ein schwieriger und langwieriger ist, wird in LF der Figur Dita in
den Mund gelegt (vgl. Balle, LF, S. 202; vgl. Irigaray, Speculum, S. 278).

61 Vgl. Christensen, Det, S. 203.
62 Balle, LF, S. 109.

Antje Wischmann

258

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


ten Schritt abgeleitet: »[…] i sandheden lurede løgnen og i trygheden lure-
de kvælvningen.« ([…] in der Wahrheit lauerte die Lüge, und in der Ge-
borgenheit das Ersticken).63 Wer demnach allein auf die gängige Decodie-
rung von Begriffen vertraut und die poetische Funktion leugnet, riskiert
auf diese Weise, gewaltigen Irrtümern aufzusitzen. LF demontiert die He-
gemonie des Sinns, insbesondere in der offenen Fragmenttechnik und
durch das utopische und das rebellisch-analphabetische Umfunktionieren
sprachlicher Elemente – nicht zuletzt als Absage an die Kategorien und
Gesetzmäßigkeiten der Semiotik.

Können Irrtümer durch literarische Auseinandersetzungen und durch ›narratives
Wissen‹ aufgedeckt und korrigiert werden?

Das pazifische Eniwetok-Atoll,64 das von Christensen wegen der 1956 dort
stattgefundenen Atomversuche thematisiert wird, spielt eine große Rolle
für LF, wie sich an der Inselkarte unschwer erkennen lässt, die Freia im
Maßstab ihres eigenen Körpers anfertigt.65 Naturzerstörung, ermöglicht
durch eine Allianz der Naturwissenschaft mit der Militärmacht, wird
nachvollzogen als Subjektauflösung. Gerade für die Phänomenebene dür-
fen die von den politischen Akteuren jeweils mit Deutungsvormacht ver-
sehenen Spezialdiskurse nicht das letzte Wort behalten, so das Credo von
LF, indem das sogenannte narrative Wissen rehabilitiert wird, das sich u.a.
aus Mythen, Literatur und Kunst speist.

Für dieses Wahrnehmungsthema ist der Umstand bedeutsam, dass der
Lyravogel aus der Gattung Menura auf dem australischen Subkontinent
tatsächlich verbreitet ist. Dieses Wesen ist eben nicht allein allegorisch zu
verstehen; Mimesis und Transformation zum Supermedium werden mit-
einander vereinbart. Das kombinierte Vogel-Helikopter-Motiv erweitert
LF mit dem Hinweis auf ein mögliches ›sprachmagisches‹ Verhalten hin
zu Diskursen narrativen Wissens. Es ist nämlich die autochthone Vendri,
die den Hubschrauber zoomorphisierend als »[e]n stor fugl […] med ho-
vedet fuld af vinger« (großen Vogel mit einem Kopf voller Flügel) bezeich-
net.66 Freia bringt die Idee des Helikopters zwar als erste auf, aber wie zu-

63 Balle, LF, S. 108.
64 Siehe die Karte und die Luftaufnahme von Eniwetok (abrufbar unter https://de.wikiped

ia.org/wiki/Eniwetok (letzter Zugriff am 10.10.2019).
65 Vgl. Balle, LF, S. 77.
66 Balle, LF, S. 204.

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

259

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://de.wikipedia.org/wiki/Eniwetok
https://de.wikipedia.org/wiki/Eniwetok
https://doi.org/10.5771/9783968216393
https://de.wikipedia.org/wiki/Eniwetok
https://de.wikipedia.org/wiki/Eniwetok


vor erwähnt gelingt es ihr nicht, das Fluggerät sprachlich herbeizube-
schwören. Sie nimmt an, dass der Helikopter, vom Standpunkt der Insel
aus, dem Reich des nicht-realisierbaren Utopischen bzw. des (doppeldeuti-
gen) ›Unmöglichen‹ angehören müsste. Sie rechnet den ontologisch un-
eindeutigen Hubschrauber zur Fiktion und wünscht sich zugleich, dass
die Tochter Dita nie einen Weg finden möge, die Familieninsel zu verlas-
sen: »[…] en helikopter, sagde Freia, lettet over at føre emnet over på det
umulige« (ein Helikopter, sagte Freia, darüber erleichtert, dass sie das The-
ma auf das Unmögliche bringen konnte).67 Das Unmögliche und die Fik-
tion – als Künste des Unmöglichen – werden in dieser Passage so in Szene
gesetzt, dass für die Anschlussfähigkeit narrativer Wissenseinheiten sensi-
bilisiert wird.

Welche Irrtümer in der Postmoderne-Debatte oder in den literarischen
Vorbildern kann Lyrefugl preisgeben oder gar durch neu gewonnene
Kenntnisse justieren? Freia kann ihre Wissensgeschichte zuerst lediglich
aus der eigenen Erinnerung schöpfen, dabei aber das Wissen von Alfabet
anschließen, wodurch bereits beachtliche Vertiefungen stattfinden. Die
asoziale Lebensform Freias bewährt sich nicht, woraufhin die Figuren
Vendri und Dita ins innerdiegetische Leben gerufen werden. Der Lyravo-
gel kann dagegen in beiden Diegesen bestehen, wie es seiner Kapazität für
Gattungsvielfalt und zeitlicher Enthebung entspricht. Seine Kunsterzeug-
nisse führen zu einer Verstärkung des Sozialen, verbinden die beiden zu-
nächst antagonistisch handelnden Frauenfiguren und führen zu Ditas Ge-
burt aus einem Ei. Dita geht aus Kunst und Leben zugleich hervor. Nun
werden Freias ehemalige ›Welterklärungsmodelle‹ zusehends fragwürdig;
allmählich bevorzugt sie die mythischen Schöpfungserzählungen, Legen-
den und das ›narrative Wissen‹ Vendris. Freia entwickelt einen subjektiven
Synkretismus, der für die Postmoderne prägend ist. Lyotard wertet das
›narrative Wissen‹ dagegen ab, es handle sich um das »Wissen narrativer
(volkstümlicher) Kulturen«, wie er es nennt,68 es ist ihm zufolge »wild,

67 Balle, LF, S. 204.
68 Lyotard, Das postmoderne Wissen, S. 83. Tourniers Protagonist übernimmt ebenfalls

Freitags Wissen und entscheidet sich, auf der Insel zu bleiben, während Freitag nach
Europa aufbricht. Da Tourniers Roman zu Recht als strukturalistischer Roman bezeich-
net worden ist, liegt es nahe, LF als Versuch einer poststrukturalistischen Antwort zu
verstehen und (wie erwähnt) als einen nachdrücklichen Einsatz zur Etablierung einer
weiblichen Robinsonaden-Tradition, die an die Lyrik anknüpft. Tourniers Roman spielt
während der Dekolonisierung, Balles Roman zeigt dagegen die ersten Grundzüge post-
kolonialistischen Denkens.

Antje Wischmann

260

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


primitiv, unterentwickelt, rückständig, verwirrt, bestehend aus Meinun-
gen, Gewohnheiten, Autorität, Vorurteilen, Unwissenheit und Ideologien.
Die Erzählungen sind Fabeln, Mythen, Legenden, gut für Frauen und Kin-
der.«69 Er betrachtet das narrative Wissen, das nicht mit dem Wissen aka-
demisch legitimierter Spezialdiskurse kompatibel sei, als alteritäre Einheit,
mit einer exotistischen Perspektivierung.70 Diese Verachtung scheint Balle
abermals herausgefordert zu haben. Freia tritt zunächst mit einer kolonia-
len Attitüde auf, bevor sie das Verhalten Vendris nicht länger aus eurozen-
tristischer Sicht bewertet. Vendris ›lokales Wissen‹ erweist sich nichts we-
niger als lebensrettend. LF widerspricht der vermeintlichen Unterkomple-
xität narrativen Wissens prägnant mit der Legende zur Entstehung des
Lyravogels: Die Erdgöttin und der Schöpfungsgott hätten gemeinsam eine
große Zahl von Vögeln geschaffen, um einer die Welt bedrohenden Insek-
tenplage entgegenzuwirken, die der Gott der Zerstörung veranlasst hatte.
Das narrative Wissen wird in diesem Fall in seinem besonderen literari-
schen Potenzial herausgestellt, dabei aber nicht als dekontextualisierbares,
ethnografisches Wissen dargeboten. Aus dieser mythischen Erzählung
geht zudem hervor, dass der Lyravogel sowohl zum Nutzen und Wohl der
Weltgemeinschaft als auch zur ästhetischen Erbauung erschaffen wurde.
Die Anschlussfähigkeit von Mythemen und den Epistemen anerkannter
Diskurse wird demonstriert.

Mit dem Erscheinen Ditas ist ›Drittes‹ in die Welt getreten. Als Wissens-
sucherin selbst jedoch wird sich Dita weder mit den überlieferten Auf-
zeichnungen Freias – in der Auseinandersetzung mit den akademischen
Spezialdiskursen und der modernistischen Dichtung – noch mit Vendris
mythischen Erzählungen begnügen.

Wie sehr sowohl die Spezialdiskurse, der Interdiskurs und das mythi-
sche Erzählen aufeinander angewiesen sind, offenbart gerade die zuvor er-
läuterte Helikopter-Episode. Erst als Vendri einen Helikopter – aus dem
Medienzeitalter und dem Zeitalter des routinierten Flugtourismus – mit-
hilfe der Analogie zu einem Vogel beschreibt, hat der Hubschrauber sei-
nen Auftritt. Freias ›symbiotisches‹ Studienprojekt, das auf Grenzauflö-

69 Lyotard, Das postmoderne Wissen, S. 53.
70 Vgl. Lyotard, Das postmoderne Wissen, S. 53. Seyla Benhabib kritisiert Lyotards Kon-

zept des narrativen Wissens als »das ›Andere‹ des diskursiven Wissens« und wirft ihm
vor, dieses Wissen »ins Völkerkundemuseum der Vergangenheit« zu verbannen (vgl.
Seyla Benhabib, Kritik des ›postmodernen Wissens‹ – eine Auseinandersetzung mit
Jean-François Lyotard, in: Andreas Huysen/Klaus Scherpe (Hg.), Postmoderne. Zeichen
eines kulturellen Wandels [1986], Reinbek bei Hamburg 1993, S. 103–127, S. 116 f.).

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

261

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


sung und Kategorienhinterfragung abzielt, scheint just in dem Moment
verwirklicht, als die innere Diegese (um die Kleinfamilie) implodiert und
Freia als Figur in die äußere Diegese übertritt, die zwischenzeitlich den Er-
zählrahmen bildet. Freia wird ermöglicht, ihre Erzählung von außen zu
betrachten, so wie sich Dita danach sehnte, in das ›Außen‹ der Insel zu ge-
langen. Die Namenlosigkeit der Insel offenbart sich nun als potenzielle
Mehrfachbenennung, es sind unterschiedliche Stadien der Subjektivie-
rung einer oder mehrerer Figuren bzw. der Erzählinstanz und impliziten
Autorin.

Lyotard räumt selbstkritisch ein, dass seine Sicht auf das »narrative Wis-
sen« zu exotistisch sei und dazu tendiere, neue Mythen zu erzeugen.71 Pe-
ter Zima wiederum kritisiert die Vagheit von Lyotards Konzept, die gera-
de den Status von Literatur völlig ungeklärt lässt.72 Literarische Erkennt-
nisprozesse, wie sie LF gerade anstrebt, indem der Roman gleich mehrere
Irrtümer beharrlich abarbeitet, scheinen bei der Ausgrenzung narrativen
Wissens vernachlässigt. Lyotards recht persönliche Abrechnung mit der
Psychoanalyse und dem Marxismus ist laut Zima fragwürdiger Ausgangs-
punkt, um die ›großen Erzählungen‹ abzulehnen.73

Anhand der Auseinandersetzung mit dem narrativen Wissen zeigt sich,
dass LF der Vorstellung von Lyotards und anderen Utopieskeptikern ent-
gegentritt, Utopien ließen die Vielheit, das Inkommensurable und das
Partikulare nicht zu. Diese Gattungsannahmen entsprechen nämlich einer
veralteten Vorstellung der ideologisch-absichtsvollen, oft sozialistisch ge-
tönten, zweckgerichteten Utopie. Stattdessen ist Balle bemüht, in einer er-
neuerten falliblen Robinsonade eine feministische Position aufzubauen,
die durch die Einsprüche von Irigaray und Cixous und anderen Feminis-
tinnen bereits angelegt ist. In ihrem Bildungsprozess auf der Insel kulti-
viert Freia im wahrsten Sinne des Wortes ein pluralistisches Subjekt. Da-
mit kündigt sich der Schlüsselbegriff des Partikularen an, der bei Balle
wichtiger Bestandteil einer Ganzheitsvorstellung, wenn nicht einer ganz-
heitlichen Utopie ist. Das solipsistische I-Land (Ich-Land) zerfällt. Den-
noch scheitert das Experiment der sozialen Utopie als Fiktion nicht etwa
an einem vielbeschworenen Umschlagpunkt in ein totalitäres Regime.74

Die metanarrativ beobachtete, dargestellte Welt zerfällt, weil die fiktiona-

71 Vgl. Lyotard, Das postmoderne Wissen, S. 66.
72 Vgl. Peter Zima, Moderne, Postmoderne, Tübingen/Basel 1997, S. 183 f.
73 Vgl. Zima, Moderne, Postmoderne, S. 180.
74 Vgl. Lyotard, Postmoderne für Kinder, S. 122.

Antje Wischmann

262

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


len Strategien der Figuren, der Erzählinstanz und der impliziten Autorin
diese Welt erst entwerfen und dann wieder abräumen.

Lyrefugl legt ein Veto ein, nimmt eine Justierung und Aktualisierung
des Utopiekonzepts vor, wie auf einer allgemeineren Ebene Wolfgang
Welschs Einschätzung des postmodernistischen Utopieverständnisses
pointiert:

Aus der Sicht der alten Utopien – der Ein-Heils-Imagination – bedeutet die Post-
moderne gewiß den Abschied von der Utopie. Aber das liegt nicht daran, daß
sie keine Utopie mehr verträte, sondern daran, daß sie eine Utopie ganz anderer
Art, eine die alten Utopien korrigierende und überbietende Utopie vertritt: die
der Vielheit. Die alten Utopien waren klassische Figuren, wie aus plausiblen Ge-
sichtspunkten überzogene Vorstellungen wurden, die dann als Heilsvisionen er-
schienen, bevor sie sich in ihrer Realisation als Unheilsprogramme herausstell-
ten. Die Alternative dazu ist nicht der Verzicht auf Utopie überhaupt, sondern
auf diese Form von Utopie, genauer: die Korrektur ihres erkennbaren Fehlers,
der Totalisierung eines Partikularen.75

Der totalitäre und bevormundende Einheitsanspruch war der entscheiden-
de Fehler der Utopie, meint Welsch. Der größte Irrtum ist die vermeintli-
che Gewissheit darüber, was Kultur/Natur, Subjekt/Gemeinschaft, Leben/
Kunst, Wissenschaft/Mythologie/Literatur voneinander unterscheidet,
meint Balle. Lyotards Lob der Vielfalt (die allerdings auf Differenzen ba-
siert) und des Partikularen – bei Welsch emphatisch gesteigert zu einer
»Totalisierung eines Partikularen« – erscheint von Balle in ideologisch-po-
litischer Hinsicht angezweifelt, wird aber in der vielfältigen literarischen
und intermedialen Genrekombination als ästhetisch bereichernder Zu-
gang vorgeführt. Differenzen, die Systemgrenzen oder Dichotomien und
symbolische Ordnungen mit Hegemonien fundieren, werden in LF abge-
wiesen. Freia entwickelt sich eingängig zu einem Subjekt aus ›verschiede-
nen Partnern‹. Doch wird die Suche nach Gewissheiten und neuem Wis-
sen zweifellos angetrieben von einer (nicht nur postmodernen) Verunsi-
cherung angesichts der »Vielheit unvereinbarer Meinungen, Irrtümer und
Täuschungen«.76 Der Betrug lauert in der Postmoderne überall, und die
Fragwürdigkeit des inzwischen heroisch anmutenden Autonomiekon-
zepts des Subjekts löst verständlicherweise auch Verzweiflung aus.

LF erweitert den Wirkungskreis des Irrtums auf Sprache und Nicht-
Sprache, auf verschiedene Diskurse und auf Text und Welt zugleich. Auch

75 Wolfgang Welsch, Unsere postmoderne Moderne, Berlin 1993, S. 183.
76 Vgl. Schöndorf, Erkenntnistheorie, S. 85.

Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade

263

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Handlungen und Verhaltensweisen können sich als Irrtümer erweisen,
nicht nur Erkenntnisse, Überzeugungen oder Annahmen.77 Harald Schön-
dorf spricht der nicht-mimetischen bzw. nicht-referierenden Literatur –
wie sie Balle gerade anstrebt – und vor allem den literarischen kleinen
Formen des ›narrativen Wissens‹ das Vermögen zum Irrtum ab.78 Das Em-
pirische bietet jedoch eine wesentliche Facette des sinnlich Erfahrenen
und Erfahrbaren, und Literatur setzt die Lesenden transformierten Le-
benserfahrungen aus und leistet so einen Beitrag zum narrativen Wissen
und potenziell zu allen anderen (Spezial-)Diskursen. Literatur ist aller-
dings nicht zur Referenz verpflichtet, wie Schöndorf offenbar annimmt,79

und darf mehr und andere Irrtümer ausleben als andere Diskurse. Der
Einschätzung Lyotards, dass es seit Mitte der 1980er-Jahre keiner Robinso-
naden-Utopien mehr bedürfte, kann LF erfolgreich widersprechen. Diese
utopische und dystopische Robinsonade stellt klar, dass sich Irrtümer am
besten durch Experimente überprüfen und beseitigen lassen.80 Die Utopie
wird mit großer Überzeugungskraft wieder in die Welt geholt: »måske er
der steder hvis der er tid vi har al den tid der findes« (vielleicht gibt es ir-
gendwo Orte falls es Zeit gibt, wir haben alle Zeit die es gibt).81 So treten
unter Umständen sogar verschüttete oder verdrängte Wahrheiten wieder
hervor, die bereits stattgefundenen Irrtümern zu eigen waren. Unter der
Maßgabe, Irrtümer ausräumen zu wollen, wurden oft Wissensbereiche
und Zugangsweisen ausgeklammert oder stillgestellt. Der Roman Lyrefugl
schlägt eine romantisierend-ganzheitliche und ›existenzielle‹ Kunst als
mögliche Antwort vor, die die Krise der Repräsentation82 überwindet und
Unsagbares und Ereignishaftes mitinkorporiert – eben das vermeintlich
Unmögliche.

77 Vgl. Lueken, Irrtum, S. 1177.
78 »Irrtum gibt es nur bei einer auf Wirklichkeit bezogenen Erkenntnis oder Aussage; bei

bloßer Fantasie, Märchen und dgl. gibt es keinen Irrtum.« (Schöndorf, Erkenntnistheo-
rie, S. 88).

79 »Nur was auf Wirklichkeit bezogen ist, kann auch ein Irrtum sein.« (Schöndorf, Er-
kenntnistheorie, S. 87) Mit dieser Auffassung korrespondiert auch die Einschätzung,
dass Mythen und narratives Wissen irrational und vom Empirischen losgelöst seien.

80 Vgl. Mittelstraß, Die Wahrheit des Irrtums, S. 74.
81 Balle, LF, S. 228.
82 Lyotard zufolge bedingen sich das Ende der großen Erzählungen der Moderne (als des-

sen entscheidende Urheber stets die Beispiele Freud und Marx genannt werden) und
das Ende einer Erkenntnistheorie, die sich auf das Prinzip der Repräsentation stützt, ge-
genseitig. Gleichzeitig entdecken Irigaray und Cixous die Psychoanalyse jedoch gerade
neu für den Feminismus.

Antje Wischmann

264

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Autorinnen und Autoren

Hanna Eglinger, seit 2017 Professorin für Komparatistik/Skandinavistik an
der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg, davor Assistentin
am Lehrstuhl für Nordische Philologie an der Ludwig-Maximilians-Univer-
sität München. Promotion und Habilitation an der LMU München. For-
schungsschwerpunkte: Arktisprimitivismus und Polarliteratur, skandinavi-
sche Gegenwartsliteratur, Text-Bild-Bezüge und Intermedialität, Anfänge
(in) der Moderne. Buchpublikationen u.a.: (mit Annegret Heitmann) Land-
nahme. Anfangserzählungen in der skandinavischen Literatur um 1900 (2010);
Der Körper als Palimpsest. Die poetologische Dimension des menschlichen Körpers
in der skandinavischen Gegenwartsliteratur (2007).
Frederike Felcht, Juniorprofessorin für Skandinavistik an der Goethe-Uni-
versität Frankfurt. Davor Research Fellow am Institut für Nordische Philo-
logie der LMU München, Lehrkraft für besondere Aufgaben am Institut für
Kulturwissenschaft der Humboldt-Universität zu Berlin (HU) und wissen-
schaftliche Mitarbeiterin am Institut für Fennistik und Skandinavistik der
Universität Greifswald. Promotion an der Universität Mannheim, Studium
an der HU. Aktuelle Forschungsschwerpunkte: skandinavische Literatur des
19. und 20. Jahrhunderts, Hunger in Literatur und Geschichte, Literatur
und Umwelt, Armut in der skandinavischen Literatur. Buchpublikationen:
Mit Hendrik Blumentrath/Anna Echterhölter/Karin Harrasser: Jenseits des
Geldes. Aporien der Rationierung (Leipzig 2019); Grenzüberschreitende Ge-
schichten. H. C. Andersens Texte aus globaler Perspektive (Basel/Tübingen
2013).
Henrike Fürstenberg, Assistentin am Institut für Skandinavistik, Frisistik
und Allgemeine Sprachwissenschaft an der Christian-Albrechts-Universität
zu Kiel. Dissertation Entweder ästhetisch – oder religiös? Søren Kierkegaard text-
analytisch (2017), derzeit Habilitationsprojekt zum Thema Ironie als Er-
kenntnismedium in der skandinavischen Literatur von der Romantik bis
zur Gegenwart. Aufsätze u.a. zu Kierkegaard, Inger Christensen, romanti-
scher Lyrik. Forschungsschwerpunkte: Literatur und Philosophie des 19.
Jahrhunderts, Modernismus, Metaphorik. Redaktionsmitglied des EJSS.
Joachim Grage, seit 2008 Professor für Nordgermanische Philologie (Neue-
re Literatur- und Kulturwissenschaft) an der Albert-Ludwigs-Universität
Freiburg. Zuvor war er 2002–2008 Juniorprofessor für Nordische Philologie
an der Georg-August-Universität Göttingen. Forschungsschwerpunkte:

265

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


skandinavische Naturdichtung des 17. und 18. Jahrhunderts, skandinavisch-
deutsche Literaturbeziehungen, Performativität von Literatur, Ästhetik des
skandinavischen Protestantismus. Im Sonderforschungsbereich 948 Helden
– Heroisierungen – Heroismen arbeitet er über Postheroismus in der skandina-
vischen Jugendliteratur und über den Zusammenhang von Maskulinität
und Heldentum. Er ist Mitherausgeber der Deutschen Søren Kierkegaard
Edition.
Dag Heede, Professor (›Lektor‹) für Dänische Literatur an Syddansk Univer-
sitet (Odense). Davor u.a. Lektor für Dänisch am Institut für Nordische Phi-
lologie der LMU München. Promotion und Studium am Institut für Litera-
turwissenschaft der Universität Kopenhagen. Aktueller Forschungsschwer-
punkt: Nordische Homoliteraturgeschichte. Buchpublikationen: Det tomme
menneske. En introduktion til Michel Foucault (Kopenhagen 1992); Det umen-
neskelige. Seksualitet, køn og identitet hos Karen Blixen (Kopenhagen 2001),
Mærkværdige læsninger. Herman Bang (Kopenhagen 2003), Hjertebrødre. Kri-
gen om H.C. Andersens seksualitet (Kopenhagen 2005).
Unni Langås, Professorin für Nordische Literaturwissenschaft an der Uni-
versität Agder, Kristiansand. Forschungsschwerpunkte: Nordische Literatur
des 19., 20. und 21. Jahrhunderts. Monografien über Liv Køltzow (1988), El-
drid Lunden (2007 und 2010), Ästhetik des Körpers im 19. Jahrhundert
(2004) und Traumadarstellungen in der norwegischen Gegenwartsliteratur
(2016). Terrorizing Images. Trauma and Ekphrasis in Contemporary Literature,
eine Anthologie herausgegeben mit Charles I. Armstrong, erscheint bei De
Gruyter im August 2020.
Patrick Ledderose, derzeit wissenschaftlicher Mitarbeiter und Lehrbeauf-
tragter an der Professur für Skandinavistik an der FAU Erlangen-Nürnberg.
2020 Promotion an der LMU München im Fach Nordische Philologie zu
Zeitkonzepten in skandinavischen Theatertexten seit 1990. Studium der Drama-
turgie, Nordischen Philologie und Griechischen Philologie in München
und Bergen (Norwegen). Forschungsschwerpunkte: Skandinavisches Drama
und Theater.
Stig Olsen, geb. 1961 in Svendborg/Dänemark. Studium der Germanistik
und Ideengeschichte an der Universität Aarhus. Seit 1997 Lektor für Dä-
nisch am Institut für Nordische Philologie der LMU München. Arbeits-
schwerpunkte: Søren Kierkegaard, dänische Literatur des 20. Jahrhunderts,
Narratologie. Publikationen: Epik, tid og ironi i Georg Lukács’ Die Theorie des
Romans (1992, hg. mit L. Arndal und K. Ravn), Mitautor des Lehrwerks Av,
min arm (2005/2020) sowie Aufsätze zu Michel Foucault, Thomas Mann,

266

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


Botho Strauss und Helle Helle. Übersetzungen ins Dänische u.a. von Wolf
Biermann.
Clemens Räthel, wissenschaftlicher Mitarbeiter (post-doc) für Literatur-
und Kulturwissenschaft am Nordeuropa-Institut der Humboldt-Universität
zu Berlin. Aktuelle Schwerpunkte in der Forschung: literarische und perfor-
mative Inszenierungen von Körpern, skandinavische Oper, queere Stimmen
in Literatur und Theater sowie jüdisch-skandinavische Beziehungen. Da-
rüber hinaus arbeitet Clemens Räthel als Produzent für Theater und Festi-
vals in Deutschland und Österreich. Buchpublikationen: Wie viel Bart darf
sein? Jüdische Figuren im skandinavischen Theater (Tübingen 2016).
Joachim Schiedermair, geb. 1969; 2009–2020 Professor für Neuere skandi-
navische Literaturen an der Universität Greifswald, seit 2020 an der Ludwig-
Maximilians-Universität München. Forschungsschwerpunkte: pictorial turn
und Multimodalität, Literatur der skandinavischen Romantik und der Ge-
genwart, Säkularisierung als Narration. Buchpublikationen u.a.: (V)erklärte
Gesichter. Der Porträtdiskurs in der Literatur des dänisch-norwegischen Idealismus
(2009), Europäische Romantik: Interdisziplinäre Perspektiven der Forschung (hg.
m. Helmut Hühn, 2015), Collapse of Memory – Memory of Collaps. Narrating
Past, Present and Future about Periods of Crisis (hg. m. Alexander Drost, Olga
Sasunkevich, Barbara Törnquist-Plewa, 2019).
Antje Wischmann, 1991 Dissertation Ästheten und Décadents. Eine Figuren-
untersuchung anhand ausgewählter Prosatexte der Autoren H. Bang, J.P. Jacob-
sen, R.M. Rilke und H.v. Hofmannsthal; 2002 Habilitation Verdichtete Stadt-
wahrnehmung. Untersuchungen zum literarischen und urbanistischen Diskurs in
Skandinavien 1955–95; 2006–2008 Gast- und Vertretungsprofessorin für
Skandinavistik/Kulturwissenschaft und Neuere skandinavische Literaturen
am Nordeuropa-Institut der Humboldt-Universität Berlin, 2008–2009 ›Do-
cent‹ und Gastprofessorin an Södertörns högskola, Stockholm; 2009–2014
Vertretungsprofessorin für Skandinavistik an der Eberhard-Karls-Universität
Tübingen; seit 2014 Professorin für Literatur- und Kulturwissenschaft an
der Abteilung für Skandinavistik, Institut für Europäische und Vergleichen-
de Sprach- und Literaturwissenschaft, Universität Wien. Lehre und For-
schung zu den Gebieten Mobilität, mehrsprachige Literatur, Neuerschei-
nungen, kulturwissenschaftliche Erweiterungen der Literaturwissenschaft.
Erik Zillén, ›Docent‹ und Associate Professor für Vergleichende Literatur-
wissenschaft und Schwedische Literatur an der Universität Lund. Monogra-
fien: Den lekande Fröding. En författarskapsstudie (2001) und Fabelbruk i
svensk tidigmodernitet. En genrehistorisk studie (2020). Zudem zahlreiche Auf-

Autorinnen und Autoren

267

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393


satzpublikationen sowohl über schwedische Autoren des Modernen Durch-
bruchs (Gustaf Fröding, August Strindberg) und des Modernismus (Pär
Lagerkvist, Öyvind Fahlström, Sara Lidman) als auch über die Geschichte
der äsopischen Fabel im neuzeitlichen Europa und besonders in Schweden,
vor kurzem u.a. »The Dancing Bear from Spain. On the Eighteenth-Century
Swedish Reception of Tomás de Iriarte’s Fábulas literarias (1782)« (2019).
Vorstandsmitglied der schwedischen Barock-Akademie.

268

https://doi.org/10.5771/9783968216393 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:47:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783968216393

	Cover
	Irrtum und Literatur – Eine Einleitung
	Irrtumsnarrative
	(Miss-)Verstanden? Camilla Colletts Amtmandens Døtre in Literaturkritik, Literaturgeschichte und Literaturwissenschaft
	Amtmandens Døtre – Inhaltszusammenfassung
	Zeitgenössische Kritiken
	Literaturhistorische Perspektiven
	Amtmandens Døtre in der Literaturwissenschaft
	Amtmandens Døtre in der Kritikgeschichte

	Irrtümer der Natur – Störende Homosexualität und heteronarrative Harmonisierung
	Eine verkehrte Einleitung
	Ein Flüchtigkeitsfehler der Schöpfung
	Der geduldete Fehlerhafte
	Fortpflanzungstyrannei in Ved Vejen
	Homosexuelle als Irrtum und heteronarrative Lösungen
	Der unglückselige Liebhaber
	Die unglückselige Liebhaberin
	Antinous: Ein göttlich schöner Irrtum
	Ein literarischer Nekrolog über todbringende Irrtümer
	Wessen Fehler ist es?
	Homosexualität als deutlichster Irrtum der Modernität

	Richtige Jungs? Gender-Irrtümer in schwedischer Kinder- und Jugendliteratur
	Gender-Aufbrüche in der Kinder- und Jugendliteratur
	Beispiele: Janne und Måns
	Janne und die Flucht vor dem weiblichen Körper
	Måns und das schwierige Coming-out
	Wahrheit oder Pflicht?

	Von ersten und letzten Dingen – Säkularisierung, Peripetie und Irrtum bei Torgny Lindgren und Sigmund Freud
	1. Torgny Lindgren: Norrlands Akvavit (2007)
	»Tillge mig mina villfarelser!« (Vergib mir meine Irrtümer!) – Säkularisierung als Buße
	Irrtum ironisch
	Von den ersten Dingen
	Der größte Irrtum in Norrlands Akvavit

	2. Sigmund Freud: Zur Psychopathologie des Alltagslebens (1901)
	Freuds Erzählungsgenerator
	Freuds Rebus
	Freuds Kontingenzreduktion
	Die Fehlleistung der Signorelli-Erzählung



	Theatralische Irrtümer
	Komödie der (musikalischen) Irrungen – Johan Ludvig Heibergs Kong Salomon und die Welt der Vaudevilles
	Kong Salomon og Jørgen Hattemager– Gang der Handlung
	Wer ist wer? – Handlungsirrtümer
	(Un-)Passende Musik
	Eduard, Henrik und die Hüte
	Salomon und die Nachthaube
	Jäger- und andere Chöre
	Nationaltheater?

	Ibsens Irrtümer – Ein Motiv und seine Reflexion in Ibsens Dramen
	Einleitung: Ungewisse Wahrheiten
	Der Irrtum in Ibsens Dramen
	Ein Missverständnis im Zentrum? Hedvigs Tod in Vildanden
	Abschluss: Im Wald der Wörter verirrt

	Irrtum hoch drei – Line Knutzons Snart kommer tiden (1999)
	Forschungsstand und Inhalt
	Der inhaltliche Irrtum
	Der Rezeptionsirrtum
	Der Genre-Irrtum


	Poetologische Irrtumsstrategien
	Ironie und Irrtum – Eine Analyse des Erkenntnispotenzials literarischer Ironie am Beispiel von Ragnar Hovland und Karen Blixen
	Einführung
	Hinführung: Søren Kierkegaards Gjentagelsen
	Ironie
	Ragnar Hovland: »Det lyse havet«
	Kurzer Ausblick auf Karen Blixens Novellistik

	Ende ohne Irrtum – Irrtum ohne Ende? Ironie, Narrativität und Selbstverwirklichung in Leif Panduros Rend mig i traditionerne
	Einleitung
	Die Handlung
	Irrtum oder Methode? – Die Narration
	Die Sackgasse der Ironie
	Wort und Wirklichkeit
	Wer spricht?

	Anthropologie und Ästhetik des Irrtums in Per Olov Enquists Legionärerna
	Solvej Balles Lyrefugl (1986) als fallible Robinsonade
	Einstimmung: Wie frei ist Freia?
	Irrtümer relativieren den ›freien Willen‹ und die Autonomie des Subjekts
	In der Fiktion verirrt?
	Kommt durch Irrtümer neues Wissen in die Welt?
	Können Irrtümer durch literarische Auseinandersetzungen und durch ›narratives Wissen‹ aufgedeckt und korrigiert werden?

	Autorinnen und Autoren


