Fuck You Theoriemacker!

Fir eine emanzipatorische und solidarische Praxis
in den Gesellschaftswissenschaften

Gianna Gumgowski, Jule Tabel

Im Seminarraum, zwischen Kaffeebechern und verschlafenen Képfen, schnellt eine
Hand in die Hohe. Es ist die Hand eines Theoriemackers.

Vor sich ein Stapel Biicher, ein zerfleddertes Notizbuch, im Gesicht ein Ausdruck
von Wichtigkeit und Ernsthaftigkeit. Er hat sich auf die Frage nach der Kernaussa-
ge des fiir heute zu lesenden Textes gemeldet, riuspert sich und fingt langsam an
zu sprechen. Jedes Wort scheint bedeutsamer als das vorige zu sein. Statt iiber die
Aussage des Textes zu sprechen, erklart er direkt, dass er beim Lesen doch sehr an
die Sichtweise eines anderen minnlichen weifSen' Autors erinnert wurde, den ja si-
cherlich alle gelesen hitten. Auch wenn ja jeder wisse, dass dessen Freiheitsbegriff
natiirlich ein anderer sei. Das lieRe sich im dritten Band von dessen Hauptwerk auf
Seite 357 nachlesen. Die Schwiche des Textes liege allerdings klar im Riickgriff auf
die postmoderne Argumentation und der Ignoranz zentraler Fragen, die in der Ge-
sellschaftstheorie seit Jahrzehnten diskutiert werden. Und er wolle mal fragen, ob
der Rest der Seminarteilnehmer*innen diesen Eindruck teile.

Es folgt bedriickende Stille. Unausgesprochene Fragen fiillen den Raum: Hat er
gerade tiberhaupt was zum Text selbst gesagt? Was beinhaltet der Freiheitsbegriff,
von dem er geredet hat? Welche Fragen der Gesellschaftstheorie meint er? Und war-
um fragt er nach dem Leseeindruck der anderen, wenn er doch schon davon iiber-
zeugt ist, die Wahrheit zu kennen?

All diese Fragen bleiben unausgesprochen. Stattdessen bemiihen sich alle um
einen abgeklirten Blick. Einige nicken zustimmend, andere runzeln die Stirn und
schiitteln den Kopf. Wieder andere senken den Kopf und blittern hektisch in ihren
Biichern oder schreiben voller Eifer in ihr Notizbuch. Der Beitrag war fiir das Ver-
stindnis des Textes nicht hilfreich, er hat auch die Frage nach den Kernaussagen

1 Das Wort weif3 (klein und kursiv) bezieht sich nicht auf die Hautfarbe, sondern auf die Zuge-
horigkeit zu der gesellschaftlichen Gruppe, die innerhalb der rassistischen Hierarchie macht-
ausiibend ist. Um diese Zugehorigkeit zu markieren, schreiben wir das Adjektiv in unserem
Text kursiv.

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.



https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Teil I: Studieren - was es bedeutet, was es fordert

nicht beantwortet. Doch niemand ist bereit, die eigene Rolle in diesem Schauspiel
aufzugeben.

Als sich eine der drei FLINTA*-Personen® im Raum meldet, richten sich alle
Augen auf sie. Sie sagt, sie wiirde gerne nochmal auf die Ausgangsfrage zuriick-
kommen und legt kurz dar, wie sie die Kernaussage des Textes verstanden hat und
stellt eine Verstindnisfrage. Blitzschnell meldet sich der nichste Theoriemacker:
»Ich glaube, du iibersiehst da was. Um den Text >richtig« zu verstehen, muss man
schon das Dialektische darin sehen. Ich will jetzt nicht den Rahmen sprengen, aber
Adorno hat in seiner Rede von 1967 gesagt — ich weif? nicht, ob alle das gelesen
haben - ich zitiere...«. Es folgen fiinf Minuten Monolog. Er redet immer schneller
und schneller, bis er seine eigene Verwirrung iiber das, was er sagt, nicht mehr
verbergen kann.

Doch das interessiert niemanden. Alle zeigen sich sichtbar beeindruckt und
scheinen intensiv iiber das Gesagte nachzudenken. Nur die FLINTA*-Person, deren
Beitrag gerade innerhalb von Sekunden iibergangen wurde, schaut sich erst hilflos,
dann wiitend im Raum um. Warum spricht niemand iiber den Text, der eigentlich
gelesen werden sollte? Und warum ldsst der Dozent zu, dass hier Monologe gehalten
werden, die keine inhaltliche Diskussion erméglichen?

Als sie sich zum Ende der Sitzung noch einmal einbringt, wird sie von einem
Theoriemacker unterbrochen, der sagt: »Ich habe mich zuerst gemeldet!« Der Do-
zent lacht und der Theoriemacker fillt die letzten Minuten des Seminars. Dann ist
Schluss. Demonstrativ klappt sie ihr Notizbuch zu, holt Filter, Blittchen und Tabak
aus ihrer Tasche und fingt an, sich eine Zigarette zu drehen.

Diese und ihnliche Erfahrungen in Seminaren der Geistes- und Sozialwissen-
schaft sowie lange Gespriche mit unseren Kommilitoninnen sind es, die unsere Aus-
einandersetzung mit der Universitit aus feministischer Perspektive geprigt haben
und der Ausgangspunkt unserer Uberlegungen sind.

Viele Studierende verlassen in unserem Studiengang Seminare, weil die Dis-
kussionskultur von Mackerverhalten gepragt ist und die Lern- und Erkenntnis-
momente dadurch fir viele Seminarteilnehmende stark beeintrichtigt werden.
Dieser Riickzug ist allerdings eine unbefriedigende und individuelle, wenn auch
sehr nachvollziehbare, Reaktion. Allzu oft erscheinen uns FLINTA*-Personen Er-
fahrungen wie die geschilderte — also iibergangen zu werden, Monologe iiber
heroisierte alte weiffe Minner, iiberhebliche Kommentierung der Aussagen von
FLINTA*-Personen, stindiges Unterbrechen oder Belehren und Ahnliches — als
individuelle Beschwerden und vereinzelte Erfahrungen. Wir stellen uns diesem
Gefiihl der Vereinzelung entschieden entgegen und werden im Folgenden zeigen,

2 FLINTA* ist ein Sammelbegriff fir Frauen, Lesben, Intergeschlechtliche, Non-binare, Trans-
und Agender Personen. Das * steht fiir all diejenigen, die sich zwar keinem der genannten
Begriffe zuordnen, aber dennoch aufgrund ihrer Geschlechtsidentitit marginalisiert werden.

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.


https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gianna Gumgowski, Jule Tabel: Fuck You Theoriemacker!

dass die Verhaltensweisen und Reaktionen der Theoriemacker als Ausdruck der
kapitalistischen, patriarchalen und kolonialen Herrschaftsverhiltnisse in unserer
Gesellschaft verstanden werden miissen, die sich an der Universitit reproduzieren
und die als solche systematisch kritisiert und kollektiv angegriffen werden miissen.
Wir gehen hier von persénlichen Erfahrungen mit weiflen und cis®*-minnlichen
Theoriemackern aus, die Gesellschaftswissenschaften studieren und vor allem eins
tun: bluffen.

Dafiirist die Situiertheit unseres Arguments der einzige Ort, an dem wir starten
konnen. Zum einen, weil wir tiberzeugt sind, dass unsere Erfahrungen einen még-
lichen Ausgangspunkt bieten, um das Zusammenwirken von Patriarchat, Kolonia-
lismus und Kapitalismus an der Universitit zu verstehen. Indem wir die Wirkung
von patriarchalen und kolonialen Strukturen in der Erfahrung und im zwischen-
menschlichen Verhalten aufzeigen (Kapitel 2 und 2.1) und sie als >Uberlebensstra-
tegie« in den Kontext einer durch Wettbewerb, individuelle Leistung und Konkur-
renz geprigten Universitit setzen (Kapitel 3), mochten wir dieses Zusammenwir-
ken sichtbar machen, anstatt die Strukturen abstrakt im Vorhinein zu definieren.
Zum anderen lehnen wir die Primisse einer neutralen und emotionslosen Position
ab. Die subjektive Erfahrung dient dabei als Fenster, das eine bestimmte, verortete
Perspektive auf gesellschaftliche Zusammenhinge erméglicht, auflerdem soll das
Beispielhafte der Gewalt der Abstraktion entgegenwirken (Sharpe 2016: 8). Denn ja,
wir sind angepisst, und diese Ablehnung und Wut steht am Anfang jeder Verinde-
rung.

Dieser Text soll dazu beitragen, diese Strukturen fir Studierende greifbar zu
machen, um sie dort benennen und kritisieren zu kénnen, wo sie aufkommen. Im
Zentrum stehen die Fragen danach, wo und wann patriarchale, koloniale und ka-
pitalistische Herrschaftsverhiltnisse in unserem Alltag (re-)produziert werden und
wie wir sie verindern kénnen. Denn wir sind iiberzeugt, dass Herrschaftsverhilt-
nisse auch in der Praxis, also dort, wo sie wirksam sind, bearbeitet werden miissen.
Gleichzeitig ist es unser Ziel, Theoriemackern, die sich selbst als kritische Studie-
rende (oder Dozierende) darstellen oder einer kritischen Gesellschaftstheorie zuge-
hérig fithlen, ihre eigene systemerhaltende und unterdriickende Funktion vor Au-
gen zu fithren. Denn eine freiere Gesellschaft (und Universitit) kann nur durch Prin-
zipien der Solidaritit und nicht durch herrschaftsformiges Handeln realisiert wer-
den.

3 Das Prafix »cis« bedeutet, dass das die Geschlechtsidentitit einer Person mit dem bei ihrer
Geburt zugewiesenen Geschlecht iibereinstimmt.

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.

107


https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Teil I: Studieren - was es bedeutet, was es fordert

1. Der Macker und die Angst vor dem Nicht-Wissen

Der Begriff »Macker«ist dem umgangssprachlichen Verstindnis von tibertriebenem
minnlichen Dominanzverhalten, Selbstdarstellung und scheinbarer Unverletzlich-
keit entliechen. Was wir hier Theoriemackertum nennen, meint ein Verhalten von
Studierenden und Dozierenden in den Gesellschaftswissenschaften, das eine Aus-
einandersetzung und Kritik am Seminarbeitrag selbst verhindert, Beitrige presti-
gehaft aufwertet und als allgemeingiiltig darstellt, oder die Person durch Scheinfra-
gen, die der Selbstdarstellung dienen, in ihrer Verletzlichkeit und relativen Unwis-
senheit schiitzt.

Dieses Verhalten kann auch - in Anlehnung an den Sozialwissenschaftler Wolf
Wagner (1977) — als Bluff bezeichnet werden. Wagner nutzte diesen Begriff in den
1970er Jahren, um die Bewiltigungsmechanismen von Studierenden an einer zu-
nehmend neoliberalen Universitit, insbesondere in den Geisteswissenschaften, zu
beschreiben. In seinem Buch »Uni-Angst und Uni-Bluff. Wie studieren und sich
nicht verlieren« beschiftigt er sich mit den spezifischen Verhaltensweisen, die er
wihrend seines Studiums und spiter in der Lehre sowohl bei sich selbst als auch
bei Anderen beobachtete. Er berichtet von einer stindigen Angst vor der Entlar-
vung und »Abwertung als Nichtwissende[m]« (Wagner 2002: 27) und beschreibt in
diesem Zusammenhang zwei Mechanismen der Angstabwehr: Die einen vollfithren
den sogenannten »Uni-Bluff«, die Anderen ziehen sich zuriick (ebd.).

Der Bluff umfasst dabei weit mehr als die blofRe Behauptung von Dingen, ohne
sich ihrer Korrektheit sicher zu sein. Auch das Stellen von Fragen, die nicht auf tat-
sichliche Antworten abzielen, sondern vor allem das eigene Wissen vorfithren sol-
len, sowie der Gebrauch allgemeiner und unwiderlegbarer Formulierungen zihlen
dazu. Dariiber hinaus stellt die stindige Suche nach méglicher Kritik einen wichti-
gen Bestandteil des Uni-Bluffs dar. Es geht nicht mehr darum, Texte aufihre Stirken
hin zu untersuchen oder in Diskussionen zusammen an neuen Erkenntnissen zu ar-
beiten, sondern vor allem darum, die Schwichen der Anderen aufzudecken (ebd.: 11,
13, 19f)).

Der Bluff funktioniert vor allem tiber die gewihlte sprachliche Form. Die Wis-
senschaftssprache, die an Universititen benutzt wird, spielt eine begiinstigende
Rolle. Sie zeichnet sich durch unpersénliche Formulierungen, verdrehte Konjunkti-
ve und eine komplizierte und verschachtelte Ausdrucksweise aus. Dies erméoglicht
es Studierenden, durch das Benutzen von »man« anstelle von »ich« oder durch
Konstruktionen wie »man wiirde doch meinen...«, gefolgt von einer Vielzahl von
Nebensitzen, ihren Redebeitrigen einen wissenschaftlichen und damit legitimen
Anstrich zu verpassen, ganz unabhingig vom tatsichlichen Inhalt (ebd.: 14ff.).

Die von Wagner beschriebenen Verhaltensweisen stimmen mit denen iber-
ein, die wir bei den Theoriemackern beobachten. Wir méchten jedoch nicht nur
den Bluff der Theoriemacker aufdecken, sondern ebendiesen Bluff auch in seinen

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.



https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gianna Gumgowski, Jule Tabel: Fuck You Theoriemacker!

gesellschaftlichen Kontext einordnen. Anhand einzelner Beispiele des Verhal-
tens von Theoriemackern wollen wir zeigen, wie ihr Bluff vor allem patriarchale,
kapitalistische und koloniale Mechanismen und Strategien beinhaltet, die auf Aus-
grenzung und Abwertung beruhen und dadurch ebendiese Herrschaftsverhiltnisse
im Seminarraum reproduzieren.

2. Wer mithalten will, muss labern

Sowohl der Bluff als auch der Riickzug als Mechanismen der Angstabwehr erge-
ben nur Sinn innerhalb eines hierarchischen Systems, das aufindividueller Leistung
und Vergleich, Wettbewerb, Konkurrenz und Selektion basiert und durch die Illusi-
on der Chancengleichheit abgesichert wird. Grundsitzlich sind wir, die in einem
solchen System studieren, alle davon gepragt und betroffen, da wir uns ihm nicht
entziehen konnen. Theoriemacker nutzen es jedoch in besonderer Weise zu ihrem
Vorteil.

Dies geschieht durch Namedropping, allgemeingiiltige Formulierungen sowie
langes, langsames und bedeutungsschweres Sprechen, das der Aufwertung der ei-
genen Aussagen dient. Strategien wie das Verwenden verschachtelter Nebensitze
hingegen, eine sehr hohe Redegeschwindigkeit und mehr oder weniger subtile The-
menwechsel zum Beispiel hin zu anderen Autor*innen ermoglichen die Verschleie-
rung der eigenen unvermeidbaren und relativen Unsicherheit.

Nicht nur @berspringen Theoriemacker gern die Erklirung komplexer Begrif-
fe in ihrem Beitrag, weil sie dann tatsichlich ihr Verstindnis dieser Begriffe un-
ter Beweis stellen miissten. Hinter rasend schnellen theoretischen Abhandlungen,
verpackt in lange Schachtelsitze, steht vor allem die eigene Angst. Ist es den Zu-
hérer*innen unméglich, der Schnelligkeit des Gesagten in Gedanken zu folgen, be-
steht auch kein Risiko, auf Fehler hingewiesen und dementsprechend abgewertet
werden zu kdnnen. Diese Strategien des Bluffs sind auf die Verbesserung der indivi-
duellen Situation innerhalb einer als Wettbewerb erscheinenden Seminarsituation
an der kapitalistischen Universitit ausgerichtet.

Auch das besonders langsame Sprechen erfiillt eine spezifische Funktion. Be-
obachten lisst sich das vor allem bei erfahrenen Theoriemackern, die bereits gute
Erfahrungen mit ihrem Bluff gemacht haben und sich sicher sind, dass er funktio-
niert. Indem sie viel Zeit und Raum mit ewigen Redebeitrigen einnehmen, erhéht
sich der Eindruck, das Gesagte sei auflergew6hnlich komplex und sehr bedeutsam.
Eshandeltsich hier um Selbstdarstellung, um sich von den Anderen abzuheben, und
ist die Reaktion auf den stets prasenten Vergleich zwischen den Studierenden. Die
eigene Rolle bei der Reproduktion von Konkurrenz- und Leistungsdruck an der Uni-
versitit wird nicht reflektiert, sondern das System zum eigenen Vorteil ausgenutzt.
Dies mag fiir einige beinah selbstverstindlich wirken. Es trigt jedoch nicht nur zur

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.



https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Teil I: Studieren - was es bedeutet, was es fordert

Vereinsamung und Isolation unter Studierenden bei (Kapitel 3), sondern auch zum
Ausschluss von bestimmten Perspektiven (Kapitel 2.1).

Denn dabei nehmen Theoriemacker sich den Raum, der vielen marginalisierten
Personen nicht zugestanden wird. Und das geschieht mit einer Selbstverstindlich-
keit, die nur diejenigen an den Tag legen kénnen, deren Berechtigung zur Raumein-
nahme noch nie in Frage gestellt wurde. Indem sie in ihrem Redeverhalten die eige-
ne Verfiilgungsmacht iiber Zeit und Raum zur Schau stellen und fiir Selbstdarstel-
lung nutzen, manifestiert sich der Ausschluss marginalisierter Perspektiven zeitlich
und raumlich.

3. Die Sache mit der Objektivitat

Die wohl brutalste Erfahrung mit dem Theoriemackertum ist eine, die gar nicht so
leicht zu benennen ist. Viele kennen vielleicht das driickende Gefiihl im Bauch, das
sich breit macht, wenn Theoriemacker ihre Wortmeldung mit Formulierungen wie,
»Man weif3 doch, dass...«, »Wir wissen, dass...«, »Wie uns ja allen klar ist« beginnen.
Oder, wenn plétzlich wild mit Namen irgendwelcher lingst verstorbener Theoreti-
ker (ungegendert) und den von ihnen genutzten Fachbegriffen um sich geworfen
wird, ohne diese zu erkliren oder einzuordnen. Oder, wenn von der >richtigen« Les-
art eines Textes gesprochen wird. In allen Fillen wird ein Gefithl von Unterlegenheit
und Unwissenheit erzeugt, wenn der anderen Person nicht (sofort) klar ist, was ge-
meint ist.

Was sich oft wie personliches Versagen anfiihlt, verstehen wir als Resultat des
Bluffs. Indem Theoriemacker sich auf »wir« und »man« sowie auf grofle Namen
und komplizierte Fachbegriffe beziehen, distanzieren sie sich von ihrer persénli-
chen Aussage. Durch den Bezug auf einen angesehenen Theoretiker und die un-
personliche Formulierung wirkt das Gesagte nicht linger subjektiv, sondern scheint
durch die quasi universelle Anerkennung des Theoretikers beziehungsweise durch
das Kollektiv der Wissenden, dem >Wir, von aufien abgesichert. Wer die Subjekti-
vitat der eigenen Aussage verschleiert, erhebt einen Anspruch auf Objektivitit und
Allgemeingiiltigkeit. Diese Darstellung des Gesagten als objektiv erzeugt zum einen
Prestige fiir die Theoriemacker, zum anderen macht es sie weniger angreifbar.

Das >Wir< und die >Objektivitit¢, auf die hier Bezug genommen wird, sind da-
bei keinesfalls beliebig. Seit Jahrhunderten beanspruchen europiische, weifle und
wohlhabende cis-Minner die Fahigkeit zum objektiven Blick, der Kapazitit zur uni-
versalen Perspektive (Hoppe 2021: 72; Wynter 2003; Tate/Bagguley 2017: 295£t.). Ob-
jektivitit wird in diesem Verstindnis als neutrale, von dem*der Betrachter*in und
deren Korper und Erfahrungen unabhingige Sichtweise gesehen. So wird das Ideal
einer »Distanzierung des Wissenssubjekts von allem und jedem« verfolgt (Haraway
1995: 80).

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.



https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gianna Gumgowski, Jule Tabel: Fuck You Theoriemacker!

Dieses Verstindnis ignoriert jedoch die Tatsache, dass unsere Perspektiven, un-
sere Kategorien, unser Wissen immer von gesellschaftlichen Verhiltnissen gepragt
sind und durch die auf uns einwirkenden Machtstrukturen geformt werden. Aus der
jeweiligen Position innerhalb dieser Verhiltnisse, das heiflt der Situiertheit, kann
sich keine Perspektive befreien. Wissen wird in unserer Gesellschaft entlang der Li-
nien von unter anderem Gender, Rassifizierung und Klasse produziert und ist im-
mer situiert (Haraway 1995; Rodriguez 2016: 52, 57; Hoppe 2021: 72). Das Erheben
eines Anspruchs auf eine neutrale, objektive, universelle Perspektive geht mit dem
Ausschluss all jener Sichtweisen einher, die die spezifische Perspektive von margi-
nalisierten Gruppen hervorheben oder auf einer anderen Art der Wissensproduk-
tion beruhen. Sie werden als >die Anderen< markiert, die im Gegensatz zum ver-
meintlich universellen und rationalen Menschen nicht als Wissenssubjekte aner-
kannt werden, weil sie — nicht zuletzt aufgrund ihrer >personlichen Betroffenheit«
— gar nicht in der Lage seien, objektiv und rational zu denken. Diese Denkmuster
finden sich noch heute in gesellschaftlichen Diskursen wieder und haben direkte
Auswirkungen auf die Leben und Kérper dieser Personen (Quijano 2007: 1724t.).

So trigt das Verhalten der Theoriemacker aktiv zum Ausschluss marginalisier-
ter Perspektiven bei. Die herangezogene Interpretation wird als die einzig >Rich-
tige< und diese Art der Verwendung des Fachbegriffs als alternativlos dargestellt.
Die Aufwertung im wertenden Vergleich, die die Theoriemacker mit dem Erheben
eines Anspruchs auf Objektivitit bezwecken, geht einher mit der Abwertung all je-
ner, die ihre Sichtweisen nicht kennen oder teilen. All jenen, die nicht sofort wissen,
was gemeint ist oder ein anderes Verstindnis haben, wird suggeriert, dass sie nicht
einfach ein anderes Verstindnis als der Theoriemacker, sondern ein Wissensdefizit
gegeniiber der Gemeinschaft, dem abstrakten, hegemonial definierten >Wir< hit-
ten. Sie werden aus dieser erkenntnisfihigen >Wir« ausgeschlossen. Jede kritische
Nachfrage oder gegenteilige Ansicht wird entsprechend damit zuriickgewiesen, die
Person habe es einfach nicht >richtig« verstanden. Und besonders kithne Theorie-
macker sehen sich in Seminaren in der Lage, zeitgendssischen, erfolgreichen Theo-
retikerinnen®, die in ihrer Textform und Sprache andere Denkweisen und Begriffe
ausprobieren, um damit dezidiert marginalisierte Perspektiven auszudriicken, ihre
>Wissenschaftlichkeit« komplett abzusprechen. The male audacity.

Um ihre eigene Angst vor der Abwertung als Nicht-Wissende und dem Versa-
gen innerhalb des wertenden Vergleichs zu itberkommen, wenden Theoriemacker
also unpersénliche Formulierungen, Namedropping, Fachwérter und Ahnliches an,
um ihre Aussage als abgesichert und objektiv erscheinen zu lassen. Dafiir nutzen sie
ihre Position als weif3¢ cis-Minner in einer von patriarchalen und kolonialen Struk-
turen durchzogenen Gesellschaft, die die Bedingungen schafft, ihre eigene Perspek-
tive als >objektiv< und abgesichert darzustellen.

Indem sie zu dieser Art des Bluffs greifen, bestitigen und reproduzieren sie ein
patriarchales und koloniales Verstindnis von Objektivitit und schlieffen margina-

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.



https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Teil I: Studieren - was es bedeutet, was es fordert

lisierte Perspektiven vom Diskurs aus. FLINTA"s und rassifizierte Personen kénnen
ihre eigenen Perspektiven nimlich nicht einfach mit der Verwendung von >wir< und
smanc als gegeben und objektiv darstellen. Ihr jahrelanger Ausschluss iiber das Ab-
sprechen dieser spezifischen Objektivitit und iiber die damit verbundenen mate-
riellen diskriminierenden Strukturen lassen sich nicht durch reine Wortwahl iiber-
kommen (Rodriguez 2016: 57; Quijano 2007: 1721%.).

4. Das macht was mit uns: Entfremdung und Isolation

Theoriemacker reproduzieren mit ihrem Verhalten jedoch nicht nur patriarchale
und koloniale Strukturen, sondern auch die kapitalistischen Funktionsweisen der
Universitit (wie Konkurrenz, Leistung, Selektion), welche eigentlich die Quelle ihrer
eigenen Unsicherheit darstellen. Wihrend im Seminar allerlei kapitalismuskriti-
sche Theorie vorgetragen oder abstrakte Gleichheitsvorstellungen proklamiert wer-
den, scheinen Theoriemacker die kritische Reflexion der eigenen Praxis im Semi-
narraum nicht fir nétig zu halten.

Wagner betonte bereits in den 1970er Jahren, dass es an der kapitalistischen Uni-
versitdt zu einer dreifachen Entfremdung kommt: »Entfremdung, vom Stoff, von
den anderen und von sich selbst« (Wagner 2002: 21ff., 27). Er bezieht sich damit bei-
spielsweise auf eine rein instrumentelle Beziehung zum Inhalt des Studiums, die
stindige Konkurrenz, die zwischen den Studierenden steht und das unangenehme
Gefiihl, man selbst sei eine Filschung, mit der man die anderen tiusche. Sowohl
der Bluff als auch der Riickzug als Strategien der Angstabwehr stellen jedoch kei-
ne tatsichliche Losung dar, sondern verstirken diese dreifache Entfremdung wei-
ter. Sich in/aus Seminarriumen zuriickziehen oder aktives Bluffen: Beides tragt zu
einer Einsamkeit und Isolation unter Studierenden bei. Theoriemacker, die gerne
und viel bluffen, erfahren und reproduzieren diese dreifache Entfremdung durch
ihr Verhalten in besonderem Mafe.*

Entfremdung vom Stoff bedeutet hier, dass Studierende durch den Bluff keinen
direkten Bezug mehr zum Inhalt ihres Studiums haben, da dieser fiir die Selbst-
darstellung und den Selbstschutz instrumentalisiert wird. Dies geht damit einher,

4 Entfremdung ist ein Begriff, der zunichst von dem Philosophen und Okonomen Karl Marx
eingeflihrt wurde, um zu beschreiben was passiert, wenn in einer Cesellschaft alles produ-
ziert wird, um es auf einem Markt als Ware anzubieten, und Arbeit in Form von abhingiger
Lohnarbeit organisiert wird. Sie beschreibt die Trennung der Menschen von dem Produkt ih-
rer Arbeit, das ihnen als Ware aber nicht gehort, sowie die Trennung der Menschen von der
eigenen Tatigkeit, die ihnen nicht gehort, da sie diese als Arbeitskraft verkaufen miissen, die
Entfremdung von Anderen und von sich selbst. Dies hingt damit zusammen, dass alle diese
Beziehungen als Beziehungen nur noch zwischen Waren oder vermittelt (iber Waren statt-
finden (Marx 1962; Marx 1968; Holloway 2016: 60ff.).

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.



https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gianna Gumgowski, Jule Tabel: Fuck You Theoriemacker!

dass Studierende — nachvollziehbarerweise — oft nur eine vage Ahnung davon ha-
ben, was mit abstrakten und komplexen Begriffen tatsichlich gemeint ist, die sie
immer wieder einstreuen. Indem insbesondere Theoriemacker beispielsweise kei-
ne tatsichlichen Fragen aus Verstindnisschwierigkeiten oder Unwissenheit stellen,
sondern Scheinfragen, die der Selbstdarstellung dienen, verhindern sie, dass sie
sich mit dem Stoff tatsichlich auseinandersetzen. Diese Strategie zur Verschleie-
rung von relativer Unwissenheit verhindert den Austausch und die Diskussion von
Ideen der anderen Studierenden im Seminar und schadet dem tatsichlichen inhalt-
lichen Vorankommen aller, da Entwicklung durch Austausch und Kritik verhindert
wird (Wagner 2002: 20).

Die Entfremdung von den Anderen benennt die Isolation und Einsambkeit, die
Studierende durch den Bluff und den Riickzug erfahren. Denn beide Reaktionen
fithren dazu, dass keine ehrlichen, persénlichen Beziehungen zu Kommiliton*in-
nen aufgebaut werden, aus Angst, als Nicht-Wissende aufzufliegen (Wagner 2002:
20). Die Anderen werden als Konkurent*innen wahrgenommen, und auch im all-
taglichen Austausch muss der Bluff aufrechtgehalten werden.

Der Bluff steht auch deshalb immer zwischen den Studierenden, weil der Fokus
auf die individuelle Leistung den gesellschaftlichen Charakter des Studiums und
der Wissensproduktion verschleiert. Der gesellschaftliche Prozess, der jeder Aktivi-
tit, jedem Verstindnis, Denken und Fragen von Studierenden zugrunde liegt, wird
mit dem Fokus auf die scheinbar individuelle Leistung unsichtbar gemacht und un-
terbunden.

Diese beiden Formen der Entfremdung gehen schliefllich mit einer Entfrem-
dungvon sich selbst einher. Ein unangenehmes Gefiithl der Unwirklichkeit entsteht,
als sei alles nur Theater, wenn der Bluff dauerhaft aufrechterhalten werden muss
und Unsicherheit nie gezeigt werden kann. Die Angst, als Filschung aufzufliegen,
bleibt immer bestehen. Dabei wird meist nicht gesehen, dass die Anderen eben auch
nur bluffen (Wagner 2002: 20f.). Diese Entfremdung von sich selbst hingt auch da-
mit zusammen, dass Studierende im Prinzip auch sich selbst wie eine Ware behan-
deln miissen und versuchen, schon im Seminarraum als solche besonders hervorzu-
stechen. Denn auch Studierende sind darauf angewiesen, ihre Arbeitskraft als Ware
auf dem Arbeitsmarkt anzubieten und zu verkaufen.

Die beschriebene dreifache Entfremdung ist eine Folge davon, dass auch die
Universitit und der Seminarraum in der Gesellschaft, in der wir leben, zu gro-
Ren Teilen nach kapitalistischen Funktionsweisen organisiert sind (Wagner 1973:
57; Demirovi¢ 2010: 394). Der Bluff des Theoriemackers ist eine aktive Form der
Reproduktion von Konkurrenzdenken, Leistungsprinzip, Selektion und auch der
Ilusion von Chancengleichheit, die das kapitalistische System prigen. Der Bluff
der weiflen, minnlichen Theoriemackers, mit dem wir es hiufig zu tun haben, ist
dabei gekennzeichnet durch die Herabsetzung Anderer, dominanter bis ignoranter
Raumeinnahme, der Anbiederung an Professor*innen sowie dem Ausnutzen und

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.



https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Teil I: Studieren - was es bedeutet, was es fordert

Verfestigen der patriarchalen und kolonialen Strukturen in unserer Gesellschaft
(siehe Kapitel 2).

5. Kollektive Praxis gegen Mackertum

Theoriemackertum stellt also gewissermafien eine Reaktion auf einen von Leis-
tungsdruck und Konkurrenzdenken durchzogenen Universititsbetrieb dar. Theo-
riemacker nutzen Strategien, die darauf abzielen, innerhalb dieser Strukturen
zu bestehen, wihrend sie diese kontinuierlich reproduzieren. Dass sie sich dabei
gleichzeitig ihrer machtvollen Position innerhalb patriarchaler und kolonialer
Strukturen bedienen und diese ebenfalls reproduzieren, zeigt, wie eng Kapitalis-
mus, Patriarchat und Kolonialismus in unserer Gesellschaft miteinander verwoben,
ineinander verankert sind und sich gegenseitig bedingen. Und diese Mechanismen
und Logiken existieren auch in Seminarriumen und -diskussionen, in denen es
oftmals darum geht oder gehen soll, genau das kritisch zu hinterfragen. Es gibt
viele strukturelle Probleme an den Universititen im Kapitalismus, die von wich-
tigen Beitrigen auch in diesem Sammelband analysiert und kritisiert werden.
Und fiir eine umfassende Verinderung der Verhiltnisse reicht es nicht, sich im
Seminarraum anders zu verhalten. Unsere Darstellung zeigt beispielhaft, wie die
Logik der Universitit eben in ein System eingebunden ist und hier eine bestimmte
Funktion erfiillt, wie es im Beitrag von Lukas Geisler in diesem Sammelband niher
ausgefithrt wird. Es ist jedoch wichtig herauszustellen, dass die gesellschaftlichen
Verhiltnisse und die Menschen, die darin leben, sich gegenseitig hervorbringen.
Das heifét auch, dass das Bewusstsein und die Handlungen von Menschen dazu
in der Lage sind, diese Verhiltnisse zu verindern. Es geht also darum sich diesen
Strukturen mindestens zu verweigern und so weit wie moglich an einer Emanzipa-
tion mitzuarbeiten, anstatt sich die Herrschaftsstrukturen der Gesellschaft zunutze
zu machen, wie es der Theoriemacker tut. Dies gilt insbesondere fir Studierende
mit einem Interesse an kritischer Theorie sowie ihren Dozierenden und insbeson-
dere an der Universitit als einem Ort der Wissensproduktion. Hierarchien miissen
in der Praxis abgerissen werden. Ohne eine Verinderung der gesellschaftlichen
Praxis untereinander kénnen staatliche und institutionelle Verinderungen nur ein
System mit leicht verdnderten, aber ebenso gewaltsamen Herrschaftsverhiltnissen
hervorbringen.

Sich aus den bestehenden Verhiltnissen und Denkmustern zu befreien, ist nicht
einfach. Auch wir kénnen uns den kapitalistischen, patriarchalen und kolonialen
Einfliissen, die die Gesellschaft und die Universitit auf unser Denken haben, nicht
einfach entziehen. Es gelingt uns nicht, die Strukturen in einem Text wie diesem
aufzubrechen. Wir orientieren uns zu grofien Teilen selbst an den gelernten Katego-
rien, Autor*innen und Kriterien der sWissenschaftlichkeit< und auch wir benutzen

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.



https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gianna Gumgowski, Jule Tabel: Fuck You Theoriemacker!

vielleicht ungewollt an manchen Stellen Formulierungen, die andere ausschlieRen
und einen Eindruck von Uberlegenheit oder Selbstdarstellung produzieren kénnen.

In unseren gesamten Text schwingt das Ideal des kollektiven, solidarischen Ler-
nens mit. Wir stellen es dem aktuellen Universititssystem entgegen, das auf in-
dividueller Leistung, Ausgrenzung und Abwertung von bestimmten Perspektiven
und der Illusion eines neutralen Standpunkts sowie der Verwertungs- und Ausbeu-
tungslogik des kapitalistischen Systems beruht. Wir benétigen auch an der Univer-
sitit eine Praxis, die uns tatsichlich dazu befihigt, diese tief verankerten Mechanis-
men zu erkennen und mit ihnen zu brechen, um kollektiv zu lernen, Erkenntnisse
zu erschlieflen, zu kritisieren und zu verwerfen.

Grundlegend dafir ist, dass jede Vorstellung des sselber Machens« eine Illusion
ist. Dem gesellschaftlichen Charakter unseres Denkens und Arbeitens muss radikal
Rechnung getragen werden (Hoppe 2021: 345). In diesem Sinne tendieren wir dazu,
Wissen, angelehnt an die Feministin und Techno-Wissenschaftlerin Donna Hara-
way, als eine kollektive Praxis zu denken. Haraway geht davon aus, dass Wissen im-
mer situiert ist. Es gibt keinen korperlosen, alles erfassenden Blick der Objektivitit.
Wissen ist immer nur partial® (Hoppe 2021: 74, 77). Objektivitit kénnte stattdessen
als »Praxis der Verkniipfung« erfasst werden (Hoppe 2021: 70, 79). Gemeint ist die
Verkniipfung von vielfiltigen, situierten und zwangsweise partialen Perspektiven,
die in Verbindung miteinander zu einer Darstellung der Welt fithren, die tiber die
einseitige scheinbar >universale« Perspektive der minnlich weifSen Rationalitit hin-
ausfithrt. Diese Form der Objektivitit verdichtet die Realitit als Netzwerk, anstatt
sie auf eine Perspektive zu reduzieren (Hoppe 2021: 79). Wissen und Lernen wird
durch ein Netzwerk aus Perspektiven geschaffen, die jedoch nicht durch Kompro-
misse oder verniinftige Losungenc<in Einklang gebracht werden, sondern deren Wi-
derspriiche stindig beibehalten und anerkannt werden miissen. Jede Erkenntnis als
Darstellung der Welt ist demnach das Ergebnis einer spezifischen Konstellation von
Positionen — und damit nicht festgelegt, sondern offen dafiir, verworfen zu werden
(Haraway 1995: 90; Hoppe 2021: 80). In dieser Offenheit liegt das utopische Potenzial
jeder Wissenschaft, da hier der Raum fiir die Dinge bleibt, von denen wir noch gar
nicht wissen, dass wir sie nicht wissen — und die uns erméglichen konnten, ein ge-
sellschaftliches Zusammenleben zu denken, umzusetzen und zu erkimpfen, das wir
uns heute vielleicht noch gar nicht vorstellen kénnen. Herangehensweisen wie diese
helfen uns auch, die Situation an der Universitit im Seminarraum anders anzuge-
hen und sie als Moglichkeit dafiir zu nutzen, im Widerstand gegen die gesellschaft-
lichen Zwinge einen solidarischen Gegenentwurf auszuprobieren. Wir fragen uns

5 Partialitit/partial beschreibt dezentrierte, nicht mit sich selbst identische, teilhabende Per-
spektiven; es geht um eine »Verkniipfung heterogener Perspektiven und Positionen [...], die
nichtin einem einheitlichen Standpunkt aufgehen kdnnen« (Hoppe 2021: 70).

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.



https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Teil I: Studieren - was es bedeutet, was es fordert

jedoch durchaus, ob es an der Universitit noch diese Freirdume innerhalb der kolo-
nialen, kapitalistischen und patriarchalen Strukturen gibt, wie wir sie schaffen oder
uns aneignen kénnen.

FLINTA"s und rassifizierte Personen iiben in der und gegen die Universitit ver-
schiedene Praxen aus, die darauf abzielen, sich abseits kapitalistischer Logiken und
in kritischer Reflexion der eigenen Position und Denkmuster Wissen anzueignen,
es zu verwerfen und sich auszutauschen. Sie gehen zusammen zu Seminaren und
unterstiitzen sich gezielt gegenseitig bei ihren Redebeitrigen; sie fragen provozie-
rend bei den Theoriemackern nach, um deren Bluff aufzudecken; oder sie treffen
sich in Lesekreisen ohne (weifle) cis-Minner und erfahren, wie schon es sein kann,
wenn ehrliche Fragen gestellt werden kénnen, ohne dafiir abgewertet oder vollge-
mackert zu werden. Freund*innenschaft spielt dabei fiir uns eine wichtige Rolle, fir
eine emanzipatorische Praxis, ob in den Gesellschaftswissenschaften oder aufler-
halb davon. Im Gegensatz zur Familie, Ehe, Kolleg*innen- oder Kommiliton*innen-
schaftist die Freund*innenschaft in unserer Gesellschaft weniger institutionalisiert
oder als normative Lebensform angelegt. Sie trigt daher das Potenzial fiir eine au-
tonomere Beziehung zu sich selbst und anderen in sich, da wir Freund *innen nicht
als Konkurrent*innen und ohne Abwagung des Nutzens und Fortkommens in der
kapitalistischen Gesellschaft gegeniibertreten.

All das sind wertvolle Praxen, die noch mehr Sprengkraft hitten, wiirden die
Theoriemacker mit an diesem Strang ziehen und mit ihrem Bluff nicht genau in die
gegengesetzte Richtung wirken. Solange ihr aber so weiter macht, werden wir uns
organisieren und es wird weiterhin »Fuck You Theoriemacker!« heifden.

Literaturverzeichnis

Demirovié, Alex (2010): »Von einer bedingten Universitit zum emanzipatorischen
Wissen. Fiir eine demokratische Hochschulreform - jenseits von sBologna«, in:
Unbedingte Universititen (Hg.), Was ist passiert? Stellungnahmen zur Lage der
Universitdt. Zitrich: Diaphanes, S. 393-405.

Haraway, Donna (1995): »Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frau-
en«, Frankfurt a.M./New York: Campus.

Holloway, John (2016): »Die Welt verindern, ohne die Macht zu itbernehmenc,
Miinster: Westfilisches Dampfboot.

Hoppe, Katharina (2021): »Die Kraft der Revision. Epistemologie, Politik und Ethik
bei Donna Haraway«, Frankfurt a.M./New York: Campus.

Marx, Karl (1962 [1890]): »Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Erster Band
(= Marx-Engels-Werke, Band 23)«, Berlin: Dietz.

Marx, Karl (1968 [1844]): »Die entfremdete Arbeit«, in: Marx-Engels-Werke, Band 40,
Berlin: Dietz, S. 510-522..

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.



https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gianna Gumgowski, Jule Tabel: Fuck You Theoriemacker!

Quijano, Anibal (2007): »Coloniality and modernity/Rationality, in: Cultural Stu-
dies 21(2-3), S. 168-178.

Rodriguez, Encarnatidén Gutiérrez (2016): »Decolonizing Postcolonial Rhetorick, in:
Gutiérrez-Rodriguez, Encarnatién/Boatcd, Manuela/Costa, Sérgio (Hg.), Deco-
lonizing European Sociology, New York: Routledge, S. 49-67.

Sharpe, C. (2016): »In the Wake: On Blackness and Being«, New York: Duke Univer-
sity Press.

Tate, Shirley Anne/Bagguley, Paul (2017): »Building the anti-racist university: next
steps«, in: Race Ethnicity and Education 20(3), S. 289-299.

Wagner, Wolf (1973): »Der Bluff. Die Institution Universitit in ihrer Wirkung auf
die Arbeitsweise und das Bewuf3tsein ihrer Mitglieder«, in: Probleme des Klas-
senkampfes. Zeitschrift fiir politische Okonomie und sozialistische Politik 3(7),
S. 43-81.

Wagner, Wolf (2002): »Uni-Angst und Uni-Bluff. Wie studieren und sich nicht ver-
lieren«, Hamburg: Europiische Verlagsanstalt/Sabine Groenewold Verlage.
Wynter, Sylvia (2003): »Unsettling the Coloniality of Being/Power/Truth/Freedom:
Towards the Human, After Man, Its Overrepresentation — An Argument, in: CR:

The New Centennial Review 3(3), S. 257-337.

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839469680-014 - am 13.02.2026, 13:44:48.



https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

