
Fuck You Theoriemacker!

Für eine emanzipatorische und solidarische Praxis

in den Gesellschaftswissenschaften

Gianna Gumgowski, Jule Tabel

Im Seminarraum, zwischen Kaffeebechern und verschlafenen Köpfen, schnellt eine

Hand in die Höhe. Es ist die Hand einesTheoriemackers.

Vor sicheinStapelBücher,einzerfleddertesNotizbuch, imGesicht einAusdruck

vonWichtigkeit und Ernsthaftigkeit. Er hat sich auf die Frage nach der Kernaussa-

ge des für heute zu lesenden Textes gemeldet, räuspert sich und fängt langsam an

zu sprechen. Jedes Wort scheint bedeutsamer als das vorige zu sein. Statt über die

Aussage des Textes zu sprechen, erklärt er direkt, dass er beim Lesen doch sehr an

die Sichtweise eines anderen männlichen weißen1 Autors erinnert wurde, den ja si-

cherlich alle gelesen hätten. Auch wenn ja jeder wisse, dass dessen Freiheitsbegriff

natürlich ein anderer sei. Das ließe sich im dritten Band von dessenHauptwerk auf

Seite 357 nachlesen. Die Schwäche des Textes liege allerdings klar im Rückgriff auf

die postmoderne Argumentation und der Ignoranz zentraler Fragen, die in der Ge-

sellschaftstheorie seit Jahrzehnten diskutiert werden. Und er wolle mal fragen, ob

der Rest der Seminarteilnehmer*innen diesen Eindruck teile.

Es folgt bedrückende Stille. Unausgesprochene Fragen füllen den Raum: Hat er

gerade überhaupt was zum Text selbst gesagt? Was beinhaltet der Freiheitsbegriff,

von dem er geredet hat?Welche Fragen der Gesellschaftstheoriemeint er? Undwar-

um fragt er nach dem Leseeindruck der anderen, wenn er doch schon davon über-

zeugt ist, dieWahrheit zu kennen?

All diese Fragen bleiben unausgesprochen. Stattdessen bemühen sich alle um

einen abgeklärten Blick. Einige nicken zustimmend, andere runzeln die Stirn und

schütteln den Kopf.Wieder andere senken den Kopf und blättern hektisch in ihren

Büchern oder schreiben voller Eifer in ihr Notizbuch. Der Beitrag war für das Ver-

ständnis des Textes nicht hilfreich, er hat auch die Frage nach den Kernaussagen

1 DasWortweiß (klein und kursiv) bezieht sich nicht auf die Hautfarbe, sondern auf die Zuge-

hörigkeit zu der gesellschaftlichenGruppe, die innerhalb der rassistischenHierarchiemacht-

ausübend ist. Um diese Zugehörigkeit zu markieren, schreiben wir das Adjektiv in unserem

Text kursiv.

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Teil I: Studieren – was es bedeutet, was es fordert

nicht beantwortet. Doch niemand ist bereit, die eigene Rolle in diesem Schauspiel

aufzugeben.

Als sich eine der drei FLINTA*-Personen2 im Raum meldet, richten sich alle

Augen auf sie. Sie sagt, sie würde gerne nochmal auf die Ausgangsfrage zurück-

kommen und legt kurz dar, wie sie die Kernaussage des Textes verstanden hat und

stellt eine Verständnisfrage. Blitzschnell meldet sich der nächste Theoriemacker:

»Ich glaube, du übersiehst da was. Um den Text ›richtig‹ zu verstehen, muss man

schon das Dialektische darin sehen. Ich will jetzt nicht den Rahmen sprengen, aber

Adorno hat in seiner Rede von 1967 gesagt – ich weiß nicht, ob alle das gelesen

haben – ich zitiere…«. Es folgen fünf Minuten Monolog. Er redet immer schneller

und schneller, bis er seine eigene Verwirrung über das, was er sagt, nicht mehr

verbergen kann.

Doch das interessiert niemanden. Alle zeigen sich sichtbar beeindruckt und

scheinen intensiv über das Gesagte nachzudenken.Nur die FLINTA*-Person, deren

Beitrag gerade innerhalb von Sekunden übergangen wurde, schaut sich erst hilflos,

dann wütend im Raum um.Warum spricht niemand über den Text, der eigentlich

gelesenwerden sollte?Undwarum lässt derDozent zu,dass hierMonologe gehalten

werden, die keine inhaltliche Diskussion ermöglichen?

Als sie sich zum Ende der Sitzung noch einmal einbringt, wird sie von einem

Theoriemacker unterbrochen, der sagt: »Ich habe mich zuerst gemeldet!« Der Do-

zent lacht und der Theoriemacker füllt die letzten Minuten des Seminars. Dann ist

Schluss. Demonstrativ klappt sie ihr Notizbuch zu, holt Filter, Blättchen und Tabak

aus ihrer Tasche und fängt an, sich eine Zigarette zu drehen.

Diese und ähnliche Erfahrungen in Seminaren der Geistes- und Sozialwissen-

schaft sowie langeGesprächemitunserenKommilitoninnensindes,dieunsereAus-

einandersetzung mit der Universität aus feministischer Perspektive geprägt haben

und der Ausgangspunkt unserer Überlegungen sind.

Viele Studierende verlassen in unserem Studiengang Seminare, weil die Dis-

kussionskultur von Mackerverhalten geprägt ist und die Lern- und Erkenntnis-

momente dadurch für viele Seminarteilnehmende stark beeinträchtigt werden.

Dieser Rückzug ist allerdings eine unbefriedigende und individuelle, wenn auch

sehr nachvollziehbare, Reaktion. Allzu oft erscheinen uns FLINTA*-Personen Er-

fahrungen wie die geschilderte – also übergangen zu werden, Monologe über

heroisierte alte weiße Männer, überhebliche Kommentierung der Aussagen von

FLINTA*-Personen, ständiges Unterbrechen oder Belehren und Ähnliches – als

individuelle Beschwerden und vereinzelte Erfahrungen. Wir stellen uns diesem

Gefühl der Vereinzelung entschieden entgegen und werden im Folgenden zeigen,

2 FLINTA* ist ein Sammelbegriff für Frauen, Lesben, Intergeschlechtliche, Non-binäre, Trans-

und Agender Personen. Das * steht für all diejenigen, die sich zwar keinem der genannten

Begriffe zuordnen, aber dennochaufgrund ihrerGeschlechtsidentitätmarginalisiertwerden.

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gianna Gumgowski, Jule Tabel: Fuck You Theoriemacker! 107

dass die Verhaltensweisen und Reaktionen der Theoriemacker als Ausdruck der

kapitalistischen, patriarchalen und kolonialen Herrschaftsverhältnisse in unserer

Gesellschaft verstanden werden müssen, die sich an der Universität reproduzieren

und die als solche systematisch kritisiert und kollektiv angegriffen werdenmüssen.

Wir gehen hier von persönlichen Erfahrungen mit weißen und cis3-männlichen

Theoriemackern aus, die Gesellschaftswissenschaften studieren und vor allem eins

tun: bluffen.

Dafür ist die Situiertheit unseresArguments der einzigeOrt, andemwir starten

können. Zum einen, weil wir überzeugt sind, dass unsere Erfahrungen einen mög-

lichen Ausgangspunkt bieten, um das Zusammenwirken von Patriarchat, Kolonia-

lismus und Kapitalismus an der Universität zu verstehen. Indem wir die Wirkung

von patriarchalen und kolonialen Strukturen in der Erfahrung und im zwischen-

menschlichen Verhalten aufzeigen (Kapitel 2 und 2.1) und sie als ›Überlebensstra-

tegie‹ in den Kontext einer durch Wettbewerb, individuelle Leistung und Konkur-

renz geprägten Universität setzen (Kapitel 3), möchten wir dieses Zusammenwir-

ken sichtbar machen, anstatt die Strukturen abstrakt im Vorhinein zu definieren.

Zum anderen lehnen wir die Prämisse einer neutralen und emotionslosen Position

ab. Die subjektive Erfahrung dient dabei als Fenster, das eine bestimmte, verortete

Perspektive auf gesellschaftliche Zusammenhänge ermöglicht, außerdem soll das

Beispielhafte der Gewalt der Abstraktion entgegenwirken (Sharpe 2016: 8). Denn ja,

wir sind angepisst, und diese Ablehnung undWut steht am Anfang jeder Verände-

rung.

Dieser Text soll dazu beitragen, diese Strukturen für Studierende greifbar zu

machen, um sie dort benennen und kritisieren zu können, wo sie aufkommen. Im

Zentrum stehen die Fragen danach, wo und wann patriarchale, koloniale und ka-

pitalistische Herrschaftsverhältnisse in unserem Alltag (re-)produziert werden und

wie wir sie verändern können. Denn wir sind überzeugt, dass Herrschaftsverhält-

nisse auch in der Praxis, also dort, wo sie wirksam sind, bearbeitet werdenmüssen.

Gleichzeitig ist es unser Ziel, Theoriemackern, die sich selbst als kritische Studie-

rende (oderDozierende) darstellen oder einer kritischenGesellschaftstheorie zuge-

hörig fühlen, ihre eigene systemerhaltende und unterdrückende Funktion vor Au-

genzu führen.Denneine freiereGesellschaft (undUniversität) kannnurdurchPrin-

zipien der Solidarität und nicht durch herrschaftsförmiges Handeln realisiert wer-

den.

3 Das Präfix »cis« bedeutet, dass das die Geschlechtsidentität einer Person mit dem bei ihrer

Geburt zugewiesenen Geschlecht übereinstimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Teil I: Studieren – was es bedeutet, was es fordert

1. Der Macker und die Angst vor dem Nicht-Wissen

DerBegriff »Macker« istdemumgangssprachlichenVerständnis vonübertriebenem

männlichen Dominanzverhalten, Selbstdarstellung und scheinbarer Unverletzlich-

keit entliehen. Was wir hier Theoriemackertum nennen, meint ein Verhalten von

Studierenden und Dozierenden in den Gesellschaftswissenschaften, das eine Aus-

einandersetzung und Kritik am Seminarbeitrag selbst verhindert, Beiträge presti-

gehaft aufwertet und als allgemeingültig darstellt, oder die Person durch Scheinfra-

gen, die der Selbstdarstellung dienen, in ihrer Verletzlichkeit und relativen Unwis-

senheit schützt.

Dieses Verhalten kann auch – in Anlehnung an den Sozialwissenschaftler Wolf

Wagner (1977) – als Bluff bezeichnet werden. Wagner nutzte diesen Begriff in den

1970er Jahren, um die Bewältigungsmechanismen von Studierenden an einer zu-

nehmend neoliberalen Universität, insbesondere in den Geisteswissenschaften, zu

beschreiben. In seinem Buch »Uni-Angst und Uni-Bluff. Wie studieren und sich

nicht verlieren« beschäftigt er sich mit den spezifischen Verhaltensweisen, die er

während seines Studiums und später in der Lehre sowohl bei sich selbst als auch

bei Anderen beobachtete. Er berichtet von einer ständigen Angst vor der Entlar-

vung und »Abwertung als Nichtwissende[m]« (Wagner 2002: 27) und beschreibt in

diesem Zusammenhang zweiMechanismen der Angstabwehr: Die einen vollführen

den sogenannten »Uni-Bluff«, die Anderen ziehen sich zurück (ebd.).

Der Bluff umfasst dabei weit mehr als die bloße Behauptung von Dingen, ohne

sich ihrer Korrektheit sicher zu sein. Auch das Stellen von Fragen, die nicht auf tat-

sächliche Antworten abzielen, sondern vor allem das eigene Wissen vorführen sol-

len, sowie der Gebrauch allgemeiner und unwiderlegbarer Formulierungen zählen

dazu. Darüber hinaus stellt die ständige Suche nachmöglicher Kritik einen wichti-

genBestandteil desUni-Bluffsdar.Esgehtnichtmehrdarum,Texteauf ihreStärken

hin zuuntersuchenoder inDiskussionen zusammenanneuenErkenntnissen zu ar-

beiten, sondern vor allemdarum,die SchwächenderAnderen aufzudecken (ebd.: 11,

13, 19f.).

Der Bluff funktioniert vor allem über die gewählte sprachliche Form. Die Wis-

senschaftssprache, die an Universitäten benutzt wird, spielt eine begünstigende

Rolle. Sie zeichnet sich durch unpersönliche Formulierungen, verdrehte Konjunkti-

ve und eine komplizierte und verschachtelte Ausdrucksweise aus. Dies ermöglicht

es Studierenden, durch das Benutzen von »man« anstelle von »ich« oder durch

Konstruktionen wie »man würde doch meinen…«, gefolgt von einer Vielzahl von

Nebensätzen, ihren Redebeiträgen einen wissenschaftlichen und damit legitimen

Anstrich zu verpassen, ganz unabhängig vom tatsächlichen Inhalt (ebd.: 14ff.).

Die von Wagner beschriebenen Verhaltensweisen stimmen mit denen über-

ein, die wir bei den Theoriemackern beobachten. Wir möchten jedoch nicht nur

den Bluff der Theoriemacker aufdecken, sondern ebendiesen Bluff auch in seinen

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gianna Gumgowski, Jule Tabel: Fuck You Theoriemacker! 109

gesellschaftlichen Kontext einordnen. Anhand einzelner Beispiele des Verhal-

tens von Theoriemackern wollen wir zeigen, wie ihr Bluff vor allem patriarchale,

kapitalistische und koloniale Mechanismen und Strategien beinhaltet, die auf Aus-

grenzung und Abwertung beruhen und dadurch ebendiese Herrschaftsverhältnisse

im Seminarraum reproduzieren.

2. Wer mithalten will, muss labern

Sowohl der Bluff als auch der Rückzug als Mechanismen der Angstabwehr erge-

bennurSinn innerhalb eineshierarchischenSystems,das auf individueller Leistung

und Vergleich,Wettbewerb, Konkurrenz und Selektion basiert und durch die Illusi-

on der Chancengleichheit abgesichert wird. Grundsätzlich sind wir, die in einem

solchen System studieren, alle davon geprägt und betroffen, da wir uns ihm nicht

entziehen können. Theoriemacker nutzen es jedoch in besonderer Weise zu ihrem

Vorteil.

Dies geschieht durch Namedropping, allgemeingültige Formulierungen sowie

langes, langsames und bedeutungsschweres Sprechen, das der Aufwertung der ei-

genen Aussagen dient. Strategien wie das Verwenden verschachtelter Nebensätze

hingegen, eine sehr hohe Redegeschwindigkeit undmehr oder weniger subtileThe-

menwechsel zum Beispiel hin zu anderen Autor*innen ermöglichen die Verschleie-

rung der eigenen unvermeidbaren und relativen Unsicherheit.

Nicht nur überspringen Theoriemacker gern die Erklärung komplexer Begrif-

fe in ihrem Beitrag, weil sie dann tatsächlich ihr Verständnis dieser Begriffe un-

ter Beweis stellen müssten. Hinter rasend schnellen theoretischen Abhandlungen,

verpackt in lange Schachtelsätze, steht vor allem die eigene Angst. Ist es den Zu-

hörer*innen unmöglich, der Schnelligkeit des Gesagten in Gedanken zu folgen, be-

steht auch kein Risiko, auf Fehler hingewiesen und dementsprechend abgewertet

werden zukönnen.Diese StrategiendesBluffs sind auf dieVerbesserungder indivi-

duellen Situation innerhalb einer als Wettbewerb erscheinenden Seminarsituation

an der kapitalistischen Universität ausgerichtet.

Auch das besonders langsame Sprechen erfüllt eine spezifische Funktion. Be-

obachten lässt sich das vor allem bei erfahrenen Theoriemackern, die bereits gute

Erfahrungen mit ihrem Bluff gemacht haben und sich sicher sind, dass er funktio-

niert. Indem sie viel Zeit und Raummit ewigen Redebeiträgen einnehmen, erhöht

sich der Eindruck, das Gesagte sei außergewöhnlich komplex und sehr bedeutsam.

Eshandelt sichhierumSelbstdarstellung,umsichvondenAnderenabzuheben,und

ist die Reaktion auf den stets präsenten Vergleich zwischen den Studierenden. Die

eigeneRolle bei derReproduktion vonKonkurrenz- undLeistungsdruck anderUni-

versität wird nicht reflektiert, sondern das System zum eigenen Vorteil ausgenutzt.

Dies mag für einige beinah selbstverständlich wirken. Es trägt jedoch nicht nur zur

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Teil I: Studieren – was es bedeutet, was es fordert

Vereinsamung und Isolation unter Studierenden bei (Kapitel 3), sondern auch zum

Ausschluss von bestimmten Perspektiven (Kapitel 2.1).

Denn dabei nehmenTheoriemacker sich den Raum, der vielenmarginalisierten

Personen nicht zugestanden wird. Und das geschieht mit einer Selbstverständlich-

keit, die nur diejenigen andenTag legen können,derenBerechtigung zurRaumein-

nahme noch nie in Frage gestellt wurde. Indem sie in ihremRedeverhalten die eige-

ne Verfügungsmacht über Zeit und Raum zur Schau stellen und für Selbstdarstel-

lungnutzen,manifestiert sichderAusschlussmarginalisierter Perspektiven zeitlich

und räumlich.

3. Die Sache mit der Objektivität

Die wohl brutalste Erfahrung mit demTheoriemackertum ist eine, die gar nicht so

leicht zu benennen ist. Viele kennen vielleicht das drückende Gefühl im Bauch, das

sich breit macht, wennTheoriemacker ihreWortmeldungmit Formulierungen wie,

»Manweiß doch, dass…«, »Wir wissen, dass…«, »Wie uns ja allen klar ist« beginnen.

Oder, wenn plötzlich wild mit Namen irgendwelcher längst verstorbener Theoreti-

ker (ungegendert) und den von ihnen genutzten Fachbegriffen um sich geworfen

wird, ohne diese zu erklären oder einzuordnen.Oder,wenn von der ›richtigen‹ Les-

art eines Textes gesprochenwird. In allen Fällenwird einGefühl vonUnterlegenheit

und Unwissenheit erzeugt, wenn der anderen Person nicht (sofort) klar ist, was ge-

meint ist.

Was sich oft wie persönliches Versagen anfühlt, verstehen wir als Resultat des

Bluffs. Indem Theoriemacker sich auf »wir« und »man« sowie auf große Namen

und komplizierte Fachbegriffe beziehen, distanzieren sie sich von ihrer persönli-

chen Aussage. Durch den Bezug auf einen angesehenen Theoretiker und die un-

persönliche Formulierungwirkt dasGesagte nicht länger subjektiv, sondern scheint

durch die quasi universelle Anerkennung des Theoretikers beziehungsweise durch

das Kollektiv der Wissenden, dem ›Wir‹, von außen abgesichert. Wer die Subjekti-

vität der eigenen Aussage verschleiert, erhebt einen Anspruch auf Objektivität und

Allgemeingültigkeit.DieseDarstellung desGesagten als objektiv erzeugt zumeinen

Prestige für dieTheoriemacker, zum anderenmacht es sie weniger angreifbar.

Das ›Wir‹ und die ›Objektivität‹, auf die hier Bezug genommen wird, sind da-

bei keinesfalls beliebig. Seit Jahrhunderten beanspruchen europäische, weiße und

wohlhabende cis-Männer die Fähigkeit zumobjektivenBlick,derKapazität zur uni-

versalen Perspektive (Hoppe 2021: 72;Wynter 2003; Tate/Bagguley 2017: 295ff.). Ob-

jektivität wird in diesem Verständnis als neutrale, von dem*der Betrachter*in und

deren Körper und Erfahrungen unabhängige Sichtweise gesehen. So wird das Ideal

einer »Distanzierung desWissenssubjekts von allem und jedem« verfolgt (Haraway

1995: 80).

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gianna Gumgowski, Jule Tabel: Fuck You Theoriemacker! 111

Dieses Verständnis ignoriert jedoch die Tatsache, dass unsere Perspektiven, un-

sere Kategorien, unser Wissen immer von gesellschaftlichen Verhältnissen geprägt

sindunddurchdie aufuns einwirkendenMachtstrukturengeformtwerden.Ausder

jeweiligen Position innerhalb dieser Verhältnisse, das heißt der Situiertheit, kann

sich keine Perspektive befreien.Wissen wird in unserer Gesellschaft entlang der Li-

nien von unter anderem Gender, Rassifizierung und Klasse produziert und ist im-

mer situiert (Haraway 1995; Rodríguez 2016: 52, 57; Hoppe 2021: 72). Das Erheben

eines Anspruchs auf eine neutrale, objektive, universelle Perspektive geht mit dem

Ausschluss all jener Sichtweisen einher, die die spezifische Perspektive von margi-

nalisierten Gruppen hervorheben oder auf einer anderen Art der Wissensproduk-

tion beruhen. Sie werden als ›die Anderen‹ markiert, die im Gegensatz zum ver-

meintlich universellen und rationalen Menschen nicht als Wissenssubjekte aner-

kannt werden, weil sie – nicht zuletzt aufgrund ihrer ›persönlichen Betroffenheit‹

– gar nicht in der Lage seien, objektiv und rational zu denken. Diese Denkmuster

finden sich noch heute in gesellschaftlichen Diskursen wieder und haben direkte

Auswirkungen auf die Leben und Körper dieser Personen (Quijano 2007: 172ff.).

So trägt das Verhalten der Theoriemacker aktiv zum Ausschluss marginalisier-

ter Perspektiven bei. Die herangezogene Interpretation wird als die einzig ›Rich-

tige‹ und diese Art der Verwendung des Fachbegriffs als alternativlos dargestellt.

Die Aufwertung im wertenden Vergleich, die die Theoriemacker mit dem Erheben

eines Anspruchs auf Objektivität bezwecken, geht einher mit der Abwertung all je-

ner, die ihre Sichtweisen nicht kennen oder teilen. All jenen, die nicht sofort wissen,

was gemeint ist oder ein anderes Verständnis haben,wird suggeriert, dass sie nicht

einfach ein anderes Verständnis als derTheoriemacker, sondern einWissensdefizit

gegenüber der Gemeinschaft, dem abstrakten, hegemonial definierten ›Wir‹ hät-

ten. Sie werden aus dieser erkenntnisfähigen ›Wir‹ ausgeschlossen. Jede kritische

Nachfrage oder gegenteilige Ansicht wird entsprechend damit zurückgewiesen, die

Person habe es einfach nicht ›richtig‹ verstanden. Und besonders kühne Theorie-

macker sehen sich in Seminaren in der Lage, zeitgenössischen, erfolgreichenTheo-

retikerinnen*, die in ihrer Textform und Sprache andere Denkweisen und Begriffe

ausprobieren, umdamit dezidiertmarginalisierte Perspektiven auszudrücken, ihre

›Wissenschaftlichkeit‹ komplett abzusprechen.Themale audacity.

Um ihre eigene Angst vor der Abwertung als Nicht-Wissende und dem Versa-

gen innerhalb des wertenden Vergleichs zu überkommen, wenden Theoriemacker

also unpersönliche Formulierungen,Namedropping, Fachwörter und Ähnliches an,

um ihreAussage als abgesichert und objektiv erscheinen zu lassen.Dafür nutzen sie

ihre Position als weiße cis-Männer in einer von patriarchalen und kolonialen Struk-

turendurchzogenenGesellschaft, die dieBedingungen schafft, ihre eigenePerspek-

tive als ›objektiv‹ und abgesichert darzustellen.

Indem sie zu dieser Art des Bluffs greifen, bestätigen und reproduzieren sie ein

patriarchales und koloniales Verständnis von Objektivität und schließen margina-

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Teil I: Studieren – was es bedeutet, was es fordert

lisierte Perspektiven vomDiskurs aus. FLINTA*s und rassifizierte Personen können

ihre eigenen Perspektiven nämlich nicht einfachmit der Verwendung von ›wir‹ und

›man‹ als gegeben und objektiv darstellen. Ihr jahrelanger Ausschluss über das Ab-

sprechen dieser spezifischen Objektivität und über die damit verbundenen mate-

riellen diskriminierenden Strukturen lassen sich nicht durch reineWortwahl über-

kommen (Rodriguez 2016: 57; Quijano 2007: 172ff.).

4. Das macht was mit uns: Entfremdung und Isolation

Theoriemacker reproduzieren mit ihrem Verhalten jedoch nicht nur patriarchale

und koloniale Strukturen, sondern auch die kapitalistischen Funktionsweisen der

Universität (wieKonkurrenz,Leistung,Selektion),welcheeigentlichdieQuelle ihrer

eigenen Unsicherheit darstellen. Während im Seminar allerlei kapitalismuskriti-

scheTheorie vorgetragen oder abstrakte Gleichheitsvorstellungen proklamiert wer-

den, scheinen Theoriemacker die kritische Reflexion der eigenen Praxis im Semi-

narraum nicht für nötig zu halten.

Wagner betonte bereits inden 1970er Jahren,dass es ander kapitalistischenUni-

versität zu einer dreifachen Entfremdung kommt: »Entfremdung, vom Stoff, von

den anderen und von sich selbst« (Wagner 2002: 21ff., 27). Er bezieht sich damit bei-

spielsweise auf eine rein instrumentelle Beziehung zum Inhalt des Studiums, die

ständige Konkurrenz, die zwischen den Studierenden steht und das unangenehme

Gefühl, man selbst sei eine Fälschung, mit der man die anderen täusche. Sowohl

der Bluff als auch der Rückzug als Strategien der Angstabwehr stellen jedoch kei-

ne tatsächliche Lösung dar, sondern verstärken diese dreifache Entfremdung wei-

ter. Sich in/aus Seminarräumen zurückziehen oder aktives Bluffen: Beides trägt zu

einer Einsamkeit und Isolation unter Studierenden bei. Theoriemacker, die gerne

und viel bluffen, erfahren und reproduzieren diese dreifache Entfremdung durch

ihr Verhalten in besonderemMaße.4

Entfremdung vomStoff bedeutet hier, dass Studierende durch den Bluff keinen

direkten Bezug mehr zum Inhalt ihres Studiums haben, da dieser für die Selbst-

darstellung und den Selbstschutz instrumentalisiert wird. Dies geht damit einher,

4 Entfremdung ist ein Begriff, der zunächst von dem Philosophen und Ökonomen Karl Marx

eingeführt wurde, um zu beschreiben was passiert, wenn in einer Gesellschaft alles produ-

ziert wird, um es auf einem Markt als Ware anzubieten, und Arbeit in Form von abhängiger

Lohnarbeit organisiert wird. Sie beschreibt die Trennung der Menschen von dem Produkt ih-

rer Arbeit, das ihnen als Ware aber nicht gehört, sowie die Trennung der Menschen von der

eigenen Tätigkeit, die ihnen nicht gehört, da sie diese als Arbeitskraft verkaufenmüssen, die

Entfremdung von Anderen und von sich selbst. Dies hängt damit zusammen, dass alle diese

Beziehungen als Beziehungen nur noch zwischen Waren oder vermittelt über Waren statt-

finden (Marx 1962; Marx 1968; Holloway 2016: 60ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gianna Gumgowski, Jule Tabel: Fuck You Theoriemacker! 113

dass Studierende – nachvollziehbarerweise – oft nur eine vage Ahnung davon ha-

ben, was mit abstrakten und komplexen Begriffen tatsächlich gemeint ist, die sie

immer wieder einstreuen. Indem insbesondere Theoriemacker beispielsweise kei-

ne tatsächlichen Fragen aus Verständnisschwierigkeiten oder Unwissenheit stellen,

sondern Scheinfragen, die der Selbstdarstellung dienen, verhindern sie, dass sie

sich mit dem Stoff tatsächlich auseinandersetzen. Diese Strategie zur Verschleie-

rung von relativer Unwissenheit verhindert den Austausch und die Diskussion von

Ideen der anderen Studierenden imSeminar und schadet dem tatsächlichen inhalt-

lichen Vorankommen aller, da Entwicklung durch Austausch und Kritik verhindert

wird (Wagner 2002: 20).

Die Entfremdung von den Anderen benennt die Isolation und Einsamkeit, die

Studierende durch den Bluff und den Rückzug erfahren. Denn beide Reaktionen

führen dazu, dass keine ehrlichen, persönlichen Beziehungen zu Kommiliton*in-

nen aufgebaut werden, aus Angst, als Nicht-Wissende aufzufliegen (Wagner 2002:

20). Die Anderen werden als Konkurent*innen wahrgenommen, und auch im all-

täglichen Austausch muss der Bluff aufrechtgehalten werden.

Der Bluff steht auch deshalb immer zwischen den Studierenden,weil der Fokus

auf die individuelle Leistung den gesellschaftlichen Charakter des Studiums und

derWissensproduktion verschleiert.Der gesellschaftliche Prozess, der jeder Aktivi-

tät, jedem Verständnis, Denken und Fragen von Studierenden zugrunde liegt, wird

mit demFokus auf die scheinbar individuelle Leistung unsichtbar gemacht und un-

terbunden.

Diese beiden Formen der Entfremdung gehen schließlich mit einer Entfrem-

dung von sich selbst einher. Ein unangenehmesGefühl der Unwirklichkeit entsteht,

als sei alles nur Theater, wenn der Bluff dauerhaft aufrechterhalten werden muss

und Unsicherheit nie gezeigt werden kann. Die Angst, als Fälschung aufzufliegen,

bleibt immerbestehen.Dabeiwirdmeist nicht gesehen,dass dieAnderen eben auch

nur bluffen (Wagner 2002: 20f.). Diese Entfremdung von sich selbst hängt auch da-

mit zusammen, dass Studierende im Prinzip auch sich selbst wie eineWare behan-

delnmüssenundversuchen, schon imSeminarraumals solche besonders hervorzu-

stechen.Denn auch Studierende sind darauf angewiesen, ihre Arbeitskraft alsWare

auf dem Arbeitsmarkt anzubieten und zu verkaufen.

Die beschriebene dreifache Entfremdung ist eine Folge davon, dass auch die

Universität und der Seminarraum in der Gesellschaft, in der wir leben, zu gro-

ßen Teilen nach kapitalistischen Funktionsweisen organisiert sind (Wagner 1973:

57; Demirović 2010: 394). Der Bluff des Theoriemackers ist eine aktive Form der

Reproduktion von Konkurrenzdenken, Leistungsprinzip, Selektion und auch der

Illusion von Chancengleichheit, die das kapitalistische System prägen. Der Bluff

der weißen, männlichen Theoriemackers, mit dem wir es häufig zu tun haben, ist

dabei gekennzeichnet durch die Herabsetzung Anderer, dominanter bis ignoranter

Raumeinnahme, der Anbiederung an Professor*innen sowie dem Ausnutzen und

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Teil I: Studieren – was es bedeutet, was es fordert

Verfestigen der patriarchalen und kolonialen Strukturen in unserer Gesellschaft

(siehe Kapitel 2).

5. Kollektive Praxis gegen Mackertum

Theoriemackertum stellt also gewissermaßen eine Reaktion auf einen von Leis-

tungsdruck und Konkurrenzdenken durchzogenen Universitätsbetrieb dar. Theo-

riemacker nutzen Strategien, die darauf abzielen, innerhalb dieser Strukturen

zu bestehen, während sie diese kontinuierlich reproduzieren. Dass sie sich dabei

gleichzeitig ihrer machtvollen Position innerhalb patriarchaler und kolonialer

Strukturen bedienen und diese ebenfalls reproduzieren, zeigt, wie eng Kapitalis-

mus,Patriarchat undKolonialismus in unsererGesellschaftmiteinander verwoben,

ineinander verankert sind und sich gegenseitig bedingen. Und diese Mechanismen

und Logiken existieren auch in Seminarräumen und -diskussionen, in denen es

oftmals darum geht oder gehen soll, genau das kritisch zu hinterfragen. Es gibt

viele strukturelle Probleme an den Universitäten im Kapitalismus, die von wich-

tigen Beiträgen auch in diesem Sammelband analysiert und kritisiert werden.

Und für eine umfassende Veränderung der Verhältnisse reicht es nicht, sich im

Seminarraum anders zu verhalten. Unsere Darstellung zeigt beispielhaft, wie die

Logik der Universität eben in ein System eingebunden ist und hier eine bestimmte

Funktion erfüllt, wie es im Beitrag von Lukas Geisler in diesem Sammelband näher

ausgeführt wird. Es ist jedoch wichtig herauszustellen, dass die gesellschaftlichen

Verhältnisse und die Menschen, die darin leben, sich gegenseitig hervorbringen.

Das heißt auch, dass das Bewusstsein und die Handlungen von Menschen dazu

in der Lage sind, diese Verhältnisse zu verändern. Es geht also darum sich diesen

Strukturenmindestens zu verweigern und so weit wiemöglich an einer Emanzipa-

tionmitzuarbeiten, anstatt sichdieHerrschaftsstrukturenderGesellschaft zunutze

zu machen, wie es der Theoriemacker tut. Dies gilt insbesondere für Studierende

mit einem Interesse an kritischer Theorie sowie ihren Dozierenden und insbeson-

dere an der Universität als einem Ort derWissensproduktion. Hierarchien müssen

in der Praxis abgerissen werden. Ohne eine Veränderung der gesellschaftlichen

Praxis untereinander können staatliche und institutionelle Veränderungen nur ein

Systemmit leicht veränderten, aber ebenso gewaltsamenHerrschaftsverhältnissen

hervorbringen.

Sich ausdenbestehendenVerhältnissenundDenkmustern zubefreien, ist nicht

einfach. Auch wir können uns den kapitalistischen, patriarchalen und kolonialen

Einflüssen, die die Gesellschaft und die Universität auf unser Denken haben, nicht

einfach entziehen. Es gelingt uns nicht, die Strukturen in einem Text wie diesem

aufzubrechen.Wir orientierenuns zugroßenTeilen selbst andengelerntenKatego-

rien, Autor*innen und Kriterien der ›Wissenschaftlichkeit‹ und auch wir benutzen

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gianna Gumgowski, Jule Tabel: Fuck You Theoriemacker! 115

vielleicht ungewollt an manchen Stellen Formulierungen, die andere ausschließen

und einenEindruck vonÜberlegenheit oder Selbstdarstellung produzieren können.

In unseren gesamten Text schwingt das Ideal des kollektiven, solidarischen Ler-

nens mit. Wir stellen es dem aktuellen Universitätssystem entgegen, das auf in-

dividueller Leistung, Ausgrenzung und Abwertung von bestimmten Perspektiven

und der Illusion eines neutralen Standpunkts sowie der Verwertungs- und Ausbeu-

tungslogik des kapitalistischen Systems beruht.Wir benötigen auch an der Univer-

sität eine Praxis,die uns tatsächlich dazu befähigt,diese tief verankertenMechanis-

men zu erkennen und mit ihnen zu brechen, um kollektiv zu lernen, Erkenntnisse

zu erschließen, zu kritisieren und zu verwerfen.

Grundlegend dafür ist, dass jede Vorstellung des ›selber Machens‹ eine Illusion

ist. Dem gesellschaftlichen Charakter unseres Denkens und Arbeitensmuss radikal

Rechnung getragen werden (Hoppe 2021: 345). In diesem Sinne tendieren wir dazu,

Wissen, angelehnt an die Feministin und Techno-Wissenschaftlerin Donna Hara-

way, als eine kollektive Praxis zu denken.Haraway geht davon aus, dassWissen im-

mer situiert ist. Es gibt keinen körperlosen, alles erfassendenBlick derObjektivität.

Wissen ist immer nur partial5 (Hoppe 2021: 74, 77). Objektivität könnte stattdessen

als »Praxis der Verknüpfung« erfasst werden (Hoppe 2021: 70, 79). Gemeint ist die

Verknüpfung von vielfältigen, situierten und zwangsweise partialen Perspektiven,

die in Verbindung miteinander zu einer Darstellung der Welt führen, die über die

einseitige scheinbar ›universale‹ Perspektive der männlich weißen Rationalität hin-

ausführt. Diese Form der Objektivität verdichtet die Realität als Netzwerk, anstatt

sie auf eine Perspektive zu reduzieren (Hoppe 2021: 79). Wissen und Lernen wird

durch ein Netzwerk aus Perspektiven geschaffen, die jedoch nicht durch Kompro-

misse oder ›vernünftigeLösungen‹ inEinklanggebrachtwerden,sondernderenWi-

dersprüche ständig beibehalten und anerkanntwerdenmüssen. Jede Erkenntnis als

Darstellung derWelt ist demnach das Ergebnis einer spezifischenKonstellation von

Positionen – und damit nicht festgelegt, sondern offen dafür, verworfen zu werden

(Haraway 1995: 90;Hoppe 2021: 80). In dieserOffenheit liegt das utopische Potenzial

jeder Wissenschaft, da hier der Raum für die Dinge bleibt, von denen wir noch gar

nicht wissen, dass wir sie nicht wissen – und die uns ermöglichen könnten, ein ge-

sellschaftlichesZusammenlebenzudenken,umzusetzenundzuerkämpfen,daswir

uns heute vielleicht noch gar nicht vorstellen können.Herangehensweisenwie diese

helfen uns auch, die Situation an der Universität im Seminarraum anders anzuge-

hen und sie alsMöglichkeit dafür zu nutzen, imWiderstand gegen die gesellschaft-

lichen Zwänge einen solidarischen Gegenentwurf auszuprobieren. Wir fragen uns

5 Partialität/partial beschreibt dezentrierte, nicht mit sich selbst identische, teilhabende Per-

spektiven; es geht um eine »Verknüpfung heterogener Perspektiven und Positionen […], die

nicht in einem einheitlichen Standpunkt aufgehen können« (Hoppe 2021: 70).

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Teil I: Studieren – was es bedeutet, was es fordert

jedoch durchaus, ob es an der Universität noch diese Freiräume innerhalb der kolo-

nialen, kapitalistischenundpatriarchalen Strukturen gibt,wiewir sie schaffen oder

uns aneignen können.

FLINTA*s und rassifizierte Personen üben in der und gegen die Universität ver-

schiedene Praxen aus, die darauf abzielen, sich abseits kapitalistischer Logiken und

in kritischer Reflexion der eigenen Position und Denkmuster Wissen anzueignen,

es zu verwerfen und sich auszutauschen. Sie gehen zusammen zu Seminaren und

unterstützen sich gezielt gegenseitig bei ihren Redebeiträgen; sie fragen provozie-

rend bei den Theoriemackern nach, um deren Bluff aufzudecken; oder sie treffen

sich in Lesekreisen ohne (weiße) cis-Männer und erfahren, wie schön es sein kann,

wenn ehrliche Fragen gestellt werden können, ohne dafür abgewertet oder vollge-

mackert zuwerden.Freund*innenschaft spielt dabei für uns einewichtigeRolle, für

eine emanzipatorische Praxis, ob in den Gesellschaftswissenschaften oder außer-

halb davon. ImGegensatz zur Familie, Ehe, Kolleg*innen- oder Kommiliton*innen-

schaft ist die Freund*innenschaft in unsererGesellschaftweniger institutionalisiert

oder als normative Lebensform angelegt. Sie trägt daher das Potenzial für eine au-

tonomere Beziehung zu sich selbst und anderen in sich, da wir Freund*innen nicht

als Konkurrent*innen und ohne Abwägung des Nutzens und Fortkommens in der

kapitalistischen Gesellschaft gegenübertreten.

All das sind wertvolle Praxen, die noch mehr Sprengkraft hätten, würden die

Theoriemackermit an diesem Strang ziehen undmit ihremBluff nicht genau in die

gegengesetzte Richtung wirken. Solange ihr aber so weiter macht, werden wir uns

organisieren und es wird weiterhin »Fuck YouTheoriemacker!« heißen.

Literaturverzeichnis

Demirović, Alex (2010): »Von einer bedingten Universität zum emanzipatorischen

Wissen. Für eine demokratischeHochschulreform– jenseits von ›Bologna‹«, in:

Unbedingte Universitäten (Hg.),Was ist passiert? Stellungnahmen zur Lage der

Universität. Zürich: Diaphanes, S. 393–405.

Haraway,Donna (1995): »DieNeuerfindungderNatur.Primaten,Cyborgs und Frau-

en«, Frankfurt a.M./New York: Campus.

Holloway, John (2016): »Die Welt verändern, ohne die Macht zu übernehmen«,

Münster: Westfälisches Dampfboot.

Hoppe, Katharina (2021): »Die Kraft der Revision. Epistemologie, Politik und Ethik

bei Donna Haraway«, Frankfurt a.M./New York: Campus.

Marx,Karl (1962 [1890]): »Das Kapital. Kritik der politischenÖkonomie.Erster Band

(= Marx-Engels-Werke, Band 23)«, Berlin: Dietz.

Marx,Karl (1968 [1844]): »Die entfremdeteArbeit«, in:Marx-Engels-Werke,Band40,

Berlin: Dietz, S. 510–522.

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gianna Gumgowski, Jule Tabel: Fuck You Theoriemacker! 117

Quijano, Aníbal (2007): »Coloniality and modernity/Rationality«, in: Cultural Stu-

dies 21(2-3), S. 168–178.

Rodríguez, Encarnatión Gutiérrez (2016): »Decolonizing Postcolonial Rhetoric«, in:

Gutiérrez-Rodríguez, Encarnatión/Boatcă,Manuela/Costa, Sérgio (Hg.), Deco-

lonizing European Sociology, New York: Routledge, S. 49–67.

Sharpe, C. (2016): »In theWake: On Blackness and Being«, New York: Duke Univer-

sity Press.

Tate, Shirley Anne/Bagguley, Paul (2017): »Building the anti-racist university: next

steps«, in: Race Ethnicity and Education 20(3), S. 289–299.

Wagner, Wolf (1973): »Der Bluff. Die Institution Universität in ihrer Wirkung auf

die Arbeitsweise und das Bewußtsein ihrer Mitglieder«, in: Probleme des Klas-

senkampfes. Zeitschrift für politische Ökonomie und sozialistische Politik 3(7),

S. 43–81.

Wagner, Wolf (2002): »Uni-Angst und Uni-Bluff. Wie studieren und sich nicht ver-

lieren«, Hamburg: Europäische Verlagsanstalt/Sabine Groenewold Verlage.

Wynter, Sylvia (2003): »Unsettling the Coloniality of Being/Power/Truth/Freedom:

Towards theHuman,AfterMan,ItsOverrepresentation–AnArgument«, in:CR:

The New Centennial Review 3(3), S. 257–337.

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469880-014 - am 13.02.2026, 13:44:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469880-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

