
Philosophische Überlegungen: Nichtstun als

politische Praxis

Das Phänomen des Nichtstuns hat im 20. und 21. Jahrhundert eigentüm-

licherweise ein Denken über das Politische vorangetrieben. Gesellschaftlich

betrachtet gilt weiterhin die Vorstellung, Nichtstun sei eine wertlose, dys-

funktionale Abweichung, aber parallel dazu hat sich ein gegenläufiger Dis-

kurs entwickelt. Aus dem Bereich der Kunst, Literatur und Philosophie kom-

men Impulse für eine andere Deutung des Nichtstuns: man versteht es zu-

nehmend als genuin politischen Akt. Dieses Verständnis bricht jedoch mit

der europäischen Ideengeschichte, die das Nichtstun seit jeher als unpolitisch

wahrgenommen hat – schließlich bedeutete die Muße in der Antike (griech.:

scholé, lat.: otium) nicht nur die Abwesenheit von Sorge und Mühsal, sondern

auch »Freiheit von politischer Tätigkeit«;1 und auch andere, weniger genuss-

volle Formen des Nichtstuns weisen in der herkömmlichen Sicht einen zu

großen Grad von Isolation oder Nonkonformität auf, um als politisches Agie-

ren zu gelten. Doch die moderne Politisierung des Nichtstuns konzentriert

sich gerade auf das anomische Element des Nichtstuns, und zeigt, dass Po-

litik aus einer Abweichung heraus gedacht werden kann. Das Denken über

das Nichtstun im 20. Jahrhundert interessiert sich für die Möglichkeit, Po-

litik nicht elitär, exklusiv, oder an bestimmte Tätigkeitsformen gebunden zu

denken, sondern als eine unkonventionelle Praxis, die keiner vorangegangen

Art politischer Führung oder Partizipation gleicht. In diesem Kontext wird

das Nichtstun deshalb auch mindestens als Kritik oder Störung, und sogar

als eine aktive Veränderung des politischen Status quo verstanden.

Dieser Teil des Buches widmet sich drei verschiedenen Möglichkeiten,

Nichtstun als politische Praxis zu denken. Im ersten Theoriekapitel wird

Nichtstun als eine Handlung im Sinne Hannah Arendts betrachtet, die ein

1 Arendt: Vita activa, 418.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Nichtstun als politische Praxis

Ereignis darstellt, und damit sowohl gesellschaftliche Veränderung generie-

ren kann als auch die zukünftige geschichtliche Entwicklung zu beeinflussen

vermag. Im zweiten Theoriekapitel wird das Nichtstun als Voraussetzung

zur Bildung einer neuen Gemeinschaft betrachtet, die sich üblichen sozialen

Normen verweigert. Im dritten Theoriekapitel geht es, abweichend von den

ersten beiden, um die Korrelation zwischen Nichtstun und Herrschaft, die

sowohl Macht als auch Ohnmacht bedeuten kann. In allen drei Fällen wird

das Nichtstun als eine Praxis betrachtet, die entweder Konventionen bricht,

neue Ethiken etabliert oder einfach neue Perspektiven auf das Politische

eröffnet.

Handlung und Geschichte

Nichts zu tun heißt, zu handeln. Es ist ein Ereignis, und beeinflusst die Geschichte.

Dem Nichtstun als Idee und als literarisches Motiv wohnt ein hartnäckiges

Paradox inne. Und zwar, um die Leibniz’sche Frage umzuformulieren, dass

Nichtstun überhaupt etwas ist, und nicht etwa nichts. Damit wird gefragt, ob

das Nichtstun, ebenso wie das Tun,Wirkungen in derWelt produzieren kann.

Daran knüpfen sich zwei Ideen, die eng miteinander verbunden sind. Zum

einen, dass diese Wirkungen als politische Handlungen verstanden werden

können, dass also Nichtstun zu einem der wesentlichsten menschlichen Tä-

tigkeitsbereiche gehört: der Politik. Zum anderen, dass das Nichtstun ein Er-

eignis produziert, und damit auch die Geschichte beeinflussen kann. Der Zu-

sammenhang zwischen diesen beiden Begriffen – Handlung und Ereignis –

als Teil einer Praxis des Nichtstuns ist Thema dieses Kapitels.

Dass das Nichtstun eine Handlung, und damit gar politisch und ge-

schichtlich relevant ist, suggerieren verschiedene Handlungs- und Ge-

schichtsphilosophien des 20. Jahrhunderts. Einen zentralen Hinweis liefert

Hannah Arendt. In ihrer Handlungsphilosophie umreißt sie grob zwei Arten

des Nichtstuns. Zum einen meint sie damit – und zwar aus der Perspektive

der Vita activa heraus – das Denken. Es sei »reine Tätigkeit des Geistes

in Verbindung mit völliger Unbeweglichkeit des Körpers«.2 Diese Art des

Nichtstuns hält Arendt nicht für eine Handlung, weil man ohne körperliche

Aktivität nicht in der Welt und mit Menschen zusammen sein kann – ihr

2 HannahArendt:VomLebendesGeistes.DasDenken,DasWollen. Übers. v.HermannVetter.

Hg. v. Mary McCarthy. München: Piper (2013), 127.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 25

Handlungsbegriff aber setzt beides voraus. Es gäbe allerdings noch eine an-

dere Form des Nichtstuns, so Arendt, die trotz körperlicher Untätigkeit eine

Handlung darstellen könne. Diese Ausnahme von der Regel ihrer Handlungs-

philosophie wird in den Ausführungen zum Verhältnis vonMacht und Gewalt

in Vita activa formuliert. Im Kontext einer Gewaltherrschaft könne nämlich,

so Arendt, der passive Widerstand durchaus eine Handlung darstellen:

So können auch Volksaufstände gegen die materiell absolut überlegenen

Gewaltmittel eines Staates eine fast unwiderstehliche Macht erzeugen, und

zwar gerade, wenn sie sich selbst der Gewalttätigkeit enthalten, in der sie

ohnehin dieUnterlegenenwären.Diesmagmanden »passivenWiderstand«

nennen, aber man sollte sich bewusst sein, daß dieser Name im Ernstfall

nicht ohne Ironie ist. Denn der passive Widerstand auf seinem Höhepunkt,

auf dem er der Gewalt nicht weicht, gehört zweifellos zu den aktivsten und

wirksamsten Formen des Handelns, die je ersonnen worden sind, und zwar

gerade, weil er sich nicht einemKampf stellt, dessen Resultat dieNiederlage

oder der Sieg wäre, und man ihm daher im Prinzip nur durch einen organi-

siertenMassenmord begegnen kann, der für den Sieger ein Pyrrhus-Sieg ist,

weil ja niemand über Tote herrschen kann.3

Die These Arendts lautet, dass durch ein Nichtstun in Form des passiven Wi-

derstands Macht entstehen kann. Dieser Gedanke ist nicht unbedingt nahe-

liegend. Man würde eigentlich eher davon ausgehen, dass Nichts zu tun im

Rahmen einer Gewaltherrschaft einem Todesurteil gleichkäme. Wenn in so-

zialdarwinistischer Manier das Recht des Stärkeren gilt, dann gehen zual-

lererst diejenigen zugrunde, die nicht für ihr Leben kämpfen. Doch Arendt

sieht gerade darin ein Machtpotential, denn: Indem man auf Gewaltmittel

verzichtet, hebelt man die Aktionslogik des Gegners aus, und vermag ihn so

zu bezwingen.4 Das englische Original vermittelt dies besonders pointiert.

3 Arendt: Vita activa, 253.

4 Dabeimussman betonen, dass in Arendts Verständnis dasMachtpotential des Nichts-

tuns nicht nur, aber auch auf seiner kollektiven Demonstration gründet. Der passive

Widerstand ist an sich eine Handlung. Macht entsteht aber erst dann, wenn es sich

um eine Aktion vielerMenschen handelt, denn Pluralität ist für Arendt eine Vorausset-

zung für Macht: »Macht entspricht der menschlichen Fähigkeit, nicht nur zu handeln

oder etwas zu tun, sondern sich mit anderen zusammenzuschließen und im Einver-

nehmen mit ihnen zu handeln. Über Macht verfügt niemals ein Einzelner; sie ist im

Besitz einer Gruppe«. Hannah Arendt: Macht und Gewalt. Übers. v. Gisela Uellenberg.

München: Piper (2017), 45.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Nichtstun als politische Praxis

Dort liest man, »passive resistance« sei eben deswegen »one of the most ac-

tive and efficient ways of action ever devised, because it cannot be countered

by fighting«.5 Wer nicht kämpft, der kann nicht besiegt werden, auch wenn

er/sie im Falle eines Kampfes unterlegen gewesen wäre. Man kann also aus

der Perspektive des Gewaltinhabers das Nichtstun nicht ›kontern‹, ihm nichts

entgegensetzen, weil es – immer schon – außerhalb des Handlungsparadig-

mas situiert ist, in dem Gewalt entstehen kann. Das Nichtstun ist dennoch

ein wichtiger Bestandteil des Aufstandes, weil es einen Bruch mit der Norm

darstellt, durch den die bis dahin geltende Gewalt des Staates von der Macht

des Volkes abgelöst werden kann. Daraus erklärt sich auch die Tatsache, dass

Arendt dem passivenWiderstand Handlungscharakter zuspricht. Zu handeln

heißt ihr zufolge nämlich konkret, »etwas Neues Anfangen«,6 womit sie auch

andeutet, dass Handlungen überkommene gesellschaftliche Prozesse (wie ge-

nau ein Staat geführt, Staatsgewalt durchgesetzt wird usw.) unterbrechen

und ersetzen können. Und das Nichtstun, wenn es die Form eines passiven

Widerstandes annimmt, könne dies eben auch. Seine genaue Funktionalität

lässt sich als Überwindung des Zweck-Mittel-Verhältnisses nachvollziehen.

Überwindung der Zweck-Mittel-Relation

Das Nichtstun, vor allem die Form des passiven Widerstands, macht auf ein

ethisches Problem aufmerksam. Dieses Problem ergibt sich Arendt zufolge

aus der Veränderung des Handlungsverständnisses in der Neuzeit. Wenn

man heute von Handlung spricht, dann sind daran generell drei Dinge

notwendig beteiligt: Ein verantwortliches Subjekt, ein Wille, und ein Ziel.

Arendt kritisiert vor allem die Tendenz, das letzte Element, also das Ziel im

Sinne des Ergebnisses einer Handlung zu ernst zu nehmen. Und tatsächlich

ist das Ergebnis auch in den Handlungstheorien des 20. Jahrhunderts in

der Regel nicht relevant. Es geht dort zumeist um die Feststellung und

Feststellbarkeit einer inneren Tendenz – wie man sie auch nennen mag:

Grund, Intention, Wille, Motivation, Neigung usw. – zur Handlung bevor sie

stattfindet, denn erst diese Tendenzmacht ein Geschehen zur Handlung.7 An

5 Hannah Arendt: The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press (1998), 201.

6 Arendt: Vita activa, 215.

7 JochenGimmel summiert als die drei zentralen Strukturmerkmale desHandlungskon-

zeptes in den dominanten Handlungstheorien von Donald Davidson (Analytische Phi-

losophie) und MaxWeber (Soziologie): 1. den Akteur, 2. seine Intention, und 3. die Ra-

tionalität der Handlung, die ihre Erklärbarkeit garantiert. Jochen Gimmel: ZumBegriff

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 27

der Relation zwischen der Motivation und dem Zustand nach der Handlung,

dem Ergebnis, ist die Handlungstheorie eher nicht interessiert. Das gilt auch

für Hannah Arendt, die, antike Positionen rezipierend, davon ausgeht, dass

Handlung zwar Motiven folge, aber nicht über ihr Ergebnis definiert werden

kann – Handlung ist Selbstzweck.8 »Handeln und Sprechen sind Vorgänge,«

so Arendt, »die von sich aus keine greifbaren Resultate und Endprodukte

hinterlassen.«9

Hierin entzweit sich die theoretische Position von einer praktischen, le-

bensweltlichen, denn im Alltag ist nicht nur von Interesse, wer handelt, oder

ob jemand gehandelt hat, sondern auch, ob die Handlung erfolgreich war.

Diese vor allem im Bereich der Wirtschaft relevante Frage widmet sich gera-

de dem Ziel, dem Ergebnis, dem Produkt von Handlungen. Arendt fürchtet,

dass dieses Interesse in der Neuzeit dominiert, sodass nun Handlung nicht

mehr als Selbstzweck, sondern als Produktionsprozess wahrgenommenwird.

Das Produkt jedoch gehört Arendt zufolge nicht zum Handeln, sondern zum

Herstellen:

DerdurchschlagendeErfolg derUmwandlungdesHandelns in eine Formdes

Herstellens ließe sich leicht an der uns selbstverständlich gewordenen Ter-

minologie politischer Theorie und des praktisch-politischen Denkens erwei-

sen. Sie macht es nämlich nahezu unmöglich, über Fragen der Politik auch

nur zu sprechen, ohne uns der Zweck-Mittel-Kategorie zu bedienen. Viel-

leicht noch überzeugender für diesen Tatbestand ist die Einstimmigkeit, mit

der uns die volkstümlichen Sprichwörter und Redensarten aller lebendigen

Sprachen sagen, daß wer A gesagt hat, auch B sagen müsse, daß der Zweck

die Mittel heilige, daß »he who wants an end must also want the means«

oder daß »on ne fait pas d’omelette sans casser des oeufs«. Vielleicht hat

des Nicht/Handelns und der Hoffnung, Geschichte zum Stillstand bringen zu können.

In: Zwischen Handeln und Nichthandeln, 296.

8 Hannah Arendt situiert das Handeln außerhalb der Mittel-Zweck-Kategorie, gesteht

aber dennoch ein, dass Handlungen in der Regel interessengeleitet und zielgerichtet

sind. Wichtig sei für Arendt jedoch, dass sich der Bereich des Politischen nicht aus-

schließlich durch diese Interessen und Ziele definiert, so James Knauer: »Political ac-

tion involves motives and goals but is not determined by them. And in transcending

these specific concerns, action transcends purely instrumental categories.« James T.

Knauer: Motive and Goal in Hannah Arendt’s Concept of Political Action. In: American

Political Science Review 74 (3), 1980, 729.

9 Arendt: Vita activa, 225.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Nichtstun als politische Praxis

keine Generation vor uns so reichlich Gelegenheit gehabt, sich von denmör-

derischen Konsequenzen dieser Vorstellungen zu überzeugen, denen zufol-

ge alle Mittel, sofern sie wirksam sind, berechtigt sind, wenn sie nur einem

Zweck dienen, der sie zu rechtfertigen imstande ist. […] Solange wir uns ein-

bilden, daß wir im Politischen uns im Sinne der Zweck-Mittel-Kategorie be-

wegen, werden wir schwerlich imstande sein, irgend jemand davon abzu-

halten, jedes Mittel zu benutzen, um anerkannte Zwecke zu verfolgen.10

Das von Arendt beschriebene Problem bezieht sich explizit auf die Verbre-

chen gegen die Menschlichkeit im Nationalsozialismus. Sie behauptet, dass

das Denken und die Realisierung von Politik über die Zweck-Mittel-Kategorie

gefährlich ist, weil so die Möglichkeit entsteht, die Grenzen der Moral im

Einzelnen zu überschreiten (d.h. unmoralische Mittel einzusetzen), um einen

vermeintlich moralischen Zweck zu erfüllen bzw. ein moralisches Ziel zu er-

reichen. Die enge Verbindung zwischen Mittel und Zweck kreiert in der Folge

die Illusion, die so erfolgte Handlung sei im Ganzen moralisch. Im Bereich

des Herstellens funktioniere das allerdings sehr wohl, dort seien die Mittel

(des Herstellens) immer durch den Endzweck (die Produktion bestimmter

Dinge) legitimiert: »Der Zweck rechtfertigt die Gewalt, die der Natur ange-

tan wird, wenn man Material aus ihr gewinnen will, wie das Holz das Fäl-

len des Baumes rechtfertigt, wie der Tisch schließlich die nochmalige Zer-

störung des Materials, das Zersägen des Holzes, rechtfertigt.«11 Doch – und

darin liegt der Unterschied zwischen Herstellen und Handeln – man kann

mit Menschen nicht wie mit der Natur verfahren, da kein Zweck Gewalt am

Menschen rechtfertigen könne. Genau dies kann aber geschehen (weil es be-

reits in der Vergangenheit geschehen ist), wennman die Politik grundsätzlich

als vom Zweck-Mittel-Verhältnis abhängig begreift.Wennman Politik primär

als Zweck-Mittel-Verhältnis versteht, so erklärt James Knauer das Argument

Arendts, dann verhindere man die Wahrnehmung und Diskursivierung von

politischem Verfall: »to define politics in terms of the nature of its purposes

makes it impossible to talk about instrumentalizing the public realm. And it

is exactly this kind of perversion of politics that concerned Arendt and that

she sought to warn us against.«12

10 Arendt: Vita activa, 291.

11 Arendt: Vita activa, 181f.

12 Knauer: Motive and Goal, 730.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 29

Weil innerhalb der pervertierenden Zweck-Mittel-Logik kein Widerstand

möglich ist, stellt das Nichtstun – in seiner konkreten Form des passiven Wi-

derstands,wie oben beschrieben – für Arendt eineMöglichkeit dar, die Unter-

brechung einer solchen Zweck-Mittel-Politik zu denken. Denn dieses Nichts-

tun weicht gewissermaßen von den bekannten Skripten politischer Interak-

tion und Konfliktaustragung ab. Es disqualifiziert sein Gegenüber, indem es

etwas anderes tut als dieses, nämlich gar nichts. Der passiveWiderstand stellt

sich gerade nicht einemKampf, »dessen Resultat die Niederlage oder der Sieg

wäre« (s.o.),13 er entzieht sich der Möglichkeit eines Resultats überhaupt, und

damit auch seiner eigenen Zweckhaftigkeit.

Dieser von Arendt formulierte Vorschlag des passiven Widerstands als

Gegenentwurf zu einer pervertierten Gewaltpolitik ist ein dominantes The-

ma in der Philosophie des Nichtstuns, die sich im 20. Jahrhundert in Euro-

pa entwickelt hat. Ein weiterer bedeutender Referenzpunkt für dieses Den-

ken ist die Ausführung zum Streik in Walter Benjamins Aufsatz »Zur Kri-

tik der Gewalt« (1921). In diesem Text, der Arendts Denken wesentlich be-

einflusst haben muss,14 kritisiert Benjamin die Tatsache, dass das Zweck-

Mittel-Verhältnis das »elementarste Grundverhältnis jeder Rechtsordnung«

darstellt,15 weil dieses Verhältnis die Funktionalität des Rechts missbrauchs-

anfällig macht. Denn obwohl im Idealfall Rechtsmittel wie Rechtszwecke ›ge-

recht‹ sind, kann es passieren – Benjamin geht sogar davon aus, dass das im-

mer der Fall ist –, dass ungerechte Mittel durch die Gerechtigkeit der Zwe-

cke gerechtfertigt werden, oder dass umgekehrt durch die »Berechtigung der

Mittel« die »Gerechtigkeit der Zwecke« fälschlich garantiert wird.16 Auch hier

lautet die Befürchtung, dass die Koppelung von Mittel und Zweck ein ge-

genseitiges Alibi ermöglicht, in der die so womöglich entstehende Gewalt le-

gitimiert wird. Diese Verschränkung von Recht und Gewalt ist für Benja-

min problematisch, weil sich dadurch ein hermetisches System bildet, in das

man nicht durch Handlung eingreifen, und in dem auch keine Gerechtigkeit

durchgesetzt werden kann. »Was Benjamin im Grunde beklagt,« so schreibt

13 Arendt: Vita activa, 253.

14 Es fällt auf, dass Arendt sich in ihren Ausführungen zur Gewalt nicht auf Benjamin

stützt, obwohl es signifikante Ähnlichkeiten zwischen ihren Ansätzen gibt. Vgl. hierzu

Christopher J. Finlay:HannahArendt’s Critique of Violence. In: Thesis Eleven 97 (1), 2009,

insb. 38-42.

15 Walter Benjamin: Zur Kritik der Gewalt. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 2,1. Hg. v.

Rolf Tiedemann u.a. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977), 179.

16 Benjamin: Gewalt, 180.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Nichtstun als politische Praxis

Jürgen Brokoff, »ist das Fehlen einer über dem Recht stehenden Instanz, die

zur Kritik fähig ist.«17 Es fehlt also ein ›Außen‹ des Systems. Die Frage, die

sich in Benjamins Aufsatz stellt, ist die nach der Möglichkeit einer solchen

äußeren, kritischen Instanz. Die Antwort ist wesentlich mit dem Nichtstun

verbunden.

Das Recht ist Benjamin zufolge ein von Gewalt durchzogener Bereich,

der durch verschiedene Formen dieser Gewalt entweder gestützt oder erneu-

ert wird – er spricht von ›rechtserhaltenden‹ oder ›rechtssetzenden‹ Gewalt-

mitteln.18 Doch wie auch immer das Recht durch diese Gewalten modifiziert

wird, so bleibt es doch immer im Kern eine unbegründete, gewalttätige Kraft,

die es Benjamin zufolge um der Gerechtigkeit willen zu unterbrechen gilt.

Diese Unterbrechung kann nur – und hier wechselt Benjamin das Register,

von der Rechtsphilosophie in die politische Theologie – durch eine gänzlich

andere Form der Gewalt vollzogen werden, die er »göttliche reine Gewalt«

nennt.19 Sie vermag, das Rechtssystem zu stören, denn: im Gegensatz zu den

anderen Gewaltmitteln verfolgt sie keinen Zweck (ist also reines Gewaltmit-

tel), und wirkt deswegen weder ›rechtserhaltend‹ oder ›rechtssetzend‹, son-

dern rechtszerstörend.

Entscheidend für die politische Wirkkraft des Nichtstuns ist nun folgen-

des: Während Benjamin diese ›reine‹ Gewalt als göttliche Intervention denkt,

so glaubt er dennoch daran, dass sich diese Intervention auch auf mensch-

licher Ebene realisiert, und zwar durch den Streik (genauer: den proletari-

schen Generalstreik).20 Der Streik als die »Unterlassung von Handlungen,

ein Nicht-Handeln« kann dort, wo er nicht Mittel zum Zweck ist (zum Bei-

spiel als Druckmittel in der Verhandlung für bessere Arbeitsbedingungen),

gerade aufgrund seiner Zwecklosigkeit zur (zer)störenden Kraft werden. Wo

er, so Benjamin, einem »›Abbruch von Beziehungen‹ gleichkommt,« da ist er

17 Jürgen Brokoff: Die apokalyptische Vernichtung des Rechts. Zur politischen Theologie

Walter Benjamins. In:Apokalypse undErinnerung in der deutsch-jüdischenKultur des frühen

20. Jahrhunderts. Hg. v. Dems. u.a. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht (2002), 49.

18 Benjamin: Gewalt, 190.

19 Benjamin: Gewalt, 200. Den polito-theologischen Aspekt, insbesondere das Thema

des Messianischen, wurde bereits von Agamben umfangreich bearbeitet, vgl. Giorgio

Agamben: TheMessiah and the Sovereign: the Problem of Law inWalter Benjamin. In:

Ders.: Potentialities. Collected Essays in Philosophy. Hg. v. Daniel Heller-Roazen. Stanford:

UP (1999), 160-174.

20 Benjamin gebe, so Brokoff, den proletarischenGeneralstreik als »die unmittelbareMa-

nifestation der apokalyptischen und reinen Gewalt Gottes durch den Menschen aus«.

Brokoff: Die apokalyptische Vernichtung des Rechts, 54.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 31

ein »völlig gewaltloses, reines Mittel«,21 das die ›alte‹ Ordnung des Rechts ab-

lehnt, ohne ein konkretes Interesse an der Gründung einer neuen Ordnung

zu haben: »Dieser Generalstreik bekundet ganz deutlich seine Gleichgültig-

keit gegen den materiellen Gewinn der Eroberung, indem er erklärt, daß er

den Staat aufheben will«.22 Benjamin verankert das Nichtstun konkret im Be-

reich des Politischen. Da üblicherweise jedes, und besonders politisches Han-

deln interessengeleitet, und damit zweckhaft ist, bricht die zwecklose »Nicht-

Handlung« mit der Norm. Die Hoffnung, auf die auch Benjamin anspielt, ist

die, dass dieser Normbruch nicht gekontert, d.h. auch nicht gekittet werden

kann.

Die Idee, dass dieses »Nicht-Handeln« im Streik kein Ergebnis produzie-

ren und so auch nicht zweckhaft sein kann, ist bei Benjamin auch auf der

Ebene der göttlichen Intervention beschrieben. Das messianische Element in

seinemDenken, so die Auslegung Giorgio Agambens, fundiere ebenso auf der

Idee einer Zwecklosigkeit, einer Resultat- undErgebnislosigkeit: »theMessiah

fulfills every historical event, […] the reign of God is not goal but end.«23 Die

grausame Kausalität von Mittel und Zweck kommt in Benjamins Denken zu

einem Ende – auf der Ebene der politischenTheologie durch denMessias, auf

der Ebene der Rechtsphilosophie durch den Streik, das »Nicht-Handeln«, d.h.

das Nichtstun. Giorgio Agamben, dessen Philosophie der Arbeit Benjamins

und Arendts zu großen Teilen verpflichtet ist, nimmt diesen Gedanken auf:

indem er den Protagonisten aus Herman Melvilles »Bartleby, The Scrivener«

zu eben der göttlichen Symbolfigur einer neuen Rechtsordnung macht – den

Nichtstuer Bartleby, der zentralen Figur der literarischenMotivgeschichte des

Nichtstuns in der Moderne. Bartleby, der Schreiber hört auf, zu schreiben

(»stop[s] copying«) gibt seine Arbeit auf (»give[s] up his work«),24 und zeigt

durch dieses Nichtstun die Befreiung von der alten Ordnung an, wie Benja-

min sie beschrieben hat. Bartlebys »renunciation of copying is also a reference

to the Law, a liberation from the ›oldness of the letter‹«,25 und ist in seiner

Unnachgiebigkeit, die ihn in den Tod führt, so absolut, dass sie für Agam-

21 Benjamin: Gewalt, 184.

22 Benjamin: Gewalt, 194.

23 Agamben: Walter Benjamin and the Demonic: Happiness and Historical Redemption.

In: Ders.: Potentialities, 144. Herv. meine.

24 Agamben: Bartleby, or On Contingency. In: Ders.: Potentialities, 268.

25 Agamben: Bartleby, 270.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Nichtstun als politische Praxis

ben eine göttliche Intervention darstellt. Bartleby, der Nichtstuer ist »a new

Messiah«, »the new savior«,26 der ultimativ Streikende.

Melvilles Bartleby wird spätestens seit der Lektüre Agambens als Figur be-

trachtet, die passiven Widerstand leistet. Während er in der Kurzgeschichte

selbst eine »challenge to capitalist, corporatist ideologies« darstellt,27 fungiert

er in anderen Kontexten als symbolischer Hoffnungsträger einer neuen Poli-

tik im Allgemeinen. So heißt es auch bei Michael Hardt und Antonio Negri:

»[Bartleby’s] refusal of work and authority, or really the refusal of voluntary servitude,

is the beginning of a liberatory politics.«28 Das Nichtstun kommt einer Befreiung

gleich.

Ereignis und Geschichte

Die Aushebelung der Zweck-Mittel-Relation bei Arendt und Benjamin bringt

auch mit sich, dass das Nichtstun geschichtliche Bedeutung erlangt. Hannah

Arendt hält Handlung im Allgemeinen für geschichtlich relevant, sie bedeu-

tet, etwas Neues anzufangen: »Dem Handeln ist es eigentümlich […], einen

neuen Anfang zu setzen, etwas Neues zu beginnen, die Initiative zu ergreifen

[…] die Menschen [sind], solange sie handeln können, das Unwahrscheinliche

und Unberechenbare zu leisten imstande«.29 Die Möglichkeit, etwas Neues

und Unwahrscheinliches zu tun, macht das Handeln für Arendt ereignishaft;

der »Geschichtsprozess« sei ihr zufolge aus »menschlichen Initiativen ent-

standen« und wird »durch neue Initiativen dauernd durchbrochen«.30

Während für Arendt der passive Widerstand nur eine von vielen Möglich-

keiten für ein ereignishaftes Handeln darstellt, ist bei Benjamin der Streik

nicht eins unter vielen möglichen Ereignissen, sondern er ist das eine Ereig-

nis. In der Ereignisphilosophie wird das Ereignis gemeinhin als einzigartig

und unvorhersehbar betrachtet, und ist deshalb nicht nur Teil der Geschich-

te, sondern bewirkt eine historische Zäsur. Ein Ereignis ist, in den Worten

26 Agamben: Bartleby, 270.

27 Jane Desmarais: Preferring not to. The Paradox of Passive Resistance in Herman

Melville’s »Bartleby«. In: Journal of the Short Story in English 36 (Spring), 2001, 1 [Ab-

satzzahl].

28 Michael Hardt u. Antonio Negri: Empire. Cambridge: Harvard UP (2000), 204.

29 Hannah Arendt: Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaß. Hg. v. Ursula Ludz. Mün-

chen: Piper (2015), 34f.

30 Arendt:Was ist Politik?, 33. Zum Thema Ereignishaftigkeit vgl. ebd. 23 u. Arendt: Vita

activa, 216.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 33

Slavoj Žižeks, eine »rupture in the normal run of things«,31 ein radikaler Ein-

schnitt in den normalen Verlauf der Dinge. Es bewirkt so eine phänomenolo-

gische Verschiebung, erzwingt geradezu einen neuenWahrnehmungsmodus:

»[A]t its most elementary, event [sic!] is not something that occurs within the

world, but is a change of the very frame through which we perceive the world and

engage in it«.32 Genauso versteht auch Werner Hamacher den Streik im Ben-

jaminschen Sinne, den er ein »afformatives Ereignis« nennt – und dadurch in

Kontrast setzt zu dem handlungsspezifischen, »performative[n] Akt«.33 Der

Begriff des Afformativen34 drückt die Unbestimmtheit des Nicht-Handelns

und seiner Folgen aus; er beschreibt, dass sich darin eben nichts ›formieren‹

kann, schon gar nicht Affirmation oder Negation. Der Streik ist ein Wider-

stand, der die Politik, den Staat, das Recht weder erhalten noch umgestalten

will, sondern zunächst einmal vollkommen außer Kraft setzt. Damit wird,

so argumentiert Hamacher, eine Umkehrung der Perspektive klassischer po-

litischer Theorie vollzogen, indem sie Politik nicht in Bezug auf affirmative,

sondern auf subversive Konfrontationenmit den Imperativen der Produktion

definiert:

31 Slavoj Žižek: Event. Philosophy in Transit. London: Penguin (2014), 38. Dieses Verständ-

nis orientiert sich an demKonzept des Ereignisses, wie es nicht nur, aber insbesondere

in der französischen Philosophie des 20. Jahrhunderts dominant ist. Vgl. hierzu Marc

Rölli: Einleitung: Ereignis auf Französisch. In: Ereignis auf Französisch. Von Bergson bis De-

leuze. Hg. v. Dems. München: Fink (2004), 7-40. Die Abwertung des Ereignis-Konzepts

in der Geschichtswissenschaft, zum Beispiel im Rahmen der Annales Schule, ist in die-

sem Kontext irrelevant.

32 Žižek: Event, 10.

33 Werner Hamacher: Afformativ, Streik. In: Was heißt »Darstellen«? Hg. v. Christiaan L.

Hart Nibbrig. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1994), 359.

34 Hamacher kommentiert die linguistische Grundlage für diesen Neologismus nicht.

Wahrscheinlich ist, dass er eine Doppelkonnotation erwirken will: einerseits sugge-

riert das doppelte »f« eine Nähe zum Begriff des Affirmativen, andererseits sugge-

riert er durch das Alpha privativum eine Negation der Form, und damit des Perfor-

mativen. Diese Doppeldeutigkeit verleiht der Tatsache Ausdruck, dass Hamacher den

Streik zwar als negierende Unterbrechung denkt, aber eben auch als positiven Neu-

anfang, der sich jedoch von den positiven Setzungen des Performativen abhebt. So

schreibt Jan Sieber: »Für eine Theorie des Passiven ist der Begriff des Afformativen

insofern interessant, als dass er es ermöglicht, die strikte Dichotomie von passiv und

aktiv zu überwinden und zugleich Passivierung als Voraussetzung von Aktivierung zu

denken.« Jan Sieber: Schweigen, Streiken, Vergessen. Zur Aktivierung durch Passivie-

rung beiWalter Benjamin. In: Theorien der Passivität. Hg. v. Kathrin Busch u.a.München:

Fink (2013), 228.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Nichtstun als politische Praxis

Im Unterschied zur historisch-transzendentalen Pragmatik, die es auf die

geschichtlichen Formen sprachlichen und gesellschaftlichen Handelns

absieht, ist Benjamins Skizze einer Politik der reinen Mittel eine Theorie

nicht der setzenden, herstellenden und darstellenden, der formierenden

und transformierenden Handlung, sondern eine Theorie ihrer Unterlassung;

sie ist, wenn man will, eine Theorie des transzendentalen Streiks, der die

Bedingungen historischen Handelns freilegt, seine bisherigen Formen

suspendiert und eine andere Geschichte eröffnet, die nicht mehr von Formen

der Setzung und der Arbeit, der Darstellung und der Herstellung und nicht

mehr von Formen beherrscht wäre. Also eines Streiks, der noch die Form

des Transzendentals, die Form reiner paradigmatischer Formen selber und

damit die Möglichkeit seiner Erkenntnis betrifft.35

In dieser Passage zeigt Hamacher eine neue Dimension des Benjamin’schen

Streik-Konzepts auf. Der Streik eröffne »eine andere Geschichte«, weil er die

bis dahin unvorstellbare Abweichung von einer Norm darstellt, die danach

nicht mehr restituiert werden kann. Der Konnotation eines geschichtlichen

Endes der Geschichte, die durch das messianische Element in Benjamins

Text zustande kommt (und auch in den Interpretationen Agambens stark

betont wird), fügt Hamacher noch die eines Anfangs der Geschichte hinzu.

Das Nichtstun im Sinne des Streiks ist also ein paradoxes Phänomen. Es ist

gleichermaßen Ende und Anfang der Geschichte; es bezeichnet das Ende des

Handelns und eröffnet zugleich »die Möglichkeit eines anderen sittlichen

Handelns«.36 Für Benjamin kann Geschichte also nur dort »›gemacht‹« wer-

den, so resümmiert Jochen Gimmel, »wo sich Menschen dem geschichtlichen

Handlungszwang durch eine Strategie der Stilllegung und Unterbrechung

entziehen.«37

Dieser Gedanke ist im höchstenMaße ungewöhnlich, da in den dominan-

ten westlichen Geschichtsphilosophien das Nichtstun lediglich mit dem Ende

der Geschichte korreliert, selten aber mit ihremWechsel oder Neubeginn. So

sieht Karl Marx die klassenlose Gesellschaft im Kommunismus als das En-

de der Arbeit an, der geschichtsfördernden Aktivität überhaupt;38 Alexandre

35 Hamacher: Afformativ, 357f. Herv. meine.

36 Sieber: Schweigen, Streiken, Vergessen, 226.

37 Gimmel: Zum Begriff des Nicht/Handelns, 315.

38 Die Revolution habe, so Arendt, nach Marx »nicht etwa die Aufgabe, die arbeitende

Klasse zu emanzipieren, sondern die Menschen von der Arbeit zu befreien.« Aus dem

Kapital zitierend schreibt sie weiter: »das Reich der Freiheit beginnt in der Tat erst da,

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 35

Kojève spricht von Hegels Vollendung der Geschichte als dem »Beenden aller

›Aktion‹«;39 Arnold Gehlen beschreibt das (von ihm begründete) Posthistoire

als das Ende eines »unmittelbaren Handelnkönnen[s]«.40 Die Vorstellungen

eines historischen Endes gehen in vielen Fällen auch mit dem Ende des Han-

delns einher, vor allem dort, wo Geschichte als von menschlicher Handlung

gemacht verstanden wird. Seit diese Prämisse mit Adorno und Horkheimers

Dialektik der Aufklärung (1944) aus der Geschichtsphilosophie verbannt wur-

de,41 ist die Verbindung von Nichtstun und Geschichte zwar weniger überra-

schend, aber dennoch kaum beschrieben worden. Dieser Umstand hat viel-

fach zur Abwertung des menschlichen Agens geführt,42 selten aber zur histo-

rischen Aufwertung des Nichtstuns. Dabei kann, wie Jochen Gimmel richtig

bemerkt, gegenüber der Idee einer Geschichte als Handlungsaufforderung an

denMenschen (die natürlich nicht wenig Druck erzeugt), »gerade Nicht/Han-

deln zur eigentlich geschichtlichen Tat und Ermöglichung einer Freiheit wer-

den«.43

Rekonzeptualisierung des Handelns

Die von Arendt identifizierte neuzeitliche Reduktion des Handlungsbegriffs

durch die Zweck-Mittel-Relation hat mehrere ethische Komponenten, die

auch das Nichtstun jeweils in ein anderes Licht rücken. Mitte und Ende des

20. Jahrhunderts haben Arendt und Benjamin, ebenso wie Agamben und

andere, eine mögliche Wende zur Gewalt im Handeln fokussiert – in ihrem

wo das Arbeiten, das durch Not und äußere Zweckmäßigkeit bestimmt ist, aufhört.«

Arendt: Vita activa, 123.

39 »[L]a cessation de lʼAction«. Alexandre Kojève: Introduction à la lecture de Hegel. Hg. v.

Raymond Queneau. Paris: Gallimard (1947), 435. Übersetzung bei und von Hans U.

Gumbrecht in: Präsenz. Hg. v. Jürgen Klein. Berlin: Suhrkamp (2016), 12.

40 Arnold Gehlen: Über kulturelle Kristallisation. In: Ders.: Studien zur Anthropologie und

Soziologie. Neuwied: Luchterhand (1963), 324.

41 Vgl. hierzu auch Gumbrecht: Präsenz, 12f.

42 »Die Annahme, dass man Geschichte in die Hand nehmen und entscheiden könne, ob

man jetzt in Richtung rechts oder links geht, war eineÜberschätzung, die auf der einen

wie auf der anderen Seite zu skandalösen totalitären Konsequenzen geführt hat. Man

sollte die menschliche agency nicht so überschätzen«. Fernando Esposito u. Hans U.

Gumbrecht: Posthistoire Then. Ein Gespräch mit Hans Ulrich Gumbrecht über »unse-

re breite Gegenwart«. In: Zeitenwandel. Transformationen geschichtlicher Zeitlichkeit nach

dem Boom. Hg. v. Fernando Esposito. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht (2017), 271.

43 Gimmel: Zum Begriff des Nicht/Handelns, 310.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Nichtstun als politische Praxis

Denken hebelt das zweckfreie Nichtstun bestehende Logiken des Handelns

aus, es ist eine rettende Nicht-Handlung. Agamben widmet diesem Gedan-

ken die Textsammlung Mezzi senza fine (1996), in der er die Zweckfreiheit (er

nennt es »reine Mittelbarkeit«) zum idealen Standard des Politischen erhebt:

Politik ist dieDarbietung einerMittelbarkeit, das Sichtbarmachen einesMit-

tels als solchem. Sie ist weder die Sphäre eines Zwecks an sich, noch die

Sphäre der einem Zweck untergeordneten Mittel, sondern die einer reinen

Mittelbarkeit ohne Zweck als Feld des menschlichen Handelns und Den-

kens.44

Doch in den heutigen zeitgenössischen Philosophien liegt, auch durch den

größeren zeitlichen Abstand zu den Weltkriegen, der Fokus auf einem ande-

ren Problem. Man fürchtet nicht die Vorstellung der Zweck-Mittel-Relation

aufgrund ihrer möglichen Legitimation von Gewalt, sondern vielmehr den

Wegfall einer grundsätzlichen ethischen Motivation des Handelns im Fall ei-

ner Auflösung der Zweck-Mittel-Relation. Dieses mit der Postmoderne as-

soziierte Problem hat Jean-Luc Nancy 2016 in Que faire? beschrieben. In der

Essaysammlung, die denselben Titel trägt wie eine programmatische Schrift

Lenins aus dem Jahr 1902,45 behauptet er, dass zwar »›tun‹ untrennbar ist

von ›existieren‹«, doch dass heute sowohl das Tun »fragilisiert« als auch die

Wirklichkeit »destabilisiert« worden sei.46

Die Fragilisierung des Praktischen ergibt sich für Nancy aus einem epis-

temischen Problem: Die kontinuierliche Erweiterung des menschlichen Wis-

sens verunsichere die Vorhersehbarkeit der Ergebnisse des eigenenHandelns,

wie sie konventionellerweise durch das Zweck-Mittel-Modell suggeriert wird.

Weil Wissen nicht mehr überschaubar sei, könne man Mittel und Zwecke

44 Giorgio Agamben:Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. Übers. v. Sabine Schulz. Zürich:

Diaphanes (2006), 101. Guilia Pelillo-Hestermeyer wies mich zum einen darauf hin,

dass der OriginaltitelMezzi senza fine eine Anspielung auf und zugleich eine provokati-

ve Verdrehung des italienischen Sprichwortes »il fine giustifica i mezzi« ist, zu deutsch

»das Ziel rechtfertigt die Mittel«. Zum anderen, dass Agamben damit natürlich auch

HannahArendts Bemerkung über die ideologische Prägung volkstümlicher Sprichwör-

ter bestärkt, die durch die Rechtfertigung der Mittel zum Erreichen entsprecher Zwe-

cke denWert des ›erfolgreichenAbschlusses‹ einerHandlung über denWert derHand-

lung selbst stellen. Ich danke ihr für den entsprechenden richtigen Hinweis.

45 Vladimir I. Lenin:Was tun? Brennende Fragen unserer Bewegung. Berlin: Dietz (1971).

46 Jean-Luc Nancy:Was tun? Übers. v. Martine Hénissart u.a. Zürich: Diaphanes (2017), 47,

71.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 37

nicht mehr vernünftig koppeln: Man kennt zu viele, kleinteiligste Zwecke,

weiß aber nicht, mit welchen Mitteln sie erreicht werden können, oder ob

sie nicht vielmehr zu neuen Mitteln für unliebsame Zwecke werden. Es sei in

einer solchen Welt geradezu unmöglich, eine Ethik aufrechtzuerhalten. Des-

halb sei die ethische Frage überhaupt, Was tun?, in unserer Zeit »nur noch

undeutlich zu hören«, weil man

nicht mehr an die geringste wirkliche Antwort glaubt, auch wenn alle mög-

lichen Zeitungen überquellen vor informierten Analysen und kundigen Rat-

schlägen. Der Gipfel unserer Verunsicherung ist, dass wir nicht einmal mehr

wagen, die Frage zu stellen. […] [N]ichts erlaubt uns […], eine Frage zu stellen,

deren Begriff uns bereits entgeht: die eines Handelns, das mit verfügbaren

Mitteln zu einem bestimmten Ziel führt.47

Bei Nancy hallt die Idee der »kulturellen Kristallisation« wieder, die Arnold

Gehlen Anfang der 1960er vorgebracht hatte: ein Zustand der Verfestigung

aller Wissens- und Operationsbereiche, der das Ende eines »unmittelbaren

Handelnkönnen[s]« bedeute.48 Im Gegensatz zu Gehlen, der dies als neutrale

Zeitdiagnose formulierte und damit das Denken des Posthistoire einleitete,

ist Nancys Beobachtung jedoch von einem besorgten Ton und einer ethischen

Verunsicherung geprägt. Wenn Mittel und Zweck nicht mehr kausal mitein-

ander verknüpft sind, wie will man dann noch etwas tun – und warum sollte

man überhaupt? Nancy reißt also ein anderes Problem an als Benjamin und

Arendt:Wennman,wie es Nancy zufolge üblich ist, Handlung als die Verwen-

dung eines Mittels zu Erreichung eines bestimmten Zwecks versteht, dann ist

Handlung nunmehr unmöglich, weil Zwecke und Mittel nicht mehr zugeord-

net werden können – das Resultat ist ein Nichtstun.DochNancys Verständnis

des Nichtstuns ist ein anderes als bei Benjamin und Arendt. Es ist keine ret-

tende, ergreifende Handlung, sondern Resignation. Es ist nicht der Anfang

einer neuen Ethik, sondern das Ende von Ethik überhaupt. Mit der Setzung

des Nichtstuns als Problem will Nancy den Zeitgeist beschreiben, der ihn zu

der Publikation von Que faire? motiviert hat: Die Menschen ›heute‹ haben das

47 Nancy:Was tun?, 9f.

48 Gehlen: Über kulturelle Kristallisation, 324. Dabei handelt es sich bei Nancys und Geh-

lens Ansätzen um zwei völlig verschiedene Modi der Problembetrachtung. Gehlen

geht im Gegensatz zu Nancy nicht von einer Überforderung des Menschen durch den

wissenschaftlichen Fortschritt aus, sondern von einer Art ›Vorentschiedenheit‹ aller

Handlungsergebnisse, wegen der nichts Neues mehr getan werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Nichtstun als politische Praxis

Gefühl, nichts mehr tun zu können, und schweben deshalb in Gefahr, tatsäch-

lich nichts mehr zu tun. Die Gefahr, die Nancy darin sieht, ist nicht nur eine

mögliche aktive Hinwendung zur Gewalt, sondern auch ein passives Hinneh-

men der schlechten Zustände auf der Welt, eine resignative Akzeptanz ihrer

Verwahrlosung.

Dennoch geht Nancys Idee,wie dieses Dilemma zu lösen ist, in eine ähnli-

che Richtung wie bei Arendt und Benjamin. Er schlägt vor, die Trennung von

Zweck und Mittel nicht als die Verunmöglichung von Handlung im Nichts-

tun zu denken, sondern diese Trennung als konstitutiv für eine neue Form

der Handlung zu setzen (ohne sie jedoch als Nichtstun zu beschreiben):

WennWas tun? bisher mal auf das Anstreben eines Endziels, mal auf die Be-

stimmung der richtigen Mittel orientiert war, so erfährt nun das Tun selbst

eine Wendung, die vielleicht genauso charakteristisch ist wie jene, die es

ins Rampenlicht der Geschichte und des Denkens treten ließ. Die Sache des

Tunswird nicht mehr nur auf der Ebene des Projekts verfolgt, auch nicht nur

auf derjenigen des Kampfes (die Frage war zwischenzeitlich gerade aus dem

SinndermilitantenAktion entsprungen, die ihreAkteure opfert). Siewird al-

so nicht mehr in der Perspektive einer zumindest tendenziellen Einstellung

derMittel auf die Ziele verfolgt. Es gilt vielmehr dem Tun eine nie dagewese-

ne Distinktion zuzuerkennen. Auf die Dehiszenz zwischen Theorie und Pra-

xis und auf den Willen, ihren Abstand zu beseitigen in der Verwirklichung

des Projekts, folgt eine Befragung über das Tun selbst.49

Nancy hebt in diesem Passus hervor, dass man das Handeln nicht mehr

als Mittel-Zweck-Relation verstehen dürfe. Die Verstandesoperation, die

der Mensch zur Wahl der richtigen Mittel für die gewünschten Endziele

vollziehen müsse, sei nicht durchführbar – vollständiges Wissen ist keine

ausreichende Voraussetzung für das Handeln mehr. Nancy markiert so den

Unterschied seines Denkens zu dem Lenins, den er im Titel referenziert:

Lenins Idee einer expertokratisch geführten Arbeiterbewegung, die dieser in

Was tun? (1902) gegen die Vorstellung einer durch spontanes Handeln hervor-

gebrachten Umwälzung verteidigte, ist für Nancy heute nicht mehr denkbar.

Die Folge für Nancy ist jedoch nicht die Glorifikation eines posthistorischen

Nichtstuns, wie man es zum Beispiel in Kojèves Hegel-Auslegung liest.50

49 Nancy:Was tun?, 63.

50 Das Ende der Geschichte in Hegels Denken impliziere natürlich auch das Ausbleiben

weiterer Veränderung. Kojève spricht vom »Beenden aller ›Aktion‹« im Sinne einer po-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 39

Er propagiert vielmehr die Abschaffung des Zweck-Mittel-Verhältnisses im

Verständnis des Handelns.

Dieses neue, aktualisierte Verständnis des Handelns weist zwei Bezie-

hungen zum Nichtstun auf: es stellt zum einen eine Überwindung des apa-

thischen, unethischen Nichtstuns im Sinne Nancys dar; aber zum anderen

entspricht es dem streikenden, rechtszerstörenden Nichtstun im Sinne von

Benjamin und Arendt. Nancy etabliert, wenn auch aus einer anderen Situa-

tion heraus, dasselbe Verständnis von Handlung wie Benjamin und Arendt:

eine Handlung, die die Struktur eines Nichtstuns annimmt, und die gerade

dadurch eine neue Potenz erlangt.

Nancy bedient sich hier allerdings anderer Termini: Theorie und Praxis

(statt Mittel und Zweck). Er verweist dabei jedoch auf dasselbe Prinzip:

das eines Handelns, das den Abläufen des Herstellens folgt. Der Herstel-

lungsprozess ist Arendt zufolge nämlich in materieller Hinsicht von der

»Zweck-Mittel-Kategorie bestimmt« (zum Herstellen eines Produkts braucht

man ein bestimmtes Material, bestimmte Werkzeuge),51 aber immateriell

auch von der Existenz einer theoretischen Vorstellung des Endprodukts im

Denken des Herstellenden. »Die eigentliche Herstellung nun vollzieht sich

stets unter Leitung eines Modells, dem gemäß das herzustellende Ding an-

gefertigt wird. Ein solches Modell mag dem inneren Blick des Herstellenden

nur vorschweben«.52 Dieses Verhältnis wird von Nancy, wie umgangssprach-

lich üblich, als die Verknüpfung von Theorie und Praxis bezeichnet. Die

Lösung ist ihm zufolge die Aufhebung dieser Verknüpfung, das heißt also

die Re-Konzeptualisierung des Handelns im Allgemeinen als ein Tun ohne

vorausgehendes Modell und ohne die Erwartung eines vorab vorstellbaren

Ergebnisses.

Das Fazit, das Nancy zieht, ähnelt dem von Arendt und Benjamin. Ihre

Kritiken der handlungsspezifischen Zweck-Mittel-Relation kommen alle zu

demselben Ergebnis: Handlung muss als zweckfrei re-konzeptualisiert wer-

den, Praxis muss von der Theorie getrennt sein. Bemerkenswert dabei ist,

dass gerade das Nicht-Handeln, der Streik, der passive Widerstand, also das

sitiven Stabilisierung, die das Glück des Menschen ermögliche. Praktisch bedeute das

Beenden aller Aktion nämlich: »das Verschwinden von Kriegen und blutigen Revolu-

tionen. […] Alles andere aber kann unendlich aufrechterhalten werden: die Kunst, die

Liebe, das Spiel usw.; kurz: alles, was den Menschen glücklich macht.« Zit. n. Gum-

brecht: Präsenz, 12f.

51 Arendt: Vita activa, 168.

52 Arendt: Vita activa, 166.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Nichtstun als politische Praxis

Nichtstun zum Inbegriff dieser neuen Handlung wird. Es steht für die Um-

gehung und Auflösung einer moralischen Verirrung im Handeln, und – auch

wenn Nancy es nicht ebenso konkret benennt wie Arendt und Benjamin –,53

es ebnet denWeg für eine realistische, zu bewältigende zeitgenössische Ethik.

Eine, die sich nicht daran abarbeite, dass jede Handlung ein ganz bestimm-

tes Ergebnis produzieren muss. Man kann so im 20. Jahrhundert, wenn nicht

einen epistemischen Bruch, so doch zumindest eine diskursive Spaltung er-

kennen: auf der einen, konventionellen Seite ist Handlung ohne Zweck kei-

ne Handlung, sondern erfährt eine Abwertung zum Nichtstun. Auf der an-

deren, hier untersuchten Seite ist eine Handlung ohne Zweck im positiven

Sinn ein Nichtstun, das aufgrund seiner Abwendung vom konventionellen

Handlungsmodell eine neue Art der Handlung etabliert. Einer Handlung im

Arendt’schen Sinne, denn: »Handeln und Sprechen sind Vorgänge, die von

sich aus keine greifbaren Resultate und Endprodukte hinterlassen.« Arendts

Handlungskonzept zeichnet sich, auch wenn sie selbst dies nicht expliziert,

dadurch aus, wesentliche Eigenschaften des Nichtstuns als politisch wirk-

samer Tätigkeit aufzuweisen.54 Weil es keinem bestimmten Plan folgt und

auch nicht an der Produktion eines bestimmten Ergebnisses interessiert ist –

sondern die Möglichkeiten von Handlung selbst jenseits der Zweck-Mittel-

Relation, und der damit möglicherweise einhergehenden Gewalt, freilegt.

Gemeinschaft

Nichtstun schafft Gemeinschaft. An die Idee des Nichtstuns ist auch die

Hoffnung geknüpft, dass sich auf seiner Grundlage eine neue Art der

Gemeinschaft bilden könnte – wobei ich unter Gemeinschaft eine sozia-

le Bindung zwischen mehreren Menschen unter Rückbezug auf geteilte

Werte oder Eigenschaften verstehe. Die Koppelung des Nichtstuns mit

Gemeinschaftlichkeit ist allerdings nicht selbstverständlich. Zwar gibt es

53 Nancy hat allerdings in seiner Gemeinschaftstheorie das Konzept der ›Werklosigkeit‹

vorgestellt, und folgt darin derselben Logik wie Arendt: Gemeinschaft kann nicht pro-

duziert werden. Dieses Element seines Werks, das im folgenden Kapitel diskutiert

wird, zeigt seine Zugehörigkeit zu diesem Denken an.

54 Finlays Analyse ist zu entnehmen, dass der Zusammenhang von Arendts Politikver-

ständnis mit Benjamins Nicht-Handlung als reines Mittel sich nicht nur auf das Ereig-

nis einer Revolution, eines geschichtlichen Umbruchs bezieht, sondern auf Politik im

Allgemeinen. Vgl. Finlay: Hannah Arendt’s Critique of Violence, 42.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 41

in der Literaturgeschichte einige Hinweise auf diese Assoziation, so zum

Beispiel Vergils Arkadien-Utopie, die er in den Hirtengedichten (Eclogae)

entwirft. Darin dominiert, in Manfred Kochs Worten, die Vorstellung des

»musisch beflügelten Gemeinschaftslebens« eines von beschwerlicher Arbeit

verschonten Hirtenvolks, das sich mit Vorliebe dem Flötenspiel widmet.55

Es ist sicher auch kein Zufall, dass die deutsche Romantik einerseits dazu

tendierte, »das ›Andere‹ des tätigen Lebens (neben dem Müßiggang auch

den Schlaf, die Muße und Faulheit) auf[zu]werten«,56 und andererseits

ihre Gemeinschaftsphilosophien nicht nur an Natur, Gefühl und Religion

ausrichtete, sondern auch über den expliziten Ausschluss zweckrationalen

Handelns definierte.57 Doch von solchen Ausnahmen abgesehen ist die Idee

der Gemeinschaft in der Motivforschung zum Nichtstun bisher nicht von

allzu großem Interesse gewesen, weil die bekanntesten Nichtstuer-Figuren

gerade nicht gemeinschaftlich orientiert, sondern vielmehr Einzelgänger

sind.

Gemeinschaft durch Tätigkeit und Arbeit

Die These dieses Kapitels lautet, dass Nichtstun als Fundament eines neuen

Gemeinschaftstyps verstanden werden kann, der sich gegen übliche Gemein-

schaftsvorstellungen richtet. Gemeinschaft wird gemeinhin entweder als

durch Immanenz oder Tätigkeit hergestellt verstanden. Die Idee einer sich auf

Immanenz gründenden Gemeinschaft bezieht sich auf die den Mitgliedern

gegebenen, unveränderlichen Eigenschaften – dazu gehören zum Beispiel

Gender, Alter, Ethnie, Geburtsland, Muttersprache, Sexualität usw. Hingegen

die Idee einer auf Tätigkeit basierenden Gemeinschaft, die unter anderem

von Hannah Arendt vertreten wird, fokussiert die Aktivität ihrer Mitglieder.

55 Manfred Koch: Faulheit. Eine schwierige Disziplin. Springe: zu Klampen (2012), 38.

56 Lillge u.a.: Arbeit und Müßiggang in der Romantik, 21.

57 »Mit Leidenschaft wandten romantische Denker sich gegen Hobbes und alle Theori-

en, welche die staatliche Gemeinschaft aus einer zweckrationalen Vertragsüberein-

kunft ausgehen ließen.« Juliane Spitta: Gemeinschaft jenseits von Identität? Über die pa-

radoxe Renaissance einer politischen Idee. Bielefeld: transcript (2013), 139. Die in diesem

Kapitel diskutierten Gemeinschaftstheorien, die sich um den Begriff der Werklosig-

keit zentrieren (von Maurice Blanchot und Jean-Luc Nancy), weisen ebenfalls Bezüge

zur deutschen Romantik auf. Dies zeigt Leslie Hill anhand von Blanchots und Nancys

früher Theoretisierung der romantisch idealisierten literarischen Form des Fragments

als ›werklos‹ (»l’œuvre de l’absence d’œuvre«). Leslie Hill:Nancy, Blanchot. A Serious Con-

troversy. London: Rowman & Littlefield International (2018), 29f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Nichtstun als politische Praxis

Sie ist, kurz gesagt, nicht vom Sein, sondern von dem Handeln der Menschen

abhängig. Arendt schreibt:

Handeln[…] ist in Isolierung niemals möglich; jede Isoliertheit, ob gewollt

oder ungewollt, beraubt der Fähigkeit zu handeln. So wie das Herstellen der

Umgebung derNatur bedarf, die esmitMaterial versorgt, und einer Umwelt,

in der das Fertigfabrikat zur Geltung kommen kann, so bedarf das Handeln

und Sprechen der Mitwelt, an die es sich richtet. […] das Handeln und Spre-

chen vollzieht sich in dem Bezugsgewebe zwischen den Menschen, das sei-

nerseits aus Gehandeltem und Gesprochenem entstanden ist, und mußmit

ihm in ständigem Kontakt bleiben.58

Wer in diesem Verständnis nichts tut, der zieht sich von anderen Menschen

zurück, und kann auch nicht Teil einer Gemeinschaft sein. Auch außerhalb

von Arendts Verständnis gehört das Nichtstun nicht zum Kanon der Kondi-

tionen zur Gemeinschaftsbildung: es ist weder eine gültige immanente Eigen-

schaft, noch wird es als gemeinschaftskonstituierende Tätigkeit wahrgenom-

men. Die heute oft angeführte antike Auffassung, die Republik könne davon

profitieren, wenn manche Individuen ein kontemplatives Leben zurückgezo-

gen von der Öffentlichkeit führen,59 ist mit neuzeitlichen Gemeinschaftside-

en nicht kompatibel. Besonders in und seit der Aufklärung wird das Nichts-

tun als unwürdig empfunden, da es den sozialenMöglichkeiten desMenschen

nicht gerecht wird. Das Denken der Aufklärung erlaubte den Menschen, so

Brian O’Connor,

to realize themselves individually as autonomous beings and, collectively, as

a rational community. Idleness, in this light, is a denial of Enlightenment. It

58 Arendt: Vita activa, 234.

59 O’Connor nennt als Beispiel Seneca, der in De Otio behauptet, »that studious contem-

plation, anda leisurelywithdrawal fromcivic life, can lead to an enhancement of the re-

public.« O’Connor schließt ebenfalls eine Begründung dafür an, dass diese Sichtweise

heute nicht allgemeingültig sein kann: »In this essay, Seneca posits the idea of a re-

public that is not reducible to the existing arrangements of the state. He is speaking

about the kinds of ideal political actor that wemay sometimes be able to become only

when we have the freedom to spend our time in philosophical reflection. We can be

theorists when we no longer have to compromise our principles to meet the needs of

everyday politics.« O’Connor: Idleness, 34f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 43

amounts to a refusal to meet the challenge of taking responsibility for one-

self and the institutions of the state.60

Gemeinschaft wird also als Ergebnis der Aktualisierung durch Handlung ver-

standen, die sich bis auf die Staatsebene vollzieht. Im sogenannten ›Westen‹

ist seit dieser Zeit bis heute die Idee einer tätigen Gemeinschaft besonders

prävalent. Dabei gibt es unterschiedliche Vorstellungen, wie genau diese Tä-

tigkeit beschaffen sein soll undmuss. Für Arendt besteht diese Tätigkeit idea-

lerweise im zweckfreien Handeln. Doch für die westliche Gesellschaft des 20.

und 21. Jahrhunderts ist ein solches Handeln nicht so relevant wie die Arbeit

einerseits, und das Herstellen andererseits. In der Neuzeit, so behauptet auch

Arno Baruzzi, wird »Arbeit eine Praxis genannt«, als stelle sie ein Handeln

dar.61 Die Tätigkeitsformen Arbeit und Herstellen genießen sogar eine we-

sentlich größere Wertschätzung als das Handeln, sodass sie nun auch für das

Konzept von Gemeinschaft konstitutiv sind.62

Besonders die Arbeit ist bekanntermaßen in den letzten Jahrhunderten

von einer Lebensnotwendigkeit zu einem der wichtigsten gesellschaftlichen

Werte avanciert. »Die Neuzeit hat im siebzehnten Jahrhundert damit begon-

nen, theoretisch die Arbeit zu verherrlichen,« schreibt Arendt, »und sie hat zu

Beginn unseres Jahrhunderts damit geendet, die Gesellschaft im Ganzen in

eine Arbeitsgesellschaft zu verwandeln.«63 Damit ist sie auch zum zentralen

Merkmal der Gemeinschaft im 20. Jahrhundert geworden – wobei gerade im

Fall der Arbeit Gesellschaft und Gemeinschaft gleichbedeutend zu sein schei-

nen. Folgt man der gesellschaftlichen Erwartung, zu arbeiten, so die Logik,

kann man immer und überall Gemeinschaft finden. Tut man es nicht, fällt

man sowohl aus der Gesellschaft wie aus der Gemeinschaft heraus. Bildeten

also in früheren Gemeinschaftsphilosophien noch Sprache, Religion, Natur

oder gar Ethnie den gemeinsamen Fixpunkt, so ist es im späteren 20. Jahr-

hundert die Arbeit. Sigmund Freud drückt es 1930 in Das Unbehagen in der Kul-

60 O’Connor: Idleness, 38f. Herv. meine. Für eine Diskussion der Asozialität des Nichtstuns

bei Kant vgl. ebd. 43-45.

61 Baruzzi:Machbarkeit, 187.

62 Ein gutes Beispiel hierfür ist das von Lave undWenger etablierte Konzept der »Commu-

nity of Practice«, das sich vornehmlich auf professionelle Gruppierungen bezieht und

eine Gemeinschaft über den gemeinsamen Nenner der Arbeit postuliert. Jean Lave u.

Etienne Wenger: Situated Learning. Legitimate Peripheral Participation. Cambridge: UP

(1991), 98-100.

63 Arendt: Vita activa, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Nichtstun als politische Praxis

tur wie folgt aus: »Keine andere Technik der Lebensführung bindet den ein-

zelnen so fest an die Realität als die Betonung der Arbeit, die ihn wenigstens

in ein Stück der Realität, in die menschliche Gemeinschaft sicher einfügt.«64

So wird Arbeit im Denken des Gemeinschaftlichen zum neuen Gegenbegriff

des Nichtstuns.

Das heißt im Rückschluss natürlich auch, dass jedes Subjekt, das nicht ar-

beitet, aus eben dieser Gemeinschaft, die die größte ihrer Art darstellt, aus-

geschlossen ist. Das zeigt sich besonders in den starken Arbeiterbewegun-

gen des frühen 20. Jahrhunderts: »Die Proletarier formieren sich zur Klasse,

die Vagabunden [d.h. Nicht-Arbeitenden] nicht.«65 Erstere streben ins Kol-

lektiv, Letztere zum Individualismus. Die Gemeinschaftslosigkeit der Nichts-

tuer besteht allerdings auch außerhalb des Klassenkampf-Kontextes. Denn,

so schreibt beispielsweise Wolfgang Lepenies im Hinblick auf die soziolo-

gische Betrachtung der Melancholie im 20. Jahrhundert, Nichtstun ist eine

Abweichung von konventionellen Verhaltensweisen, also Anomie, und »per

definitionem können Anomie Praktizierende nicht Gesellschaft bilden.«66 Im

Rückbezug auf Robert KingMertons Sozialtheorie argumentiert Lepenies, die

Gesellschaftsunfähigkeit sei zentrales Element der Handlungsenthaltung. Er

schreibt:

Das Rückzugsverhalten unterliegt gesellschaftlicher Verdammung, weil es

Gesellschaft in Frage stellt, ohne sie anzugreifen: das Abweichen beruht auf

purer Passivität. Nach Merton schaffen sich die »Abweichler« (deviants), die

im wirklichen Leben verdammt werden, ihre Kompensation in der Phanta-

sie. Immer aber bleiben sie vereinzelt. Die Passivität ihrer Reaktion gestattet

ihnen kein Gruppen -, sondern nur ein privates, singuläres Dasein.67

64 Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. Frankfurt a.M.: Fischer (2009), 46.

65 Walter Fähnders: »Generalstreik das Leben lang!«. Arbeit, Arbeitsverweigerung und

Vagabondage. In: Arbeit und Protest in der Literatur vom Vormärz bis zur Gegenwart. Hg. v.

Iuditha Balint u.a. Würzburg: Königshausen & Neumann (2015), 78.

66 Wolf Lepenies:Melancholie undGesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1998), 10. Als Be-

leg hierfür zieht er auch Ralf Dahrendorf heran, der in Bezug auf die deutsche Gesell-

schaft nachWilhelm II. von einer »Un-Gesellschaft« spricht, die durch einen andauern-

den »Zustand tendentieller Anomie«, d.h. also durch die »Abwesenheit von Handeln

überhaupt« charakterisiert sei. Die ersten beiden Zitate stammen ausDahrendorfsGe-

sellschaft und Demokratie in Deutschland (1965), zit. n. Lepenies, das dritte Zitat von Le-

penies selbst.

67 Lepenies:Melancholie und Gesellschaft, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 45

Der gesellschaftliche Ausschluss, den Lepenies beschreibt, ist in der For-

schung eine gängige Annahme. Meine These vertritt die gegenteilige An-

nahme eines gemeinschaftsstiftenden Nichtstuns. In der üblichen, von

Lepenies dargestellten Position kann es eine Ko-Existenz von Nichtstun

und Gemeinschaft jedoch allerhöchstens in der Imagination geben. Eine der

wenigen denkbaren Relationen zwischen Nichtstun und Gemeinschaft ist

also die von Lepenies diagnostizierte »Kompensation in der Phantasie« –

der Nichtstuer kann sich ausmalen, Teil einer Gemeinschaft zu sein. Ein

Beispiel hierfür findet sich in einer modernen Urszene des Nichtstuns, in

Iwan Gontscharows Oblomow, dessen Protagonist sich die Aufhebung seiner

Isolation wünscht, ohne jedoch sein Nichtstun aufgeben zu müssen. Seine

Vorstellung des idealen Lebens umfasst nicht nur das Nichtstun, denn dies

lebt er, der die meiste Zeit allein auf seinem Diwan zubringt, bereits vom Be-

ginn der Fiktion an. Er träumt im Gegenteil von einer sozialen Version dieses

Nichtstuns, aus der eine Sehnsucht nach »unverdorbener Natürlichkeit« und

»Empfindsamkeit« spricht,68 die dem romantischen Gemeinschaftsdenken

in Deutschland ähnlich ist. Der Teil der Gesellschaft, von dem Oblomow

sich distanziert, ist nämlich nicht nur von einer ungesunden Erfolgslust

getrieben, sondern leidet auch an einer daraus resultierenden sozialen Kälte.

Nach seinem Dafürhalten wird das Nichtstun, welches im Übrigen nur den

finanziell abgesicherten vergönnt ist, diese Kälte überwinden, und »Gast-

freundschaft«, »Güte« und »Sympathie« zwischen den Menschen wieder

aufleben lassen.69 Ein ideales Leben, so beschreibt Oblomow seinem besten

Freund, dem arbeitsamen Stolz, verlebe man ohne viel Tätigkeit in einer

ländlichen Idylle mit guter Gesellschaft:

Jetzt kommen die Gäste, zum Beispiel Du mit Deiner Frau. […] Dann noch

zwei, drei Freunde, immer dieselben Gesichter. Wir setzen das gestrige,

unvollendete Gespräch fort; es wird gescherzt oder es tritt auch ein be-

redtes Schweigen, eine Nachdenklichkeit ein – nicht infolge des Verlustes

eines Amtes oder einer Angelegenheit im Senat, sondern infolge der Fülle

verwirklichter Wünsche – das Sinnen des Glückes. […] In den Augen der

Anwesenden sieht man Sympathie, beim Scherz hört man ein aufrichtiges,

gutmütiges Lachen … Alles kommt von Herzen!70

68 Spitta: Gemeinschaft, 105, 141.

69 Iwan Gontscharow: Oblomow. Übers. v. Clara Brauner. Frankfurt a.M.: Fischer (2009),

227.

70 Gontscharow: Oblomow, 233.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Nichtstun als politische Praxis

Die Imagination einer solchen Gemeinschaft stellt also zumindest eine der

»inneren Aktivität[en]« dar, von denen Andrea Erwig sagt, dass sie mit

der »äußeren Passivität« korrespondieren. Die »gesteigerte[…] Imagina-

tionskraft«,71 die man Nichtstuern gemeinhin nachsagt, mag Bilder und

Vorstellungen von Gemeinschaft produzieren, und auch Zeugnis vom krea-

tiven Potential des Nichtstuns ablegen. In der Realität jedoch bleiben sie

weiterhin allein, und sind oft einsam.

Gemeinschaft 2.0: Werklosigkeit

In den 1980er und 1990er-Jahren hat sich in der politischen Philosophie

(vordergründig in Frankreich) allerdings eine andere Gemeinschaftstheorie

herausgebildet, die Gemeinschaft und Nichtstun miteinander verknüpft.

Die Philosophen Jean-Luc Nancy, Maurice Blanchot, Gilles Deleuze und auch

Giorgio Agamben entwerfen in dieser Dekade Gemeinschaftsideen, die weder

auf Immanenz noch auf Tätigkeit basieren. Sie definieren die ideale Gemein-

schaft als einen offenen sozialen Raum, der jede Form der menschlichen

Existenz akzeptiert, ohne sie zu verstoßen. Diese Gemeinschaft verlangt

von ihren Mitgliedern keinerlei Form der Gleichartigkeit in Eigenschaften

(Immanenz) oder Handlungsweisen (Tätigkeit).

Bei den frühen Texten zu diesem Thema ist hierfür der Begriff des »dé-

sœuvrement« (Werklosigkeit) maßgeblich, den Nancy in La communauté dé-

sœuvreé (1982) etabliert.72 Dort äußert er fundamentale Kritik am Gemein-

schaftsdenken der Moderne: Die an Entfremdung und ideologischer Zersplit-

terung leidende Gesellschaft neige dazu,73 sich nach einer ›ursprünglichen‹

und ›wahren‹ Gemeinschaft zu sehnen. In ihr, so hofft sie, gäbe es einige we-

sentliche Elemente, die all ihre Mitglieder auf eine eindeutige Art vereine,

und damit eine Identität schaffe. Dieses Schaffen ist das, was Nancy mit dem

Begriff »oeuvre« meint. Das Werk der Gemeinschaft ist ihre Kohäsion. Nancy

vertritt jedoch die Auffassung, dass eine Gemeinschaft ein solches Werk nicht

71 Erwig:Waiting Plots, 8.

72 Vgl. Jean-Luc Nancy: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht. Übers. v. Esther

von der Osten. Wien: Turia + Kant (2018).

73 »Among others, the impending collapse of communism in the Eastern bloc, the con-

tradictory resurgence of religious belief and beliefs throughoutmuch of theworld, war

in theMiddle East, social conflicts and civil disobedience in France and elsewhere, and

the increasingly rampant phenomenon of technological globalisation[…] could not do

other than add to the urgency of Nancy’s agenda.« Hill: Nancy, Blanchot, 6.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 47

schaffen kann. Sein Hauptanliegen dabei ist, darauf hinzuweisen, dass der

Versuch, eine solche Gemeinschaft zu etablieren, potentiell gewaltsam ist –

wobei ihm die in der NS-Ideologie zentrale Idee der ›Volksgemeinschaft‹ stets

als negativer Richtwert dient.74 Gleichzeitig übt er Kritik an der modernen

Erwartung, dass alle gesellschaftlichen Prozesse ein Produkt hervorbringen

müssen. Damit kritisiert er im weiteren Sinne auch die Vorstellung, dass die

Gemeinschaft als Produkt der arbeitenden Bevölkerung angesehen wird.75

Tatsächlich aber entstehe Gemeinschaft gerade aus dem, was nicht geschaf-

fen, nicht erwirkt, nicht erarbeitet wird. Die folgende, aus Nancys Vorwort

zur englischen Erstausgabe des Aufsatzes stammende Passage zeigt dies in

aller Deutlichkeit:

community ismade or is formed by the retreat or by the subtraction of some-

thing: this something, which would be the fulfilled infinite identity of com-

munity, is what I call its »work.« All our political programs imply this work:

either as the product of the working community, or else the community it-

self as work. But in fact it is the work that the community does not do and

that it is not that forms community.76

Gemeinschaft, so Nancy, ist jenseits von Identität und einer möglichen to-

talitären Gleichmachung angesiedelt: sie ist und greift dort, wo es Distanz,

Unterschiede, und Singularitäten gibt.77 Ebensowenig ist sie »the product of

74 Hill zufolge ist diese Verbindung logisch motiviert; die 1980er Jahre, in denen Nancy

verstärkt an seiner Gemeinschaftsphilosophie arbeitet, weisen ähnliche Krisenherde

auf wie die späten 1930er-Jahre: »politics oncemore seemed to be facing a similar sen-

se of exhaustion and crisis as in the 1930s«. Hill: Nancy, Blanchot, 10.

75 So schreibt Hole: »Nancy, along with Blanchot, is concerned with refiguring commu-

nity in such a way that it no longer leads to some property that we would possess or an

essence that we would produce in common. It cannot be defined in terms of function

or the productive value generated by its members.« Kristin Hole: The Ethics of Com-

munity: Nancy, Blanchot, Esposito. In: Angelaki 18 (3), 2013, 106.

76 Jean-Luc Nancy: The Inoperative Community. Übers. v. Peter Connor u.a. Hg. v. Dems.

Minneapolis: University of Minnesota Press (1991), xxxviiif.

77 In der Philosophie Jacques Rancières gibt es einen ähnlichen Gedanken, der jedoch

umgekehrt (durch Gleichheit statt durch Unterscheidung) beschrieben wird. In Le par-

tage du sensible (2000) schreibt Rancière, das ästhetische Regime der Künste hebe alle

Unterschiede, die in der polizeilichen Ordnung der Mächte aufrechterhalten werden,

auf – darunter fällt auch der Gegensatz zwischen »Aktiv/Passiv«. Stattdessen wird ei-

ne »Politik der Gleichgültigkeit« begründet, die Rancière zufolge ebenfalls einen »Ge-

meinsinn« begründet. Jacques Rancière: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Nichtstun als politische Praxis

the working community«, sie existiert abseits der Ideologie, die Arbeit als

Voraussetzung zur Teilhabe an der Gemeinschaft postuliert. Hierbei bezieht

sich Nancy, dessen philosophisches Werk sich nicht selten an die Handlungs-

philosophie Hannah Arendts anlehnt, auch auf Arendts Urteil über die Arbeit

als gesellschaftliche ›Gleichstellungsmaschine‹: »Antipolitisch an diesen, von

der Arbeit bedingten, gesellschaftlichen Bildungen ist die Verschmelzung der

Vielen in ein Kollektiv, also die Aufhebung der Pluralität; dies ist der genaue

Gegensatz jeglicher Gemeinschaft«.78

Das Nichtstun ist in zweifacher Hinsicht bedeutsam in diesem Kontext.

Zum einen ist die mit ihm verbundene Anomie kein Ausschlusskriterium für

die Gemeinschaftszugehörigkeit, die dadurch entstehende Abweichung von

der Norm der Tätigkeit ist vielmehr konstitutives Merkmal einer ›guten‹ Ge-

meinschaft. Nancys Ansatz hat eine klare ethische Dimension: Es gilt, An-

dersheiten und Uneindeutigkeiten auszuhalten, sie als Teil der Welt, in der

man lebt, zu akzeptieren. Eine Haltung,79 die man als Gelassenheit bezeich-

nen kann, da sie von einer, in denWorten Strässles, »existentielle[n] Offenheit

für das, was einem begegnen kann« zeugt.80 Zum anderen definiert Nancy

das Tätigkeitsparadigma der Gemeinschaft neu, indem er es – in Arendts Ter-

minologie – von Arbeit undHerstellenweg und in die Nähe zumHandeln rückt,

d.h. auch zur Ergebnisoffenheit und Zweckfreiheit. Kristin Hole beschreibt

dies wie folgt:

For Nancy, then, ethics becomes a matter of what he terms »making sense.«

The meaning of our being here is precisely undecided and undecidable.

»Making sense« is a matter of conducting oneself so as to maintain and

heed that responsibility. But conduct as a kind of ethics must be understood

Kunst und ihre Paradoxien. Übers. v. Jürgen Link. Hg. v. Maria Muhle. Berlin: b_books

(2008), 15.

78 Arendt: Vita activa, 272.

79 Die ohne Zweifel bestehende konzeptuelle Relation zwischen Nichtstun und Haltung

bedürfte genauerer Erörterung. Ein guter, wenn auch nur knapp ausgeführter Ansatz

findet sich bei Frauke A. Kurbacher. Im Rahmen ihrer Ausführungen zu »Haltungen

zwischen Aktivität und Passivität« schreibt sie in Anlehnung an Aristoteles, Haltung

sei »in sich ruhende, befriedete Tätigkeit, die ihren Zweck in sich selbst trägt«, und

zieht ebenfalls Parallelen zu Hannah Arendts Handlungsbegriff. Frauke A. Kurbacher:

Zwischen Personen. Eine Philosophie der Haltung.Würzburg: Königshausen & Neumann

(2017), 373.

80 Strässle: Gelassenheit, 13.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 49

in a much more passive form than it may seem to imply. Here it is a ques-

tion of living with the question, refusing to stabilize its meaning or fix an

answer, but maintaining that question in all of its messiness as it impacts

the way we are in the world. In fact, Nancy is careful to distinguish conduct

(Handeln) from production, making ethics, like community, unproductive or

désoeuvrée[…].81

Hole betont, dass die Ethik der Gemeinschaft in gewissem Sinne passiv ist.

Diese Passivität ist Teil der Gelassenheit, bei der es ja gerade nicht darum

geht, seine Umwelt zu kontrollieren, sondern sich selbst, um die Anderen

sein zu lassen.82 Doch obwohl das Seinlassen, so Strässle, in »allen Fällen«

eine »Form des Handelns« bezeichnet,83 so wirkt es Hole zufolge aufgrund

der Abwesenheit eines Produkts wie eine reduzierte Tätigkeit. Man könnte

sagen, das Handeln als die Tätigkeitsform der idealen Gemeinschaft sei, den

Maßstäben heute herkömmlicher Gemeinschaftsvorstellungen nach zu urtei-

len, ein relatives Nichtstun.

Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt Maurice Blanchot, der in Antwort

auf Nancy nur ein Jahr später ebenfalls eine Gemeinschaftsphilosophie in La

communauté inavouable (1983) skizziert. Er übernimmt von Nancy den Begriff

des »désœuvrement« als den Kern der Gemeinschaft, und stellt ihn damit

ebenfalls implizit in Opposition zur Arbeitsgesellschaft. Eine Gemeinschaft

könne nicht durch Arbeit gemacht oder produziert werden, noch nicht einmal

insoweit, sich selbst als Gemeinschaft begreifen oder benennen zu können.

Deshalb ist ›wahre‹ Gemeinschaft »inavouable« – uneingestehbar. Sie formie-

re sich nur ungeplant und spontan, und folge keinem Konzept. Ein (reales

oder bevorstehendes) Ereignis, das zu dieser spontanen Formierung beiträgt,

sei Blanchot zufolge der Tod. Nur im Angesicht des Todes könne sich eine

›wahre‹ Gemeinschaft bilden, die kein anderes Ziel habe, als die Einsamkeit

der Todesnähe gemeinsam zu ertragen:

Im Unterschied zu einer sozialen Zelle untersagt sie [die Gemeinschaft], ein

Werk zu schaffen, und sie hat keinerlei Produktionswert zum Ziel. Wozu

dient sie? Zu nichts, wenn nicht dazu, den Dienst am Anderen bis in den

81 Hole: The Ethics of Community, 108.

82 Vgl. Strässle: Gelassenheit, 28.

83 Strässle: Gelassenheit, 21.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Nichtstun als politische Praxis

Tod hinein gegenwärtig zu halten, damit der Andere nicht einsam zugrunde

geht.84

Ebenso wie Nancy entwickelt Blanchot eine ausdrückliche Gemeinschafts-

ethik, die sich in seinem Fall nicht nur an Akzeptanz des Anderen, sondern

auch an der Sorge um ihn ausrichtet.85 Dieses Verhältnis schließt jedeHierar-

chie aus; die ideale Gemeinschaft existiert immer in Distanz zur Macht.86 Als

Beispiel führt Blanchot den Trauerzug zum Gedenken an die Opfer des Mas-

sakers an, das sich 1962 in der Metrostation Charonne ereignete. Die Menge,

die sich versammelt hatte, um den Toten zu gedenken, die bei einer Demons-

tration gegen den Algerienkrieg durch Polizeigewalt ums Leben gekommen

waren, sei als Volk (»people«) zu begreifen, das sich auszeichne durch sei-

ne »instinktive[…] Weigerung, irgendeine Macht auszuüben, in seinem ab-

soluten Mißtrauen, sich in eine Macht zu verwickeln«, und letztlich durch

seine »Erklärung der Machtlosigkeit«. Blanchot meint mit »Machtlosigkeit« je-

doch keinesfalls Ohnmacht, sondern vielmehr die aktive Entscheidung, keine

Macht auszuüben, obwohlman es vielleicht könnte. Blanchot schreibt, wieder

in Bezug auf den Trauerzug: »Gegenwart des »Volkes« in seiner grenzenlosen

Macht, die, um sich nicht zu begrenzen, auf sich nimmt, nichts zu tun«.87 Auch

in der Philosophie Blanchots ist die Tätigkeit innerhalb der Gemeinschaft an

die Abweichung von konventionellen Tätigkeiten geknüpft, an ein Nichtstun

84 Maurice Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft. Übers. v. Gerd Bergfleth. Berlin:

Matthes & Seitz (2007), 25.

85 Man erkennt hier Blanchots Verbundenheit zur Levinas’schen Ethik. Vgl. Hill: Nancy,

Blanchot, 7.

86 DieseDynamik ist auch in RolandBarthesʼ Vorlesung Comment vivre ensemble zufinden.

Darin imaginiert er eine ideale soziale Form, die sich weder im isolierenden Individua-

lismus noch in der Massengesellschaft verliert. Er sucht, so sagt er, nach einer »mittle-

ren, utopischen, paradiesischen, idyllischen Form«, und findet als Antwort die »Idior-

rhythmie« – eine Lebensweise, die zwischen Isolation und Rückkehr in die Gemein-

schaft oszilliert. Roland Barthes: Wie zusammen leben. Simulationen einiger alltäglicher

Räume im Roman. Vorlesung am Collège de France 1976-1977. Übers. v. Horst Brühmann.

Hg. v. Éric Marty. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2007), 47. Zentral dabei ist ihre Machtfer-

ne; es geht darum, ein Leben individuell zu gestalten und keinem »Apparat« zu unter-

werfen, d.h. »die Macht ablehnen, der Macht widerstehen« (ebd. 68). Dabei handelt

es sich, wie im Folgenden mehrfach ausgeführt wird, um eine Handlung bzw. ein Er-

eignis, die bzw. das Barthes mit dem Begriff der Anachorese beschreibt: »gegründet

auf einen aktiven Bruch[…], eine Handlung, eine Markierung, das Überschreiten einer

Schwelle« (ebd. 68).

87 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 57.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 51

also, das trotz undwegen dieser Abweichung alsHandlung figuriert. Es knüpft

damit auch an das vonWalter Benjamin und Hannah Arendt herausgehobene

Nichtstun des Streiks und des passiven Widerstands als revolutionäres Mo-

ment an.

Bartleby: kollektive Distanz, reine Potenz

Die Koppelung der ›neuen‹ Gemeinschaft an das Nichtstun hat in den späten

1980ern noch eine Steigerung erfahren, zu der der Protagonist von Herman

Melvilles »Bartleby,The Scrivener« zur exemplarischen Gründungsfigur beru-

fenwurde. So tut es Gilles Deleuze in seinemAufsatz »Bartleby, ou la formule«

(1989). Deleuze attestiert der Formel »I would prefer not to« eine von ihm so

genannte »Agrammatikalität«,88 die den Sprecher Bartleby aus der Struktur

der Sprache und des Gesellschaftlichen zugleich heraushebt:

Würde Bartleby verweigern, könnte er noch als Rebell oder als aufsässig aus-

gemacht werden und in dieser Eigenschaft noch eine gesellschaftliche Rolle

übernehmen.Doch die Formel entschärft jeden Sprechakt, zur gleichen Zeit,

wie sie aus Bartleby einen reinen Ausgeschlossenen macht, dem keinerlei

gesellschaftliche Stellung mehr zuerkannt werden kann.89

Bartlebys Nichtstun ist für Deleuze bezeichnend, weil es kein allgemein aner-

kanntes Verhältnis zu seiner Umwelt etabliert. Es bedeutet weder Scheitern,

noch Anpassung, auch ahmt es nichts nach, und lehnt nichts ab. Sein Verhal-

ten ist nicht am Bekannten orientiert. Bartleby ist ein »Original«: seine Aktio-

nen gehorchen nicht den »allgemeinen Gesetzen«, es kennzeichnet ihn eine

»extreme und rationalitätslose Logik«.90 Dieser Austritt aus der Rationalität,

der in einem von der Aufklärung informierten Denken auch die Abkoppelung

von der Gemeinschaft bedeutet,91 ist für Deleuze hingegen ein Zeichen für

deren Neubildung. Er sieht in Bartleby einen neuen Menschen, der abseits

der Gesellschaft und ihrer gängigen Gesetze spricht und agiert, aber von des-

sen Art es mehrere geben muss, denen eben diese Transzendenz gemeinsam

88 Gilles Deleuze: Bartleby oder die Formel. Übers. v. Bernhard Dieckmann. Berlin: Merve

(1994), 21.

89 Deleuze: Bartleby, 20.

90 Deleuze: Bartleby, 42.

91 Die Ausführungen O’Connors zum Verhältnis von Nichtstun, Vernunft, und Gemein-

schaft bei Kant sind in dieser Hinsicht sehr erhellend. Vgl. O’Connor: Idleness, 37-57.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Nichtstun als politische Praxis

ist: eine »Gesellschaft von Brüdern«, eine »Gemeinschaft anarchistischer In-

dividuen«.92 Er stellt es sich vor wie die ersten ›Siedler‹ in Amerika, die sich

vom Vater – dem Gesetz – abkapselten und

gegen die europäische Moral des Heils und der Nächstenliebe eine Moral

des Lebens [etablieren], in der die Seele sich nur erfüllt, indem sie denWeg

ohne weiteres Ziel einschlägt, […] ohne andere Vollendung als die Freiheit

und stets bereit, sich zu befreien, um sich zu vollenden.93

In Deleuzes Vorstellung ist, anders als bei Nancy und Blanchot, keine ethische

Komponente verankert. Die Figur Bartleby steht für die Überwindung aller

Gesetze, die das Handeln des Menschen leiten wollen. Durch sein Nichtstun

befreit er sich von diesen Gesetzen, erlangt also »Freiheit« im Sinne von Sou-

veränität,94 die Deleuze zur quasi-genetischen Verbindungslinie zwischen

Brüdern stilisiert,95 die sich in der absoluten Andersheit des Nichtstuns end-

gültig vom gemeinsamen Vater emanzipieren. Ihre Gemeinschaft beruht le-

diglich auf der gemeinsamen »Zugehörigkeit zur Distanz«,96 nicht aber in

einer gegenseitigen Abhängigkeit.

Giorgio Agambens La comunità che viene (1990) knüpft an die vorhergegan-

genenGemeinschaftsphilosophien an.Er übernimmt zweimit demNichtstun

92 Deleuze: Bartleby, 48f.

93 Deleuze: Bartleby, 54.

94 Man muss hier anmerken, dass der Aspekt der Souveränität (im Sinne von Unabhän-

gigkeit), den Deleuze betont, nicht unbedingt mit den anderen in diesem Kapitel be-

schriebenen Gemeinschaftskonzepten übereinstimmt. Hannah Arendt zum Beispiel,

derenHandlungskonzept hier prinzipiell mit demNichtstun in eine Linie gesetzt wird,

hält Handlung zwar für gemeinschaftsstiftend, versteht Souveränität allerdings als

Widerspruch zur Idee der Gemeinschaft. Arendt hält die – schon im Stoizismus gel-

tende – Gleichsetzung von Freiheit und Souveränität für einen Irrtum, da letztere als

»unbedingte Autonomie und Herrschaft über sich selbst, der menschlichen Bedingt-

heit der Pluralität widerspricht«, d.h. das soziale Element des Menschseins ignoriert.

Arendt: Vita activa, 299.

95 Ein »Sinn der Brüderlichkeit«, so Tristan Garcia, kann das Gefühl eines höheren »›Wir‹«

erzeugen: »›Wir Brüder‹ ist die stärkste Intensität, dieman einer politischen Person ge-

ben kann. ›Unsere Brüder‹ spielen wie ›unsere Genossen‹ oder ›unsere Freunde‹ eine

pastorale Rolle: Wenn man den Kreis eines ›Wir‹ des Glaubens, der Ideen und Wer-

te nachzeichnet, muss man in einen gemeinsamen Schoß zurückbringen, was sich in

individuellen Identitäten und partikularen Sekten zerstreut hat.« Tristan Garcia: Wir.

Übers. v. Ulrich Kunzmann. Berlin: Suhrkamp (2018), 32f.

96 Garcia:Wir, 59. Garcia spricht ebenfalls über Gemeinschaftsbildungen jenseits ande-

rer, größerer Gemeinschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 53

in engster Verbindung stehende Elemente seiner Vorgänger: Zum einen stellt

auch er Bartleby, den Schreiber, in den metaphorischen Dienst für seine Vor-

stellung von Politik.97 Zum anderen gilt auch sein Interesse dem Prinzip der

›Werklosigkeit‹, das er jedoch als »Impotenz« neu definiert. Ein Kommentar

zu seinem Verständnis dieser Begriffe findet sich in Homo sacer (1995):

Das Thema des désœuvrement als Figur der Fülle des Menschen am Ende

der Geschichte, das zum ersten Mal in Kojèves Rezension von Queneau auf-

taucht, ist von Blanchot und Nancy wiederaufgenommen worden; letzterer

hat es ins Zentrum seines Buches La Communauté désœuvrée gestellt. Hier

hängt alles davon ab, was man unter désœuvrement versteht. Es kann weder

die einfache Absenz des Werks [opera/œuvre] sein noch (wie bei Bataille)

eine souveräne und untätige [senza im-piego][…] Form der Negativität. Die

einzige kohärente Auffassung von désœuvrementwäre die einer unbestimm-

ten Existenz der Potenz, die sich nicht (wie die individuelle Tätigkeit oder

die kollektive Haltung, die als Summe der individuellen Tätigkeiten begrif-

fen wird) in einem transitus de potentia in actum erschöpft.98

Agamben ist davon überzeugt, dass »désœuvrement« nicht nur Unprodukti-

vität oder souveräne Untätigkeit bedeutet, sondern Impotenz. Diese Impo-

tenz, oder besser: die Potenz eines ›Nicht-zu‹, ist jedoch nicht das Gegenteil

der Potenz, sondern ein ihr wesentlicher Bestandteil. Damit knüpft Agamben

an das Argument Nancys an: er hält den gesellschaftlichen Ausschluss dessen,

was gemeinhin als negativ empfunden wird, für problematisch. Die Gemein-

schaft, die Agamben sich als kommende vorstellt, darf keine eingeschränkte

Vorstellung des menschlichen Wirkens haben, da jede Einschränkung auto-

matisch Abweichungen ausschließt, verstößt, oder sich gar von ihnen bedroht

fühlt und sie vernichtet. Das Tian’anmen-Massaker von 1989 ist stetiger Refe-

renzpunkt in La comunità che viene. Die Figur Bartleby symbolisiert für Agam-

ben jene Negativität, die zum gesellschaftlichen Ausschluss anregt, aber tat-

sächlich Teil des gesamten Spektrums dessen ist, was der Mensch sein und

tun kann. Dieses gesamte Spektrum nennt Agamben ›Potenz‹, und versichert

nachdrücklich, dass es einerseits die Möglichkeit eines Werdens und Han-

delns einschließt, aber auch die ebenso wahrscheinliche Möglichkeit eines

Nicht-Werdens und Nicht-Handelns. Es gehört zum Wesen des Menschen,

97 Vgl. das Kapitel »Bartleby« in Giorgio Agamben: Die kommende Gemeinschaft. Übers. v.

Andreas Hiepko. Berlin: Merve (2003), 37-40.

98 Agamben: Homo sacer, 72f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Nichtstun als politische Praxis

so Agamben, dass er eben nicht nur zum Tun, sondern auch zum Nichtstun

befähigt ist: »The greatness – and also the abyss – of human potentiality is

that it is first of all potential not to act«.99 Bartleby macht durch sein Nicht-

Schreiben eben darauf aufmerksam, und ist reine Potentialität:

As a scribe who has stopped writing; Bartleby is the extreme figure of the

Nothing from which all creation derives; and at the same time, he consti-

tutes the most implacable vindication of this Nothing as pure, absolute po-

tentiality.100

Durch sein Nichtstun repräsentiert Bartleby ein ›Nichts‹, in dem sich absolut

alles ereignen und verwirklichen kann. Auch hier erscheint, ähnlich wie in der

oben erwähnten Oblomow’schen Phantasie, das Nichtstun als eine kreative

Tätigkeit. Agamben versteht Bartleby als Metapher für eine ethische Gemein-

schaft, in der nichts bestimmtes passierenmuss, sondern potentiell alles – und

eben auch nichts – passieren kann. Das Anerkennen einer »absolute poten-

tiality«, die sich im Nichtstun offenbart, habe, so die Implikation, in einer

neugegründeten Gemeinschaft das Ende von Gewalt zur Folge.

Diese Philosophien der Gemeinschaft, die sich in den 1980ern bis in die

1990er-Jahre entwickelt haben, verstehen das Nichtstun als einen Weg zu ei-

ner neuen, besseren, humaneren Gesellschaft. Ob sich die Gemeinschaft mit

dem Nichtstun bereits realisiert oder, wie Michael Hardt und Antonio Ne-

gri behaupten, nach dem passiven Widerstand erst noch als »new social body«

kreiert werden muss,101 ist letztlich ungeklärt geblieben und unterliegt der

Interpretation. Ersichtlich ist nur, dass diese Philosophien dezidiert keine

›Gemeinschaft der Nichtstuer‹ skizzieren, die mit Vergils Arkadien vergleich-

bar wäre. Es geht nicht um die Kreation einer luxuriösen, weil arbeitsfreien

Idylle. Vielmehr steht eine gemeinsame Unterminierung dominanter Tätig-

keitsparadigmen im Vordergrund. Gegenüber Ordnungen, in denen Handeln

auf Gewalt, Arbeit oder Herstellen reduziert wird, ist das Nichtstun ein Ge-

genentwurf, der ein anderes Handeln und eine neue Form der Gemeinschaft

denkbar macht. Die oft bemerkte Nähe zum Tod, die das Nichtstun – be-

sonders der passive Widerstand Bartlebys – aufweist,102 und von der man

behaupten kann, dass sie sowohl der Bildung einer neuen Politik als auch

99 Agamben: On Potentiality. In: Ders.: Potentialities, 181.

100 Agamben: Bartleby. In: Ders.: Potentialities, 253f.

101 Hardt u. Negri: Empire, 204.

102 Vgl. z.B. Desmarais: Paradox of Passive Resistance, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 55

der Formierung einer neuen Gemeinschaft entgegensteht, ist dabei von gro-

ßer symbolischer Bedeutung. Timothy J. Deines schlägt vor, mit besonderem

Blick auf Nancys Gemeinschaftsphilosophie, dass ein abstraktes Verständnis

des Todes »constitutes the presupposition of every humanist formation«,103

wenn man ihn als ständige Neuverhandlung von Identität begreift. Versteht

man den Tod also metaphorisch als ein Abdanken vormals festgeschriebener

Bedeutungen vonGemeinschaft (vor allem solcher, unter denenMenschen lei-

den mussten), so ermöglicht der Tod in dieser Hinsicht eine humanistische

Neukonstitution von Gemeinschaft.

Dieses Denken ist nicht zufällig in einer Zeit entstanden, als der Wert

der Arbeit – zum Beispiel im Rahmen der Debatte um die ›Krise der Arbeits-

gesellschaft‹ – begann, hinterfragt zu werden. Seit den 1980er-Jahren wurde

deshalb die Idee populär, dass die vomWert der Arbeit so durchdrungene Ge-

sellschaft selbst gar keine richtige Gemeinschaft bilden kann, weil sie sich zu

sehr auf marktwirtschaftliche Dynamiken konzentriert. Axel Honneth zufol-

ge bestehe einer der zentralen »Mißstände der kapitalistischen Arbeitswelt«

darin, im Arbeitsmarkt »Effizienzsteigerung« statt »Sozialintegration« anzu-

streben.104 Mit dem Begriff »Sozialintegration« meint Honneth auch die für

sein philosophisches Gesamtwerk konstitutive soziale Anerkennung, die dem

(in diesem Fall) arbeitenden Individuum das Gefühl »allgemeiner Wertschät-

zung« vermittelt.105 Um das zu erfüllen, müsse der Markt zwei Dinge schaf-

fen: einmal zur Absicherung seiner Angestellten einen Mindestlohn einfüh-

ren, und zweitens »den vollzogenen Tätigkeiten eine Gestalt« geben, die sie

»als Beiträge zum allgemeinen Wohl erkennbar sein läßt.«106 Das Beitragen

zum allgemeinenWohl ist für Honneths Argument zentral. Es sei, so behaup-

tet er im Rückgriff auf Hegels Rechtsphilosophie, eines der schlagenden Ar-

gumente gegen das Nichtstun. Betrachtet man den kapitalistischen Markt

103 Timothy J. Deines: Bartleby the Scrivener, Immanence and the Resistance of Commu-

nity. In: Culture Machine 8, 2006.

104 Axel Honneth:Das Ich imWir. Studien zur Anerkennungstheorie. Berlin: Suhrkamp (2010),

95, 101. Vgl. im Besonderen den ganzen Aufsatz »Arbeit und Anerkennung«, 78-102.

»Ein wachsender Teil der Bevölkerung kämpft überhaupt nur noch um den Zugang

zu Chancen subsistenzsichernder Beschäftigung, ein anderer Teil vollzieht Tätigkeiten

unter rechtlich kaum mehr geschützten, stark deregulierten Verhältnissen, ein drit-

ter Teil schließlich erfährt im Augenblick die rapide Entberuflichung und Entbetrieb-

lichung ihrer vormals noch statusmäßig gesicherten Arbeitsplätze.« (Ebd. 78)

105 Honneth: Das Ich imWir, 92.

106 Honneth: Das Ich imWir, 94.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Nichtstun als politische Praxis

nämlich, wie Hegel es tut, als Form der Befriedigung der Bedürfnisse aller

Gesellschaftsmitglieder, dann impliziere es eine moralische Aufforderung an

den Einzelnen, »persönliche Neigungen des Müßiggangs abzustreifen und

durch eigene Arbeit zum allgemeinen Wohl beizutragen.«107 Wenn die ange-

messene Gegenleistung – die Sicherung der eigenen Subsistenz zum einen,

die gesellschaftliche Anerkennung zum anderen – ausbleibt, ist die Folge eine

Unsicherheit der Lohnarbeit, aber auch das Fehlen einer »Solidarität, die nö-

tig ist, um auch moderne Gesellschaften zu integrieren«.108 Die Konsequen-

zen für denDiskurs des Nichtstuns sind ebenfalls weitreichend.Honneth ver-

sichert zwar, dass es trotz dieser Missstände nicht zu einem »Relevanzverlust

der Arbeit in der gesellschaftlichen Lebenswelt« gekommen ist.109 Doch es ist

auch das genau Entgegengesetzte geschehen: Die Tatsache, dass die Aufgabe

des Müßiggangs nicht die notwendigen sozialen Ergebnisse gezeitigt hat, hat

einer neuen Legitimation des Nichtstuns Raum gegeben. Und das nicht nur

im Bereich der präferierten Tätigkeiten. Vor allem konnte sich in diesem Zu-

sammenhang die Idee entwickeln, dass die fehlende Solidarität der Arbeits-

gesellschaft woanders zu finden sein könnte, nämlich in einer Gemeinschaft,

die auch das Nichtstun als Wirkungsprinzip anerkennt.

Viele Formen der Passivität, so attestierte jüngst Theo Jung, weisen ei-

ne »ausgeprägte symbolische Dimension« auf, die vor allem im sozialen Be-

reich große Tragkraft entwickelt hat.110 Nichtstun markiere so zum Beispiel

»performativ ein widerspenstiges Heraustreten aus der konventionellen Ord-

nung, ein ›ich nicht‹, das für Subjektivierungs- und Gruppenbildungsprozesse

konstitutiv werden kann«.111 Der Tatsache, dass die Idee einer Gemeinschaft

der Nichtstuer heute populärer ist denn je, trägt auch der 2014 gegründe-

te, gemeinnützige Berliner Verein Haus Bartleby Rechnung. Der Verein tritt

in öffentlichen Diskussionsrunden, Performances und Publikationen als re-

volutionäre Gruppe auf, die der durch Arbeit perpetuierten kapitalistischen

Ausbeutung ein Ende setzen will. Viele ihrer Mitglieder haben für die Ver-

einsarbeit ihre Karrieren beendet, und rufen in ihrer ersten Essaysammlung

gemeinsam zum »lebenslangen Generalstreik« auf.112 Sie teilen die Überzeu-

107 Honneth: Das Ich imWir, 89.

108 Honneth: Das Ich imWir, 97.

109 Honneth: Das Ich imWir, 79.

110 Jung: Bartleby und das Unterlassen, 24.

111 Jung: Bartleby und das Unterlassen, 24. Herv. meine.

112 Haus Bartleby (Hg.): Sag alles ab! Plädoyers für den lebenslangen Generalstreik. Hamburg:

Edition Nautilus (2015), 9.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 57

gung, dass sie durch die Abwendung von der Arbeit zur Entwicklung einer

egalitären Gesellschaft beitragen, und nennen sich deshalb die »Conjuration

des Ègaux«, die »Verschwörung der Gleichen«.113 Unter dem Banner der Bart-

leby’schen Verweigerung versteht sich das Haus Bartleby als eine Gemein-

schaft,114 die über das Mittel des Nichtstuns Gerechtigkeit schaffen und pro-

pagieren will – ebenso wie Benjamin es für den Streik, das reine Mittel, an-

gedacht hatte.

Herrschaft

Herrscher tun nichts, deshalb herrschen Nichtstuer. Die dritte Praxis des Nichts-

tuns, die ich hier vorstellen möchte, unterscheidet sich wesentlich von den

beiden vorhergehenden. Die zuvor diskutierten philosophischen Ansätze

schlagen eine ernsthafte Theorie des Nichtstuns als echte Handlung in der

Welt vor. In diesem Kapitel hingegen wird der Topos ›Nichtstun als Herr-

schen‹ nicht unbedingt als reale Praxis, sondern eher als diskursives bzw.

literarisches Konstrukt betrachtet, an dem sich Fragen sozialer und politi-

scher Handlungsfähigkeit in einer nichtstuerischen Isolation entzünden. Im

Kontext der Herrschaft kann das Nichtstun auch eine fundamental andere

Rolle einnehmen als hier zuvor besprochen wurde. Während sich beim Streik

und dem passivenWiderstand (ebenso wie bei der Gemeinschaft) das Nichts-

tun als Gegenentwurf zu einem bestehenden Handlungsparadigma entpuppt

und so ein neues, gerechteres gesellschaftliches System begründet, kann

ein Nichtstun auch in das Gegenteil dieser positiven Visionen umschlagen.

Die Abkoppelung von bestehenden Handlungs- und Gesellschaftsstrukturen

im Nichtstun kann nicht nur mit Handlung und Gemeinschaft, sondern

im Gegenteil auch mit einem Ohnmachtsgefühl einhergehen. Dieses Ohn-

machtsgefühl, so suggerieren die späteren Lektüren in diesem Buch, ist

113 Haus Bartleby: Generalstreik, 10.

114 Die durch das Nichtstun sich konstituierenden Gemeinschaften müssen allerdings

daraufhin befragt werden, ob sie die Paradigmen, die sie zu transzendieren suchen,

nicht doch aus Versehen fortführen. Leslie Hill gibt dies bei der Verwendung des Be-

griffs ›Gemeinschaft‹ in der Philosophie vonNancy undBlanchot zu bedenken: sie kön-

nen »rethink, rearticulate, even deconstruct what the term implied, [but] it [the term

›community‹] also represented a danger, which was that, by using the word, one would

be simply reiterating, rather than overcoming, its often disturbing, frequently compro-

mised political past.« Hill: Nancy, Blanchot, 18.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Nichtstun als politische Praxis

häufig eng mit einer vorhergehenden Imagination von Macht, einer Eigen-

wahrnehmung als Herrscher verbunden, die nach gewisser Zeit kollabiert.

Das vorliegende Kapitel widmet sichmöglichen diskursiven Vorläufern dieser

semantischen Engführung, die den Stoff für die Imagination von Nichtstuern

liefern, wie sie zuvor bei Gontscharows Oblomow gezeigt wurde. Es hat zum

Ziel, das Denken über das Nichtstun um die Dimension des Herrschens zu

erweitern, um damit zu zeigen, dass das Nichtstun nicht nur ein Phänomen

sozialer Exklusion nach ›Unten‹ darstellt, sondern dass es sich ebenso im

gesellschaftlichen ›Oben‹ manifestiert – und, nicht zuletzt, dass sich in die-

ser Verbindung eine ungewöhnliche Dynamik zwischen ›Unten‹ und ›Oben‹

ausbilden kann. In anderen Worten: in diesem Abschnitt wird Nichtstun

nicht philosophisch zur politischen Handlung umgedeutet, sondern es wird

ein Panorama möglicher, teils widersprüchlicher Deutungen des Verhält-

nisses von Nichtstun und Herrschaft entfaltet. Dazu gehören auch negativ

konnotierte Verhältnisformen des Nichtstuns zum Bereich des Politischen.

Wie man später in den Lektüren sehen wird, werden eben diese negativen

Konnotationen häufig literarisch aufgegriffen und verschieden verarbeitet.

So verfallen die nichtstuenden Protagonisten zum Teil selbst dem (imagi-

nären) Herrschaftspotential des Nichtstuns, um es entweder zugunsten der

positiven Auslegung von Nichtstun als kritischer, politischer Handlung zu

verwerfen, oder aber auch, um das Projekt Nichtstun als Handlung ganz

scheitern zu lassen.

Das zeitgenössische Verständnis eines politischen Nichtstuns, welches

oben im Detail beschrieben wurde, klammert in der Regel die seit langem

bestehende Verbindung zwischen Nichtstun und Herrschaft aus. Dass diese

Verbindung bis in die Antike zurückreicht, zeigt Wolfgang Lepenies am

Beispiel einer spezifischen Form des Nichtstuns: der Melancholie.115 In

Aristoteles’ Problemata Physica läge »das Paradigma verborgen«, welches »als

Prototyp des Melancholikers den Herrscher sieht«, d.h. also Herrschaft im

Kontext des Nichtstuns einbettet.116 Dieser Zusammenhang funktioniere in

115 Hartmut Böhmebeschreibt denMelancholiker als einen Praktiker desNichtstuns ganz

im Sinne dieser Arbeit. EinMelancholiker sei der, der »nicht dazugehört, nicht von den

kodifizierten Zielen des Handelns – Gottgefälligkeit, Glück, Erfolg, Reichtum – getra-

gen scheint«, habe aber nichts mit einer »handlungsgehemmten Apathie zu tun«; er

hält sich in »Distanz zur gesellschaftlichen Praxis«, aber »er ist produktiv«. Hartmut

Böhme: Natur und Subjekt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1988), 259, 272.

116 Lepenies:Melancholie und Gesellschaft, 46.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 59

beiden Richtungen, so Lepenies, indem einerseits bestimmte Herrscherfi-

guren als Inbegriff der Melancholie gelten (Kierkegaard wählte hierfür zum

Beispiel Nero), aber auch andersherum. So zitiert er den Leibarzt Hein-

richs IV. André du Laurens, der behauptet, dass der Melancholiker davon

träume, Herrscher zu sein: »If an ambitious man become melancholike, he

straightway dreameth that he is a King, an Emperor, a Monarke.«117

Diese Verbindung ist in derMotivforschung, vonwenigen Ausnahmen ab-

gesehen, bisher kaum gewürdigt worden. Auch sie ist, wie es beim Denken

eines Nichtstuns als Handlung und beim Nichtstun als Gemeinschaftskon-

stituens der Fall ist, nicht naheliegend. Üblicherweise kann weder derjenige

herrschen, der nichts tut, noch kann ein Herrscher als Nichtstuer bezeich-

net werden. Nichtsdestotrotz besteht diese Verbindung; sie findet sich in ver-

schiedenen literarischen Texten, philosophischen Ausführungen und wissen-

schaftlichen Analysen.Man kann sie in drei Kategorien unterteilen: 1. Nichts-

tun als Zeichen der Macht eines Herrschenden; 2. Nichtstun als Zeichen der

Ohnmacht eines Regenten; 3. Die Zuschreibung des Nichtstuns zum Zweck

der Herrschaftskritik. Diese Kategorien schließen sich allerdings keineswegs

untereinander aus, in manchen Fällen sind zwei, oder sogar alle drei zutref-

fend.

Macht

Eine zentrale Korrelation zwischen Nichtstun und Herrschen gründet in

christlich religiösen Vorstellungen göttlicher Herrschaft. Gott als der Herr-

scher über das von ihm Geschaffene ist ein in der Bibel vielthematisiertes

Motiv. In den sogenannten ›Königspsalmen‹ des Alten Testaments zum

Beispiel heißt es: »Der HERR ist König«.118 Das Motiv des Nichtstuns ist,

zumindest als Teil dieser Herrschaft, in der Bibel allerdings nicht prävalent.

Der göttliche Herrscher ist vielmehr ein Alles-Tuer: »Ich bin Gott, und sonst

keiner mehr, ein Gott, dem nichts gleicht. […] Ich sage: Was ich beschlossen

habe, geschieht, und alles, was ich mir vorgenommen habe, das tue ich.«119

Das Element des Nichtstuns weist eine andere Abstammung auf: es kommt

117 Lepenies:Melancholie undGesellschaft, 47. Herv.meine. Lepenies fährt in diesemKapitel

allerdings fort, die Langeweile des Adels zu beschreiben anstelle der Melancholie des

Herrschers. Auch hier wird, bis auf diese kurz zitierten Anmerkungen, das Potential

des Zusammenhangs Herrschen-Nichtstun nicht ausgeschöpft.

118 Ps 10,16, LU. Ebenso in: Ps 93,1; 97,1; 99,1.

119 Jes 46,9-11, LU.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Nichtstun als politische Praxis

mithin nicht aus biblischen Texten, sondern aus der Theologie und ihren

Versuchen, die Existenz Gottes zu beweisen. Diese Beweise weisen zwei

Tendenzen auf: Sie suchen erstens nach dem Ursprung von allem Seienden,

und zweitens beschreiben sie diesen Ursprung mit Eigenschaften, die von

denen des Seienden zum Teil wesentlich abweichen, also als ihr ›Anderes‹

verstanden werden können. Zu diesen Abweichungen gehört auch eine in

bestimmter Weise reduzierte, oft als geistig ausgewiesene ›Tätigkeit‹, die

man mit dem Motiv des Nichtstuns zumindest in eine grobe Verbindung

bringen kann. Zu beachten ist, dass zwar eine Abwesenheit oder Andersheit

ausgedrückt wird, die allerdings nicht – wie im konventionellen Verständnis

des Nichtstuns Gang und Gäbe ist – Zeichen eines Mangels, sondern von

Allmacht ist.

So zum Beispiel bei Thomas von Aquin. In der Summa theologica führt er

mehrere Argumente für einen Gottesbeweis an, die alle Gott als den Ursprung

des Seienden darstellen. Der Fokus des ersten Arguments liegt auf der Be-

wegung: Was sich auf der Welt in Bewegung befinde, müsse erst in Bewe-

gung gebracht werden, und zwar ursprünglich von etwas bzw. jemandem, der

sich dezidiert nicht bewegt – ein erstes Bewegendes, »das von keinem bewegt

ist«.120 Diese Stelle ist eine der Kernreferenzen der philosophischen Idee des

unbewegten Bewegers – der Vorstellung also, dass Gott zwar die Quelle jeder

Bewegung sei, ohne sich selbst jedoch zu bewegen. Diese Idee ist bereits bei

Aristoteles ausgeführt. Es gebe eine Seinswesenheit, heißt es in derMetaphy-

sik, die, »selber nicht in Bewegung, (anderes) in Bewegung setzt«.121 Aristo-

120 Die entsprechende Stelle in Gänze lautet: »Wenn demnach das, wovon etwas seine

Bewegung erhält, selbst auch in Bewegung ist, so muß auch dieses wieder von einem

anderen bewegt sein, und dieses andere wieder von einem anderen. Das kann aber

unmöglich so ins Unendliche fortgehen, da wir dann kein erstes Bewegendes hätten.

Denn die späteren Beweger bewegen ja nur in Kraft des ersten Bewegers, wie der Stock

nur insoweit bewegen kann, als er bewegt ist von der Hand. Wir müssen also unbe-

dingt zu einem ersten Bewegenden kommen, das von keinem bewegt ist. Dieses ers-

te Bewegende aber meinen alle, wenn sie von »Gott« sprechen.« Thomas von Aquin:

Summa theologica. Die deutsche Thomas-Ausgabe. Bd 1. Gottes Dasein und Wesen. Übers. v.

Dominikanern u. Benediktinern Deutschlands u. Österreichs. Hg. v. Katholischen Aka-

demikerverband. Salzburg: Anton Pustet (1934), 45 (Teil 1, Frage 2, Artikel 3).

121 Aristoteles: Metaphysik. Übers. v. Hans Günter Zekl. Würzburg: Königshausen & Neu-

mann (2003), 348 (XII, Kap. 7, 1072a). Der Vollständigkeit halber verweise ich darauf,

dass die hier angenommene Idee, Aristoteles stelle den unbewegten Bewegermit Gott

gleich, auch angefochten worden ist. Vgl. hierzu Michael Bordt: Why Aristotle’s God is

Not the Unmoved Mover. In: Oxford Studies in Ancient Philosophy 40, 2011, 91-109.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 61

teles postuliert konkrete Unterschiede zwischen der Aktivität der Bewegung

und der ihrer Impulsgebung: Was in Bewegung ist, sei in »wirkender Tätig-

keit«, der unbewegte Beweger jedoch sei in »tätiger Wirklichkeit« begriffen.122

Der Akt des Beginnens weist also eine Veränderung des Tätigkeitsgrades auf,

von ›wirklich‹ zu ›wirkend‹. Zudem wird das göttliche Prinzip mit dem »Den-

ken, rein für sich« gleichgesetzt.123 Diese Verbindung zwischen Unbewegt-

heit und dem Denken gibt es im Übrigen auch in Arendts Konzeption der vita

contemplativa, also des unpolitischen Nichtstuns: das Denken sei »reine Tätig-

keit des Geistes in Verbindung mit völliger Unbeweglichkeit des Körpers«;124

»die Unbewegtheit ist die eigentliche[…] Hauptforderung der Vita contempla-

tiva«.125 Im Gegensatz zu dem von Arendt aufgegriffenen historischen Ver-

ständnis des körperlich untätigen Denkens, dessen Haupteigenschaften eine

»Distanzierung vom Handeln«126 und eine »Unsichtbarkeit«127 in der Welt der

Erscheinungen darstellen, ist Gott als der unbewegte Beweger gleichermaßen

mehr und weniger tätig als die restliche Bewegung des Seienden. Gott ist das

Denken, und damit nicht bewegt, und bewegt doch alles. Der unbewegte Be-

weger ist Nichtstuer und Allestuer zugleich. Dass in und seit der Antike »das

Verlangen nach dem leichten, von Mühe und Arbeit befreiten, göttergleichen

Leben« besteht, schließt gedanklich an diese Assoziation an.128

Diese paradoxe Verbindung von Allmacht, Denken und Bewegungslosig-

keit scheint auf einige menschliche Herrschaftskonzeptionen transponiert

worden zu sein. In einer Analogie zumgöttlichen Prinzip des unbewegtenBewe-

gerswerden Herrscher überhöht, indem ihnenMacht zugesprochen wird, oh-

ne dass sie körperliche Kraft anwendenmüssen (sie unterstehen denGesetzen

der Logik nicht – das macht sie unberechenbar); und nicht zuletzt bedeutet

es die privilegierte Enthebung des Herrschers aus ›normalen‹ Tätigkeitszu-

sammenhängen: er muss nicht arbeiten, er darf nichtstun. Ein Zeugnis dafür

findet sich in einer Monographie des Historikers Lothar Kittstein über die

preußische Politik um 1800, die sich auf die Regentschaft von Friedrich Wil-

helm III. bezieht, der ab 1797 regierte. Kittstein zitiert aus einer Schrift des

damaligen Beamten Christian vonMassenbach, in der ebenfalls die Idee eines

122 Aristoteles:Metaphysik, 348 (XII, Kap. 7, 1072a).

123 Aristoteles:Metaphysik, 349 (XII, Kap. 7, 1072b).

124 Arendt: Vom Leben des Geistes, 127.

125 Arendt: Vita activa, 386.

126 Arendt: Vom Leben des Geistes, 97.

127 Arendt: Vom Leben des Geistes, 77.

128 Arendt: Vita activa, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Nichtstun als politische Praxis

passiven und trotzdem wirkmächtigen Herrschers ausgeführt wird. Massen-

bach, der an der politischen Einheit Preußens interessiert war, behauptet,

diese sei nur möglich, wenn der König in ihrem Zentrum stünde und nicht

durch »konkretes Wirken«, sondern nur durch seinen Blick diese Einheit stif-

tete.129 Kittstein schreibt, diesen Gedanken ausführend:

Die Untätigkeit des Monarchen, der den Dingen lediglich zusah, war das

Prinzip. Der bloße Zusammenhang, den der königliche Blick stiftete, würde

aktives Zusammendrängen in Einheit und Energie erzeugen. Nicht Macht-

ausübung, nicht Organisation bestimmte die Vision, sondern das Vertrauen

auf aktivesDrängen nach Einheit, das der ideale herrscherliche Überblick er-

zeugte.130

Die hier geschilderte Vorstellung, der König könne durch reines Nichtstun –

nur durch einen Blick, dem keine Tat folgen sollte – eine Aktivität in seinem

Staat bewirken, ähnelt strukturell der Idee eines unbewegtenBewegers als göttli-

chemHerrscher. Die Aktivität, die der Monarch hier bewirken können soll, ist

das Zusammendrängen des Staates in eine Einheit. Der konkrete politische

Kontext suggeriert jedoch, dass es sich hier bei dem Motiv des Nichtstuns

nicht unbedingt um ein Zugeständnis von Macht handelt, sondern vielleicht

umden Versuch, demMonarchen einNichtstun aufzunötigen, um ihn zu ent-

machten. Immerhin entstand in Preußen unter Friedrich Wilhelm III. 1808

erstmals eine Ministerregierung, was die Macht des Königs zumindest ge-

ringfügig einschränkte (ohne, dass die absolutistische Staatsform jedoch tat-

sächlich verändert oder in Gefahr gebracht worden wäre). Vielleicht stellt das

Nichtstun-Motiv im Herrschaftsverständnis ein frühes Zeichen einer Macht-

verlagerung dar, eine Kritik der als zu umfassend empfundenen Autorität des

Monarchen.131

129 Lothar Kittstein: Politik im Zeitalter der Revolution. Untersuchungen zur preußischen Staat-

lichkeit 1792-1807. Stuttgart: Steiner (2003), 559. Vgl. hierzu auch die in der Zauberberg-

Analyse ausgeführte Verbindung zwischen Herrschaft und Blick im Abschnitt »›Regie-

ren‹: Herrschaft durch Nichtstun«.

130 Kittstein: Politik, 559.

131 Ein Herrscher, der nach außen hin zwar als stark gilt, aber innerhalb seines Hofes prak-

tisch nicht in Regierungsgeschäfte involviert ist, gibt immer Macht frei, über die an-

dere glauben verfügen zu können. So ähnlich erzählt es Stephen Greenblatt über die

Darstellung von politischer Macht in Shakespeares King Henry VI: »[T]he nobles […] ac-

tually prefer a weak ruler[…]. The power vacuum at the center gives the rivals space to

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 63

Die Vorstellung, dass gerade das Nichtstun als Mittel der Machtausübung

gelten könnte, stellt außerdem eine zentrale Aussage des Tao-Tê-Kings dar. Die

aus dem 4. Jahrhundert vor Christi stammende chinesische Spruchsamm-

lung ist der Gründungstext des Taoismus – eine chinesische Philosophie und

Religion, die von einer unabänderlichen kosmischen Ordnung ausgeht, in

die aktives Handeln gar nicht einzugreifen vermag. Der Taoismus formuliert

deswegen die ›Handlungsmaxime‹ des Nichtstuns. Der Anwendungsbereich

des Tao-Tê-King als Anleitung zur Lebensführung umfasst allerdings nicht nur

den ethischen, sondern auch den politischen Bereich. Denn der Text skiz-

ziert auch eine Staatslehre, die von dem Staatsoberhaupt verlangt, nicht zu

intervenieren.132 So wenig wie möglich zu tun, das sei die Voraussetzung für

eine gute Herrschaft zum Wohl der Beherrschten. »Wessen Regierung recht

zurückhaltend,/dessen Volk kommt recht empor«, so schreibt Lao-tse.133 Das

Nichtstun ist ein häufig wiederkehrendes Motiv im Tao-Tê-King, und nimmt

dort vor allem im politischen Kontext eine zentrale Rolle ein:

Tao ist ewig Nicht-Tun,

und doch bleibt nichts ungetan.

Wenn Fürsten und Könige (es) zu halten vermögen,

werden alle Wesen von selbst sich umwandeln.134

Im staatlichen Führungsmodell des Taoismus steht das Nichtstun im Vorder-

grund, und die Tatsache, dass der ideale Herrscher eine unbewegte, neutrale

Person ist, dient imWesentlichen demMachterhalt des Herrschers. Seine In-

teressenlosigkeit hat eine wichtige Vorbildfunktion für das Volk, welches ihm

nacheifern und so das Aufkommen von Konflikten verhindern soll, die an-

maneuver and to plot against one another.« Stephen Greenblatt: Tyrant. Shakespeare on

Power. London: The Bodley Head (2018), 24f.

132 Hans-GeorgMoeller zufolgewurdedas Tao-Tê-King in seiner Entstehungszeit und lange

hernach spezifisch als Herrschaftsanleitung gelesen: »[T]he Laozi was used by this

group [the cultural elite] as a guideline for the exercise of social power«, und »[i]nso-

far as the Laozi was a text about rulership, it was just as much a guidebook for politi-

cal leaders as many other ›philosophical‹ writings in China were at that point.« Hans-

Georg Moeller: The Philosophy of the Daodejing.New York: Columbia UP (2006), 2, 57.

133 Lao-tse: Tao-Tê-King. Übers. v. Victor von Strauß. Hg. v. Willy Y. Tonn. Zürich: Manesse

(1959), 137 (LVIII). Unsichtbarkeit gehört zur idealen Erscheinungsform vonHerrschaft:

»Von den großen Herrschern wußten/die Untertanen kaum,/daß sie da waren.« (Ebd.

77, XVII)

134 Lao-tse: Tao-Tê-King, 104 (XXXVII).

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Nichtstun als politische Praxis

sonsten vielleicht die Autorität des Herrschers in Frage stellen könnten. So

erklärt der Sinologe Hans-Georg Moeller:

The ruler certainly does not encourage people to »participate in govern-

ment.« He himself has no intentions to actively govern and no ambitions to

steer the people in a particular direction–and the last thing he wants is to

encourage the people to become political agents themselves. The ideal of

government is certainly not »democratic.« Even the ruler refrains from ruling

and from forming a political will. One important function of his restraint is

that it prevents his people from developing ambitions and the correspond-

ing »political« means for getting their interests recognized at the cost of

others. Once the political arena is opened, the scheming among the people

will begin and they will use all sorts of cunning and deceitful behavior to

gain power or influence.135

Moellers Ausführungen entbergen, anders als es bei Aristoteles der Fall ist,

eine realpolitische Komponente des Nichtstuns, die auch plausibel zeigt, war-

um Nichtstun eine Voraussetzung von Macht sein kann. Erhebt man die Ab-

wesenheit von und den Unwillen zur Veränderung zur Tugend, und lebt sie

seinem Volk vor, so macht man damit die eigene Absetzung unwahrschein-

lich – und sichert so den eigenen Machterhalt.

Der Taoismus ist seit dem 19. Jahrhundert in Europa mit viel Interesse

studiert worden. Unter den Zeugnissen dieses Interesses finden sich viele

Erklärungen des taoistischen Denkens, um es den unerfahrenen Europäern

nahezubringen. Dabei scheinen zum Zwecke der Nachvollziehbarkeit einige

Anleihen in der europäischen Geistesgeschichte getätigt worden zu sein. In

einer solchen, von Ernst Fuhrmann in den frühen 1920er Jahren verfassten,

Erklärung fällt beispielsweise auf, dass sie die Beschreibung des taoistischen

Regierens um Elemente erweitert, die zwar nicht im Tao-Tê-King vorkommen,

dafür aber dem europäischen Denken des nichtstuenden Herrschers eigen

sind. Fuhrmann schreibt:

In diesem Sinnewerden schließlichHeilige undHerrscher identisch. […] und

so bleibt dem Herrscher in China nach den rituellen Vorschriften fast nichts

zu tun: In die Kleinigkeiten der praktischen Regierung soll er sich nicht ein-

mischen, sondern er soll sich in das tiefsteWissen der Zusammenhänge ver-

senken, undes ist demOrientalendann sicher, daßdas ganzeReichdiewohl-

135 Moeller: The Philosophy of the Daodejing, 61f. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 65

tätigen Einflüsse dieses reinen Denkens und Lernens erfahren wird. […] Wer

Anstrengungenmacht, versucht immer nur das Unmögliche, aber wer unbe-

dingt gehorcht und sich tun läßt, ohne selbst zu tun, der ist selbst ein Zentrum,

das nun zentrifugal auf die Umwelt wirkt in kleinen oder großen Kreisen, je

nach der Weite seiner Erkenntnisse, und so kann er am Ende seinen Einfluß

auf ein ganzes Reich ausdehnen. […] Wie der Polarstern steht also der Kaiser

regungslos in der Welt.136

Auch Fuhrmann übernimmt, ganz in der Art, wie man es bei Kittsein auch

gesehen hat, die Vorstellung eines unbewegten Bewegers, indem er sagt, dass

der Herrscher »ohne selbst zu tun«, »zentrifugal auf die Umwelt wirkt« und

so seinen »Einfluß auf ein ganzes Reich« ausdehnt. Die hier erläuterte Idee,

der Herrscher sei zugleich ein absoluter Ruhepol – wie »der Polarstern steht

also der Kaiser regungslos ist derWelt« – und der energetische Ursprung und

Beeinflusser der restlichenWelt, ist nicht unbedingt nurWiedergabe des tao-

istischen Denkens, sondern möglicherweise auch ein Echo westlicher Got-

tesvorstellungen. Auch die von Fuhrmann ins Zentrum gerückte Auffassung,

der Herrscher widme sich dem Denken und Lernen, ist europäisch geprägt.

In Lao-Tses Darstellung ist der Herrscher nämlich weder Denker noch Ge-

lehrter, sondern vielmehr »ausgeleert« und »verwirrt«.137 Die Tatsache, dass

Fuhrmanns Erklärungen des Tao so viele Transponierungen enthalten, zeigt

vor allem eins: die Idee, dass Nichtstun Allmacht und Herrschaftsfähigkeiten

konnotieren – sei es in der theologischen Konzeption des unbewegten Bewe-

gers, oder in der politischen Annahme eines nichtstuenden Herrschers – ist

ein griffbereites Konzept der europäischen Geistesgeschichte.

Ohnmacht

Doch das Nichtstun in Herrschaftszusammenhängen besteht nicht nur

aus Privilegien. Häufig geht es auch mit zum Teil heftigen Entbehrungen

einher, die die Macht des Monarchen in Ohnmacht umwandeln.138 Herr-

136 Ernst Fuhrmann:China.Das LandderMitte.Hagen i.W.: Folkwang-Verlag (1921), 15f. Herv.

meine.

137 Lao-tse: Tao-Tê-King, 80 (XX).

138 Ein besonders schöner Verweis auf die Entbehrung durch das Nichtstun findet sich in

der populären Netflix-Serie The Crown, in der Queen Mary ihre Enkelin und neue Re-

gentin Elisabeth II. über die Schwere der königlichen Aufgabe aufklärt, die letztlich

im Nichtstun besteht: »To do nothing is the hardest job of all. And it will take every

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Nichtstun als politische Praxis

schaftskonzeptionen, in denen Herrscherfiguren eine Verbindung zu Gott

aufrechterhalten sollen, sind dafür besonders anfällig. Denn von Gott einge-

setzte Monarchen sind effektiv keine autonomen Agenten, sondern Medien.

Das Narrativ dieser Herrschaftskonzeption versteht Monarchen als von ei-

nem göttlichen Willen durchflossen, was einerseits Omnipotenz suggeriert,

andererseits aber auch impliziert, dass Monarchen nur Marionetten sind

und selbst nichts tun. In der Funktion des Mediums ist der Monarch nämlich

lediglich ausführender Helfer des göttlichen Willens, und handelt so nicht.

Denn er selbst – als Mensch, nicht als Monarch – ist handlungsunfähig, da er

durch seine Funktion als Medium an einen anderenWillen als seinen eigenen

gebunden ist. Diese Instrumentalisierung von Herrscherfiguren habe es, so

behauptet Hajo Eickhoff, zum Beispiel schon im Alten Ägypten gegeben.

Dessen Könige seien – und das nicht nur metaphorisch – weitestgehend an

ihren Thron gefesselt gewesen, als eine Art lebendes Opfer an die Götter. Das

Opfer des Königs läge

in der Begrenzung undUntätigkeit infolge des Sitzens. Der Gewinn, den eine

Gemeinschaft aus der Tötung einesMenschen zieht, währt nur eine begrenz-

te Zeit, doch im thronenden König, dem die Ruhigstellung und Sitzhaltung

spirituelle Fähigkeiten verleiht, verfügt eine Gemeinschaft über ein perma-

nentes Opfer.139

Auch Eickhoff spricht über den Dualismus von Macht und Ohnmacht, der in

der Figur des Königs zusammenkommt. Seine Attribute gründen »nicht allein

in seiner Macht und Stärke,« schreibt er, »sondern gleichermaßen in seiner

Ohnmacht.«140 Diese physische Restriktion sollte der Ausbildung geistiger,

und hier speziell »spiritueller« Fähigkeiten Vorschub leisten.141 Die Funktion

ounce of energy that you have. To be impartial is not natural, not human. People will

always want you to smile or agree or frown. And the minute you do, you will have de-

clared a position. A point of view. And that is the one thing as sovereign that you are

not entitled to do.« Act of God. In: The Crown. Staffel 1, Episode 4. 2016. Regie: Julian

Jarrold. Drehbuch: PeterMorgan. GB/USA: Left Bank Pictures/Sony Pictures Television.

Fassung: Netflix 2016.

139 Hajo Eickhoff: Thronen als Denken und Meditieren. Die Medialität von Thron und

Stuhl. In: Möbel als Medien. Beiträge zu einer Kulturgeschichte der Dinge. Hg. v. Sebastian

Hackenschmidt u.a. Bielefeld: transcript (2014), 35.

140 Eickhoff: Thronen, 33.

141 Vgl. Arendt: Vom Leben des Geistes, 127.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 67

des passiven Königs war es, zu meditieren. Er sollte so zum »Medium« wer-

den, das »Menschen und Götter verbindet«.142 Seine Aufgabe war es, selbst

nichts zu tun, er ›wurde getan‹. Man kann dem Monarchen also auch eine

Opferrolle zuschreiben. Er erfüllt eine religiöse und staatliche Aufgabe, die

wörtlich zu nehmen ist: er bzw. sie gibt sich auf, um den Anforderungen an

die Rolle des Monarchen gerecht zu werden.

Herrschaft hat, so könnte man sagen, auch eine eingebaute Falle: Mit der

Macht, die sie verleiht, geht eine Verantwortung einher, die die Privatper-

son, die den Titel trägt, gleichzeitig ohnmächtig macht. Sie wird nicht im-

mer unbedingt als problematisch empfunden, doch diese Macht-Ohnmacht-

Überlagerung kann, so lernt man aus Shakespeares King Richard II, auch zum

Untergang eines Monarchen beitragen. Richard ist, der politischen Theolo-

gie des Mittelalters folgend, durch göttliche Bestimmung König von England,

und fühlt sich deshalb unangreifbar:

Not all the water in the rough rude sea

Can wash the balm off from an anointed king;

The breath of worldly men cannot depose

The deputy elected by the Lord:143

Niemand, so Richard, könne ihm seinen Titel streitigmachen, da er der recht-

mäßige Monarch sei – er ist immerhin der Stellvertreter Gottes, der »depu-

ty elected by the Lord«. Diese Überzeugung allerdings ist einer der Gründe

seines Niedergangs durch seinen Cousin, Henry Bolingbroke, der ihn später

vomThron stoßenwird.Überzeugt davon, dass er aufgrund seiner Erwählung

durch Gott nichts Falsches tun kann – und damit auch nicht bestimmtes tun

muss – unterlässt Richard es, die Adeligen in seinem Umfeld mit genügend

Kalkül zu behandeln, und bringt sie gegen sich auf. Die Sicherheit, die er

durch die göttliche Bestimmung empfindet, hindert ihn daran, einen eige-

nen Agens auszubilden, der ihn vielleicht retten könnte. Selbst als er von dem

Komplott gegen sich erfährt, verweist er auf die Übermacht Gottes, die ihn

retten wird:

And though you think that all, as you have done,

Have torn their souls by turning them from us,

And we are barren and bereft of friends,

142 Eickhoff: Thronen, 34.

143 William Shakespeare: King Richard II. Arden Shakespeare Third Series. Hg. v. Charles R.

Forker. London: Bloomsbury (2002), 3.2, 54-57.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Nichtstun als politische Praxis

Yet know: my Master, God omnipotent,

Is mustering in His clouds on our behalf

Armies of pestilence, and they shall strike

Your children, yet unborn and unbegot,144

Seine Gegner mögen glauben, dass er nichts mehr tun könne, da seine Res-

sourcen für das Handeln nun erschöpft seien – »you think that […] we are bar-

ren and bereft of friends« – doch sein Herr (»my Master, God omnipotent«)

bereite Armeen im Himmel vor, wo sie auf Erden fehlen, und diese werden

nicht nur seine Gegner, sondern auch alle ihre Nachfahren vernichten. Diese

Stelle zeigt den König selbst als handlungsunwillige Figur, die für Ihre Wirk-

macht auf die Kraft Gottes vertraut – die sich jedoch nicht wie gewünscht

manifestiert. Diese Spaltung zwischen ohnmächtigem König und allmächti-

gemGott hat Ernst H. Kantorowicz in seiner StudieTheKing’s Two Bodies (1957)

beschrieben. In der »Theology of Kingship« des englischen Mittelalters wur-

de der König als Einheit zweier Körper betrachtet: Dem konkreten physischen

Körper (»body natural«) und dem symbolischen politischen Körper (»body po-

litic«).145 Die tatsächliche Macht liegt in letzterem, dem »body politic«,146 er

überdauert die materielle Existenz der Regenten, die körperlich rein mensch-

lich, also ohne jede besondereMacht ausgestattet sind.Die Ohnmacht der Re-

genten offenbart sich allerdings nur selten, da sie zu ihren Lebzeiten von der

Macht des »body politic« verdeckt wird. Im Fall Richards II., der sich selbst

›entkrönen‹ muss und so als abgespaltener »body natural« zurückbleibt, zeigt

Shakespeare jedoch die Schwachstelle der doppelten königlichen Körperlich-

keit, die ohne Hoffnung auf göttliche Hilfe zu einem resignierten Nichtstun

zusammenfällt. »Gone […]«, so Kantorowicz, »is the fiction of royal prerogati-

ves of any kind, and all that remains is the feeble human nature of a king«.147

144 Shakespeare: King Richard II, 3.3, 82-89.

145 Ernst H. Kantorowicz: The King’s Two Bodies. A Study in Mediaeval Political Theology.

Princeton: UP (1957), 16, 7.

146 Der »body politic« wird auch als eine Art perfekter Handlungsträger bezeichnet. Kan-

torowicz schreibt, er sei »incapable of doingwrong«. Kantorowicz: The King’s Two Bodies,

4. Zit. n. Sir William Blackstones Commentaries on the Laws of England (1765).

147 Kantorowicz: The King’s Two Bodies, 30.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 69

Kritik

Das Phänomen des Nichtstuns bedeutet: eine Tätigkeit, der etwas (aber nicht

alles) fehlt. Eine Tätigkeit, die einem (beliebig) gesetzten Standard, oder ei-

ner bestimmten Erwartung nicht genügt.Manmuss es immer neu definieren,

indemman den Standard bestimmt, zu dem es im jeweiligen Kontext in Kon-

trast gesetzt wird. In vielen Fällen ist heute dieser Standard die Arbeit. Für

ein Verständnis des Herrschens als mangelhafte Tätigkeit, d.h. als Nichtstun,

gelten allerdings andere, spezifischer auf das Politische ausgerichtete Stan-

dards. In der politischen Philosophie Hannah Arendts zum Beispiel ist das

Grundelement des Politischen das menschliche Handeln. In ihrem Sinne be-

deutet Handeln »etwas Neues Anfangen«.148 Es zeichnet sich zudem darin

aus, sozial zu sein, es vollzieht sich »im Bezugsgewebe zwischen den Men-

schen«, und ist »in Isolierung niemals möglich«.149 Das Herrschen jedoch er-

füllt diese beiden Voraussetzungen für das Handeln nicht.

Der politische Standard, den Arendt in ihrer Philosophie etabliert, steht

im Einklang mit republikanischen, auch demokratischen Vorstellungen. Das

Prinzip des Herrschens, dessen ›Reinform‹ hingegen der absolutistischen

Staatsform zugerechnet werden kann, geht mit diesem Ideal natürlich nicht

konform. Herrschen ist für Arendt so eine politisch mangelhafte Tätigkeit,

und wird deshalb zu einer Form des Nichtstuns abgewertet, die im Gegensatz

zum oben ausgeführten passiven Widerstand keine ethische Handlungsform

darstellt. Arendt tut dies im Rückgriff auf den Dialog über den »Staats-

mann«, in dem Plato das Handeln in zwei Stadien (das anfangende und

das durchführende Stadium) teilt.150 Der Herrscher (bei Arendt: der Führer)

zeichne sich dadurch aus, nur der Anfänger, nicht aber der Vollzieher der

von ihm angefangenen Handlung zu sein. Diese Teilung zwischen ›begin-

nen‹ und ›vollenden‹ sei im Begriff der Handlung zwar in einigen Sprachen

angelegt (so im Griechischen und Lateinischen), doch wenn sie nicht nur

im Denken, sondern auch auf funktionaler Ebene realisiert würde – z.B.

in der Aufgabenteilung zwischen Herrscher (er fängt an) und Untertan (er

vollendet) – dann würden »weder der Befehlende noch die Vollstreckenden

je wirklich handeln.«151 Hinzu kommt, dass das Herrschen auch der für

148 Arendt: Vita activa, 215.

149 Arendt: Vita activa, 234.

150 Vgl. Arendt: Vita activa, 281.

151 Arendt: Vita activa, 236.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Nichtstun als politische Praxis

das Handeln konstitutiven sozialen Komponente entbehrt. Indem er nur

die Initiative ergreift, die Ausführung jedoch anderen überlässt, isoliert

sich der Herrscher. Deshalb sagt Arendt über den Herrscher, dass er »sich

von eigentlichem Handeln fernhält und in Distanz bleibt von denen, die seine

Befehle empfangen, so daß er, »praktisch« gesprochen, nichts tut.«152 Sie

entkräftet damit ebenfalls die (durchaus plausible) Vorstellung, dass solch

ein Herrscher mächtig sei. Wer in Alleinherrschaft ohne die Absprache mit

anderen so agiere, der übe nur Gewalt aus, verfüge aber nicht überMacht. Die

Ausübung von Gewalt, so Arendt, ist immer ein Zeichen von Ohnmacht.153

Arendt kritisiert die Idee der Alleinherrschaft, indem sie der Figur des

Herrschers das Nichtstun vorwirft. Damit ist sie nicht allein. Eine solche

Funktionalisierung dieses Motivs für politische Zwecke hat im europäischen

Denken Tradition.Montesquieus Skepsis gegenüber den absolutistischen Re-

genten der Bourbonen bewegte ihn dazu, 1748 in De L’esprit des Lois die Gewal-

tenteilung zu propagieren. Um die französische Monarchie nicht direkt zu

kritisieren, beschrieb Montesquieu in Anlehnung an Aristoteles die Figur des

›orientalischen‹ Despoten, und stattete ihn mit all den Eigenschaften aus, die

er bei Ludwig XIV. und Ludwig XV. für problematisch hielt.154 Dabei standen,

wie auch in der oben ausgeführten Stelle von Arendt, Isolation und Untätig-

keit im Vordergrund. Der Despot sei von seinen Untertanen abgeschottet und

lebe »ganz eingeschlossen«, ohne Kontakt zur Öffentlichkeit.155 Diese Abge-

schnittenheit vom Rest der Gesellschaft befördert eine solipsistische Charak-

terentwicklung, die auch erkläre, warum der Despot »naturgemäß faul« ist:

Wer, wie er, denkt, »er sei alles und alle anderen nichts«, der krümmt keinen

Finger, umAnsehen zu erlangen oder seine Situation zu verbessern, da er sich

schon an der Spitze der sozialen Hierarchie befindet.156

Kritik amHerrschen, wie sie hier durch die Charakterisierung als Nichts-

tun geübt wird, taucht auch, aber in umgedrehter Weise, in der Literatur auf.

152 Arendt: Vita activa, 282. Herv. meine.

153 Arendt:Macht und Gewalt, 55.

154 Für die detaillierte Erklärung dieser in der Montesquieu-Forschung gängigen These

siehe u.a. Joan-Pau Rubiés: Oriental Despotism and European Orientalism: Botero to

Montesquieu. In: Journal of Early Modern History 9 (1), 2005, 109-80.

155 Montesquieu: Vom Geist der Gesetze. Bd 1. Übers. v. Ernst Forsthoff. Tübingen: H.

Laupp’sche Buchhandlung (1951), 86 (5/14).

156 Montesquieu: Vom Geist der Gesetze, 31 (2/5). Herv. meine. Es heißt zudem: »Bildet die

Furcht das Prinzip, so ist die Ruhe das Ziel der despotischen Regierung« (ebd. 88; 5/14).

Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophische Überlegungen: Nichtstun als politische Praxis 71

Esmag sicher literarische Texte geben, die gelangweilte oder faule Herrscher-

figuren darstellen. Doch bezeichnend scheint ebenfalls, dass im Gegenteil

das literarischeMotiv des Nichtstunsmit herrschaftlichen und sogar despoti-

schen Eigenschaften ausgestattet, und so kritisiert wird.157 Ein gutes Beispiel

hierfür findet sich im ersten Teil von Marcel Prousts À la recherche du temps per-

du (1913). Dort heißt es über die Figur Tante Léonie, die aufgrund einer mehr

oder weniger imaginierten Krankheit ihr Zimmer nicht verlässt, dass sie eben

solche Eigenschaften entwickele:

eine alte Dame in der Provinz, wenn sie nur hemmungslos ihren Launen und

einer aus Muße gezeugten Bosheit folgt, ohne daß sie dabei jemals an Ludwig

XIV. gedacht hat, es erleben kann, daß ihre unbedeutendsten täglichen Be-

schäftigungen, die mit ihrem Aufstehen, ihremMittagessen, ihrer Ruhe zu-

sammenhängen, durch ihren despotischen Eigenwillen etwas von dem Interes-

se bekommen,wie es dem innewohnte,was Saint-Simonden ›Mechanismus‹

des Lebens in Versailles genannt hat.158

In diesem sehr bezeichnenden Passus zeigt sich die Isolation und Abgeschie-

denheit, die sowohl Arendt als auch Montesquieu als Problem der Herrscher

und Despoten ausweisen. Ohne soziale Kontrolle steht es Tante Léonie frei,

ihren »Launen« freien Lauf zu lassen. Dabei präge sich in ihrem Verhalten,

ohne dass sie sich dessen im Geringsten bewusst ist, in ihrer freien Zeit (ihrer

»Muße«) eine Bosheit aus,159 die als despotisch bezeichnet wird.

Diese Verbindung, wie Proust sie expliziert, findet sich in vielen literari-

schen Texten über das Nichtstun. Die Lektüren in den folgenden Kapiteln

zeigen diese Prävalenz exemplarisch auf. Die Genese der nichtstuerischen

Herrschaft folgt dabei in vielen Fällen der thematischen Reihenfolge dieses

Kapitels: Zunächst entsteht bei den Nichtstuern ein Gefühl von Macht, das

157 Eine ähnliche Dynamik beschreibe ich in diesem Buch in der Zauberberg-Analyse im

Abschnitt »›Regieren‹: Herrschaft durch Nichtstun« sowie bei Un homme qui dort im

Abschnitt »Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie«.

158 Marcel Proust:Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. In SwannsWelt.Übers. v. Eva Rechel-

Mertens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1997), 159f.

159 Aleida Assmann hat bereits vor Längerem die literarische Verbindung zwischen Ein-

samkeit und Bosheit erörtert, noch dazu anhand derMonarchen-Figur in Shakespeares

Richard III. Aleida Assmann: Die Einsamkeit des Bösen. In: Einsamkeit. Hg. v. Ders. u.a.

München: Fink (2000), insb. 129-133. Ein Verweis auf die Rolle der Muße bzw. des

Nichtstuns (die im Band an anderer Stelle als einsamkeitsrelevant in den Fokus ge-

rückt wird) mit den Topoi Bosheit und Herrschen bleibt allerdings aus.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Nichtstun als politische Praxis

sich im weiteren Verlauf ihrer Geschichte als Illusion entpuppt und in eine

Ohnmacht umkehrt, die letztlich ebenfalls eine Kritik impliziert. Der kritische

Impetus der Texte funktioniert in beiden Richtungen: Prinzipien des Herr-

schens werden durch die Zuschreibung des Nichtstuns ebenso kritisiert, wie

das Nichtstun, das durch den Modus des Herrschens problematisiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004 - am 14.02.2026, 18:08:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

