Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als
politische Praxis

Das Phinomen des Nichtstuns hat im 20. und 21. Jahrhundert eigentiim-
licherweise ein Denken tiber das Politische vorangetrieben. Gesellschaftlich
betrachtet gilt weiterhin die Vorstellung, Nichtstun sei eine wertlose, dys-
funktionale Abweichung, aber parallel dazu hat sich ein gegenliufiger Dis-
kurs entwickelt. Aus dem Bereich der Kunst, Literatur und Philosophie kom-
men Impulse fiir eine andere Deutung des Nichtstuns: man versteht es zu-
nehmend als genuin politischen Akt. Dieses Verstindnis bricht jedoch mit
der europiischen Ideengeschichte, die das Nichtstun seit jeher als unpolitisch
wahrgenommen hat - schlieRlich bedeutete die Mufle in der Antike (griech.:
scholé, lat.: otium) nicht nur die Abwesenheit von Sorge und Miithsal, sondern
auch »Freiheit von politischer Titigkeit«;' und auch andere, weniger genuss-
volle Formen des Nichtstuns weisen in der herkommlichen Sicht einen zu
grofRen Grad von Isolation oder Nonkonformitit auf, um als politisches Agie-
ren zu gelten. Doch die moderne Politisierung des Nichtstuns konzentriert
sich gerade auf das anomische Element des Nichtstuns, und zeigt, dass Po-
litik aus einer Abweichung heraus gedacht werden kann. Das Denken iiber
das Nichtstun im 20. Jahrhundert interessiert sich fiir die Méglichkeit, Po-
litik nicht elitar, exklusiv, oder an bestimmte Tatigkeitsformen gebunden zu
denken, sondern als eine unkonventionelle Praxis, die keiner vorangegangen
Art politischer Fithrung oder Partizipation gleicht. In diesem Kontext wird
das Nichtstun deshalb auch mindestens als Kritik oder Stérung, und sogar
als eine aktive Verinderung des politischen Status quo verstanden.

Dieser Teil des Buches widmet sich drei verschiedenen Moglichkeiten,
Nichtstun als politische Praxis zu denken. Im ersten Theoriekapitel wird
Nichtstun als eine Handlung im Sinne Hannah Arendts betrachtet, die ein

1 Arendt: Vita activa, 418.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Nichtstun als politische Praxis

Ereignis darstellt, und damit sowohl gesellschaftliche Verinderung generie-
ren kann als auch die zukiinftige geschichtliche Entwicklung zu beeinflussen
vermag. Im zweiten Theoriekapitel wird das Nichtstun als Voraussetzung
zur Bildung einer neuen Gemeinschaft betrachtet, die sich iiblichen sozialen
Normen verweigert. Im dritten Theoriekapitel geht es, abweichend von den
ersten beiden, um die Korrelation zwischen Nichtstun und Herrschaft, die
sowohl Macht als auch Ohnmacht bedeuten kann. In allen drei Fillen wird
das Nichtstun als eine Praxis betrachtet, die entweder Konventionen bricht,
neue Ethiken etabliert oder einfach neue Perspektiven auf das Politische
erdffnet.

Handlung und Geschichte

Nichts zu tun heifst, zu handeln. Es ist ein Ereignis, und beeinflusst die Geschichte.
Dem Nichtstun als Idee und als literarisches Motiv wohnt ein hartnickiges
Paradox inne. Und zwar, um die Leibniz’sche Frage umzuformulieren, dass
Nichtstun tiberhaupt etwas ist, und nicht etwa nichts. Damit wird gefragt, ob
das Nichtstun, ebenso wie das Tun, Wirkungen in der Welt produzieren kann.
Daran kniipfen sich zwei Ideen, die eng miteinander verbunden sind. Zum
einen, dass diese Wirkungen als politische Handlungen verstanden werden
konnen, dass also Nichtstun zu einem der wesentlichsten menschlichen Ta-
tigkeitsbereiche gehort: der Politik. Zum anderen, dass das Nichtstun ein Er-
eignis produziert, und damit auch die Geschichte beeinflussen kann. Der Zu-
sammenhang zwischen diesen beiden Begriffen — Handlung und Ereignis —
als Teil einer Praxis des Nichtstuns ist Thema dieses Kapitels.

Dass das Nichtstun eine Handlung, und damit gar politisch und ge-
schichtlich relevant ist, suggerieren verschiedene Handlungs- und Ge-
schichtsphilosophien des 20. Jahrhunderts. Einen zentralen Hinweis liefert
Hannah Arendt. In ihrer Handlungsphilosophie umreif3t sie grob zwei Arten
des Nichtstuns. Zum einen meint sie damit — und zwar aus der Perspektive
der Vita activa heraus - das Denken. Es sei »reine Titigkeit des Geistes
in Verbindung mit vélliger Unbeweglichkeit des Korpers«.” Diese Art des
Nichtstuns hilt Arendt nicht fiir eine Handlung, weil man ohne kérperliche
Aktivitit nicht in der Welt und mit Menschen zusammen sein kann - ihr

2 Hannah Arendt: Vom Leben des Geistes. Das Denken, Das Wollen. Ubers.v. Hermann Vetter.
Hg. v. Mary McCarthy. Miinchen: Piper (2013), 127.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Handlungsbegriff aber setzt beides voraus. Es gibe allerdings noch eine an-
dere Form des Nichtstuns, so Arendt, die trotz korperlicher Untatigkeit eine
Handlung darstellen kénne. Diese Ausnahme von der Regel ihrer Handlungs-
philosophie wird in den Ausfithrungen zum Verhaltnis von Macht und Gewalt
in Vita activa formuliert. Im Kontext einer Gewaltherrschaft kénne nimlich,
so Arendt, der passive Widerstand durchaus eine Handlung darstellen:

So konnen auch Volksaufstinde gegen die materiell absolut liberlegenen
Gewaltmittel eines Staates eine fast unwiderstehliche Macht erzeugen, und
zwar gerade, wenn sie sich selbst der Gewalttatigkeit enthalten, in der sie
ohnehindie Unterlegenen wiren. Dies mag man den »passiven Widerstand«
nennen, aber man sollte sich bewusst sein, dafé dieser Name im Ernstfall
nicht ohne Ironie ist. Denn der passive Widerstand auf seinem Héhepunkt,
auf dem er der Gewalt nicht weicht, gehort zweifellos zu den aktivsten und
wirksamsten Formen des Handelns, die je ersonnen worden sind, und zwar
gerade, weil er sich nicht einem Kampf stellt, dessen Resultat die Niederlage
oder der Sieg wire, und man ihm daher im Prinzip nur durch einen organi-
sierten Massenmord begegnen kann, der fiir den Sieger ein Pyrrhus-Sieg ist,
weil ja niemand iiber Tote herrschen kann 3

Die These Arendts lautet, dass durch ein Nichtstun in Form des passiven Wi-
derstands Macht entstehen kann. Dieser Gedanke ist nicht unbedingt nahe-
liegend. Man wiirde eigentlich eher davon ausgehen, dass Nichts zu tun im
Rahmen einer Gewaltherrschaft einem Todesurteil gleichkime. Wenn in so-
zialdarwinistischer Manier das Recht des Stirkeren gilt, dann gehen zual-
lererst diejenigen zugrunde, die nicht fiir ihr Leben kimpfen. Doch Arendt
sieht gerade darin ein Machtpotential, denn: Indem man auf Gewaltmittel
verzichtet, hebelt man die Aktionslogik des Gegners aus, und vermag ihn so
zu bezwingen.* Das englische Original vermittelt dies besonders pointiert.

3 Arendt: Vita activa, 253.

4 Dabei muss man betonen, dass in Arendts Verstindnis das Machtpotential des Nichts-
tuns nicht nur, aber auch auf seiner kollektiven Demonstration griindet. Der passive
Widerstand ist an sich eine Handlung. Macht entsteht aber erst dann, wenn es sich
um eine Aktion vieler Menschen handelt, denn Pluralitat ist fiir Arendt eine Vorausset-
zung flr Macht: »Macht entspricht der menschlichen Fahigkeit, nicht nur zu handeln
oder etwas zu tun, sondern sich mit anderen zusammenzuschliefien und im Einver-
nehmen mit ihnen zu handeln. Uber Macht verfiigt niemals ein Einzelner; sie ist im
Besitz einer Gruppe«. Hannah Arendt: Macht und Gewalt. Ubers. v. Gisela Uellenberg.
Miinchen: Piper (2017), 45.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

25


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Nichtstun als politische Praxis

Dort liest man, »passive resistance« sei eben deswegen »one of the most ac-
tive and efficient ways of action ever devised, because it cannot be countered
by fighting«.> Wer nicht kimpft, der kann nicht besiegt werden, auch wenn
er/sie im Falle eines Kampfes unterlegen gewesen wire. Man kann also aus
der Perspektive des Gewaltinhabers das Nichtstun nicht >konterns, ihm nichts
entgegensetzen, weil es — immer schon — aufierhalb des Handlungsparadig-
mas situiert ist, in dem Gewalt entstehen kann. Das Nichtstun ist dennoch
ein wichtiger Bestandteil des Aufstandes, weil es einen Bruch mit der Norm
darstellt, durch den die bis dahin geltende Gewalt des Staates von der Macht
des Volkes abgelost werden kann. Daraus erklart sich auch die Tatsache, dass
Arendt dem passiven Widerstand Handlungscharakter zuspricht. Zu handeln

6 womit sie auch

heif’t ihr zufolge namlich konkret, »etwas Neues Anfangen,
andeutet, dass Handlungen iiberkommene gesellschaftliche Prozesse (wie ge-
nau ein Staat gefiihrt, Staatsgewalt durchgesetzt wird usw.) unterbrechen
und ersetzen konnen. Und das Nichtstun, wenn es die Form eines passiven
Widerstandes annimmt, konne dies eben auch. Seine genaue Funktionalitit

lasst sich als Uberwindung des Zweck-Mittel-Verhiltnisses nachvollziehen.
Uberwindung der Zweck-Mittel-Relation

Das Nichtstun, vor allem die Form des passiven Widerstands, macht auf ein
ethisches Problem aufmerksam. Dieses Problem ergibt sich Arendt zufolge
aus der Verinderung des Handlungsverstindnisses in der Neuzeit. Wenn
man heute von Handlung spricht, dann sind daran generell drei Dinge
notwendig beteiligt: Ein verantwortliches Subjekt, ein Wille, und ein Ziel.
Arendt kritisiert vor allem die Tendenz, das letzte Element, also das Ziel im
Sinne des Ergebnisses einer Handlung zu ernst zu nehmen. Und tatsichlich
ist das Ergebnis auch in den Handlungstheorien des 20. Jahrhunderts in
der Regel nicht relevant. Es geht dort zumeist um die Feststellung und
Feststellbarkeit einer inneren Tendenz — wie man sie auch nennen mag:
Grund, Intention, Wille, Motivation, Neigung usw. — zur Handlung bevor sie
stattfindet, denn erst diese Tendenz macht ein Geschehen zur Handlung.” An

5 Hannah Arendt: The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press (1998), 201.
Arendt: Vita activa, 215.

7 Jochen Gimmel summiertals die drei zentralen Strukturmerkmale des Handlungskon-
zeptes in den dominanten Handlungstheorien von Donald Davidson (Analytische Phi-
losophie) und Max Weber (Soziologie): 1. den Akteur, 2. seine Intention, und 3. die Ra-
tionalitdt der Handlung, die ihre Erklarbarkeit garantiert. Jochen Gimmel: Zum Begriff

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

der Relation zwischen der Motivation und dem Zustand nach der Handlung,
dem Ergebnis, ist die Handlungstheorie eher nicht interessiert. Das gilt auch
fiir Hannah Arendt, die, antike Positionen rezipierend, davon ausgeht, dass
Handlung zwar Motiven folge, aber nicht iiber ihr Ergebnis definiert werden
kann — Handlung ist Selbstzweck.® »Handeln und Sprechen sind Vorginge,«
so Arendt, »die von sich aus keine greifbaren Resultate und Endprodukte
hinterlassen.«’

Hierin entzweit sich die theoretische Position von einer praktischen, le-
bensweltlichen, denn im Alltag ist nicht nur von Interesse, wer handelt, oder
ob jemand gehandelt hat, sondern auch, ob die Handlung erfolgreich war.
Diese vor allem im Bereich der Wirtschaft relevante Frage widmet sich gera-
de dem Ziel, dem Ergebnis, dem Produkt von Handlungen. Arendt fiirchtet,
dass dieses Interesse in der Neuzeit dominiert, sodass nun Handlung nicht
mehr als Selbstzweck, sondern als Produktionsprozess wahrgenommen wird.
Das Produkt jedoch gehort Arendt zufolge nicht zum Handeln, sondern zum
Herstellen:

Derdurchschlagende Erfolgder Umwandlung des Handelns in eine Form des
Herstellens lieRe sich leicht an der uns selbstverstindlich gewordenen Ter-
minologie politischer Theorie und des praktisch-politischen Denkens erwei-
sen. Sie macht es ndmlich nahezu unmaéglich, Gber Fragen der Politik auch
nur zu sprechen, ohne uns der Zweck-Mittel-Kategorie zu bedienen. Viel-
leicht noch Giberzeugender fiir diesen Tatbestand ist die Einstimmigkeit, mit
der uns die volkstiimlichen Sprichwoérter und Redensarten aller lebendigen
Sprachen sagen, dafd wer A gesagt hat, auch B sagen misse, dafd der Zweck
die Mittel heilige, dafd »he who wants an end must also want the means«
oder dafd »on ne fait pas d'omelette sans casser des oeufs«. Vielleicht hat

des Nicht/Handelns und der Hoffnung, Geschichte zum Stillstand bringen zu kénnen.
In: Zwischen Handeln und Nichthandeln, 296.

8 Hannah Arendt situiert das Handeln aufierhalb der Mittel-Zweck-Kategorie, gesteht
aber dennoch ein, dass Handlungen in der Regel interessengeleitet und zielgerichtet
sind. Wichtig sei fiir Arendt jedoch, dass sich der Bereich des Politischen nicht aus-
schliefilich durch diese Interessen und Ziele definiert, so James Knauer: »Political ac-
tion involves motives and goals but is not determined by them. And in transcending
these specific concerns, action transcends purely instrumental categories.« James T.
Knauer: Motive and Goal in Hannah Arendt’s Concept of Political Action. In: American
Political Science Review 74 (3), 1980, 729.

9 Arendt: Vita activa, 225.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

27


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Nichtstun als politische Praxis

keine Generation vor uns so reichlich Gelegenheit gehabt, sich von den mér-
derischen Konsequenzen dieser Vorstellungen zu Gberzeugen, denen zufol-
ge alle Mittel, sofern sie wirksam sind, berechtigt sind, wenn sie nur einem
Zweck dienen, der sie zu rechtfertigen imstande ist. [...] Solange wir uns ein-
bilden, dafd wir im Politischen uns im Sinne der Zweck-Mittel-Kategorie be-
wegen, werden wir schwerlich imstande sein, irgend jemand davon abzu-
halten, jedes Mittel zu benutzen, um anerkannte Zwecke zu verfolgen.'®

Das von Arendt beschriebene Problem bezieht sich explizit auf die Verbre-
chen gegen die Menschlichkeit im Nationalsozialismus. Sie behauptet, dass
das Denken und die Realisierung von Politik tiber die Zweck-Mittel-Kategorie
gefihrlich ist, weil so die Moglichkeit entsteht, die Grenzen der Moral im
Einzelnen zu iiberschreiten (d.h. unmoralische Mittel einzusetzen), um einen
vermeintlich moralischen Zweck zu erfiillen bzw. ein moralisches Ziel zu er-
reichen. Die enge Verbindung zwischen Mittel und Zweck kreiert in der Folge
die Ilusion, die so erfolgte Handlung sei im Ganzen moralisch. Im Bereich
des Herstellens funktioniere das allerdings sehr wohl, dort seien die Mittel
(des Herstellens) immer durch den Endzweck (die Produktion bestimmter
Dinge) legitimiert: »Der Zweck rechtfertigt die Gewalt, die der Natur ange-
tan wird, wenn man Material aus ihr gewinnen will, wie das Holz das Fil-
len des Baumes rechtfertigt, wie der Tisch schliefflich die nochmalige Zer-
storung des Materials, das Zersigen des Holzes, rechtfertigt.«* Doch — und
darin liegt der Unterschied zwischen Herstellen und Handeln - man kann
mit Menschen nicht wie mit der Natur verfahren, da kein Zweck Gewalt am
Menschen rechtfertigen kénne. Genau dies kann aber geschehen (weil es be-
reits in der Vergangenheit geschehen ist), wenn man die Politik grundsitzlich
als vom Zweck-Mittel-Verhiltnis abhingig begreift. Wenn man Politik primar
als Zweck-Mittel-Verhiltnis versteht, so erklirt James Knauer das Argument
Arendts, dann verhindere man die Wahrnehmung und Diskursivierung von
politischem Verfall: »to define politics in terms of the nature of its purposes
makes it impossible to talk about instrumentalizing the public realm. And it
is exactly this kind of perversion of politics that concerned Arendt and that
she sought to warn us against.«*

10 Arendt: Vita activa, 291.
1 Arendt: Vita activa, 181f.
12 Knauer: Motive and Goal, 730.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Weil innerhalb der pervertierenden Zweck-Mittel-Logik kein Widerstand
moglich ist, stellt das Nichtstun - in seiner konkreten Form des passiven Wi-
derstands, wie oben beschrieben - fir Arendt eine Méglichkeit dar, die Unter-
brechung einer solchen Zweck-Mittel-Politik zu denken. Denn dieses Nichts-
tun weicht gewissermafien von den bekannten Skripten politischer Interak-
tion und Konfliktaustragung ab. Es disqualifiziert sein Gegeniiber, indem es
etwas anderes tut als dieses, nimlich gar nichts. Der passive Widerstand stellt
sich gerade nicht einem Kampf, »dessen Resultat die Niederlage oder der Sieg
wire« (s.0.),"3 er entzieht sich der Méglichkeit eines Resultats iiberhaupt, und
damit auch seiner eigenen Zweckhaftigkeit.

Dieser von Arendt formulierte Vorschlag des passiven Widerstands als
Gegenentwurf zu einer pervertierten Gewaltpolitik ist ein dominantes The-
ma in der Philosophie des Nichtstuns, die sich im 20. Jahrhundert in Euro-
pa entwickelt hat. Ein weiterer bedeutender Referenzpunkt fiir dieses Den-
ken ist die Ausfithrung zum Streik in Walter Benjamins Aufsatz »Zur Kri-
tik der Gewalt« (1921). In diesem Text, der Arendts Denken wesentlich be-
einflusst haben muss,™ kritisiert Benjamin die Tatsache, dass das Zweck-
Mittel-Verhiltnis das »elementarste Grundverhiltnis jeder Rechtsordnung«
darstellt,”® weil dieses Verhiltnis die Funktionalitit des Rechts missbrauchs-
anfillig macht. Denn obwohl im Idealfall Rechtsmittel wie Rechtszwecke >ge-
recht« sind, kann es passieren — Benjamin geht sogar davon aus, dass das im-
mer der Fall ist —, dass ungerechte Mittel durch die Gerechtigkeit der Zwe-
cke gerechtfertigt werden, oder dass umgekehrt durch die »Berechtigung der
Mittel« die »Gerechtigkeit der Zwecke« filschlich garantiert wird.'® Auch hier
lautet die Befiirchtung, dass die Koppelung von Mittel und Zweck ein ge-
genseitiges Alibi ermdglicht, in der die so womdglich entstehende Gewalt le-
gitimiert wird. Diese Verschrinkung von Recht und Gewalt ist fiir Benja-
min problematisch, weil sich dadurch ein hermetisches System bildet, in das
man nicht durch Handlung eingreifen, und in dem auch keine Gerechtigkeit
durchgesetzt werden kann. »Was Benjamin im Grunde beklagt,« so schreibt

13 Arendt: Vita activa, 253.

14 Es fallt auf, dass Arendt sich in ihren Ausfithrungen zur Gewalt nicht auf Benjamin
stiitzt, obwohl es signifikante Ahnlichkeiten zwischen ihren Ansitzen gibt. Vgl. hierzu
Christopher]. Finlay: Hannah Arendt’s Critique of Violence. In: Thesis Eleven 97 (1), 2009,
insb. 38-42.

15 Walter Benjamin: Zur Kritik der Gewalt. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 2,1. Hg. v.
Rolf Tiedemann u.a. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977), 179.

16  Benjamin: Gewalt, 180.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

29


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Nichtstun als politische Praxis

Jiirgen Brokoff, »ist das Fehlen einer itber dem Recht stehenden Instanz, die
zur Kritik fihig ist.«!” Es fehlt also ein >Auflenc des Systems. Die Frage, die
sich in Benjamins Aufsatz stellt, ist die nach der Moglichkeit einer solchen
iufleren, kritischen Instanz. Die Antwort ist wesentlich mit dem Nichtstun
verbunden.

Das Recht ist Benjamin zufolge ein von Gewalt durchzogener Bereich,
der durch verschiedene Formen dieser Gewalt entweder gestiitzt oder erneu-
ert wird — er spricht von >rechtserhaltenden< oder >rechtssetzenden< Gewalt-
mitteln.’® Doch wie auch immer das Recht durch diese Gewalten modifiziert
wird, so bleibt es doch immer im Kern eine unbegriindete, gewalttitige Kraft,
die es Benjamin zufolge um der Gerechtigkeit willen zu unterbrechen gilt.
Diese Unterbrechung kann nur — und hier wechselt Benjamin das Register,
von der Rechtsphilosophie in die politische Theologie — durch eine ginzlich
andere Form der Gewalt vollzogen werden, die er »gottliche reine Gewalt«
nennt.” Sie vermag, das Rechtssystem zu stéren, denn: im Gegensatz zu den
anderen Gewaltmitteln verfolgt sie keinen Zweck (ist also reines Gewaltmit-
tel), und wirkt deswegen weder srechtserhaltend< oder >rechtssetzends, son-
dern rechtszerstorend.

Entscheidend fiir die politische Wirkkraft des Nichtstuns ist nun folgen-
des: Wahrend Benjamin diese >reine< Gewalt als gottliche Intervention denkt,
so glaubt er dennoch daran, dass sich diese Intervention auch auf mensch-
licher Ebene realisiert, und zwar durch den Streik (genauer: den proletari-
schen Generalstreik).?° Der Streik als die »Unterlassung von Handlungen,
ein Nicht-Handeln« kann dort, wo er nicht Mittel zum Zweck ist (zum Bei-
spiel als Druckmittel in der Verhandlung fiir bessere Arbeitsbedingungen),
gerade aufgrund seiner Zwecklosigkeit zur (zer)stérenden Kraft werden. Wo
er, so Benjamin, einem »Abbruch von Beziehungen« gleichkommt,« da ist er

17 Jirgen Brokoff: Die apokalyptische Vernichtung des Rechts. Zur politischen Theologie
Walter Benjamins. In: Apokalypse und Erinnerung in der deutsch-jiidischen Kultur des friihen
20. Jahrhunderts. Hg. v. Dems. u.a. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht (2002), 49.

18 Benjamin: Gewalt, 190.

19 Benjamin: CGewalt, 200. Den polito-theologischen Aspekt, insbesondere das Thema
des Messianischen, wurde bereits von Agamben umfangreich bearbeitet, vgl. Giorgio
Agamben: The Messiah and the Sovereign: the Problem of Law in Walter Benjamin. In:
Ders.: Potentialities. Collected Essays in Philosophy. Hg. v. Daniel Heller-Roazen. Stanford:
UP (1999), 160-174.

20 Benjamin gebe, so Brokoff, den proletarischen Generalstreik als »die unmittelbare Ma-
nifestation der apokalyptischen und reinen Gewalt Gottes durch den Menschen aus«.
Brokoff: Die apokalyptische Vernichtung des Rechts, 54.

- am 14.02.2026, 18:08:58.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

ein »vollig gewaltloses, reines Mittel«,*' das die »altec Ordnung des Rechts ab-
lehnt, ohne ein konkretes Interesse an der Griindung einer neuen Ordnung
zu haben: »Dieser Generalstreik bekundet ganz deutlich seine Gleichgiiltig-
keit gegen den materiellen Gewinn der Eroberung, indem er erklirt, daf er
den Staat autheben will«.** Benjamin verankert das Nichtstun konkret im Be-
reich des Politischen. Da tiblicherweise jedes, und besonders politisches Han-
deln interessengeleitet, und damit zweckhaft ist, bricht die zwecklose »Nicht-
Handlung« mit der Norm. Die Hoffnung, auf die auch Benjamin anspielt, ist
die, dass dieser Normbruch nicht gekontert, d.h. auch nicht gekittet werden
kann.

Die Idee, dass dieses »Nicht-Handeln« im Streik kein Ergebnis produzie-
ren und so auch nicht zweckhaft sein kann, ist bei Benjamin auch auf der
Ebene der géttlichen Intervention beschrieben. Das messianische Element in
seinem Denken, so die Auslegung Giorgio Agambens, fundiere ebenso auf der
Idee einer Zwecklosigkeit, einer Resultat- und Ergebnislosigkeit: »the Messiah
fulfills every historical event, [..] the reign of God is not goal but end.<** Die
grausame Kausalitit von Mittel und Zweck kommt in Benjamins Denken zu
einem Ende — auf der Ebene der politischen Theologie durch den Messias, auf
der Ebene der Rechtsphilosophie durch den Streik, das »Nicht-Handeln«, d.h.
das Nichtstun. Giorgio Agamben, dessen Philosophie der Arbeit Benjamins
und Arendts zu groflen Teilen verpflichtet ist, nimmt diesen Gedanken auf:
indem er den Protagonisten aus Herman Melvilles »Bartleby, The Scrivener«
zu eben der géttlichen Symbolfigur einer neuen Rechtsordnung macht — den
Nichtstuer Bartleby, der zentralen Figur der literarischen Motivgeschichte des
Nichtstuns in der Moderne. Bartleby, der Schreiber hért auf, zu schreiben
(»stopls] copying«) gibt seine Arbeit auf (»give[s] up his work«),** und zeigt
durch dieses Nichtstun die Befreiung von der alten Ordnung an, wie Benja-
min sie beschrieben hat. Bartlebys »renunciation of copying is also a reference
to the Law, a liberation from the >oldness of the letter«,?* und ist in seiner
Unnachgiebigkeit, die ihn in den Tod fithrt, so absolut, dass sie fiir Agam-

21 Benjamin: Gewalt, 184.

22 Benjamin: Gewalt, 194.

23 Agamben: Walter Benjamin and the Demonic: Happiness and Historical Redemption.
In: Ders.: Potentialities, 144. Herv. meine.

24  Agamben: Bartleby, or On Contingency. In: Ders.: Potentialities, 268.

25  Agamben: Bartleby, 270.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

31


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Nichtstun als politische Praxis

ben eine géttliche Intervention darstellt. Bartleby, der Nichtstuer ist »a new
Messiah«, »the new savior«,?6 der ultimativ Streikende.

Melvilles Bartleby wird spitestens seit der Lektiire Agambens als Figur be-
trachtet, die passiven Widerstand leistet. Wahrend er in der Kurzgeschichte
selbst eine »challenge to capitalist, corporatist ideologies« darstellt,*” fungiert
er in anderen Kontexten als symbolischer Hoffnungstriger einer neuen Poli-
tik im Allgemeinen. So heifit es auch bei Michael Hardt und Antonio Negri:
»[Bartleby’s] refusal of work and authority, or really the refusal of voluntary servitude,
is the beginning of a liberatory politics.<*® Das Nichtstun kommt einer Befreiung
gleich.

Ereignis und Geschichte

Die Aushebelung der Zweck-Mittel-Relation bei Arendt und Benjamin bringt
auch mit sich, dass das Nichtstun geschichtliche Bedeutung erlangt. Hannah
Arendt hilt Handlung im Allgemeinen fiir geschichtlich relevant, sie bedeu-
tet, etwas Neues anzufangen: »Dem Handeln ist es eigentiimlich [...], einen
neuen Anfang zu setzen, etwas Neues zu beginnen, die Initiative zu ergreifen
[...] die Menschen [sind], solange sie handeln kénnen, das Unwahrscheinliche
und Unberechenbare zu leisten imstande«.?? Die Méglichkeit, etwas Neues
und Unwahrscheinliches zu tun, macht das Handeln fir Arendt ereignishaft;
der »Geschichtsprozess« sei ihr zufolge aus »menschlichen Initiativen ent-
standen« und wird »durch neue Initiativen dauernd durchbrochen«.>°
Wihrend fiir Arendt der passive Widerstand nur eine von vielen Moglich-
keiten fiir ein ereignishaftes Handeln darstellt, ist bei Benjamin der Streik
nicht eins unter vielen moglichen Ereignissen, sondern er ist das eine Ereig-
nis. In der Ereignisphilosophie wird das Ereignis gemeinhin als einzigartig
und unvorhersehbar betrachtet, und ist deshalb nicht nur Teil der Geschich-
te, sondern bewirke eine historische Zisur. Ein Ereignis ist, in den Worten

26  Agamben: Bartleby, 270.

27 Jane Desmarais: Preferring not to. The Paradox of Passive Resistance in Herman
Melville’s »Bartleby«. In: Journal of the Short Story in English 36 (Spring), 2001, 1 [Ab-
satzzahl].

28  Michael Hardt u. Antonio Negri: Empire. Cambridge: Harvard UP (2000), 204.

29  Hannah Arendt: Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaf. Hg. v. Ursula Ludz. Miin-
chen: Piper (2015), 34f.

30  Arendt: Was ist Politik?, 33. Zum Thema Ereignishaftigkeit vgl. ebd. 23 u. Arendt: Vita
activa, 216.

- am 14.02.2026, 18:08:58.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Slavoj Zizeks, eine »rupture in the normal run of things«,*' ein radikaler Ein-
schnitt in den normalen Verlauf der Dinge. Es bewirkt so eine phinomenolo-
gische Verschiebung, erzwingt geradezu einen neuen Wahrnehmungsmodus:
»[A]t its most elementary, event [sic!] is not something that occurs within the
world, but is a change of the very frame through which we perceive the world and
engage in it«.3* Genauso versteht auch Werner Hamacher den Streik im Ben-
jaminschen Sinne, den er ein »afformatives Ereignis« nennt — und dadurch in
Kontrast setzt zu dem handlungsspezifischen, »performative[n] Akt«.>* Der
Begriff des Afformativen®* driickt die Unbestimmtheit des Nicht-Handelns
und seiner Folgen aus; er beschreibt, dass sich darin eben nichts >formierenc
kann, schon gar nicht Affirmation oder Negation. Der Streik ist ein Wider-
stand, der die Politik, den Staat, das Recht weder erhalten noch umgestalten
will, sondern zunichst einmal vollkommen aufler Kraft setzt. Damit wird,
so argumentiert Hamacher, eine Umkehrung der Perspektive klassischer po-
litischer Theorie vollzogen, indem sie Politik nicht in Bezug auf affirmative,
sondern auf subversive Konfrontationen mit den Imperativen der Produktion
definiert:

31 Slavoj Zizek: Event. Philosophy in Transit. London: Penguin (2014), 38. Dieses Verstind-
nis orientiert sich an dem Konzept des Ereignisses, wie es nicht nur, aber insbesondere
in der franzésischen Philosophie des 20. Jahrhunderts dominant ist. Vgl. hierzu Marc
Rélli: Einleitung: Ereignis auf Franzésisch. In: Ereignis auf Franzdsisch. Von Bergson bis De-
leuze. Hg. v. Dems. Miinchen: Fink (2004), 7-40. Die Abwertung des Ereignis-Konzepts
in der Geschichtswissenschaft, zum Beispiel im Rahmen der Annales Schule, istin die-
sem Kontext irrelevant.

32 Zizek: Event,10.

33 Werner Hamacher: Afformativ, Streik. In: Was heif3t »Darstellen«? Hg. v. Christiaan L.
Hart Nibbrig. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1994), 359.

34  Hamacher kommentiert die linguistische Crundlage fiir diesen Neologismus nicht.
Wabhrscheinlich ist, dass er eine Doppelkonnotation erwirken will: einerseits sugge-
riert das doppelte »f« eine Ndhe zum Begriff des Affirmativen, andererseits sugge-
riert er durch das Alpha privativum eine Negation der Form, und damit des Perfor-
mativen. Diese Doppeldeutigkeit verleiht der Tatsache Ausdruck, dass Hamacher den
Streik zwar als negierende Unterbrechung denkt, aber eben auch als positiven Neu-
anfang, der sich jedoch von den positiven Setzungen des Performativen abhebt. So
schreibt Jan Sieber: »Fiir eine Theorie des Passiven ist der Begriff des Afformativen
insofern interessant, als dass er es ermdglicht, die strikte Dichotomie von passiv und
aktiv zu iiberwinden und zugleich Passivierung als Voraussetzung von Aktivierung zu
denken.«Jan Sieber: Schweigen, Streiken, Vergessen. Zur Aktivierung durch Passivie-
rung bei Walter Benjamin. In: Theorien der Passivitit. Hg. v. Kathrin Busch u.a. Miinchen:
Fink (2013), 228.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

33


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Nichtstun als politische Praxis

Im Unterschied zur historisch-transzendentalen Pragmatik, die es auf die
geschichtlichen Formen sprachlichen und gesellschaftlichen Handelns
absieht, ist Benjamins Skizze einer Politik der reinen Mittel eine Theorie
nicht der setzenden, herstellenden und darstellenden, der formierenden
und transformierenden Handlung, sondern eine Theorie ihrer Unterlassung;
sie ist, wenn man will, eine Theorie des transzendentalen Streiks, der die
Bedingungen historischen Handelns freilegt, seine bisherigen Formen
suspendiert und eine andere Geschichte erdffnet, die nicht mehr von Formen
der Setzung und der Arbeit, der Darstellung und der Herstellung und nicht
mehr von Formen beherrscht wire. Also eines Streiks, der noch die Form
des Transzendentals, die Form reiner paradigmatischer Formen selber und
damit die Méglichkeit seiner Erkenntnis betrifft.3>

In dieser Passage zeigt Hamacher eine neue Dimension des Benjamin'schen
Streik-Konzepts auf. Der Streik er6ffne »eine andere Geschichte«, weil er die
bis dahin unvorstellbare Abweichung von einer Norm darstellt, die danach
nicht mehr restituiert werden kann. Der Konnotation eines geschichtlichen
Endes der Geschichte, die durch das messianische Element in Benjamins
Text zustande kommt (und auch in den Interpretationen Agambens stark
betont wird), figt Hamacher noch die eines Anfangs der Geschichte hinzu.
Das Nichtstun im Sinne des Streiks ist also ein paradoxes Phinomen. Es ist
gleichermaflen Ende und Anfang der Geschichte; es bezeichnet das Ende des
Handelns und eréffnet zugleich »die Moglichkeit eines anderen sittlichen
Handelns«.® Fiir Benjamin kann Geschichte also nur dort »gemacht« wer-
den, so resiimmiert Jochen Gimmel, »wo sich Menschen dem geschichtlichen
Handlungszwang durch eine Strategie der Stilllegung und Unterbrechung
entziehen.«*’

Dieser Gedanke ist im héchsten MaRe ungewdhnlich, da in den dominan-
ten westlichen Geschichtsphilosophien das Nichtstun lediglich mit dem Ende
der Geschichte korreliert, selten aber mit ihrem Wechsel oder Neubeginn. So
sieht Karl Marx die klassenlose Gesellschaft im Kommunismus als das En-
de der Arbeit an, der geschichtsférdernden Aktivitat iiberhaupt;38 Alexandre

35  Hamacher: Afformativ, 357f. Herv. meine.

36  Sieber: Schweigen, Streiken, Vergessen, 226.

37  Gimmel: Zum Begriff des Nicht/Handelns, 315.

38  Die Revolution habe, so Arendt, nach Marx »nicht etwa die Aufgabe, die arbeitende
Klasse zu emanzipieren, sondern die Menschen von der Arbeit zu befreien.« Aus dem
Kapital zitierend schreibt sie weiter: »das Reich der Freiheit beginnt in der Tat erst da,

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Kojeve spricht von Hegels Vollendung der Geschichte als dem »Beenden aller
sAktion«;*® Arnold Gehlen beschreibt das (von ihm begriindete) Posthistoire
als das Ende eines »unmittelbaren Handelnkdnnen[s]«.*® Die Vorstellungen
eines historischen Endes gehen in vielen Fillen auch mit dem Ende des Han-
delns einher, vor allem dort, wo Geschichte als von menschlicher Handlung
gemacht verstanden wird. Seit diese Primisse mit Adorno und Horkheimers
Dialektik der Aufklirung (1944) aus der Geschichtsphilosophie verbannt wur-
de,* ist die Verbindung von Nichtstun und Geschichte zwar weniger iiberra-
schend, aber dennoch kaum beschrieben worden. Dieser Umstand hat viel-
fach zur Abwertung des menschlichen Agens gefiihrt,** selten aber zur histo-
rischen Aufwertung des Nichtstuns. Dabei kann, wie Jochen Gimmel richtig
bemerkt, gegeniiber der Idee einer Geschichte als Handlungsaufforderung an
den Menschen (die natiirlich nicht wenig Druck erzeugt), »gerade Nicht/Han-
deln zur eigentlich geschichtlichen Tat und Erméglichung einer Freiheit wer-
den«.®

Rekonzeptualisierung des Handelns

Die von Arendt identifizierte neuzeitliche Reduktion des Handlungsbegriffs
durch die Zweck-Mittel-Relation hat mehrere ethische Komponenten, die
auch das Nichtstun jeweils in ein anderes Licht riicken. Mitte und Ende des
20. Jahrhunderts haben Arendt und Benjamin, ebenso wie Agamben und
andere, eine mogliche Wende zur Gewalt im Handeln fokussiert — in ithrem

wo das Arbeiten, das durch Not und dufRere Zweckmafigkeit bestimmt ist, aufhort.«
Arendt: Vita activa, 123.

39  »[L]a cessation de I'Action«. Alexandre Kojéve: Introduction a la lecture de Hegel. Hg. v.
Raymond Queneau. Paris: Gallimard (1947), 43s. Ubersetzung bei und von Hans U.
Gumbrecht in: Prisenz. Hg. v. Jiirgen Klein. Berlin: Suhrkamp (2016), 12.

40 Arnold Gehlen: Uber kulturelle Kristallisation. In: Ders.: Studien zur Anthropologie und
Soziologie. Neuwied: Luchterhand (1963), 324.

41 Vgl. hierzu auch Gumbrecht: Prisenz, 12f.

42 »Die Annahme, dass man Geschichte in die Hand nehmen und entscheiden kénne, ob

manjetztin Richtung rechts oder links geht, war eine Uberschitzung, die auf der einen

wie auf der anderen Seite zu skandal6sen totalitiren Konsequenzen gefithrt hat. Man

sollte die menschliche agency nicht so tberschatzen«. Fernando Esposito u. Hans U.

Gumbrecht: Posthistoire Then. Ein Gesprach mit Hans Ulrich Gumbrecht iiber »unse-

re breite Gegenwart«. In: Zeitenwandel. Transformationen geschichtlicher Zeitlichkeit nach

dem Boom. Hg. v. Fernando Esposito. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht (2017), 271.
43 Gimmel: Zum Begriff des Nicht/Handelns, 310.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

35


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Nichtstun als politische Praxis

Denken hebelt das zweckfreie Nichtstun bestehende Logiken des Handelns
aus, es ist eine rettende Nicht-Handlung. Agamben widmet diesem Gedan-
ken die Textsammlung Mezzi senza fine (1996), in der er die Zweckfreiheit (er
nennt es »reine Mittelbarkeit«) zum idealen Standard des Politischen erhebt:

Politik ist die Darbietung einer Mittelbarkeit, das Sichtbarmachen eines Mit-
tels als solchem. Sie ist weder die Sphiare eines Zwecks an sich, noch die
Sphére der einem Zweck untergeordneten Mittel, sondern die einer reinen
Mittelbarkeit ohne Zweck als Feld des menschlichen Handelns und Den-
kens.*4

Doch in den heutigen zeitgendssischen Philosophien liegt, auch durch den
grofieren zeitlichen Abstand zu den Weltkriegen, der Fokus auf einem ande-
ren Problem. Man fiirchtet nicht die Vorstellung der Zweck-Mittel-Relation
aufgrund ihrer moéglichen Legitimation von Gewalt, sondern vielmehr den
Wegfall einer grundsitzlichen ethischen Motivation des Handelns im Fall ei-
ner Auflosung der Zweck-Mittel-Relation. Dieses mit der Postmoderne as-
soziierte Problem hat Jean-Luc Nancy 2016 in Que faire? beschrieben. In der
Essaysammlung, die denselben Titel trigt wie eine programmatische Schrift
Lenins aus dem Jahr 1902,% behauptet er, dass zwar »tun< untrennbar ist
von sexistieren«, doch dass heute sowohl das Tun »fragilisiert« als auch die
Wirklichkeit »destabilisiert« worden sei.*

Die Fragilisierung des Praktischen ergibt sich fiir Nancy aus einem epis-
temischen Problem: Die kontinuierliche Erweiterung des menschlichen Wis-
sens verunsichere die Vorhersehbarkeit der Ergebnisse des eigenen Handelns,
wie sie konventionellerweise durch das Zweck-Mittel-Modell suggeriert wird.
Weil Wissen nicht mehr iiberschaubar sei, kénne man Mittel und Zwecke

44  Giorgio Agamben: Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. Ubers. v. Sabine Schulz. Ziirich:
Diaphanes (2006), 101. Guilia Pelillo-Hestermeyer wies mich zum einen darauf hin,
dass der Originaltitel Mezzi senza fine eine Anspielung auf und zugleich eine provokati-
ve Verdrehung des italienischen Sprichwortes »il fine giustifica i mezzi«ist, zu deutsch
»das Ziel rechtfertigt die Mittel«. Zum anderen, dass Agamben damit natiirlich auch
Hannah Arendts Bemerkung tiber die ideologische Pragung volkstimlicher Sprichwor-
ter bestérkt, die durch die Rechtfertigung der Mittel zum Erreichen entsprecher Zwe-
cke den Wert desserfolgreichen Abschlusses<einer Handlung tiber den Wert der Hand-
lung selbst stellen. Ich danke ihr fiir den entsprechenden richtigen Hinweis.

45 Vladimir |. Lenin: Was tun? Brennende Fragen unserer Bewegung. Berlin: Dietz (1971).

46 Jean-Luc Nancy: Was tun? Ubers. v. Martine Hénissart u.a. Ziirich: Diaphanes (2017), 47,
71.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

nicht mehr verniinftig koppeln: Man kennt zu viele, kleinteiligste Zwecke,
weifd aber nicht, mit welchen Mitteln sie erreicht werden kénnen, oder ob
sie nicht vielmehr zu neuen Mitteln fiir unliebsame Zwecke werden. Es sei in
einer solchen Welt geradezu unméglich, eine Ethik aufrechtzuerhalten. Des-
halb sei die ethische Frage itberhaupt, Was tun?, in unserer Zeit »nur noch
undeutlich zu héren«, weil man

nicht mehr an die geringste wirkliche Antwort glaubt, auch wenn alle még-
lichen Zeitungen (iberquellen vor informierten Analysen und kundigen Rat-
schlagen. Der Gipfel unserer Verunsicherung ist, dass wir nicht einmal mehr
wagen, die Frage zustellen. [...] [N]ichtserlaubt uns[..], eine Frage zu stellen,
deren Begriff uns bereits entgeht: die eines Handelns, das mit verfligbaren
Mitteln zu einem bestimmten Ziel fiihrt.#7

Bei Nancy hallt die Idee der »kulturellen Kristallisation« wieder, die Arnold
Gehlen Anfang der 1960er vorgebracht hatte: ein Zustand der Verfestigung
aller Wissens- und Operationsbereiche, der das Ende eines »unmittelbaren
Handelnkénnen[s]« bedeute.*® Im Gegensatz zu Gehlen, der dies als neutrale
Zeitdiagnose formulierte und damit das Denken des Posthistoire einleitete,
ist Nancys Beobachtung jedoch von einem besorgten Ton und einer ethischen
Verunsicherung geprigt. Wenn Mittel und Zweck nicht mehr kausal mitein-
ander verkniipft sind, wie will man dann noch etwas tun — und warum sollte
man {iberhaupt? Nancy reifdt also ein anderes Problem an als Benjamin und
Arendt: Wenn man, wie es Nancy zufolge iiblich ist, Handlung als die Verwen-
dung eines Mittels zu Erreichung eines bestimmten Zwecks versteht, dann ist
Handlung nunmehr unméglich, weil Zwecke und Mittel nicht mehr zugeord-
net werden kénnen — das Resultat ist ein Nichtstun. Doch Nancys Verstindnis
des Nichtstuns ist ein anderes als bei Benjamin und Arendt. Es ist keine ret-
tende, ergreifende Handlung, sondern Resignation. Es ist nicht der Anfang
einer neuen Ethik, sondern das Ende von Ethik iiberhaupt. Mit der Setzung
des Nichtstuns als Problem will Nancy den Zeitgeist beschreiben, der ihn zu
der Publikation von Que faire? motiviert hat: Die Menschen >heute< haben das

47  Nancy: Was tun?, of.

48  Gehlen: Uber kulturelle Kristallisation, 324. Dabei handelt es sich bei Nancys und Geh-
lens Ansdtzen um zwei vollig verschiedene Modi der Problembetrachtung. Gehlen
geht im Gegensatz zu Nancy nicht von einer Uberforderung des Menschen durch den
wissenschaftlichen Fortschritt aus, sondern von einer Art >Vorentschiedenheitc aller
Handlungsergebnisse, wegen der nichts Neues mehr getan werden kann.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

37


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Nichtstun als politische Praxis

Gefiihl, nichts mehr tun zu kénnen, und schweben deshalb in Gefahr, tatsich-
lich nichts mehr zu tun. Die Gefahr, die Nancy darin sieht, ist nicht nur eine
mogliche aktive Hinwendung zur Gewalt, sondern auch ein passives Hinneh-
men der schlechten Zustinde auf der Welt, eine resignative Akzeptanz ihrer
Verwahrlosung.

Dennoch geht Nancys Idee, wie dieses Dilemma zu losen ist, in eine dhnli-
che Richtung wie bei Arendt und Benjamin. Er schligt vor, die Trennung von
Zweck und Mittel nicht als die Verunmdglichung von Handlung im Nichts-
tun zu denken, sondern diese Trennung als konstitutiv fiir eine neue Form
der Handlung zu setzen (ohne sie jedoch als Nichtstun zu beschreiben):

Wenn Was tun? bisher mal auf das Anstreben eines Endziels, mal auf die Be-
stimmung der richtigen Mittel orientiert war, so erfihrt nun das Tun selbst
eine Wendung, die vielleicht genauso charakteristisch ist wie jene, die es
ins Rampenlicht der Geschichte und des Denkens treten lieR. Die Sache des
Tuns wird nicht mehr nur auf der Ebene des Projekts verfolgt, auch nicht nur
aufderjenigen des Kampfes (die Frage war zwischenzeitlich gerade aus dem
Sinnder militanten Aktion entsprungen, die ihre Akteure opfert). Sie wird al-
so nicht mehr in der Perspektive einer zumindest tendenziellen Einstellung
der Mittel auf die Ziele verfolgt. Es gilt vielmehr dem Tun eine nie dagewese-
ne Distinktion zuzuerkennen. Auf die Dehiszenz zwischen Theorie und Pra-
xis und auf den Willen, ihren Abstand zu beseitigen in der Verwirklichung

des Projekts, folgt eine Befragung iiber das Tun selbst.*®

Nancy hebt in diesem Passus hervor, dass man das Handeln nicht mehr
als Mittel-Zweck-Relation verstehen diirfe. Die Verstandesoperation, die
der Mensch zur Wahl der richtigen Mittel fir die gewiinschten Endziele
vollziehen miisse, sei nicht durchfithrbar — vollstindiges Wissen ist keine
ausreichende Voraussetzung fiir das Handeln mehr. Nancy markiert so den
Unterschied seines Denkens zu dem Lenins, den er im Titel referenziert:
Lenins Idee einer expertokratisch gefithrten Arbeiterbewegung, die dieser in
Was tun? (1902) gegen die Vorstellung einer durch spontanes Handeln hervor-
gebrachten Umwilzung verteidigte, ist fiir Nancy heute nicht mehr denkbar.
Die Folge fiir Nancy ist jedoch nicht die Glorifikation eines posthistorischen

Nichtstuns, wie man es zum Beispiel in Kojéves Hegel-Auslegung liest.>®

49  Nancy: Was tun?, 63.
50 Das Ende der Geschichte in Hegels Denken impliziere natiirlich auch das Ausbleiben
weiterer Veranderung. Kojéve spricht vom »Beenden aller>Aktion«im Sinne einer po-

- am 14.02.2026, 18:08:58.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Er propagiert vielmehr die Abschaffung des Zweck-Mittel-Verhiltnisses im
Verstindnis des Handelns.

Dieses neue, aktualisierte Verstindnis des Handelns weist zwei Bezie-
hungen zum Nichtstun auf: es stellt zum einen eine Uberwindung des apa-
thischen, unethischen Nichtstuns im Sinne Nancys dar; aber zum anderen
entspricht es dem streikenden, rechtszerstérenden Nichtstun im Sinne von
Benjamin und Arendt. Nancy etabliert, wenn auch aus einer anderen Situa-
tion heraus, dasselbe Verstindnis von Handlung wie Benjamin und Arendt:
eine Handlung, die die Struktur eines Nichtstuns annimmt, und die gerade
dadurch eine neue Potenz erlangt.

Nancy bedient sich hier allerdings anderer Termini: Theorie und Praxis
(statt Mittel und Zweck). Er verweist dabei jedoch auf dasselbe Prinzip:
das eines Handelns, das den Abliufen des Herstellens folgt. Der Herstel-
lungsprozess ist Arendt zufolge namlich in materieller Hinsicht von der
»Zweck-Mittel-Kategorie bestimmt« (zum Herstellen eines Produkts braucht

51 aber immateriell

man ein bestimmtes Material, bestimmte Werkzeuge),
auch von der Existenz einer theoretischen Vorstellung des Endprodukts im
Denken des Herstellenden. »Die eigentliche Herstellung nun vollzieht sich
stets unter Leitung eines Modells, dem gemif3 das herzustellende Ding an-
gefertigt wird. Ein solches Modell mag dem inneren Blick des Herstellenden
nur vorschweben«.>? Dieses Verhiltnis wird von Nancy, wie umgangssprach-
lich ublich, als die Verkniipfung von Theorie und Praxis bezeichnet. Die
Losung ist ihm zufolge die Aufhebung dieser Verkniipfung, das heifdt also
die Re-Konzeptualisierung des Handelns im Allgemeinen als ein Tun ohne
vorausgehendes Modell und ohne die Erwartung eines vorab vorstellbaren
Ergebnisses.

Das Fazit, das Nancy zieht, dhnelt dem von Arendt und Benjamin. Ihre
Kritiken der handlungsspezifischen Zweck-Mittel-Relation kommen alle zu
demselben Ergebnis: Handlung muss als zweckfrei re-konzeptualisiert wer-
den, Praxis muss von der Theorie getrennt sein. Bemerkenswert dabei ist,
dass gerade das Nicht-Handeln, der Streik, der passive Widerstand, also das

sitiven Stabilisierung, die das Gliick des Menschen ermdgliche. Praktisch bedeute das
Beenden aller Aktion namlich: »das Verschwinden von Kriegen und blutigen Revolu-
tionen. [..] Alles andere aber kann unendlich aufrechterhalten werden: die Kunst, die
Liebe, das Spiel usw.; kurz: alles, was den Menschen glicklich macht.« Zit. n. Gum-
brecht: Prisenz, 12f.

51 Arendt: Vita activa, 168.

52 Arendt: Vita activa, 166.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

39


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Nichtstun als politische Praxis

Nichtstun zum Inbegriff dieser neuen Handlung wird. Es steht fir die Um-
gehung und Auflgsung einer moralischen Verirrung im Handeln, und — auch
wenn Nancy es nicht ebenso konkret benennt wie Arendt und Benjamin -,
es ebnet den Weg fiir eine realistische, zu bewiltigende zeitgendssische Ethik.
Eine, die sich nicht daran abarbeite, dass jede Handlung ein ganz bestimm-
tes Ergebnis produzieren muss. Man kann so im 20. Jahrhundert, wenn nicht
einen epistemischen Bruch, so doch zumindest eine diskursive Spaltung er-
kennen: auf der einen, konventionellen Seite ist Handlung ohne Zweck kei-
ne Handlung, sondern erfihrt eine Abwertung zum Nichtstun. Auf der an-
deren, hier untersuchten Seite ist eine Handlung ohne Zweck im positiven
Sinn ein Nichtstun, das aufgrund seiner Abwendung vom konventionellen
Handlungsmodell eine neue Art der Handlung etabliert. Einer Handlung im
Arendt’schen Sinne, denn: »Handeln und Sprechen sind Vorginge, die von
sich aus keine greifbaren Resultate und Endprodukte hinterlassen.« Arendts
Handlungskonzept zeichnet sich, auch wenn sie selbst dies nicht expliziert,
dadurch aus, wesentliche Eigenschaften des Nichtstuns als politisch wirk-
samer Titigkeit aufzuweisen.”* Weil es keinem bestimmten Plan folgt und
auch nicht an der Produktion eines bestimmten Ergebnisses interessiert ist —
sondern die Méglichkeiten von Handlung selbst jenseits der Zweck-Mittel-
Relation, und der damit moglicherweise einhergehenden Gewalt, freilegt.

Gemeinschaft

Nichtstun schafft Gemeinschaft. An die Idee des Nichtstuns ist auch die
Hoffnung gekniipft, dass sich auf seiner Grundlage eine neue Art der
Gemeinschaft bilden koénnte — wobei ich unter Gemeinschaft eine sozia-
le Bindung zwischen mehreren Menschen unter Riickbezug auf geteilte
Werte oder Eigenschaften verstehe. Die Koppelung des Nichtstuns mit
Gemeinschaftlichkeit ist allerdings nicht selbstverstindlich. Zwar gibt es

53  Nancy hat allerdings in seiner Gemeinschaftstheorie das Konzept der >Werklosigkeit«
vorgestellt, und folgt darin derselben Logik wie Arendt: Gemeinschaft kann nicht pro-
duziert werden. Dieses Element seines Werks, das im folgenden Kapitel diskutiert
wird, zeigt seine Zugehorigkeit zu diesem Denken an.

54  Finlays Analyse ist zu entnehmen, dass der Zusammenhang von Arendts Politikver-
standnis mit Benjamins Nicht-Handlung als reines Mittel sich nicht nur auf das Ereig-
nis einer Revolution, eines geschichtlichen Umbruchs bezieht, sondern auf Politik im
Allgemeinen. Vgl. Finlay: Hannah Arendt’s Critique of Violence, 42.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

in der Literaturgeschichte einige Hinweise auf diese Assoziation, so zum
Beispiel Vergils Arkadien-Utopie, die er in den Hirtengedichten (Eclogae)
entwirft. Darin dominiert, in Manfred Kochs Worten, die Vorstellung des
»musisch befliigelten Gemeinschaftslebens« eines von beschwerlicher Arbeit
verschonten Hirtenvolks, das sich mit Vorliebe dem Flotenspiel widmet.
Es ist sicher auch kein Zufall, dass die deutsche Romantik einerseits dazu
tendierte, »das >Andere« des titigen Lebens (neben dem Miifliggang auch
den Schlaf, die Mufe und Faulheit) auf{zu]werten«,’® und andererseits
ihre Gemeinschaftsphilosophien nicht nur an Natur, Gefiithl und Religion
ausrichtete, sondern auch iiber den expliziten Ausschluss zweckrationalen
Handelns definierte.>” Doch von solchen Ausnahmen abgesehen ist die Idee
der Gemeinschaft in der Motivforschung zum Nichtstun bisher nicht von
allzu grofiem Interesse gewesen, weil die bekanntesten Nichtstuer-Figuren
gerade nicht gemeinschaftlich orientiert, sondern vielmehr Einzelginger
sind.

Gemeinschaft durch Tatigkeit und Arbeit

Die These dieses Kapitels lautet, dass Nichtstun als Fundament eines neuen
Gemeinschaftstyps verstanden werden kann, der sich gegen iibliche Gemein-
schaftsvorstellungen richtet. Gemeinschaft wird gemeinhin entweder als
durch Immanenz oder Titigkeit hergestellt verstanden. Die Idee einer sich auf
Immanenz griindenden Gemeinschaft bezieht sich auf die den Mitgliedern
gegebenen, unverinderlichen Eigenschaften — dazu gehoren zum Beispiel
Gender, Alter, Ethnie, Geburtsland, Muttersprache, Sexualitit usw. Hingegen
die Idee einer auf Titigkeit basierenden Gemeinschaft, die unter anderem
von Hannah Arendt vertreten wird, fokussiert die Aktivitit ihrer Mitglieder.

55  Manfred Koch: Faulheit. Eine schwierige Disziplin. Springe: zu Klampen (2012), 38.

56  Lillge u.a.: Arbeit und MiiRiggang in der Romantik, 21.

57  »Mit Leidenschaft wandten romantische Denker sich gegen Hobbes und alle Theori-
en, welche die staatliche Gemeinschaft aus einer zweckrationalen Vertragsiiberein-
kunft ausgehen lieRen.«Juliane Spitta: Gemeinschaft jenseits von Identitit? Uber die pa-
radoxe Renaissance einer politischen Idee. Bielefeld: transcript (2013), 139. Die in diesem
Kapitel diskutierten Gemeinschaftstheorien, die sich um den Begriff der Werklosig-
keit zentrieren (von Maurice Blanchot und Jean-Luc Nancy), weisen ebenfalls Beziige
zur deutschen Romantik auf. Dies zeigt Leslie Hill anhand von Blanchots und Nancys
frither Theoretisierung der romantisch idealisierten literarischen Form des Fragments
als>werklos< (»I'ceuvre de I'absence d’ceuvre«). Leslie Hill: Nancy, Blanchot. A Serious Con-
troversy. London: Rowman & Littlefield International (2018), 29f.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

4


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 Nichtstun als politische Praxis

Sie ist, kurz gesagt, nicht vom Sein, sondern von dem Handeln der Menschen
abhingig. Arendt schreibt:

Handeln[..] ist in Isolierung niemals moglich; jede Isoliertheit, ob gewollt
oder ungewollt, beraubt der Fihigkeit zu handeln. So wie das Herstellen der
Umgebung der Natur bedarf, die es mit Material versorgt, und einer Umwelt,
in der das Fertigfabrikat zur Geltung kommen kann, so bedarf das Handeln
und Sprechen der Mitwelt, an die es sich richtet. [...] das Handeln und Spre-
chen vollzieht sich in dem Bezugsgewebe zwischen den Menschen, das sei-
nerseits aus Gehandeltem und Gesprochenem entstanden ist, und mufd mit
ihm in stindigem Kontakt bleiben.5®

Wer in diesem Verstindnis nichts tut, der zieht sich von anderen Menschen
zuriick, und kann auch nicht Teil einer Gemeinschaft sein. Auch aufSerhalb
von Arendts Verstindnis gehort das Nichtstun nicht zum Kanon der Kondi-
tionen zur Gemeinschaftsbildung: es ist weder eine giiltige immanente Eigen-
schaft, noch wird es als gemeinschaftskonstituierende Titigkeit wahrgenom-
men. Die heute oft angefithrte antike Auffassung, die Republik kénne davon
profitieren, wenn manche Individuen ein kontemplatives Leben zuriickgezo-
gen von der Offentlichkeit fithren,> ist mit neuzeitlichen Gemeinschaftside-
en nicht kompatibel. Besonders in und seit der Aufklirung wird das Nichts-
tun als unwiirdig empfunden, da es den sozialen Moglichkeiten des Menschen
nicht gerecht wird. Das Denken der Aufklirung erlaubte den Menschen, so
Brian O’Connor,

to realize themselves individually as autonomous beings and, collectively, as
a rational community. ldleness, in this light, is a denial of Enlightenment. It

58  Arendt: Vita activa, 234.

59  OConnor nennt als Beispiel Seneca, der in De Otio behauptet, »that studious contem-
plation,and aleisurely withdrawal from civiclife, can lead to an enhancement of the re-
public.« O’Connor schliefit ebenfalls eine Begriindung dafiir an, dass diese Sichtweise
heute nicht allgemeingdltig sein kann: »In this essay, Seneca posits the idea of a re-
public that is not reducible to the existing arrangements of the state. He is speaking
about the kinds of ideal political actor that we may sometimes be able to become only
when we have the freedom to spend our time in philosophical reflection. We can be
theorists when we no longer have to compromise our principles to meet the needs of
everyday politics.« O’Connor: Idleness, 34f.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

amounts to a refusal to meet the challenge of taking responsibility for one-
self and the institutions of the state.®°

Gemeinschaft wird also als Ergebnis der Aktualisierung durch Handlung ver-
standen, die sich bis auf die Staatsebene vollzieht. Im sogenannten sWesten«
ist seit dieser Zeit bis heute die Idee einer titigen Gemeinschaft besonders
pravalent. Dabei gibt es unterschiedliche Vorstellungen, wie genau diese Ti-
tigkeit beschaffen sein soll und muss. Fiir Arendt besteht diese Tatigkeit idea-
lerweise im zweckfreien Handeln. Doch fiir die westliche Gesellschaft des 20.
und 21. Jahrhunderts ist ein solches Handeln nicht so relevant wie die Arbeit
einerseits, und das Herstellen andererseits. In der Neuzeit, so behauptet auch
Arno Baruzzi, wird »Arbeit eine Praxis genannt, als stelle sie ein Handeln
dar.®! Die Titigkeitsformen Arbeit und Herstellen genieflen sogar eine we-
sentlich groflere Wertschitzung als das Handeln, sodass sie nun auch fiir das
Konzept von Gemeinschaft konstitutiv sind.®

Besonders die Arbeit ist bekanntermafen in den letzten Jahrhunderten
von einer Lebensnotwendigkeit zu einem der wichtigsten gesellschaftlichen
Werte avanciert. »Die Neuzeit hat im siebzehnten Jahrhundert damit begon-
nen, theoretisch die Arbeit zu verherrlichen,« schreibt Arendt, »und sie hat zu
Beginn unseres Jahrhunderts damit geendet, die Gesellschaft im Ganzen in
eine Arbeitsgesellschaft zu verwandeln.«®3 Damit ist sie auch zum zentralen
Merkmal der Gemeinschaft im 20. Jahrhundert geworden — wobei gerade im
Fall der Arbeit Gesellschaft und Gemeinschaft gleichbedeutend zu sein schei-
nen. Folgt man der gesellschaftlichen Erwartung, zu arbeiten, so die Logik,
kann man immer und iiberall Gemeinschaft finden. Tut man es nicht, fillt
man sowohl aus der Gesellschaft wie aus der Gemeinschaft heraus. Bildeten
also in fritheren Gemeinschaftsphilosophien noch Sprache, Religion, Natur
oder gar Ethnie den gemeinsamen Fixpunkt, so ist es im spiteren 20. Jahr-
hundert die Arbeit. Sigmund Freud driickt es 1930 in Das Unbehagen in der Kul-

60 O’Connor: Idleness, 38f. Herv. meine. Fiir eine Diskussion der Asozialitat des Nichtstuns
bei Kant vgl. ebd. 43-45.

61 Baruzzi: Machbarkeit, 187.

62  EingutesBeispiel hierfiirist das von Lave und Wenger etablierte Konzept der»Commu-
nity of Practice«, das sich vornehmlich auf professionelle Gruppierungen bezieht und
eine Gemeinschaft liber den gemeinsamen Nenner der Arbeit postuliert. Jean Lave u.
Etienne Wenger: Situated Learning. Legitimate Peripheral Participation. Cambridge: UP
(1991), 98-100.

63  Arendt: Vita activa, 12.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

43


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Nichtstun als politische Praxis

tur wie folgt aus: »Keine andere Technik der Lebensfithrung bindet den ein-
zelnen so fest an die Realitit als die Betonung der Arbeit, die ihn wenigstens
in ein Stiick der Realitit, in die menschliche Gemeinschaft sicher einfiigt.«%*
So wird Arbeit im Denken des Gemeinschaftlichen zum neuen Gegenbegriff
des Nichtstuns.

Das heif3t im Riickschluss natiirlich auch, dass jedes Subjekt, das nicht ar-
beitet, aus eben dieser Gemeinschaft, die die gréfite ihrer Art darstellt, aus-
geschlossen ist. Das zeigt sich besonders in den starken Arbeiterbewegun-
gen des frithen 20. Jahrhunderts: »Die Proletarier formieren sich zur Klasse,
die Vagabunden [d.h. Nicht-Arbeitenden] nicht.«® Erstere streben ins Kol-
lektiv, Letztere zum Individualismus. Die Gemeinschaftslosigkeit der Nichts-
tuer besteht allerdings auch aufierhalb des Klassenkampf-Kontextes. Denn,
so schreibt beispielsweise Wolfgang Lepenies im Hinblick auf die soziolo-
gische Betrachtung der Melancholie im 20. Jahrhundert, Nichtstun ist eine
Abweichung von konventionellen Verhaltensweisen, also Anomie, und »per
definitionem kénnen Anomie Praktizierende nicht Gesellschaft bilden.«%® Im
Riickbezug auf Robert King Mertons Sozialtheorie argumentiert Lepenies, die
Gesellschaftsunfihigkeit sei zentrales Element der Handlungsenthaltung. Er
schreibt:

Das Riickzugsverhalten unterliegt gesellschaftlicher Verdammung, weil es
Cesellschaft in Frage stellt, ohne sie anzugreifen: das Abweichen beruht auf
purer Passivitit. Nach Merton schaffen sich die »Abweichler« (deviants), die
im wirklichen Leben verdammt werden, ihre Kompensation in der Phanta-
sie. Immer aber bleiben sie vereinzelt. Die Passivitiatihrer Reaktion gestattet

ihnen kein Gruppen -, sondern nur ein privates, singulires Dasein.”

64  Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. Frankfurt a.M.: Fischer (2009), 46.

65  Walter Fahnders: »Ceneralstreik das Leben lang!«. Arbeit, Arbeitsverweigerung und
Vagabondage. In: Arbeit und Protest in der Literatur vom Vormdrz bis zur Gegenwart. Hg. v.
luditha Balint u.a. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann (2015), 78.

66  WolfLepenies: Melancholie und Gesellschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1998),10. Als Be-
leg hierflr zieht er auch Ralf Dahrendorf heran, der in Bezug auf die deutsche Gesell-
schaft nach Wilhelm II. von einer»Un-Gesellschaft«spricht, die durch einen andauern-
den »Zustand tendentieller Anomie«, d.h. also durch die »Abwesenheit von Handeln
Uberhaupt«charakterisiert sei. Die ersten beiden Zitate stammen aus Dahrendorfs Ce-
sellschaft und Demokratie in Deutschland (1965), zit. n. Lepenies, das dritte Zitat von Le-
penies selbst.

67  Lepenies: Melancholie und Gesellschaft, 11.

- am 14.02.2026, 18:08:58.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Der gesellschaftliche Ausschluss, den Lepenies beschreibt, ist in der For-
schung eine gingige Annahme. Meine These vertritt die gegenteilige An-
nahme eines gemeinschaftsstiftenden Nichtstuns. In der blichen, von
Lepenies dargestellten Position kann es eine Ko-Existenz von Nichtstun
und Gemeinschaft jedoch allerhdchstens in der Imagination geben. Eine der
wenigen denkbaren Relationen zwischen Nichtstun und Gemeinschaft ist
also die von Lepenies diagnostizierte »Kompensation in der Phantasie« —
der Nichtstuer kann sich ausmalen, Teil einer Gemeinschaft zu sein. Ein
Beispiel hierfiir findet sich in einer modernen Urszene des Nichtstuns, in
Iwan Gontscharows Oblomow, dessen Protagonist sich die Aufhebung seiner
Isolation wiinscht, ohne jedoch sein Nichtstun aufgeben zu miissen. Seine
Vorstellung des idealen Lebens umfasst nicht nur das Nichtstun, denn dies
lebt er, der die meiste Zeit allein auf seinem Diwan zubringt, bereits vom Be-
ginn der Fiktion an. Er triumt im Gegenteil von einer sozialen Version dieses
Nichtstuns, aus der eine Sehnsucht nach »unverdorbener Natiirlichkeit« und
»Empfindsamkeit« spricht,®® die dem romantischen Gemeinschaftsdenken
in Deutschland dhnlich ist. Der Teil der Gesellschaft, von dem Oblomow
sich distanziert, ist nimlich nicht nur von einer ungesunden Erfolgslust
getrieben, sondern leidet auch an einer daraus resultierenden sozialen Kilte.
Nach seinem Dafiirhalten wird das Nichtstun, welches im Ubrigen nur den
finanziell abgesicherten vergonnt ist, diese Kilte iiberwinden, und »Gast-
freundschaft«, »Giite« und »Sympathie« zwischen den Menschen wieder
aufleben lassen.®® Ein ideales Leben, so beschreibt Oblomow seinem besten
Freund, dem arbeitsamen Stolz, verlebe man ohne viel Titigkeit in einer
lindlichen Idylle mit guter Gesellschaft:

Jetzt kommen die Gaste, zum Beispiel Du mit Deiner Frau. [...] Dann noch
zwei, drei Freunde, immer dieselben Gesichter. Wir setzen das gestrige,
unvollendete Gesprich fort; es wird gescherzt oder es tritt auch ein be-
redtes Schweigen, eine Nachdenklichkeit ein— nicht infolge des Verlustes
eines Amtes oder einer Angelegenheit im Senat, sondern infolge der Fille
verwirklichter Wiinsche — das Sinnen des Gliickes. [..] In den Augen der
Anwesenden sieht man Sympathie, beim Scherz hért man ein aufrichtiges,

gutmiitiges Lachen ... Alles kommt von Herzen!7°

68  Spitta: Gemeinschaft, 105, 141.

69 Iwan Gontscharow: Oblomow. Ubers. v. Clara Brauner. Frankfurt a.M.: Fischer (2009),
227.

70  Gontscharow: Oblomow, 233.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

45


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Nichtstun als politische Praxis

Die Imagination einer solchen Gemeinschaft stellt also zumindest eine der
»inneren Aktivititlen]« dar, von denen Andrea Erwig sagt, dass sie mit
der »3ufleren Passivitit« korrespondieren. Die »gesteigerte[..] Imagina-
tionskraft«,” die man Nichtstuern gemeinhin nachsagt, mag Bilder und
Vorstellungen von Gemeinschaft produzieren, und auch Zeugnis vom krea-
tiven Potential des Nichtstuns ablegen. In der Realitit jedoch bleiben sie
weiterhin allein, und sind oft einsam.

Gemeinschaft 2.0: Werklosigkeit

In den 1980er und 1990er-Jahren hat sich in der politischen Philosophie
(vordergriindig in Frankreich) allerdings eine andere Gemeinschaftstheorie
herausgebildet, die Gemeinschaft und Nichtstun miteinander verkniipft.
Die Philosophen Jean-Luc Nancy, Maurice Blanchot, Gilles Deleuze und auch
Giorgio Agamben entwerfen in dieser Dekade Gemeinschaftsideen, die weder
auf Immanenz noch auf Titigkeit basieren. Sie definieren die ideale Gemein-
schaft als einen offenen sozialen Raum, der jede Form der menschlichen
Existenz akzeptiert, ohne sie zu verstofien. Diese Gemeinschaft verlangt
von ihren Mitgliedern keinerlei Form der Gleichartigkeit in Eigenschaften
(Immanenz) oder Handlungsweisen (Tatigkeit).

Bei den frithen Texten zu diesem Thema ist hierfiir der Begriff des »dé-
sceuvrement« (Werklosigkeit) mafgeblich, den Nancy in La communauté dé-
sceuvreé (1982) etabliert.”? Dort iuflert er fundamentale Kritik am Gemein-
schaftsdenken der Moderne: Die an Entfremdung und ideologischer Zersplit-
terung leidende Gesellschaft neige dazu,” sich nach einer >urspriinglichenc
und >wahren< Gemeinschaft zu sehnen. In ihr, so hofft sie, gibe es einige we-
sentliche Elemente, die all ihre Mitglieder auf eine eindeutige Art vereine,
und damit eine Identitit schaffe. Dieses Schaffen ist das, was Nancy mit dem
Begriff »oeuvre« meint. Das Werk der Gemeinschaft ist ihre Kohision. Nancy
vertritt jedoch die Auffassung, dass eine Gemeinschaft ein solches Werk nicht

71 Erwig: Waiting Plots, 8.

72 Vgl. Jean-Luc Nancy: Von einer Gemeinschaft, die sich nicht verwirklicht. Ubers. v. Esther
von der Osten. Wien: Turia + Kant (2018).

73 »Among others, the impending collapse of communism in the Eastern bloc, the con-
tradictory resurgence of religious belief and beliefs throughout much of the world, war
in the Middle East, social conflicts and civil disobedience in France and elsewhere, and
the increasingly rampant phenomenon of technological globalisation[...] could not do
other than add to the urgency of Nancy’s agenda.« Hill: Nancy, Blanchot, 6.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

schaffen kann. Sein Hauptanliegen dabei ist, darauf hinzuweisen, dass der
Versuch, eine solche Gemeinschaft zu etablieren, potentiell gewaltsam ist —
wobei ihm die in der NS-Ideologie zentrale Idee der >Volksgemeinschaft« stets
als negativer Richtwert dient.”* Gleichzeitig iibt er Kritik an der modernen
Erwartung, dass alle gesellschaftlichen Prozesse ein Produkt hervorbringen
miissen. Damit kritisiert er im weiteren Sinne auch die Vorstellung, dass die
Gemeinschaft als Produkt der arbeitenden Bevolkerung angesehen wird.”
Tatsichlich aber entstehe Gemeinschaft gerade aus dem, was nicht geschaf-
fen, nicht erwirkt, nicht erarbeitet wird. Die folgende, aus Nancys Vorwort
zur englischen Erstausgabe des Aufsatzes stammende Passage zeigt dies in
aller Deutlichkeit:

community is made or is formed by the retreat or by the subtraction of some-
thing: this something, which would be the fulfilled infinite identity of com-
munity, is what | call its »work.« All our political programs imply this work:
either as the product of the working community, or else the community it-
self as work. But in fact it is the work that the community does not do and
that it is not that forms community.”®

Gemeinschaft, so Nancy, ist jenseits von Identitit und einer mdoglichen to-
talitiren Gleichmachung angesiedelt: sie ist und greift dort, wo es Distanz,
Unterschiede, und Singularititen gibt.”” Ebensowenig ist sie »the product of

74 Hill zufolge ist diese Verbindung logisch motiviert; die 1980er Jahre, in denen Nancy
verstarkt an seiner Gemeinschaftsphilosophie arbeitet, weisen dhnliche Krisenherde
aufwie die spaten1930er-Jahre: »politics once more seemed to be facing a similar sen-
se of exhaustion and crisis as in the 1930s«. Hill: Nancy, Blanchot, 10.

75  So schreibt Hole: »Nancy, along with Blanchot, is concerned with refiguring commu-
nity in such a way that it no longer leads to some property that we would possess or an
essence that we would produce in common. It cannot be defined in terms of function
or the productive value generated by its members.« Kristin Hole: The Ethics of Com-
munity: Nancy, Blanchot, Esposito. In: Angelaki18 (3), 2013, 106.

76  Jean-Luc Nancy: The Inoperative Community. Ubers. v. Peter Connor u.a. Hg.v. Dems.
Minneapolis: University of Minnesota Press (1991), xxxviiif.

77  In der Philosophie Jacques Ranciéres gibt es einen dhnlichen Cedanken, der jedoch
umgekehrt (durch Gleichheit statt durch Unterscheidung) beschrieben wird. In Le par-
tage du sensible (2000) schreibt Ranciere, das dsthetische Regime der Kiinste hebe alle
Unterschiede, die in der polizeilichen Ordnung der Michte aufrechterhalten werden,
auf— darunter fallt auch der Gegensatz zwischen »Aktiv/Passiv«. Stattdessen wird ei-
ne »Politik der Gleichgiiltigkeit« begriindet, die Ranciére zufolge ebenfalls einen »Ce-
meinsinn« begriindet. Jacques Ranciére: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der

- am 14.02.2026, 18:08:58.

47


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Nichtstun als politische Praxis

the working community«, sie existiert abseits der Ideologie, die Arbeit als
Voraussetzung zur Teilhabe an der Gemeinschaft postuliert. Hierbei bezieht
sich Nancy, dessen philosophisches Werk sich nicht selten an die Handlungs-
philosophie Hannah Arendts anlehnt, auch auf Arendts Urteil iiber die Arbeit
als gesellschaftliche >Gleichstellungsmaschine«: »Antipolitisch an diesen, von
der Arbeit bedingten, gesellschaftlichen Bildungen ist die Verschmelzung der
Vielen in ein Kollektiv, also die Aufhebung der Pluralitit; dies ist der genaue
Gegensatz jeglicher Gemeinschaft«.”®

Das Nichtstun ist in zweifacher Hinsicht bedeutsam in diesem Kontext.
Zum einen ist die mit ihm verbundene Anomie kein Ausschlusskriterium fir
die Gemeinschaftszugehorigkeit, die dadurch entstehende Abweichung von
der Norm der Titigkeit ist vielmehr konstitutives Merkmal einer >guten< Ge-
meinschaft. Nancys Ansatz hat eine klare ethische Dimension: Es gilt, An-
dersheiten und Uneindeutigkeiten auszuhalten, sie als Teil der Welt, in der
man lebt, zu akzeptieren. Eine Haltung,”” die man als Gelassenheit bezeich-
nen kann, da sie von einer, in den Worten Strissles, »existentielle[n] Offenheit
fiir das, was einem begegnen kann« zeugt.®° Zum anderen definiert Nancy
das Tatigkeitsparadigma der Gemeinschaft neu, indem er es — in Arendts Ter-
minologie — von Arbeit und Herstellen weg und in die Nihe zum Handeln riicke,
d.h. auch zur Ergebnisoffenheit und Zweckfreiheit. Kristin Hole beschreibt
dies wie folgt:

For Nancy, then, ethics becomes a matter of what he terms »making sense.«
The meaning of our being here is precisely undecided and undecidable.
»Making sense« is a matter of conducting oneself so as to maintain and
heed that responsibility. But conduct as a kind of ethics must be understood

Kunst und ihve Pavadoxien. Ubers. v. Jiirgen Link. Hg.v. Maria Muhle. Berlin: b_books
(2008), 15.

78  Arendt: Vita activa, 272.

79  Die ohne Zweifel bestehende konzeptuelle Relation zwischen Nichtstun und Haltung
bedlrfte genauerer Erérterung. Ein guter, wenn auch nur knapp ausgefiihrter Ansatz
findet sich bei Frauke A. Kurbacher. Im Rahmen ihrer Ausfiihrungen zu »Haltungen
zwischen Aktivitit und Passivitat« schreibt sie in Anlehnung an Aristoteles, Haltung
sei »in sich ruhende, befriedete Tatigkeit, die ihren Zweck in sich selbst tragt«, und
zieht ebenfalls Parallelen zu Hannah Arendts Handlungsbegriff. Frauke A. Kurbacher:
Zwischen Personen. Eine Philosophie der Haltung. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann
(2017), 373.

80  Strassle: Gelassenheit, 13.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

in a much more passive form than it may seem to imply. Here it is a ques-
tion of living with the question, refusing to stabilize its meaning or fix an
answer, but maintaining that question in all of its messiness as it impacts
the way we are in the world. In fact, Nancy is careful to distinguish conduct
(Handeln) from production, making ethics, like community, unproductive or
désoeuvrée[..].¥"

Hole betont, dass die Ethik der Gemeinschaft in gewissem Sinne passiv ist.
Diese Passivitit ist Teil der Gelassenheit, bei der es ja gerade nicht darum
geht, seine Umwelt zu kontrollieren, sondern sich selbst, um die Anderen
sein zu lassen.®? Doch obwohl das Seinlassen, so Strissle, in »allen Fillen«
eine »Form des Handelns« bezeichnet,® so wirkt es Hole zufolge aufgrund
der Abwesenheit eines Produkts wie eine reduzierte Titigkeit. Man konnte
sagen, das Handeln als die Titigkeitsform der idealen Gemeinschaft sei, den
Mafistiben heute herkdmmlicher Gemeinschaftsvorstellungen nach zu urtei-
len, ein relatives Nichtstun.

Zu einem Zhnlichen Ergebnis kommt Maurice Blanchot, der in Antwort
auf Nancy nur ein Jahr spiter ebenfalls eine Gemeinschaftsphilosophie in La
communauté inavouable (1983) skizziert. Er iibernimmt von Nancy den Begriff
des »désceuvrement« als den Kern der Gemeinschaft, und stellt ihn damit
ebenfalls implizit in Opposition zur Arbeitsgesellschaft. Eine Gemeinschaft
kénne nicht durch Arbeit gemacht oder produziert werden, noch nicht einmal
insoweit, sich selbst als Gemeinschaft begreifen oder benennen zu kénnen.
Deshalb ist swahre« Gemeinschaft »inavouable« — uneingestehbar. Sie formie-
re sich nur ungeplant und spontan, und folge keinem Konzept. Ein (reales
oder bevorstehendes) Ereignis, das zu dieser spontanen Formierung beitragt,
sei Blanchot zufolge der Tod. Nur im Angesicht des Todes konne sich eine
>wahre« Gemeinschaft bilden, die kein anderes Ziel habe, als die Einsamkeit
der Todesnihe gemeinsam zu ertragen:

Im Unterschied zu einer sozialen Zelle untersagt sie [die Gemeinschaft], ein
Werk zu schaffen, und sie hat keinerlei Produktionswert zum Ziel. Wozu
dient sie? Zu nichts, wenn nicht dazu, den Dienst am Anderen bis in den

81  Hole: The Ethics of Community, 108.
82  Vgl. Strissle: Gelassenheit, 28.
83  Strassle: Celassenheit, 21.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

49


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Nichtstun als politische Praxis

Tod hinein gegenwadrtig zu halten, damit der Andere nicht einsam zugrunde
84
geht.

Ebenso wie Nancy entwickelt Blanchot eine ausdriickliche Gemeinschafts-
ethik, die sich in seinem Fall nicht nur an Akzeptanz des Anderen, sondern
auch an der Sorge um ihn ausrichtet.® Dieses Verhiltnis schliefRt jede Hierar-
chie aus; die ideale Gemeinschaft existiert immer in Distanz zur Macht.3¢ Als
Beispiel fithrt Blanchot den Trauerzug zum Gedenken an die Opfer des Mas-
sakers an, das sich 1962 in der Metrostation Charonne ereignete. Die Menge,
die sich versammelt hatte, um den Toten zu gedenken, die bei einer Demons-
tration gegen den Algerienkrieg durch Polizeigewalt ums Leben gekommen
waren, sei als Volk (»people«) zu begreifen, das sich auszeichne durch sei-
ne »instinktive[..] Weigerung, irgendeine Macht auszuiiben, in seinem ab-
soluten MifStrauen, sich in eine Macht zu verwickeln«, und letztlich durch
seine »Erklirung der Machtlosigkeit«. Blanchot meint mit »Machtlosigkeit« je-
doch keinesfalls Ohnmacht, sondern vielmehr die aktive Entscheidung, keine
Macht auszuiiben, obwohl man es vielleicht konnte. Blanchot schreibt, wieder
in Bezug auf den Trauerzug: »Gegenwart des »Volkes« in seiner grenzenlosen
Macht, die, um sich nicht zu begrenzen, auf sich nimmt, nichts zu tun«.8” Auch
in der Philosophie Blanchots ist die Titigkeit innerhalb der Gemeinschaft an
die Abweichung von konventionellen Titigkeiten gekniipft, an ein Nichtstun

84  Maurice Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft. Ubers. v. Gerd Bergfleth. Berlin:
Matthes & Seitz (2007), 25.

85  Man erkennt hier Blanchots Verbundenheit zur Levinas'schen Ethik. Vgl. Hill: Nancy,
Blanchot, 7.

86  Diese Dynamikistauch in Roland Barthes’ Vorlesung Comment vivre ensemble zu finden.
Darinimaginiert er eine ideale soziale Form, die sich wederim isolierenden Individua-
lismus noch in der Massengesellschaft verliert. Er sucht, so sagt er, nach einer »mittle-
ren, utopischen, paradiesischen, idyllischen Formg, und findet als Antwort die »Idior-
rhythmie«— eine Lebensweise, die zwischen Isolation und Ruickkehr in die Gemein-
schaft oszilliert. Roland Barthes: Wie zusammen leben. Simulationen einiger alltiglicher
Riume im Roman. Vorlesung am Collége de France 1976-1977. Ubers. v. Horst Brithmann.
Hg. v. Eric Marty. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2007), 47. Zentral dabei ist ihre Machtfer-
ne; es geht darum, ein Leben individuell zu gestalten und keinem »Apparat« zu unter-
werfen, d.h. »die Macht ablehnen, der Macht widerstehen« (ebd. 68). Dabei handelt
es sich, wie im Folgenden mehrfach ausgefiihrt wird, um eine Handlung bzw. ein Er-
eignis, die bzw. das Barthes mit dem Begriff der Anachorese beschreibt: »gegriindet
auf einen aktiven Bruchl[..], eine Handlung, eine Markierung, das Uberschreiten einer
Schwelle« (ebd. 68).

87  Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 57.

- am 14.02.2026, 18:08:58.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

also, das trotz und wegen dieser Abweichung als Handlung figuriert. Es kniipft
damit auch an das von Walter Benjamin und Hannah Arendt herausgehobene
Nichtstun des Streiks und des passiven Widerstands als revolutionires Mo-
ment an.

Bartleby: kollektive Distanz, reine Potenz

Die Koppelung der »neuen< Gemeinschaft an das Nichtstun hat in den spiten
1980ern noch eine Steigerung erfahren, zu der der Protagonist von Herman
Melvilles »Bartleby, The Scrivener« zur exemplarischen Griindungsfigur beru-
fen wurde. So tut es Gilles Deleuze in seinem Aufsatz »Bartleby, ou la formule«
(1989). Deleuze attestiert der Formel »I would prefer not to« eine von ihm so
genannte »Agrammatikalitit«,®® die den Sprecher Bartleby aus der Struktur
der Sprache und des Gesellschaftlichen zugleich heraushebt:

Wiirde Bartleby verweigern, konnte er noch als Rebell oder als aufsassig aus-
gemacht werden und in dieser Eigenschaft noch eine gesellschaftliche Rolle
(bernehmen. Doch die Formel entscharftjeden Sprechakt, zur gleichen Zeit,
wie sie aus Bartleby einen reinen Ausgeschlossenen macht, dem keinerlei
gesellschaftliche Stellung mehr zuerkannt werden kann.8°

Bartlebys Nichtstun ist fiir Deleuze bezeichnend, weil es kein allgemein aner-
kanntes Verhiltnis zu seiner Umwelt etabliert. Es bedeutet weder Scheitern,
noch Anpassung, auch ahmt es nichts nach, und lehnt nichts ab. Sein Verhal-
ten ist nicht am Bekannten orientiert. Bartleby ist ein »Original«: seine Aktio-
nen gehorchen nicht den »allgemeinen Gesetzen«, es kennzeichnet ihn eine
»extreme und rationalititslose Logik«.”® Dieser Austritt aus der Rationalitit,
der in einem von der Aufklirung informierten Denken auch die Abkoppelung
von der Gemeinschaft bedeutet,” ist fiir Deleuze hingegen ein Zeichen fiir
deren Neubildung. Er sieht in Bartleby einen neuen Menschen, der abseits
der Gesellschaft und ihrer gingigen Gesetze spricht und agiert, aber von des-
sen Art es mehrere geben muss, denen eben diese Transzendenz gemeinsam

88  Gilles Deleuze: Bartleby oder die Formel. Ubers. v. Bernhard Dieckmann. Berlin: Merve
(1994), 21.

89  Deleuze: Bartleby, 20.

90 Deleuze: Bartleby, 42.

91  Die Ausfithrungen O’Connors zum Verhdltnis von Nichtstun, Vernunft, und Gemein-
schaft bei Kant sind in dieser Hinsicht sehr erhellend. Vgl. O’'Connor: Idleness, 37-57.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

51


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Nichtstun als politische Praxis

ist: eine »Gesellschaft von Briidern«, eine »Gemeinschaft anarchistischer In-
dividuen«.”? Er stellt es sich vor wie die ersten >Siedler« in Amerika, die sich
vom Vater — dem Gesetz — abkapselten und

gegen die europdische Moral des Heils und der Nichstenliebe eine Moral
des Lebens [etablieren], in der die Seele sich nur erfiillt, indem sie den Weg
ohne weiteres Ziel einschldgt, [..] ohne andere Vollendung als die Freiheit
und stets bereit, sich zu befreien, um sich zu vollenden.”3

In Deleuzes Vorstellung ist, anders als bei Nancy und Blanchot, keine ethische
Komponente verankert. Die Figur Bartleby steht fiir die Uberwindung aller
Gesetze, die das Handeln des Menschen leiten wollen. Durch sein Nichtstun
befreit er sich von diesen Gesetzen, erlangt also »Freiheit« im Sinne von Sou-
verinitit,”* die Deleuze zur quasi-genetischen Verbindungslinie zwischen
Briidern stilisiert, die sich in der absoluten Andersheit des Nichtstuns end-
giiltig vom gemeinsamen Vater emanzipieren. Ihre Gemeinschaft beruht le-
diglich auf der gemeinsamen »Zugehérigkeit zur Distanz«,”® nicht aber in
einer gegenseitigen Abhingigkeit.

Giorgio Agambens La comunita che viene (1990) kniipft an die vorhergegan-
genen Gemeinschaftsphilosophien an. Er iibernimmt zwei mit dem Nichtstun

92 Deleuze: Bartleby, 48f.

93 Deleuze: Bartleby, 54.

94  Man muss hier anmerken, dass der Aspekt der Souveranitét (im Sinne von Unabhan-
gigkeit), den Deleuze betont, nicht unbedingt mit den anderen in diesem Kapitel be-
schriebenen Gemeinschaftskonzepten libereinstimmt. Hannah Arendt zum Beispiel,
deren Handlungskonzept hier prinzipiell mit dem Nichtstun in eine Linie gesetzt wird,
hilt Handlung zwar fir gemeinschaftsstiftend, versteht Souverianitét allerdings als
Widerspruch zur Idee der Gemeinschaft. Arendt hilt die— schon im Stoizismus gel-
tende — Cleichsetzung von Freiheit und Souveranitt fiir einen Irrtum, da letztere als
»unbedingte Autonomie und Herrschaft iber sich selbst, der menschlichen Bedingt-
heit der Pluralitidt widerspricht«, d.h. das soziale Element des Menschseins ignoriert.
Arendt: Vita activa, 299.

95  Ein»Sinn der Briderlichkeit«, so Tristan Garcia, kann das Gefiihl eines hoheren »Wir«
erzeugen: »Wir Brder<ist die starkste Intensitat, die man einer politischen Person ge-
ben kann. >sUnsere Briider« spielen wie sunsere Genossen< oder >unsere Freunde« eine
pastorale Rolle: Wenn man den Kreis eines >Wir< des Glaubens, der Ideen und Wer-
te nachzeichnet, muss man in einen gemeinsamen Schof$ zuriickbringen, was sich in
individuellen Identitiaten und partikularen Sekten zerstreut hat.« Tristan Garcia: Wir.
Ubers. v. Ulrich Kunzmann. Berlin: Suhrkamp (2018), 32f.

96  Carcia: Wir, 59. Garcia spricht ebenfalls iiber Gemeinschaftsbildungen jenseits ande-
rer, grofRerer Gemeinschaften.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

in engster Verbindung stehende Elemente seiner Vorginger: Zum einen stellt
auch er Bartleby, den Schreiber, in den metaphorischen Dienst fiir seine Vor-
stellung von Politik.”” Zum anderen gilt auch sein Interesse dem Prinzip der
»Werklosigkeit¢, das er jedoch als »Impotenz« neu definiert. Ein Kommentar
zu seinem Verstindnis dieser Begriffe findet sich in Homo sacer (1995):

Das Thema des désaeuvrement als Figur der Fiille des Menschen am Ende
der Geschichte, das zum ersten Mal in Kojéves Rezension von Queneau auf-
taucht, ist von Blanchot und Nancy wiederaufgenommen worden; letzterer
hat es ins Zentrum seines Buches La Communauté désceuvrée gestellt. Hier
hingt alles davon ab, was man unter désceuvrement versteht. Es kann weder
die einfache Absenz des Werks [opera/ceuvre] sein noch (wie bei Bataille)
eine souverdne und untatige [senza im-piego][..] Form der Negativitit. Die
einzige koharente Auffassung von désceuvrement wire die einer unbestimm-
ten Existenz der Potenz, die sich nicht (wie die individuelle Tatigkeit oder
die kollektive Haltung, die als Summe der individuellen Tatigkeiten begrif-
fen wird) in einem transitus de potentia in actum erschopft.9®

Agamben ist davon tiberzeugt, dass »désceuvrement« nicht nur Unprodukti-
vitdt oder souverine Untitigkeit bedeutet, sondern Impotenz. Diese Impo-
tenz, oder besser: die Potenz eines >Nicht-zu, ist jedoch nicht das Gegenteil
der Potenz, sondern ein ihr wesentlicher Bestandteil. Damit kniipft Agamben
an das Argument Nancys an: er hilt den gesellschaftlichen Ausschluss dessen,
was gemeinhin als negativ empfunden wird, fiir problematisch. Die Gemein-
schaft, die Agamben sich als kommende vorstellt, darf keine eingeschrinkte
Vorstellung des menschlichen Wirkens haben, da jede Einschrinkung auto-
matisch Abweichungen ausschliefit, verstof3t, oder sich gar von ihnen bedroht
fithlt und sie vernichtet. Das Tiananmen-Massaker von 1989 ist stetiger Refe-
renzpunkt in La comunitd che viene. Die Figur Bartleby symbolisiert fiir Agam-
ben jene Negativitit, die zum gesellschaftlichen Ausschluss anregt, aber tat-
sichlich Teil des gesamten Spektrums dessen ist, was der Mensch sein und
tun kann. Dieses gesamte Spektrum nennt Agamben >Potenz<, und versichert
nachdriicklich, dass es einerseits die Moglichkeit eines Werdens und Han-
delns einschlief’t, aber auch die ebenso wahrscheinliche Méglichkeit eines
Nicht-Werdens und Nicht-Handelns. Es gehort zum Wesen des Menschen,

97  Vgl. das Kapitel »Bartleby« in Giorgio Agamben: Die kommende Gemeinschaft. Ubers. v.
Andreas Hiepko. Berlin: Merve (2003), 37-40.
98  Agamben: Homo sacer, 72f.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

53


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Nichtstun als politische Praxis

so Agamben, dass er eben nicht nur zum Tun, sondern auch zum Nichtstun
befihigt ist: »The greatness — and also the abyss — of human potentiality is
that it is first of all potential not to act«.®? Bartleby macht durch sein Nicht-
Schreiben eben darauf aufmerksam, und ist reine Potentialitit:

As a scribe who has stopped writing; Bartleby is the extreme figure of the
Nothing from which all creation derives; and at the same time, he consti-
tutes the most implacable vindication of this Nothing as pure, absolute po-
tentiality.'°

Durch sein Nichtstun reprisentiert Bartleby ein >Nichts¢, in dem sich absolut
alles ereignen und verwirklichen kann. Auch hier erscheint, dhnlich wie in der
oben erwihnten Oblomow’schen Phantasie, das Nichtstun als eine kreative
Titigkeit. Agamben versteht Bartleby als Metapher fiir eine ethische Gemein-
schaft, in der nichts bestimmtes passieren muss, sondern potentiell alles — und
eben auch nichts — passieren kann. Das Anerkennen einer »absolute poten-
tiality«, die sich im Nichtstun offenbart, habe, so die Implikation, in einer
neugegriindeten Gemeinschaft das Ende von Gewalt zur Folge.

Diese Philosophien der Gemeinschaft, die sich in den 1980ern bis in die
1990er-Jahre entwickelt haben, verstehen das Nichtstun als einen Weg zu ei-
ner neuen, besseren, humaneren Gesellschaft. Ob sich die Gemeinschaft mit
dem Nichtstun bereits realisiert oder, wie Michael Hardt und Antonio Ne-
gri behaupten, nach dem passiven Widerstand erst noch als »new social body«
kreiert werden muss,'" ist letztlich ungeklirt geblieben und unterliegt der
Interpretation. Ersichtlich ist nur, dass diese Philosophien dezidiert keine
>Gemeinschaft der Nichtstuer« skizzieren, die mit Vergils Arkadien vergleich-
bar wire. Es geht nicht um die Kreation einer luxuriésen, weil arbeitsfreien
Idylle. Vielmehr steht eine gemeinsame Unterminierung dominanter Titig-
keitsparadigmen im Vordergrund. Gegeniiber Ordnungen, in denen Handeln
auf Gewalt, Arbeit oder Herstellen reduziert wird, ist das Nichtstun ein Ge-
genentwurf, der ein anderes Handeln und eine neue Form der Gemeinschaft
denkbar macht. Die oft bemerkte Nihe zum Tod, die das Nichtstun — be-

102

sonders der passive Widerstand Bartlebys — aufweist,’* und von der man

behaupten kann, dass sie sowohl der Bildung einer neuen Politik als auch

99  Agamben: On Potentiality. In: Ders.: Potentialities, 181.
100 Agamben: Bartleby. In: Ders.: Potentialities, 253f.

101 Hardt u. Negri: Empire, 204.

102 Vgl. z.B. Desmarais: Paradox of Passive Resistance, 12.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

der Formierung einer neuen Gemeinschaft entgegensteht, ist dabei von gro-
Rer symbolischer Bedeutung. Timothy J. Deines schligt vor, mit besonderem
Blick auf Nancys Gemeinschaftsphilosophie, dass ein abstraktes Verstindnis
des Todes »constitutes the presupposition of every humanist formation«,*®3
wenn man ihn als stindige Neuverhandlung von Identitit begreift. Versteht
man den Tod also metaphorisch als ein Abdanken vormals festgeschriebener
Bedeutungen von Gemeinschaft (vor allem solcher, unter denen Menschen lei-
den mussten), so ermdglicht der Tod in dieser Hinsicht eine humanistische
Neukonstitution von Gemeinschaft.

Dieses Denken ist nicht zufillig in einer Zeit entstanden, als der Wert
der Arbeit — zum Beispiel im Rahmen der Debatte um die >Krise der Arbeits-
gesellschaft« — begann, hinterfragt zu werden. Seit den 1980er-Jahren wurde
deshalb die Idee populir, dass die vom Wert der Arbeit so durchdrungene Ge-
sellschaft selbst gar keine richtige Gemeinschaft bilden kann, weil sie sich zu
sehr auf marktwirtschaftliche Dynamiken konzentriert. Axel Honneth zufol-
ge bestehe einer der zentralen »Mifstinde der kapitalistischen Arbeitswelt«
darin, im Arbeitsmarkt »Effizienzsteigerung« statt »Sozialintegration« anzu-
streben.’®* Mit dem Begriff »Sozialintegration« meint Honneth auch die fiir
sein philosophisches Gesamtwerk konstitutive soziale Anerkennung, die dem
(in diesem Fall) arbeitenden Individuum das Gefiihl »allgemeiner Wertschat-
zung« vermittelt.’®> Um das zu erfiillen, miisse der Markt zwei Dinge schaf-
fen: einmal zur Absicherung seiner Angestellten einen Mindestlohn einfiih-
ren, und zweitens »den vollzogenen Titigkeiten eine Gestalt« geben, die sie
»als Beitrige zum allgemeinen Wohl erkennbar sein 1ift.<!°® Das Beitragen
zum allgemeinen Wohl ist fiir Honneths Argument zentral. Es sei, so behaup-
tet er im Ritckgriff auf Hegels Rechtsphilosophie, eines der schlagenden Ar-
gumente gegen das Nichtstun. Betrachtet man den kapitalistischen Markt

103 Timothy J. Deines: Bartleby the Scrivener, Immanence and the Resistance of Commu-
nity. In: Culture Machine 8, 2006.

104 Axel Honneth: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie. Berlin: Suhrkamp (2010),
95, 101. Vgl. im Besonderen den ganzen Aufsatz »Arbeit und Anerkennungc, 78-102.
»Ein wachsender Teil der Bevdlkerung kampft iberhaupt nur noch um den Zugang
zu Chancen subsistenzsichernder Beschaftigung, ein anderer Teil vollzieht Tatigkeiten
unter rechtlich kaum mehr geschiitzten, stark deregulierten Verhiltnissen, ein drit-
ter Teil schliefSlich erfihrt im Augenblick die rapide Entberuflichung und Entbetrieb-
lichung ihrer vormals noch statusmafiig gesicherten Arbeitsplatze.« (Ebd. 78)

105 Honneth: Das Ich im Wir, 92.

106 Honneth: Das Ich im Wir, 94.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

55


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Nichtstun als politische Praxis

nimlich, wie Hegel es tut, als Form der Befriedigung der Bediirfnisse aller
Gesellschaftsmitglieder, dann impliziere es eine moralische Aufforderung an
den Einzelnen, »personliche Neigungen des Miifliggangs abzustreifen und
durch eigene Arbeit zum allgemeinen Wohl beizutragen.«'®” Wenn die ange-
messene Gegenleistung — die Sicherung der eigenen Subsistenz zum einen,
die gesellschaftliche Anerkennung zum anderen — ausbleibt, ist die Folge eine
Unsicherheit der Lohnarbeit, aber auch das Fehlen einer »Solidaritit, die no-
tig ist, um auch moderne Gesellschaften zu integrieren«.'°® Die Konsequen-
zen fiir den Diskurs des Nichtstuns sind ebenfalls weitreichend. Honneth ver-
sichert zwar, dass es trotz dieser Missstinde nicht zu einem »Relevanzverlust
der Arbeit in der gesellschaftlichen Lebenswelt« gekommen ist.’®® Doch es ist
auch das genau Entgegengesetzte geschehen: Die Tatsache, dass die Aufgabe
des Miifdiggangs nicht die notwendigen sozialen Ergebnisse gezeitigt hat, hat
einer neuen Legitimation des Nichtstuns Raum gegeben. Und das nicht nur
im Bereich der priferierten Titigkeiten. Vor allem konnte sich in diesem Zu-
sammenhang die Idee entwickeln, dass die fehlende Solidaritit der Arbeits-
gesellschaft woanders zu finden sein konnte, nimlich in einer Gemeinschaft,
die auch das Nichtstun als Wirkungsprinzip anerkennt.

Viele Formen der Passivitit, so attestierte jiingst Theo Jung, weisen ei-
ne »ausgeprdgte symbolische Dimension« auf, die vor allem im sozialen Be-
reich grofRe Tragkraft entwickelt hat.™'® Nichtstun markiere so zum Beispiel
»performativ ein widerspenstiges Heraustreten aus der konventionellen Ord-
nung, ein >ich nichts, das fir Subjektivierungs- und Gruppenbildungsprozesse
konstitutiv werden kann«.!! Der Tatsache, dass die Idee einer Gemeinschaft
der Nichtstuer heute populdrer ist denn je, tragt auch der 2014 gegriinde-
te, gemeinniitzige Berliner Verein Haus Bartleby Rechnung. Der Verein tritt
in 6ffentlichen Diskussionsrunden, Performances und Publikationen als re-
volutionire Gruppe auf, die der durch Arbeit perpetuierten kapitalistischen
Ausbeutung ein Ende setzen will. Viele ihrer Mitglieder haben fiir die Ver-
einsarbeit ihre Karrieren beendet, und rufen in ihrer ersten Essaysammlung
gemeinsam zum »lebenslangen Generalstreik« auf."* Sie teilen die Uberzeu-

107 Honneth: Das Ich im Wir, 89.

108 Honneth: Das Ich im Wir, 97.

109 Honneth: Das Ich im Wir, 79.

110 Jung: Bartleby und das Unterlassen, 24.

111 Jung: Bartleby und das Unterlassen, 24. Herv. meine.

112 Haus Bartleby (Hg.): Sag alles ab! Pladoyers fiir den lebenslangen Generalstreik. Hamburg:
Edition Nautilus (2015), 9.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

gung, dass sie durch die Abwendung von der Arbeit zur Entwicklung einer
egalitiren Gesellschaft beitragen, und nennen sich deshalb die »Conjuration
des Egaux«, die »Verschworung der Gleichen«.™ Unter dem Banner der Bart-
leby’schen Verweigerung versteht sich das Haus Bartleby als eine Gemein-
schaft,"* die iiber das Mittel des Nichtstuns Gerechtigkeit schaffen und pro-
pagieren will — ebenso wie Benjamin es fiir den Streik, das reine Mittel, an-
gedacht hatte.

Herrschaft

Herrscher tun nichts, deshalb herrschen Nichtstuer. Die dritte Praxis des Nichts-
tuns, die ich hier vorstellen méchte, unterscheidet sich wesentlich von den
beiden vorhergehenden. Die zuvor diskutierten philosophischen Ansitze
schlagen eine ernsthafte Theorie des Nichtstuns als echte Handlung in der
Welt vor. In diesem Kapitel hingegen wird der Topos >Nichtstun als Herr-
schen« nicht unbedingt als reale Praxis, sondern eher als diskursives bzw.
literarisches Konstrukt betrachtet, an dem sich Fragen sozialer und politi-
scher Handlungsfihigkeit in einer nichtstuerischen Isolation entziinden. Im
Kontext der Herrschaft kann das Nichtstun auch eine fundamental andere
Rolle einnehmen als hier zuvor besprochen wurde. Wihrend sich beim Streik
und dem passiven Widerstand (ebenso wie bei der Gemeinschaft) das Nichts-
tun als Gegenentwurf zu einem bestehenden Handlungsparadigma entpuppt
und so ein neues, gerechteres gesellschaftliches System begriindet, kann
ein Nichtstun auch in das Gegenteil dieser positiven Visionen umschlagen.
Die Abkoppelung von bestehenden Handlungs- und Gesellschaftsstrukturen
im Nichtstun kann nicht nur mit Handlung und Gemeinschaft, sondern
im Gegenteil auch mit einem Ohnmachtsgefithl einhergehen. Dieses Ohn-
machtsgefithl, so suggerieren die spiteren Lektiiren in diesem Buch, ist

113 Haus Bartleby: Generalstreik, 10.

114 Die durch das Nichtstun sich konstituierenden Gemeinschaften miissen allerdings
daraufhin befragt werden, ob sie die Paradigmen, die sie zu transzendieren suchen,
nicht doch aus Versehen fortfiihren. Leslie Hill gibt dies bei der Verwendung des Be-
griffs>Gemeinschaftc<in der Philosophie von Nancy und Blanchot zu bedenken: sie kén-
nen »rethink, rearticulate, even deconstruct what the term implied, [but] it [the term
scommunityd also represented a danger, which was that, by using the word, one would
be simply reiterating, rather than overcoming, its often disturbing, frequently compro-
mised political past.« Hill: Nancy, Blanchot, 18.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

57


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Nichtstun als politische Praxis

hiufig eng mit einer vorhergehenden Imagination von Macht, einer Eigen-
wahrnehmung als Herrscher verbunden, die nach gewisser Zeit kollabiert.
Das vorliegende Kapitel widmet sich méglichen diskursiven Vorliufern dieser
semantischen Engfithrung, die den Stoff fiir die Imagination von Nichtstuern
liefern, wie sie zuvor bei Gontscharows Oblomow gezeigt wurde. Es hat zum
Ziel, das Denken iiber das Nichtstun um die Dimension des Herrschens zu
erweitern, um damit zu zeigen, dass das Nichtstun nicht nur ein Phinomen
sozialer Exklusion nach >Unten« darstellt, sondern dass es sich ebenso im
gesellschaftlichen >Oben«< manifestiert — und, nicht zuletzt, dass sich in die-
ser Verbindung eine ungewohnliche Dynamik zwischen >Unten< und >Oben«
ausbilden kann. In anderen Worten: in diesem Abschnitt wird Nichtstun
nicht philosophisch zur politischen Handlung umgedeutet, sondern es wird
ein Panorama méglicher, teils widerspriichlicher Deutungen des Verhilt-
nisses von Nichtstun und Herrschaft entfaltet. Dazu gehéren auch negativ
konnotierte Verhiltnisformen des Nichtstuns zum Bereich des Politischen.
Wie man spater in den Lektiiren sehen wird, werden eben diese negativen
Konnotationen hiufig literarisch aufgegriffen und verschieden verarbeitet.
So verfallen die nichtstuenden Protagonisten zum Teil selbst dem (imagi-
niren) Herrschaftspotential des Nichtstuns, um es entweder zugunsten der
positiven Auslegung von Nichtstun als kritischer, politischer Handlung zu
verwerfen, oder aber auch, um das Projekt Nichtstun als Handlung ganz
scheitern zu lassen.

Das zeitgendssische Verstindnis eines politischen Nichtstuns, welches
oben im Detail beschrieben wurde, klammert in der Regel die seit langem
bestehende Verbindung zwischen Nichtstun und Herrschaft aus. Dass diese
Verbindung bis in die Antike zuriickreicht, zeigt Wolfgang Lepenies am
Beispiel einer spezifischen Form des Nichtstuns: der Melancholie. In
Aristoteles’ Problemata Physica lige »das Paradigma verborgen«, welches »als
Prototyp des Melancholikers den Herrscher sieht«, d.h. also Herrschaft im
Kontext des Nichtstuns einbettet.'® Dieser Zusammenhang funktioniere in

115 Hartmut Bohme beschreibt den Melancholiker als einen Praktiker des Nichtstuns ganz
im Sinne dieser Arbeit. Ein Melancholiker sei der, der»nicht dazugehért, nicht von den
kodifizierten Zielen des Handelns — Gottgefalligkeit, Gliick, Erfolg, Reichtum — getra-
gen scheint, habe aber nichts mit einer »handlungsgehemmten Apathie zu tun er
hélt sich in »Distanz zur gesellschaftlichen Praxis«, aber »er ist produktiv«. Hartmut
Bohme: Natur und Subjekt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1988), 259, 272.

116 Lepenies: Melancholie und Gesellschaft, 46.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

beiden Richtungen, so Lepenies, indem einerseits bestimmte Herrscherfi-
guren als Inbegriff der Melancholie gelten (Kierkegaard wihlte hierfiir zum
Beispiel Nero), aber auch andersherum. So zitiert er den Leibarzt Hein-
richs IV. André du Laurens, der behauptet, dass der Melancholiker davon
triume, Herrscher zu sein: »If an ambitious man become melancholike, he
straightway dreameth that he is a King, an Emperor, a Monarke. <7

Diese Verbindung ist in der Motivforschung, von wenigen Ausnahmen ab-
gesehen, bisher kaum gewiirdigt worden. Auch sie ist, wie es beim Denken
eines Nichtstuns als Handlung und beim Nichtstun als Gemeinschaftskon-
stituens der Fall ist, nicht naheliegend. Ublicherweise kann weder derjenige
herrschen, der nichts tut, noch kann ein Herrscher als Nichtstuer bezeich-
net werden. Nichtsdestotrotz besteht diese Verbindung; sie findet sich in ver-
schiedenen literarischen Texten, philosophischen Ausfithrungen und wissen-
schaftlichen Analysen. Man kann sie in drei Kategorien unterteilen: 1. Nichts-
tun als Zeichen der Macht eines Herrschenden; 2. Nichtstun als Zeichen der
Ohnmacht eines Regenten; 3. Die Zuschreibung des Nichtstuns zum Zweck
der Herrschaftskritik. Diese Kategorien schliefRen sich allerdings keineswegs
untereinander aus, in manchen Fillen sind zwei, oder sogar alle drei zutref-
fend.

Macht

Eine zentrale Korrelation zwischen Nichtstun und Herrschen griindet in
christlich religiésen Vorstellungen gottlicher Herrschaft. Gott als der Herr-
scher itber das von ihm Geschaffene ist ein in der Bibel vielthematisiertes
Motiv. In den sogenannten >Kénigspsalmen< des Alten Testaments zum
Beispiel heifdt es: »Der HERR ist Konig«."® Das Motiv des Nichtstuns ist,
zumindest als Teil dieser Herrschaft, in der Bibel allerdings nicht pravalent.
Der gottliche Herrscher ist vielmehr ein Alles-Tuer: »Ich bin Gott, und sonst
keiner mehr, ein Gott, dem nichts gleicht. [...] Ich sage: Was ich beschlossen
habe, geschieht, und alles, was ich mir vorgenommen habe, das tue ich.<*
Das Element des Nichtstuns weist eine andere Abstammung auf: es kommt

117 Lepenies: Melancholie und Cesellschaft, 47. Herv. meine. Lepenies fahrtin diesem Kapitel
allerdings fort, die Langeweile des Adels zu beschreiben anstelle der Melancholie des
Herrschers. Auch hier wird, bis auf diese kurz zitierten Anmerkungen, das Potential
des Zusammenhangs Herrschen-Nichtstun nicht ausgeschopft.

118 Ps10,16, LU. Ebenso in: Ps 93,1; 97,1; 99,1.

19 Jes 46,9-11, LU.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

59


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Nichtstun als politische Praxis

mithin nicht aus biblischen Texten, sondern aus der Theologie und ihren
Versuchen, die Existenz Gottes zu beweisen. Diese Beweise weisen zwei
Tendenzen auf: Sie suchen erstens nach dem Ursprung von allem Seienden,
und zweitens beschreiben sie diesen Ursprung mit Eigenschaften, die von
denen des Seienden zum Teil wesentlich abweichen, also als ihr >Anderes«
verstanden werden konnen. Zu diesen Abweichungen gehort auch eine in
bestimmter Weise reduzierte, oft als geistig ausgewiesene >Titigkeit¢, die
man mit dem Motiv des Nichtstuns zumindest in eine grobe Verbindung
bringen kann. Zu beachten ist, dass zwar eine Abwesenheit oder Andersheit
ausgedriickt wird, die allerdings nicht — wie im konventionellen Verstindnis
des Nichtstuns Gang und Gibe ist — Zeichen eines Mangels, sondern von
Allmacht ist.

So zum Beispiel bei Thomas von Aquin. In der Summa theologica fithrt er
mehrere Argumente fiir einen Gottesbeweis an, die alle Gott als den Ursprung
des Seienden darstellen. Der Fokus des ersten Arguments liegt auf der Be-
wegung: Was sich auf der Welt in Bewegung befinde, miisse erst in Bewe-
gung gebracht werden, und zwar urspriinglich von etwas bzw. jemandem, der
sich dezidiert nicht bewegt — ein erstes Bewegendes, »das von keinem bewegt
ist«.2° Diese Stelle ist eine der Kernreferenzen der philosophischen Idee des
unbewegten Bewegers — der Vorstellung also, dass Gott zwar die Quelle jeder
Bewegung sei, ohne sich selbst jedoch zu bewegen. Diese Idee ist bereits bei
Aristoteles ausgefiihrt. Es gebe eine Seinswesenheit, heifdt es in der Metaphy-
sik, die, »selber nicht in Bewegung, (anderes) in Bewegung setzt«."*! Aristo-

120 Die entsprechende Stelle in Ganze lautet: »Wenn demnach das, wovon etwas seine
Bewegung erhilt, selbst auch in Bewegung ist, so muf$ auch dieses wieder von einem
anderen bewegt sein, und dieses andere wieder von einem anderen. Das kann aber
unmoglich so ins Unendliche fortgehen, da wir dann kein erstes Bewegendes hatten.
Denn die spateren Beweger bewegen ja nurin Kraft des ersten Bewegers, wie der Stock
nur insoweit bewegen kann, als er bewegt ist von der Hand. Wir miissen also unbe-
dingt zu einem ersten Bewegenden kommen, das von keinem bewegt ist. Dieses ers-
te Bewegende aber meinen alle, wenn sie von »Cott« sprechen.« Thomas von Aquin:
Summa theologica. Die deutsche Thomas-Ausgabe. Bd 1. Gottes Dasein und Wesen. Ubers. v.
Dominikanern u. Benediktinern Deutschlands u. Osterreichs. Hg. v. Katholischen Aka-
demikerverband. Salzburg: Anton Pustet (1934), 45 (Teil 1, Frage 2, Artikel 3).

121 Aristoteles: Metaphysik. Ubers. v. Hans Giinter Zekl. Wiirzburg: Kénigshausen & Neu-
mann (2003), 348 (XlI, Kap. 7, 1072a). Der Vollstandigkeit halber verweise ich darauf,
dass die hierangenommene Idee, Aristoteles stelle den unbewegten Beweger mit Gott
gleich, auch angefochten worden ist. Vgl. hierzu Michael Bordt: Why Aristotle’s God is
Not the Unmoved Mover. In: Oxford Studies in Ancient Philosophy 40, 2011, 91-109.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

teles postuliert konkrete Unterschiede zwischen der Aktivitit der Bewegung
und der ihrer Impulsgebung: Was in Bewegung ist, sei in »wirkender Tatig-
keit«, der unbewegte Beweger jedoch sei in »titiger Wirklichkeit« begriffen.'**
Der Akt des Beginnens weist also eine Verinderung des Titigkeitsgrades auf,
von >wirklich« zu >wirkend«. Zudem wird das gottliche Prinzip mit dem »Den-
ken, rein fiir sich« gleichgesetzt.’*® Diese Verbindung zwischen Unbewegt-
heit und dem Denken gibt es im Ubrigen auch in Arendts Konzeption der vita
contemplativa, also des unpolitischen Nichtstuns: das Denken sei »reine Titig-
keit des Geistes in Verbindung mit vélliger Unbeweglichkeit des Kérpers«;'>*
»die Unbewegtheit ist die eigentliche[...] Hauptforderung der Vita contempla-
tiva«.’?> Im Gegensatz zu dem von Arendt aufgegriffenen historischen Ver-
stindnis des korperlich untitigen Denkens, dessen Haupteigenschaften eine
»Distanzierung vom Handeln«2® und eine »Unsichtbarkeit«*” in der Welt der
Erscheinungen darstellen, ist Gott als der unbewegte Beweger gleichermaflen
mehr und weniger titig als die restliche Bewegung des Seienden. Gott ist das
Denken, und damit nicht bewegt, und bewegt doch alles. Der unbewegte Be-
weger ist Nichtstuer und Allestuer zugleich. Dass in und seit der Antike »das
Verlangen nach dem leichten, von Mithe und Arbeit befreiten, gottergleichen
Leben« besteht, schlief8t gedanklich an diese Assoziation an.'28

Diese paradoxe Verbindung von Allmacht, Denken und Bewegungslosig-
keit scheint auf einige menschliche Herrschaftskonzeptionen transponiert
worden zu sein. In einer Analogie zum gottlichen Prinzip des unbewegten Bewe-
gers werden Herrscher tiberhéht, indem ihnen Macht zugesprochen wird, oh-
ne dass sie korperliche Kraft anwenden miissen (sie unterstehen den Gesetzen
der Logik nicht — das macht sie unberechenbar); und nicht zuletzt bedeutet
es die privilegierte Enthebung des Herrschers aus »normalen« Tatigkeitszu-
sammenhingen: er muss nicht arbeiten, er darf nichtstun. Ein Zeugnis dafiir
findet sich in einer Monographie des Historikers Lothar Kittstein iiber die
preufiische Politik um 1800, die sich auf die Regentschaft von Friedrich Wil-
helm III. bezieht, der ab 1797 regierte. Kittstein zitiert aus einer Schrift des
damaligen Beamten Christian von Massenbach, in der ebenfalls die Idee eines

122 Aristoteles: Metaphysik, 348 (XII, Kap. 7,1072a).
123 Aristoteles: Metaphysik, 349 (XII, Kap. 7, 1072b).
124 Arendt: Vom Leben des Geistes, 127.

125 Arendt: Vita activa, 386.

126 Arendt: Vom Leben des Ceistes, 97.

127 Arendt: Vom Leben des Geistes, 77.

128 Arendt: Vita activa, 12.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

61


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Nichtstun als politische Praxis

passiven und trotzdem wirkméchtigen Herrschers ausgefithrt wird. Massen-
bach, der an der politischen Einheit Preuflens interessiert war, behauptet,
diese sei nur moglich, wenn der Konig in ihrem Zentrum stiinde und nicht
durch »konkretes Wirken«, sondern nur durch seinen Blick diese Einheit stif-
tete.'?® Kittstein schreibt, diesen Gedanken ausfithrend:

Die Untitigkeit des Monarchen, der den Dingen lediglich zusah, war das
Prinzip. Der bloRe Zusammenhang, den der konigliche Blick stiftete, wiirde
aktives Zusammendrangen in Einheit und Energie erzeugen. Nicht Macht-
ausiibung, nicht Organisation bestimmte die Vision, sondern das Vertrauen
auf aktives Driingen nach Einheit, das der ideale herrscherliche Uberblick er-
zeugte."3°
Die hier geschilderte Vorstellung, der Konig konne durch reines Nichtstun —
nur durch einen Blick, dem keine Tat folgen sollte — eine Aktivitit in seinem
Staat bewirken, dhnelt strukturell der Idee eines unbewegten Bewegers als gottli-
chem Herrscher. Die Aktivitit, die der Monarch hier bewirken kénnen soll, ist
das Zusammendringen des Staates in eine Einheit. Der konkrete politische
Kontext suggeriert jedoch, dass es sich hier bei dem Motiv des Nichtstuns
nicht unbedingt um ein Zugestindnis von Macht handelt, sondern vielleicht
um den Versuch, dem Monarchen ein Nichtstun aufzunétigen, um ihn zu ent-
machten. Immerhin entstand in Preuflen unter Friedrich Wilhelm III. 1808
erstmals eine Ministerregierung, was die Macht des Konigs zumindest ge-
ringfiigig einschrinkte (ohne, dass die absolutistische Staatsform jedoch tat-
sichlich verindert oder in Gefahr gebracht worden wire). Vielleicht stellt das
Nichtstun-Motiv im Herrschaftsverstindnis ein frithes Zeichen einer Macht-
verlagerung dar, eine Kritik der als zu umfassend empfundenen Autoritit des
Monarchen.

129 Lothar Kittstein: Politik im Zeitalter der Revolution. Untersuchungen zur preufSischen Staat-
lichkeit 1792-1807. Stuttgart: Steiner (2003), 559. Vgl. hierzu auch die in der Zauberberg-
Analyse ausgefiihrte Verbindung zwischen Herrschaft und Blick im Abschnitt »Regie-
ren« Herrschaft durch Nichtstun«.

130 Kittstein: Politik, 559.

131 Ein Herrscher, der nach aufden hin zwar als stark gilt, aber innerhalb seines Hofes prak-

tisch nicht in Regierungsgeschéfte involviert ist, gibt immer Macht frei, tiber die an-
dere glauben verfiigen zu kénnen. So dhnlich erzihlt es Stephen Greenblatt iiber die
Darstellung von politischer Macht in Shakespeares King Henry VI: »[T]he nobles [...] ac-
tually prefer a weak ruler[..]. The power vacuum at the center gives the rivals space to

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Die Vorstellung, dass gerade das Nichtstun als Mittel der Machtausiibung
gelten konnte, stellt auferdem eine zentrale Aussage des Tao-Té-Kings dar. Die
aus dem 4. Jahrhundert vor Christi stammende chinesische Spruchsamm-
lung ist der Griindungstext des Taoismus — eine chinesische Philosophie und
Religion, die von einer unabinderlichen kosmischen Ordnung ausgeht, in
die aktives Handeln gar nicht einzugreifen vermag. Der Taoismus formuliert
deswegen die >Handlungsmaxime« des Nichtstuns. Der Anwendungsbereich
des Tao-Té-King als Anleitung zur Lebensfithrung umfasst allerdings nicht nur
den ethischen, sondern auch den politischen Bereich. Denn der Text skiz-
ziert auch eine Staatslehre, die von dem Staatsoberhaupt verlangt, nicht zu

132 50 wenig wie méglich zu tun, das sei die Voraussetzung fiir

intervenieren.
eine gute Herrschaft zum Wohl der Beherrschten. »Wessen Regierung recht
zuriickhaltend,/dessen Volk kommt recht empors, so schreibt Lao-tse.’®* Das
Nichtstun ist ein hiufig wiederkehrendes Motiv im Tao-Té-King, und nimmt

dort vor allem im politischen Kontext eine zentrale Rolle ein:

Tao ist ewig Nicht-Tun,
und doch bleibt nichts ungetan.
Wenn Fiirsten und Konige (es) zu halten vermogen,

werden alle Wesen von selbst sich umwandeln.’3*

Im staatlichen Fithrungsmodell des Taoismus steht das Nichtstun im Vorder-
grund, und die Tatsache, dass der ideale Herrscher eine unbewegte, neutrale
Person ist, dient im Wesentlichen dem Machterhalt des Herrschers. Seine In-
teressenlosigkeit hat eine wichtige Vorbildfunktion fiir das Volk, welches ihm
nacheifern und so das Aufkommen von Konflikten verhindern soll, die an-

maneuver and to plot against one another.« Stephen Greenblatt: Tyrant. Shakespeare on
Power. London: The Bodley Head (2018), 24f.

132 Hans-Georg Moeller zufolge wurde das Tao-Té-King in seiner Entstehungszeit und lange
hernach spezifisch als Herrschaftsanleitung gelesen: »[Tlhe Laozi was used by this
group [the cultural elite] as a guideline for the exercise of social power«, und »[i]nso-
far as the Laozi was a text about rulership, it was just as much a guidebook for politi-
cal leaders as many other>philosophical< writings in China were at that point.« Hans-
Georg Moeller: The Philosophy of the Daodejing. New York: Columbia UP (2006), 2, 57.

133 Lao-tse: Tao-Té-King. Ubers. v. Victor von Strauf. Hg. v. Willy Y. Tonn. Ziirich: Manesse
(1959),137 (LVIII). Unsichtbarkeit gehort zur idealen Erscheinungsform von Herrschaft:
»Von den grofden Herrschern wuften/die Untertanen kaum,/daf} sie da waren.« (Ebd.
77, XVII)

134 Lao-tse: Tao-Té-King, 104 (XXXVII).

- am 14.02.2026, 18:08:58.

63


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64  Nichtstun als politische Praxis

sonsten vielleicht die Autoritit des Herrschers in Frage stellen konnten. So
erklirt der Sinologe Hans-Georg Moeller:

The ruler certainly does not encourage people to »participate in govern-
ment.« He himself has no intentions to actively govern and no ambitions to
steer the people in a particular direction—and the last thing he wants is to
encourage the people to become political agents themselves. The ideal of
government is certainly not »democratic.« Even the ruler refrains from ruling
and from forming a political will. One important function of his restraint is
that it prevents his people from developing ambitions and the correspond-
ing »political« means for getting their interests recognized at the cost of
others. Once the political arena is opened, the scheming among the people
will begin and they will use all sorts of cunning and deceitful behavior to
gain power or influence.’®®

Moellers Ausfithrungen entbergen, anders als es bei Aristoteles der Fall ist,
eine realpolitische Komponente des Nichtstuns, die auch plausibel zeigt, war-
um Nichtstun eine Voraussetzung von Macht sein kann. Erhebt man die Ab-
wesenheit von und den Unwillen zur Verinderung zur Tugend, und lebt sie
seinem Volk vor, so macht man damit die eigene Absetzung unwahrschein-
lich - und sichert so den eigenen Machterhalt.

Der Taoismus ist seit dem 19. Jahrhundert in Europa mit viel Interesse
studiert worden. Unter den Zeugnissen dieses Interesses finden sich viele
Erklirungen des taoistischen Denkens, um es den unerfahrenen Europiern
nahezubringen. Dabei scheinen zum Zwecke der Nachvollziehbarkeit einige
Anleihen in der europiischen Geistesgeschichte getitigt worden zu sein. In
einer solchen, von Ernst Fuhrmann in den frithen 1920er Jahren verfassten,
Erklirung fillt beispielsweise auf, dass sie die Beschreibung des taoistischen
Regierens um Elemente erweitert, die zwar nicht im Tao-Té-King vorkommen,
dafiir aber dem europiischen Denken des nichtstuenden Herrschers eigen
sind. Fuhrmann schreibt:

In diesem Sinne werden schlief3lich Heilige und Herrscheridentisch. [..] und
so bleibt dem Herrscher in China nach den rituellen Vorschriften fast nichts
zu tun: In die Kleinigkeiten der praktischen Regierung soll er sich nicht ein-
mischen, sondern er soll sich in das tiefste Wissen der Zusammenhéange ver-
senken, und esistdem Orientalen dannsicher, dafd das ganze Reich die wohl-

135 Moeller: The Philosophy of the Daodejing, 61f. Herv. meine.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

tatigen Einfliisse dieses reinen Denkens und Lernens erfahren wird. [...] Wer
Anstrengungen macht, versuchtimmer nur das Unmaogliche, aber wer unbe-
dingt gehorchtund sich tun |afst, ohneselbst zu tun, derist selbst ein Zentrum,
das nun zentrifugal auf die Umwelt wirkt in kleinen oder grofien Kreisen, je
nach der Weite seiner Erkenntnisse, und so kann er am Ende seinen Einfluf3
auf ein ganzes Reich ausdehnen. [...] Wie der Polarstern steht also der Kaiser
regungslos in der Welt.36

Auch Fuhrmann tibernimmt, ganz in der Art, wie man es bei Kittsein auch
gesehen hat, die Vorstellung eines unbewegten Bewegers, indem er sagt, dass
der Herrscher »ohne selbst zu tun«, »zentrifugal auf die Umwelt wirkt« und
so seinen »Einfluf} auf ein ganzes Reich« ausdehnt. Die hier erliuterte Idee,
der Herrscher sei zugleich ein absoluter Ruhepol — wie »der Polarstern steht
also der Kaiser regungslos ist der Welt« — und der energetische Ursprung und
Beeinflusser der restlichen Welt, ist nicht unbedingt nur Wiedergabe des tao-
istischen Denkens, sondern moglicherweise auch ein Echo westlicher Got-
tesvorstellungen. Auch die von Fuhrmann ins Zentrum geriickte Auffassung,
der Herrscher widme sich dem Denken und Lernen, ist europdisch gepragt.
In Lao-Tses Darstellung ist der Herrscher nimlich weder Denker noch Ge-
lehrter, sondern vielmehr »ausgeleert« und »verwirrt«.'3” Die Tatsache, dass
Fuhrmanns Erklirungen des Tao so viele Transponierungen enthalten, zeigt
vor allem eins: die Idee, dass Nichtstun Allmacht und Herrschaftsfihigkeiten
konnotieren — sei es in der theologischen Konzeption des unbewegten Bewe-
gers, oder in der politischen Annahme eines nichtstuenden Herrschers — ist
ein griftbereites Konzept der europdischen Geistesgeschichte.

Ohnmacht

Doch das Nichtstun in Herrschaftszusammenhingen besteht nicht nur

aus Privilegien. Hiufig geht es auch mit zum Teil heftigen Entbehrungen

138

einher, die die Macht des Monarchen in Ohnmacht umwandeln.”® Herr-

136  Ernst Fuhrmann: China. Das Land der Mitte. Hagen i W.: Folkwang-Verlag (1921), 15f. Herv.
meine.

137 Lao-tse: Tao-Té-King, 80 (XX).

138 Ein besonders schoner Verweis auf die Entbehrung durch das Nichtstun findet sich in
der populdren Netflix-Serie The Crown, in der Queen Mary ihre Enkelin und neue Re-
gentin Elisabeth II. Gber die Schwere der kéniglichen Aufgabe aufklart, die letztlich
im Nichtstun besteht: »To do nothing is the hardest job of all. And it will take every

- am 14.02.2026, 18:08:58.

65


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Nichtstun als politische Praxis

schaftskonzeptionen, in denen Herrscherfiguren eine Verbindung zu Gott
aufrechterhalten sollen, sind dafiir besonders anfillig. Denn von Gott einge-
setzte Monarchen sind effektiv keine autonomen Agenten, sondern Medien.
Das Narrativ dieser Herrschaftskonzeption versteht Monarchen als von ei-
nem gottlichen Willen durchflossen, was einerseits Omnipotenz suggeriert,
andererseits aber auch impliziert, dass Monarchen nur Marionetten sind
und selbst nichts tun. In der Funktion des Mediums ist der Monarch nimlich
lediglich ausfithrender Helfer des géttlichen Willens, und handelt so nicht.
Denn er selbst — als Mensch, nicht als Monarch - ist handlungsunfihig, da er
durch seine Funktion als Medium an einen anderen Willen als seinen eigenen
gebunden ist. Diese Instrumentalisierung von Herrscherfiguren habe es, so
behauptet Hajo Eickhoff, zum Beispiel schon im Alten Agypten gegeben.
Dessen Koénige seien — und das nicht nur metaphorisch - weitestgehend an
ihren Thron gefesselt gewesen, als eine Art lebendes Opfer an die Gotter. Das
Opfer des Konigs lige

in der Begrenzung und Untatigkeit infolge des Sitzens. Der Cewinn, den eine
Cemeinschaftaus der Totung eines Menschen zieht, wahrt nur eine begrenz-
te Zeit, doch im thronenden Koénig, dem die Ruhigstellung und Sitzhaltung
spirituelle Fahigkeiten verleiht, verfligt eine Gemeinschaft (iber ein perma-
nentes Opfer.'3?

Auch Eickhoff spricht tiber den Dualismus von Macht und Ohnmacht, der in
der Figur des Kénigs zusammenkommt. Seine Attribute griinden »nicht allein
in seiner Macht und Stirke,« schreibt er, »sondern gleichermafien in seiner
Ohnmacht.«*° Diese physische Restriktion sollte der Ausbildung geistiger,

141

und hier speziell »spiritueller« Fihigkeiten Vorschub leisten.** Die Funktion

ounce of energy that you have. To be impartial is not natural, not human. People will
always want you to smile or agree or frown. And the minute you do, you will have de-
clared a position. A point of view. And that is the one thing as sovereign that you are
not entitled to do.« Act of God. In: The Crown. Staffel 1, Episode 4. 2016. Regie: Julian
Jarrold. Drehbuch: Peter Morgan. GB/USA: Left Bank Pictures/Sony Pictures Television.
Fassung: Netflix 2016.

139 Hajo Eickhoff: Thronen als Denken und Meditieren. Die Medialitit von Thron und
Stuhl. In: Mébel als Medien. Beitrige zu einer Kulturgeschichte der Dinge. Hg. v. Sebastian
Hackenschmidt u.a. Bielefeld: transcript (2014), 35.

140 Eickhoff: Thronen, 33.

141 Vgl. Arendt: Vom Leben des Geistes, 127.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

des passiven Konigs war es, zu meditieren. Er sollte so zum »Medium« wer-

142 Seine Aufgabe war es, selbst

den, das »Menschen und Gétter verbindet«.
nichts zu tun, er swurde getan«. Man kann dem Monarchen also auch eine
Opferrolle zuschreiben. Er erfillt eine religiose und staatliche Aufgabe, die
wortlich zu nehmen ist: er bzw. sie gibt sich auf, um den Anforderungen an
die Rolle des Monarchen gerecht zu werden.

Herrschaft hat, so konnte man sagen, auch eine eingebaute Falle: Mit der
Macht, die sie verleiht, geht eine Verantwortung einher, die die Privatper-
son, die den Titel tragt, gleichzeitig ohnmichtig macht. Sie wird nicht im-
mer unbedingt als problematisch empfunden, doch diese Macht-Ohnmacht-
Uberlagerung kann, so lernt man aus Shakespeares King Richard II, auch zum
Untergang eines Monarchen beitragen. Richard ist, der politischen Theolo-
gie des Mittelalters folgend, durch géttliche Bestimmung Kénig von England,
und fiihlt sich deshalb unangreifbar:

Not all the water in the rough rude sea

Can wash the balm off from an anointed king;
The breath of worldly men cannot depose
The deputy elected by the Lord:™#3

Niemand, so Richard, kdnne ihm seinen Titel streitig machen, da er der recht-
miflige Monarch sei — er ist immerhin der Stellvertreter Gottes, der »depu-
ty elected by the Lord«. Diese Uberzeugung allerdings ist einer der Griinde
seines Niedergangs durch seinen Cousin, Henry Bolingbroke, der ihn spater
vom Thron stofRen wird. Uberzeugt davon, dass er aufgrund seiner Erwihlung
durch Gott nichts Falsches tun kann - und damit auch nicht bestimmtes tun
muss — unterldsst Richard es, die Adeligen in seinem Umfeld mit gentigend
Kalkill zu behandeln, und bringt sie gegen sich auf. Die Sicherheit, die er
durch die géttliche Bestimmung empfindet, hindert ihn daran, einen eige-
nen Agens auszubilden, der ihn vielleicht retten kdnnte. Selbst als er von dem
Komplott gegen sich erfihrt, verweist er auf die Ubermacht Gottes, die ihn
retten wird:

And though you think that all, as you have done,
Have torn their souls by turning them from us,
And we are barren and bereft of friends,

142 Eickhoff: Thronen, 34.
143 William Shakespeare: King Richard Il. Arden Shakespeare Third Series. Hg. v. Charles R.
Forker. London: Bloomsbury (2002), 3.2, 54-57.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

67


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Nichtstun als politische Praxis

Yet know: my Master, God omnipotent,
Is mustering in His clouds on our behalf
Armies of pestilence, and they shall strike

Your children, yet unborn and unbegot,'#4

Seine Gegner mogen glauben, dass er nichts mehr tun kénne, da seine Res-
sourcen fiir das Handeln nun erschépft seien — »you think that [...] we are bar-
ren and bereft of friends« — doch sein Herr (»my Master, God omnipotent«)
bereite Armeen im Himmel vor, wo sie auf Erden fehlen, und diese werden
nicht nur seine Gegner, sondern auch alle ihre Nachfahren vernichten. Diese
Stelle zeigt den Konig selbst als handlungsunwillige Figur, die fiur Ihre Wirk-
macht auf die Kraft Gottes vertraut — die sich jedoch nicht wie gewiinscht
manifestiert. Diese Spaltung zwischen ohnmichtigem Konig und allméachti-
gem Gott hat Ernst H. Kantorowicz in seiner Studie The King’s Two Bodies (1957)
beschrieben. In der »Theology of Kingship« des englischen Mittelalters wur-
de der Konig als Einheit zweier Korper betrachtet: Dem konkreten physischen
Kérper (»body natural«) und dem symbolischen politischen Korper (»body po-

litic«).15 Die tatsichliche Macht liegt in letzterem, dem »body politic«,4¢ e

r
tiberdauert die materielle Existenz der Regenten, die korperlich rein mensch-
lich, also ohne jede besondere Macht ausgestattet sind. Die Ohnmacht der Re-
genten offenbart sich allerdings nur selten, da sie zu ihren Lebzeiten von der
Macht des »body politic« verdeckt wird. Im Fall Richards II., der sich selbst
sentkrénen< muss und so als abgespaltener »body natural« zuriickbleibt, zeigt
Shakespeare jedoch die Schwachstelle der doppelten koniglichen Kérperlich-
keit, die ohne Hoffnung auf géttliche Hilfe zu einem resignierten Nichtstun
zusammenfillt. »Gone [...]«, so Kantorowicz, »is the fiction of royal prerogati-

ves of any kind, and all that remains is the feeble human nature of a king«.'”

144 Shakespeare: King Richard 11, 3.3, 82-89.

145 Ernst H. Kantorowicz: The King’s Two Bodies. A Study in Mediaeval Political Theology.
Princeton: UP (1957), 16, 7.

146 Der»body politic« wird auch als eine Art perfekter Handlungstrager bezeichnet. Kan-
torowicz schreibt, er sei»incapable of doing wrong«. Kantorowicz: The King’s Two Bodies,
4. Zit. n. Sir William Blackstones Commentaries on the Laws of England (1765).

147 Kantorowicz: The King’s Two Bodies, 30.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Kritik

Das Phinomen des Nichtstuns bedeutet: eine Titigkeit, der etwas (aber nicht
alles) fehlt. Eine Titigkeit, die einem (beliebig) gesetzten Standard, oder ei-
ner bestimmten Erwartung nicht geniigt. Man muss es immer neu definieren,
indem man den Standard bestimmt, zu dem es im jeweiligen Kontext in Kon-
trast gesetzt wird. In vielen Fillen ist heute dieser Standard die Arbeit. Fiir
ein Verstindnis des Herrschens als mangelhafte Titigkeit, d.h. als Nichtstun,
gelten allerdings andere, spezifischer auf das Politische ausgerichtete Stan-
dards. In der politischen Philosophie Hannah Arendts zum Beispiel ist das
Grundelement des Politischen das menschliche Handeln. In ihrem Sinne be-

148 Es zeichnet sich zudem darin

deutet Handeln »etwas Neues Anfangenc.
aus, sozial zu sein, es vollzieht sich »im Bezugsgewebe zwischen den Men-
schen, und ist »in Isolierung niemals méglich«.™ Das Herrschen jedoch er-
fullt diese beiden Voraussetzungen fiir das Handeln nicht.

Der politische Standard, den Arendt in ihrer Philosophie etabliert, steht
im Einklang mit republikanischen, auch demokratischen Vorstellungen. Das
Prinzip des Herrschens, dessen >Reinform« hingegen der absolutistischen
Staatsform zugerechnet werden kann, geht mit diesem Ideal natiirlich nicht
konform. Herrschen ist fiir Arendt so eine politisch mangelhafte Titigkeit,
und wird deshalb zu einer Form des Nichtstuns abgewertet, die im Gegensatz
zum oben ausgefithrten passiven Widerstand keine ethische Handlungsform
darstellt. Arendt tut dies im Riickgriff auf den Dialog iiber den »Staats-
manng, in dem Plato das Handeln in zwei Stadien (das anfangende und
das durchfithrende Stadium) teilt.’° Der Herrscher (bei Arendt: der Fithrer)
zeichne sich dadurch aus, nur der Anfinger, nicht aber der Vollzieher der
von ihm angefangenen Handlung zu sein. Diese Teilung zwischen >begin-
nen< und >vollendenc« sei im Begriff der Handlung zwar in einigen Sprachen
angelegt (so im Griechischen und Lateinischen), doch wenn sie nicht nur
im Denken, sondern auch auf funktionaler Ebene realisiert wiirde — z.B.
in der Aufgabenteilung zwischen Herrscher (er fingt an) und Untertan (er
vollendet) — dann wiirden »weder der Befehlende noch die Vollstreckenden

151

je wirklich handeln.«”' Hinzu kommt, dass das Herrschen auch der fiir

148 Arendt: Vita activa, 215.
149 Arendt: Vita activa, 234.
150 Vgl. Arendt: Vita activa, 281.
151 Arendt: Vita activa, 236.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

69


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Nichtstun als politische Praxis

das Handeln konstitutiven sozialen Komponente entbehrt. Indem er nur
die Initiative ergreift, die Ausfithrung jedoch anderen tberlisst, isoliert
sich der Herrscher. Deshalb sagt Arendt iiber den Herrscher, dass er »sich
von eigentlichem Handeln fernhilt und in Distanz bleibt von denen, die seine
Befehle empfangen, so da er, »praktisch« gesprochen, nichts tut.<!5* Sie
entkriftet damit ebenfalls die (durchaus plausible) Vorstellung, dass solch
ein Herrscher michtig sei. Wer in Alleinherrschaft ohne die Absprache mit
anderen so agiere, der itbe nur Gewalt aus, verfiige aber nicht iiber Macht. Die
Ausiibung von Gewalt, so Arendt, ist immer ein Zeichen von Ohnmacht.’>?

Arendt kritisiert die Idee der Alleinherrschaft, indem sie der Figur des
Herrschers das Nichtstun vorwirft. Damit ist sie nicht allein. Eine solche
Funktionalisierung dieses Motivs fiir politische Zwecke hat im europiischen
Denken Tradition. Montesquieus Skepsis gegeniiber den absolutistischen Re-
genten der Bourbonen bewegte ihn dazu, 1748 in De Lesprit des Lois die Gewal-
tenteilung zu propagieren. Um die franzgsische Monarchie nicht direkt zu
kritisieren, beschrieb Montesquieu in Anlehnung an Aristoteles die Figur des
sorientalischen< Despoten, und stattete ihn mit all den Eigenschaften aus, die
er bei Ludwig XIV. und Ludwig XV. fiir problematisch hielt.”>* Dabei standen,
wie auch in der oben ausgefiithrten Stelle von Arendt, Isolation und Untitig-
keit im Vordergrund. Der Despot sei von seinen Untertanen abgeschottet und
lebe »ganz eingeschlossen«, ohne Kontakt zur Offentlichkeit.’> Diese Abge-
schnittenheit vom Rest der Gesellschaft befordert eine solipsistische Charak-
terentwicklung, die auch erklire, warum der Despot »naturgemifd faul« ist:
Wer, wie er, denkt, »er sei alles und alle anderen nichts«, der kriimmt keinen
Finger, um Ansehen zu erlangen oder seine Situation zu verbessern, da er sich
schon an der Spitze der sozialen Hierarchie befindet.*®

Kritik am Herrschen, wie sie hier durch die Charakterisierung als Nichts-
tun geiibt wird, taucht auch, aber in umgedrehter Weise, in der Literatur auf.

152 Arendt: Vita activa, 282. Herv. meine.

153 Arendt: Macht und Gewalt, 55.

154  Fiir die detaillierte Erklarung dieser in der Montesquieu-Forschung gangigen These
siehe u.a. Joan-Pau Rubiés: Oriental Despotism and European Orientalism: Botero to
Montesquieu. In: Journal of Early Modern History 9 (1), 2005, 109-80.

155 Montesquieu: Vom Geist der Gesetze. Bd 1. Ubers. v. Ernst Forsthoff. Tiibingen: H.
Laupp'sche Buchhandlung (1951), 86 (5/14).

156  Montesquieu: Vom Geist der Gesetze, 31 (2/5). Herv. meine. Es heif’t zudem: »Bildet die
Furcht das Prinzip, so ist die Ruhe das Ziel der despotischen Regierung« (ebd. 88; 5/14).
Herv. meine.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Uberlegungen: Nichtstun als politische Praxis

Es mag sicher literarische Texte geben, die gelangweilte oder faule Herrscher-
figuren darstellen. Doch bezeichnend scheint ebenfalls, dass im Gegenteil
das literarische Motiv des Nichtstuns mit herrschaftlichen und sogar despoti-
schen Eigenschaften ausgestattet, und so kritisiert wird.">” Ein gutes Beispiel
hierfiir findet sich im ersten Teil von Marcel Prousts A la recherche du temps per-
du (1913). Dort heif’t es iiber die Figur Tante Léonie, die aufgrund einer mehr
oder weniger imaginierten Krankheit ihr Zimmer nicht verlasst, dass sie eben
solche Eigenschaften entwickele:

eine alte Dame in der Provinz, wenn sie nur hemmungslos ihren Launen und
einer aus MufSe gezeugten Bosheit folgt, ohne daf? sie dabei jemals an Ludwig
XIV. gedacht hat, es erleben kann, dafd ihre unbedeutendsten taglichen Be-
schiftigungen, die mit ihrem Aufstehen, ihrem Mittagessen, ihrer Ruhe zu-
sammenhdngen, durch ihren despotischen Eigenwillen etwas von dem Interes-
se bekommen, wie es dem innewohnte, was Saint-Simon den>Mechanismus«
des Lebens in Versailles genannt hat.'>®

In diesem sehr bezeichnenden Passus zeigt sich die Isolation und Abgeschie-
denheit, die sowohl Arendt als auch Montesquieu als Problem der Herrscher
und Despoten ausweisen. Ohne soziale Kontrolle steht es Tante Léonie frei,
ihren »Launen« freien Lauf zu lassen. Dabei prige sich in ithrem Verhalten,
ohne dass sie sich dessen im Geringsten bewusst ist, in ihrer freien Zeit (ihrer
»Mufle«) eine Bosheit aus,>® die als despotisch bezeichnet wird.

Diese Verbindung, wie Proust sie expliziert, findet sich in vielen literari-
schen Texten tiber das Nichtstun. Die Lektiiren in den folgenden Kapiteln
zeigen diese Privalenz exemplarisch auf. Die Genese der nichtstuerischen
Herrschaft folgt dabei in vielen Fillen der thematischen Reihenfolge dieses
Kapitels: Zunichst entsteht bei den Nichtstuern ein Gefithl von Macht, das

157 Eine dhnliche Dynamik beschreibe ich in diesem Buch in der Zauberberg-Analyse im
Abschnitt »Regieren« Herrschaft durch Nichtstun« sowie bei Un homme qui dort im
Abschnitt »Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie«.

158  Marcel Proust: Aufder Suche nach der verlorenen Zeit. In Swanns Welt. Ubers. v. Eva Rechel-
Mertens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1997), 159f.

159 Aleida Assmann hat bereits vor Lingerem die literarische Verbindung zwischen Ein-
samkeit und Bosheit erortert, noch dazuanhand der Monarchen-Figur in Shakespeares
Richard 111. Aleida Assmann: Die Einsamkeit des Bosen. In: Einsamkeit. Hg. v. Ders. u.a.
Minchen: Fink (2000), insb. 129-133. Ein Verweis auf die Rolle der Mufle bzw. des
Nichtstuns (die im Band an anderer Stelle als einsamkeitsrelevant in den Fokus ge-
riickt wird) mit den Topoi Bosheit und Herrschen bleibt allerdings aus.

- am 14.02.2026, 18:08:58.

T


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Nichtstun als politische Praxis

sich im weiteren Verlauf ihrer Geschichte als Illusion entpuppt und in eine
Ohnmacht umbkehrt, die letztlich ebenfalls eine Kritik impliziert. Der kritische
Impetus der Texte funktioniert in beiden Richtungen: Prinzipien des Herr-
schens werden durch die Zuschreibung des Nichtstuns ebenso kritisiert, wie
das Nichtstun, das durch den Modus des Herrschens problematisiert wird.

- am 14.02.2026, 18:08:58.


https://doi.org/10.14361/9783839457399-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

