
djbZ 1/202418

Berichte und Stellungnahmen | Elisabeth Holzleithner Festrede beim 45. djb-Bundeskongress 

Univ.-Prof. Dr. Elisabeth Holzleithner
Professur für Rechtsphilosophie und Legal Gender Studies sowie 
Vorständin des Instituts für Rechtsphilosophie der Universität 
Wien

Ich habe mich außerordentlich gefreut, als Prof. Dr. Maria Wersig, 
die von mir hoch geschätzte, nunmehr scheidende Präsidentin des 
djb, mich gefragt hat, ob ich am djb-Jubiläumskongress einen Vor-
trag halten würde. Festreden sind meine Leidenschaft, und den djb 
zu feiern ist wahrlich eine besondere Gelegenheit. Ich widme mich 
in meinen Ausführungen der Geschlechtergerechtigkeit – einem 
zentralen Prinzip einer liberalen Demokratie. Darin steckt nicht 
zuletzt das Prinzip der gleichen Freiheit. Um zu ergründen, was es 
damit auf sich hat, möchte ich das Prinzip in den Zusammenhang 
von Bedingungen der Autonomie stellen. Eine queer-feministische 
Perspektive auf das Thema beinhaltet, Geschlecht im Kontext eines 
Feldes anzuschauen, das sexuelle Orientierung, geschlechtliche 
Identität und Expression sowie geschlechtliche Charakteristika 
einbezieht – im Gefolge der Yogyakarta-Prinzipien mit dem Ak-
ronym SOGIESC erfasst.1 Innerhalb dieses Feldes finden sich 
unterschiedlichste Identitäten, die dann entsprechend vom Recht 
benachteiligt oder auch privilegiert werden.

Ein weiterer wesentlicher Begriff ist die Intersektionalität. 
Als ich darüber nachgedacht habe, was ich erzählen möchte, 
ist mir immer wieder der Titel vor Augen getreten, mit dem 
Maria Wersig meinen Vortrag angefragt hat – „Solidarität und 
Zukunft aus feministisch-juristischer Perspektive“. Genau diese 
Frage nach der Solidarität ist so wichtig in unserer Zeit, die von 
Polarisierungen geprägt ist. Ich konnte dann aber doch nicht 
anders als die Vokabel „queer-feministisch“ zum Ausgangspunkt 
zu nehmen. Im Nachdenken darüber ist mir bewusst geworden, 
dass manche das als provokant wahrnehmen könnten. Es gibt ja 
Feminist*innen, die mit dem queer-Begriff nicht viel anfangen 
können, die ihn für modischen Schnickschnack halten; für etwas, 
was sich die Jungen oder Berufsjugendlichen auf ihre T-Shirts 
schreiben und sich cool vorkommen. Aber Feminismus ist harte 
Arbeit, das weiß ich selbst nur zu gut. In dem Bogen, den ich 
versuche zu spannen, möchte ich die damit angesprochenen 
Konflikte nicht verflachen, aber doch versuchen, an einen Punkt 
zu kommen, wo ein produktiver Umgang damit möglich ist. 

Verhältnismäßig einfach ist es zu Beginn: Auf das „Wo-
gegen“ der Geschlechtergerechtigkeit kann man sich relativ 
leicht einigen, nämlich die konventionelle, heteronormative 
Geschlechterordnung. In der einfachen Welt des Heteropatri-
archats, das in den modernen illiberalen Bewegungen fröhliche 
Urstände feiert, ist ein Mann noch ein Mann und eine Frau 
noch eine Frau. Das bedeutet, der Mann gibt vor und die Frau 

gibt nach – eine ganz einfache Hierarchie. Diese konventionelle, 
heteronormative Geschlechterordnung, die uns, die wir leid-
geprüft sind, mittlerweile ziemlich absurd erscheint, hat sich 
in all den Jahren des Kampfes dagegen als äußerst hartnäckig 
erwiesen – warum ist das so?

Ich habe über diese Frage mit vielen Kolleg*innen nach-
gedacht, aber vielleicht mit niemandem so intensiv wie mit 
Nikolaus Benke, meinem langjährigen Mitstreiter für die Legal 
Gender Studies an der Universität Wien; er war viele Jahre Pro-
fessor für römisches Recht. In einem gemeinsamen Text haben 
wir die Hartnäckigkeit dieser konventionellen Geschlechter-
ordnung einer Trias von Natur, Sentiment und Mystifikation 
zugeschrieben.2 Die Natur ist das, worauf man sich immer 
wieder beruft, wenn es ums Geschlecht geht. Das Geschlecht 
ist in seiner Konfiguration als Geschlechterdichotomie – es 
kann nur zwei geben, nämlich männlich und weiblich – direkt 
der Natur zu entnehmen; es entspringt der Natur, so die Mär. 
Über dieses natürliche, kreatürliche Geschlecht wölbt sich 
das Sentiment. Das scheint mir ein wesentlicher Grund für die 
Hartnäckigkeit der Geschlechterordnung zu sein – denn sie 
ist mit Gefühlen besetzt und verleilht in einem gewissen Sinn 
auch Sicherheit.

Geschlecht ist nicht nur ein Korsett, wie ich selbst das empfun-
den habe. Für mich war die Anrufung: „Du bist ein Mädchen“ 
immer eine gefährliche Drohung. Sie hat für mich bedeutet: 
„Verhalte dich gefälligst wie ein Mädchen.“ Ich habe das immer 
als Korsett und Belastung empfunden. Insofern war es mir auch 
einfach zu sehen, dass diese konventionelle Geschlechterordnung 
ein Problem ist. Viele sehen Geschlecht und damit verbundene 
Zuschreibungen aber nicht als Korsett und Belastung, sondern 
sehen darin ein Sinnangebot. Bestimmte Vorstellungen von 
Weiblichkeit für sich selbst zu übernehmen, wird als sinnstiftend 
wahrgenommen. Und wenn man als Frau eine bestimmte Art 
von konventioneller Weiblichkeit für sich selbst entdeckt und 
sie auch leben möchte, ist damit durchaus eine bestimmte Art 
von konventioneller Männlichkeit mitbejaht. 

Selbst in meinen lieben feministischen Kreisen ist es manchmal 
vorgekommen, dass eine meinte: „Ein Weichei will ich aber nicht 
als Freund haben.“ Das war nur halblustig gemeint. Lassen Sie 
mich dazu eine kleine Geschichte erzählen: Ich war in den 1990er 
und frühen 2000er Jahren Mitglied einer Gruppe, die sich „Die 
anonymen Juristinnen“ nannte. Sie ist aus den Legal Gender 
Studies Seminaren an der Wiener Rechtswissenschaftlichen 

DOI: 10.5771/1866-377X-2024-1-18

Herausforderungen der Geschlechtergerechtigkeit aus 
queer-feministischer Perspektive
Festrede beim 45. djb-Bundeskongress

1	 http://yogyakartaprinciples.org/ (20.03.2024).
2	 Benke, Nikolaus / Holzleithner, Elisabeth: Mainstreaming Legal 

Gender Studies. Juridikum – Zeitschrift im Rechtsstaat 1/1999, 
S. 54-57.

djbZ_1_2024.indb   18djbZ_1_2024.indb   18 11.04.2024   09:01:3711.04.2024   09:01:37

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:33:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-1-18


19djbZ 1/2024

Elisabeth Holzleithner Festrede beim 45. djb-Bundeskongress | Berichte und Stellungnahmen

Fakultät hervorgegangen. Wir hatten auch ein Gründungsritual: 
„Mein Name ist Elisabeth, ich bin Juristin, und ich weiß, dass 
das ein Problem ist.“ Für eine von uns, die eben kein Weichei 
als Freund haben wollte, haben wir eine Zeitung zu ihrem 30. 
Geburtstag gestaltet und uns den Spaß gemacht, ein weiches Ei 
abzubilden, das wir mit ihrer Aussage garniert haben. Wir haben 
sehr darüber gelacht, aber gleichzeitig sollte uns durchaus das 
Blut in den Adern gefrieren: Diese konventionellen Anforde-
rungen an Männlichkeit und Weiblichkeit sind bisweilen nicht 
so fern, wie wir das gerne hätten. 

Weil dieses Paket aus Natur und Sentiment so starke Wir-
kungen entfaltet, ist es besonders resistent gegen einen reflek-
tierenden Zugang. Das haben Nikolaus Benke und ich mit dem 
Begriff der Mystifikation zu erfassen versucht. Es hat auch 
etwas Mystisches, dieses Männliche und Weibliche, und die 
Bezugnahme darauf. 

Was den Inhalt von Weiblichkeit anbelangt, habe ich ein 
Konglomerat von drei Begriffen immer sehr instruktiv gefunden, 
die Mary Joe Frug in ihrem Text „A Postmodern Feminist Legal 
Manifesto“3 dargelegt hat: Demnach befinden sich Frauen in 
einem Spannungsfeld aus Mütterlichkeit, Sexualisiertheit und 
Terrorisierbarkeit. Ein weiblicher Körper ist ein potenziell müt-
terlicher Körper. Dazu gesellt sich die Sexualisiertheit: Frauen 
sollen sexy sein. Früher war das getrennt: Da waren die Mütter 
und dort die sexy Frauen. Mittlerweile dürfen sie beides sein, 
was bisweilen etwas anstrengend ist. Das dritte Element ist 

die Verfügbarkeit: Frauen haben verfügbar zu sein im Sinne 
des Diktums aus dem Erlkönig: „Und bist du nicht willig, so 
brauch‘ ich Gewalt.“ Weiblichkeit bedeutet immer auch, unter 
dem Vorzeichen der Gewalt zu leben. 

Zum Stichwort Mystifikation erlaube ich mir, Anleihen bei 
der Populärkultur zu nehmen: Mit Blick auf das Geschlecht 
diagnostiziere ich gern das „Highlander-Syndrom“. Für dieje-
nigen, die nicht in den 1980er Jahre Teenager waren und im 
Kino Christopher Lambert als Highlander erleben durften: Der 
Highlander ist ein Wesen, dem ewiges Leben beschieden ist. 
Sein Problem: Es kann auf der Welt nur einen geben. Und das 
bedeutet, der Highlander muss andere Highlander loswerden: 
„Es kann nur einen geben“, das ist das „Highlander-Syndrom“. 
Mit Blick auf das Geschlecht kommt es in mehreren Varian-
ten vor, darunter: „Es kann nur eines von zwei geben“. Das 
rechtliche Geschlecht ist sehr lange Zeit, und ein Stück weit 
selbstredend auch jetzt noch, in den Fängen des medizinisch 
etablierten Highlander-Syndroms gewesen. Mann und Frau, 
that’s it. In diesem Sinne konnte Intergeschlechtlichkeit nur 
als Pathologie wahrgenommen werden: Ein körperliches sich-
zwischen-den-Geschlechtern-Befinden galt aus medizinischer 
Perspektive als „Störung der sexuellen Differenzierung“, ganz 
nach dem Motto: „Es kann nur eines von zwei geben.“ Und 
wenn die Natur angeblich nicht fertig geworden ist mit dem, 
was sie eigentlich angelegt hat, dann muss man nachhelfen – 
hormonell, chirurgisch, und so weiter. Dito die medizinische 
Perspektive auf „Transsexualität“, wie es früher hieß. Auch 
diese konnte nur als Pathologie wahrgenommen werden, als 
„Geschlechtsidentitätsstörung“ und auch da wieder: Es kann 
nur ein anderes geben und vorher muss das eine untergehen. 

Dazu kommt, dass man in der Medizin – und daran anknüp-
fend auch im Recht – ganz rigide zwischen den zwei Phänomenen 
unterscheidet, und das vergiftet bislang die österreichischen wie 
die deutschen Regelungen zur sogenannten „dritten Option“ 
im Personenstandsrecht. Die soll nämlich nur denjenigen zu-
gestanden werden, die nachweislich eine körperliche Variation 
aufweisen, und zwar von Geburt an. Transgender, deren Ge-
schlechtsidentität nicht-binär ist, sollte die Option „divers“ nicht 
zuerkannt werden können. Weil nicht sein kann, was nicht von 
Natur aus ist – eine Art Natürlichkeitswahn. 

Ich möchte diese Gelegenheit ergreifen, um Ihnen etwas 
mehr über die einschlägige Rechtslage in Österreich zu erzäh-
len. Sie unterscheidet sich doch erheblich von der deutschen. In 
Deutschland hat das Bundesverfassungsgericht die einschlägigen 
Bestimmungen des Personenstandsgesetzes aufgehoben, wegen 
Verstoßes gegen das Grundrecht auf persönliche Entfaltung 
und das Gleichheitsprinzip, und der Gesetzgebung den Auftrag 
erteilt, ein verfassungskonformes Gesetz zu gestalten. Auch der 
österreichische Verfassungsgerichtshof (VfGH) fand die Rechts-
lage verfassungswidrig, dass „Personen mit einer Variante der 
Geschlechtsentwicklung gegenüber männlich oder weiblich“ (so 

 S Foto: djb/JM

3	 Frug, Mary Joe: 1992, A Postmodern Feminist Legal Manifesto 
(An Unfinished Draft), Harvard Law Review, Vol. 105, No. 5 (1992), 
S. 1045-1075.

djbZ_1_2024.indb   19djbZ_1_2024.indb   19 11.04.2024   09:01:3711.04.2024   09:01:37

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:33:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-1-18


djbZ 1/202420

Berichte und Stellungnahmen | Elisabeth Holzleithner Festrede beim 45. djb-Bundeskongress 

die offizielle Diktion) nicht im Personenstandsrecht berücksich-
tigt sind. Er sah das Problem aber nicht im geltenden Gesetz 
gelegen. Denn dieses verfügt dem Buchstaben nach nicht, dass 
es nur männlich oder weiblich geben kann – es schreibt nur vor, 
es sei „das Geschlecht“ einzutragen. Hier sieht der VfGH daher 
nicht die Gesetzgebung gefragt, sondern die Standesämter, deren 
Aufgabe es ist, verfassungskonforme Entscheidungen zu treffen. 

Als der VfGH das entschieden hat, gab es in Österreich eine 
ethno-nationalistische Regierungskoalition, und ein besonderer 
Hardliner, Herbert Kickl, der jetzige (Frühjahr 2024) Vorsitzen-
de der Freiheitlichen Partei Österreichs (FPÖ), war Innenminis-
ter. Unter seiner Ägide wurden äußerst restriktive Richtlinien 
für die Umsetzung dieses Urteils geschaffen, welche den vom 
VfGH vorgegebenen Standard erheblich unterlaufen haben. 
Mittlerweile sind die Vorgaben für die Verwaltung offener ge-
worden, aber immer noch schreiben sie vor, dass ausschließlich 
Menschen mit einer medizinisch diagnostizierten, von Geburt 
an vorliegenden Intergeschlechtlichkeit eine Variante des Perso-
nenstands zugesprochen werden kann. Das wiederum will man 
sich, wie einige jüngere Urteile zeigen, in der Landesverwal-
tungsgerichtsbarkeit nicht gefallen lassen. So wurde einer Person 
auf ihren Antrag hin im Rahmen des Berufungsverfahrens vor 
einem Landesverwaltungsgericht der Personenstand „nicht-
binär“ verliehen, und zwar rechtskräftig. Das Innenministerium 
hatte versucht, das mit dem Hinweis zu verhindern, dass dies 
mangels Programmierung des Zentralen Melderegisters nicht 
durchführbar wäre – ganz im Sinne der „rude receptionist“ 
aus der Fernsehserie „Little Britain“: „Computer says no“. 
Das Landesverwaltungsgericht hat sich davon nicht beirren 
lassen: Es gehe um Grundrechte, eine Neuprogrammierung 
dürfe dem nicht im Wege stehen. Offensichtlich ist dieses Ge-
richt nicht in den Fängen des Highlander-Syndroms. Wir sind 
sehr gespannt, wie das in den Oberinstanzen weitergeht. Die 
Judikatur ist jedenfalls Ausdruck einer Entwicklung, wonach 
das Geschlecht der individuellen Selbstbestimmung unterliegt.4

Mein eigener Geschlechterbegriff ist weit gefasst und be-
inhaltet verschiedene Elemente: sexuelle Orientierung, Ge-
schlechtsidentifikation, Geschlechtsexpression, also die Art und 
Weise, wie sich jemand gibt, wie jemand das eigene Geschlecht 
performiert und die Sex Characteristics, also die körperlichen 
Charakteristika, die üblicherweise schon vorgeburtlich oder 
nach der Geburt zur Zuweisung eines Geschlechts führen. Diese 
Elemente werden mit dem Akronym SOGIESC erfasst. Damit 
ist ein Feld benannt. Innerhalb dieses Feldes finden sich Perso-
nen mit diversesten Identifikationen, darunter Lesben, Schwu-
le, Bisexuelle, intergeschlechtliche Personen, Transgender und 
Queers, wobei queer als Überbegriff dienen kann, aber auch als 
Möglichkeit einer persönlichen Identifikation. Das Schöne an 
SOGIESC ist, dass unter diesem Begriff nicht nur die marginali-
sierten Identitäten daheim sind, sondern auch die Mainstream-
Identitäten. Denn es haben ja nicht nur Transgender-Personen 
oder intergeschlechtliche Personen eine Geschlechtsidentität. 
Das Charmante an diesem Begriff liegt darin, dass geschlechtlich 
und sexuell marginalisierte bzw. minorisierte Personen nicht 
von den majorisierten getrennt werden. 

Zu den majorisierten gehört Dolly Parton, die Country-
Sängerin. Sie kennen sie vielleicht als Sängerin von Nine to 
Five, ein echter feministischer Kampfsong, oder von Jolene – 
das könnte überhaupt das schönste Lied aller Zeiten sein. Sie 
hat außerdem, am selben Tag wie Jolene, I will always love 
you geschrieben – ein Lied, das in der Version von Whitney 
Houston zum Welthit geworden ist. Dolly Parton jedenfalls ist 
von ihrem Look her das Sinnbild überkandidelter Weiblichkeit. 
Sie hat sehr viel an ihrem Körper herumschneiden lassen, trägt 
dies offen zur Schau und macht sich auch lustig über sich 
selbst. Es gibt eine fulminante Konzertversion von Jolene, und 
sie hat den Song wie folgt angekündigt: „You’ve paid a lot of 
money to come here tonight. And I want you to know that I 
appreciate it because I do need the money. It takes all I make 
to keep up my appearance. You’d be amazed at the prize of 
industrial bras these days. And just how much money it can 
really take to make a person look so cheap.”5 Gender performen 
ist künstlich, macht Arbeit und ist teuer. Besser kann man es 
nicht auf den Punkt bringen.

Im Kontext all dieser Komplexitäten fasse ich das Geschlecht 
als Anerkennungsverhältnis.6 Weil eben Geschlecht nicht ein-
fach eine Frage der Natur ist und der Zuweisung von außen, 
sondern der individuellen Selbstbestimmung, und die bedarf der 
Anerkennung von anderen. Kriterien für die Anerkennung im 
eigenen Geschlecht finden sich nicht zuletzt im Recht, dessen 
Zuweisungen autoritativ sind. Die Dimension der Anerkennung 
ist eine wesentliche Dimension der Gerechtigkeit; die andere 
Dimension der Gerechtigkeit ist jene der Distribution, also der 
Verteilung, von Rechten und Pflichten, von Gütern und Lasten. 
Wie wir alle gut wissen, korreliert die Zugehörigkeit zu einem 
Geschlecht stark damit, dass Menschen eher privilegiert oder 
benachteiligt sind beim Zugang zu Rechten und Pflichten, 
Gütern und Lasten. Der Geschlechterbegriff ist selbstverständ-
lich immer auch intersektional zu lesen, weil das Geschlecht 
ja nicht isoliert zu haben ist, sondern immer im Kontext von 
anderen Machtvektoren. Diese spielen auch eine wesentliche 
Rolle bei der Frage, ob das, was wir als Feminist*innen errei-
chen, nicht vielleicht auf halber Strecke stehen bleibt, wenn 

Gender performen ist künstlich, macht 
Arbeit und ist teuer. 

4	 Dazu Holzleithner, Elisabeth: Der geschlechtliche Personenstand: 
Szenen einer Odyssee, in: Hofmann, R. et al. (Hrsg.): Festschrift für 
Franz Merli, Wien 2024, S. 181-198.

5	 Dolly Parton – Jolene live in London, https://www.youtube.com/
watch?v=j1ma8G57Ajc (13.03.2024). Übers. d. Red.: „Sie haben 
eine Menge Geld bezahlt, um heute Abend hierher zu kommen. 
Und ich möchte, dass Sie wissen, dass ich es zu schätzen weiß, 
denn ich brauche das Geld. Es kostet mich alles, was ich verdiene, 
um mein Aussehen zu erhalten. Ihr wärt erstaunt über den Preis 
von Industrie-BHs heutzutage. Und wie viel Geld es braucht, um 
eine Person so billig aussehen zu lassen.”

6	 Holzleithner, Elisabeth: Geschlecht als Anerkennungsverhältnis: 
Perspektiven einer Öffnung der rechtlichen Kategorie im Zeichen 
gleicher Freiheit, in: Jahrbuch des Öffentlichen Rechts der 
Gegenwart. Neue Folge 2019, S. 357-385.

djbZ_1_2024.indb   20djbZ_1_2024.indb   20 11.04.2024   09:01:3711.04.2024   09:01:37

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:33:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-1-18


21djbZ 1/2024

Elisabeth Holzleithner Festrede beim 45. djb-Bundeskongress | Berichte und Stellungnahmen

der Fokus feministischer Bemühungen tendenziell auf eher 
privilegierten Frauen liegt. 

Deswegen ist es auch ein Element der Solidarität und so 
wichtig, sich immer bewusst zu machen: Wenn wir feministisch 
arbeiten, richten wir einen Scheinwerfer auf bestimmte Situ-
ationen. Wir müssen Scheinwerfer einschalten, sonst können 
wir nicht scharf sehen. Aber Scheinwerfer blenden immer auch 
aus – da bleibt viel im Dunkeln, was wir dann nicht sehen 
können. Deswegen ist es auch so wichtig, dass verschiedene 
Scheinwerfer von verschiedenen Seiten kommen, und dass man 
dann – Stichwort Solidarität – nicht furios werden muss, wenn 
die andere sagt: „Du hast das nicht gesehen, da haben wir ein 
Problem.“ Die Antwort sollte so etwas sein wie: „Ah, okay, 
das muss ich jetzt auch noch mit einbeziehen.“ Das macht 
alles viel komplexer, aber nur das kann heute Feminismus sein. 

Bringen wir es auf den Punkt: Fragen von Anerkennung 
und Verteilung sind Fragen der Gerechtigkeit, und die queer-
feministische Aufgabe besteht darin, an Geschlecht anknüpfende 
verrechtlichte Ungerechtigkeit sichtbar zu machen, um sie aus 
der Welt zu schaffen. Vor diesem Hintergrund sind Darstellun-
gen der Justitia zu sehen, die sich die Augenbinde wegreißt, um 
auf die Pseudoneutralität des Rechts aufmerksam zu machen. 
Intersektional vergeschlechtlichte Ungerechtigkeiten müssen 
in ihrer Komplexität wahrgenommen werden; darauf weist 
ein Gedicht von Langston Hughes aus den 1920er Jahren hin, 

in dem die intersektionale Dimension der Diskriminierung aus 
rassistischen Gründen zum Ausdruck kommt: 

„That Justice is a blind goddess 
is a thing to which we black are wise: 
her bandage hides two festering sores 
that once perhaps were eyes.”7 

Welche Ungerechtigkeit wird gesehen? Welche rechtlichen Ins-
trumente werden dagegen in Anschlag gebracht? Es kommt im 
Wesentlichen auf den Ansatz an. Wer sich mit feministischen 
Theorien in den Rechtswissenschaften befasst, wird etliche 
Ansätze finden, die einerseits aufeinander geantwortet haben, 
andererseits auch immer wieder im Konflikt miteinander ge-
standen sind oder in Dilemmata hineingeführt haben. Dem 
möchte ich mich im Folgenden kurz widmen. Ein Ansatz wollte 
schlicht die Ungleichheiten zwischen Männern und Frauen aus 
der Welt schaffen, ganz im Sinne von: Frauen können dassel-
be wie Männer; in Wahrheit sind Frauen gleich wie Männer, 
weg mit diesen ganzen Ungleichheiten, und das ist dann das 
Ende der Geschichte. Das war es selbstredend nicht. Denn die 
Antwort von der anderen Seite war schlicht: Was ist denn mit 
den ganzen „wahren“ Unterschieden zwischen Männern und 
Frauen, seien sie körperlich (Reproduktion), seien sie sozial 
(Erwartungen an Frauen, wenn ein Kind da ist und überhaupt 
Erwartungen an Frauen): Muss man da nicht differenzierende 
Rechtsnormen etablieren? 

An das Geschlecht anknüpfende Normen zum Mutterschutz 
und zur Kinderbetreuung sind hier Beispiele, ebenso wie Quoten-
regelungen, die Strukturen der Diskriminierung entgegenwirken 
sollen. Mit beiden Regelwerken gerät man in das Dilemma der 
Differenz. Bei Quotenregelungen heißt es gern, ihre Botschaft 
läge darin, dass Frauen Quoten brauchen, um zu reüssieren – dass 
sie minder bemittelt seien, deswegen müsse man ihnen unter die 
Arme greifen. Dieser Ansicht zufolge steckt hinter fördernden 
Maßnahmen die bedürftige Frau, die sich nicht selbst durch-
setzen kann. Deswegen ist es auch so wichtig, wie ich finde, 
dass es viele stolze Quotenfrauen gibt, die sich hinstellen und 
sagen: „Ich bin eine Quotenfrau und das ist gut so.“ Und ich 
kann Ihnen sagen: Ich bin es auch. Gleich gut qualifiziert, nach 
österreichischem Recht. Das aber ist etwas, das immer wieder 
unterschlagen wird im Zusammenhang mit Quotenregelungen: 
Die Quote greift bei gleicher Qualifikation. Das heißt: Ich war 
die Beste, aber halt nicht allein. 

Dann gab es Ansätze, die das Dilemma hinter sich lassen woll-
ten, indem sie die Perspektive änderten: Catharine MacKinnon 
etwa forderte, nicht von Gleichheit und Differenz zu sprechen, 
sondern über Dominanz und Unterwerfung – mit dem Ziel einer 
radikalen Umgestaltung der Rechtsordnung. Allerdings gerät 
man auch mit diesem Fokus in Schwierigkeiten. Nicht zuletzt 
haben MacKinnon und andere Vertreterinnen dieses Ansatzes in 
Teilen sehr radikale Ansichten, was die Geschlechterverhältnisse 

 S Foto: djb/Sara Klatt

7	 https://poets.org/poem/justice (20.03.2024). Übers. d. Red.: „Dass 
die Gerechtigkeit eine blinde Göttin ist ist eine Sache, die wir 
Schwarzen gut kennen: Ihre Binde verbirgt zwei eiternde Wunden 
die vielleicht einmal Augen waren.“

djbZ_1_2024.indb   21djbZ_1_2024.indb   21 11.04.2024   09:01:3811.04.2024   09:01:38

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:33:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-1-18


djbZ 1/202422

Berichte und Stellungnahmen | Elisabeth Holzleithner Festrede beim 45. djb-Bundeskongress 

im Bereich des Sexuellen anbelangt. Sexarbeit etwa ist in ihren 
Augen an sich eine Form der Gewaltausübung. Den Begriff der 
Sexarbeit halten sie für verharmlosend und bestehen darauf, 
jenen der Prostitution zu verwenden, welcher den instrumen-
talisierenden Zugriff auf Frauen besser zum Ausdruck bringt. 
Diese Debatten müssen geführt werden – im besten Fall auf 
produktive Weise. Das scheint mir nur dann möglich, wenn die 
unterschiedlichen Standpunkte ihre Einsichten nicht verabso-
lutieren – dafür ist die Welt einfach zu komplex. 

Im Zentrum der Gerechtigkeit steht die gleiche Freiheit. Diese 
versuche ich über die Bedingungen der Autonomie zu erfassen, die 
da wären: ein adäquater Bereich von Handlungsmöglichkeiten, 
Kapazitäten, die es ermöglichen, sie wahrzunehmen und aufzu-
greifen oder zu verwerfen, und schließlich die relative Abwesenheit 
von Zwang oder Manipulation in der jeweiligen Handlungssi-
tuation. Darüber nachzudenken, was adäquate Handlungsmög-
lichkeiten sind, ist eine Lebensaufgabe. Denken wir etwa, um ein 
Beispiel aufzugreifen, das Maria Wersig in einem schönen Aufsatz 
aus dem Jahr 2014 vorgebracht hat, an Reproduktionstechno-
logien.8 Sie schaffen viele neue Möglichkeiten, aber entstehen 
daraus nicht auch Zwänge? Ist es nicht manchmal so, dass zu 
viele Wahlmöglichkeiten schlicht überfordern? Dass man mit der 
Einführung einer Wahlmöglichkeit über etwas neu nachdenken 
muss, mit dem man vorher – durchaus mit Mühen – abschließen 
hat können? Nicht zu sprechen davon, dass die angesprochenen 
Möglichkeiten oft teuer sind, dass der Zugang dazu vorausset-
zungsvoll ist und so weiter. Dies nur als kleiner Denkanstoß.

Um autonom sein zu können, brauchen Menschen emotiona-
le, intellektuelle und körperliche Fähigkeiten. Diese Bedingung 
darf nicht als Keule verwendet werden, um Menschen Autonomie 
abzusprechen, so auf die Art: Du bist nicht gescheit genug, du 
kannst dich nicht genug bewegen und deswegen kannst du nicht 
autonom sein. Dieses Kriterium sehe ich zentral als Aufforderung 
an die Rechtsordnung, die Bedingungen für die bestmögliche 
Entwicklung und Entfaltung dieser Fähigkeiten gedeihlich zu 
gestalten. Die dritte Bedingung ist, wie gesagt, die relative Ab-
wesenheit von Zwang und Manipulation in der Situation der 
jeweiligen Entscheidung, wobei wir uns alle in diesem Netz 
von struktureller Diskriminierung befinden, intersektional-
geschlechtlich betrachtet. 

Ich möchte Ihnen an einem Beispiel vorführen, wie Autonomie 
als Keule verwendet wird. Es gibt diejenigen, die gern 
mit Bezug auf Differenz und Autonomie das 
Konzept der strukturellen Diskriminierung 
aushebeln wollen. So stellen sich etwa 
Gegner*innen von Quotenregelun-
gen hin und fragen: Warum sind 
denn Frauen unterrepräsentiert in der 
Gesellschaft, in der Politik, in der Wirt-
schaft? Antwort: Weil sie anders sind. 
Frauen sind einfach anders. Frauen haben 
einen anderen Geschlechtscharakter. Das 
nenne ich die Differenzkeule. Und dann gehen 
sie einen Schritt weiter: Frauen sind anders und 
deswegen treffen sie auch andere Entscheidungen. 

Sie wollen eben gerne Kinder haben und daheim sein bei den 
Kindern, das ist ihr Wesen. Und diese ganzen kleinen Entschei-
dungen, die Frauen in vollkommener Freiheit treffen, die führen 
dann zur Unterrepräsentation. Von struktureller Diskriminierung 
keine Rede! Die Differenz- und Autonomiekeule wird regelmä-
ßig geschwungen. Wenn Feminist*innen dem entgegenhalten, 
dass die Unterrepräsentation in strukturellen Benachteiligungen 
gründet, dann kommt die Replik: die Feminist*innen haben ein 
totalitäres Weltbild. Die wollen, dass alle Frauen so sind wie sie. 
Aber vernünftigerweise sind die meisten Frauen eben nicht so 
wie die Feministinnen. Auf österreichisch gesagt: die „schiachen“ 
Emanzen. Für diejenigen unter ihnen, die diesen Begriff nicht 
kennen – es heißt ja, dass uns in Österreich und Deutschland 
die gemeinsame Sprache trennt: „Schiach“ heißt „hässlich“. 
Die Differenz- und Autonomiekeule verwende ich, genauso wie 
das Highlander-Syndrom, gerne, um geschlechtergerechtigkeits-
feindselige Argumentationen wahrzunehmen und zu analysieren. 

Wenn wir bei geschlechtergerechtigkeitsfeindseligen Argu-
mentationen sind – der aktuelle Kontext queer-feministischer 
Bemühungen um Geschlechtergerechtigkeit ist in Österreich wie 
in Deutschland eher betrüblich. Ethno-nationalistische Strömun-
gen sind im Aufwind. Wir haben es zu tun mit Illiberalisierung, 
mit Autokratisierung im Zeichen von ethno-nationalistischen 
Bewegungen, von Parteien, von Regierungen. Allesamt wird von 
dieser Seite Geschlechtergerechtigkeit vehement ablehnt und 
als Genderismus diffamiert. Gleichzeitig werden angebliche, in 
Teilen auch echte Anliegen von Frauen für sicherheitspolitische 
Diskurse der Abschottung gegenüber zugewanderten, insbeson-
dere muslimischen, sogenannten „Anderen“ instrumentalisiert, 
wenn es etwa um sexuelle Gewalt im öffentlichen Raum geht. 
Es heißt dann, es gehe um den Schutz von Frauen und Kindern, 
wobei das zu einem Wort zusammengenuschelt wird: Frauen-
undKinder. Bebildert wird die Schutzaufforderung dann gerne 
mit blonden Frauen in Tracht, wie auf einem Meme des Rings 
Freiheitlicher Jugend in Österreich, einer Vorfeldorganisation 
der FPÖ, nach der Silvesternacht in Köln. „Finger weg – unsere 
Frauen sind kein Freiwild!“ stand da zu lesen, auch auf arabisch. 

Vor diesem Hintergrund finde ich es schmerzlich, dass bisweilen 
auch feministische Ansätze vor dem Schwingen der Differenz- 
und Autonomiekeule nicht gefeit sind, so unter dem Titel: Es 
kann nur einen Feminismus geben. Also auch das im Zeichen 
des Highlander-Syndroms. Das wird bisweilen als Generatio-
nenkonflikt gedeutet. Wer beim Feministischen Juristinnentag 
(FJT) war, als das vierzigste Jubiläum gefeiert wurde, kann sich 
gewiss an das rosarote Kaninchen erinnern, das immer wieder 
auf der Bühne herumgehuscht ist und den Generationenkonflikt 
verkörpert hat, der die Feministinnen regelmäßig heimsucht. Seine 
Gestalt ist bisweilen derart, dass es von den „Alten“ heißt, sie seien 
halt noch echte Feministinnen, während die Jungen der queer-, 
schickimicki-, hiphop-Fraktion angehören. Unlängst habe ich mir 
gedacht: Schau, innerlich bin ich vielleicht doch noch nicht so 

8	 Wersig, Maria: Geschlecht Macht Recht. Feministische 
Rechtswissenschaft gestern und heute, in: Franke, Yvonne et 
al. (Hrsg.): Feminismen heute. Positionen in Theorie und Praxis, 
Bielefeld 2014, S. 203-215.

djbZ_1_2024.indb   22djbZ_1_2024.indb   22 11.04.2024   09:01:3811.04.2024   09:01:38

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:33:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-1-18


23djbZ 1/2024

Elisabeth Holzleithner Festrede beim 45. djb-Bundeskongress | Berichte und Stellungnahmen

alt (Lachen im Saal). Es gibt eine österreichische Schriftstellerin, 
Gertraud Klemm, die vehement für einen, wie es heißt, traditio-
nellen Feminismus eintritt. Drei Dinge bekämpft sie vor diesem 
Hintergrund: die Anerkennung von trans Frauen als Frauen, die 
Anerkennung von Prostitution und des Kopftuchs. Ich bin in 
allen drei Punkten anderer Meinung, und ich bin genau ein Jahr 
älter als die Frau Klemm. Mit dem Alter hat unsere Kontroverse 
gewiss nichts zu tun, und ich finde es auch nicht produktiv, sie 
in diesem Licht zu sehen – und anderen vorzuwerfen, sie würden 
nicht die „reine Lehre“ vertreten. 

Hierzu passt die Frage nach der Solidarität. Ich darf mich 
nachmals auf den Artikel von Maria Wersig beziehen und fol-
genden schönen Satz zitieren – es geht um die Zukunft für 
unsere Bemühungen um Geschlechtergerechtigkeit: „Die Aus-
einandersetzung muss jeweils themenbezogen durch Reflexion 
der eigenen Standpunkte, Annahmen und Ziele erfolgen. Eine 
Diskussion ohne gegenseitige Vorwürfe und mehr Akzeptanz 
der gemeinsamen Standpunkte wäre sicherlich der innerfemi-
nistischen Solidarität zuträglich.“9 Das heißt also: weg vom 
Highlander-Syndrom, das sich bisweilen auch in der feministi-
schen Rechtswissenschaft zeigt. 

Ohnehin sind queer-feministische Bemühungen um das und 
im Recht prekär. Wer sich ins Recht und in die institutionali-
sierte Rechtspolitik begibt, begibt sich in Gefahr. So etwas wie 
die reine Lehre lässt sich unmöglich durchhalten – und das ist 
vielleicht auch ein Trost bzw. sollte offener machen für andere 
Perspektiven, die auch etwas beitragen, andere Scheinwerfer, 
die andere Gebiete ausleuchten. Wer sich in Institutionen ums 
Recht bemüht, wird – in den Worten von Janet Halley – von 
fünf Ks heimgesucht: Kollaboration, Kompromiss, Kollusion, 
Kompliz*innenschaft und Kooptation.10 Alle diese Ks sind Quäl-
geister, weil sie dafür sorgen, dass unsere feministischen Ideen 
auf dem Weg zu ihrer Rechtswerdung gewissermaßen entstellt 
werden. Damit müssen wir uns abfinden, auch damit, dass recht-
liche Bemühungen oft so langsam vor sich gehen. Ruth Bader 
Ginsburg hat gewarnt, und dafür ist sie auch immer wieder 
kritisiert worden, dass zu radikale rechtliche Änderungen einen 
Backlash hervorrufen können – sie war daher die Freundin einer 
Politik der kleinen, aber beständig gesetzten Schritte. Damit sollte 
es, wie sie meinte, auch den Gegner*innen emanzipatorischer 
Maßnahmen möglich sein, sich daran zu gewöhnen.

Insbesondere sollte man sich davor hüten, vom Recht Wunder 
zu erwarten. Aber wem sage ich das, zumal im Kontext einer 
Festrede auf einer Tagung des deutschen Juristinnenbundes? Wir 
wissen, dass das Recht keine Wunder bewirken kann, und wir 
wissen auch, dass es bisweilen gefährlich ist, sich bestimmter 
rechtlicher Instrumente zu bedienen. Hier denke ich insbeson-
dere an die Inanspruchnahme staatlicher Repression durch das 
Strafrecht, das Mittel der Wahl von ethno-nationalistischen 
Regierungen. Selbstverständlich muss auch das Strafrecht in 
feministische Bemühungen miteinbezogen werden, zumal, wenn 
es um sexuelle Gewalt geht. Aber nicht selten handelt es sich hier 
um Symbolpolitik: Man markiert Geschäftigkeit, in Wahrheit 
ändert sich aber überhaupt nichts in der Welt. Dafür wird der 
repressive Staatsapparat gestärkt. Diese Entwicklungen werden 

kritisch unter dem Titel des karzeralen Feminismus diskutiert. 
Ganz im Sinne des Vorschlags von Maria Wersig möchte ich dazu 
auffordern, immer genau hinzuschauen: Was passiert, wenn wir 
rechtliche Reformen umsetzen? Was sind ihre distributiven Fol-
gen? Wo wandert die Macht hin? Sind Frauen, sind minorisierte 
Geschlechter nachher weniger benachteiligt als vorher? Haben 
sie mehr Ressourcen? Haben sie mehr Unterstützung, wenn sie 
sich ans Rechtssystem wenden? Mein Vorschlag besteht darin, 
dies entlang der Bedingungen von Autonomie zu analysieren.

Noch einmal zu dem Punkt, dass mit Recht keine Wunder be-
wirkt werden können: Die rechtliche Anerkennung korreliert nicht 
notwendigerweise mit der sozialen Anerkennung. Und umgekehrt 
gilt das auch. Das heißt, wer sich daran begibt, Geschlechterver-
hältnisse durch das Recht einem Wandel zu unterziehen, dieser 
Person muss bewusst sein: Errungene Rechte setzen sich nicht 
von selbst um. Wenn eine Rechtsreform gelungen ist, zu der Fe-
ministinnen etwas beigetragen haben, dann ist dies ein Grund zur 
Freude – man kann aber nie einfach sagen: Es ist vollbracht. Denn 
erstens erzeugt jede Bemühung um gerechtere Verhältnisse durch 
das Recht neue Herausforderungen, und zweitens will das neue 
Recht umgesetzt werden. Nicht selten scheint emanzipatorisches 
Recht vor allem eines zu bewirken: Versuche, es zu umgehen. 
Bisweilen wird es aber auch einfach ignoriert, weil Verstöße da-
gegen so „billig“ sind oder nicht angemessen geahndet werden 
können. Umso mehr braucht es weiterhin Menschen, Frauen, 
diverse Geschlechter und auch Männer, die sich für solche Rechte 
einsetzen, denn erreichte Standards bleiben prekär.

Lassen sie mich mit einem Bild enden, das diese Herausfor-
derungen auf den Punkt bringt. Ich meine hier eine tiefe Einsicht 
von Buffy the Vampire Slayer am Ende der achten Staffel der 
beliebten Serie, die als Comic herausgekommen ist. Buffy wendet 
oft brachiale Gewalt an, um Vampire und Dämonen aus dem 
Weg zu räumen, oder Mittel wie einen Flammenwerfer. Wir 
beide, Buffy und ich, wissen aber: Es kommt immer ein weiterer 
Dämon nach. Es gibt keine einfachen Lösungen für hartnäckige 
Probleme. Es bleiben immer die Mühen der Ebene, Versuch und 
Irrtum. Und so sinniert Buffy – und es kommt etwas heraus, das 
ich mir als Credo einer queer-feministischen, intersektionalen 
Juristin angeeignet habe: „The trouble with changing the world 
is … you don’t. Not all at once. You just inch it forward, a bit 
at a time, and watch it slip back, like the Greek guy with the 
rock. And you hope that when you’re done, you’ve moved it up 
a little, changed it just enough. You hope, let’s go to work.”11

9	 Wersig, Maria: Geschlecht Macht Recht. Feministische 
Rechtswissenschaft gestern und heute, in: Franke, Yvonne et 
al. (Hrsg.): Feminismen heute. Positionen in Theorie und Praxis, 
Bielefeld 2014, S. 212.

10	 Halley, Janet et al.: Governance Feminism: An Introduction, 
University of Minnesota Press 2018.

11	 Übers. d. Red.: „Das Problem damit, die Welt zu verändern, ist ... du 
tust es nicht. Nicht alles auf einmal. Du schiebst sie immer nur ein 
Stückchen vorwärts und siehst zu, wie sie wieder zurückfällt, wie 
der Grieche mit dem Stein [gemeint ist Sisyphos, Anm. d. Red.]. Und 
du hoffst, dass du sie am Ende ein wenig vorwärtsbewegt hast, sie 
gerade genug verändert hast. Du hoffst es, gehen wir an die Arbeit.”

djbZ_1_2024.indb   23djbZ_1_2024.indb   23 11.04.2024   09:01:3811.04.2024   09:01:38

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-1-18 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 17:33:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.jstor.org/publisher/umnpress
https://doi.org/10.5771/1866-377X-2024-1-18
https://www.jstor.org/publisher/umnpress

	Vielfältige Lebensrealitäten abbilden
	Ein Zeichen im Sinne des djb-Leitbildes

