2. Pierre Bourdieu:
Die statische Reproduktion des Sozialen

Pierre Bourdieu eingangs als Praxistheoretiker vorzustellen, muss anmu-
ten wie das sprichwortliche Vorhaben, Eulen nach Athen zu tragen, ist
es doch unstrittig, dass es sich bei seiner Sozialtheorie um einen praxe-
ologischen Ansatz handelt. SchliefSlich kommt Bourdieus Entwurf einer
Theorie der Praxis die Bedeutung zuteil, den Praxisbegriff als Kennzei-
chen seiner Perspektive und damit auch als Bezeichnung fiir das gesamte
Feld praxeologischer Positionen etabliert zu haben. Bourdieu nimmt
somit eine herausgehobene Stellung in diesem Feld ein. Dennoch — oder
vielmehr gerade deshalb — ist darauf hinzuweisen, dass seine Theorie
nicht das Modell fiir alle anderen praxeologischen Ansitze bildet. Zu
divers sind die Anschliisse an die philosophischen und soziologischen
Wurzeln der Praxistheorie, zu divers auch die disziplinaren Kontexte,
aus denen die unterschiedlichen Beitrige stammen, als dass Bourdie-
us Theorie der Praxis als zentraler Referenzpunkt der praxeologischen
Theoriefamilie gelten konnte. Insofern stellt auch Bourdieus Position
lediglich eine spezifische Variante praxeologischer Theoriebildung dar.

Obwohl Bourdieu mit seinem Ansatz eine profilierte Position der
Praxistheorie bildet, ist paradoxerweise dessen genuin praxeologisches
Potential in der soziologischen Rezeption noch nicht vollstandig ausge-
schopft worden.! Diese hat sich im deutschsprachigen Raum zunichst
insbesondere auf die Ungleichheitsforschung? und die damit zusammen-
hingende Analyse von Lebensstilen® konzentriert sowie die bildungs-
soziologische Dimension von Bourdieus Arbeiten und die Frage nach
der Reproduktion der Eliten aufgegriffen.* In den kultursoziologischen
Anschlissen an Bourdieu, die durch die Arbeiten von Axel Honneth,
Hans-Peter Miiller und Klaus Eder angestoffen wurden,’ steht dabei
zundchst auch die strukturorientierte gegeniiber der praxeologischen
Dimension von Bourdieus Ansatz im Zentrum.® Eva Barlosius fithrt die
primare Beschiftigung mit dem Konzept des Lebensstils in der deutsch-
sprachigen Sozialwissenschaft darauf zuriick, dass die Arbeiten Bour-
dieus nicht chronologisch ins Deutsche tibersetzt worden sind, sodass

1 Vgl. Barlosius 2006: 186 und Hillebrandt 2009a.

2 Vgl. Vester u.a. 1993, Herz 1996 und Engler/Krais 2004.

3 Vgl. Miller 1992, Morth/Frohlich 1994 und Georg 1998.

4 Vgl. Krais 2001 und Hartmann 2002.

5 Vgl. Honneth 1984, Miiller 1986 und Eder 1989.

6 Fiir einen Uberblick iiber die Rezeption Bourdieus in den deutschspra-
chigen Sozialwissenschaften vgl. Krais 2005 und Frohlich/Rehbein 2009.

63

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

etwa die Rezeption von Bourdieus Die feinen Unterschiede gegentiber
derjenigen von Entwurf einer Theorie der Praxis und Sozialer Sinn,
denen das gleiche Maf§ an Aufmerksamkeit zukommen sollte, domi-
niert hat. Infolgedessen seien auch Konzepte wie »Doxa«, »praktischer
Sinn« und »Logik der Praxis« bislang weniger beachtet worden.” Bar-
16sius betont in ihrer Darstellung die genuin praxeologische Dimension
von Bourdieus Ansatz und fordert deren stirkere Bertcksichtigung in
der zukunftigen Forschung ein.

Jungst hat sich in der Soziologie eine Rezeptionslinie konstituiert,
die eben diese praxeologische Position Bourdieus gegeniiber einer so-
zialstrukturellen Lesart deutlicher akzentuiert und das darin liegende
Potential starker entfalten will. Andreas Reckwitz hat die Stellung von
Bourdieus Ansatz innerhalb des Feldes praxeologischer Theoriebildung
verdeutlicht.® Frank Hillebrandt und Robert Schmidt stehen ebenfalls
fuir genuin praxeologische Anschliisse an Bourdieu, wobei Hillebrandt
insbesondere dessen Rezeption von Marcel Mauss hervorhebt und eine
praxeologische Theorie des Tauschens vorlegt, wiahrend Schmidt eine
ethnographische Erweiterung der Bourdieu’schen Methodologie vor-
schldgt.” Theodore R. Schatzki hat schon friih die praxeologischen Im-
plikationen von Bourdieus Ansatz fiir die Sozialtheorie behandelt.!?

Im Zentrum der folgenden Auseinandersetzung steht die Frage nach
den dynamischen und den statischen Aspekten von Bourdieus Theo-
rie der Praxis. Dabei ldsst sich ein grundlegendes Spannungsverhiltnis
zwischen der allgemeinen Anerkennung einer dynamischen »Logik der
Praxis« auf der einen Seite und einer letztlich dominanten Fokussierung
der Statik sozialer Reproduktion auf der anderen Seite identifizieren.
Eine Tendenz zur Betonung der Statik des Sozialen ist in der Bour-
dieu-Rezeption bereits vielfach adressiert worden. Diese Kritik wird
in die Uberlegungen einbezogen. Hier soll jedoch ein fundamentaler
Widerspruch innerhalb von Bourdieus Ansatz zwischen der grundsitz-
lichen Anerkennung der Instabilitit und der Betonung der Stabilitit der
Praxis umfassend herausgearbeitet und dabei auch ein Strang der Kri-
tik zurtckgewiesen werden, der die Ursache fiir die statische Tendenz
von Bourdieus Theorie der Praxis ausschliefSlich im Habituskonzept
verortet. Dagegen wird argumentiert, dass die statische Tendenz von

7 Vgl. Barlosius 2006: 176f.

8 Vgl. Reckwitz 2000 sowie Reckwitz 2003.

9 Vgl. Hillebrandt 2009a, Hillebrandt 2012, Schmidt 2011 und Schmidt
2012. Fiir weitere praxeologische Kontextualisierungen Bourdieus siehe
auch Certeau 1988: 112-129, Janning 1991, Horning 2001: 167-179,
Ebrecht/Hillebrandt 2002, Meier 2004, Reckwitz 2004b und Moebius
2008a.

10 Vgl. Schatzki 1987, Schatzki 1996, Schatzki 1997 und Schatzki 2002.

64

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

Bourdieus Ansatz nicht auf eine einzelne Kategorie, sondern auf die
gesamte Architektur seiner Theorie zuriickgefithrt werden muss. Dabei
wird deutlich, dass deren Statik sich einem fundamentalen Interesse
Bourdieus an der Konstruktion homogener Einheiten verdankt.

In der Darstellung und Kritik von Bourdieus Theorie der Praxis
wird sich diese Untersuchung sowohl mit der zentralen Kategorie des
Habitus als auch mit deren relationaler Stellung innerhalb von Bour-
dieus Soziologie beschiftigen. Dabei werden aufserdem der Feld- und
der Kapitalbegriff behandelt sowie insbesondere Bourdieus Konzeption
des Verhiltnisses zwischen Habitus und sozialer Welt, das von ihm als
»Koinzidenz«, also als Einklang begriffen wird, beleuchtet. AufSerdem
werden Bourdieus Studie Die Feinen Unterschiede zum Zusammenhang
von Lebensstil und sozialer Ungleichheit sowie eine Reihe anderer, von
Bourdieu exemplarisch herangezogener, empirischer Fille einbezogen.
Die praxeologische Rezeption und kritische Diskussion Bourdieus kon-
zentriert sich oftmals ausschliefSlich auf das Habituskonzept.!! Der fol-
genden Argumentation liegt jedoch die Uberzeugung zugrunde, dass
eine Beschriankung auf den Habitusbegriff allein weder die Anlage sei-
ner Theorie der Praxis noch deren spezifische Konzeption des Verhilt-
nisses von Stabilitat und Instabilitit der Praxis erfassen kann.

Zur praxeologischen Kontextualisierung Bourdieus wird eingangs
dessen Anschluss an Ludwig Wittgenstein nachgezeichnet, da die Ver-
ortung Bourdieus im Feld der soziologischen Theorie in engem Zusam-
menhang mit seiner Kritik eines spezifischen Regelverstandnisses steht,
die er im Rekurs auf Wittgenstein entwickelt. Dabei treten die Gemein-
samkeiten zwischen Bourdieus sozialtheoretischer Grundposition und
Wittgensteins praxeologischer Konzeption des Regelfolgens hervor. Da-
nach wird ausgehend von Bourdieus Abgrenzung von subjektivistischen
und objektivistischen Ansitzen der spezifische Standpunkt seiner The-
orie verdeutlicht, dessen zentrale Kategorie das Habituskonzept bildet.
Mit dieser analytischen Kategorie ist Bourdieu in der Lage, sowohl die
Korperlichkeit als auch die Zeitlichkeit der Praxis zu erfassen. Darauf
aufbauend wird ausgefiihrt, inwiefern Bourdieus Anerkennung der dy-
namischen Logik der Praxis mit anderen Elementen seiner Theorie in
Konflikt gerdt. Dazu werden Feldtheorie und Kapitalkonzept erldutert
sowie eingehend das Koinzidenzverhaltnis zwischen Habitus und Feld
beleuchtet. Aus der Darstellung der Kritik an der Statik von Bourdieus
Ansatz wird auch eine Kritik an diesen Einwanden entwickelt. Anstatt
den bekannten Positionen zu folgen, wird vielmehr das Spannungsver-
héltnis zwischen dynamischer Praxis und sozialer Reproduktion aus-

11 So beschrinkt etwa Andreas Reckwitz in Transformation der Kultur-
theorien seine Darstellung explizit auf das Habituskonzept, vgl. Reckwitz

2000: 308-346 und 309 Fn.

65

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

fihrlich herausgearbeitet. Dabei werden sowohl Bourdieus empirische
Referenzfille als auch die Studie Die feinen Unterschiede in die Diskus-
sion einbezogen. Auf diese Weise wird die Problematik der Homoge-
nitdtsperspektive Bourdieus umfassend analysiert. Zunichst jedoch zu
Bourdieus Rekurs auf Ludwig Wittgenstein.

2.1 Praxeologische Beziige:
Wittgenstein und »Regelfolgen«

Im Zuge seiner Auseinandersetzung mit der strukturalen Anthropo-
logie in Entwurf einer Theorie der Praxis hinterfragt Bourdieu auch
deren Regelverstiandnis, das er im Rekurs auf die sprachphilosophische
Position des spaten Wittgenstein kritisiert. Wo die Ethnologie Praxis
als Befolgung von expliziten oder impliziten Regeln verstanden hat,
die es fir den Ethnologen aufzuzeichnen und zu systematisieren gilt,
stellt Bourdieu die Frage nach den Ursachen fiir regelmafiges Handeln
mit dem Habitusbegriff auf verinderte Weise.!? Im Zusammenhang
mit Bourdieus Diskussion und Abgrenzung von objektivistischen wie
subjektivistischen Positionen gleichermafSen, auf die im Folgenden noch
genauer eingegangen wird, stellt Bourdieu weit reichende Uberlegungen
zum Gebrauch des Regelbegriffs an und beruft sich dabei auf Ludwig
Wittgensteins Regelverstindnis.!3 Wittgenstein und den Philosophen
der Normalsprache kommt das Privileg zu, zu den wenigen Philosophen
zu gehoren, auf die Bourdieu in positiver Weise Bezug nimmt.14 So
bezeichnet Bourdieu Wittgenstein als »eine Art Retter in intellektuel-
ler Not«!S und dessen Verstindnis des Regelfolgens als besonders hilf-
reich fur die Entwicklung seiner praxeologischen Perspektive. Bour-
dieus Auseinandersetzung mit dem Regelbegriff hat ihren Ursprung im
ethnologischen Kontext seiner Analyse kabylischer Heiratsstrategien.
Entgegen der strukturalistischen Position, die von einer mechanischen
Befolgung von Regeln als objektiven Normen ausgeht, erkennt Bour-
dieu als junger Ethnologe, dass die kabylischen Familienverhaltnisse
sich durch deutliche Handlungsspielraume auszeichnen und familiale

12 Vgl. Bourdieu 1992¢: 99.

13 Zu Bourdieus Bezug auf Wittgenstein vgl. Bouveresse 1993, Chauviré
1995, Schatzki 1997, Taylor 1999, Puhl 2002: 83-85, Gebauer 2005,
Rehbein 2006: 76, 102-107 und 199, Volbers 2009 sowie Zenklusen
2010: 105-129.

14 Auch John L. Austin, von dem Bourdieu den Begriff der »scholastic view«
ubernimmt, gilt ihm als wichtige philosophische Referenz, vgl. Bourdieu
20071: 22 f. und 44.

15 Bourdieu 1992a: 28.

66

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAXEOLOGISCHE BEZUGE: WITTGENSTEIN UND » REGELFOLGEN «

Allianzen spezifischen lokalen Strategien und Kontexten unterworfen
sind.'¢ In seinem Entwurf einer Theorie der Praxis nimmt Bourdieu
dann ausfithrlich auf Wittgensteins Verstandnis des Regelfolgens als
Praxis Bezug.!” Dabei wird fiir Bourdieu, wie er spiter bemerkt, die
Frage » Wie konnen Verhaltensweisen geregelt sein, ohne dafS ihnen eine
Befolgung von Regeln zugrunde liegt?«!8 zum Kernproblem, von dem
ausgehend er seine soziologische Perspektive umfassend entwickelt. Zur
Erklarung von Regelmafigkeit rekurriert Bourdieu also nicht auf den
Regelbegriff, weil dieser im Sinne autonomer Regeln verstanden wer-
den, also den Eindruck hervorrufen kann, Akteure wiirden implizite
oder explizite Regeln mechanisch ausfithren. Den Begriff der »Regel«
ersetzt Bourdieu, je nach Kontext, durch die Konzepte »Spiel«, »prak-
tische Sinn«, »Strategie« oder »Habitus«.!” Bourdieus theoretischer
Entwurf liefle sich somit als Soziologisierung des Wittgenstein’schen
Regelfolgens begreifen.2? Insbesondere dem Habitus-Konzept, dessen
spezifische Stellung in Bourdieus relationalem Theoriesystem weiter
unten genauer beleuchtet wird, kommt dabei die Funktion zu, regel-
mifSiges Verhalten zu erkldren, ohne auf den Begriff der »Regel« zu-
rickgreifen zu miussen. An die konzeptionelle Stelle des Regelbegriffs
treten Habitus als »Systeme dauerhafter Dispositionen, strukturierte
Strukturen, die geeignet sind, als strukturierende Strukturen zu wirken,
mit anderen Worten: als Erzeugungs- und Strukturierungsprinzip von
Praxisformen und Reprasentationen, die objektiv »geregelt< und >regel-
mifSig« sein konnen, ohne im geringsten das Resultat einer gehorsamen
Erfiillung von Regeln zu sein«?1.

16 Vgl. Schultheis 2008: 106.

17 Die Diskussion wird spiter in Bourdieu 1987: 74—76 wieder aufgenom-
men. Auch in Bourdieu 1992b und Bourdieu 1992¢ wird Bourdieus
Rekurs auf Wittgensteins praxeologisches Verstandnis des Regelfolgens
deutlich, ohne dass dieser explizit erwdhnt wird. Vgl. zu Bourdieu 1992¢
auch Balke 2003: 146f.

18 Bourdieu 1992b: 86.

19 Vgl. Bourdieu 1976: 159-163 und 203-227, Bourdieu 1992b: 81 und 85
sowie Bourdieu 1992c¢: 100.

20 Vgl. Taylor 1999 und Gebauer 2005. Boike Rehbein weist darauf hin,
dass Bourdieu den Regelbegriff durch den Strategiebegriff ersetzt, vgl.
Rehbein 2006: 104-107, wobei allerdings teilweise in der Zusammenfas-
sung von Wittgensteins Auffassung der Eindruck entsteht, dieser stelle ein
regulatives Verstindnis autonomer Regeln ins Zentrum seiner Philoso-
phie, etwa wenn als Grundlage seiner Position die » Verinnerlichung von
Regeln« (104) ausgegeben wird.

21 Bourdieu 1976: 165. Vgl. auch Bourdieu 1992b: 85 und 87. Dies bedeutet
nicht, dass Bourdieu mit seiner Reformulierung des Regelfolgenproblems
in den Begriffen von Habitus, Disposition und Strategie die mit dem Kon-

67

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

An dieser Definition wird deutlich, dass Bourdieu in seiner sozio-
logischen Theorie des Handelns weder von einer expliziten noch von
einer impliziten Befolgung autonomer Regeln ausgeht, sehr wohl aber
von einer praktischen Beherrschung auf der Grundlage eines impliziten
Wissens, worin er mit Wittgensteins praxeologischem Verstindnis des
Regelfolgens iibereinstimmt.22 Im Folgenden soll nun herausgearbeitet
werden, wie Bourdieu ein an Wittgenstein orientiertes Praxisverstind-
nis aus der zweifachen Abgrenzung von subjektivistischen und objek-
tivistischen Positionen entwickelt und welche Rolle Korperlichkeit und
Zeitlichkeit in diesem Kontext spielen.

2.2 »Praxis« zwischen Subjektivismus und Objektivismus

Als Bourdieu im Paris der 1950er Jahre seine wissenschaftliche Ausbil-
dung erhielt, dominierten zwei intellektuelle Stromungen die Geistes-
wissenschaften: die strukturale Anthropologie und der philosophische
Existentialismus, deren Vertreter Claude Lévi-Strauss bzw. Jean-Paul
Sartre waren. Die Konfrontation mit diesen theoretischen Schulen
pragte Bourdieus intellektuelle Entwicklung, an deren Beginn die Kritik
beider Positionen steht. Dabei ist der Einfluss von Lévi-Strauss bei wei-
tem der bedeutsamere gewesen. So waren die Forschungen, die Bour-
dieu zwischen 1955 und 19671 in Algerien durchfiihrte, zu Beginn noch
stark von Lévi-Strauss’ strukturaler Anthropologie geprigt.?3 Ausfiihr-
lich beschreibt Bourdieu in Sozialer Sinn, welche Anziehungskraft das
strukturalistische Paradigma auf ihn austbte und zu welchem Erkennt-
nisgewinn es ihm verhalf. Im Unterschied dazu bezieht sich Bourdieu
ausschlieSlich negativ auf die Subjektphilosophie Jean-Paul Sartres.

2.2.1 Bourdieus Kritik am Subjektivismus

Jean-Paul Sartres voluntaristischer Subjektivismus bildet eine Zielschei-
be von Bourdieus Kritik. Der Existentialismus geht von der Freiheit
des Subjekts aus, jederzeit seine Handlungen selbst zu bestimmen. Er

zept des Regelfolgens verbundenen Einsichten verabschiedet, wie Karsten
R. Stueber (2005) behauptet, dessen Kritik an Bourdieu daher ins Leere
zielt. Dartiber hinaus fiihrt vielmehr Stuebers Einfithrung einer zweiten
Ordnung von Dispositionen zur Evaluierung normativer Angemessenheit
zu einem falschen Verstindnis von Praxis, wohingegen bei Bourdieu, ganz
im Sinne Wittgensteins, der Norm- im Praxisbegriff aufgeht. Zum Norm-
begriff bei Bourdieu vgl. auch Balke 2003: 145-148.

22 Vgl. Puhl 2002: 84f.

23 Vgl. Miiller 2005: 24-28, Schultheis 2008 und Schultheis 201 1.

68

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»PRAXIS« ZWISCHEN SUBJEKTIVISMUS UND OBJEKTIVISMUS

versteht jede Handlung als Konfrontation zwischen Subjekt und Welt,
die keine Vorgeschichte des Akteurs kennt, und vernachlissigt somit
vollstindig die Bedeutung sozialer Strukturen.2* Bourdieus Soziologie
hat dagegen einen entschieden anderen Ausgangspunkt, der in der Ver-
wunderung dariiber liegt, dass sich »die bestehende Ordnung mit ihren
Herrschaftsverhiltnissen [...], von einigen Zufillen abgesehen, letzten
Endes mit solcher Muhelosigkeit erhilt und daf$ die unertraglichsten Le-
bensbedingungen so haufig als akzeptabel und sogar naturlich erschei-
nen konnen.«2? Entsprechend fragt sich Bourdieu, warum Herrschaft
die (implizite) Zustimmung der Beherrschten findet und sich soziale Un-
gleichheit reproduziert. Er vertritt im Unterschied zu Sartre die Position,
dass die sozialen Akteure in ihren Handlungen nicht vollkommen frei
sind, da sie aufgrund der Inkorporierung sozialer Strukturen Einschran-
kungen und Grenzen unterliegen, die sie unmoglich iiberschreiten kon-
nen. An die Stelle des existentialistischen, absoluten Freiheitsgedankens
setzt Bourdieu somit eine soziologisch gewendete »konditionierte und
bedingte Freiheit«2¢,

Neben Sartres Subjektphilosophie zihlt Bourdieu auch phianome-
nologische und interpretative Ansitze zum subjektivistischen Pol so-
ziologischer Theoriebildung.2” Deren Rekurs auf die Unmittelbarkeit
der Erfahrung, den er fir eine wichtige theoretische Perspektive hilt,
muss Bourdieu zufolge objektiviert und die Primirerfahrung mit den
unhintergehbaren sozialen Strukturen in ein Verhiltnis gesetzt wer-
den, welche die Wahrnehmung der Akteure leiten und strukturieren.
Den Bezugspunkt von Bourdieus soziologischem Entwurf bilden daher
nicht als personlich und individuell verstandene Erfahrungen, sondern
kollektiv angeeignete Wahrnehmungsschemata. Da die Grenzen ihres
Wahrnehmens und Handelns den Akteuren nicht bewusst sind, wer-
den die meisten Entscheidungen auch nicht nach dem Prinzip der ra-
tionalen Wahl getroffen. Handlungen mogen sich objektiv auf einen
Zweck ausrichten, durfen aber nicht einer intentionalistischen Logik
untergeordnet werden:

»Die Handlungstheorie, die ich (mit dem Begriff Habitus) vorschla-
ge, besagt letzten Endes, dafs die meisten Handlungen der Menschen
etwas ganz anderes als die Intention zum Prinzip haben, nimlich
erworbene Dispositionen, die dafiir verantwortlich sind, daf§ man
das Handeln als zweckgerichtet interpretieren kann und muf3, ohne

24 Vgl. Bourdieu 1987: 79.

25 Bourdieu 2005: 7.

26 Bourdieu 1987: 103.

27 Vgl. Bourdieu 1987: 51-53. Zum Verhiltnis zwischen Bourdieus Position
und der Phinomenologie Maurice Merleau-Pontys vgl. ausfiihrlich Bon-
gaerts 2003 und Prinz 2013.

69

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

deshalb von einer bewufSten Zweckgerichtetheit als dem Prinzip
dieses Handelns ausgehen zu kénnen«28,

Ebenso scharf wie die Abgrenzung von Sartre fallt entsprechend Bour-
dieus Kritik am methodologischen Individualismus soziologischer Ra-
tional-Choice-Ansitze aus. Nicht nur deren Fixierung auf rationale,
bewusste Entscheidungen, sondern auch ihre Abstraktion von korper-
lichen und zeitlichen Aspekten des Handelns kritisiert Bourdieu als
intellektualistische Fehlschliissse von Modellen, welche die Logik der
Praxis verkennen und eine wissenschaftliche » Logik der Logik« an ihre
Stelle setzen.?? Bourdieus Begriff des » Akteurs« ist daher auch nicht,
wie teilweise in der sonstigen soziologischen Verwendung ublich, im
Sinne einer Verkiirzung auf rationale und intentionale Aspekte des
Handelns aufzufassen.3? Zum Verstindnis der objektiven, das Handeln
der Akteure beschrinkenden Strukturen, schliefst Bourdieu an die von
Ferdinand de Saussure begriindete und von Levi-Strauss fortgesetzte
strukturalistische Linie an.

2.2.2 Bourdieus Kritik am Objektivismus

Komplexer und bedeutsamer als Bourdieus Positionierung gegenuber
subjektivistischen Theorien ist sein Verhiltnis zum Strukturalismus,
dessen Denken er aufgreift und dabei erheblich kritisiert und revidiert.
Aus Bourdieus fruher theoretischer und empirischer Arbeit in Algerien,
in deren Rahmen er sich selbst vom Philosophen iiber die Rezeption der
Ethnologie zum Soziologen wandelte, stammt sein positiver Bezug auf
den Strukturalismus, mit dem »die strukturelle Methode oder einfacher
das relationale Denken in die Sozialwissenschaften eingefithrt wurde,
das mit dem substantialistischen Denken bricht und dazu fiihrt, jedes
Element durch die Beziehungen zu charakterisieren, die es zu anderen
Elementen innerhalb eines Systems unterhilt und aus denen sich sein

28 Bourdieu 1998a: 167f.

29 Vgl. Bourdieu 1987: 87-96 sowie Bourdieu/Wacquant 1996: 153 und
156—160.

30 Vereinzelt wird daher auch in der deutschsprachigen Sekundarliteratur
(entgegen der iiblichen Ubersetzung) anstelle des Begriffs » Akteur« der
Begriff » Aktor« oder »Agent« gebraucht, da Bourdieu mit der Verwen-
dung von »agent« statt »acteur« einer intentionalistisch und rationalis-
tisch verkirzten Kategorie entgehen wollte. Diese ungewohnliche be-
griffliche Entscheidung wird hier jedoch nicht aufgegegriffen, sondern
im Vertrauen darauf, dass Bourdieus Abgrenzung vom subjektivistischen
Akteurskonzept stets reflektiert wird, der allgemeinen Verwendung von
»Akteur« in der deutschsprachigen Primir- und Sekundirliteratur ge-
folgt.

70

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»PRAXIS« ZWISCHEN SUBJEKTIVISMUS UND OBJEKTIVISMUS

Sinn und seine Funktion ergeben.«3! Dieses Denken in Relationen wird
in Algerien zum Grundstein von Bourdieus theoretischer Arbeit und
wird alle seine folgenden Analysen prigen.32 Wie zentral der Kontakt
mit dem Strukturalismus auch fir Bourdieus Konversion vom Philo-
sophen zum Soziologen gewesen ist, ldsst sich an seiner Wiirdigung der
strukturalen Anthropologie ablesen: Sie habe »die Wissenschaft vom
Menschen geadelt und sie durch Verweis auf Saussure und die Linguis-
tik zur Konigswissenschaft erhoben, auf die sich nun zwangslaufig auch
die Philosophen beziehen mussten«33. So o6ffnete Lévi-Strauss damit
auch dem Philosophen Bourdieu den Zugang zur »Wissenschaft vom
Menschen«.34

Bourdieu teilt mit dem Strukturalismus Saussures die Annahme, dass
Bedeutung in der Differenz zweier Elemente besteht,?® bevorzugt al-
lerdings den Ausdruck »relational« gegentiber dem Begriff »struktura-
listisch«3¢. Allgemein lisst sich der Strukturalismus mit Gilles Deleuze
als ein Denken beschreiben, in dem »der Platz den Vorrang hat vor
dem, der ihn einnimmt«3”, in dem also die Relationen, und nicht eine
Substanz oder ein Wesen, die Bedeutung bestimmen. Bourdieu weist
jeglichen Essentialismus zurtick und geht stattdessen davon aus, dass
die Wirklichkeit durch Relationen strukturiert ist. Dieses Primat der
Relationen bildet die Grundlage von Bourdieus soziologischer Wissen-
schaftstheorie.38

Die relationale Perspektive Bourdieus daufSert sich unter anderem in
der fundamentalen Bedeutung, die den Klassifikationsschemata des
Habitus und den Positionen der Akteure im sozialen Raum beigemes-

31 Bourdieu 1987: 12.

32 Als Bourdieu sich fiir seine Algerienstudien durch ungeordnete und ohne
Methode aufgezeichnete ethnologische Sammlungen an Beschreibungen
nordafrikanischer Rituale arbeitete, um die algerische Gesellschaft zu ver-
stehen, half ihm Lévi-Strauss’ Verstindnis der Mythologien der Indianer
als einer Sprache mit genuiner Logik und Existenzberechtigung (Bourdieu
1987: 9) dabei, seine eigene Zugangsweise zur ethnologischen Forschung
und seinen theoretischen Ansatz zu entwickeln, den er im Verlauf seiner
Forschungen weiter ausbauen sollte.

33 Bourdieu 1992a: 21. Vgl. Dosse 1997: 92—-95.

34 Bemerkenswert erscheint auflerdem, dass Michel Foucault dort die grofSte
Zustimmung von Bourdieu erhilt, wo dieser ihn als einen Strukturalisten
begreift, vgl. Bourdieu 1998a: 75 und Bourdieu 2001: 226. Vgl. zum
Verhiltnis der Ansitze von Bourdieu und Foucault auch Schifer 2009
und Reckwitz 20171.

35 Vgl. Bourdieu 1982: 279.

36 Vgl. Bourdieu 1997b: 67.

37 Deleuze 1992¢: 19.

38 Vgl. Bourdieu 1970a und Vandenberghe 1999.

71

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

sen wird, die sich »wechselseitig zueinander definieren, durch Nahe,
Nachbarschaft oder Ferne sowie durch ihre relative Position, oben oder
unten oder auch zwischen bzw. in der Mitte usw.«3° Positionen im so-
zialen Raum werden in einem relationalen Netz durch Verhaltnisse von
Beziehung, Differenz und Distanz gekennzeichnet. Relationen werden
als objektive Strukturen verstanden, die unabhingig von den Subjekten
existieren und, ohne dass es diesen bewusst wire, ihren Handlungen
zugrunde liegen — ganz im Sinne des strukturalistischen Paradigmas.
Mit seiner bekannten Analyse der Raumstruktur des kabylischen
Hauses und ihrer symbolischen Bedeutung hatte Bourdieu eine Studie
vorgelegt, die ganz der strukturalistischen Anthropologie verpflichtet
war.*0 In diesem Aufsatz werden die verschiedenen Bereiche des ka-
bylischen Hauses strikt in Dichotomien wie innen/aufSen, hell/dunkel
usw. unterteilt und dabei jeweils einem Geschlecht zugeordnet.*! Damit
werden den einzelnen Bereichen des Hauses strukturelle Bedeutungen
zugesprochen, die nicht nur einer ausschliefSlich dualistischen Logik ent-
springen, sondern auch diachron invariant und vor allem unabhingig

39 Bourdieu 1992d: 138.

40 1963—64 verfasst und 1970 zunichst in einer Festschrift fiir Claude
Lévi-Strauss erschienen, wird der Text prominent als eine von drei eth-
nologischen Studien der kabylischen Gesellschaft in Bourdieus Entwurf
einer Theorie der Praxis erneut publiziert. Bourdieu integriert ihn hier
unkommentiert in sein frihes theoretisches Hauptwerk von 1972. Als der
Text dagegen 1980 in Sozialer Sinn erneut erscheint, sieht sich Bourdieu
veranlasst, sich von seiner Analyse zu distanzieren. Er nannte sie seine
»letzte Arbeit als unbefangener Strukturalist« (Bourdieu 1987: 23) und
kritisiert sie in einer Fuf$note, da »diese Interpretation des Raums des Ka-
bylenhauses innerhalb der Grenzen der strukturalistischen Denkweise«
(Bourdieu 1987: 468) bleibt. Dieser viel zitierte Aufsatz, den Bourdieu
mehrfach publiziert hat und der als exemplarisch fiir Bourdieus Rauma-
nalysen gilt, erschien ihm nun riickblickend theoretisch nicht mehr ange-
messen.

41 Diese dichotome Zuordnung wird beispielsweise an folgendem Aus-
schnitt deutlich: »Der niedere und dunkle Teil des Hauses steht dem ho-
hen Teil auch gegeniiber wie das Weibliche dem Mannlichen: aufSer dafd
die Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern die Frau mit den meisten
Sachen betraut, die zum dunklen Teil des Hauses gehoren, besonders mit
dem Tragen des Wassers, Brennholzes oder Mists und mit der Versorgung
der Tiere, reproduziert der Gegensatz zwischen dem hohen und niederen
Teil im Innern des hauslichen Raums den Gegensatz zwischen drinnen
und draufSen, zwischen dem weiblichen Raum, dem Haus|,] und seinem
Garten, dem mannlichen Raum.« (Bourdieu 1987: 473) Hier ldsst sich
sehr gut die dualistische Logik und die Unterstellung einer ahistorischen
Invarianz und Unabhingigkeit vom sozialen Standpunkt erkennen.

72

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS HABITUSKONZEPT

von den Interpretationen unterschiedlicher Akteure und ihrer sozialen
Standpunkte zu existieren scheinen. Bourdieu reproduziert in diesem
Text noch Elemente einer objektivistischen Perspektive, die er spater
selbst kritisiert: die Auffassung, die Subjekte seien lediglich Triger ei-
ner Struktur, sowie die damit zusammenhingende Reduktion »ihre[r]
Handlungen auf simple Randerscheinungen der Fihigkeit der Struktur,
sich nach ihren eigenen Gesetzen zu entwickeln und andere Strukturen
zu determinieren«#2, Dieser von Bourdieu kritisierten Perspektive liegt
der oben bereits diskutierte autonome Regelbegriff zugrunde, der Regeln
als transzendentale Entititen ansieht, die von aufSen auf die Handeln-
den einwirken, und der mit einem falschen Verstindnis regelfolgenden
Verhaltens als einer mechanischen Ausfithrung verbunden ist. Entspre-
chend formuliert Bourdieu als Hauptvorwurf gegeniiber dem Struktu-
ralismus, dass dieser die Subjekte zu »Epiphinomenen der Struktur«*3
degradiert. Bourdieu dagegen will mit seiner Theorie der Praxis »die
leibhaftigen Akteure wieder ins Spiel bringen«*4, Gegen die struktura-
listische Fixierung auf die synchrone Betrachtung von Strukturen und
die gleichzeitige Vernachlassigung des subjektiven Standpunkts grenzt
er sich in zweierlei Hinsicht ab: in der Betonung der Korperlichkeit so-
wie in der Betonung der Zeitlichkeit der Praxis. Die zentrale analytische
Kategorie, mit der diese theoretische Bewegung verwirklicht wird, ist
der Habitus. Bevor diese beiden Dimensionen von Bourdieus theore-
tischer Neuorientierung im Einzelnen diskutiert werden, soll daher im
Folgenden niher auf das Habituskonzept eingegangen werden.

2.3 Das Habituskonzept

Der prominenteste und auch in der Bourdieu-Rezeption am kontro-
versesten diskutierte Begriff ist die Kategorie des »Habitus«. In einem
allgemeinen, unspezifischen Gebrauch bedeutet »Habitus« Korperbau,
Gewohnheit oder Benehmen, doch der Begriff hat auch eine lange phi-
losophische und soziologische Tradition. Er findet zunachst bei Aristo-
teles Verwendung, dann unter anderem in der Scholastik Thomas von
Aquins und der Phinomenologie Edmund Husserls, aber auch bei Max
Weber, Emile Durkheim und Marcel Mauss.* Bourdieu gebraucht den
Begriff zuerst systematisch in einem Aufsatz iiber Erwin Panofsky, in
einem Nachwort zu dessen Gothic Architecture and Scholasticism (frz.

42 Bourdieu 1987: 78.

43 Bourdieu 1992a: 28.

44 Bourdieu 1992a: 28.

45 Vgl. Bourdieu 1997b: 61-64, Bourdieu 1992a: 30 sowie Krais/Gebauer
2002: 26—-30.

73

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

1967), in dem Panofsky die Kategorie »Habitus« gewihlt hatte, um
die asthetische Einheit der kiinstlerischen Produktion einer kunsthisto-
rischen Epoche zu erkliren.#¢ Panofsky arbeitet darin heraus, wie die
Architektur der gotischen Kathedrale, die Bildhauerei, die Literatur und
die Gestaltung von Handschriften wesentliche Charakteristika mit der
scholastischen Philosophie Thomas von Aquins teilen. Der Habitus-
begriff gab Panofsky die »Moglichkeit, im Zentrum des Individuellen
selber Kollektives zu entdecken; Kollektives in Form von Kultur«*7,
und damit entgegen der kunsthistorisch uiblichen Tendenz zur Indivi-
dualisierung und zur Betonung des schopferischen Genies zu erkliren,
warum die dsthetischen Gestaltungsprinzipien in unterschiedlichen
kiinstlerischen Disziplinen zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt
homolog sind. Ohne dass sie sich explizit miteinander abstimmen, be-
kommen so die scheinbar einzigartigen Arbeiten der Kiinstler Zhnliche
Ziige. Der Habitus bildet das zugrunde liegende »vereinigende und ex-
plikative Prinzip fur ein dem Anschein nach disparates Zusammenspiel
von Verhaltensformen«*8, Wie auch Panofsky, fiir den die Fihigkeit
zur Schopfung aus kunsthistorischer Perspektive elementar ist, will
Bourdieu mit dem Habitusbegriff die kreative Dimension menschlicher
Produktion bei gleichzeitigem Verweis auf die Existenz uibersubjektiver
Homologien hervorheben.

Charakteristisch ist im Vergleich zu anderen Verwendungen des Habi-
tusbegriffs die zentrale Position, die er in Bourdieus Theorie einnimmt.
Er bezeichnet hier ein inkorporiertes Ensemble von » Wahrnehmungs-,
Denk- und Handlungsschemata«#’, das gleichzeitig individuell ange-
eignet und kollektiv geteilt ist und das ebenso die Bewertungen und
Klassifikationen wie die Ausfiihrung der Praktiken einzelner Akteure
strukturiert. Er wirkt als Orientierung in der sozialen Welt, als Sinn fur
den Verlauf impliziter Grenzen und als das Handeln bestimmender prak-
tischer Sinn. Die Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata sind
sowohl strukturierende Strukturen, da sie » Erzeugungs- und Ordnungs-
grundlagen fiir Praktiken und Vorstellungen«3° sind, als auch struktu-
rierte Strukturen, die durch Sozialisation bedingt sind und sich in Rela-
tion zur sozialen Welt entwickeln, in der sich ein Akteur bewegt.’!

46 Vgl. Bourdieu 1970b. Die Entstehung des theoretischen Konzepts, fiir das
Bourdieu schliefSlich den Begriff »Habitus« fand, ldsst sich allerdings bis
zu seinen frithen Arbeiten tiber Algerien zuriickverfolgen. Vgl. Schultheis
2000, Krais/Gebauer 2002: 18-23 und Krais 2004: 97-102.

47 Bourdieu 1970b: 132.

48 Bourdieu 1970b: 155.

49 Bourdieu 1987: 101.

5o Bourdieu 1987: 98.

51 Vgl. Bourdieu 1976: 165.

74

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS HABITUSKONZEPT

Der Habitus ist verantwortlich fiir das praktische Erkennen der sozi-
alen Welt und fiir die Interpretation und Erfahrung sozialer Praktiken.
In welcher Form man der Welt Aufmerksamkeit entgegenbringt und
worauf die Aufmerksambkeit fillt, ist stets eine Funktion des Habitus.
Da die kognitiven Strukturen, mit denen der Akteur die Welt erfasst,
aus der Sozialisation resultieren, sind die Konstruktionselemente der
Welt von dieser selbst konstruiert worden.’? Das Erkennen, Inter-
pretieren und Bewerten erfolgt also vor dem Hintergrund kognitiver
Strukturen, die als inkorporierte soziale Strukturen ein Produkt der
Gesellschaft sind. Indem die Klassifikationsschemata des Habitus auf
die soziale Welt »appliziert«’3 werden, werden diejenigen Teilungsprin-
zipien eingesetzt, die aus der Erfahrung dieser Welt resultieren. Bourdi-
eu denkt diese Teilungsprinzipien als organisierende Dichotomien, die
als Ordnungsprinzipien »die Sicht der Welt [...] festlegen«’4. Entlang
semantischer Oppositionen, die Eigenschaften beschreiben und Grup-
pen konstituieren, klassifizieren die Akteure die Welt und konstruieren
dabei die Ordnung der sozialen Wirklichkeit.>3

Der Habitus erscheint in Bourdieus Schriften in verschiedenen Syno-
nymen als ein System von Schemata, als ein »Sinn« oder als ein System
von Dispositionen. Der Begriff »Disposition« ist dabei nach Bourdieu
besonders geeignet, den Habitus zu charakterisieren, da er darauf hin-
weist, dass dieser sowohl Ergebnis einer Strukturierung als auch ein
inkorporierter Zustand ist, vor allem aber »eine Tendenz, ein| | Hang
oder eine Neigung«3¢. Damit wird der Habitus als generatives System
beschrieben, das »sinnvolle Praxis und sinnstiftende Wahrnehmung«>”

52 Vgl. Bourdieu 2001: 174, 194.

53 Vgl. Bourdieu 2001: 233.

54 Bourdieu 2001: 239.

55 Vgl. beispielhaft die Klassifikationen »Reiche/Arme, Weifle/Schwarze,
Inlinder/Ausldnder usw.« (Bourdieu 2001: 239) oder »schwer-leicht,
glinzend—triib usw.« (Bourdieu 1992d: 147). Hier zeigen sich deutlich
die strukturalistischen Beziige von Bourdieus Theorie.

56 Bourdieu 1976: 446 Fn.39. Mit diesem Verstindnis des Habitus als
»Disposition« iiberschneidet sich Bourdieus Sozialtheorie mit pragma-
tistischen Positionen zur Handlungstheorie, vgl. Schifer 2012. Fiir einen
historischen Abriss zum Gebrauch des mit dem Habitusbegriff famili-
endhnlichen Konzepts »Habit« in der Soziologie vgl. Camic 1986 und
Camic 200t1. Dabei erwihnt Camic jedoch Pierre Bourdieus Ansatz nur
am Rande und bezeichnet selbst in dem Lexikonbeitrag von 2001 Ar-
beiten von Ostrow, Joas, Bourdieu und Giddens aus den 198cer und
1990er Jahren noch als »future possibilities«. Zum Begriff der »Praxis«
im Pragmatismus und zu dessen antiken Beziigen vgl. die fundierte Kon-
textualisierung von Hetzel 2008.

57 Bourdieu 1982: 278.

75

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

in Bezug auf konkrete Situationen hervorbringt. Dieses praktische Wis-
sen des Habitus ist ein »Know-how «, das mit Michael Polanyi auch als
ein »implizites Wissen« (tacit knowledge) beschrieben werden kann, ein
intuitives Wissen, das nicht mitteilbar ist und mehr umfasst »als wir zu
sagen wissen«*8, Das erworbene und korperlich lokalisierte Wissen ist
reflexiv nicht zuginglich und zeigt sich lediglich in der Praxis der Ak-
teure.’? In seiner Gesamtheit bildet es die Identitit des Akteurs: » Was
der Leib gelernt hat, das besitzt man nicht wie ein wiederbetrachtbares
Wissen, sondern das ist man.«%0 Das praktische Wissen des Habitus ist
als Ensemble von Handlungsschemata »einheitsstiftende[s] Erzeugungs-
prinzip aller Formen von Praxis«®! und damit die Grundlage der koha-
renten Generierung von angemessenen Praktiken. Die » Gesamtheit der
Praxisformen eines Akteurs«%2 bezeichnet Bourdieu als »Lebensstil«.
Das Handeln des Habitus muss dabei als Improvisation gedacht wer-
den, die internalisierten Beschrankungen unterliegt. Der Habitus ist ein
praktischer Sinn, »der einem sagt, was in einer bestimmten Situation zu
tun ist«®3, Er zeigt sich in der Fihigkeit eines Akteurs, auf unterschied-
liche Situationen in sinnhafter Weise zu reagieren, ohne dass einzelne
Handlungsschritte im Vorhinein festgelegt wiren.®* Bourdieu will da-
mit das kreative Potential des Habitus betonen.

58 Polanyi 1985: 14, Hervorh. getilgt. Polanyi bezeichnet mit dem Begriff
»tacit knowledge« diejenige Dimension des Handelns, die sich nicht voll-
standig explizieren ldsst. Er iibernimmt Gilbert Ryles Unterscheidung von
knowing how und knowing that und bezieht diese auch auf die wissen-
schaftliche Erkenntnis. Zum Konzept des »tacit knowledge« vgl. auch
Collins 2001.

59 Daher darf die Vorstellung einer der Praxis zugrundeliegenden Wissens-
ordnung nicht in der Hinsicht missverstanden werden, diese lieSe sich von
der Praxis isoliert betrachten. Diesen Fehler begeht Michael Meier, wenn
er zwischen Wissen und Praktiken differenziert und unterstellt, das » Ver-
haltnis zwischen implizitem praktischen Wissen und den Schemata des
Habitus« (Meier 2004: 66) liefle sich bestimmen. Zur Beobachtbarkeit
und damit »Offentlichkeit« von Praxis vgl. Schmidt/Volbers 2011 und
Schmidt 2012.

60 Bourdieu 1987: 135.

61 Bourdieu 1982: 283.

62 Bourdieu 1982: 278.

63 Bourdieu 1998a: 41f.

64 Bourdieu verdeutlicht dies mit einem Verweis auf das Konzept der ge-
nerativen Grammatik von Noam Chomsky. Das Habituskonzept gleicht
Chomskys Theorie, insofern es ein System beschreibt, das etwas ermog-
licht. Die generative Grammatik ermoglicht es dem Sprecher, unendlich
viele Sdtze zu bilden; der Habitus ermoglicht es dem Akteur, angemes-
sene Praktiken auszufiihren, die innerhalb der Grenzen des generativen

76

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS HABITUSKONZEPT

Die Funktionsweise des Habitus lasst sich am Beispiel des Ge-
schmacks beschreiben.®> Die Wahrnehmung von Orten oder Gegen-
stinden, ihre Einordnung und Bewertung und schliefSlich daraus re-
sultierende Haltungen oder Handlungen greifen dabei in der Praxis
untrennbar ineinander. Mit dem unterschiedlichen Geschmack, den
Akteure entwickeln, ist im weiteren Sinne auch ein Sinn fiir implizite
Grenzen verbunden und das Gefiihl eines Akteurs dafiir, was fiir ihn
richtig ist. Dies schliefSt ein prareflexives Erkennen unsichtbarer Gren-
zen ein (die jedoch im Rahmen der Lebensstilanalyse empirisch sichtbar
gemacht werden konnen),%¢ die den Rahmen abstecken, in dem sich der
Akteur »am richtigen Platz« fiihlt. Die Schemata des Habitus bilden
dabei ein praktisches Wissen, das dem Akteur nicht bewusst ist und das
Bourdieu als »sense of one’s place« bezeichnet. » Der sense of one’s place
ist ein praktischer Sinn [...], ein praktisches Wissen, das nichts von sich
weif$ [une connaissance pratique qui ne se connait pas]«®7. Er wirkt
als internalisiertes Korrektiv, welches das Uberschreiten von Grenzen
im Vorhinein verhindert. Die Grenze zwischen objektiven Ausschluss-
mechanismen und nicht bewusster Vermeidung desjenigen, was einen
Akteur ausschliefSt, verschwimmt. Bestimmte Orte werden gemieden,
an anderen stellt sich das Gefiihl ein, »am richtigen Platz« zu sein.
Es entwickelt sich eine Vorliebe fiir bestimmte Objekte, die bevorzugt
werden, andere werden abgelehnt. In der Aussage »Das ist nichts fur
mich« findet dieser implizite Sinn fiir Grenzen seine idealtypische For-
mulierung.®® Als Produkt eines Lern- und Konditionierungsprozesses
bildet der Habitus auf diese Weise ein nicht gewahltes Prinzip, das zur
Grundlage aller Wahlen wird.®?

Die Schemata des Habitus werden von einer Gruppe, die denselben
Sozialisationsbedingungen unterliegt, kollektiv angeeignet. Daher sind

Systems improvisiert werden. Das Habituskonzept unterscheidet sich
jedoch auch charakteristisch von Chomskys generativer Grammatik, da
es von erworbenen und nicht von anthropologisch universalen Schemata
ausgeht, vgl. Bourdieu 1999: 286.

65 Vgl. Bourdieus Studie Die feinen Unterschiede, in der er empirisch den
Zusammenhang zwischen Geschmack, Habitus und sozialer Position be-
legt und »wider die charismatische Ideologie, die Geschmack und Vor-
liebe fiir legitime Kultur zu einer Naturgabe stilisiert, [...] den soziali-
sationsbedingten Charakter kultureller Bediirfnisse« beweist (Bourdieu
1982: 17). Vgl. dazu auch Prinz 2009.

66 Vgl. Bourdieu 1982.

67 Bourdieu 20071: 238; frz. Bourdieu 1997a: 221. Die Formulierung »sense
of one’s place« ibernimmt Bourdieu von Erving Goffman, vgl. Bourdieu
2001: 2361,

68 Vgl. Bourdieu 1982: 735.

69 Vgl. Bourdieu 2001: 1971.

77

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

die inkorporierten Strukturen einer Gruppe von Akteuren homolog und
ihre Praktiken »ohne jede direkte Interaktion und damit erst recht ohne
ausdriickliche Abstimmung einander angepasst«”?. Die Ursache fiir die
Ahnlichkeit der Praktiken und Priferenzen einer Gruppe von Akteuren
liegt Bourdieu zufolge daher in der tibersubjektiven Homologie der kor-
perlich angeeigneten Strukturen begriindet und damit nicht in einer
situativen, intersubjektiven Abstimmung, die im interaktionistischen
Paradigma das Zentrum der soziologischen Erkliarung bildet.

Die Wahlen, Klassifikationen oder Praktiken bringt der Habitus
prareflexiv hervor, ohne dass ihnen bewusste Entscheidungen zugrunde
liegen wirden. Der Akteur findet sich immer schon in seiner Welt zu-
recht und hinterfragt in der Regel die seinen Entscheidungen und Ein-
stellungen zugrunde liegenden Strukturen nicht. Diese »gewohnheits-
mifige[ | Verwurzelung mit der alltdglichen Ordnung des Ungefragten
und Selbstverstindlichen«”! bezeichnet Bourdieu als »Doxa«. Der Be-
griff der Doxa, der einen wichtigen Aspekt von Bourdieus Machttheorie
bildet, beschreibt das Gefiihl des »>unmittelbaren Verwachsenseins« des
Individuums mit der Gesellschaft«”2, das sich herstellt, wenn die ko-
gnitiven Strukturen des Individuums den Strukturen der Sozialordnung
entsprechen. Wenn der Akteur ein doxisches Verhaltnis zu Welt hat,
zweifelt er nicht an der sozialen Ordnung, sondern nimmt sie als gege-
ben hin, sodass diese in der Konsequenz als legitim und naturlich er-
scheint. Dieser Effekt »doxische[r] Unterwerfung«”3, der den Anschein
der Legitimitdt hervorruft, ist Bourdieu zufolge eine zentrale Ursache
fir die Reproduktion sozialer Ungleichheit.

Mit dem Habituskonzept tiberwindet Bourdieu die sozialwissen-
schaftliche Trennung in struktur- und handlungstheoretische Ansit-
ze und hebt die klassische Dichotomie einer Gegeniiberstellung von
Individuum und Gesellschaft auf. Das Individuum wird bei Bourdieu
grundlegend als bereits vergesellschaftetes verstanden, da sich in ihm
das Soziale fundamental durch Inkorporation eingelagert hat. Auf diese
Weise wird die Konzeption einer wechselseitigen Einwirkung antagonis-
tischer Sphiren, die viele soziologische Entwiirfe prigt, iiberwunden.”#
Fur Bourdieu lasst sich dagegen Individualitit nicht unabhiangig von
einem sozialen Kontext denken. »Wenn man vom Habitus redet, dann
geht man davon aus, dass das Individuelle und selbst das Personliche,

70 Bourdieu 1987: 109

71 Bourdieu 1982: 668.

72 Janning 1991: 52 1.

73 Bourdieu 2001: 227.

74 Vgl. Bourdieu 2001: 200f. Zu der darin implizierten Kritik an der sozi-
alwissenschaftlichen Rollentheorie des homo sociologicus vgl. Krais/Ge-
bauer 2002: 66-81.

78

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KORPERLICHKEIT DER PRAXIS

Subjektive etwas Gesellschaftliches ist, etwas Kollektives. Der Habitus
ist die sozialisierte Subjektivitit.«”3 Individualitit im engeren Sinn exi-
stiert fiir Bourdieu dabei nur in Form einer graduellen Abweichung,
die er als Variante tibersubjektiver Strukturen versteht. Die Mitglieder
einer Klasse sind in dieser Perspektive durch »ein Verhaltnis der Vielfalt
in Homogenitit« gekennzeichnet, bei dem ein individueller Stil eines
spezifischen Habitus »im Vergleich zum Stil einer Epoche oder Klasse
immer nur eine Abwandlung« ist.”¢ Deutlich kommt hier Bourdieus
praxeologische Perspektive zum Ausdruck, wonach Individualitit stets
eine Funktion sozialer Strukturen ist. Dabei tritt die innere Vielfalt einer
Gruppe hinter ihren statistisch geteilten Gemeinsamkeiten zuruick. Mit
diesem Blickwinkel fokussiert Bourdieu, wie noch zu zeigen sein wird,
die Koharenz und Homogenitit des Sozialen.

Die Dichotomie von Individuum und Gesellschaft ist Teil einer Reihe
von etablierten (sozial-)wissenschaftlichen Dualismen, deren Auflosung
Bourdieus Theorie zum Ziel hat: die Teilung der Soziologie in Mikro-
und Makroperspektiven, die falschen » Alternativen von Determiniert-
heit und Freiheit, Konditioniertheit und Kreativitit, BewufStem und
UnbewufStem«”7 und die Dichotomien von Freiheit und Zwang sowie
Korper und Geist.” Im Folgenden wird nun genauer auf die korperliche
Dimension eingegangen, die in klassischen strukturalistischen Ansitzen
vernachlassigt wird.

2.4 Die Korperlichkeit der Praxis

Das Habituskonzept geht, entgegen einer cartesianischen Gegeniiber-
stellung von Korper und Geist, von einer engen Verbindung zwischen
kognitiven Strukturen und Einverleibung aus.” Kognitive Strukturen
begreift Bourdieu als Dispositionen eines Korpers und nicht als im Be-
wusstsein angesiedelt.8 Die Bildung der Dispositionsstrukturen erfolgt

75 Bourdieu/Wacquant 1996: 159.

76 Bourdieu 1987: 113, Hervorh. getilgt.

77 Bourdieu 1987: 103.

78 Vgl. Bourdieu/Wacquant 1996: 19 und 41 sowie Bourdieu 1992b: 84.
Den Anspruch der Uberwindung etablierter philosophischer und sozial-
wissenschaftlicher Dualismen teilt Bourdieu, wie er selbst auch bemerkt,
mit dem Pragmatismus, vgl. Bourdieu/Wacquant 1996: 155 sowie Schafer
2012.

79 Vgl. Bourdieu 2001: 35 sowie dazu Schmidt 2008a.

80 Vgl. Bourdieu 2001: 225. Die unterschiedlichen Begriffe »Korper« und
»Leib« fiir das franzosische »corps« bei Bourdieu sind Ubersetzungsef-
fekte und verweisen nicht auf die philosophische Trennung zwischen Leib
und Korper, vgl. Barlosius 2006: 39 Fn.

79

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

als Einverleibung sozialer Strukturen, wobei der Korper »als Speicher
sozialer Erfahrung«3! fungiert. In enger Verwandtschaft mit dem Be-
griff »Habitus«, jedoch mit einer signifikanten Bedeutungsdifferenz, ge-
braucht Bourdieu auch die Kategorie »Hexis«82. Dieser Begriff umfasst
die im engeren Sinne somatischen Praktiken wie das Gehen oder das
Einnehmen einer bestimmten Korperhaltung als grundlegende und am
schwersten verinderbare korperliche Haltungen und Bewegungen.83
Die den Korper vergesellschaftenden Mechanismen treffen auf einen
biologischen Organismus, der spezifischen Erfordernissen und Gren-
zen unterliegt. Entgegen dem Versuch, menschliches Verhalten auf der
Basis von universalen anthropologischen Konstanten zu erklaren, geht
Bourdieu ausschliefSlich von einer natiirlichen Pradisposition mensch-
licher Korper aus, von »der Konditionierbarkeit als natirlicher Fihig-
keit, nicht naturgegebene, beliebige Fihigkeiten zu erwerben«34. An
anderer Stelle weist er zwar, in scheinbarem Widerspruch, darauf hin,
dass die Sozialisation nicht alle anthropologischen Eigenschaften des
biologischen Individuums zum Verschwinden bringe, fithrt jedoch in
diesem Zusammenhang lediglich die theoretische Moglichkeit des Ge-
dédchtnisverlusts und damit einhergehend der erworbenen Fahigkeiten
an.%S Somit bestimmt er die — wenn man so will — »biologische Restgr-
Be«, die sich der Sozialisation gegeniiber als widerstandig erweist, als
dufSerst gering. Die Vergesellschaftung setzt allerdings bei einem biolo-
gischen Organismus an, der spezifischen Grenzen unterliegt, und bildet
mit dem Habitus eine »zweite[ | Natur«3¢ heraus. Dieser somatische

81 Krais/Gebauer 2002: 75. Vgl. auch Meuser 1999: 128. Der Begriff des
»Speichers« darf dabei jedoch nicht in der Hinsicht missverstanden wer-
den, das Wissen des Habitus sei ein Faktenwissen im Sinne des knowing
that (Ryle).

82 »Habitus« ist die lateinische Ubersetzung des griechischen Begriffs »He-
xis« aus der aristotelischen Philosophie und somit urspriinglich gleich-
bedeutend, vgl. Bourdieu 1997b: 62 sowie Holder 2009.

83 Er bezeichnet damit einen Bereich von Praktiken, fiir den Marcel Mauss
in seiner Analyse der Techniken des Korpers von 1934 den Habitusbe-
griff eingefithrt hatte, vgl. Mauss 1975. Wie Mauss verweist auch Bour-
dieu auf die Differenz von mannlichen und weiblichen Korperhaltungen,
ihre Bedingtheit durch Sozialisation (und nicht durch biologische Fak-
toren) sowie die sozialen Bedeutungen, die mit ihnen verkniipft sind, vgl.
Bourdieu 1987: 129-134 und Bourdieu 2001: 181. Das Erlernen einer
Korperhaltung im Verlauf der Sozialisation geschieht Bourdieu zufolge
mimetisch, indem Kinder das Verhalten der Erwachsenen nachahmen,
vgl. Bourdieu 1976: 190.

84 Bourdieu 2001: 175.

85 Vgl. Bourdieu 2001: 201 und Bourdieu 1992¢: 57.

86 Bourdieu 1992b: 84

8o

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KORPERLICHKEIT DER PRAXIS

Aspekt des Habitus erklirt die Dauerhaftigkeit der Wahrnehmungs-,
Denk- und Handlungsschemata. So wurzelt die Trigheit des Habitus
gegeniiber Veranderungen — von Bourdieu »Hysteresis« genannt — in
einer Tragheit des Korpers, der sich neuen Gegebenheiten nicht ohne
weiteres anpassen kann, sondern zunichst neu trainiert werden muss.8”
Mit dem Begriff der Hysteresis macht Bourdieu darauf aufmerksam,
dass die habituellen Schemata von einer Stabilitit gekennzeichnet sind,
die letztlich in einer korperlichen Widerstandigkeit begriindet liegt. Da
es eine besondere Form der Arbeit erfordert, dem Korper neue Ver-
mogen beizubringen, entwickeln die bereits inkorporierten Schemata
eine eigene Qualitit der Resistenz Verinderungen gegeniiber.88

Der Modus korperlichen Lernens, ein Konditionierungsprozess, der
als »Training« oder »Dressur«8 gefasst werden kann, funktioniert ana-
log zur Anpassung des Korpers, wie es beim Erlernen des Umgangs mit
einem Instrument geschieht. Erst durch den Gebrauch des Instruments
stellt sich bei der Benutzung eine immer grofSer werdende Sicherheit
und Verbesserung der Fahigkeit ein, die sowohl intuitivem Probieren
wie auch methodischem Vorgehen entspringen kann. Daher ist es letzt-
lich der Benutzer, der »sich von dem Instrument benutzen, ja durch es
instrumentalisieren «?9 lasst.

Ein Akteur bildet aufgrund seiner Erfahrung der ihn beeinflussenden
sozialen Welt einen spezifischen Habitus aus. In einem fortwahrenden
Sozialisationsprozess schlieffen sich »soziale Ordnungen, Vorstel-
lungen, Klassifikationsschemata, Wissensbestinde« zu einem »komple-
xen Erfahrungswissen«®! zusammen, welches in Form inkorporierter
Wahrnehmungs- und Denkschemata wiederum die Grundlage fir die
Wahrnehmung sowie fiir die Klassifikation und Bewertung der kunf-
tigen Erfahrung bildet.”? Die Vergangenheit des Akteurs ist also stets
gegenwartig, da die Schemata des Habitus aus fritheren Erfahrungen
resultieren.

Die Erfahrungen, die zur Ausbildung des Erfahrungswissens fithren,
sind so vielfiltig wie die sozialen Einfliisse und Interaktionen, in die ein

87 Vgl. Bourdieu 1987: 238f.

88 Vgl. Bourdieu 1982: 238 f. und Bourdieu 2001: 207.

89 Bourdieu 2001: 220.

90 Bourdieu 2001: 183.

91 Krais/Gebauer 2002: 63.

92 Wahrnehmung, Bewertung und Handlung werden in Bourdieus Praxis-
theorie eng miteinander verbunden und lassen sich nur analytisch tren-
nen. Nach Bourdieu darf Erkenntnis nicht als ein passiver Akt gedacht
werden, der von Objektivitat und Universalitit gekennzeichnet ist. Ob-
jekte der Erkenntnis sind stattdessen stets konstruiert, und zwar vor dem
Hintergrund des Habitus als zugrunde liegendem Ensemble von Wahr-
nehmungsschemata, vgl. Bourdieu 1987: 97.

81

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

Akteur eingebunden ist. Sie sind iiber verschiedene Formen des Lernens
vermittelt.”> Lernen bedeutet hier titiges »Umgehen mit« und »Ein-
bezogensein in«, d.h. die aktive Teilnahme an sozialen Interaktionen.
Diese Lernprozesse sind nur insofern »keine[ | miihseligen«”4, als sie
den Akteuren in der Regel nicht bewusst sind.”> Es handelt sich aber um
langwierige Prozesse einer anhaltenden Inkorporierung, da es komplexe
soziale Spiele sind, an die die Akteure sich anpassen.”® Dies gilt sowohl
fiir den Erwerb bestimmter Korperhaltungen als auch fiir das Erler-
nen von Klassifikationsschemata.’” Die Akteure erfahren die »Rang-
ordnungen und Klassifikationssysteme, die den — zumal kulturellen
— Objekten, den Institutionen (wie der Schule) oder auch der Sprache
eingebunden sind [... und] die Bewertungen, Urteile, Rangzuweisungen
und Mafregelungen, die, in den alltagspraktischen Begegnungen und
Interaktionen gang und gibe, von den eigens dafiir eingerichteten Insti-
tutionen wie Familie und Schule aufoktroyiert werden«”8 im wahrsten
Sinne des Wortes »am eigenen Leib«. Die Familie und die Schule spie-
len als Instanzen der Reproduktion die wichtigste Rolle bei der In-
korporierung des Habitus. In der Familie wird ein primarer Habitus
ausgebildet,?? der im Verlauf einer schulischen und ggf. universitaren
Laufbahn weiter geformt wird.1%° Die Selektion, die in der Schule und

93 Bourdieu unterscheidet am Beispiel der kabylischen Gesellschaft drei
verschiedene Formen des Lernens. Als erste beschreibt er ein unmerk-
liches Vertrautwerden mit einer Haltung oder Handlung, etwa bei der
mimetischen Nachahmung der Korperhaltung der Erwachsenen durch
die Kinder. Als zweite Form benennt er das Lernen durch ausdriickliche
Vorschrift und Uberlieferung, wie es das Schulsystem prigt, und schlief3-
lich drittens als Zwischenform »strukturale Ubungen« (Bourdieu 1976:
192, Hervorh. getilgt) in Form von Ratseln oder Spielen mit rituellem
Charakter, bei denen Kinder in einer Als-Ob-Situation spielerisch soziale
Prinzipien erlernen.

94 Bourdieu/Wacquant 1996: 205.

95 Zur Wandelbarkeit des Habitus s.u. Kap. 2.11.

96 Vgl. Krais/Gebauer 2002: 62 1.

97 Vgl. Bourdieu 1987: 136-139.

98 Bourdieu 1982: 734.

99 Vgl. Bourdieu 2001: 210.

100 Den Schiilern und Studenten werden dabei nicht nur technische Fahig-
keiten und Kompetenzen vermittelt, die Ausbildung beeinflusst vielmehr
ihren Habitus umfassend. So muss etwa im Medizin- oder Okonomik-
studium »eine ganze Korperhaltung, eine ganze Seins- und Denkweise
vermittelt werden, die mit der sozialen Definition des Arztes oder des
GrofSunternehmers zu einem bestimmten Zeitpunkt verbunden ist und
die verlangt, dafs er ein Biirger ist, wohlerzogen, reserviert, Zweireiher
mit Weste bevorzugt usf.« (Bourdieu 1991a: 87).

82

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ZEITLICHKEIT DER PRAXIS

in der Universitit vorgenommen wird, stiitzt sich auf den in der Familie
ausgebildeten Habitus. Es werden Akteure bevorzugt, die dem Ausbil-
dungsziel entsprechende Dispositionen mitbringen, deren Habitus also
zur weiteren Umgestaltung pradisponiert ist. Dieser Selektionsprozess
funktioniert implizit und automatisch, so dass »nie zu entscheiden [ist],
ob letztlich der Akteur oder die Institution wihlt«101. Die diachrone
Herausbildung des Habitus ist ein Aspekt historischer Entwicklung, an
dem sich Bourdieus fundamentale Berticksichtigung der Zeitdimension
in seinem Ansatz zeigt.

2.5 Die Zeitlichkeit der Praxis

Entgegen der strukturalistischen Vernachlissigung der diachronen Per-
spektive, von der sich Bourdieu kritisch abgrenzt,192 will er anerkennen
und herausarbeiten, wie fundamental Handeln von Zeitlichkeit gekenn-
zeichnet ist. Jeglicher Vollzug der Praxis ist untrennbar mit dem Verlauf
der Zeit verbunden, denn die von den Akteuren verfolgten Strategien
sind durch Rhythmen und Vorausgriffe auf die Zukunft gekennzeichnet
sowie durch Verweise auf Vergangenes gesittigt.!93 Wie Bourdieu in An-
lehnung an Marcel Mauss’ Studium des Gabentauschs herausarbeitet,
sind sowohl die Irreversibilitat der Tuns als auch die tatsdchliche Dauer
von Handlungen und die Existenz von Pausen im Handlungsablauf
konstitutiv fiir die menschliche Praxis.'% Auch bei der Ausbildung des
Habitus in der Sozialisation ist daher Bourdieu zufolge stets die Zeitdi-
mension zu beachten. Die Formierung der Wahrnehmungs-, Denk- und
Handlungsschemata geschieht im historischen Verlauf der Sozialisation
eines Akteurs, wobei von einer grundsatzlichen theoretischen Wandel-

101 Bourdieu 2001: 211.

102 Vgl. Schultheis 2008: 104 und Moebius 2007.

103 Die Anerkennung der Zeitdimension hat firr Bourdieu auch erkennt-
nistheoretische Implikationen. Die alltdgliche Praxis der Akteure un-
terscheidet sich durch die Form ihrer Zeitlichkeit fundamental von der
soziologischen Reflexion, die wesentlich zeitenthoben ist. Da die Zeit
der Wissenschaft nicht identisch mit der Zeit der Praxis ist, darf die
wissenschaftliche Vernunft nicht mit der Vernunft der Akteure gleichge-
setzt werden und die spezifische Okonomie des alltiglichen Handelns in
ihren zeitlichen Beziigen, ihrer Dringlichkeit und ihrer Unumkehrbarkeit
nicht vergessen werden. Vgl. dazu Bourdieu/Chamboredon 1991 und
Bourdieu 1998b. Zu Bourdieus Konzept wissenschaftlicher Reflexivitit
vgl. auch Langenohl 2011.

104 Vgl. Bourdieu 1976: 217-227. Zum Rekurs von Bourdieu auf Mauss so-
wie zu dessen Bedeutung als wichtiger praxistheoretischer Bezugspunkt
vgl. Moebius 2008a, Hillebrandt 2009a und Hillebrandt 20712.

83

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

barkeit des Habitus auszugehen ist.}05 Die Sozialisation wird als ein
Prozess aufgefasst, der niemals abgeschlossen ist. Allerdings werden
Prozesse der Habitusbildung bei Bourdieu ausgeblendet und der Habi-
tus nicht in seinem Werden analysiert.!% Im Rahmen der Genese des
Habitus fufst spater Gelerntes immer auf frither Erlerntem, insofern die
bereits ausgebildeten Wahrnehmungs- und Denkschemata die neuen Er-
fahrungen einordnen. Der Habitus ist als Produkt der Geschichte offen
und wandelbar und stellt kein unausweichliches Schicksal dar. Die Ha-
bitusbildung ist prinzipiell unabgeschlossen, da neue Erfahrungen den
Habitus stindig verdndern und ihn an neue Situationen anpassen: »Die
[ ] praktischen Prinzipien zur Organisation des Gegebenen werden aus-
gehend von der Erfahrung haufig angetroffener Situationen konstruiert
und konnen bei wiederholtem Scheitern iiberholt oder verworfen wer-
den.«197 Diese Verinderung ist aber nie radikal, da sie sich stets vor dem
Hintergrund der bereits inkorporierten Strukturen vollzieht.!%8 Das Sy-
stem der Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata bildet ein
relativ stabiles Ensemble von Strukturen, das durch seine Verflechtung
ein hohes MafS an Trigheit erreicht. Daher steht der theoretisch standig
moglichen Verdnderung des Habitus gleichzeitig eine beharrende, die
Strukturen perpetuierende Dimension gegeniiber.

Nicht nur die Habitus der Akteure, auch die objektiven Strukturen
der sozialen Welt haben eine Geschichte. Bourdieu pladiert mit seinem
Ansatz fur eine »strukturale Geschichte, die die jeweiligen Zustinde
der untersuchten Struktur immer zugleich als das Produkt der fritheren
Kimpfe um den Erhalt und die Verinderung dieser Struktur und als
den Ursprung der aus ihnen resultierenden Verinderungen darstellt«19,
Wie die Genese des Habitus bezieht Bourdieu auch die Genese der so-
zialen Welt in seine Perspektive ein. In Habitus und sozialer Welt be-
gegnen sich zwei historisch gewordene Zustinde des Sozialen, zwei
»Geschichten«:119 auf der einen Seite die Strukturen eines Feldes als
Ergebnisse vergangener Kampfe, auf der anderen Seite die Dispositio-
nen des Akteurs, die sich im Habitus als »leibhaft gewordene[ | Ge-
schichte«!!1, als Sediment der sozialen Welt eingelagert haben. Mit den
analytischen Begriffen »Habitus« und »Feld« fiihrt Bourdieu sowohl

105 Vgl. Bourdieu 2001: 183 f.

106 Auf die Notwendigkeit, die mit der Sozialisation verbundene Ausbil-
dung des Habitus empirisch genauer zu erforschen, verweist Cicourel
(1993).

107 Bourdieu 2001: 174.

108 Vgl. Bourdieu 20071: 207 und Bourdieu/Wacquant 1996: 168.

109 Bourdieu/Wacquant 1996: 121

110 Vgl. Bourdieu 1997b: 73.

111 Bourdieu 1985: 69.

84

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DYNAMISCHE LOGIK DER PRAXIS

den Zeitaspekt als auch den Korperaspekt in seine Theorie sozialer
Praxis ein. Bourdieu hat seiner Position die Bezeichnung »genetischer
Strukturalismus«!12 gegeben. Der Zusatz »genetisch« verweist dabei
auf die historische Dimension sowohl der Genese von Dispositionen
durch Inkorporierung als auch der Genese objektiver sozialer Struk-
turen in einem Feld.!13 Auf die Feldtheorie wird spiter noch genauer
eingegangen (Kap. 2.7).

Zusammenfassend bleibt festzuhalten, dass der Habitus in korper-
licher und zeitlicher Dimension als eine Kategorie entworfen wird, mit
der sowohl der Wandel als auch die Beharrungskraft inkorporierter
Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata erfasst werden kon-
nen. Dabei werden Elemente der Trigheit, die eine relative Bestindig-
keit des Habitus verursachen, einer grundsatzlichen Gestaltbarkeit und
Transformationsfahigkeit gegeniibergestellt, die potentiell immer gege-
ben ist. Diese Konzeption des Habitus steht im Zusammenhang mit
Bourdieus Anerkennung einer dynamischen Logik der Praxis.

2.6 Die dynamische Logik der Praxis

Die von Bourdieu eingefithrten Kategorien zielen darauf ab, die genu-
in praktische Verfasstheit menschlichen Handelns in die soziologische
Theorie einzubeziehen und fundamental zu berticksichtigen, was Bour-
dieu die »Logik der Praxis« nennt: »Begriffe wie Habitus, Praxis usw.
hatten unter anderem die Funktion, daran zu erinnern, dafs es ein prak-
tisches Wissen gibt, eine praktische Erkenntnis, die ihre eigene Logik
hat, nicht reduzierbar auf die Logik der theoretischen Erkenntnis«!14,
Dabei liegt bereits in der eben herausgearbeiteten Zeitlichkeit der Praxis
ein wesentlicher Unterschied zur ihrer wissenschaftlichen Erforschung.
So hebt Bourdieu den unhintergehbaren Bruch zwischen dem alltag-
lichen Handeln und seiner wissenschaftlichen Analyse hervor, der darin
besteht, dass letztere zeitenthoben und von momentanen Verpflich-
tungen und Zwingen, die im normalen Handlungsablauf bestehen,
gelost operiert.!!S Darin liegt auch die Gefahr begriindet, dass die Wis-
senschaft dem Alltagshandeln Reflexivitat und Rationalitdt unterstellt,
die vielmehr Kennzeichen ihrer eigenen, spezifischen Perspektive auf
die Welt sind.

112 Bourdieu 1992a: 31.

113 Vgl. Bourdieu 1992a: 32.

114 Bourdieu 1991b: 275.

115 Vgl. Bourdieu: »Es gibt eine Zeit der Wissenschaft, die nicht die der
Praxis ist.« (1976: 217).

85

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

Die Charakteristika der »Logik der Praxis« benennt Bourdieu in sei-
nen Arbeiten in unterschiedlich deutlicher Weise. Besonders klar treten
sie an einer Stelle in seinem mittleren theoretischen Hauptwerk Sozialer
Sinn zutage. Bourdieu berichtet hier aus seiner Forschung in Algerien,
wie er bei der ethnologischen Analyse kabylischer Rituale auf »unzih-
lige Widerspriiche«!1¢ stiefs, sobald er versuchte, die ihnen zugrunde-
liegenden Differenzen endgiiltig zu fixieren. Die Widerspriiche rufen bei
ihm irrige Bestrebungen hervor, sie »zu losen, anstatt sie von vornherein
zu akzeptieren und darin die Auswirkungen der Grenzen zu sehen, die
fiir die immer nur im Groben bis zu einem gewissen Punkt schlissige
praktische Logik wesenstypisch sind«!17, Bourdieu referiert diese Pro-
bleme ausfithrlich, um zu zeigen, »wie schwierig es war, sich dieser
durch die strukturalistische Vulgata noch verstiarkten sozialen Anforde-
rung zu entziehen, die [ihn, HS] nach der perfekten logischen Geschlos-
senheit des Systems suchen liefs.«118 An dieser Stelle wird also deutlich
die strukturalistische Tendenz zur Konstruktion von systematischer
Geschlossenheit und Homogenitit einer Kultur als ein Ansatz kritisiert,
welcher der »Logik der Logik « verpflichtet ist, und dieser die Logik der
Praxis gegenuberstellt, die Bourdieu als eine »Logik des Ungefihren
und der Verschwommenheit«!1? begreift. Im Kontext seiner Kritik des
»saubere[n] und perfekte[n]«120 Modells der Berbergesellschaft, das vor
ihm von der Ethnologie aufgestellt wurde, wird dabei Bourdieus Modell
sozialer Praxis als Kontrastfolie sichtbar. Die ethnologische Konstruk-
tion von Geschlossenheit, so erkennt Bourdieu, liefSe sich nur halten,
wenn man »erstens das Beliebige aller dieser Aufteilungen ignoriert,
die dazu noch je nach Ort fliefend und variabel sind [...], zweitens die
permanente Dynamik der Einheiten aufSer acht 143t, die historisch nach
der Logik von Vereinnahmung oder Verschmelzung [...] oder nach der
Logik der Spaltung [...] entstehen und vergehen; und wenn man drittens
schlieBSlich die Verschwommenbheit negiert, die fir die eingeborenen Be-
griffe in ihrer praktischen Verwendung [...] wesenstypisch ist«121,

Drei Aspekte der praktischen Logik werden hier benannt: Erstens die
Beliebigkeit der Einteilungen, die lokal fliefend und variabel sind (Kon-
tingenz, Lokalitat); zweitens eine permanente Dynamik, gekennzeichnet
durch historischen Wandel, Spaltung und Verschmelzung (Temporalitit,
Hybriditit) sowie drittens eine grundsitzliche Verschwommenheit (Un-
schirfe, Kontextabhingigkeit). In Abgrenzung von einer homogenen,

116 Bourdieu 1987: 25.

117 Bourdieu 1987: 25.

118 Bourdieu 1987: 25.

119 Bourdieu 1987: 159. Vgl. auch Bourdieu 2001: 104 f.
120 Bourdieu 1987: 155.

121 Bourdieu 1987: 155f.

86

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DYNAMISCHE LOGIK DER PRAXIS

universalen, fixierten, zentrierten, geschlossenen Struktur pladiert
Bourdieu hier fiir eine praxistheoretische Perspektive, die einer kon-
tingenten, lokalen, temporir instabilen, hybriden, unscharfen, hetero-
genen und dezentrierten Struktur oder kurz: der Instabilitdt der Praxis
Rechnung trigt.'22 Damit stellt Bourdieu einer statischen Konzeption
der Wiederholung von Praxis ein dynamisches Verstandnis gegentiber.

Es ist diese Dynamik, die Bourdieu mit dem Habituskonzept als ge-
nuine »Logik der Praxis« anerkennen und in die sozialwissenschaftliche
Theorie einbringen wollte. In diesem Sinne betont er auch besonders
die Fahigkeit des Habitus, auf Situationen spontan mit angemessenen
Improvisationen reagieren zu konnen. Gleichzeitig will Bourdieu mit
seiner Theorie Herrschaftsmechanismen und die damit zusammenhin-
gende Reproduktion sozialer Ungleichheit aufzeigen; dieses Interesse
entspringt dem Ausgangspunkt von Bourdieus soziologischer Verwun-
derung tiber die Rigiditat der bestehenden Verhaltnisse. Daher wird der
Habitus auch als eine Kategorie verstanden, die implizite Grenzen auf-
recht erhilt, die von den Akteuren nicht iiberschritten werden konnen.
Freiheit und Zwang, Improvisation und Beschrankung werden somit im
Habitus aufs Engste miteinander verwoben.!23

Die Identifikation der Grenzen des Habitus mit den Grenzen seiner
Erzeugung, also den Bedingungen seiner Herausbildung, ist das Kern-
element von Bourdieus Erkldarung sozialer Reproduktion. Der Habitus
steht auf diese Weise fiir die »Ubereinstimmung und Konstantheit der
Praktiken im Zeitverlauf«!24, Der Mechanismus, der diese Konstantheit
der Praktiken im Zeitverlauf garantiert und somit fiir eine statische
Wiederholung von Praktiken sorgt, liegt im Einklang zwischen Habitus
und sozialer Welt begriindet, den Bourdieu als Koinzidenzverhaltnis
beschreibt. Auf diese Beziehung zwischen dem Habitus und der sozialen
Welt, vor deren Hintergrund er entsteht und an die er angepasst ist,
wird im Zuge einer Kritik an Bourdieus Ansatz noch genauer einge-
gangen. Die Konzeption des Koinzidenzverhiltnisses fiihrt, wie noch
im Detail zu zeigen sein wird, zu einem Spannungsverhaltnis innerhalb
von Bourdieus Theorie (Kap. 2.9 und 2.11). Zuvor miissen jedoch als
Grundlage auch die Konzepte des sozialen Feldes und des Kapitals er-
lautert werden.

122 In den zitierten Formulierungen kommt Bourdieu poststrukturalistischen
Ansitzen erstaunlich nahe, die Struktur als einen offenen Prozess verste-
hen und denen eine Fixierung von Bedeutung in dieser Prozesshaftigkeit
eines unendlichen Spiels von Zeichen stets aufgeschoben scheint, vgl.
Schifer 2011.

123 Vgl. Bourdieu 1987: 103.

124 Bourdieu 1987: 101. Vgl. auch Bourdieu 2001: 185.

87

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

2.7 Die soziale Welt als Feld

Jeder Akteur bewegt sich in einem sozialen Raum, der aus verschiedenen
Feldern gebildet wird. Mit dem Feldbegriff bezeichnet Bourdieu einen
relativ autonomen, abgegrenzten Mikrokosmos im sozialen Raum.!25
In einem Feld befinden sich sowohl Akteure als auch Institutionen, die
jeweils spezifischen GesetzmafSigkeiten unterliegen. Es lassen sich nach
Bourdieu verschiedene soziale Universen unterscheiden, etwa das Feld
der Politik, das wissenschaftliche Feld, das kiinstlerische Feld oder das
Feld der Religion, die wiederum in Subfelder unterteilbar sind.'?¢ Diese
gesellschaftlichen Bereiche sind jeweils unterschiedlich strukturiert. Die
objektiven Strukturen eines Feldes und die darin herrschenden Gesetze
entsprechen nicht denjenigen, die im Makrokosmos herrschen, der das
Feld umgibt. Das Feld ist jedoch auch nicht vollstindig autonom, da
dufSere Zwinge auf die Akteure und Institutionen im Feld einwirken
konnen.!'2” Je grofler die Autonomie eines Feldes, desto grofler ist der
Brechungseffekt, d.h. die Fahigkeit des Feldes, dufSere Zwinge in die
feldspezifische Logik zu iibersetzen.!28 Die »relative Autonomie« vari-
iert von Feld zu Feld sowie im historischen Verlauf.

Die Analyse Bourdieus arbeitet die Genese der Strukturen sozialer
Felder heraus, die sie als das Resultat der Machtkdampfe zwischen Ak-
teuren versteht, das sich in der Struktur des Feldes objektiv verfestigt
hat. Gleichzeitig bilden die objektiven Strukturen des Feldes wiederum
die Basis und die Ursache fiir die Auseinandersetzungen. Innerhalb der
Felder nehmen die Akteure Positionen ein, die umkampft sind, und ver-
folgen Strategien, die auf Machtaneignung und -erhaltung zielen. Die
Handelnden richten dabei allerdings ihre Praxis nicht durch bewusste
Berechnung von Gewinnchancen auf das Erreichen maximalen Profits
aus.!2? Die scheinbar zukunftsbestimmten Strategien sind vielmehr, wie
alle Formen menschlicher Praxis, als Ergebnis erfolgreicher Sozialisa-
tion wesentlich von der Vergangenheit des Akteurs gepragt und in den
Schemata des Habitus inkorporiert.!30 Soziale Felder bilden »Kampf-

125 Das Feld, obwohl schon frith als Begriff verwendet, entwickelt Bour-
dieus erst im Verlauf seiner Arbeit zu einem tragenden Konzept, vgl.
Miiller 2005: 35-37.

126 Vgl. Bourdieu 1993b, Bourdieu 1999 und Bourdieu/Wacquant 1996:
124. Zu Bourdieus Soziologie des kiinstlerischen Feldes vgl. Wuggenig
20TITI.

127 Vgl. Bourdieu 1998b: 18f.

128 Vgl. Bourdieu 1999: 349.

129 Vgl. Bourdieu 1993b: 113.

130 Vgl. Bourdieu 1987: 114.

88

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE KAPITALSORTEN

felder, auf denen um Wahrung oder Verinderung der Krafteverhaltnisse
gerungen wird.«!3! Als typische Form des Konflikts benennt Bourdieu
beispielsweise den Kampf zwischen Herrschenden und Anwirtern auf
Herrschaft, der in den Feldern unterschiedlich ausgeprigt ist.132 Dabei
unterscheidet Bourdieu wiederum die moglichen Positionen fur Neu-
ankémmlinge in » Orthodoxe« und »Hiretiker«.133 Mit ihrer Differen-
zierung sozialer Felder tragt die Feldtheorie der Tatsache Rechnung,
dass Herrschaft, etwa im wissenschaftlichen oder politischen Feld, un-
terschiedliche Formen annimmt und auf verschiede Art errungen wer-
den kann.

Einen Inhalt der Kampfe bildet das Streben nach der Akkumulation
von Kapital, das im Feld ungleich verteilt ist und dessen Besitz die Struk-
tur der objektiven Beziehungen zwischen den Akteuren sowie die Positi-
on eines Akteurs im Feld festlegt. Die Position eines Akteurs im Feld und
die Handlungsmoglichkeiten, die sich ihm bieten, sind abhingig von
dem Volumen und von der Struktur des akkumulierten Kapitals, das die
Struktur der Machtverhiltnisse bestimmt.!3* Mit dem Kapitalbegriff
bezeichnet Bourdieu eine von einzelnen Akteuren akkumulierte Grofie,
die verschiedenen feldspezifischen Austausch- und Konvertierungspro-
zessen unterliegt. Er fithrt damit ein erweitertes Kapitalkonzept ein, das
iiber ein 6konomisch verengtes Verstindnis hinausgeht.!3%

2.8 Die Kapitalsorten

Es lassen sich vier Grundformen von Kapital unterscheiden, die fur
konkrete Analysen durch jeweils feldspezifische Kapitalsorten erginzt
werden konnen: okonomisches, kulturelles, soziales und symbolisches
Kapital.13¢ Die Kapitalsorten zeichnen sich durch eine je spezifische
Eigenlogik und Wirksamkeit aus. Sie fungieren als Einsitze im sozi-
alen Spiel, und ihre jeweilige Bedeutung, die einer potentiellen Revision
unterliegt, ist das Ergebnis feldspezifischer Kampfe. Die Kapitalakku-
mulation einzelner Akteure ist das Resultat vergangener Kimpfe um
Ressourcen und gleichzeitig die Basis fiir zukunftige Kimpfe um Macht

131 Bourdieu 1985: 74.

132 Bourdieu 1993b: 107.

133 Die Neuankommlinge, mit wenig Kapital ausgestattet, haben die Wahl
zwischen risikofreien Sukzessionsstrategien oder kostenintensiveren und
gewagteren Subversionsstrategien, die eine Machtverschiebung im Feld
zum Ziel haben. Vgl. Bourdieu 1976: 332 und Bourdieu 1981: 270f.

134 Vgl. Bourdieu 1999: 365 und Bourdieuw/Wacquant 1996: 128.

135 Vgl. Bourdieu 1992€: 50-52.

136 Vgl. Bourdieu 1992¢ und Bourdieu 1999.

89

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

bzw. Kapital. Insofern liegt es auch an der Ungleichverteilung von Ka-
pital, dass in einem sozialen Spiel »nicht alles gleich moglich oder gleich
unmoglich ist«137. Das 6konomische Kapital ist als MafSeinheit fiir das
materielle Vermogen, das ein Akteur besitzt, in Geld iibertragbar.!38
Die Summe sozialen Kapitals beschreibt das Eingebundensein eines Ak-
teurs in ein »dauerhafte[s] Netz[ | von mehr oder weniger institutiona-
lisierten Beziehungen gegenseitigen Kennens oder Anerkennens«!3% und
bestimmt seine Moglichkeit, auf die Unterstutzung anderer Akteure zu-
riickgreifen zu konnen, um eigene Ziele durchzusetzen.

Das kulturelle Kapital steht mit (als legitim anerkannten) Kenntnissen
im schulischen und beruflichen Bereich im Zusammenhang. Es existiert
in inkorporiertem, objektiviertem oder institutionalisiertem Zustand.
Als inkorporiertes kulturelles Kapital bildet es die MafSeinheit fir (in er-
ster Linie schulische und universitare) Bildung, die iiber Abschlusszeug-
nisse und Titel institutionalisiert werden kann. Das inkorporierte Kapi-
tal lisst sich auch als eine Ansammlung von Kompetenzen verstehen, 40
die personlich in langwierigen Prozessen angeeignet werden miissen.
Diese Bedingungen sind fiir alle Akteure zunidchst dieselben, wobei oko-
nomisches und soziales Kapital den Zugang zu Bildung sowie die An-
eignungsprozesse erleichtern konnen. Objektiviert liegt kulturelles Ka-
pital in Kulturgttern vor, in Bichern, »Instrumenten oder Maschinen,
in denen bestimmte Theorien und deren Kritiken, Problematiken usw.
Spuren hinterlassen haben«!4!. Das symbolische Kapital unterliegt, im
Unterschied zum 6konomischen und zum kulturellen Kapital, nicht ei-
ner Logik der Knappheit, sondern einer Logik der Anerkennung durch
andere Akteure. Es wird als akkumulierte Grofle der Wertschiatzung ge-
dacht, welche die anderen Akteure eines Feldes kollektiv gewihren.142
Diese gesellschaftliche Anerkennung ist stets auf die anderen Kapital-
sorten bezogen und kann deren Effizienz steigern.!43

Alle Kapitalsorten sind durch Akkumulationsprozesse an den ein-
zelnen Akteur gebunden, aber nicht deckungsgleich mit dem Habitus.
Lediglich das inkorporierte kulturelle Kapital bildet »einen Bestand-
teil der Dispositionen des Habitus«'#4 und lisst sich daher nicht auf
andere Personen ubertragen, sondern ausschliefSlich durch eigene Ar-
beit erwerben. Das 6konomische Kapital ldsst sich dagegen am leich-

137 Bourdieu 1992e: 50.

138 Vgl. Bourdieu 19926: 52.

139 Bourdieu 1992¢: 63, Hervorh. getilgt.

140 Vgl. Lareau/Weininger 2004.

141 Bourdieu 1992¢: 53. Vgl. dazu Hillebrandt 2009a: 44 Fn.
142 Vgl. Bourdieu 1987: 1235.

143 Vgl. Bourdieu 1982: 396.

144 Schwingel 2000: 87. Vgl. Bourdieu 1992€: 56.

90

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS KOINZIDENZVERHALTNIS ZWISCHEN HABITUS UND FELD

testen transferieren und konvertieren. Auch die Konvertierbarkeit und
die Bedeutung einer Kapitalsorte variieren von Feld zu Feld. Die Ak-
kumulation sowie die Konvertierung jeglicher Form von Kapital sind
wiederum fundamental mit dem Verlauf der Zeit verbunden, der die
Aneignungsmoglichkeit in unterschiedlicher Weise beeinflusst. Dartber
hinaus lassen sich verschiedene Reproduktionsstrategien differenzieren,
mit denen Akteure oder soziale Gruppen die diachrone Ubertragung
der Kapitalsorten zu gewihrleisten versuchen.'#’ Die Tragheit und Per-
sistenz der verschiedenen Kapitalsorten ist ein Element, mit dem Bour-
dieu die Statik des Sozialen und die Reproduktion von Ungleichheit the-
oretisch erfasst. Nachdem nun auch die Begriffe »Feld« und »Kapital«
entwickelt worden sind, ist zu fragen, wie die Kategorien in Bourdieus
Theorie relational verbunden sind.

2.9 Das Koinzidenzverhiltnis zwischen Habitus
und Feld

Der Habitus wird durch die Position bestimmt, die der Akteur oder eine
Gruppe von Akteuren im sozialen Feld einnimmt, und ihre Wahrneh-
mungs-, Denk- und Handlungsschemata, die immer als Ergebnis der Er-
fahrung der Strukturen eines spezifischen Feldes gefasst werden miissen,
sind auf dieses spezielle Feld abgestimmt. Bourdieu weist darauf hin,
dass die Dispositionen des Habitus ihre Wirkung nur dann entfalten,
wenn die objektiven Strukturen und die inkorporierten Strukturen im
Einklang sind, also wenn sich Feld und Habitus in einem harmonischen
Verhiltnis befinden, das er als »Koinzidenz« bezeichnet.!#¢ Dann stellt
sich Orientierung in der sozialen Welt ein, das Handeln geschieht »wie
von selbst« und der Akteur fiihlt sich mit seiner Umgebung verbunden
»wie ein Fisch im Wasser« 147,

Dieser Zustand der Ubereinstimmung von Habitus und Feld bildet
dabei den von Bourdieus Sozialtheorie betrachteten Regelfall. So geht
Bourdieu davon aus, dass Habitus und Feld stets einen Zustand der Ko-
inzidenz anstreben, der sich, einem osmotischen Gleichgewicht ahnlich,
von selbst einstellt, da die objektiven Strukturen eines Feldes und seine
Eigenlogik im Habitus in Form generativer Schemata inkorporiert sind.
Die Anpassung an das Feld geht so weit, dass die Akteure die objektive

145 Vgl. Bourdieu 2004a: 329-337.

146 Vgl. Bourdieu 2001: 188-193. Das prareflexive und sich selbst aktuali-
sierende Aufeinander-Abgestimmtsein von Habitus und sozialer Welt ist
Hans Joas und Wolfgang Knobl zufolge eine Ubernahme ethnometho-
dologischer Einsichten, vgl. Joas/Knobl 2011: 547.

147 Bourdieu/Wacquant 1996: 16T.

91

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

Chancenstruktur des sozialen Spiels verinnerlicht haben und ihre Prak-
tiken stets implizit auf die Durchsetzung ihrer Strategien ausgerichtet
sind.!*8 Komplementir dazu wird das Koinzidenzverhiltnis auch durch
die Tendenz des Habitus hervorgebracht, die Bedingungen herbeizu-
fithren, die fiir seine Durchsetzung am giinstigsten sind. Der Akteur
stellt mit seiner alltdglichen Praxis stindig das Koinzidenzverhaltnis
zwischen Habitus und Feld, Dispositionen und Position, aufs Neue her.
Er schafft sich selbst eine an den Habitus angepasste Umgebung, indem
er, von Sympathien und Antipathien geleitet, Entscheidungen trifft, die
stets einen harmonischen Zustand anstreben — sei es auf dem Gebiet
beruflicher Entscheidungen, in der Auswahl bevorzugter Gegenstinden
oder in Bezug auf die gepflegten Freundschaften.!#® Auf diese Weise
wird die prireflexive Ubereinstimmung von objektiven und inkorpo-
rierten Strukturen in der alltdglichen Praxis erneuert, und der Habitus
findet sich stets gleichen oder dhnlichen objektiven Strukturen gegen-
tiber, wie jene, die auch seine Herausbildung bedingten: » Tritt kein be-
deutender Umschwung ein [...], dann sind die Bedingungen seiner [d. h.
des Habitus, HS] Herausbildung auch die seiner Verwirklichung«139, In
diesem Fall garantiert also der Habitus die statische Wiederholung von
Praktiken, die immer schon an die jeweilige Situation und die soziale
Welt, mit der sich der Habitus im Einklang befindet, abgestimmt sind.

Falls jedoch ein solcher Umschwung stattfindet, trifft ein bereits
etablierter Habitus auf einen (mehr oder weniger) unterschiedlichen
Denkmodus und eine andere Form der Wirklichkeitskonstruktion. Es
kommt zu einer Verwerfung zwischen dem in der Vergangenheit erwor-
benen Habitus und dem neuen Feld, sodass die inkorporierten Wahr-
nehmungs-, Denk- und Handlungsschemata nicht mehr an die soziale
Wirklichkeit des Feldes, dem der Habitus gegeniibersteht, angepasst
sind. Der Habitus kann dann keine situationsadiaquaten Praktiken mehr
hervorbringen; es kommt zum Scheitern, zum Misslingen und zu Un-
terbrechungen in der sozialen Reproduktion.’! An dieser Verwerfung
zeigt sich der Doppelcharakter des »Hysteresis«-Effekts. Wahrend er
einerseits die Stabilitat des Habitus in der Zeit garantiert, so ist er ande-
rerseits der Grund fir die Nicht-Angepasstheit von Praktiken, wenn der
Akteur das Feld wechselt.’52 Gerade die Beharrungskraft des Habitus
wird demnach von Bourdieu auch fiir das Scheitern von Praktiken ver-
antwortlich gemacht. Hier konnte nun ein Ansatzpunkt dafir liegen, die
Dynamik der Praxis zu entfalten, indem temporire und situative Ver-

148 Vgl. Bourdieu/Wacquant 1996: 164.
149 Vgl. Bourdieu 2001: 192.

150 Bourdieu 2001: 192.

151 Vgl. Bourdieu 2001: 204—209.

152 Vgl. Bourdieu 2001: 206.

92

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK AN DER STATIK VON BOURDIEUS THEORIE DER PRAXIS

werfungen zwischen Habitus und Feld herausgearbeitet werden, indem
also diejenigen Fille und Konstellationen fokussiert werden, in denen
kein Koinzidenzverhaltnis besteht. In diesen Fillen wiirden Praktiken
keiner statischen Wiederholung unterliegen, die bestehende Verhiltnisse
reproduziert, sondern eine signifikante Verschiebung produzieren und
im Extremfall als misslungen, als nicht angepasst, bewertet werden.

Bourdieu geht jedoch davon aus, dass auch in den Fillen des »Um-
schwungs« nach einer gewissen Ubergangsphase stets wieder ein Zu-
stand der Koinzidenz erreicht wird. AufSerdem sieht er nur in wenigen
Grenzfillen die Existenz eines »bedeutenden Umschwungs« gegeben.
Diese Beispiele werden spiter eingehend analysiert, wenn die Diskussion
des Koinzidenzverhaltnisses fortgesetzt wird (Kap. 2.11). Aufgrund der
weit reichenden Annahme, dass sich im Wechselspiel von Habitus und
Feld stets ein Zustand der Koinzidenz herstellt, fithrt Bourdieu wieder
einen Determinismus der Struktur ein, indem die Praktiken als durch
Strukturen bedingt gedacht werden, die wiederum von den Praktiken
reproduziert werden — der Eindruck eines geschlossenen Kreislaufs ent-
steht. Diese Tendenz zur Statik des Sozialen ist von der Bourdieu-Kritik
bereits frith bemingelt worden. Sie soll im Folgenden knapp zusam-
mengefasst werden. Dariiber hinaus wird eine exemplarische Anti-Kri-
tik einer charakteristischen Argumentationsfigur bestimmter Einwande
gegen Bourdieu entwickelt.

2.10 Kritik an der Statik von Bourdieus
Theorie der Praxis

Bourdieus Ansatz ist von Beginn an kritisch rezipiert worden.!>3 Es wer-
den ihm allgemein reduktionistische Zuge vorgeworfen und dabei vor
allem materialistische oder utilitaristische Tendenzen identifiziert.!5#

153 Die ersten kritischen Wiirdigungen in der deutschsprachigen Rezeption
finden sich bei Krais 1981, Honneth 1984 und Miiller 1986. Die ersten
englischsprachigen Kritiken formulieren Hall 1978, DiMaggio 1979
sowie Garnham/Williams 1980 und damit insbesondere Vertreter der
Cultural Studies. Zum Verhaltnis von Bourdieu und den Cultural Studies
vgl. Hillebrandt 20171.

154 Vgl. zur Kritik an der utilitaristischen Orientierung Bourdieus Honneth
1984 und Swartz 1997: 68. Zur Diskussion Bourdieus im Kontext des
Utilitarismus vgl. auch Joas/Knobl 201 1. Eine andere Variante der Kritik
liegt darin, Bourdieu als einen materialistischen Denker zu begreifen,
der die genuine Dimension der Bedeutung oder der Kultur allgemein
ausblendet, vgl. Evens 1999. Diese Kritik neigt jedoch dazu, die objek-
tivistischen Tendenzen von Bourdieus Arbeiten zu iiberschitzen und de-
ren praktische Dimension grundsitzlich zu vernachlissigen. Zur Kritik

93

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

Auch wird eingewandt, dass die historische Spezifitat des Habitus- und
Kapitalbegriffs nicht hinreichend geklirt ist.!5° Insbesondere jedoch
ist die Statik seiner Perspektive zur Zielscheibe einer Kritik geworden,
die ausgehend von unterschiedlichen Schwerpunkten ahnlich gelagerte
Einwande formuliert. Zum einen legen die Stellungnahmen den Fo-
kus auf eine makrosoziologische Argumentation und bemaingeln, dass
Bourdieu sozialen und kulturellen Wandel nicht erkliren kann.'3¢ Zum
anderen konzentrieren sie sich auf eine Mikro-Perspektive, und werfen
der Theorie sozialer Praxis vor, dass mit dem Habitusbegriff Innovation
und kreatives Handeln nur unzureichend erfasst werden kénnen.'3” Da
Bourdieu jedoch die Dichotomie von mikro- und makrosoziologischer
Betrachtung mit seiner Theorie tiberwinden wollte, diskutieren ande-
re Kritiker diese beiden Aspekte in enger Verbindung mit einander.!>8
Dabei steht insbesondere das Habituskonzept in Zentrum der Kritik,
da dessen systematischer Stellung innerhalb von Bourdieus Theorie
die Vermittlung zwischen Struktur und Handeln zukommt.'%® Je nach

an Evens’ Verstindnis von Bourdieus Soziologie vgl. King 2000: 418f.
In der Variante der Kritik des »Strong Program« von Jeffrey Alexander
(und Philip Smith) besteht der Vorwurf des Determinismus darin, dass
Bourdieu ein reduktionistisches Verstindnis von Kultur vertrete und die-
se lediglich in Abhingigkeit von sozialstrukturellen Faktoren betrachten
konne, vgl. Alexander 1995 und Alexander/Smith 2001: 1471. Die Kritik
des »Strong Program in Cultural Sociology«, die sehr harrsch ausfallt,
geht dabei zum Zwecke der Abgrenzung des eigenen Programms ex-
trem schematisch vor und vernachlisssigt das in der relationalen Stel-
lung der Begriffe »Habitus« und »Feld« begriindet liegende Potential
zur Uberwindung von Subjektivismus und Objektivismus. Zur Kritik an
der Bourdieu-Kritik des Strong Program vgl. Potter 2000, Crossley 2001
und Gartman 2007.

155 Vgl. Calhoun 1993: 83.

156 Vgl. Garnham/Williams 1980: 222 f., Miller 1986: 182 ff., Miller 1989,
Lash 1993: 201 ff. und Jenkins 2002: 81 ff.

157 Vgl. Certeau 1988: 112—129 und Dalton 2004. Richard Harkers Auffas-
sung, bei Bourdieu bereits »reflexivity and change« (1984: 1271) funda-
mental einbezogen zu sehen, erscheint dagegen als eine zu wohlwollende
Lektiire, die einige Probleme ausblendet, die in der vorliegenden Studie
eingehend beleuchtet werden sollen. Auch die Bezeichnung Bourdieus
als »Denker der Kreativitit« (Gebauer 2005: 162) muss in diesem Zu-
sammenhang als irrefithrend zuriickgewiesen werden.

158 Vgl. Jenkins 1982, King 2000, Reckwitz 2000: 619-63 5, Ebrecht 2002
und Reckwitz 2004b.

159 Eva Barlosius fasst eine Reihe dieser unterschiedlichen Kritiken pointiert
zusammen, wenn sie im Habituskonzept »eine >weiche Variante« des
Determinismus« (Barlosius 2006: 186) realisiert sieht.

94

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KRITIK AN DER STATIK VON BOURDIEUS THEORIE DER PRAXIS

argumentativem Schwerpunkt erscheint daher im Zusammenhang mit
der Kritik an der Statik von Bourdieus Ansatz das Habituskonzept als
»objektivistisch«, »deterministisch«, »reduktionistisch« oder »mecha-
nistisch«. Daher richtet sich ein Teil der Einwinde grundlegend gegen
den Habitusbegriff als analytische Kategorie. Exemplarisch sei hier der
Standpunkt von Anthony King herausgegriffen, der in einem Beitrag die
Linie der Kritik am Habituskonzept systematisiert, die dessen objektivi-
stische Verkiirzung bemingelt, und der fiir eine stirkere Anerkennung
der offenen Logik der Praxis pladiert. Kings Lektiire von Bourdieu un-
terliegt dabei jedoch einem Missverstandnis, das seine Kritik teilweise
ins Leere laufen lisst, attackiert er doch ein mechanistisches Verstind-
nis des Handelns, gegen das sich Bourdieu ausdriicklich verwahrt hat
und das mit dem Habitusbegriff keineswegs transportiert werden soll.
Diese Problematik soll im Folgenden herausgearbeitet werden.

In Kings Argumentation erscheint der Habitus als eine Entitat, die
mechanisch Handlungen der Akteure vorzeichnet: » The habitus which
determines action directly, leaves no room for error, mistake, or con-
scious enfringement for, under its cold survey, individuals become like
numbers in a mathematical equation in which there can, logically only
be one answer.«1%0 An dieser Formulierung Kings zeigt sich deutlich,
dass King den Habitus als direkt handlungsdeterminierenden Faktor
versteht, der keine Abweichung vom immer schon vorgegebenen Ergeb-
nis zuldsst. Es kann jedoch gezeigt werden, dass King damit einer Fehl-
interpretation des Habituskonzepts erliegt. Nicht das Ergebnis einer
Wahl selbst ist, wie King Bourdieus Theorie unterstellt,’®! festgelegt,
sondern lediglich die Grenzen, innerhalb derer sich die Wahl vollzieht.
Wie bereits dargestellt worden ist, ist der Habitus grundlegend als ein
System von Dispositionen zu verstehen, das angemessene Praktiken mit
einer gewissen Wahrscheinlichkeit und RegelmifSigkeit, jedoch nicht
mit absoluter Sicherheit und situationsenthobener Konsequenz hervor-
bringt. Auch Bourdieus Verstandnis des Regelfolgens wird von King
falsch gedeutet. So geht Bourdieu mit dem Habituskonzept nicht, wie
King behauptet, davon aus, »that social practices are [...] governed by
unknown, opaque rules which social agents apply without thinking
and without really knowing«!62. Gerade gegen ein so beschriebenes
mechanistisches, regulatives Regelverstindnis setzt Bourdieu das Mo-
dell der Dispositionsstruktur des Habitus, mit dem er den Regelbegriff
theoretisch tiberwinden und ablésen will. King versteht den Habitus
daher filschlich als determinierende, mechanistische Entitit, wihrend
der Begriff in Bourdieus Ansatz lediglich die Stellung einer Disposi-

160 King 2000: 430.
161 Vgl. King 2000: 425.

162 King 2000: 424.

95

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

tionsstruktur einnimmt. Nur in der Praxis, an den Wahlen, Auflerungen,
»Stellungnahmen« zeigt sich ein Habitus — eine scheinbar unbedeu-
tende, aber letztlich folgenreiche konzeptionelle Feinheit. King folgert
aus seiner Bourdieu-Lektiire, dass der Habitusbegriff an sich eine pro-
blematische Qualitat aufweist. Er pladiert dafiir, die Praxistheorie von
dem mit ihr — aus seiner Perspektive — inkompatiblen Habitusbegriff zu
trennen, ohne jedoch einen konkreten Vorschlag zu formulieren, wie
sie, insbesondere in Bezug auf die korperliche Dimension des Handelns,
ohne den Habitus zu konzipieren sei.!63

Die Existenz eines Spannungsverhiltnisses zwischen einer instabilen
Logik der Praxis und einer Tendenz zur Betonung von Stabilitit in
Bourdieus Ansatz wird in der vorliegenden Studie ebenfalls kritisiert.
Es soll jedoch gezeigt werden, dass diese Probleme aus der spezifischen
Ausgestaltung und Verwendung des Habitusbegriffs im umfassenden
Theoriekontext resultieren und dass das Habituskonzept daher nicht
isoliert betrachtet werden darf. Stattdessen soll herausgearbeitet wer-
den, dass nicht das Konzept des Habitus an sich, sondern Bourdieus
Tendenzen zu dessen Homogenisierung das problematische Spannungs-
verhaltnis mit der Logik der Praxis in seiner Theorie hervorrufen.

Anthony King homogenisiert dagegen selbst das Habituskonzept,
wenn er von einer deterministischen Reproduktion des Sozialen aus-
geht, in der die objektiven Strukturen mechanisch angeeignet und me-
chanisch kopiert werden. In Kings Perspektive ist es gar nicht mog-
lich, Widerspriiche innerhalb des Habitus zu denken, wahrend es in
Bourdieus Perspektive theoretisch zwar moglich wire, aufgrund spe-
zifischer theoretischer Entscheidungen jedoch ausgeschlossen ist. Um
die Probleme innerhalb von Bourdieus Theorie zu verstehen, die das
Spannungsverhiltnis zwischen einer Tendenz zur Betonung der Statik
des Sozialen auf der einen und dem Willen zur Anerkennung der Logik
der Praxis auf der anderen Seite hervorrufen, muss daher iiber den
Habitusbegriff hinaus Bourdieus Konzeption des Verhiltnisses von Ha-
bitus und sozialer Welt eingehend beleuchtet werden. Aufgrund von
Bourdieus Wissenschaftsverstindnis, nach dem alle analytischen Kate-
gorien relational mit einander verbunden sind, lassen diese sich nicht
isoliert betrachten. Im weiteren Verlauf der Diskussion sollen daher
nun die problematischen Aspekte von Bourdieus Theoriebildung he-
rausgearbeitet werden, die das Spannungsverhiltnis innerhalb seines
Ansatzes auslosen. Dabei werden einerseits diejenigen Textstellen und

163 Eva Barlosius formuliert einen dhnlich gelagerten Einwand, wenn sie
fragt, »ob es iiberzeugend ist, die Vielfalt von Abstimmungen, Anpas-
sungen und Harmonisierungen, die zudem auf verschiedensten gesell-
schaftlichen Ebenen stattfinden, mit einer einzigen Vermittlungsinstanz
erklaren zu wollen.« (Barlosius 2006: 183).

96

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMISCHE PRAXIS UND STATISCHE REPRODUKTION

exemplarischen empirischen Fille einbezogen, mit denen Bourdieu eine
dynamischere Lesart seiner Konzepte nahe legt, und andererseits Wider-
spriiche in seiner Argumentation herausgearbeitet.

2.11 Das Spannungsverhiltnis zwischen dynamischer
Praxis und statischer Reproduktion

Auf den Vorwurf, seine Theorie habe objektivistische oder mechani-
stische Ziige, antwortet Bourdieu, dass die Generierung angemessener
Praktiken durch den Habitus sich in relativer Freiheit vollziehe, also jen-
seits eines dualistischen Verstindnisses absoluter Freiheit auf der einen
und mechanischer Wiederholung auf der anderen Seite steht: »Da der
Habitus eine unbegrenzte Fahigkeit ist, in volliger (kontrollierter) Frei-
heit Hervorbringungen — Gedanken, Wahrnehmungen, Auflerungen,
Handlungen - zu erzeugen, die stets in den historischen und sozialen
Grenzen seiner eigenen Erzeugung liegen, steht die konditionierte und
bedingte Freiheit, die er bietet, der unvorhergesehenen Neuschopfung
ebenso fern wie der simplen mechanischen Reproduktion urspriing-
licher Konditionierungen«!%4. Dass Bourdieu diesen Anspruch, Frei-
heit und Begrenzung nicht als Widerspruch aufzufassen, sondern stets
aufeinander bezogen zu denken, mit dem Habituskonzept einzulosen
versucht, zeigt sich an seinem Verstindnis des Habitus als Dispositions-
struktur und der zentralen Vorstellung der »Neigung«: Die Praktiken
der Akteure sind nicht im Vorhinein festgelegt, aber sie tendieren dazu,
bestimmte RegelmifSigkeiten aufzuweisen, die statistisch belegt werden
konnen. Mit diesem Anspruch zur Auflosung des Widerspruchs von
Freiheit und Zwang tritt Bourdieu an — ob er ihn in der Anlage seiner
gesamten Theoriearchitektur jedoch eingelost hat, bleibt in der weiteren
Diskussion noch herauszuarbeiten.

In Bezug auf den Vorwurf der Statik ldsst sich fragen, inwiefern Bour-
dieu in seinen Arbeiten die Moglichkeit habituellen Wandels mit ein-
bezogen und theoretisch beleuchtet hat. Zum einen betont Bourdieu
allgemein, dass die inkorporierten Schemata einem stindigen Wandel
unterliegen. Dieser vollzieht sich jedoch stets innerhalb gewisser Gren-
zen und immer in Beziehung zur sozialen Welt.!®> Bourdieu erwihnt
aufserdem die Moglichkeit willentlicher Transformationen des Habi-
tus, die wiederholte Ubungen ihnlich eines sportlichen Trainings vo-
raussetzen;'¢¢ dies konne jedoch nur bestimmte Bereiche des Habitus
betreffen bzw. in einem eingeschrankten Rahmen erfolgen. Bourdieus

164 Bourdieu 1987: 103.

165 Vgl. Bourdieu 2001: 184.
166 Vgl. Bourdieu 2001: 220.

97

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

Bemerkungen legen nahe, dass dabei etwa an eine Korrektur der Kor-
perhaltung oder an Rhetoriktraining zu denken ist, das sowohl die ver-
bale AufSerungsfihigkeit als auch den Gebrauch der Stimme verindern
kann. Daneben gibt es Bereiche des Wahrnehmens und Denkens, die
iiberhaupt nicht willentlich verdnderbar scheinen. Zwar kénne der Ha-
bitus durch »Sozioanalyse« verandert werden in einem »BewufStwer-
dungsprozefS, der es dem einzelnen erlaubt, seine Dispositionen unter
Kontrolle zu bringen«'¢”. Diesen Weg schrinkt Bourdieu an derselben
Stelle jedoch gleich wieder ein, wenn er darauf verweist, dass »die Mog-
lichkeit und Wirksamkeit dieser Form der Eigenanalyse«1¢8 selbst wie-
der dem jeweiligen Habitus unterliegen. Grundsitzlich hebt Bourdieus
Soziologie damit die Konstanz und Tragheit des Habitus hervor, die sich
aufgrund des oben beschriebenen Mechanismus der unwillkiirlichen
Anpassung zwischen Habitus und sozialer Welt einstellt. Die Kritik,
dass Bourdieu mit seiner Perspektive auf die Selbstverstindlichkeit einer
alltaglichen Aktualisierung des Koinzidenzverhiltnisses von Habitus
und Feld seiner Theorie das Modell eines geschlossenen Kreislaufs der
Reproduktion unterstellt, ist damit noch nicht entkriftet.16?

Eine weitere Reaktion Bourdieus auf die vorgebrachte Kritik zielt
darauf ab, die Wirkungskraft des Habitus einzuklammern und andere
Grundlagen des Handelns als den praktischen Sinn anzuerkennen. So
sei der Habitus nicht das ausschlieSliche Prinzip des Handelns, sondern
lediglich »ein Produktionsprinzip von Praktiken unter anderen«!70.
Es konne in Ausnahmefillen oder »Krisensituationen« dazu kommen,
dass das Handeln durch andere Prinzipien, etwa das bewusste oder ra-
tionale Kalkiil, geleitet wird.!”! Bourdieu widerspricht damit selbst der
Schliisselstellung, die er dem Habituskonzept in seiner Theorie beimisst.
Gleichzeitig wird der praktische Sinn des Habitus als am haufigsten
eingesetztes Prinzip der Handlungsgenerierung bestimmt, wenn Bour-
dieu auf das Diktum von Leibniz verweist, wonach wir », in Dreiviertel
unserer Handlungen Automaten<«!72 sind. Doch dieses von Bourdieu

167 Bourdieu/Wacquant 1996: 167 Fn. 56.

168 Bourdieu/Wacquant 1996: 167 Fn. 56.

169 Auch in einer seiner seltenen direkten Repliken auf seine Kritiker kann
Bourdieu die Vorwiirfe eines reproduktiven Zirkels nicht entkriften.
Vielmehr weist er (nachdem er einen grofSen Teil seines Beitrags einer
soziologischen Analyse des wissenschaftlichen Feldes sowie der interna-
tionalen Zirkulation der Ideen gewidmet hat) die Tendenz von Habitus
und Feld, sich selbst zu reproduzieren, gerade positiv als theoretische
Innovation gegentiber einer finalistischen und utilitaristischen Theorie
des Handelns aus, vgl. Bourdieu 1993a: 274.

170 Bourdieu 1989a: 397.

171 Vgl. Bourdieu 1989a: 397.

172 Bourdieu 1989a: 397.

98

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMISCHE PRAXIS UND STATISCHE REPRODUKTION

hiufig herangezogene, in seiner Pauschalitit wenig tiberzeugende Zi-
tat, ldsst eine Frage unbeantwortet: Inwiefern gilt Bourdieus Theorie
fiir das verbleibende Viertel? Es liegt die Vermutung nahe, dass Bour-
dieu das Zitat ausschliefSlich verwendet, um sich ein argumentatives
»Hintertiirchen« offen zu halten. Es steht jedenfalls in einem deutlichen
Spannungsverhiltnis zu der heuristischen Bedeutung, die dem Habitus-
konzept in Bourdieus Theorie zukommt. Auch gibt es keinen Ansatz bei
Bourdieu, das »restliche Viertel« mit dem »Dreiviertel« des Habitus zu
vermitteln, da seine Studien ausschliefSlich die habituelle Dimension des
Handelns fokussieren.

Im Zusammenhang mit der selbst gesetzten Einschrinkung des Habi-
tuskonzepts weist Bourdieu auch darauf hin, dass die habituellen Dis-
positionen durch Virtualitat gekennzeichnet sind und nur im Verhiltnis
zu einer spezifischen sozialen Konstellation wirksam werden. In ihrer
Funktion, angemessene Praktiken zu generieren, sind die Schemata des
Habitus stets auf konkrete Situationen ausgerichtet. »Der Habitus —
man darf nicht vergessen, daf$ es sich um ein System von Dispositionen
handelt, das heifdt von Virtualititen, Potentialititen — wird erst im Ver-
hiltnis zu einer bestimmten Situation manifest. [...] Man mufS sich ihn
wie eine gespannte Feder vorstellen, die nur auf den Anstof§ wartet«!73,
Die Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata fungieren also
nur so lange als praktisches Wissen wie der Habitus eines Akteurs und
die soziale Welt, in der er sich bewegt, im Einklang sind. Nur in diesem
Fall sind sie in der Lage, angemessene Praktiken zu erzeugen, und die
Welt wird als sich von selbst verstehende erfahren. Das unmittelbare
Aufeinander-Abgestimmt-Sein von Habitus und Feld ist also nur eine
der moglichen Grundlagen des Handelns.'7* Es muss daher ein har-
monisches Verhiltnis, in dem sich die inkorporierten Schemata des Ha-
bitus mit den objektiven Strukturen in Ubereinstimmung befinden, von
einer Disharmonie unterschieden werden, die vorliegt, wenn ein Habi-
tus mit Strukturen konfrontiert wird, denen er nicht angepasst ist.

In Meditationen, seiner spaten theoretischen Studie, widmet Bourdieu
einer Reflexion dieser Missverhiltnisse zum ersten Mal einen eigenstin-
digen Abschnitt, der auch als Antwort auf einige gegen seine Theorie
vorgebrachte Einwinde verstanden werden kann. Bourdieu fihrt aus,
dass der Habitus »weder notwendigerweise angemessen noch notwen-
digerweise kohirent«!”3 sei und das Konzept sehr wohl »das MifSlingen,
[...] kritische Momente des MifSverhiltnisses und MifSklangs«17¢ ken-
ne. Welche » Momente« der Unangepasstheit des Habitus und des Schei-

173 Bourdieu/Wacquant 1996: 168.

174 Vgl. Bourdieu/Wacquant 1996: 165.
175 Bourdieu 2001: 206.

176 Bourdieu 2001: 208.

99

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

terns von Praxis versucht Bourdieu hier zu adressieren? Wie kommt es
zum Misslingen? Und wie lassen sich diese »Momente« lokalisieren und
theoretisch begriinden? Schnell wird deutlich, dass die von Bourdieu
angefithrten » Missverhiltnisse« einen relativ begrenzten Ausschnitt des
Sozialen umfassen. Seine Beispiele beziehen sich auf durch Revolutio-
nen hervorgerufene Umwailzungen als soziale Ausnahmesituationen,
auf die historische Situation im kolonialen Algerien, die er als junger
Ethnologe studierte, auf den Effekt des »sozialen Alterns« sowie auf
extreme soziale Auf- oder Abstiege.!”” Bei der Beschreibung entspre-
chender Ausnahmefille beschriankt sich Bourdieu damit auf grofSere
historische Konstellationen und weicht auf eine von der alltaglichen
Praxis abgehobene Ebene aus. Von den in Meditationen genannten Bei-
spielen sollen zwei im Folgenden genauer betrachtet werden: die Kon-
stellation im kolonialen Algerien und die Konstellation des »sozialen
Alterns«.

Das erste Beispiel, das Bourdieu zur Beschreibung einer Konstellation
des Missverhiltnisses zwischen Habitus und sozialer Welt heranzieht,
stammt aus seiner sozio-ethnologischen Forschung in Algerien. Bour-
dieu hatte noch wihrend seines Militardienstes in Algerien 1957 be-
gonnen, die Situation im franzosisch besetzten Algerien statistisch und
ethnographisch zu dokumentieren. Den Grof$teil seiner Studien, fur die
er sich quantitativer und qualitativer Methoden bediente, fiithrte er zwi-
schen 1958 und 1962 durch. Im Verlauf seiner Arbeit stellte Bourdieu
fest, dass die algerische Bevolkerung das franzosische Wirtschaftssystem
nicht problemlos annehmen konnte. Er entwickelte in seinen Studien
die These, dass der 6konomische Habitus der Algerier aufgrund spezi-
fischer kultureller Differenzen, die aus der fritheren, vorkapitalistischen
Wirtschaftsform resultierten, nicht vollstandig an die von der Kolo-
nialmacht auferlegte Okonomie angepasst war.!”8 Wihrend um 1960

177 Vgl. Bourdieu 2001: 206f. Einige der Beispiele hat Bourdieu bereits
zuvor diskurtiert, vgl. Bourdieu/Wacquant 1996: 164 f. Die Studie Der
Staatsadel, auf die er im Zusammenhang mit kritischen Fragen nach der
Logik sozialer Reproduktion verweist und die Bourdieu zufolge »das Sy-
stem des Verhaltnisses von mentalen und sozialen Strukturen, von Habi-
tus und Feldern und von ihrer immanenten Dynamik [!] in seiner ganzen
Komplexitit [!] artikuliert« (Bourdieu/Wacquant 1996: 175), enthilt
zwar kurze Passagen zur Diskrepanz zwischen Position und Disposi-
tion, aber keine systematische Reflexion der Nicht-Angepasstheit von
Habitus, wie Bourdieus Ausfiihrungen nahe legen, sondern fokussiert
hauptsachlich Homogenitit und Reproduktion. Vgl. Bourdieu 2004a.

178 Obwohl Bourdieu in seinen Algerien-Studien den Habitusbegriff noch
nicht systematisch verwendet, ist der Gedanke dort bereits angelegt oder
findet sogar stellenweise Verwendung, vgl. Schultheis 2000, Krais/Ge-
bauer 2002: 18-23 und Krais 2004: 97-102. Auch rickblickend ver-

I00

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMISCHE PRAXIS UND STATISCHE REPRODUKTION

im Stiden Algeriens noch die traditionelle Wirtschaft dominierte, war
im urbanen Raum sowie in der von Bourdieu beforschten Kabylei der
Einfluss der kapitalistischen Wirtschaftsweise bereits deutlich erkenn-
bar.!”? Die algerische Wirtschaft war fundamental von der Logik des
Tauschs gepragt und kannte wesentliche Elemente der kapitalistischen
Okonomie — wie beispielsweise das System des Kredits und die Insti-
tution des Berufs — nicht.!80 Die Loslosung von dieser traditionellen
Ordnung und der Eintritt in das zeitgenossische kapitalistische Wirt-
schaftssystem war, wie Bourdieu verdeutlicht, an »unsystematische Ver-
inderungen des Habitus«!8! gebunden, die dieses neue System gleich-
zeitig mitbrachte und voraussetzte. In der Folge dieser Parallelitit von
zwei differenten kulturellen Bezugsrahmen kam es bei den Akteuren
zu Bezuigen auf ambivalente Handlungs- und Rechtfertigungsmuster,
etwa die eigene Tdtigkeit als Beruf betreffend. Bourdieu arbeitet heraus,
wie die Akteure »auf doppeldeutige Ideologien, die kapitalistische und
vorkapitalistische Logiken vermischen, zuriickgreif[en], um den Status
von Titigkeit als Beschiftigung zu rechtfertigen«182, zwischen diesen
parallelen Bezugsrahmen hin und her wechseln und sich damit in einer
»zwiespiltige[n] Wirklichkeit«183 bewegen. In den zitierten Interview-
passagen wird deutlich, dass die Algerier ein Verstindnis von Arbeit
haben, das die Bedeutung einer Tatigkeit (im Unterschied zur Faulheit)
abstrakt schitzt, ohne deren Wert an ihrem Ertrag zu messen. Wahrend
in der traditionellen, biuerlichen Okonomie Produktivitit und gesell-
schaftlicher Nutzen der Arbeit untrennbar miteinander verbunden sind,
kommt es durch die gespaltenen kulturellen Logiken zu einer Loslosung
der Dimension der gesellschaftlichen Bedeutung einer Arbeit als eine der
Gemeinschaft geschuldete Pflicht von dem Aspekt ihrer tatsichlichen
okonomischen Funktion. Der Beruf bleibt dabei eine abstrakte Idee, die
aus dem kapitalistischen Wirtschaftssystem unabhingig von der Ren-
tabilitat der Tadtigkeit iibernommen wurde.

Anfang der t960er Jahre, als Bourdieu seine Studien durchfiihrt,
entwickelt sich die Berufsorientierung zu einer dominanten Anforde-

wendet er das Habituskonzept zur Beschreibung der kolonialen Situa-
tion in Algerien, z.B. in Bourdieu 2001: 207.

179 Vgl. Bourdieu 2000: 79 f. Ausfiihrlich beschreibt Bourdieu dabei die so-
zialen Konsequenzen der 6konomischen Verianderungen: die Bedrohung
der Autoritit des Familienvorstands, die Zersplitterung der Familie, eine
wachsende wirtschaftliche Abhingigkeit der Frau und die sich verrin-
gernde Abhingigkeit der Jungen von den Eltern, vgl. Bourdieu 2000:
80-83.

180 Vgl. Bourdieu 2000 und Bourdieu 2003.

181 Bourdieu 2000: 63.

182 Bourdieu 2000: 76.

183 Bourdieu 2000: 77.

I01

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

rung. Es erscheint immer zwingender, einen Beruf zu haben, sodass fast
jeder nun Handler wird oder, wie Bourdieu mit einem zentralen Inter-
view-Zitat belegt, jeder, der einen Fuhrerschein besitzt, sich plotzlich
Chauffeur nennt.!'8% »Man kann also gleichzeitig an die unbedingte
Verpflichtung zur Arbeit erinnern, und sei es auch nur fiir fast gar
nichts, und dabei hervorheben, daf§ dieses Produkt, so lacherlich gering
es auch scheinen mag, nicht verachtenswert ist.«!85 Ohne die traditio-
nelle Okonomie der kabylischen Algerier zu beriicksichtigen, lisst sich
dabei nicht verstehen, warum die Menschen Beschiftigungen wahlten
und arbeiten gingen, ohne dadurch einen Verdienst zu erlangen. Diese
Haltung ist Bourdieu zufolge homolog mit der Unabhangigkeit von
Investition und Ertrag, durch die das traditionelle Wirtschaften der Ka-
bylen gekennzeichnet war, das eine geldmafSige Berechnung der einge-
setzten Mittel und aufgewendeten Arbeitszeit nicht kannte.'8¢ Vor dem
alleinigen Hintergrund einer westlich-kapitalistischen wirtschaftlichen
Rationalitat kann dieses Verhalten nicht erkliart werden, und Bourdieu
berichtet daher auch an anderer Stelle, dass es ihm am Beginn seiner
Forschung zunichst selbst schwer gefallen sei, die Beweggriinde der
Straflenhindler und »Chauffeure« nachzuvollziehen.!87 In der koloni-
alen Situation im kabylischen Algerien liefSen seine Beobachtungen der
dualistischen Bezugsrahmen Bourdieu somit »die Universalitat der so-
genannten rationalen 6konomischen Dispositionen in Frage [...] stel-
len«188 womit er die Weber’sche These von der kulturellen Fundierung
okonomischen Handelns und 6konomischer Rationalitit ethnogra-
phisch bestitigte.

Bourdieu bezeichnet das Phanomen der doppelten Handlungs- und
Rechtfertigungslogiken in seinen spiteren Arbeiten als »zerrissene, in
sich widerspriichliche Habitus [...], deren innere Gespaltenheit Leiden
verursacht.«!8% Diese Widerspriichlichkeit und Mehrdeutigkeit ist in
dem Beispiel Bourdieus auf eine Konstellation zurtickzufithren, wel-
che eine gesamte Gesellschaft zu einem bestimmten historischen Zeit-
punkt betrifft. Der homogene, traditionell gepragte 6konomische Ha-
bitus der Kabylen trifft dabei auf die homogenen Anforderungen des
franzosischen Wirtschaftsmodells, wodurch sich ein gespaltener Habi-
tus herausbildet. Mit dieser Konstellation lassen sich zwar die wider-
spriichlichen Handlungen der Algerier erkldren, jedoch nicht allgemein
die Moglichkeiten des Scheiterns von Praktiken begriinden. Vielmehr

184 Vgl. Bourdieu 2000: 13.
185 Bourdieu 2000: 77.

186 Vgl. Bourdieu 2000: 77.
187 Vgl. Bourdieu 2000: 15.
188 Bourdieu 2001: 205.
189 Bourdieu 2001: 206.

102

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DYNAMISCHE PRAXIS UND STATISCHE REPRODUKTION

scheint die 6konomische Konstellation in Algerien selbst wiederum eine
gewisse Stabilitit zu entwickeln.

Eine mogliche Erklarung fiir Bourdieus Fixierung auf die Statik und
Reproduktion von Praxis besteht sicher darin, dass er seine Sozialthe-
orie am Beispiel einer im Vergleich sozialstrukturell relativ undiffe-
renzierten Gesellschaft, des kabylischen Algeriens, entwickelt hat.1?0
Dieser Umstand konnte die Tendenz seiner Theorie zur Betonung der
Stabilitat mitbegriinden. Grundsitzlich ist davon auszugehen, dass sich
in ausdifferenzierten Gesellschaften das Verhaltnis von Habitus und
sozialer Welt komplexer darstellt.!®! Dennoch ist eine der wenigen wi-
derspriichlichen Konstellationen, auf die Bourdieu in Bezug auf Frank-
reich eingeht, der Prozess des »sozialen Alterns«, der nun als zweite
exemplarische Konstellation diskutiert wird.

Als zweites Beispiel fuir ein Missverhidltnis des Habitus rekurriert
Bourdieu in Meditationen auf Verhiltnisse, in denen Akteure Dispositi-
onen verhaftet bleiben konnen, »die durch den Wandel der objektiven
Bedingungen (soziales Altern) obsolet geworden sind«'%2, In Das Elend
der Welt findet sich dazu ein Abschnitt, der diese Konstellation illus-
triert.!®3 Hier kommen Gewerkschafter zu Wort, die sich angesichts
veranderter Arbeitsbedingungen nutzlos fithlen, ihre Kompetenzen nicht
mehr anwenden konnen und die Welt nicht mehr verstehen. In einer
historischen Situation, in der post-industrieller 6konomischer Wandel
neue Arbeitsbedingungen und neoliberale Ideologien hervorgebracht
hat, finden sich fur die Gewerkschafter »die Grundlagen der alten So-
lidarititsformen zerstort«194, Die Interviewten »spiiren, dafs angesichts
neuer Formen der Ausbeutung, die besonders von der Deregulierung
der Arbeit und der Zunahme der Zeitarbeit begiinstigt werden, die tra-
ditionellen Formen gewerkschaftlichen Engagements nicht mehr ausrei-
chen.«!%’ Die »Erniichterung« der Gewerkschafter, die keine Anhinger
mehr finden, schligt sich in einer » Art kollektiver Entmutigung «19¢ nie-
der. Bourdieu belegt dies ausfuhrlich mit Interviewzitaten, in denen die
Betroffenen ihre Weltsicht schildern: »Wir haben nichts mehr, an was
wir uns klammern kénnten«!®7. Oder: » Vielleicht habe ich mich verin-

190 Vgl. Reckwitz 2004b: 49. Als weiterer impliziter Referenzfall und Aus-
gangspunkt der Theoriebildung Bourdieus, der diesen bias verursacht,
wird dort auflerdem der Bezug auf das franzosische Biirgertum identifi-
ziert.

191 Vgl. Ebrecht 2002: 236 und Raphael 2004: 275.

192 Bourdieu 2001: 206f.

193 Vgl. Bourdieu 1997: 369-373.

194 Bourdieu 1997: 371.

195 Bourdieu 1997: 372.

196 Bourdieu 1997: 370.

197 Interviewzitat eines Gewerkschafters in Bourdieu 1997: 373.

103

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

dert, oder die Welt um mich herum hat sich verandert, oder ich habe es
nicht mitgekriegt, wie sich die Dinge verdndert haben, ich weif§ nicht,
aber auf jeden Fall fiihle ich mich ein bifichen verloren.«1%8 Es handelt
sich hier zwar um individuelle Schicksale, gleichzeitig aber wiederum
um eine gesellschaftliche Konstellation, welche die Nicht-Angepasstheit
des gewerkschaftlichen Habitus an die objektiven Strukturen des Feldes
der Okonomie — genauer der post-industriellen Produktion unter neo-
liberalen Arbeitsbedingungen — hervorruft. Es geht Bourdieu auch in
diesem Beispiel nicht um das Scheitern einzelner Praktiken in konkreten
Kontexten und Situationen, nicht um situatives Scheitern.

Die Nichtangepasstheit der Habitus wird in beiden von Bourdieu
zum Beleg der Existenz von Missverhiltnissen herangezogenen Fallen
aus einer spezifischen historischen Konstellation heraus erklart, in der
die Koinzidenz zwischen Habitus und sozialer Welt gestort ist. Die Per-
spektive auf kontextuelle und situative Missverhaltnisse und das Schei-
tern von Praxis wird damit ausgeblendet und stattdessen jeweils ein
gesamter Habitus in einer bestimmten Konstellation als problematisch
gekennzeichnet. Diese Homogenitit des Habitus, der im dufSersten, auf
historische Ausnahmen beschrankten Fall als »gespaltener Habitus«
gedacht werden kann, zieht sich durch das gesamte Werk Bourdieus
und pragt auch noch die in Meditationen erstmals systematisch be-
rucksichtigte Frage nach Missverhiltnissen und dem Misslingen von
Praxis.!?? Auf diese Weise wird der Habitusbegriff von Bourdieu auf
eine Kategorie reduziert, die stets Kohédrenz sichert. Die Kohirenz des
Habitus bildet dabei ein Element von Bourdieus allgemeiner Fokussie-
rung auf Homogenitit, die im Folgenden noch ausfiihrlich herausgear-
beitet werden soll.

Der Habitus kennt bei Bourdieu also zwar Missverhiltnisse, jedoch
nur in grofSen, als homogen konstruierten Konstellationen. Bourdieu
antwortet damit bezeichnenderweise auf die kritischen Einwande mit
einer Aufzahlung von Ausnahmen, die wenig Beweiskraft haben, wenn
es um den Komplex situativer Missverhiltnisse geht. Er hat dieses Pro-

198 Interviewzitat eines Gewerkschafters in Bourdieu 1997: 371.

199 Die Annahme der Homogenitiat des Habitus steht dabei in einer Kon-
tinuitdt mit dem Gebrauch des Konzepts bei Erwin Panofsky, auf den
Bourdieu bei seiner frithesten Verwendung des Begriffs rekurriert (Kap.
2.3). Auch bei Panofsky wird der Habitusbegriff sehr umfassend als Be-
griff fur die kuinstlerische und philosophische Kohirenz einer gesamten
Epoche verwendet. Im Anschluss daran beschreibt Bourdieu dann mit
dem Begriff zundchst noch eine ganze Kultur zu einem konkreten histo-
rischen Zeitpunkt, um erst spater dann einzelne Klassen und Lebensstile
zu differenzieren. Die umfassende Verwendung des Habitusbegriffs als
einer Kategorie der Kohirenz behilt Bourdieu jedoch durchgingig bei.

104

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HOMOGENITATSPERSPEKTIVE DER FEINEN UNTERSCHIEDE

blem vermutlich gesehen, denn es lasst sich zeigen, dass seine grund-
sdatzliche Ambivalenz dieser Frage gegentiber in einer unscheinbaren
strategischen Formulierung kulminiert. So bemerkt er zum Koinzidenz-
verhiltnis: »Die den objektiven Bedingungen vorgreifende AngepafSt-
heit des Habitus ist ein Sonderfall, der (in den uns vertrauten Universen)
zwar besonders haufig auftritt, den man aber nicht verallgemeinern
sollte«290, Diese Rede vom »hiufigsten Sonderfall« lisst das Verhiltnis
von angepassten Habitus und Ausnahmefallen semantisch in der Schwe-
be. Mit dem wiederholten und offensichtlich systematisch eingesetzten
Gebrauch dieses Oxymorons?! kann Bourdieu die Instabilitit und
Dynamik von Praxis gleichzeitig theoretisch anerkennen und trotzdem
von der statischen Reproduktion sozialer Praxis als Regelfall ausgehen.
Eine eingehende Untersuchung alltidglicher Situationen, in denen die
Harmonie zwischen Habitus und Feld gestort ist, liefert Bourdieu aber
nicht, und so vermag sein Ansatz es nicht, situative Verschiebungen
von Praktiken sowie ihre Unschirfe und Verschwommenheit sichtbar
zu machen. Diese Analyseperspektive vernachlissigt Bourdieu, da seine
Soziologie auf die Konstruktion einheitlicher Lebensstile zielt und die
Erklarung sozialer Reproduktion von Ungleichheit tiber das Interesse
an kontextuellen Betrachtungen stellt. Dies soll zunachst anhand einer
Kritik an der Konzeption seines Hauptwerks Die feinen Unterschiede.
Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft verdeutlicht werden. Im nich-
sten Schritt erfolgt dann eine Diskussion der Homogenitatsperspektive
in Bezug auf die Feldtheorie.

2.12 Die Homogenititsperspektive der
Feinen Unterschiede

In der Studie Die feinen Unterschiede, die dem Zusammenhang von
sozialer Position und Geschmack gewidmet ist, werden Lebensstile von
Bourdieu als koharente Praktikenkomplexe konstruiert und jeweils auf
einen Klassenhabitus bezogen. Bourdieu unterscheidet in seiner Studie
die »herrschende«, »mittlere« und »untere« bzw. » Arbeiterklasse«, die
jeweils durch einen spezifisch ausgepragten Geschmack charakterisiert
werden: den »Luxusgeschmack« der herrschenden Klasse, die in be-
sonderer Weise dsthetische Werte zur Kenntnis nimmt; den bildungs-
beflissenen Geschmack der Mittelklasse, die an sozialem Aufstieg inte-
ressiert ist, sowie den » Notwendigkeitsgeschmack « der unteren Klasse,
die Dinge nach ihrer Niitzlichkeit bewertet und sich vehement vom als

200 Bourdieu 2001: 204.
201 Vgl. dazu die Verwendung in Bourdieu 2001: 186 sowie Bourdieu/Wac-

quant 1996: 164f. und 168.

10§

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

tberfliissig wahrgenommenen Luxuskonsum der herrschenden Klasse
abgrenzt.202 Dabei nimmt Bourdieu im Zuge seiner Relationierung des
»Raums der Positionen« mit dem »Raum der Lebensstile« eine eindeu-
tige Zuordnung von Klassenlagen, Habitus und Lebensstilen vor. Wie er
selbst im methodischen Appendix zu den Feinen Unterschieden verdeut-
licht, basiert bereits das Design des Fragebogens, mit dem die der Studie
zugrundeliegenden Daten erhoben worden sind, auf der » Annahme ei-
ner Kohirenz des Geschmacks«2%3, Diese Uberbetonung der Kohirenz
von Identitdten und Geschmack ist vielfach in die Kritik geraten.

Frih haben Jorg Blasius und Joachim Winkler aus empirischer Per-
spektive eine Kritik an der Methodologie der Feinen Unterschiede
formuliert sowie die Ubertragbarkeit der Ergebnisse auf deutsche Ver-
hiltnisse gepriift.2%* Darin sehen sie, neben anderen methodischen Kri-
tikpunkten, die Korrespondenz des sozialen Raums mit dem Raum der
Lebensstile nicht hinreichend plausibel belegt. Sie berichten in Bezug
auf ihren eigenen Datensatz, mit dem sich durchaus Ergebnisse Bour-
dieus fur deutsche Verhiltnisse bestdtigen liefSen, auch von deutlichen
Schwierigkeiten, die einzelnen Fraktionen innerhalb einer Klasse ein-
deutig einem Lebensstil zuzuordnen, da sich hier »sowohl identische als
auch kontrire Merkmale«295 zeigten. Dies zieht zwar nicht Bourdieus
Ergebnisse in Zweifel, die mit der Vorgehensweise auch weder tiberpriift
werden konnten noch sollten. Es ldsst jedoch die Homogenititsannah-
me Bourdieus zumindest fraglich erscheinen, da unterhalb der fur die
drei Klassen konstruierten Kohirenz uneindeutige und widerspriich-
liche Zuordnungen sichtbar werden.

Auch Stefan Hradil hatte bereits 1989 in seiner empirischen Kritik
von Bourdieus Kulturtheorie darauf hingewiesen, dass dessen sozial-
strukturelle Kategorien zu eng gefasst sind, da sich in der zeitgenos-
sischen Gesellschaft »[e]ine ganze Reihe von ungleichen strukturellen
Risiken und Einfliisssen, mithin von habitusrelevanten Lebensbedin-
gungen, [...] tiber grofse Teile der Bevolkerung, ungeachtet ihrer Klas-
senzugehorigkeit«2%¢ erstreckten. Hradil hat die Auffassung vertreten,
dass eine »wachsende Bedeutung klassentibergreifender Disparitaten in
der Sozialstruktur«?%7 in der empirischen Analyse beriicksichtigt wer-
den miisse. Die Vorstellung homogener Erfahrungen einer gesamten

202 Vgl. Bourdieu 1982.

203 Bourdieu 1982: 787.

204 Dabei wurden analog zu Bourdieus Vorgehensweise Daten auf dhnliche
Weise erhoben und ebenfalls mittels multivariater Korrespondenzanaly-
se auf einander bezogen, vgl. Blasius/Winkler 1989.

205 Blasius/Winkler 1989: 88.

206 Hradil 1989: 120f.

207 Hradil 1989: 121.

106

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HOMOGENITATSPERSPEKTIVE DER FEINEN UNTERSCHIEDE

Klasse wird von ihm ebenfalls in Zweifel gezogen.2%8 Hradil kommt zu
dem Ergebnis, dass Bourdieu seine Kategorien »inhaltlich sehr wenig
auslastet«2%? und fiihrt diese geringe Auslastung auf die Konstruktion
homogener Einheiten zuriick. So wird der umfassendere Begriff des
»sozialen Raums« auf die Kategorie der Klasse reduziert; der Habi-
tus, der als Kategorie potentiell fiir verschiedene Analysedimensionen
anschlussfihig ist, wird zum Klassenhabitus verengt, und der umfas-
sendere Begriff der Praxis wird ebenfalls weitgehend mit der Kultur
einer gesamten Klasse identifiziert.?1? Zusammengenommen rufen diese
heuristischen Entscheidungen jenen Anschein kultureller Homogenitat
hervor, der in den oben diskutierten Einwanden gegen Bourdieu in viel-
filtiger Weise kritisiert worden ist.2!!

Die in der aktuellen soziologischen Diskussion um Geschmack emi-
nent einflussreiche omnivore-These von Richard Peterson (und Roger
Kern) zielt dagegen in die Richtung, die Inkohirenz von Priferenzen
und Lebensstilen analytisch stirker zu beriicksichtigen.2!2 Peterson ist
auf der Basis einer Analyse der Musikrezeption der oberen und der
unteren Schicht zu dem Schluss gekommen, dass die geschmacklichen
Praferenzen sich sozial nicht mehr in »legitimen« und »illegitimen«
Geschmack, sondern in »omnivorous taste« und »univorous taste«2!3
trennen lassen. Dadurch wird berticksichtigt, dass die Angehorigen der
oberen Schicht einen weiteren Raum musikalischer Stilrichtungen rezi-
pieren, also geschmacklich vielfaltiger orientiert sind als die Arbeiter-
klasse.

Auch Bernard Lahire, auf dessen Bourdieu-Kritik im Folgenden noch
einmal zuriickzukommen sein wird (Kap. 2.14), hat sich gegen die Ko-
harenzhypothese des Habitus gewandt und mit La Culture des Indivi-
dus. Dissonances culturelles et distinction de soi (2004) eine Studie zu
Geschmackspriferenzen vorgelegt, die von »pluralen Akteuren« und
dissonanten Dispositionen ausgeht.2!4 Darin hat Lahire, ausgehend
von einer Re-Lektiire der Daten Bourdieus, auch die klare Einteilung
und klassenbezogene Zuordnung dreier Formen des Geschmacks in den
Feinen Unterschiede kritisiert und argumentiert, dass es sich bei seiner
eigenen Perspektive auf die Inkoharenz des Geschmacks nicht um einen

208 Vgl. Hradil 1989: 125.

209 Hradil 1989: 136.

210 Vgl. Hradil 1989: 136.

211 Fiir eine weitere empirische Kritik an der Statik des Habitusbegriffs vgl.
aus der Perspektive der Soziologie des Sports Gebauer 2003. Vgl. aufSer-
dem Schmidt 2004.

212 Vgl. Peterson/Kern 1996.

213 Vgl. Peterson 1992.

214 Vgl. Lahire 2004 und Lahire 2011.

107

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

historischen Effekt handelt, der veranderten kulturellen Praferenzen ge-
schuldet ist, sondern dass auch das Material Bourdieus aus den 1960er
Jahren bereits deutlich stirkere Inkohdrenzen aufweist, als dies in der
Konstruktion der drei Lebensstile letztlich sichtbar wird.21S

Eine dhnlich gelagerte empirische Kritik und Erweiterung der Feinen
Unterschiede hat jingst die Forschungsgruppe um Tony Bennett fiir den
britischen Raum vertreten.2!¢ Bennett u. a. iibertragen in Culture, Class,
Distinction (2009) die Vorgehensweise der Feinen Unterschiede auf die
britische Kultur und greifen dabei auch Ergebnisse aus den Cultural
Studies auf. Wihrend sie die Bedeutung von Bourdieus Arbeit hervor-
heben, formulieren sie gleichzeitig eine eigene Position, die in dreierlei
Hinsicht tiber Bourdieu hinausfiihrt. Erstens gehen sie im Unterschied
zu Bourdieu davon aus, »that [the] relational organisation of the social
is much more complex and multi-dimensional in form than the pic-
ture painted in Distinction«*!7. Die Kategorie »Klasse« wird deshalb
in ihrer Studie um die Dimensionen Alter, Geschlecht und Ethnizitit
erginzt. In Bezug auf den Habitus wird dabei zweitens keine Koharenz
unterstellt, sondern vielmehr auf heterogene Uberschneidungen und
Widerspriichlichkeiten abgestellt: »Our evidence suggests |...] that the
habitus - if, indeed, we are to retain the concept — is more typically
written across in complex and sometimes contradictory ways, depend-
ing on how class, gender, age and ethnicity interact in the process of
person formation.«2!8 Daraus folgt drittens, dass kulturelles Kapital,
indem es von seinem alleinigen Bezug auf die Klassendimension gelost
wird, ebenfalls nicht mehr als einheitliche Kategorie verstanden werden
kann, sondern in »several kinds of cultural assets« aufgebrochen wer-
den muss, »revealing the varied ways in which cultural resources are
organised and mobilised across different kinds of social relations. «21?
Mit Culture, Class, Distinction haben Bennett u.a. sowohl einen empi-
rischen Anschluss als auch eine empirische Kritik an Bourdieu vorge-
legt, welche die Konzepte »Habitus« und »kulturelles Kapital« nicht
als homogen versteht, sondern diese von der Klassendimension 16st und
somit Heterogenitat sichtbar machen kann.

Die empirische Kritik an Bourdieu, in der die Konzeption der Feinen
Unterschiede bemangelt wurde und die in eigenen Studien zu zeitgenos-
sischen Phanomenen der Geschmacks-und Lebensstilauspragung starker
die Inkohirenz und Pluralitit von Dispositionsstrukturen, Praferenzen
und Lebensstilen fokussiert, trifft sich dabei bemerkenswerterweise mit

215 Vgl. Lahire 2004: 166-174.
216 Vgl. Bennett u.a. 2009.
217 Bennett u.a. 2009: 3.

218 Bennett u.a. 2009: 3.

219 Bennett u.a. 2009: 3.

108

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HOMOGENITATSPERSPEKTIVE DER FELDTHEORIE

der poststrukturalistischen Kritik an Homogenititsvorstellungen hin-
sichtlich kultureller Identitit.220 So lisst sich Bourdieu vorwerfen, dass
er in Die feinen Unterschiede fur seine empirische Analyse aus dem Ha-
bitus eine auf Konsistenz und Einheitlichkeit angelegte Kategorie kon-
struiert, ein »vereinheitlichendes Prinzip, das die Praktiken eines Sub-
jekts so aufeinander abstimmt, dass es nicht zum Stilbruch kommt«221,
Bourdieu betont durch die selbst gewihlte heuristische Engfiihrung sei-
ner Kategorien die Kohirenz der analysierten Einheiten und akzentuiert
systematisch die Geschlossenheit und Statik des Sozialen mit dem Ziel,
eine Tendenz zur Reproduktion sozialer Ungleichheit aufzuzeigen.?22
Er stellt mit diesem Ansatz in seiner empirischen Fokussierung von
Homogenitit ein geschlossenes Modell tiber die offene und dynamische
Logik der Praxis, die er mit seiner Theorie eigentlich fundamental aner-
kennen wollte. Die Homogenititsperspektive Bourdieus lasst sich auch
in Bezug auf die Feldtheorie nachzeichnen.

2.13 Die Homogenititsperspektive der Feldtheorie

Auch seine Konzeption des sozialen Feldes ist in die Bewertung von
Bourdieus Theorie der Praxis einzubeziehen. Neben der grundsitz-
lichen Frage nach der historischen Spezifitit des Feldbegriffs sowie
dessen Universalitit?23 ist insbesondere das Verhiltnis der einzelnen
Felder zueinander von Bourdieus Kommentatoren als unzureichend
ausgearbeitet oder problematisch angesehen worden. Unstrittig ist, dass
Bourdieu den sozialen Raum in eine Vielzahl von Feldern aufgelost
hat, vom Feld der Literatur tiber das Feld der Politik und das Feld der
Philosophie bis hin zum Feld der Religion und zum Feld der Macht.
Offen bleibt dabei allerdings, ob die Gesellschaft lediglich die Summe
unterschiedlicher Felder bildet oder ob Bourdieu dariiber hinaus von

220 Vgl. zu entsprechenden poststrukturalistischen Impulsen Reckwitz
2006b: 718-721.

221 Stiheli 2000b: 48.

222 Insofern ist auch Eva Barlosius’ als Verteidigung von Bourdieus Perspek-
tive formulierter Verweis auf die empirische Bestatigung seiner Theorie
nicht iiberzeugend, dass er »in den von ihm untersuchten Anwendungen
[...] jeweils starke Belege fur eine grofle innere Stimmigkeit von Struk-
turen, Habitus und sozialer Praxis sowie eine ausgeprigte Homologie
zwischen dem Raum der Positionen und dem Raum der Perspektiven
[fand].« (Barlosius 2006: 183). Vielmehr ist im Lichte der diskutierten
Kritik zu berticksichtigen, dass der Anlage von Bourdieus empirischen
Analysen bereits die Kohiarenzhypothese seiner Theoriearchitektur zu-
grundeliegt.

223 Vgl. Calhoun 1993.

109

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

einem beherrschenden Feld oder einem Feld der Gesellschaft ausgehen
wollte.224 Auch das unklare Verhiltnis der Konzepte »soziales Feld«
und »sozialer Raumc« ist in der Bourdieu-Kritik schon frih diskutiert
worden.?2S Eindeutig ist, dass Akteure sich stets in einem umfassenden
sozialen Raum und in einem spezifischen sozialen Feld bewegen. Offen
bleibt dagegen, inwiefern Akteure mebreren sozialen Feldern angeho-
ren — sodass die daraus fur die Konstitution des Habitus resultierenden
Konsequenzen analytisch nicht erfasst werden konnen. Die Frage, wie
Felder abzugrenzen sind, die Bourdieu selbst aufgeworfen hat, tragt in
diesem Zusammenhang noch zusitzlich zur Komplexitit des Problems
bei, da sie sich lediglich empirisch beantworten lisst.226

Zusammengenommen gehen diese theoretischen Unklarheiten beziig-
lich der Verhiltnisse zwischen Feldern von der Tatsache aus, dass Bour-
dieu vernachlissigt hat zu analysieren, wie Felder aufeinander bezogen
sind und welche Widerspriiche sich aus den Verhiltnissen zwischen
Feldern ergeben.2?” Diese heuristische Entscheidung trigt ebenfalls zur
Betonung von Kohirenz und Homogenitit in Bourdieus Ansatz bei.
Geht man, wie Bourdieu, von einer vielfach in Felder differenzierten
Gesellschaft aus, in denen die soziale Welt jeweils durch eigene Lo-
giken gekennzeichnet ist, so ldsst sich die Kohidrenzthese des Habitus,
der ja an verschiedene Felder angepasst sein miisste, umso schwerer
halten. Wie Jorg Ebrecht bemerkt, muss gerade »vor dem Hintergrund
der gravierenden Strukturdifferenzen zwischen den unterschiedlichen
sozialen Feldern [...] die Annahme, dass diese sich in eine stabile und
koharente Habitusformation integrieren lassen, [...] hochst zweifelhaft
erscheinen. «228

Zudem tendiert Bourdieu auch in Bezug auf die Dynamiken inner-
halb von Feldern zur Annahme von Homogenitit. Obwohl er einer-
seits betont, dass jedes Feld durch eigene Logiken — Modi der Kapital-
akkumulation und -konversion, verfolgte Strategien — gekennzeichnet
ist, fokussiert er gleichzeitig in allen Feldern dhnliche soziale Mecha-
nismen und scheint damit die Geltung feldiibergreifender universaler
Gesetze unterstellen zu wollen. So reduziert Bourdieu beispielsweise
die Komplexitit der grundsatzlichen Dynamik innerhalb eines Feldes
vorschnell auf das Grundmodell eines doppelten Kampfes zwischen den
Neuankommlingen im Feld und den Etablierten einerseits sowie eines
Kampfes um Anerkennung unter den Neuankommlingen andererseits,

224 Vgl. Bourdieu/Wacquant 1996: 37 sowie Rehbein 2006: 110.

225 Vgl. Blasius/Winkler 1989: 73.

226 Vgl. Bourdieuw/Wacquant 1996: 124 ff. und 135 sowie Rehbein 2006:
108 f.

227 Vgl. Swartz 1997: 128f. und Couldry 2004: 171.

228 Ebrecht 2002: 236.

I10

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE HOMOGENITATSPERSPEKTIVE DER FELDTHEORIE

die sich in Orthodoxe und Haretiker einteilen lassen. Dieses Schema
sozialer Dynamik, das verallgemeinert fiir alle Felder gelten soll, findet
sich etwa in Bourdieus bedeutenden Analysen sowohl des wissenschaft-
lichen als auch des literarischen Feldes.?2?

Boike Rehbein moniert dariiber hinaus, dass bei Bourdieu »das Ver-
hiltnis zwischen Institution, Organisation und Feld, ebenso wie das
Verhiltnis zwischen Feldern als Kampffeldern und Bereichen von Ge-
sellschaft, die nicht wie ein Kampf funktionieren (wie einige Typen von
Freundschaft, Spiel, Kommunikation)«239 unklar bleiben. Nicht nur die
umfassende Dynamik der Kimpfe im Feld, sondern auch andere For-
men sozialer Organisation werden demnach systematisch ausgeblendet.
Daher hat Bernard Lahire bereits kritisch gefragt, ob nicht die Struk-
turen und Logiken in den unterschiedlichen Feldern so different sind,
dass diese letztlich gar nicht in einer gemeinsamen Kategorie »Feld«
aufgehen konnen, sondern die Pluralitdt des Sozialen hier auch begriff-
lich hervorgehoben werden miisste.23!

Wiirden all diese Aspekte sozialer Dynamik, die Bourdieu in seinen
Analysen bewusst vernachlissigt, in die grundlegende Perspektive auf
soziale Differenzierung einbezogen, wiirde das gesamte Modell des So-
zialen seine Tendenz zur Betonung der Statik verlieren. In Bourdieus
Konzeption dagegen, ausgehend von der Annahme eines Koinzidenz-
verhiltnisses von Habitus und Feld, verstiarken die homogenisierenden
Tendenzen beziiglich des Feldes auch den homogenen Anschein des
Habitus, wodurch jegliche Abweichung von einem Verhiltnis des Ein-
klangs zwischen objektiven Strukturen des Feldes und inkorporierten
Strukturen in der Analyse systematisch ausgeblendet wird. In der Kon-
sequenz wird die analytische Leistung der Kategorien grundsitzlich
fraglich. Schliefslich bestitigt sogar Bourdieu selbst, dass man im Regel-
fall »durchaus sagen [kann], daf$ der Effekt des Habitus und der Effekt
des Feldes in gewisser Weise redundant sind.«232 Wenn dies tatsichlich
so ist, verlieren jedoch die relationalen analytischen Kategorien »Habi-
tus« und »Feld« einen GrofSteil ihres heuristischen Wertes.

229 Vgl. Bourdieu 1988 und Bourdieu 1999.

230 Rehbein 2006: 110. Rehbein zieht hier auch den Schluss, dass Bourdieu
diese Fragen vernachlissigt hat, weil er sich mit seiner Arbeit auf die
Analyse sozialer Ungleichheit konzentrieren wollte.

231 Vgl. Lahire 1998 und Lahire 1999b.

232 Bourdieu/Wacquant 1996: 163.

IIT

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

2.14 Von Homogenitit zu Heterogenitit

Mit der Reduktion des analytischen Potentials seiner Kategorien sowie
mit der empirischen Fokussierung auf Koharenz und Homogenitit, die
in den vorangegangenen Abschnitten ausfithrlich beschrieben worden
sind, befinden sich Elemente von Bourdieus Theorie in einem Span-
nungsverhiltnis mit dem Ausgangspunkt seiner sozialtheoretischen
Perspektive, die ausdriicklich die offene Logik der Praxis gegeniiber
einer strukturalistischen Konstruktion von geschlossenen kulturellen
Systemen anerkennen wollte. Bourdieus Interesse an empirischen Bele-
gen fir die Mechanismen der Reproduktion sozialer Ungleichheit tritt
somit in Konkurrenz zu dem Interesse, dem Eigensinn der menschlichen
Praxis in theoretischer und empirischer Hinsicht gerecht zu werden. Die
Existenz eines Antagonismus zwischen der praxeologischen Perspek-
tive und deterministischen, reproduktiven Tendenzen innerhalb von
Bourdieus Soziologie ist in der Kritik bereits vereinzelt angesprochen
worden.?33 Diese Erkenntnis stiitzt auch die eingangs zitierte Auffor-
derung, die praxeologische Dimension von Bourdieus Ansatz stiarker
herauszustellen. Dariiber hinaus ist fiir eine Revision der Theorie Bour-
dieus bereits die starkere Beriicksichtigung der Widerspriichlichkeit von
Praxis und die verstarkte Erforschung von Konstellationen der Nicht-
Angepasstheit von Habitus und Feld vorgeschlagen worden.23* In die-
sem Zuge liefe sich auch Heterogenitit innerhalb des Habitus, etwa
in Form eines in unterschiedliche Ebenen stratifizierten Habitus, in die
soziologische Betrachtung einbeziehen.235 Mit dem bereits diskutier-
ten Ansatz aus Culture, Class, Distinction hat die Forschungsgruppe
um Tony Bennett einen Vorschlag vorgelegt, wie Bourdieus Kategorien
»Habitus« und »kulturelles Kapital« weiter verwendet und konzeptio-
nell verandert werden konnen, um die Heterogenitat des Sozialen besser
erfassen zu konnen.

Der am besten ausgearbeitete Entwurf einer Soziologie, die ausge-
hend von Bourdieus Kategorien stiarker auf Pluralitit fixiert ist, stammt

233 Vgl. Fuchs-Heinritz/Konig 2005: 249. Auch Jean-Claude Passeron und
Claude Grignon (1989) sahen bereits frith ein Spannungsverhiltnis
zwischen Bourdieus Interesse an der Erklirung der Reproduktion von
Machtstrukturen und seiner Anerkennung einer genuinen Logik der Pra-
Xis.

234 Vgl. Collins 1993: 134 und Horning 2001: 169. An anderer Stelle habe
ich ausgefiihrt, wie ausgehend von einer poststrukturalistischen Re-Lek-
tiire von Bourdieus Theorie sein Ansatz verstarkt fiir die Widerspriich-
lichkeit und Dynamik der Praxis geoffnet werden kann, vgl. Schifer
2011.

235 Vgl. Brubaker 1993: 223 f. und 226f.

I12

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON HOMOGENITAT ZU HETEROGENITAT

von Bernard Lahire. In seinem Vorschlag einer Individualisierung der
Soziologie pladiert Lahire dafiir, jenseits der Kohirenz des Habitus-
begriffs die Pluralitidt von Dispositionen, verstanden als multiple inkor-
porierte Gewohnheiten, zu analysieren.23¢ In dieser »sociology at the
level of the individual«?3” werden Widerspriichlichkeit und Heteroge-
nitdt als fundamental anerkannt und »variations between and within
individuals«238 beriicksichtigt. Die Soziologie des »pluralen Akteurs«
unterscheidet dabei stiarker und schwicher ausgepragte Dispositionen,
die zudem von differenter Stabilitit gekennzeichnet sind.23° Eine in der
Soziologie allgemein tbliche Fokussierung auf Homogenitit erklart
Lahire mit einem ausgepragten Interesse an der Darstellung klar ab-
grenzbarer Einheiten: »When sociologists are reluctant to distinguish
between strong and weak dispositions, this is because they prefer to
give clear-cut pictures of the cultures and the symbolic universes they
describe rather than >mitigateds, »average« or >half-tone« situations. «240
Ausgehend von dieser Charakterisierung eines in der Soziologie iib-
lichen bias sowie von dem Versuch, die Tendenz zur Konstruktion von
Homogenitit und Kohidrenz zu iiberwinden, trifft sich Lahires Sozio-
logie mit einer poststrukturalistischen Kritik an der Unterstellung ei-
ner Geschlossenheit kultureller Systeme. In seiner korrespondierenden
Studie kultureller Praferenzen, die intra-individuelle Variationen gegen-
uber Differenzen zwischen Klassen starker berticksichtigt und anstelle
von »Lebensstilen« dissonante kulturelle »Profile« herausarbeitet, hat
Lahire diese Perspektive empirisch umgesetzt und bestitigt.24! Lahires
Plidoyer fur die Anerkennung der inneren Pluralitit von Individuen
fithrt jedoch auch zu einer psychologischen Soziologie?*? und zu ei-
ner stirker biographisch orientierten Forschung,243 die wiederum mit
spezifischen Problemen behaftet sind.244 Nichtsdestotrotz erweist sich
Bourdieus Ansatz als fruchtbar fir theoretische und empirische An-
schliisse, die das Habituskonzept aufgreifen und kritisch reformuliert
weiter verwenden. Wahrend also bereits an der Revision von Bourdieus
Theorie der Praxis gearbeitet wird, sollen nun abschliefSend die kritische
Diskussion zusammengefasst und die heuristischen Besonderheiten von
Bourdieus Theoriearchitektur aus praxeologischer Perspektive bewertet

236 Vgl. Lahire 1998, Lahire 2000 und Lahire 2003.
237 Lahire 2003: 332; Hervorh. getilgt.

238 Lahire 2003: 351.

239 Vgl. Lahire 2003: 339.

240 Lahire 2003: 340.

241 Vgl. Lahire 2004 und Lahire 2011.

242 Vgl. Lahire 1999c.

243 Vgl. Lahire 2002.

244 Zur Kritik an Lahires Ansatz vgl. Peter 2004.

113

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

werden. Dabei werden auch einige weitere Vorschlage zur stirkeren
Beriicksichtigung von Heterogenitat formuliert.

2.15 Zwischenfazit

Das Zentrum der Auseinandersetzung mit Pierre Bourdieus Theorie der
Praxis bildete die Frage nach den dynamischen und den statischen As-
pekten seines Ansatzes. Bourdieu vertritt eine Perspektive auf soziale
Praxis, die im Rekurs auf Ludwig Wittgensteins Philosophie des Re-
gelfolgens eine Orientierung der Sozialtheorie am Konzept autonomer
Regeln zuriickweist (Kap. 2.1). Er grenzt sich von subjektivistischen
und objektivistischen Positionen ab und entwickelt aus deren Kritik
zwei fundamentale Einsichten, die fiir das Verstindnis seines Ansatzes
bedeutsam sind. Zum einen wendet er sich gegen den Gedanken ab-
soluter Freiheit und spricht stattdessen von der bedingten oder rela-
tiven Freiheit sozialer Akteure. Diese Zuriickweisung voluntaristischer
Standpunkte entspringt einer tiefen Verwunderung dartber, dass sich
herrschende Ungleichheitsverhiltnisse erhalten und von den Akteuren
weitgehend akzeptiert werden (Kap. 2.2.1). Zum anderen will er Sub-
jekte nicht als »Epiphianomene« der Struktur begreifen — womit er den
Strukturalismus attackiert — sondern als »leibhaftige Akteure« in seine
Theorie einbeziehen (Kap. 2.2.2). Dazu fithrt Bourdieu den Habitusbe-
griff ein, mit dem die Praxeologie in der Lage ist, die korperliche wie die
zeitliche Dimension des Sozialen zu berticksichtigen. Mit dem Habitus
stehen inkorporierte Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata
im Zentrum der Theorie, die situativ angemessene Praktiken generie-
ren. Dabei 16st die praxeologische Perspektive die Dichotomie von In-
dividuum und Gesellschaft auf, insofern individuelle Dispositionen als
immer schon kollektiv angeeignet verstanden werden und Individualitat
als Effekt tibersubjektiv geteilter Schemata begriffen wird (Kap. 2.3).
In der korperlichen und zeitlichen Dimension wird der Habitus von
Bourdieu als Kategorie zwischen Wandel und Beharrung entwickelt.
So erscheint der Korper als grundsatzlich sozial gestaltbar und unabge-
schlossen verdanderbar, seine Transformationsfahigkeit wird jedoch von
einer Widerstandigkeit eingeschrankt, die selbst korperlich begrundet
ist. Die inkorporierten Schemata erweisen sich als relativ dauerhaft, da
sie durch komplexe und langwierige Lernprozesse in nicht-bewusste
Bereiche des Denkens und Handelns eingegangen sind. Bourdieu be-
zeichnet die Tragheit und Beharrungskraft des Korpers als »Hysteresis«
(Kap. 2.4). Zudem bilden in der Vergangenheit angeeignete Schemata
die Grundlage fiir gegenwartige Wahrnehmungen und Klassifikationen,
sodass auch in dieser Hinsicht Verdnderungen nicht radikal moglich
sind, da sie sich stets vor dem Hintergrund bereits inkorporierter Dispo-

114

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

sitionen vollziehen (Kap. 2.5). Habitusbildung wird bei Bourdieu zwar
als unabgeschlossen gedacht, allerdings hat er Habitus nicht empirisch
in ihrem Werden analysiert. Insgesamt erweist sich der Habitus jedoch
als eine ambivalente theoretische Kategorie, mit der potentiell sowohl
die Stabilitat als auch die Instabilitit der Praxis erfasst werden kann.

Bourdieus Soziologie zielt darauf, die genuine »Logik der Praxis«
theoretisch beriicksichtigen zu konnen. In seiner Kritik an strukturali-
stischen Konzeptionen von geschlossenen kulturellen Systemen pladiert
Bourdieu radikal dafiir, die Instabilitit der Praxis anzuerkennen und ihre
kontingenten, lokalen, hybriden und dynamischen Aspekte zu beachten
(Kap. 2.6). In der Ausgestaltung seiner Theoriearchitektur, insbeson-
dere in der spezifischen Konzeption des Koinzidenzverhaltnisses zwi-
schen Habitus und Feld, fihrt Bourdieu jedoch einen deterministischen
Kreislauf ein, demzufolge die objektiven Strukturen des Feldes und die
inkorporierten Schemata des Habitus einander stets reproduzieren. Im
Regelfall, so Bourdieu, stellt sich das Koinzidenzverhaltnis zwischen
Habitus und Feld von selbst her, sodass inkorporierte und objektive
Strukturen sich stets im Einklang befinden. Auf diese Weise werden die
Grenzen des Habitus mit den Grenzen seiner Erzeugung, also den Be-
dingungen seiner Herausbildung identifiziert und die Konstantheit der
Praxis in der Zeit unterstellt. Dieser Aspekt von Bourdieus Theorie be-
tont die Stabilitit der Praxis und die Statik des Sozialen. Allerdings zeigt
sich, dass auch das »Hysteresis«-Konzept als ambivalente Kategorie
verstanden werden kann, da die Widerstandigkeit inkorporierter Sche-
mata, die nicht an eine gegebene Situation angepasst sind, das Scheitern
und Misslingen von Handlungen auslosen kann (Kap. 2.9).

Die Statik von Bourdieus Theorie ist bereits vielfach in die Kritik
geraten. Zunachst mag dafur die Kategorie des Habitus selbst verant-
wortlich scheinen, die in der Bourdieu-Rezeption als »mechanistisch«,
»objektivistisch«, »deterministisch« oder »reduktionistisch« bezeich-
net worden ist. Allerdings ist es ein Fehler, das Konzept isoliert zu be-
trachten und die Probleme von Bourdieus Perspektive ausschliefSlich
auf den Habitus zuriickzufiihren, wie exemplarisch an der Position von
Anthony King demonstriert worden ist (Kap. 2.10). Stattdessen ist vor-
geschlagen worden, das Spannungsverhaltnis innerhalb von Bourdieus
Theorie umfassend zu beleuchten, indem sowohl Textstellen untersucht
wurden, in denen Bourdieu eine dynamischere Lesart seiner Konzepte
nahe legt, als auch die empirischen Referenzfille einbezogen wurden,
die Bourdieu als exemplarisch erachtet. Auf diese Weise konnten Wider-
spriche innerhalb seines Ansatzes im Detail herausgearbeitet werden
(Kap. 2.11).

Bourdieu beteuert zunachst grundsitzlich, dass durchaus Missver-
héltnisse zwischen Habitus und sozialer Welt bestehen kénnen. Zwar
nennt er entsprechende Beispiele, beschrankt sich dabei jedoch auf ei-

115

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

nige wenige historische Konstellationen und grofSe, als homogen kon-
struierte soziale Einheiten. Er bezieht sich zum einen auf die Konstel-
lation im kolonialen Algerien, die er als junger Ethnologe untersucht
hat. Hier hat er herausgearbeitet, wie die algerische Bevolkerung sich in
einem Konflikt zwischen traditionellen, vorkapitalistischen Logiken der
Okonomie und dem Wirtschaftssystem der franzosischen Kolonialherr-
schaft befand. Bourdieu beschreibt dies als eine innere Gespaltenheit,
die doppelte Handlungs- und Rechtfertigungslogiken erzeugt. Spater
stellt er diese Konstellation als einen »gespaltenen Habitus« dar. Zum
anderen erortert er den Mechanismus des »sozialen Alterns«, den er in
Elend der Welt exemplarisch an Interviewaussagen von Gewerkschaf-
tern herausgearbeitet hat. Deren Habitus erweist sich aufgrund seiner
Tragheit nicht an post-industrielle und neoliberale Entwicklungen in
der Okonomie angepasst.

Es scheinen also in Bourdieus Perspektive erstens kaum Ausnahmen
zu existieren, in denen ein Akteur nicht immer schon an die soziale Welt
angepasst ist. Zweitens bezieht sich Bourdieu mit diesen Ausnahmen
auf historische Konstellationen und argumentiert damit auf einer Ebe-
ne, die von einer situativen Betrachtung alltidglicher Missverhiltnisse
abstrahiert. Drittens kann der Habitus im dufSersten, auf historische
Ausnahmen beschrinkten Fall als »gespaltener Habitus« gedacht wer-
den, als eine widerstreitende Kombination von zwei Einheiten, die in
sich wiederum als homogen begriffen werden. Bourdieu vertritt somit
eine Homogenititsperspektive auf das Soziale und vernachlassigt es,
alltdgliche Situationen zu analysieren, in denen Habitus und soziale
Welt nicht aufeinander abgestimmt sind. Dass Bourdieu in dieser Ten-
denz selbst einen Widerspruch zur instabilen Logik der Praxis gesehen
hat, ldsst sich an einer unscheinbaren Formulierung aufzeigen: Bour-
dieu bezeichnet das Koinzidenzverhiltnis zwischen Habitus und Feld
systematisch mit einem Oxymoron als »hdufigsten Sonderfall«, um auf
diese Weise gleichzeitig die Dynamik von Praxis theoretisch anerkennen
und trotzdem von einer statischen Reproduktion als Regelfall ausgehen
zu konnen (Kap. 2.11).

Die Tendenz zur Betonung der Statik pragt auch Bourdieus empirische
Analysen, die ebenfalls die Kohirenz des Sozialen fokussieren, indem
sie auf die Konstruktion homogener Einheiten zielen. Am Beispiel seiner
Studie Die feinen Unterschiede ist dabei herausgearbeitet worden, dass
Bourdieus Aufweis von Homogenitit einer systematischen analytischen
Entscheidung entspringt (Kap. 2.12). Ebenso unterstiitzt seine Ausge-
staltung des Feldkonzepts die Tendenz zur Fixierung auf Homogenitit
und statische Reproduktion und setzt diese fort (Kap. 2.13). Zwar geht
Bourdieu von dynamischen Machtverhiltnissen innerhalb der Felder
aus und versteht diese als Konfliktfelder, in denen um die Bewahrung
oder Verdnderung dieser Verhiltnisse gekampft wird. Insofern ist seine

116

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

Perspektive zunichst alles andere als statisch angelegt. Die Komplexitat
dieser grundsitzlichen Dynamik reduziert Bourdieu jedoch vorschnell
auf zwei Dimensionen: einerseits Auseinandersetzungen zwischen Neu-
ankommlingen im Feld und Etablierten sowie andererseits Kimpfe um
Anerkennung innerhalb der Gruppe der Neuankommlinge, die er als
Konfrontationen zwischen Orthodoxen und Hiretikern begreift. Ahn-
lich wie beim »gespaltenen Habitus« erschopft sich also Bourdieus
Perspektive auf soziale Dynamik in der Konzeption einer dichotomen
Opposition. Die beiden ineinander geschachtelten Binarititen beruhen
wiederum auf der Konstruktion in sich homogener und klar differen-
zierbarer Akteursgruppen.

Die Ursache der Uberbewertung der Statik des Sozialen bei Bourdieu
liegt also in seinem Fokus auf Koharenz und Homogenitat begriindet,
der wiederum aus seinem Interesse an den Mechanismen der Repro-
duktion sozialer Ungleichheit folgt. Die fundamentale Anerkennung der
Instabilitit von Praxis, die er seiner Sozialtheorie mit der »Logik der
Praxis« zugrunde legen wollte, hat Bourdieu somit weder in der An-
lage seiner theoretischen Konzepte noch in seinen empirischen Studien
eingelost.

Da Bourdieus Praxeologie, wie eingangs erwiahnt, einen spezifischen
Ansatz einer Theorie sozialer Praxis und nicht das Modell fur die ge-
samte Theoriefamilie bildet, kann in Bezug auf seine Position — ebenso
wie in Bezug auf jede andere — gefragt werden, welche Aspekte davon
in welcher Hinsicht fruchtbar fir praxeologische Forschungsperspek-
tiven erscheinen. Praxeologische Analysen sind also nicht daran ge-
bunden, die Architektur von Bourdieus Theorie der Praxis unkritisch
zu iibernehmen, sondern konnen spezifische Anschliisse suchen. Dabei
ist jedoch die Relationalitit von Bourdieus Kategorien einzubeziehen,
sodass diese auch nicht bruchlos von einander gelost und isoliert aufge-
griffen werden konnen. Selektive Anschliisse miissten daher je spezifisch
erarbeitet und begriindet werden. Wie ist das analytische Potential von
Bourdieus Theorie zu bewerten? Welche Implikationen haben die ein-
zelnen Elemente fur eine praxeologische Heuristik? Zunichst gebiihrt
Bourdieu als zentraler Figur der praxeologischen Debatte das Verdienst,
nicht nur die Praxistheorie in die Soziologie eingefiihrt, sondern auch
ihren Ort innerhalb der Sozialtheorie bestimmt zu haben, indem er sie
gleichermafSen von subjektivistischen wie objektivistischen Positionen
abgegrenzt hat. Dabei steht Bourdieus Ansatz fiir einige fundamentale
Einsichten, die im Brennpunkt der praxeologischen Theoriebildung lie-
gen. Diese betreffen die Uberwindung einer Reihe von etablierten (so-
zial-)wissenschaftlichen Dichotomien, die Konzeption des Verhiltnisses
von Individuum und Gesellschaft sowie die korperliche und die zeitliche
Dimension der Praxis.

117

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

Die umfassenden Probleme seiner Version von Praxistheorie sind je-
doch benannt worden. In der Theoriearchitektur Bourdieus (ausgehend
von der Unterstellung der Homogenitit des Habitus sowie der damit
verbundenen Hypothese eines statischen Koinzidenzverhaltnisses von
Habitus und Feld) tendiert der Habitusbegriff dazu, eine determini-
stische Kategorie zu bilden, die ausschliefslich die gleichférmige Re-
produktion des Sozialen erfassen kann. In dieser Konzeption wird der
Begriff zu einer theoretischen Leerstelle, die von sozialen Strukturen un-
gebrochen durchlaufen wird und diese reproduziert, ohne sie dabei zu
verschieben. Bourdieu vertritt damit eine statische Konzeption der Wie-
derholung von Praktiken, mit der soziale Reproduktion auf einen de-
terministischen Mechanismus verkuirzt wird. Daruber hinaus erscheint
es problematisch, dass Bourdieu mit seiner Theorie grundsitzlich von
situativen Betrachtungen und kontextuellen Argumentationen abstra-
hiert. Die Bedeutung konkreter situativer Konstellationen ldsst Bour-
dieu dabei vollkommen im Habitusbegriff aufgehen, der — aufgrund
der Hypothese der Koinzidenz — keinen aufSergewohnlichen Situationen
ausgesetzt zu sein scheint, da er so konzipiert wird, dass er immer schon
an jede mogliche Situation angepasst ist. Bourdieus Theoriearchitektur
hat damit entscheidende Nachteile fiir praxeologische Forschungen, die
neben der Stabilitit des Sozialen auch dessen Instabilitit erfassen und
die Wiederholung auch als dynamische, verschiebende Kategorie be-
greifen wollen.

Das Koinzidenzverhiltnis wird bei Bourdieu allerdings nur zu einem
Mechanismus statischer Wiederholung von Praxis, weil Habitus und
Feld als homogen verstanden und empirisch konstruiert werden. Da-
bei erscheint Bourdieus Fokus vor dem Hintergrund der hier gefihrten
Auseinandersetzung insofern kontingent, als die Kohidrenz und Homo-
genitat seiner analytischen Kategorien in diesen selbst nicht notwendig
angelegt ist. Begreift man abweichend von Bourdieus Perspektive weder
die Strukturen des Habitus noch die des Feldes als homogen, dann lassen
sich mit den Konzepten sowobh! die Stabilitit als auch die Instabilitit der
Praxis erfassen. Eine Reihe von neuen analytischen Moglichkeiten liefse
sich eroffnen, wenn anstatt der Kohdrenz der Wahrnehmungs-, Denk-
und Handlungsschemata des Habitus deren Heterogenitit zugrunde
gelegt wird. Dies erscheint, gerade wenn man den Bezug des Habitus zu
ausdifferenzierten sozialen Feldern einbezieht, nicht nur legitim, son-
dern geradezu innerhalb von Bourdieus theoretischer Perspektive selbst
vorgezeichnet. So legt die Differenzierung der modernen Gesellschaft
und die Existenz verschiedener sozialer Felder und Subfelder gerade
die Existenz einander tiberschneidender, miteinander konkurrierender
Schemata innerhalb des Habitus nahe. Wenn in verschiedenen Feldern
unterschiedliche Logiken der Wahrnehmung und des Handelns herr-
schen, so folgt daraus, dass sich in den Habitus der Akteure teilweise

118

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHENFAZIT

konfligierende Sinnmuster iiberlagern und durchkreuzen. Die vielfache
Ausdifferenzierung der Felder in Subfelder, von der Bourdieu selbst in
seinen Analysen ausgeht, wiirde ihr Ubriges zur Potenzierung dieses
Effekts beitragen, wenn sie systematisch einbezogen wiirde. So konnen
etwa in Bezug auf den Feldbegriff aus praxeologischer Perspektive spe-
zifische Fragen formuliert werden: Inwiefern ist davon auszugehen, dass
ein Akteur sich gleichzeitig in verschiedenen Feldern bewegt und wel-
chen Effekt hat dies auf den Habitus? Sind Praktiken feldspezifisch oder
gibt es auch Praktiken, die feldiibergreifend existieren? Wie wirkt sich
das Uberschreiten von Feldgrenzen auf Praktiken aus, zieht es Verin-
derungen, Verschiebungen nach sich? Und uiber Bourdieus Schematisie-
rung der Krifteverhiltnisse hinaus konnte, wenn die Felder heterogener
konstruiert werden als dies bei Bourdieu geschieht, auch die Pluralitat
von Kampfen detaillierter analysiert werden. Auf diese Weise liefSe sich
die Dynamik des Sozialen umfassender entfalten.

Eine Verschiebung von Bourdieus Kategorien scheint dabei gerade
vor dem Hintergrund notig, dass sie sich analytisch als sehr leistungsfa-
hig erweisen. In seiner Fokussierung und Verkniipfung der korperlichen
und zeitlichen Aspekte des Sozialen lassen sich mit dem Habituskonzept
verschiedene relevante Fragen verfolgen. So kann mit dem Konzept un-
tersucht werden, wie Praktiken korperlich angeeignet werden und auf-
grund der Tragheit des Korpers eine relative Stabilitdt erhalten. Die Pra-
xistheorie hat stets einzubeziehen, dass die Vergangenheit eines Akteurs
im aktuellen Handeln gegenwirtig ist und auch diejenigen Strategien
bestimmt, die auf die Zukunft gerichtet sind. AufSerdem ldsst sich von
der Kategorie des Habitus ausgehend fragen, welche Dauer die inkorpo-
rierten Schemata haben, wie lange sie erlernt werden missen, inwiefern
sie verlernt oder vergessen werden konnen und wie sie sich im Zeitver-
lauf verandern. Obwohl Bourdieu den Habitus nicht als eine werdende
Formation analysiert hat, geht er doch bei dessen Herausbildung von
einem stindigen Prozess aus, der analytisch genauer fokussiert werden
konnte. Welche Schemata des Habitus lassen sich wie schnell und auf
welche Weise verandern? Misssen leichter und schwerer wandelbare As-
pekte des Habitus unterschieden werden? Welchen Effekt hat die Ver-
dnderung einzelner Schemata auf die Struktur des gesamten Habitus?
Diese Fragen wurden bislang noch zu wenig beleuchtet. Fiir empirische
Perspektiven wie diese bildet der Habitus eine analytisch fruchtbare
Kategorie, so lange sie nicht auf Kohidrenz und Homogenitit fixiert und
zu einem »vereinheitlichenden Prinzip« ubermodelliert wird.

Ein weiterer spezifischer Vorzug des Habituskonzepts ist, dass mit
ihm Gruppen von Akteuren differenziert werden konnen, die durch
geteilte kulturelle Schemata charakterisiert sind. Ausgehend vom Ha-
bitusbegriff lasst sich eine Anzahl von Akteuren zusammenfassen, die
Gemeinsamkeiten in der Regelmifigkeit ihrer Wahrnehmung, ihren

119

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE STATISCHE REPRODUKTION DES SOZIALEN

Auffassungen und/oder ihren Handlungen aufweisen. Ob dabei Klas-
sen- und Geschlechtsunterschiede, kulturelle oder ethnische Differenzen
empirisch beleuchtet und inwiefern diese Dimensionen intersektional
miteinander verbunden werden, hiangt von dem jeweiligen Erkenntnis-
interesse und der Forschungsfrage ab. Dabei mogen Schematisierungen
fiir bestimmte Zwecke durchaus heuristisch fruchtbar sein, aus praxeo-
logischer Perspektive sind jedoch stets zwei Aspekte im Blick zu behal-
ten. Zum einen ist zu beachten, dass je nach Grad der Schematisierung
auch die umfangliche Komplexitit und Dynamik der Praxis entspre-
chend analytisch reduziert wird. Zum anderen ist die Einteilung in sta-
tistische Indikatoren stets als eine kontingente Setzung zu verstehen,
die andere Perspektiven ausschliefSt und daher moglicherweise andere
entscheidende Ausschnitte des Sozialen nicht erfassen kann.

Neben den eng mit dem Habitus verbundenen Aspekten konnen wei-
tere charakteristische Elemente der Bourdieu’schen Theorie wertvolle
Impulse fiir die praxeologische Theoriebildung liefern. Eine Besonder-
heit von Bourdieus Perspektive ist die Erkenntnis, dass Praktiken all-
gemein symbolische Werte besitzen und dass bestimmte Handlungen
oder Kompetenzen statistisch ungleich verteilt sind. Die Ausfithrung
bestimmter Praktiken kann daher mit symbolischen oder auch materi-
ellen Profiten verbunden sein. In diesem Zusammenhang muss weder
der Kapitalbegriff ibernommen noch Distinktion als fundamentaler
Mechanismus des Sozialen zugrunde gelegt werden. Auch wenn die
Geltung einer Profitdimension fur alle Praktiken bezweifelt werden
kann und vor einer materialistischen oder utilitaristischen Reduktion
der Praxistheorie gewarnt werden muss, bleibt die generelle Erkenntnis
des symbolischen Werts von Praktiken ein genuiner Beitrag Bourdieus
fur praxeologische Forschungen.

Aufgrund dieser Reihe von Vorziigen erscheint es lohnenswert, wei-
ter mit Bourdieus Kategorien zu arbeiten und dabei tiber seine eigene
Perspektive hinauszugehen. Fiir praxeologische Anschliisse an Bourdi-
eu ist damit ein weites Feld moglicher Auseinandersetzungen mit und
Reformulierungen von Bourdieus Begrifflichkeiten gegeben, die in den
hier verfolgten Uberlegungen nur ansatzweise eréffnet werden konnten.
Bourdieus selbstgewihlter Fokus auf die statischen Aspekte des Sozi-
alen liegt dabei nicht isoliert in einzelnen analytischen Kategorien und
insbesondere nicht in der ihnen zugrundeliegenden Anerkennung der
»Logik der Praxis« begriindet, sondern ist auf die spezifische Architek-
tur seiner Theorie sowie auf Bourdieus Interessenschwerpunkt zuriick-
zufiihren, die vielmehr selbst eine Verschiebung durchlaufen konnten,
wofur einzelne Autorinnen und Autoren bereits kritische Revisionen
vorgeschlagen haben.

120

am 20.01.2026, 08:17:51. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748908487-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1  Praxeologische Bezüge: Wittgenstein und »Regelfolgen«
	2.2  »Praxis« zwischen Subjektivismus und Objektivismus
	2.2.1  Bourdieus Kritik am Subjektivismus
	2.2.2  Bourdieus Kritik am Objektivismus

	2.3  Das Habituskonzept
	2.4  Die Körperlichkeit der Praxis
	2.5  Die Zeitlichkeit der Praxis
	2.6  Die dynamische Logik der Praxis
	2.7  Die soziale Welt als Feld
	2.8  Die Kapitalsorten
	2.9  Das Koinzidenzverhältnis zwischen Habitus und Feld
	2.10  Kritik an der Statik von Bourdieus Theorie der Praxis
	2.11  Das Spannungsverhältnis zwischen dynamischer Praxis und statischer Reproduktion
	2.12  Die Homogenitätsperspektive der Feinen Unterschiede
	2.13  Die Homogenitätsperspektive der Feldtheorie
	2.14  Von Homogenität zu Heterogenität
	2.15  Zwischenfazit

