3. Interreligioser Dialog als Strategie des
Umgangs mit religioser Pluralitat

Interreligiose Begegnung findet verdichtet an einem besonderen Ort statt,
den wir daher auch als Einstiegspunkt in unser Feld und Ausgangsbedingung
fiir unser Sample gewdhlt haben, namlich in Formaten interreligiosen Dia-
logs. Wihrend unsere Forschungsfrage insgesamt iiber dieses Feld hinaus-
reicht, richteten sich Teilfragestellungen doch auch spezifisch auf den Stel-
lenwert dieses Feldes: Welche Formen und Ausprigungen haben die interre-
ligiosen Begegnungen in Deutschland angenommen, und welche Bedeutung
haben diese Begegnungen gesellschaftlich wie auch fir die einzelnen Teil-
nehmenden? Dies begriindet sich in zweierlei Hinsicht aus unserem Mate-
rial: Einerseits umfasst unser Sample ausschlieflich InterviewpartnerInnen,
die in verschiedenen Formaten des interreligiésen Dialogs aktiv sind, wenn
auch ganz unterschiedlich lange und intensiv. Aus den Interviews ergab sich
daher reichlich Aufschluss iiber die Bedeutung des interreligisen Dialogs als
Raum der Erfahrung religioser Vielfalt, der anschlussfihig ist an Forschungen
zu diesen Formaten. Andererseits liegt nahe, dass eben solche Formate orga-
nisierter interreligioser Begegnung als Orte eines intensiven und religionsbe-
zogenen Austausches tiber Religion(-en) und Religiositit(-en) eine besondere
Bedeutung fiir die biografische Erfahrung religioser Pluralitit einnehmen.
Dieser Uberlegung wollen wir in diesem Abschnitt ebenso nachgehen.

Im Folgenden wollen wir daher nur kurz auf die Entstehungsgeschichte
interreligiésen Dialogs in Deutschland schauen (3.1), und dann die vorliegen-
den Studien zu den gegenwirtigen Formaten mit einem besonderen Fokus
auf die Handlungsformen, Motive und Typiken der Teilnahme zusammen-
stellen (3.2). AnschliefRend richtet sich der Blick auf unsere Befunde (3.3): Auf
die Motive, Anliegen und Kritik, die die Teilnehmenden auf die betreffenden
Formate des interreligiosen Dialogs richten, sowie auf die biografische Ein-
bettung der Teilnahme an Dialog-Veranstaltungen im Kontext der Gesamt-

- am 14.02.2026, 19:25:44.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Religdse Pluralitaten

biografien. Dabei interessiert uns letztlich auch, inwieweit in unserer Un-
tersuchungsgruppe die Motivation der Teilnahme als eine spezifische Wahr-
nehmung sowie Strategie des Umgangs mit religiser Pluralitit verstanden
werden kann.

3.1 Uber die Entwicklung des interreligidsen Dialogs in
Deutschland

Wenn iiber das Miteinander und den friedlichen Austausch der Religionen ge-
sprochen wird, dann wird dazu oftmals gerne auf historische Vorbilder wie
das mittelalterliche Spanien hingewiesen. Solche meist nur literarisch doku-
mentierten Dialoge dienten allerdings eher der apologetischen Verteidigung
des Eigenen und galten nicht als Aufgabe der seinfachen< Gliubigen, um das
Zusammenleben friedlicher zu organisieren (vgl. z.B. Forst 2003: 97). Erst un-
ter dem Eindruck des Riickgangs der Relevanz der Kirchen fir Individuum
und Gesellschaft sowie sich zunehmend religiés plural gestaltender Gesell-
schaften seit der Mitte des 20. Jahrhundert wird der interreligiése Dialog als
Mittel verstanden, friedliche Konvivenz zu sichern, und vor allem als direkte
Begegnung der einzelnen Gliubigen praktiziert.'

In Deutschland fand in den 1950er Jahren als Bemithen um Verséhnung
und als Suche nach neuer Stabilitit im Miteinander ein solcherart institu-
tionalisierter Dialog zwischen JidInnen und ChristInnen seinen Anfang. Aus
diesem Impuls ging die »Gesellschaft fiir jiidisch-christliche Zusammenar-
beit« hervor, die bis heute tiber 80 eigenstindige Gruppen in Deutschland
verzeichnet (vgl. Braunwarth 2011). Manche dieser Dialoge haben sich auf ei-
nen Trialog hin erweitert, indem sie den Islam als weiteren Dialogpartner
hinzugezogen haben (vgl. Hinterhuber 2009). Das kirchliche Engagement im
muslimisch-christlichen Dialog und seine Institutionalisierung im Okume-
nischen Rat der Kirche (ORK) setzte international nach dem sogenannten
Sechs-Tage-Krieg 1967 ein (vgl. Sperber 1999). Diese Offnung der Kirche auf
internationaler Ebene beeinflusste auch das Verhalten der Evangelischen Kir-
che in Deutschland. In Deutschland etablierte sich ein kirchengemeindliches
Engagement in der Begegnung mit muslimischen >GastarbeiterInnenc< in den

1 Theologlnnen wie Religionswissenschaftlerinnen haben sich darum Gedanken (iber
die notwendigen Bedingungen fiir seine Durchfithrung gemacht (vgl. Swidler/Dean
1987, Micksch 2005, King 2011).

- am 14.02.2026, 19:25:44,



https://doi.org/10.14361/9783839451908-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

