
3. Interreligiöser Dialog als Strategie des

Umgangs mit religiöser Pluralität

Interreligiöse Begegnung findet verdichtet an einem besonderen Ort statt,

den wir daher auch als Einstiegspunkt in unser Feld und Ausgangsbedingung

für unser Sample gewählt haben, nämlich in Formaten interreligiösen Dia-

logs. Während unsere Forschungsfrage insgesamt über dieses Feld hinaus-

reicht, richteten sich Teilfragestellungen doch auch spezifisch auf den Stel-

lenwert dieses Feldes: Welche Formen und Ausprägungen haben die interre-

ligiösen Begegnungen in Deutschland angenommen, und welche Bedeutung

haben diese Begegnungen gesellschaftlich wie auch für die einzelnen Teil-

nehmenden? Dies begründet sich in zweierlei Hinsicht aus unserem Mate-

rial: Einerseits umfasst unser Sample ausschließlich InterviewpartnerInnen,

die in verschiedenen Formaten des interreligiösen Dialogs aktiv sind, wenn

auch ganz unterschiedlich lange und intensiv. Aus den Interviews ergab sich

daher reichlich Aufschluss über die Bedeutung des interreligiösen Dialogs als

Raumder Erfahrung religiöser Vielfalt, der anschlussfähig ist an Forschungen

zu diesen Formaten. Andererseits liegt nahe, dass eben solche Formate orga-

nisierter interreligiöser Begegnung als Orte eines intensiven und religionsbe-

zogenen Austausches über Religion(-en) und Religiosität(-en) eine besondere

Bedeutung für die biografische Erfahrung religiöser Pluralität einnehmen.

Dieser Überlegung wollen wir in diesem Abschnitt ebenso nachgehen.

Im Folgenden wollen wir daher nur kurz auf die Entstehungsgeschichte

interreligiösen Dialogs in Deutschland schauen (3.1), und dann die vorliegen-

den Studien zu den gegenwärtigen Formaten mit einem besonderen Fokus

auf die Handlungsformen, Motive und Typiken der Teilnahme zusammen-

stellen (3.2). Anschließend richtet sich der Blick auf unsere Befunde (3.3): Auf

die Motive, Anliegen und Kritik, die die Teilnehmenden auf die betreffenden

Formate des interreligiösen Dialogs richten, sowie auf die biografische Ein-

bettung der Teilnahme an Dialog-Veranstaltungen im Kontext der Gesamt-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-009 - am 14.02.2026, 19:25:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Religöse Pluralitäten

biografien. Dabei interessiert uns letztlich auch, inwieweit in unserer Un-

tersuchungsgruppe die Motivation der Teilnahme als eine spezifische Wahr-

nehmung sowie Strategie des Umgangs mit religiöser Pluralität verstanden

werden kann.

3.1 Über die Entwicklung des interreligiösen Dialogs in
Deutschland

Wenn über dasMiteinander und den friedlichen Austausch der Religionen ge-

sprochen wird, dann wird dazu oftmals gerne auf historische Vorbilder wie

das mittelalterliche Spanien hingewiesen. Solche meist nur literarisch doku-

mentierten Dialoge dienten allerdings eher der apologetischen Verteidigung

des Eigenen und galten nicht als Aufgabe der ›einfachen‹ Gläubigen, um das

Zusammenleben friedlicher zu organisieren (vgl. z.B. Forst 2003: 97). Erst un-

ter dem Eindruck des Rückgangs der Relevanz der Kirchen für Individuum

und Gesellschaft sowie sich zunehmend religiös plural gestaltender Gesell-

schaften seit der Mitte des 20. Jahrhundert wird der interreligiöse Dialog als

Mittel verstanden, friedliche Konvivenz zu sichern, und vor allem als direkte

Begegnung der einzelnen Gläubigen praktiziert.1

In Deutschland fand in den 1950er Jahren als Bemühen um Versöhnung

und als Suche nach neuer Stabilität im Miteinander ein solcherart institu-

tionalisierter Dialog zwischen JüdInnen und ChristInnen seinen Anfang. Aus

diesem Impuls ging die »Gesellschaft für jüdisch-christliche Zusammenar-

beit« hervor, die bis heute über 80 eigenständige Gruppen in Deutschland

verzeichnet (vgl. Braunwarth 2011). Manche dieser Dialoge haben sich auf ei-

nen Trialog hin erweitert, indem sie den Islam als weiteren Dialogpartner

hinzugezogen haben (vgl. Hinterhuber 2009). Das kirchliche Engagement im

muslimisch-christlichen Dialog und seine Institutionalisierung im Ökume-

nischen Rat der Kirche (ÖRK) setzte international nach dem sogenannten

Sechs-Tage-Krieg 1967 ein (vgl. Sperber 1999). Diese Öffnung der Kirche auf

internationaler Ebene beeinflusste auch das Verhalten der Evangelischen Kir-

che in Deutschland. In Deutschland etablierte sich ein kirchengemeindliches

Engagement in der Begegnung mit muslimischen ›GastarbeiterInnen‹ in den

1 TheologInnen wie ReligionswissenschaftlerInnen haben sich darum Gedanken über

die notwendigen Bedingungen für seine Durchführung gemacht (vgl. Swidler/Dean

1987, Micksch 2005, King 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-009 - am 14.02.2026, 19:25:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

