Islamische Religionspddagogik und -didaktik —
Offene Fragen zu den Gegenstianden einer

neuen wissenschaftlichen Fachrichtung

MicHAEL KIEFER

Einleitung

Brauchen wir in Deutschland eine islamische Religionspadagogik
und Fachdidaktik? Nahezu alle Akteure, die mit dem Thema isla-
mischer Religionsunterricht befasst sind, bejahen diese Frage vehe-
ment und fithren sogleich zahlreiche Argumente ins Feld: So wird
gesagt, der islamische Religionsunterricht sei in Deutschland ein
géanzlich neues Fach, welches auf keine anderen Ficher der Stunden-
tafel Bezug nehmen konnte. Aus diesem Grunde miisse eine neue
didaktische Fachwissenschaft entwickelt werden, die mittelfristig
dazu verhelfen konne, dass der islamische Religionsunterricht in
qualitativer Hinsicht die gleichen didaktischen und methodischen
Standards vorzuweisen vermag wie die bereits etablierten Facher
der Stundentafel.

Verstarkt und flankiert wird dieses Argument von der niichter-
nen Feststellung, dass man quasi in allen wichtigen Fachfragen vor
einem grundlegenden Neuanfang stiinde, da der in anderen islami-
schen Landern praktizierte schulische Islamunterricht und - sofern
vorhanden - die dazu gehorende Religionspadagogik und -didak-
tik keinesfalls als Vorbild herangezogen werden kénne. Die hiesi-
gen Lebensverhiltnisse, insbesondere das Zusammenleben in einer
werteplural orientierten Gesellschaft und die daraus resultierenden

19

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MicHAEL KIEFER

schulspezifischen Aufgabestellungen, unser sikular orientiertes
Schulsystem, unser Verfassungsbegriff von Religionsgemeinschaft
und das damit verbundene Prinzip staatlicher Neutralitéit - all dies
sei inkompatibel mit dem Schulunterricht in islamisch geprégten
Léandern, der ausnahmslos unter der alleinigen Verantwortung des
Staates durchgefiihrt werde.

Dartiber hinaus wird in der deutschen Diskussion auf das Ne-
gativbeispiel Osterreich verwiesen. Dort habe man mit massiver
dgyptischer Entwicklungshilfe eine Lehrerausbildung fiir die Pri-
mar- und Sekundarstufe I aufgebaut, die die Lebensrealitét der in
Osterreich lebenden Muslime nur am Rande zur Kenntnis ndhme.
Dies zeige sich vor allem darin, dass die jungen muslimischen Lehr-
amtsstudentinnen und -studenten, die in der Regel in Osterreich
aufgewachsen sind und iiber einen tiirkischen Zuwanderungshin-
tergrund verfiigen, erst nach umfangreichen Arabischstudien ihr
Fachstudium aufnehmen kénnen. Der Grund fiir diese ungewohn-
liche Mafinahme liegt darin, dass ein Teil der Dozenten aus Agyp-
ten kommt und iiber unzureichende oder gar keine Deutschkennt-
nisse verfiigt.

Schliefilich wird auch noch darauf hingewiesen, dass man ge-
geniiber der evangelischen und katholischen Fachdidaktik, die in
der Religionspddagogik auf eine langjahrige und reichhaltige Tradi-
tion verweisen konnen, ein eigenstandiges Profil entwickeln miisse.
Schon jetzt sei insbesondere der Einfluss der evangelischen und ka-
tholischen Fachdidaktik bedenklich grofs. Dieser manifestiere sich
z. B. in den Begriffen der katholischen , Korrelationsdidaktik” oder
evangelischen ,Verschrankungsdidaktik”, die scheinbar nun auch
unvermeidliche Bestandteile einer islamischen Fachdidaktik zu
sein haben.! In der noch relativ jungen Diskussion, die vor allem im
Rahmen der islamkundlich oder bekenntnisorientierten Schulver-
suche in Bayern, Baden-Wiirttemberg, Nordrhein-Westfalen, Nie-
dersachsen und Schleswig-Holstein gefiihrt wird, fordert man mit
diesen durchaus nachvollziehbaren Begriindungen die Einfithrung
und Etablierung einer eigenstdndigen islamischen Religionspéda-
gogik und Fachdidaktik, die an deutschen Hochschulen verankert
werden soll. Doch was soll das sein und was sind ihre Gegensténde
und Prinzipien?

1 So orientiert sich z. B. der im Jahr 1999 vorgelegte Lehrplan des Zen-
tralrats der Muslime (ZMD) unverkennbar an der evangelischen Ver-
schriankungsdidaktik (ZMD: 1999).

20

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE RELIGIONSPADAGOGIK UND -DIDAKTIK

Offene Fragen

Eine erste Annidherung an diese Fragen ermdéglicht die haufig zi-
tierte moderne Didaktikdefinition von Werner Jank und Hilbert
Meyer. Dernach befasst sich jede Didaktik mit der umfassenden
Frage: ,wer was wann mit wem wo wie womit warum und wozu
lernen soll (Jank/Meyer 1994: 16).” Aus fachwissenschaftlicher bzw.
religionsdidaktischer Perspektive wire dariiber hinaus zu fragen:
In welchen Beziehungsfeldern steht der islamische Religionsunter-
richt und unter welchen Rahmenbedingungen findet religitses Ler-
nen statt? SchliefSlich wire noch zu kldren, in welchem Verhiltnis
die islamische Religionspddagogik zur Theologie steht, bzw. wie
sich die Religionspddagogik von der islamischen Theologie unter-
scheidet. Das sind in der Tat sehr viele Fragen, die aber - wie die
nachfolgenden Ausfithrungen zeigen - sehr hilfreich sein konnen
die Reichweite, aber auch die Grenzen der neu zu begriindenden
Fachwissenschaft zu erfassen.

Wer soll lernen?

Beginnen wir mit der Frage: Wer soll lernen? Das ist auf den ersten
Blick eine auflerordentlich schlichte Fragestellung und die Antwort
ist scheinbar nicht besonders schwer. Selbstverstidndlich sollen die
Muslime, bzw. die muslimischen Kinder lernen. Doch wer gehort
dazu, wer nicht? Hier herrscht grofse Ungewissheit, da es grund-
sétzlich keine ausgewiesenen Mitgliedschaften in islamischen Re-
ligionsgemeinschaften gibt. Im Kontext eines Religionsunterrichtes
im Sinne des Artikel 7 Abs. 3 GG sorgt dieser Sachverhalt fiir grofie
Probleme, da der Religionsunterricht bislang nur als Pflichtunter-
richt fur die Mitglieder einer Religionsgemeinschaft erteilt werden
kann. Von der Teilnahme entbunden sind nur die Schiilerinnen
und Schiiler, deren Erziehungsberechtigte sie abgemeldet haben,
bzw. die Schiilerinnen und Schiiler, die sich nach dem Erreichen
der Religionsmiindigkeit (mit 14 Jahren) abmelden. Gelten diese Re-
gelungen auch fiir den kiinftigen islamischen Religionsunterricht?
Miissen also alle muslimischen Schiilerinnen und Schiiler an einem
zukiinftigen islamischen Religionsunterricht teilnehmen - folglich
auch die in der letzten Zeit hiufig zitierten sikularen Muslime oder
Kulturmuslime? Diese Frage beschiftigte zuletzt auch eine Ex-
pertengruppe der Deutschen Islamkonferenz (DIK), die in ihrem

21

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MicHAEL KIEFER

Abschlusspapier explizit darauf hinwies, dass es ,eindeutiger Re-
gelungen” iiber die Mitgliedschaft in einer Religionsgemeinschaft
bedarf, damit die Schule feststellen kann, fiir welche Schiilerinnen
und Schiiler der Besuch des Unterrichts verbindlich ist (DIK 2008).
Nach Auffassung der Arbeitsgruppe ist es auf der Grundlage der
aktuellen BVG-Rechtsprechung? nicht notwendig, dass die Schiile-
rinnen und Schiiler die ,formale Mitgliedschaft einer Religionsge-
meinschaft besitzen miissen (DIK 2008: 22). Ausreichend sei die
Mitgliedschaft mindestens eines Elternteils bzw. des Erziehungsbe-
rechtigten. Wichtig sei jedoch, dass der Staat Mitgliedschaftsrege-
lungen nur dann akzeptieren konne, wenn niemand gegen seinen
ausdriicklichen Willen als Mitglied in einer Religionsgemeinschaft
in Anspruch genommen werde. Dies kénne gewahrleistet werden,
indem die Schiilerinnen und Schiiler aktiv zum islamischen Reli-
gionsunterricht angemeldet werden. Ob diese pragmatische Sicht-
weise der DIK, die auch von den muslimischen Teilnehmern der
Konferenz im Konsens mitgetragen wurde, in den Bundeslédndern
auf Zuspruch stofSt, bleibt indessen abzuwarten. Bislang fehlt es an
zustimmenden Auflerungen aus den jeweiligen Fachministerien.

Schliefilich stellt sich in diesem Kontext auch noch die Frage
nach den , Konfessionen”. Werden Sunniten, Schiiten und Aleviten
gemeinsam unterrichtet oder aber miissen wir uns perspektivisch
auf zwei oder drei islamische Religionsunterrichte einstellen? Sollte
der Plural der Fall sein - und damit muss aufgrund der Einfiihrung
eines alevitischen Religionsunterrichtes in derzeit vier Bundesldn-
dern (Baden-Wiirttemberg, Bayern, NRW, Hessen) gerechnet wer-
den -, hitte dies sicherlich auch gravierende Auswirkungen auf eine
neu zu konzipierende Fachdidaktik. Eine einheitliche, will heifsen,
gesamtislamische Religionspddagogik und Fachdidaktik ist aus ei-
nem solchen Szenario nur schwerlich zu begriinden. Nach Lage der
Dinge wird es im universitdren Bereich lediglich eine sunnitische
Religionspadagogik geben. Die alevitische Gemeinde, die aufgrund
niedriger Schiilerzahlen nur wenige Lehrkréfte benétigt, plant der-
zeit ausschliefllich aufSeruniversitdre Fort- und Weiterbildungen,
die in Kooperation mit den Schulbehorden durchgefiithrt werden
sollen.

2 Bezug genommen wird insbesondere auf das Urteil des Bundesver-
waltungsgerichts vom 23. Februar 2005 (BVerwGE 123, 71).

22

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE RELIGIONSPADAGOGIK UND -DIDAKTIK

Was soll unterrichtet werden?

Auch das zweite W-Wort 6ffnet ein komplexes Problemfeld. Was
ist Islam in der Schule bzw. was soll unterrichtet werden? Ein ers-
ter oberfldchlicher Blick in die derzeit vorliegenden Lehrplidne in
Bayern, Baden-Wiirttemberg, NRW und Niedersachsen zeigt, dass
zumindest bei den Themenfeldern in curricularer Hinsicht Einig-
keit besteht. Alle Lehrpline umfassen die Themen: ,Gott”, ,Gottes
Schopfung”, ,,der Koran”, ,,der Prophet Mohammed”, , die Prophe-
ten”, ,Miteinander leben”, ,Gemeinschaft der Muslime” und ,,Be-
gegnung mit anderen Religionen”. Doch wie gelangt der Unterricht
in diesen Themenfeldern zu seinen Inhalten? Anhand welcher Kri-
terien sind Unterrichtsinhalte auszuwihlen? Welche Interessen sind
hierbei zu berticksichtigen? Welche traditionellen Quellen sind in
den Unterricht einzubeziehen? Wer trifft hier die Auswahlentschei-
dung? Welche Bandbreite an Sichtweisen ist abzubilden? Zu all die-
sen Fragen bieten die derzeit giiltigen Lehrplane keine Antworten.

Auffillig ist, dass sich mit Ausnahme des NRW-Grundschul-
lehrplans die Lehrpline in der Quellenauswahl auf die Primérquel-
len Koran und Sunna beschranken. Wie Irka Mohr nachgewiesen
hat, beschrinken sich die Lehrtexte wesentlich auf die sunnitische
Formel ,,6+5” (Mohr 2008). Gemeint sind damit die sechs Glau-
bensgrundsitze® und die fiinf Saulen des Islams*. Die vielfaltigen
lokalen und regionalen Ausdrucksformen islamischer Kultur, die
in einem erheblichen Ausmaf§ die Lebenswelt der hier lebenden
Muslime pragen, werden nicht berticksichtigt. Mit anderen Worten
konnte man auch sagen: Der Islam wird im Prozess der curricula-
ren Formierung weitgehend auf einen angenommenen sunnitischen
Grundkonsens reduziert und damit dekulturiert. Bislang wurden
die Ergebnisse der curricularen Formierung von Islam in der Schu-
le kaum wahrgenommen und diskutiert. Ob es bei den ,6+5” bleibt
oder aber auch andere Inhalte fiir wesentlich erachtet werden, bleibt
gleichfalls abzuwarten.

3 Allah (den Einen Gott), seine Engel, seine Biicher, seine Gesandten,
das Jiingste Gericht, die gottliche Vorsehung.

4 Glaubensbekenntnis (Sahada), rituelles Gebet (salat), Almosensteuer
(zakat), Fasten im Monat Ramadan (saum), Pilgerfahrt nach Mekka

(hagg).

23

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MicHAEL KIEFER

Mit wem soll gelernt werden?

Das dritte W-Wort fragt nach der Lehrkraft. Mit wem sollen die
Schiilerinnen und Schiiler lernen? Niedersachsen, NRW und Bayern
arbeiten an einer grundstdndigen Lehrerausbildung. Die Universi-
taten Erlangen, Miinster und Osnabriick haben bereits Lehrstiihle
fiir islamische Religionspddagogik oder islamische Theologie ein-
gerichtet und bieten fiir eine kleine Zahl von Studierenden Erwei-
terungsstudiengénge an. Die bisherigen Angebote und Planungen
zielen alle auf einen sunnitischen Islamunterricht. Wie bereits an-
gedeutet sind universitdre Ausbildungsstitten fiir schiitische oder
alevitische Lehrkrifte derzeit nicht vorgesehen. Ein gravierendes
Problem, das es noch zu 16sen gilt, ist das der Lehrerlaubnis. Brau-
chen wir analog der christlichen Missio und Vokatio eine islami-
sche igaza, die bereits mit Nachdruck von einigen islamischen Ver-
banden (Zentralrat der Muslime in Deutschland, Islamrat) gefordert
wird? Welche Kriterien werden herangezogen? Wer hat das Recht
eine Lehrerlaubnis zu erteilen und gegebenenfalls zu entziehen?
Die Expertengruppe der Islamkonferenz hat auch zu der Frage der
Lehrerlaubnis eindeutig Position bezogen. In dem bereits angefiihr-
ten Abschlusspapier heifit es: ,Die Mitwirkung der Religionsge-
meinschaften beim Religionsunterricht erschopft sich nicht in der
Feststellung der inhaltlichen Grundséatze des Religionsunterrichts.
Vielmehr haben sie auch das Recht zu entscheiden, ob eine Lehr-
kraft Religionsunterricht ihrer Konfession erteilen darf (DIK 2008:
27).” Vollkommen unklar ist jedoch, welche Organe die Lehrerlaub-
nis erteilen sollen und wer darin vertreten ist.

Gefragt werden muss in diesem Kontext auch nach dem Charak-
ter der Ausbildungsstitte. Werden wir in naher Zukunft islamische
Fakultdten an den Universitdten finden und gibt es dann etwa ein
islamisches ,nihil obstat”, das von einer wie auch immer verfassten
islamischen Religionsgemeinschaft ausgesprochen wird? Entschei-
det also eine islamische Religionsgemeinschaft dariiber, wie eine
Didaktik des Faches auszusehen hat und wer das Fach an der Uni-
versitdt vertritt?

Wie die aktuellen Auseinandersetzungen um den Leiter des
Miinsteraner Centrums fiir religiose Studien (CRS), Muhammed
Kalisch, zeigen, gibt es hier dringlichen Kldrungsbedarf. Aufgrund
unorthodoxer theologischer Auffassungen, die unter anderem die
Historizitdt der Propheten betreffen (Wilms 2008, Fiedler 2008),

24

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE RELIGIONSPADAGOGIK UND -DIDAKTIK

wird Herrn Kalisch seit knapp einem Jahr von muslimischen Ver-
bandsvertretern, so vom ehemaligen KRM-Sprecher und Dialogbe-
auftragten der DITIB, Bekir Alboga, das Recht abgesprochen, musli-
mische Religionslehrer fiir Nordrhein-Westfalen auszubilden.

Wie soll gelernt werden?

Im Kontext einer neu zu entwickelnden Fachdidaktik kommt der
Frage danach, wie Schiilerinnen und Schiiler lernen sollen, gleich-
falls eine besondere Bedeutung zu. Hier ist nach den Methoden des
islamischen Religionsunterrichts gefragt. In der Unterrichtspraxis
trifft man bislang auf ein buntes Durcheinander verschiedenster
methodischer Ansitze. Vom althergebrachten Frontalunterricht bis
zum Stationen Lernen ist alles zu finden. Sind all diese Methoden
gleichermafen fiir einen islamischen Religionsunterricht geeignet?
Gibt es gewichtige Einschrankungen oder massive Vorbehalte?

An manchen Punkten gibt es im Rahmen der Schulversuche
Probleme. In den zuriickliegenden Jahren gab es immer wieder
Elternbeschwerden, wenn im Koran tradierte Geschichten im Un-
terricht mit Bildmaterial erz&hlt werden oder im Koran genannte
Akteure gemalt werden sollen. Figurative Abbildungen von Perso-
nen oder gar von Propheten und Engeln stofien in der orthodoxen
Elternschaft auf Ablehnung oder gar Protest.

So berichtete z. B. eine Lehrerin aus Nordrhein-Westfalen von
Elternbeschwerden, die die zeichnerische Darstellungen der korani-
schen Yunusgeschichte (Yunus und der Wal, Koran 37:139-145) zum
Gegenstand hatten. Wie ist mit religios begriindeten Vorbehalten
umzugehen? Sind diese in der Methodenwahl oder -entwicklung zu
berticksichtigen? Im Rahmen der Primarschulpédagogik sind diese
Fragen von grofier Bedeutung, da in der ersten Jahrgangsstufe die
Bild- und Symboldidaktik viel Raum einnimmt. Die Schiilerinnen
und Schiiler verfiigen noch iiber keine oder nur wenig Lese- und
Schreibkompetenz.

Schliefilich kann hier auch danach gefragt werden, ob es Me-
thoden gibt, die in besonderer Weise fiir den islamischen Religi-
onsunterricht geeignet sind. Ich denke z. B. an die Rezitation von
Koranversen oder die Eintibung kaligrafischer Schriftziige.

25

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MicHAEL KIEFER

Womit soll gelernt werden?

Das néchste W-Wort der nahezu allumfassenden Frage von Meyer
und Jank fragt nach dem womit. Hier geht es um Lehrmittel und
Medien, die im Unterricht eingesetzt werden sollen. Fiir die Leh-
rerinnen und Lehrer in den Schulversuchen diirfte dies aktuell
die dringlichste Frage sein, denn sie stellt sich alltdglich in jeder
Unterrichtsstunde. Womit unterrichten die Fachlehrkrifte? Man-
gels fertiger Lehrmaterialien und Medien war hier in den vergan-
genen sieben Jahren in einem hohen Ausmafi die Kreativitiat und
Improvisationskunst der Lehrkréfte gefragt. Der Unterricht wird in
der Regel mit selbstgebastelten und modifizierten Unterrichtsma-
terialien und Medien durchgefiihrt. Hierzu zidhlen auch bekannte
Kinderlieder, die mit neuen Texten versehen wurden oder umge-
schriebene Koransuren, die im Unterricht in einer kindgerechten
Sprache prasentiert werden. Eine systematische Entwicklung von
Materialien steht erst am Anfang und ist der privaten Initiative der
Lehrkrifte tiberlassen. Offentliche Finanzmittel fiir diese Aufgabe
stehen in keinem Bundesland bereit. Doch selbst wenn es Geld ge-
geben hitte, darf bezweifelt werden, ob die Entwicklung hochwer-
tiger Unterrichtsmaterialien moglich gewesen wire. Wichtige Pré-
missen hierfiir sind nicht erfiillt. So ist z. B. unklar, welche Kriterien
Unterrichtsmaterialien erfiillen miissen, die in einem islamischen
Religionsunterricht eingesetzt werden sollen. Bislang wurden we-
der Kriterien aufgestellt noch wurden sie diskutiert.

Warum und wozu soll gelernt werden?

Die Fragen warum und wozu markieren ein weiteres schwieriges
Feld. Warum und wozu sollen Schiilerinnen und Schiiler im isla-
mischen Religionsunterricht lernen? Hier ist zundchst nach den
grundlegenden Zielen des Religionsunterrichtes gefragt und genau
hier besteht offenbar grofSer Klarungsbedarf. Wozu wird an staatli-
chen Schulen Religionsunterricht erteilt und wie unterscheidet sich
dieser von der religiosen Erziehung in der Familie und Gemeinde?
Hier befindet sich die Debatte seit geraumer Zeit in einem diffusen
Feld. Die Bandbreite der curricular festgesetzten Zielsetzungen ist
betrachtlich. Das Fach Islamkunde, das in Nordrhein-Westfalen an
ca. 150 Schulen erteilt wird, will in erster Linie tiber den Islam in-
formieren. Glaubensverkiindende und habitualisierende Elemente

26

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE RELIGIONSPADAGOGIK UND -DIDAKTIK

sind ausdriicklich nicht vorgesehen. Grundsétzlich hat die Islam-
kunde die Aufgabe, die Schiilerinnen und Schiiler bei der Entwick-
lung einer ,islamischen Identitét” in einer nicht-muslimischen Um-
welt zu unterstiitzen. Die Schiilerinnen und Schiiler sollen mit dem
Koran und seiner Botschaft bekannt gemacht werden und hierbei
erkennen, dass Deutungsmoglichkeiten bestehen. Schliefilich soll
die Islamkunde ,ein gutes Zusammenleben von Muslimen und
Andersgldubigen in Gleichberechtigung, Frieden und gegenseitiger
Zuwendung fordern (MfSW - NRW 2006: 10f).”

Andere Zielsetzungen verfolgt der bayerische Modellversuch
Islamunterricht, der an drei Standorten durchgefithrt wird. Das
Fach, das seinem Selbstverstindnis nach als , bekenntnisorientier-
ter” Religionsunterricht erteilt wird, richtet sich ausdriicklich auch
an Schiilerinnen und Schiiler, die bis zum Schuleintritt nie einen
Koran zu Gesicht bekommen haben und die oft nicht wissen, dass
sie Muslime sind. Ausgehend von dieser Grundsituation hat der in
Erlangen und Niirnberg als Modellversuch erteilte Islamunterricht
auch die Aufgabe ,die muslimische Glaubensbereitschaft anzubah-
nen” und dariiber hinaus in muslimischen Riten, wie der Anbetung
Gottes, zu unterweisen (BSfUK 2004: 2). Mit diesen Zielsetzungen
befindet sich der staatliche Islamunterricht unzweifelhaft im klas-
sischen Aufgabenbereich der Gemeindeerziehung und familidren
Erziehung. Auch wenn aus rechtlicher Perspektive im Hinblick auf
Art. 7 Abs. 3 GG eine solche Zielsetzung zulédssig ist, so ist jedoch
kritisch anzumerken, dass ein Religionsunterricht mit Verkiindi-
gungsauftrag und binnenmissionarischem Anspruch die Grenzen
zwischen gemeindlicher Katechese und schulischem Religionsun-
terricht verwischt. Ein Religionsunterricht mit stark ausgewiesenen
glaubensverkiindenden und habitualisierenden Elementen lduft
Gefahr, sich in der Schule als konfessionelle Enklave zu isolieren.
Durchaus problematisch ist in diesem Kontext auch die Rolle des
Religionslehrers, der als staatliche Lehrkraft Glaubensverkiinder
und Vorbild sein soll. Ahnliche Konzeptionen von Religionsun-
terricht wurden bis in die 1970er Jahre hinein auch von der evan-
gelischen und katholischen Religionspddagogik vertreten. In der
evangelischen Unterweisung und der katholischen materialkeryg-
matischen Konzeption wurde der Religionsunterricht als ,Kirche
in der Schule” verstanden und der Religionslehrer als Zeuge des
Glaubens und Vertreter der Gemeinden. Beide Kirchen haben schon
vor vielen Jahren diese Konzepte verworfen. So erteilte der Syno-

27

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MicHAEL KIEFER

denbeschluss , Der Religionsunterricht in der Schule” aus dem Jahr
1974 der Vorstellung eines Religionsunterrichtes als ,Kirche in der
Schule” eine Absage und forderte eine klare Unterscheidung zwi-
schen Gemeindeerziehung und Religionsunterricht (Kropa¢ 2001:
62-66). Diese Auffassung wird jedoch in jiingerer Zeit zunehmend
in Frage gestellt. Hintergrund ist die stetige Zunahme so genannter
religionsferner Schiilerinnen und Schiiler. Dieser Sachverhalt fiihrt
dazu, dass die klassische religiose Erziehung, die auf den Stand-
beinen familidrer Erziehung, Gemeindeerziehung und schulischer
Bildung beruhte, kaum noch funktioniert, da die ersten beiden
Standbeine - familidre Erziehung und Gemeindeerziehung - fak-
tisch keine Vermittlungsleistungen, bzw. keinen Wissenstransfer
erbringen kénnen. Die christlichen Kirchen betreiben zunehmend
die Verlagerung klassischer Gemeindeaufgaben in den schulischen
Religionsunterricht. Dartiber hinaus wird der Religionsunterricht
von manchen als Instrument der Nachwuchssicherung angesehen.
Eine ausfiihrliche Diskussion zur Verlagerung klassischer Gemein-
deaufgaben in den staatlich verantworteten Religionsunterricht
steht bislang aus.

Wo wird gelernt?

Neben den Zielen, Inhalten und Methoden bildet der ,,Raum” eine
weitere wichtige Grofse religiosen Lernens. Die klassischen Fachdi-
daktiken beschrédnkten sich in der Vergangenheit auf die Gestaltung
und Organisation des Lebensraums Schule. Aus religionsdidak-
tischer Perspektive miissen weitere Raume ins Blickfeld gezogen
werden. Im Kontext eines islamischen Religionsunterrichtes sind
neben den Moscheen vor allem die neuen virtuellen Rdume von ei-
ner herausragenden Bedeutung. Die Zahl islamischer und islamis-
tischer Websites und Foren, die zu allen religiosen und profanen
Fragen Auskunft und Beratung anbieten, ist kaum noch zu tiberbli-
cken. Im Internet hat sich langst eine virtuelle Umma etabliert, de-
ren Akteure - unter anderem salafitische Jugendprediger wie Pierre
Vogel - den islamischen Gemeinden seit geraumer Zeit Unbehagen
bereiten. Nicht zu vernachléssigen sind im Medienbereich auch die
zahlreichen Only-Islam-Sender. Der mit saudischen Finanzmitteln
betriebene Fernsehsender IQRA erreicht mit seinen Predigerstars
(Amr Chaled) in Europa ein Millionenpublikum. Die Mediennut-
zung muslimischer Schiilerinnen und Schiiler und aus ihr resultie-

28

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE RELIGIONSPADAGOGIK UND -DIDAKTIK

rende Effekte (mogliche Einstellungsverdnderungen) sind bislang
kein Gegenstand des Islamunterrichts. Aufgrund der wachsenden
Bedeutung des Internets wird eine islamische Religionsdidaktik je-
doch nicht umhin kommen, den Lernort virtuelle Umma metho-
disch zu erschlieien.

In welchen Beziehungsfeldern steht Religionsunterricht?

Moderne padagogische Konzepte fiir die Schule und andere Lern-
orte gehen davon aus, dass Schiilerinnen und Schiiler ihren Le-
bensalltag nicht mehr in homogenen Milieus verbringen, in denen
Familie, Gemeinde, Freizeit und Schule ineinandergreifende Bezie-
hungsfelder darstellen (Leimgruber 2001: 271-281). Vielmehr wird
davon ausgegangen, dass Kinder und Jugendliche mehrfach tag-
lich zwischen unverbundenen Lebenswelten (Familie, Peer-group,
Schule usw) wechseln. Der stindige Wechsel bringt sehr hohe
Anforderungen mit sich, da jede Lebenswelt andere, zum Teil sich
widersprechende Rollenerwartungen bereithdlt. Zur Bewiltigung
des Ubergangs bendtigen Kinder und Jugendliche die Fihigkeit
des sprachlichen und sozialen Code-Switchings, das es ihnen er-
moglicht, unterschiedliche kulturelle Milieus in einer dynamischen
Identitét zu integrieren.

Die Heterogenitét der Lebenswelten, die sich oft konflikthaft
gegeniiber stehen, stellt gerade fiir muslimische Schiilerinnen und
Schiiler mit Zuwanderungshintergrund oftmals ein Problem dar.
Die Schnittmengen zwischen konservativ geprdgtem Elternhaus,
Peer-Groups und Schule sind in vielen Bereichen gering. Deutlich
wird dies z.B. in der erzieherischen Vermittlung der Geschlechter-
rollen. Beispiel: Kleine Jungen genieflen in muslimischen Zuwan-
dererfamilien oftmals grofle Freiheiten und werden durch die Miit-
ter nur wenig reglementiert. Anders verhilt es sich hingegen bei
gleichaltrigen Madchen. Ihre Freirdume sind geringer und sie wer-
den schon frith in Arbeitsabldufe integriert (Breuer 1998: 62f). Spé-
testens in der Schule fithrt dieses Rollenverstindnis zu Konflikten.
Die Jungen beteiligen sich nach Auffassung der Lehrkréfte unzurei-
chend an gemeinschaftlichen Aufgaben (sauberes Hinterlassen des
Klassenraums usw.). Ferner beklagen sich Grundschullehrerinnen
tiber Despektierlichkeiten muslimischer Schiiler. Die islamische Re-
ligionspadagogik kann in diesem Spannungsfeld eine wichtige Brii-
ckenfunktion wahrnehmen, in dem sie Methoden entwickelt und

29

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MicHAEL KIEFER

bereitstellt, die im Unterricht eine Zusammenfiihrung getrennter
Lebenswelten bzw. Beziehungsfelder ermdglichen. Unterschiedli-
che Rollenerwartungen in Familie und Schule sowie divergieren-
de Wertvorstellungen kénnen so fiir die Schiilerinnen und Schiiler
sichtbar, bewusst und reflektiert werden.

Unter welchen Rahmenbedingungen findet religiéses
Lernen statt?

Diese Frage thematisiert die fachlichen und padagogischen Rah-
menbedingungen des islamischen Religionsunterrichts in der
Schule. Wie steht der islamische Religionsunterricht zu den tiberge-
ordneten Erziehungszielen der Schule? Wie sieht die fachliche Ko-
operation mit anderen Religionsunterrichten und den Fiéchern der
Werteerziehung aus? Schulischer Religionsunterricht stellt in for-
maler Hinsicht eine res mixta dar. Das heifst unter anderem, die In-
halte werden zu erheblichen Teilen von der Religionsgemeinschaft
bereitgestellt. Von besonderer Bedeutung ist die Anschlussfdhigkeit
der Inhalte an den allgemeinen Bildungsauftrag der Schule, der
die Ziele Selbststandigkeit, Kritikfahigkeit, Toleranz, soziale Kom-
petenz und kommunikative Kompetenz umfasst. Dartiiber hinaus
muss sich der Religionsunterricht mit der Pluralitét der Schiilerin-
nen und Schiiler und deren Wertvorstellungen auseinandersetzen.
An manchen Schulen in NRW gibt es in paralleler Anordnung bis
zu drei verschiedene Religionsunterrichte (katholisch, evangelisch,
alevitisch), die Islamkunde und die Praktische Philosophie (Ethik-
unterricht), die als Pflichtunterricht fiir die konfessionslosen Schii-
lerinnen und Schiiler erteilt wird.

Fur die neu zu begriindende islamische Religionspadagogik
stellt diese Pluralitét eine grofie Herausforderung dar. Wie kénnen
die verschiedenen Religionsunterrichte und Facher der Werteerzie-
hung in eine geregelte Beziehung treten? Wie weit kann Kooperati-
on gehen? Wo liegen die Grenzen der Eigenstidndigkeit? Auch hier
befindet sich die Diskussion am Anfang,.

Das Verhiltnis von Religionspddagogik und Theologie
Abschliefiend wire noch zu fragen, in welchem Verhiltnis die isla-

mische Religionspddagogik zur Theologie steht, bzw. wie sich die
Religionspéddagogik von der islamischen Theologie unterscheidet.

30

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE RELIGIONSPADAGOGIK UND -DIDAKTIK

Aufschlussreich ist hierfiir eine quantifizierende Betrachtung der

Studienplidne der neu geschaffenen religionspadagogischen Studi-

engdnge in Erlangen und Osnabriick. Bei der Betrachtung des mo-

dularisierten Ausbildungsganges ,Islamische Religionspddagogik”

an der Universitdt Osnabriick zeigt sich, dass der seit einem Jahr

durchgefithrte Erweiterungsstudiengang iiberwiegend theologi-

sche Grundkenntnisse vermittelt. Zum Pflichtprogramm zihlen

insgesamt 10 Module, die in die drei Blocke ,Islamische Theologie,

Religionspddagogik und Fachdidaktik”, , Arabisch fiir Lehrkrifte

des Islamischen Religionsunterrichts” und ,Interreligiose und In-

terkulturelle Studien” eingeteilt sind. Der Block ,Islamische Theo-

logie, Religionspddagogik und Fachdidaktik” bildet den Kern des

Studiengangs und enthélt die Module:

* Glaubensgrundlagen und Theologie

* Hauptquellen des Islam - Koran und Sunna

e Biographie des Propheten Muhammad und islamische Ge-
schichte

* Muslimische Glaubenspraxis und deren Herleitung

* Islamische Philosophie, Mystik und Ethik

* Islamische Religionspadagogik und Fachdidaktik (Universitét
Osnabriick 2008).

Bemerkenswert ist, dass der eigentliche Kernbereich ,Islamische
Religionspéddagogik” eine eher randstédndige Bedeutung einnimmt.
Von insgesamt 54 Semesterwochenstunden, die sich auf vier Semes-
ter verteilen, fallen auf die Religionspddagogik und Fachdidaktik
lediglich 6 Semesterwochenstunden (Ebd.). Angesichts dieser Relati-
onen stellt sich in der Tat die Frage, warum Fach und Lehrstuhl mit
dem Titel islamische Religionspddagogik versehen wurden. Zutref-
fender wire ,Islamische Theologie und Padagogik”.

Eine dhnliche Gewichtung weist auch der Studiengang ,isla-
mische Religionslehre” auf, der am interdisziplindren Zentrum fiir
islamische Religionslehre der Universitit Erlangen angeboten wird.
Der Erweiterungsstudiengang hat ein dezidiert islamisch-theolo-
gisches Profil, das gleichfalls weit iiber das religionspadagogische
hinausweist. Der Erlanger Ausbildungsplan umfasst zwei ,Profes-
sionalisierungsbereiche™:

1. Der ,Islamisch-theologische” Professionalisierungsbereich ,um-
fasst die Module ,Schriftgrundlagen”, ,Koranarabisch” und

,,Glaubenslehre”.

31

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MicHAEL KIEFER

2. Der ,bezugswissenschaftliche Professionalisierungsbereich”
enthilt die drei Module , Theologiegeschichte des Islams”, ,Re-
ligionswissenschaft und nicht-islamische Theologien” und
schliefilich die ,Islamische Religionspadagogik”.

Ahnlich wie in Miinster kommt der Religionspadagogik eine eher
marginale Bedeutung zu. Die Religionspadagogik umfasst lediglich
acht von insgesamt 44 Semesterwochenstunden.

Auffillig ist, dass sich die neu begriindete islamische Religi-
onspddagogik an beiden universitdren Standorten ein sehr ausge-
préagtes theologisches Profil gibt. In Osnabriick ist die Fachdidak-
tik in der modularen Anordnung nahezu ornamental. In Erlangen
sind ebenfalls ungleiche Gewichtungen zu Lasten der Religions-
padagogik zu erkennen. Dieser Sachverhalt erkldrt sich m. E. aus
zwei Faktoren. Zum einen gilt es aufgrund der skizzierten offenen
Fragen zu konstatieren, dass die islamische Religionspddagogik
derzeit ein weifles Blatt ist. Eigenstédndige fachdidaktische Ansat-
ze und Methoden sind zum gegenwartigen Zeitpunkt noch nicht
vorhanden und konnen von daher auch nicht Teil der Lehre sein.
Zum anderen wird eine islamische ,Theologie”, die unter anderem
Grundlagenkenntnisse zu qur’an (Koran), tafsir (Auslegung), hadit,
(Prophetentiberlieferung), sira (Prophetenbiografie), ‘agida (Glau-
benslehre) und ‘ibada (Ethik und religiose Praxis) vermittelt, derzeit
nicht an deutschen Universitdten gelehrt. Notgedrungen bedeutet
dies, dass die islamische Religionspadagogik die ,Theologie” in
der skizzierten Bandbreite mit bereitstellen muss. Die Architektur
des Erlanger Studiengangs, die einen ,islamisch-theologischen Pro-
fessionalisierungsbereich” und einen ,bezugswissenschaftlichen
Professionalisierungsbereich” umfasst, ldsst jedoch erkennen, dass
perspektivisch zwei eigenstidndige Fachbereiche entstehen werden.
Fiir eine solche Entwicklung sprechen die Weichenstellungen, die
das Wissenschaftsministerium in Nordrhein-Westfalen gemeinsam
mit der Universitdt Miinster vorgenommen hat. Bislang gibt es am
»Centrum fiir religiose Studien” der Universitdt Miinster nur den
Lehrstuhl Religion des Islam mit einem gleichfalls ausgeprégten
theologischen Profil, der den Studiengang ,Islamuntericht” durch-
fithrt. Geplant ist nun die Einrichtung einer zweiten Professur, die
ein klares religionspddagogisches Profil aufweisen soll.

32

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ISLAMISCHE RELIGIONSPADAGOGIK UND -DIDAKTIK

Fazit

Die zahlreichen offenen Fragen zu den Gegenstinden einer isla-
mischen Religionspddagogik und Fachdidaktik zeigen iiberaus
deutlich, dass sich die universitaren Ausbildungsstétten (Erlangen,
Miinster und Osnabriick), die sich um die Begriindung einer neuen
islamischen Religionspadagogik und -didaktik bemiihen, derzeit
in eher experimentellen Anordnungen befinden. Gravierende Un-
klarheiten bestehen beziiglich der Reichweite des neuen Fachs. Die
skizzierten Ausbildungsgange beschrianken sich bislang auf sunni-
tische Grundsétze und Inhalte. Es bleibt anzuwarten, ob zukiinftig
auch schiitische Glaubensinhalte Gegenstand der Lehre werden.
Weiterhin unklar ist, welche Partizipationsmoglichkeiten muslimi-
schen Religionsgemeinschaften bei der Gestaltung und Besetzung
der neuen Fécher eingeraumt werden. Dartiber hinaus ist bislang in
methodischer Hinsicht kein eigenstdndiges fachdidaktisches Profil
zu erkennen. Unscharf sind schliefilich auch die Trennungslinien
zur Theologie. In der jetzigen Konzeption besitzt die islamische Re-
ligionspéddagogik eine problematische Komplexitit, die durch das
Zusammenfithren von Theologie, Piddagogik und Didaktik ent-
steht. Es darf durchaus bezweifelt werden, ob ein Lehrstuhlinhaber
in Theologie, Padagogik und Didaktik die notwendige Expertise
aufbringen kann.

33

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14. Op



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839412220-002 - am 14.02.2026, 08:14:14.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

