User Lesniz
I. Monade, Kugel, Integral; ein Versuch

Leibniz hat den Infinitesimalkalkiil in zwei Schriften zu je sechs, sie-
ben Seiten begriindet. 1684 publizierte er seine »Nova methodus« des
Differenzierens, anzuwenden auf Maxima und Minima, 1686 seine neue
Methode des Integrierens, anzuwenden auf beliebig kleine und groRRe
Quantitdten. Ebenfalls 1686 konzipierte er im »Discours de métaphy-
sique« einen Vorbegriff der Monade (den er 1714 zur Systematik einer
Monadologie ausarbeitete). Noch drei Jahrhunderte spdter finden sich
lediglich Hinweise, daR® zwischen Leibnizens Metaphysik und Mathe-
matik, Monade und Integral, wohl dieser oder jener Zusammenhang
bestehe. Thn versuche ich, mittels des Terminus medius >Kugel¢, ge-
nauer anzugeben. Im Unterschied zur Literatur, die dariiber wortlos
bleibt, behaupte ich: Die Monade, nach Leibniz ein Spiegel, ist von
verdanderlicher Konvexitdt, sich wolbend gegen die Grenzwerte der
Ebene und der Kugel, planer und sphérischer Reflexion.

Das Gemdlde der Arnolfinihochzeit, signiert »Johannes de Eyck
fuit hic, ist sozusagen das Bild einer Doppelhochzeit. Die Signatur be-
findet sich iiber einem Wandspiegel, in dem van Eyck die gemalte Zere-
monie noch einmal, in dem er auRerdem die diesseits der Leinwand zu
imaginierenden Trauzeugen, deren einer er selber ist, gespiegelt malt.
Van Eyck macht sich die Eigenart seines Spiegels, eines »bauchigeng,
zunutze, aulRer den im Bildraum abwesenden Trauzeugen, die gegen-
iiber dem Spiegel, auch die dort anwesenden Brautleute, die seitwarts
des Spiegels stehen, in diesem darzustellen: »Ein Konvexspiegel fangt
das gesamte vor ihm liegende Raumbild fast von der Wand ab in {iber-
scharfer Zeichnung auf, mit erheblicher Randverzerrung zwar, aber
in ablesbarer Ordnung.«* Leibniz hat dieses Gemdlde von 1434 nicht
gekannt, da es, infolge des spanischen Zugriffs auf die Niederlande,
nach Madrid verbracht worden war. Hdtte jedoch die »Arnolfinihoch-
zeit« damals schon in London gehangen, wohin Leibniz gereist ist, er
hétte gesehen, was die Kunsthistoriker tibersehen: DaR von Eyck einen
zweiten Konvexspiegel ins Bild gesetzt hat. Von der Decke der Braut-
kammer héngt ein Messingliister herab, eine Art flimischer Leuchter,
und mangelt ihm unten die Kugel zu spiegeln, so spiegelt er konisch.
Leibniz war flimischen Leuchtern spdtestens 1676 in Amsterdam be-
gegnet, als er Spinoza aufsuchte, mit der Eigenart von Wolbspiegeln

1 | W[erner] Hager, Ein Spiegelmotiv bei Jan van Eyck und das gotische
Raumsymbol, in: Studien zur Kunstform, Miinster/Kdln 1955, S. 44.

303

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare wurde er spdtestens 1666/67 vertraut, als er in Altdorf bei Niirnberg
und Scholien promovierte. Daniel Schwenter, Professor der »Mathematum et Lingu-
arum Orientalium bey der l6blichen Universitet Altdorff«, und Georg
Philip Harsdorffer, »eines Ehrloblichen Stadtgerichts zu Niirnberg Bey-
sitzer« sowie Erfinder eines peotischen, eben des Niirnberger Trichters,
hatten 1651/53 »Mathematische und Philosophische Erquickstunden«
veroffentlicht, darin {iber tausend »Schone, Liebliche und Annehm-
liche Kunststiicklein, Auffgaben und Fragen, auf} der Rechenkunst,
Landtmessen, Perspectiv, Naturkiindigung, und andern Wissenschaff-
ten genommen, begriffen seindt«. Ich merke an, daf3 diese Sprache, in
der folgendes »Von den kuglichten / oder auswerts runden Spiegeln /
und ihren Tugenden« geschrieben, auch Leibnizens Deutsch gewesen

ist.

»Wir haben bishero mit flachen Spiegeln / verhoffentlich / dem Leser Lusts
genug gemachet / nun kommen wir auf die kuglichten oder auswendig runde
Spiegel. Wann solche [...] in der Form einer Kugel bauchichter Flaschen /
oder Stiickes einer grossen gldsern Kugel so ist darinnen ein Lust zu sehen:
Erstlich darum / daR sie das vorgestelte Bild wunderlich repraesentirn / und
solches desto mehr verjungen / wie weiter man es von dem Spiegel beweget.
Zum andern / weil darinnen die Bilder bucklicht und krumm erscheinen. Drit-
tens / wann man den Spiegel niderleget unter einer Tillen oder Deck eines
kiinstlichen und Fiirstlichen Gemachs / so wird solches repraesentiret / wie
ein bauchicht WeinfaR ja noch viel bauchichter / die geraden Balcken und
Gesims / etc. erscheinen / wie ein Circulstuck / hingegen ist es miiglich / dal®
eine gantzkrumme Lini oder Balck in dem Spiegel gerad erscheine. Zu vierd-
ten / weil darinnen sich so eine schdone verjlingte Perspectiv ereignet / wel-
che auch der kiinstlichsten Mahler Verstand verrucket / und sie schamroth
machet solches zu probiren / lege dergleichen Spiegel in eine Kirch Palast
oder ander grosses Gebdu / mit kiinstlichen Seulen gezieret auf den Boden
oder in einen Winckel nider / oder aber in einer langen Gassen / so wird in
dem Spiegel alles schdn Perspectivisch / mit seinen lebhafften Farben der-
massen fiir die Augen gestellet / dal es ein trefflicher Lust zu sehen.«

Die Stimmung der Jahrhunderte damals ist spiegelfroh, einerlei, ob die
Specula an ebener, ob an auswdrts oder inwdrts gekriimmter Fliche
reflektieren. Weder werden Hohlspiegel wegen ihres gefdhrlichen,
schon Archimedes bekannten Vermdgens, weithin Brdnde stiften zu
konnen, verschmaht, noch werden Wolbspiegel wegen ihres abstofRen-
den, 1523 von Parmigianino benutzten Charakters, Gesichter ins Weite
zerren zu konnen, mifRachtet; der Planspiegel feiert, wie 1498 in Leo-
nardos »Trattato della pittura« oder 1656 in »Las menifias« von Velaz-

304

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

quez, sowieso Triumphe. Auch Leibniz steht affectueux, voll Neigung, Uber Leibniz
ja liebevoll, vor solchen miroirs, und er spricht auf dreifache Art von
ihnen: in metaphorischer, in physikalischer, in metaphysischer Spra-
che. So falit er 1671/73 »die grofRte Harmonie des Geistes, oder die
Gliickseligkeit«, die »in der Konzentration der universalen Harmonie,
ndmlich Gottes, in den Geist« bestehe, in die Metapher einer »Concen-
trirung der Unendlichen Schéhnheit in einen kleinen Punct unserer
Seelen«, welchselbe zum »Vorbild die Brenn-Spiegel« habe.? 1707 du-
Rert er in einem Brief an Nikolaus Hartsoeker, einen Naturforscher in
kurfiirstlich-pfalzischen Diensten, »die sehr groRen sphdrischen Spie-
gel« wiirden »verhdltnismdRig weniger Strahlen sammeln als die klei-
nen, weil die Brennpunkte [...]« etc.? Wiederum 1671 empfiehlt er sich
Herzog Johann Friedrich von Hannover unter anderem mit Rohren zur
Spiegelung und Brechung des Lichtes: »In Opticis habe ich entdecket
[...] Tubos Cata-dioptricos, da in einem tubo Spiegel und Perspectiv mit
einander conjungirt, und dadurch viel sonst unvermeidtlich drauff ge-
hende strahlen, zum wenigsten noch einsten so viel als iczo miiglich,
erhalten werden.«*

Eine ganz und gar andere Sprache fiihrt Leibniz, wenn er a la ri-
gueur métaphysique, um seinen eigenen Ausdruck zu verwenden,
wenn er »mit metaphysischer Strenge« spricht. Durchgdngig in seinen
Publikationen und Korrespondenzen ist ihm »jedes Einzelne (das, was
er die Monade nennt)« ein Spiegel oder wie ein Spiegel, ist »der In-
halt des Einzelnen nichts anderes als die perspektivische Wiedergabe
dessen, was in der Welt im ganzen geschieht«®, ist nichts anderes als
repraesentatio mundi. Vergessen wir unser Wort »Reprdsentations; sein
Herunterkommen, zum Beispiel in der Wendung »>zu Repradsentations-
zwecken, hat in einer sprachlichen Irredenta geendet, worin Termi-
nologie abstdndig wird. Das einfache >praesentatio¢, das bei antiken
Autoren nicht auftritt, bedeutet mittellateinisch, daRR etwas Gegen-
wartiges und Sichtbares sich darstellt; daher meint >repraesentatio<
soviel wie, diese Darstellung zu wiederholen, namlich im Bild, auch im
Spiegelbild. Bei Leibniz, gebraucht er »image« oder imago«, gebraucht
er »repraesentatio< im Kontext seiner Monadenlehre, haben wir immer
»miroir< oder »speculum¢ mitzuhdren.

2 | [Gottfried Wilhelm Leibniz,] Confessio [philosophi. Ein Dialog], hrg. von
0. Saame 1967, S. 34ff.; GrundriR, Akad[emie Ausgabe, Band] 1V, 1, 532, 22ff.
3 | GerhardtIII, 495.

4 | GerhardtI, 59.

5 | H[ans] H[einz] Holz, Texte von Gottfried Wilhelm Leibniz, in: Joachim
Schickel, Minima philosophica, Berlin 1967, S. 18.

305

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

1686: Metaphysische Abhandlung

»Zudem ist jede Substanz [jede Monade; J. S.] wie eine ganze Welt und wie
ein Spiegel Gottes oder vielmehr des ganzen Alls, das jede auf ihre Weise
ausdriickt, etwa so, wie ein und dieselbe Stadt sich gemaR der verschiede-
nen Standorte dessen, der sie betrachtet, darstellt. So wird das All auf ge-
wisse Weise ebenso oft vervielfdltigt, wie es Substanzen [Monaden; J. S.]
gibt, und der Ruhm Gottes wird ebenfalls durch ebensoviele ganz verschie-
denartige Darstellungen seines Werkes vermehrt.«

1714: Monadologie

»Die Seelen [die Monaden; J. S.] im allgemeinen sind lebendige Spiegel oder
Abbilder [images; J. S.] des Universums der Geschopfe; die [monadischen;
J. S.] Geister aber sind auRerdem noch Abbilder der Gottheit oder des Urhe-
bers der Natur selbst.«®

Jedes Einzelne, »was er die Monade nennt, gilt Leibniz als ein miroir
vivant all dessen, »was in der Welt im ganzen geschieht«; auch der
Inbegriff der Totalitdt von Welt, die eher pietistisch »Gott< genannte
monas monadum, gilt ihm als ein lebender Spiegel. Er begreift unter
dem Kosmos der Reprdsentationen nichts anderes denn spekulare Uni-
versalharmonie, und begreift unter »Gott¢ nichts anderes denn eben
diese Harmonie.” Man stelle sich das Leibnizische Universum vor: ein
beliebig groRes Ensemble von Reflexionen, worin eines in Allem und
alles in Einem reprdsentiert ist, eine beliebig hdufige Iteration von
Widerspiegelung; man denke sich das Leibnizische Universum durch-
aus nach Art eines der Endlichkeit unserer Blicke spottenden Spiegel-
kabinetts. Als Leibniz die »Pensées« exzerpierte und kommentierte,
1694/96, fragte er rhetorisch, was hdtte Pascal »mit der Kraft seiner
Beredtheit« nicht gesagt, »wenn er gewul3t hitte, [...] dal jeder be-
liebig kleine Ausschnitt [der Materie; J. S.] [...] auf unendlich viele
Weisen einen lebenden Spiegel enthdlt, der das ganze unendliche Uni-
versum, das mit ihm existiert, ausdriickt.«®

Diese Stelle liefert eines der vielen Indizien, daf’ Leibniz der Mona-
de keineswegs die Materialitdt aberkannt hat. Nicht weniger wiirde es,

6 | [G. W. Leibniz, Metaphysische Abhandlungen, in: ders., Kleine Schrif-
ten zur Metaphysik/Opuscules métaphysiques,] hrg. von H. H. Holz, [Frank-
furt a.M.] 1965, [S.] 77ff., [und ders., Monadologie, in: ebd., S.] 477ff.

7 | J[ean] Baruzi, Leibniz et l'organisation religieuse de la terre d’aprés
des documents inédits, Paris 1907, S. 243.

8 | [G. W. Leibniz, Pensées, in: ders., Kleine Schriften zur Metaphysik,
a.a.0. (Fn. 6)], S. 379ff.

306

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ich riskiere das Wort, der Sinnlichkeit seines Denkens widersprechen, Uber Leibniz
das ja »ebenermalRen [auf] eine Lebendige Geometriam« aus war’,
wollte man die repraesentatio mundi ihres weltspiegelnden Lebens be-
rauben und, wozu neukantianische Auslegung neigte, »die Spiegelung
in ein mathematisches >Abbildungs¢-, d.i. »Zuordnungs¢-Verhdltnis«,
»das Spiegelungsverhdltnis« in »eine blofie >Korrespondenz«« verwan-
deln. Kaum abzuweisen jedoch scheint der Verdacht, Leibniz sprache
wiederum in Metaphern; ich erinnere an jene »Concentrirung«, die
zum »Vorbild die Brenn-Spiegel« habe, oder an jene Wendung, jede
Monade sei wie ein Spiegel. Tatsdchlich spricht er in Analogien, aber
er spricht, da mit metaphysischer Strenge, in strengen Analogien, wel-
che die Vergleichbarkeit des Verglichenen logisch streng implizieren.
Etwa wie er 1702 in einem Brief an den Aufkldrer Pierre Bayle schreibt:
»Nichts steht unter den sichtbaren Dingen dem Gedanken ndher, als
das Bild in einem Spiegel [...].«"

Wir haben die Termini >Reprdsentation¢, >Reflexion< so ernst zu
nehmen, wie Leibniz sie streng gebraucht hat; denn sie bestimmen das
Wesen der Monade. D‘accord mit Leibniz, scheint mir, doch ohne ihn
expressis verbis beibringen zu konnen, habe ich deshalb einen Schritt
weiter zu gehen, als er selber gegangen ist: in Richtung notwendiger
und mdglicher Spiegelverhdltnisse. Die Literatur stimmt iiberein, daf3
»mit dem Ausdruck >lebender Spiegel« [...] die Fahigkeit der Perzepti-
on gemeint« sei.' >Perzeptiong, >perceptio, >perception« ist einer der
beriihmten Begriffe, mittels deren Leibniz das sTun¢ der Monade, also
ihr Spiegeln, definiert; ein anderer ist »appetitus<. Die Monade perzi-
piert (nimmt auf, nimmt wahr), indem sie reflektiert, und sie perzi-
piert in zweierlei Weise, hat >confuse< und hat »distincte< Perzeptionen,
verworrene und deutliche. Ich behaupte nun, daf diese Unterschei-
dung auf Spiegelphdnomene riickfiihrbar, ja in ihnen wohlfundiert ist.
Anstatt eines Beweises, der einen Radio-Essai sprengen wiirde, geniige
ein Hinweis; ich gebe ihn mit Dietrich Mahnke, der schon 1937 auf
Parallelen zwischen Leibniz und Nicolaus von Cues, wenn nicht Abhan-
gigkeiten Leibnizens vom Cusaner, aufmerksam gemacht hat.

9 | GerhardtI, 59.
10 | H[erman] Schmalenbach, Leibniz, Miinchen 1921, [S.] 262.
11 | [G. W. Leibniz, Aus dem Briefwechsel zwischen Leibniz und Bayle, in:
ders., Philosophische Werke in vier Bdnden, hrg. von Ernst Casirer, Bd. 2,
Hamburg 1996, S. 578.]
12 | J[oachim] C[hristian] Horn, Grundwahrheiten der Philosophie. Mo-
nadologie, Frankfurt a.M. 1962, S. 139.

307

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

»Alle Kreaturen sind nach ihm [Nicolaus; J. S.] Bilder (imagines), die zwar
»ebendasselbe, aber in verschiedener Weise darstellen< (varie s. differenter
repreaesentant). Sie sind sozusagen ungleich gekriimmte Spiegel, in denen
die Gottheit >abweichend widerscheint ([...] varie resplendet), nicht so, wie
sie an sich ist, sondern entsprechend den Bedingungen der reflektierenden
Spiegel«. Das gilt von allen irdischen Geschopfen. Die geistigen Wesen aber
sind >clariora atque rectiora speculas, d.h. Spiegel, die sozusagen eine glat-
tere Oberfldche haben und deshalb deutlichere Bilder liefern, und die ferner
weniger gekriimmt sind und daher alles in richtiger GroRe wiedergeben.
Aber sie haben noch eine vorziiglichere Eigenschaft: sie sind auch innerlich
»lebendige und frei wirkende Spiegel« (specula viva atque libera), sie besitzen
namlich die Fahigkeit, sich immer >reiner und gerade zu machen< (mundare
et rectificare), sich zum klarsten und ebensten Spiegel bis ins unendliche zu
vervollkommnen.«*

Mag auch niemand mehr mit Anstand behaupten, Leibniz habe sich
gegeniiber Nicolaus von Cues oder Giordano Bruno, da er seine >Quel-
len< unerwahnt liel, »geistiger Unehrlichkeit« schuldig gemacht®, so
findet sich doch verbliiffend viel Cusanisches und Nolanisches in der
Monadenlehre. DaR Leibniz bis zu Termini wie >repraesentares, >specu-
la vivac hin das zu beerbende Ideengut der Spekulation, im Wortver-
stand eines >Spiegel<denkens, an sich nimmt, geht auf seine »Offen-
heit fiir die Mystik«®, vorziiglich die mathematische, zuriick. Um
1677/84, zwei Sdkula nach Nicolaus, wurde die mystische Geometrie
und Arithmetik der Kabbala, welcher Leibniz wohl den Begriff der »Mo-
nade, vielleicht gar das Konzept einer weltspiegelnden Begriffsschrift,
abgewonnen hat, erstmals bekannt; anfangs des 17. Jahrhunderts
schrieb der Theologe und Theosoph Valentin Weigel, welchem Leibniz
wohl seine Vertrautheit mit Cusanus verdankt. Hielten jene aber, ge-
mdl} ihrem vom griechischen Verb >myein¢< abgeleiteten Namen, die
Augen geschlossen, um visiondr nach innen zu schauen, hielt er sie
offen, um comptable, computabile, computing nach auf3en zu blicken;
soll sagen: rationalisierte er solche Vorstellungen. Hatten jene Welt
und Gott, letzten Endes den Weltgott, als eine Kugel oder, bleibe ich im

13 | Dietrich Mahnke, Unendliche Sphare und Allmittelpunkt. Beitrdge zur
Genealogie der mathematischen Mystik, Halle a. d. Saale 1937, S. 101.

14 | L[udwig] Kuhlenbeck[, Giordano Brunos Einfluss auf Goethe und
Schiller, Leipzig 1907 (Vortrag, geh[alten] in der Richard-Wagner-Gesell-
schaft zu Berlin 1906)] 1907, [S.] 290.

15 | J[ean] Baruzi, Trois dialogues mystique inédits de Leibniz, in: Revue
de Métaphysique et de Morale, Jan. 1905.

308

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

spekularen Bild, als einen sphirischen Spiegel von unendlichem, nim- Uber Leibniz
lich beliebig groRem Durchmesser verstanden, war er veranlal’t, diese
bloR metaphorische Sprechweise streng analog »auf die individuellen
Substanzen zu iibertragen und die »g6ttlichen Monadenc« als wirkliche
skleine Gotter< und Schopfer eigener >unendlicher [ndmlich beliebig
kleiner] Weltkugeln¢ zu betrachten«®® als konvexe Spiegel. Ich folge
noch einmal Mahnke: »Sdmtliche >kleinen Welten« stellen dieselbe
»grofie Welt in Verkiirzung« (en raccourci) dar — daher ihre allgemeine
Gleichférmigkeit —, aber jede verkiirzt und verzerrt sie [...] von einem
beschrankten Sonderstandpunkt, sozusagen einem eigenen Projekti-
onszentrum aus - daher die unendliche Mannigfaltigkeit der verschie-
denen Individualsphdren. In dieser Hinsicht erweist sich die geomet-
risch symbolisierte Mystik als weltanschaulicher Untergrund der
Leibnizischen Metaphysik.«"

Wie iiberaus seltsam, daR die gesamte Literatur sich — mit der ein-
zigen Ausnahme, soweit ich sehe, der Arbeiten von Haus Heinz Holz
- immer begniigt hat, bis heute, Leibnizens Wesensbestimmung der
Monade als »Spiegeln« wie eine Qualité négligeable hinzunehmen, oh-
ne Anstrengung oder gar Strenge, dal sie niemals ein Unbehagen arti-
kuliert hat, bis heute, ihr mangele es an einer Wesensbestimmung des
Spiegels. (Solchen, einen prinzipiellen Mangel mag Rilke, vor specula
klagend, geahnt haben: »[...] noch nie hat man wissend beschrieben,
was ihr in euerem Wesen seid«; Scham und Schande der abendldndi-
schen Erkenntnistheorie, wo nicht Ontologie, die durchwegs spekular
und allein deswegen auch spekulativ ist.) Wenn Leibniz die monadi-
schen Perzeptionen danach differenziert, ob sie konfus oder distinkt
seien, unterscheidet er sie danach, ob sie einem mehr oder weniger
gekriimmten Spiegel »einfallen<. Wenn er ihnen, den Perzeptionen, ei-
nen appetitus zuspricht, der sie treibe, von einer zur andern, von ver-
worrenen zu entwirrten, von verzerrten zu entzerrten fortzuschreiten,
attestiert er ihnen, durchaus cusanisch, das Vermdgen, sich »reiner
und gerader zu machen [...] zum klarsten und ebensten Spiegel bis ins
unendliche zu vervollkommnen.«™

Die Monade qua Spiegel macht etwas, und zwar mit sich selber,
indem sie ihren sAppetit¢, ihr Trachten und Streben, auf deutliche und
stets deutlichere Abbilder der Welt im beliebig GroRen wie im beliebig
Kleinen richtet. Was sonst kénnte, miifite sie, auBer sich stereome-

16 | D. Mahnke, Unendliche Sphére und Allmittelpunkt, a.a.0. [Fn. 13], S.
24.

17 | Ebd., S. 18f.

18 | Ehbd., S. 101.

309

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare trisch abzuflachen und aufzurunden, machen, tun, damit ihr appe-
und Scholien titus befriedigt werde? Sie miif3te, sie konnte auch ihre Perspektive
wechseln, d.h. sich dermalRen bewegen, speziell auch drehen, daf
wichtige Reflexionen oder Reprdsentationen schérfer und unwichtige
unschdrfer wiirden. Und nun stelle man sich abermals das Leibnizi-
sche Universum vor: ein pulsierendes Ensemble von Spiegeln in motu
et rotatione, die sich wolben und ebnen oder sonstwie bewegen, um
ihr Projektions-, ihr Perspektivzentrum zu verbessern, die insonder-
heit der Konvexitdt zwischen Null, wo sie plan, und Unendlich, wo sie
wieder plan werden, zustreben. LaRt sich eine Verdanderlichkeit ihrer
Wolbung auch nicht expressis verbis mit Leibniz belegen, erscheint sie
gleichwohl plausibel. Schliissig hingegen erschiene mir die Annahme,
jede Monade, beliebig welche, sei in Bewegung, welcher immer, zu
denken, wiirde Leibniz keinen einzigen Satz dariiber verloren haben.
Doch sind etliche auffindbar, z.B. dieser aus seiner Abhandlung »De
ipsa natura ...« von 1698, worin er sich im Kontext der Monadenlehre
auf Bewegung einldft. »Nicht nur ist ein [monadischer] Korper im
gegenwdrtigen Moment seiner Bewegung an einem ihm zugemesse-
nen Ort, sondern er hat auch das Bestreben, den Ort zu wechseln
[sed etiam conatum habet [...] mutandi locum], und zwar so, daf} der
folgende Zustand von selber, kraft der Natur, eine Konsequenz des
gegenwartigen ist.«™

Auferdem bedarf die einhellige Meinung, »mit dem Ausdruck sle-
bender Spiegel¢ [...] sei die Fahigkeit der Perzeption gemeint«?’, der
Prazisierung. Soll der Ausdruck iiberhaupt einen Sinn besitzen, muR
Leibniz das Vermdgen der Monade, deutlicher und deutlicher zu per-
zipieren, gemeint haben; denn Perzeptionen schlechthin, ob konfuse
oder distinkte, liefert irgendein Spiegel sowieso. Aber der Spiegel, wel-
cher die Monade ist, er slebt¢, und alles Lebendige ist seinem Wesen
nach ein Sich-selber-bewegen-konnendes. Nun sollte ich freilich dem
Eindruck wehren, der aufgekommen sein mag, dieses Universum be-
stehe aus realen (oder gar idealen) Spiegeln.

Ich sagte, Leibniz spreche in strenger Analogie; ich konnte an-
ders auch sagen, mit Heinrich Scholz, Leibnizens Spiegelungsbegriff
sei »der Begriff einer doppelseitigen Spiegelung« und fordere mithin
»genau das, [...] was wir heute von einer ein-eindeutigen Abbildung
verlangen oder, auf einer héheren Stufe, von einer strukturerhalten-
den Abbildung dieser Art, einem Isomorphismus. Die Gesamtheit der
Zustdnde des Universums 1df3t sich folgetreu abbilden auf die Gesamt-

19 | Gerhardt1V, 513.
20 | 3J.C. Horn, Grundwahrheiten der Philosophie, a.a.0. [Fn. 12], S. 139.

310

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

heit der Zustinde einer Leibnizischen Monade, und umgekehrt. Dies Uber Leibniz
ist der genaue Sinn der Leibnizischen Redeweise, die besagt, daf? jede
Monade ein einmaliger Spiegel des Universums ist.«?

Einsichtige Interpreten haben stets und stdndig insistiert, spdte-
stens seit Ende des 19. Jahrhunderts, daR der Metaphysiker Leibniz
vom Mathematiker Leibniz nicht getrennt werden diirfe; erst die Lo-
gistiker des 20. — die Couturat, Russell, Scholz — haben uns diesem
Postulat geniigen lassen. Wir sind nunmehr in der Lage, die metaphysi-
schen Verhiltnisse zwischen sich bewegenden Monaden mittels der ma-
thematischen (ein anderes Wort fiir >logischenc) Relationen zwischen
slebendigen« Spiegeln strukturgleich anzugeben, sind nunmehr geriis-
tet, aufgrund des Spiegelbenehmens isomorph vom Monadenbehaben
zu handeln. Wohl kaum zufdllig gebraucht Leibniz den Terminus >co-
natus¢, aulRer fiir das »Strebenc< der Monaden, ihren Ort zu wechseln,
auch »in [...] der Entdeckung und Grundlegung der Infinitesimalrech-
nung« als »zentral wichtigen« Begriff?, um das »>Streben< beliebig
kleiner oder grofer Quantitdten gegen ihren Grenzwert zu bezeich-
nen. Kaum zufillig 16st er 1703 ein ihm vorgelegtes Kurvenproblem,
indem er mittels des zweiten Differentials an einer Kurve, »die er als
einen Hohlspiegel annimmt«, exemplifiziert und sogar generalisiert;
iibrigens haben Huygens und spéter Fresnel ihre Theorien des Lichtes
auf dieselbe Losung gestiitzt.? Und kaum zufdllig erwdhnt Leibniz auf
den wenigen Seiten seiner »Nova methodus« des Differenzierens von
1684, nachdem er sich iiber Konvexitdt von Maxima und Konkavitdt
von Minima ausgelassen, er habe schon 1682 (und zwar am gleichen
Ort, in den »Acta Eruditorum« »eine allgemeine Grundlage der Optik,
Katoptrik und Dioptrik [der Lehren von Licht, Lichtspiegelung und
Lichtbrechung; J. S.] erstellt, wahrend gelehrteste Manner auf vielen
Irrwegen umhergejagt sind«.

Ein Jahrzehnt friither, 1671, hatte sich Leibniz ja dem Herzog von
Hannover mit seiner Entdeckung »kata-dioptrischer Rohre« empfoh-
len. In eben diesem Schreiben aber, nur einige Zeilen zuvor, emp-
fiehlt er sich auch deswegen, weil er »ebenermalien eine Lebendige
Geometriam [...] gefunden, dadurch [...] ein mittel gegeben wird, al-
le erdencklichen linien und figuren, sie mégen so krumb seyn als sie
wollen [...] zu finden«; und er bezieht sich auf dasselbe Fundament,

21 | Heinrich Scholz, Mathesis universalis. Abhandlungen zur Philosophie
als strenger Wissenschaft, Basel/Stuttgart 1961, S. 146.

22 | H.Schmalenbach, Leibniz, a.a.0. [Fn. 10], S. 359.

23 | Gerhardt math. III/1, 128.

24 | Gerhardt math. V, 225.

311

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare das, »vermittelst artis combinatoriae«, eine »Lebendige Rechenbanck«
und Scholien trage.?® Was Leibniz vorschwebt, er kann oder will damals noch nicht
genauer werden, ist ein Kalkiil, ist eine Rechenmethode, das >Lebenc
der Spiegel more geometrico auf das >Leben< der Monaden isomorph
abzubilden. Ich merke an, daf} uns spdtestens seit 1958, als Friedrich
Bachmanns »Aufbau der Geometrie aus dem Spiegelungsbegriff« (in-
zwischen 1973 in zweiter Auflage) erschienen ist, ein solcher Kalkiil
vorliegt, zuzurechnen »den gréRten Ereignissen auf dem Gebiet der
Grundlagen der Geometrie seit Jahrzehnten«.?® Dieser Kalkiil, wiirde er
erweitert, liele uns mit Leibnizens Spiegeln >lebendig« rechnen oder,
wie Bachmann selbst annotiert: »In diesem Rechnen mit den geome-
trischen Gegenstdnden [...] mag man auch einen Schritt zur Realisie-
rung von Forderungen sehen, die Leibniz gegeniiber der analytischen

Geometrie von Descartes erhoben hat.«?

Alles lduft, um heutige Termini zu brauchen, auf Differential- (oder
Integral-)Geometrie hinaus. Zwei Begriffe sind vorweg definiert: die
Spiegelmonade als >Substanz¢, ihr Spiegelbild als >Funktion«. Fiir die
Substantialitdt der Monade steht Leibniz mit eigenen Worten ein; fiir
die Funktionalitdt ihrer Abbildung ldRt er sich beanspruchen, gilt ihm
jedweder Grad an perzeptiver Genauigkeit doch fiir eine unmittelbare
Folge der Reflexion. Ob das Widerspiegeln von Welt konfus oder distinkt
geschehe, ist eine Funktion der Monadenbewegunyg, ja, nichts anderes
ist die repraesentatio, jedenfalls geometrisch, als Prozef} und Resultat
von Bewegungen, den »Appetit« der Monadenspiegel auf rectiora zu
stillen. Leibniz ist gelungen, die Lage »metaphysischer Punkte«, deren
Substanzen kraft ihres Wesens innewerden, ein-eindeutig zu spiegeln:
an der Lage »mathematischer Punkte«, deren Funktionen kraft ihres
Charakters sich entdulRern. Leibniz hdtte, wie drei Jahrhunderte nach
ihm Bertrand Russell, schreiben konnen: »Kurz, jeder Satz, der eine
mittelbare Bedeutung hat, gilt fiir beide Welten oder fiir keine.«®

Leibniz hat solchen Sdtzen beizeiten die >Grammatik< beigegeben,
die >Welt dahinter¢, und Metaphysik keine >Hinter«welt, logisch-syn-
taktisch korrekt zu skizzieren: seine Analysis Infinitorum, gleichsam
eine Spiegelschrift.

25 | GerhardtI, 58f.

26 | I. M. Jaglow 1969.

27 | F[riedrich] Bachmann, Aufbau der Geometrie aus dem Spiegelungsbe-
griff, Berlin/Heidelberg/New York 1973, 2. Auflage, VII, 2.

28 | Bl[ertrand] Russell, Einfiihrung in die mathematische Philosophie,
Miinchen 1923, S. 63.

312

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Miroirs Vivants; ein Scholion, fragmentarisch

Das Scholien-Fragment entnehme ich meiner noch unabgeschlosse-
nen, unverdffentlichten »Spiegelschrift. Studien, Korollare, Scholien
zum Grenzgebiet von Dialektik, Optik und Metaphysik«. Ich breche den
Fortgang dort ab, wo das Licht den Spiegel zum Leuchten qua Leben-
konnen weckt. Gegenwdrtig sind mir zu wenig Einsichten der Studien
»Spiegelbilder« und »Spiegelwelten« verfiigbar, um mittels conatus,
appetitus die vielfachen Weisen virtueller und (niemals in Anschlag
gebrachter) reeller Perzeptionen ausgebildet zu denken; um Leibnizens
Monaden nicht als Metaphern, und wéren es strenge, sondern als Mo-
delle (im Verstande von Hertz und Wittgenstein) zu begriinden; um das
metaphysische Universum auf ein temporaliter iteriertes Spiegelkabi-
nett spekulativ abbildbar zu denken.

1. Leibniz spricht wiederholt von den Monaden als miroirs vivants: Sie
seien Spiegel, und zwar lebendige.” In »Les Principes de la Philoso-
phie«, der sogenannten »Monadologie«, sagt er, »que les Ames en ge-
neral sont des miroirs vivans ou images de l'univers des creatures
[* die Seelen im allgemeinen sind lebendige Spiegel oder Abbilder des
Universums der Geschopfe (dt.: G. W. Leibniz: Philosophische Schrif-
ten, Bd. 1, hrg. und iibers. von Hans Heinz Holz, Opuscules métaphy-
siques — Kleine Schriften zur Metaphysik, 2. Auflage, Frankfurt a.M.
2000, S. 477)]«*°; und die Seelen sind ihm durchweg Monaden.®! In
»Principes de la Nature et de la Crace, fondée en raison« sagt er, »que
chaque Monade est un miroir vivant, ou doué d’action interne, repre-
sentatif de l"univers, suivant son point de veue [...] [* daR jede Mona-
de ein lebendiger Spiegel oder mit innerer Handlung ausgestattet ist,

29 | Ich wahle diese Weiterbildung des Partizips slebends, weil am Anfang
des Scholion noch nicht ausgemacht ist, ob svivant<im Sinne eines >am-Le-
ben-< oder eines slebhaft-seins« steht; auch konnte es, wie >portrait vivants,
in uneigentlichem Sinn stehen: ein sprechendes Bild.

30 | Art[ikel] 83; Gerhardt. phil. VI, 621. Den Titel »Les Principes ...« neh-
me ich von der Wiener Handschrift.

31 | DaR auch die Umkehrung, »[...] die Monaden [...] sind Seelen, see-
lenhafte Wesen« (H. Schmalenbach, Leibniz, a.a.0. [Fn. 10], S. 143), durch-
weg gilt, laRt sich bezweifeln. Leibniz selbst hdlt dagegen: »[...] les Ames,
c’est a dire, les Monades les plus dominantes« (Gerhardt phil. VI, 604) [* die
Seelen, das heiRt die beherrschendsten Monaden (dt.: G. W. Leibniz: Philo-
sophische Schriften, a.a.0., S. 431)].

313

am 14.02.2026, 16:14:11.

Uber Leibniz


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare dal} sie das Weltall gemdl? ihrem Gesichtspunkt darstellt (dt.: ebd., S.
und Scholien 417)]«.* An diesen und anderen Stellen spricht Leibniz von den Mona-
den nicht »gleichsam als« von Spiegeln®, ist die Monade weder »com-
me un miroir [* wie ein Spiegel]«3 noch Spiegel »une expression figu-
rée [* ein bildlicher, ein im {ibertragenen Sinne zu verstehender
Ausdruck]«®, einer Metapher der Mystik und ihrer Theologie nur nach-
gesprochen.* Vielmehr setzt Leibniz, aus Prinzipien philosophierend,
Monade und Spiegel hier in ein prinzipielles Verhdltnis zueinander; er
spricht, um seine beriihmte Wendung aufzunehmen, metaphysisch
streng. Ein solches strenges Sprechen impliziert aber, dal? er Monaden,
die ihm ja ebenfalls als lebendig gelten (siehe unten), und miroirs vi-

vants threm Wesen nach fiir vergleichbar hilt.

2. In seiner deutsch verfa3ten Korrespondenz, worin das damals schon
geldufige >Wesenheit’ zu erwarten wdre, 1dft Leibniz den Terminus

32 | Art[ikel] 3; Gerhardt phil. VI, 599. Leibniz spricht diesen Satz sogar
als Folgerung (»il sensuit [* so folgt daraus (dt.: G. W. Leibniz: Kleine
Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S. 417)]«) aus.

33 | Wie er z.B. von jemandem sagt, er wiirde »ein Prophet seyn und in
dem gegenwartigen das zukiinfftige sehen, gleichsam als in einem Spiegel«
(Gerhardt phil. VII, 118).

34 | Wie im relativ frithen »Discours de métaphysique«, Art[ikel] 9: »De
plus toute substance est comme un monde entier et comme un miroir de Dieu
ou bien de tout l'univers [...]« (Gerhardt phil. IV, 434).

35 | Vgl. Leibnizens Schreiben an Masson von 1716, »vielleicht das letzte,
welches erin Betreff seiner Philosophie geschrieben hat« (Gerhardt. phil. VI,
487). Darin heilt es zur Tradition der Spiegelmetapher: »Ce miroir fournit
une expression figurée, mais assé convenable et employée déja par les Philo-
sophes et par les Theologiens, quand ils ont parlé d’un miroir infiniment plus
parfait, a savoir du miroir de la Divinité, qu'ils faisoit l'objet de la vision be-
atifique« (Gerhardt. phil. VI, 626) [* »Spiegel« stellt einen zwar bildlichen,
aber hinreichend treffenden Ausdruck dar, den auch schon die Philosophen
und Theologen verwendet haben, wenn sie von einem unendlich vollkomme-
neren Spiegel gesprochen haben, ndmlich von dem Spiegel der Gottheit, den
sie zum Gegenstand der gliickseligen Schau gemacht haben].«

36 | Dem Ruysbroek »een levende spieghel«, dem Cusanus »specula viva,
dem Bruno »speculuin vivens« (vgl. dazu D. Mahnke, Unendliche Sphére und
Allmittelpunkt, a.a.0. [Fn. 13], S. 58 und S. 101f.).

37 | G[eorg] Philipp] Harsddrffer, ein Zeitgenosse von Leibniz und ihm als
Autor (z.B. Mathematische und Philosophische Erquickstunden ..., Niirn-
berg 1651/53) sicherlich bekannt, schreibt etwa: »die wesenheit der seel

314

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

fremdwdrtlich stehen: »Darinn doch die Essentz gleichsamb deR Gemii- Uber Leibniz
thes bestehet«, dulert er gegeniiber Herzog Johann Friedrich.*® Er
gebraucht neben lateinisch >essentia< noch »natura¢, in Formulierun-
gen wie »in ipsa essentiae natura«* gebraucht er diese zwei Worter in
einem Atem- und Gedankenzug nebeneinander. Aus tiefliegenden
Griinden seines Philosophierens iiberwiegt allmdhlich »natura< bzw.
franzgsisch >nature¢, wenn er das Wesen von etwas angeben will; hdufig
wird, nicht verfdlschend, doch verschleiernd, anstatt mit >Natur« dann
mit >Weseng, >Wesenheit« {ibersetzt.* Indessen scheint Leibniz, wie be-
reits der Titel seiner Abhandlung »De ipsa natura sive de vi insita ac-
tionibusque Creaturarum, pro Dynamicis suis confirmandis illustran-
disque«* andeutet, in >natura< beides zusammenzuhdren: Wesensnatur
und Naturwesen. Denn das >sive< im Titel steht »gleich vel, eine Ver-
schiedenheit in der Benennung der Sache ausdriickend, z. B. Quintil-
lan: vocabulum sive appellatio [* Bezeichnung oder Benennung]«*:

kan kein tyrann zerstdren« ([Grimm,] DWB, [Bd. 14]). Diese Eindeutschung
von »essentia¢, der »Istigkeit« fiir sexistentia< korrespondiert, ist den Mysti-
kern zu danken.

38 | Gerhardt phil. I, 53

39 | G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik,[a.a.0. (Fn. 6)], [S.]
176. Zu (ibersetzen »in der Natur des Wesens selbst« oder »in dem Wesen des
Wesens selbst«.

40 | So H[ans] H[einz] Holz in »sur la nature de la substance« (Gerhardt
phil. IV, 436): sWesen¢, A. Buchenau/E. Cassirer in »natura cujus diffusio
corpus constituit (Gerhardt phil. IV, 394) [* Wesenheit, deren Ausbreitung
den Korper konstituiert (dt.: G. W. Leibniz: Hauptschriften zur Grundlegung
der Philosophie, {ibers. von Artur Buchenau, hrg. von Ernst Cassirer, Bd. 1,
Hamburg, 1996, S. 254)]«: >»Wesenheit¢; zwei Stellen von vielen.

41 | Gerhardt phil. IV, S. 504-516.

42 | C[arl] G[ottlieb] Zumpt, Lateinische Grammatik, 12. Auflage, Berlin
1865, S. 228: »Das Lateinische hat fiir jeden Sinn von >oder< ein eigenes
Wort«, weiR W. v. 0. Quine, [Frankfurt a.M.] 1969, S. 29: »vel fiir den nicht-
ausschlieRenden und aut fiir den ausschlieRenden. In der modernen Logik
ist es tiblich, >v< - als Erinnerung an »vel< — fiir roder<im nicht-ausschlieRen-
den Sinn zu schreiben: spvg<«.« Aber der Grammatiker Zumpt belegt, dal®
diese Erinnerung eine recht unvollkommene ist: »Von den disjunctiven Bin-
dewdrtern bezeichnet aut eine Verschiedenheit der Sache, vel eine Verschie-
denheit des Ausdrucks [...]. Daraus geht die Bed[eutung] in der spéteren
(noch guten) Prosa hervor: oder, was in Hinsicht der Sache gleich ist« (ebd).
In Leibnizens Latein darf das mit »vel« gleichstehende »sivec keinesfalls als
lediglich nicht-ausschlieRendes »oder< gelesen werden.

315

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare Leibniz handelt von der Natur selber oder auch, mit anderen Worten,
und Scholien von der inneren (einwohnenden) Kraft und den Handlungen der Ge-
schopfe, um ihre Bewegungsgesetze zu erhdrten und zu erldutern; die

traktierte Sache ist eine und dieselbe.

So lieRe sich sagen, daR Leibniz, beschriebe er das naturhafte
Benehmen des Spiegels, zugleich dessen wesenhaftes Behaben* be-
schriebe, durchaus wissend. Weil nun jedwede Spiegelung, als ein
Naturphdnomen, den Naturgesetzen unterliegt, ndmlich denen der
geometrischen Optik, mii3te er eben dieser in einer ausgezeichneten
Weise innesein. Tatsdchlich arbeitet Leibniz theoretisch und praktisch
an der Katoptrik, selber begriindend und selber erfindend. 1671 emp-
fiehlt er sich dem Herzog von Hannover u.a. damit, daR® er »Tubos
Cata-dioptricos« entdeckt habe, »da in einem tubo Spiegel und Per-
spectiv mit einander conjungirt, und dadurch viel sonst unvermeidt-
lich drauff gehende strahlen, zum wenigsten noch einsten so viel als
iezo miiglich, erhalten werden«.* Gegen Ende seiner Ausfithrung des
Differentialkalkiils bemerkt er 1684, nachdem er sich iiber Einfalls-
und Brechungswinkel gedufiert, er habe schon 1682 ein »generale
Opticae, Catoptricae et Dioptricae fundamentum« erstellt, »Cum alii
doctissimi Viri multis ambagibus venati sint« [* wahrend andere sehr
gelehrte Mdnner mit vielem Umherschweifen fiindig zu werden ver-
suchten].% 1703 16st er ein ihm vorgelegtes Tangentenproblem, indem
er mittels des zweiten Differentials an einer Kurve, »die er als einen
Hohlspiegel annimmt«, demonstriert; Huygens und spdter Fresnel zie-
hen dieselbe Losung in ihren Theorien des Lichts heran. Leibniz ist

43 | Im Sinne von >obtinere, nicht von >habitus«.

44 | Gerhardt phil. I, 59. Siehe auch seine kenntnisreiche AuRerung iiber
das Belegen von Kugelspiegeln: »Les miroirs spheriques fort grands ramas-
seront moins les rayons a proportion que les petits, parce que les foyers qui
au lieu d’estre des points, sont des surfaces notables, croissent comme les
quarrés des diametres de la sphere. Je crois qu‘il y a un peu de difficulté a
bien étamer des miroirs de verre d‘une figure differente du plan [* Die sehr
groRen sphdrischen Spiegel werden die Strahlen im Verhdltnis weniger als
die kleinen sammeln, weil die Foki, die keine Punkte, sondern beachtliche
Flachen sind, wie das Quadrat des Kugeldurchmessers wachsen. Ich glaube,
dal es ein wenig schwierig ist, andere als ebene Spiegel aus Glas gut zu
verspiegeln].« (Brief an Hartsoeker 1707; Gerhardt phil. IIT, 495).

45 | Namlich in »Act[a] Erudit[orum] Lips[iensis] an[no] 1682«; Gerhardt
math. V, 225.

46 | Gerhardt math. III/1, 128f. C. 1. Gerhardt (math. III/2, 734ff.) zitiert
als »Beilage« zu einem Brief Leibnizens an Johann Bernoulli (vom 3. Jan[uar]

316

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Katoptrik fiir Mathematisches unersetzlich, zumal fiir seine Me- Uber Leibniz
thode, Bewegungsdnderungen von Korpern in Gesetze zu fassen: die
Infinitesimalmethode. Umgekehrt ist ihm, selbstredend, die Mathema-

tik fiir Katoptrisches unentbehrlich: Ohne sie lassen sich seine kata-
dioptrischen Rohre ebensowenig wie unsere Medialfernrohre, z.B. der

bekannte Schmidt-Spiegel, konstruieren.*

3. Leibniz nennt die Spiegel, welche die Monaden seien, lebendige,
wobei ihm Lebendigkeit der Begabung »mit innerer Handlung« gleich-
kommt. Er mag dieses Spiegelattribut der Tradition entlehnen; Nico-
laus von Cues zufolge besitzen die Kreaturen als specula viva »die Fa-

1704) »die vollstandige Behandlung« dieses Problems; ich lasse wenigstens
die Problemstellung hier folgen: »Solution du Probleme qu’on avoit proposé
dans le Journal des Savans; Une courbe ordinaire (c’est a dire qu‘on appelle
vulgairement Geometrique) estant donnée, en trouver une infinité d‘autres de
differente espece, toutes Geometriques, dont chacune soit egale a la donnée,
ou (ce qu‘on veut bien adjouter) en telle raison qu‘on voudra. Par Mons. D.
L. [* Losung des im Journal des Savans gestellten Problems: Finde zu einer
gegebenen gewdhnlichen Kurve (also einer solchen, die iiblicherweise geo-
metrische genannt wird) eine unendliche Anzahl anderer geometrischer Kur-
ven von unterschiedlicher Art, von denen jede gleichlang wie die gegebene
ist oder (wie wir hinzufligen wollen) in einem solchen Verhiltnis dazu, wie
man mdchte. Von Herrn Dr. L. (Die Aufgabe findet sich in »Journal des s¢a-
vans«, 12. Februar 1703, Pariser Ausgabe, S. 112, Amsterdamer Ausgabe S.
182. Daraus geht hervor, dall mit »gleich« hier »gleiche Ldnge« gemeint ist.
»Gewodhnliche Kurven« ist ein mathematischer Fachbegriff)]«. Auch an an-
deren Stellen, etlichen, hdlt Leibniz die Katoptrik fiir mathematisch erhel-
lend, wenn nicht beweisend; z.B. Gerhardt math. VII, 329ff. (»De lineis op-
ticis, et alia«), 331ff. (»Generalia de natura linearum [...; J. S.] «).

47 | A[ugust] Sonnefeld, Die Hohlspiegel, Berlin/Stuttgart 1957, S. 94:
»Unter einem Medialfernrohr hat man ein Fernrohr zu verstehen, das aus
Linsen und Spiegeln besteht. [...] Es handelt sich [...] um Fernrohre, die
sozusagen teils Refraktoren, teils Reflektoren sind. [...] Hohlspiegel, bei
denen das Licht kurz vor der Reflexion und nachher einen kleinen Glasweg
durchschreiten muli«; als »die wichtigsten Typen« nennt Sonnefeld das Bra-
chymedial Hamiltons und das Medial Schupmanns (1899)«. Das von Bernhard
V. Schmidt 1931 entwickelte, die astronomische Spiegelteleskopie umwal-
zende System - eine deformierte Korrektionsglasplatte im Abstand 2xf vor
einem sphdrisch geschliffenen Spiegel, um dessen Aberration zu beseitigen
- gehort zu den kata-dioptrischen (Fern-)Rohren, deren Entdeckung sich
Leibniz zurechnet.

317

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

higkeit, sich immer >reiner und gerader< zu machen« (mundare et
rectificare), sich zum klarsten und ebensten Spiegel bis ins Unendliche
zu vervollkommen«, damit sie »Gott und die ganze Welt« zu umfassen
vermdgen.® In Leibnizens Mund gerét die theologisch fromme Rede-
weise wieder zu einem metaphysisch strengen Sprechen: Insofern ihm
die Monade ein lebendiger Spiegel ist, »ou doué d’action interne
[* oder mit innerer Handlung (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur
Metaphysik, a.a.0., S. 417)]«, bestimmt er sie aufgrund ihres Spiegel-
seins als das Selbsttdtige, wenn anders das Prinzip des Lebens auch
eines des von-selber-Tuns abgibt. Uber die Beschaffenheit des mona-
dischen Handelns 1df3t er keinen Zweifel: »Il n'y a point d‘action des
substances«, das sind die einfachen Substanzen oder Monaden, »que
les perceptions et les appetits [* Die Substanzen haben keine andren
Tatigkeiten als die Perzeptionen und Begehrungen (dt.: G. W. Leibniz,
Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, iibers. von Arthur
Buchenau, hrg. von Ernst Cassirer, 3. Auflage, Hamburg 1966, Bd. 2,
S. 470)].«* Die Monaden handeln, indem sie perzipieren, und sie per-
zipieren, per definitionem®, indem sie spiegeln; zweitens handeln sie,
indem sie etwas appetit, appetitus Genanntes befriedigen. Zum ersten
ist zu fragen, inwiefern ein Spiegel lebendig nicht nur heifien, sondern
lebendig sein kann, innerer Handlungen fahig.

Das bloRRe lebendig-Heif3en eines Spiegels beruht auf unserem Ein-
druck von ihm; es ist, bemerkt Josef Konig generatim, d.i. de aliqua
re sprechend, »jener Eindruck von Lebendigkeit, den alles mogliche in

48 | D. Mahnke, Unendliche Sphére und Allmittelpunkt, a.a.0. [Fn. 13], S.
101ff.

49 | Leibniz an Remond (Juli 1714, nicht abgeschickt); Gerhardt phil. III,
623.

50 | Darin stimmt die Literatur im groBen und ganzen iberein. Vgl. etwa
H. Schmalenbach, Leibniz, a.a.0. [Fn. 10], S. 253: daf »[...] auf jeden Fall
die Perzeptionen, ob vollkommen oder unvollkommen, echte sPerzeptionen,
d.i. irgendwie >Spiegel« von >Gegenstdnden¢, und zugleich ist doch die Voll-
kommenheit oder Unvollkommenheit eine solche dieses Spiegel-Seins« blie-
ben. Oder J. C. Horn, Grundwahrheiten der Philosophie, a.a.0. [Fn. 12], S.
139: »Mit dem Ausdruck >lebender Spiegel< ist die Fahigkeit der Perzeption
gemeint.« Am klarsten H. H. Holz[, Die Selbstinterpretation des Seins. For-
male Untersuchungen zu einer aufschlieRenden Metapher, Hegel-Jahrbuch
1961, S. 61-124], [S.] 115: »Reprdsentation, Perzeption und Ausdriicken
fixieren terminologisch den Sachverhalt der Spiegelung.« Auf Holzens lucide
Leibniz-Monographie von 1983 (z.B. Kap. 2,7 »Die Spiegelung der Welt«)
gehe ich noch ausfiihrlich ein.

318

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

uns hervorzurufen vermag und aufgrund dessen z.B. auch der Kontur Uber Leibniz
einer Zeichnung lebendig wirkt«.*® Ebenso nennen wir ein Gemadlde,
das uns anspricht, Farben, die gleichsam energisch ins Auge dringen,
oder gar einen Felsen, der nicht verwittert ist, lebendig. Allein, »dal
etwas urspriinglich lebendig-wirkt«, gibt Konig zu bedenken, »meint
schlechthin nicht, daR dieses Etwas lebt«.?? Ein Spiegelknabe wie Ca-
ravaggios Narciso kann diesen Eindruck von Lebendigkeit empfangen,
irgendein ragazzo iiber das aquae tremulum lumen [* der flackernde
Schein des Wassers] des Vergil gebeugt, doch wird er keinen Ausdruck
von Leben darin vermuten. Gleichwohl: »In dem Wort lebendig liegt
die Zweideutigkeit«, so wieder Konig, »dal} es einmal soviel wie leben
meint, dann aber auch urspriinglich interpretierende Metapher des
Wie des Wirkens ist; und diese Zweideutigkeit geht auf >den Lebendig-
keitseindruck« tiber«.>* Leibniz, auf ihn zurlickzukommen, richtet ein
solches Ambigii, sozusagen Warmes und Kaltes zusammen reichend,
nicht an. Jedenfalls, wenn er metaphysisch stricte spricht, spricht er
terminologisch strictissime: Mit »vivant« ist seinem miroir nichts ande-
res denn Leben zugesprochen; seinen Spiegel bestimmt es, ein lebender
zu sein.

Auch von dessen Spiegelung gilt, daR? sie lebt, und nicht, daR sie
lebendig wirkt. Unter Umstdnden zwar horen wir, sie mute lebendig
an, scheine lebendig zu sein; die dsthetische Wirkung eines Dogenpa-
lastes, den Claude Monet ein zweites Mal aus Spiegelwellen baut, oder
der Bar aux folies bergéres, die Edouard Manet vor einen flirrenden
mur de la glace setzt, so dal} »das Spiegelbild beinahe mit der direk-
ten Impression, der Reflex mit den Dingen selbst verwechselt werden
kann«®, griindet in solchem Schein. Hingegen ist Leben, wie Leibniz
es den miroirs, welche die Monaden sind, zuspricht, ein Definitivum,
das ihr Wesen gewissermafRen in ihrem eigenen Leuchten griindet. Be-
kanntlich unterscheidet er definitiones nominales und reales, und von
den realen sagt er, »ex quibus constat rem esse possibilem«*®, d.h. er

51 | J[osef] Konig, [Sein und Denken, Halle a. d. Saale 1937], S. 8, Anm. 1.
52 | Ebd.,S.212.

53 | Ebd., S. 217. Von der »Analyse des modifizierenden Ausdrucks leben-
dig« handelt der gesamte § 43. Das Wort >Lebendigkeitseindrucke, das Konig
von Helmuth Plessner iibernimmt, bekommt in meinem Kontext eine nur
unerheblich andere Farbung.

54 | G[ustav] F[riedrich] Hartlaub, Zauber des Spiegels. Geschichte und
Bedeutung des Spiegels in der Kunst, Miinchen 1951, S. 117.

55 | Mediationes de Cognitione, Veritate et Ideis (Gerhardt phil. IV, 425).
Leibniz [@Rt selbstverstdndlich auch andere Definitionen zu, z.B. kausale.

319

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare fordert, dafl die Realdefinition »den Nachweis der inneren Moglich-
und Scholien keit gebe«.>® Oder, in der daran anschlieRenden Fassung von Christian
Wolff: »definitio, per quam patet rem definitam esse possibilem, realis
vocatur [* Eine Definition, aus der hervorgeht, daR die definierte Sa-
che moglich ist, nennt man Real-Definition]«.?” Das Definitivum sle-
bend« soll also fahig sein, den Spiegel als ein seiner Moglichkeit nach
Seiendes zu bestimmen, als ein mdglich-Seiendes. Feststehen, zutage
liegen soll, allererst ein lebender Spiegel sei ein Spiegel.

Wiederum scheint Leibniz zweierlei zusammenzuhoren: Moglich-
keit und Wesen. Denn in einem Manuscriptulum um 1686/89, zu Zeiten
des »Discours«, folgert er aus seinem Satz »Omne possibile exigit exis-
tere [* Alles Mogliche strebt nach Existenz (dt.: G. W. Leibniz, Kleine
Schriften zur Metaphysik a.a.0., S. 177)]«, dem er iibrigens die po-
testas, »probari a posteriori [* a priori bewiesen werden (dt.: ebd.)]«,
zuerkennt, es miisse »ratio reddi [* ein Grund angegeben werden (dt.:
ebd.)]«, warum (cur®®) das eine existiere und das andere nicht: »Haec
autem aliter reddi non potest [* Dieser kann aber nicht anders ange-
geben werden]«, gibt er an, »quam ex generali essentiae seu possibili-
tatis ratione [...] [* als durch den allgemeinen Wesens- und Moglich-
keitsgrund (dt.: ebd.)]«.>® In diesem Kontext benennen die mittels
»seu¢, einer Lesart von ssive¢, verbundenen Begriffe gleichfalls eine
und dieselbe Sache, ndmlich den Grund des Wesens oder auch, mit
anderen Worten, der Mdglichkeit. So konnte Leibniz, im Logikverstand
seiner Epoche, mit Joachim Jungius eine definitio realis seu essentialis
treffen, »quae abditam rei essentiam demonstratione a posteriori de-
tectam explicat [* die das verborgene und durch einen Beweis a poste-
riori entdeckte Wesen einer Sache erkldrt]«®; das definitvum >lebend«

56 | F[riedrich] Ueberweg, System der Logik und Geschichte der logischen
Lehren, 5. Auflage, Bonn 1882, S. 173.

57 | [Christian Wolff,] Philosophia rationalis sive Logica[, Frankfurt a.M./
Leipzig] 1728, § 191.

58 | C.G.Zumpt, Lateinische Grammatik, a.a.0. [Fn. 42], S. 197: »[...] das
Fragewort cur, warum? (wahrscheinlich aus quare oder cui rei entstanden).«
59 | [G. W.] Leibniz, De veritatibus primis, [in: ders., Kleine Schriften zur
Metaphysik, a.a.0. (Fn. 6), S.] 176.

60 | J[oachim] Jungius, Logica Hamburgensis, 1638; hrg. von [Rudolf] W.
Meyer 1957, S. 239. Leibniz urteilt 1677 von der Jungiusschen Logik, sie sei
»sine exemplo, [...] adeo multa habet praeclara [* beispiellos, weil sie so
viel Hervorragendes enthalt]« ([Akademieausgabe, Band] VI/1, S. 281). Vgl.
auch seinen Brief vom Dezember 1679 an Ch[ristian] Philipp ([ebd., Bd.]
1I/1, S. 495).

320

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wiirde dann die Erméglichung des Spiegelns als das Wesen des Spiegels Uber Leibniz
zu bestimmen imstande sein. Der Ton dieser Festsetzung liegt auf der
demonstratio als einer, »quae a rebus natura posterioribus, sive ab ef-
fectis, vel quasi effectis procedit [* die ausgeht von der Natur nach frii-
heren Sachen, oder von Wirkungen oder Quasi-Wirkungen]«, z.B. wenn
die Phasen des Mondes den Nachweis seiner Kugelgestalt erbrdchten.®
Jungius sagt mithin, nicht anders, als Leibniz zu sagen vermdchte,
man konne, um die Wesensmdglichkeit von etwas zu entdecken, von
einem der Natur nach Spdteren und real Erfahrbaren dieses Etwas aus-
gehen. Denn auch Leibniz erkldrt unzweideutig: »Possibilitatem autem
rei vel a priori cognoscimus, vel a posteriori [...] a posteriori vero,
cum rem actu existere experimur, quod enim actu existit vel extitit, id
utique possibile est. [* Wir erkennen die Mdglichkeit einer Sache aber
entweder apriori oder aposteriori (...). Aposteriori erkennen wir aber
die Moglichkeit, wenn wir erfahren, daR die Sache tatsdchlich exis-
tiert, denn was tatsdchlich existiert oder existiert hat, ist jedenfalls
moglich (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S.
41]«®? Demzufolge entfaltet das naturhaft Bewirkte qua Reflexion, auf
den miroir vivant angewendet, das wesenhaft Bewirkende qua Leben,
oder wie Leibniz in terminologischer Absicht prazisiert, als Selbsttatig-
keit, als Spontaneitdt. Das von-selber-Tun des Spiegels, als sein Wesen,
definiert die Moglichkeit seines Spiegel-Seins; d.i. jene Tatigkeit (ope-
ration) der Monade, »qu‘on nomme perception [* die man Perzeption
nennt (dt.: G. W. Leibniz, Neue Abhandlungen iiber den menschlichen
Verstand, a.a.0., S. 153]«,% oder Spiegelung, die eine innere Handlung
(action interne) ist, ob eine der Monade, ob eine des Spiegels.

4. Zu fragen ist also genauer, inwiefern ein Spiegel spontan sein kann.
Leibniz lobt in der »Theodizee«, Aristoteles habe »bien definie, en di-

61 | Ebd.,S. 238.

62 | Meditationes ... (Gerhardt phil. IV, 425). Bemerkenswert der unmittel-
bar folgende Satz: »Et quidem quandocunque habetur cognitio adaequata,
habetur et cognitio possibilitatis a priori; perducta enim analysi ad finem, si
nulla apparet contradictio, utique notio possibilis est. [* Wann auch immer
man nun aber eine addquate Erkenntnis hat, hat man auch eine apriorische
Erkenntnis der Mdglichkeit; ist ndmlich die Analyse bis zum Ende durchgefiihrt
worden, so ist der Begriff stets mdglich, wenn kein Widerspruch auftritt (dt.:
G. W. Leibinz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0. [Anm. 6], S. 41)]«

63 | Leibniz, Nouveaux Essais ... II, Kap. 9, & 1 (Gerhardt phil. V, 121). Der
Ausdruck >l'operation< (scil. »de lesprit<), der noch wichtig werden wird,
steht kurz zuvor in demselben Satz.

321

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare sant qu‘une Action est spontanée, quand son principe est dans celuy
und Scholien qui agit. Spontaneum est, cujus principium est in agente [* (Aristoteles
hat sie) sehr richtig definiert, indem er sagt, eine Handlung sei spon-

tan, wenn ihr Anfang im Handelnden liege: Spontaneum est, cujus
principium est in agente (dt.: G. W. Leibniz, Die Theodizee, in: ders.,
Philosophische Schriften, Bd. 2.2, hrg. und iibers. von Wolf von Her-

bert Herring, Frankfurt a.M. 1996, S. 93)]«.% Mit >spontaneum« wird

im lateinischen Mittelalter das »aUtouaTov« des Aristoteles {ibersetzt,

ein schwer zu fassender, weil von ihm selber nicht einheitlich aufge-

faliter Terminus. Jedenfalls gehort ein Satz der »Physik« (197 b 18-20)

hierher: Es sei »offenbar, da wir von demjenigen, das schlechthin

eines Zweckes wegen geschieht, etwas ein von-selber-Eintretendes

(&mo Tauto-paTou) nennen, wenn der Grund (aiTiov), weswegen

das sich-Ereignende geschieht, nicht auRerhalb seiner liegt«.% Da

Leibniz sich resp. der Spontaneitdt ausdriicklich auf Aristoteles beruft,

leuchtet ohne weiteres ein, warum er von Monaden, gar den Seelen, so
unbefangen als Automaten sprechen kann; nicht allein »héort er in dem

Worte ein betontes autos«®, vielmehr nimmt er den Stagiriten beim

64 | Theod[izee] III., 301; Gerhardt phil. VI, 296.

65 | Inseiner Edition »Aristotle’s Physics« diskutiert W[illiam] D[avid] Ross
1936, S. 223f., diese Stelle eingehend. Zum Vergleich gewisser Bedeutungs-
unterschiede von »attouaTow« ist die »Metaphysik« heranzuziehen (siehe
H[ermann] Bonitz[, Index Aristotelicus, Berlin] 1870, [S.] 124); W[olfgang]
Wieland, [Die aristotelische Metaphysik. Untersuchungen {iber die Grundle-
gung der Naturwissenschaft und der sprachlichen Bedingungen der Prinzipi-
enforschung bei Aristoteles, Gottingen] 1962, [S.] 257ff., dulert sich auf-
schluBreich dazu. Mit I[ngemar] Diiring, [Aristoteles. Darstellung und
Interpretation seines Denkens, Heidelberg] 1966, S. 99, der sich an K[urt]
von Fritz anschlieRt, nehme ich >aitwov«< im Sinne eines strukturierenden
Grundes. Es ist das vierte, >TO oU évekac, das Weswegen oder Worumwillen
des Aristoteles, »das sowohl als arché wie als télos erscheint« (I. Diiring,
ebd., [S.] 238). Leibnizens »principium« steht scholastisch fiir »apxri<.

66 | H. Schmalenbach, Leibniz, a.a.0. [Fn. 10], S. 372. Der Verfasser
nimmt Leibnizens Berufung auf Aristoteles nicht ernst genug, wenn er es
(ebd., S. 351; Hervorh. v. m.) fiir »verwunderlich« halt, daR mit »unkdrper-
lichen«, »spirituellen Automaten« (s. u.) »zundchst nur die Autarkie, die
Selbstgenugsamkeit und vollige Selbstdndigkeit der Seele gemeint sein«
mag, wahrend »eben diese Riicksicht doch anderwdrts auch den beriihmten
Vergleich mit der Uhr heraus[fordere; J. S.]«; »[...] und so fragt man denn
erstaunt, was diese Uhr, diesen Automaten wohl von einem sonstigen Me-
chanismus unterscheide«. Die Antwort gibt Leibniz gewissermalRen latei-

322

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wort: »L‘operation des Automates spirituels, c’est a dire des Ames, Uber Leibniz
n’est point mecanique [...] [* Das Wirken der geistigen Automaten, d.
h. der Seelen, ist keineswegs mechanisch (dt.: G. W. Leibniz, Die The-
odizee, a.a.0., S. 245)]«.*” In unserem Sprachgebrauch lduft >automa-
tisch« Gefahr, zum Synonym fiir mechanisch, ndamlich unbeseelt, zu
verkommen, so daR Leibnizens Wendung >geistige Automaten« einen
Widerspruch in sich zu enthalten scheint, wie >holzernes Eisen«. Er
hingegen braucht, anders als wir, diesen Schein nicht einmal aufzuls-
sen. Ganz und gar aristotelisch, darf er das Dictum seiner »Theodizee«
noch verallgemeinern, darf er seiner Monadologie den Art[ikel] 18
abermals einen blof3 scheinbar paradoxen, einfiigen. In wessen Nach-

nisch: Er unterscheidet mit den alten Autoren zwei Bedeutungen von »auto-
matums, (z.B. mit Petr. 50,1) »aus eigenem Antrieb handelnd< und (mit Petr.
54,4) sMaschine, die sich selbst bewegt<. Was seine Automaten sein sollen,
schreibt er in einem Brief an des Bosses: »Bruta [animalia; J. S.] puto per-
fecta esse Automata, [...] [* Tiere sind, denke ich, vollkommene Automa-
ten]« (Gerhardt phil. II, 314). Das Attribut »perfecta, das ebenfalls den
beriihmten Uhren zukommt, ist das noch zu besprechende »év TeAés< aus
Art[ikel] 18 der »Monadologie«; aristotelice.

67 | Theod[izee] III, 403; Gerhardt phil. VI, 356. Nach dem Komma, das
abermals fiir die innere Handlung gesetzte l'operation aufgreifend , fahrt
Leibniz fort: »mais elle contient eminemment ce qu‘il y a de beau dans la
mecanique: les mouvemens, developpés dans les corps, y étant concentrés
par la representation, comme dans un monde idéal, qui exprime les loix du
monde actuel et leur suites, [...]. [* aber es enthdlt im hochsten Grad das
Schone der Mechanik: die in den Kdrpern entwickelten Bewegungen sind
durch die Vorstellung darin konzentriert wie in einer idealen Welt, welche
die Gesetze der wirklichen Welt und ihre Folgen darstellt (dt.: G. W. Leibniz,
Die Theodizee, a.a.0., S. 245)].« Dieser Satzfortgang wehrt einem mecha-
nistischen MiRverstdndnis, ist ihm doch abzulesen, was und sogar »auf he-
rausragende Weise«, an Schénem der Mechanik in der monadischen action
interne enthalten sei. Die Schliisselworter lauten auf sReprasentation< und
»ausdriickens, sie stehen fiir »den Sachverhalt der Spiegelung« (vgl. Anm. 22
[auf S. 311]); auf Monaden qua Spiegel trifft nun aber Leibnizens >concen-
trésc zu, das im Briefwechsel mit Wolff als »concentrate seu vitaliter« be-
stimmt wird (zit. nach E[rnst] Cassirer[, Leibniz’ System in seinen wissen-
schaftlichen Grundlagen, Marburg] 1902, S. 406; Hervorh. v. m.). Denn der
Spiegel erweckt das, was es auch in der Mechanik an Schonem gibt: den
Eindruck von Lebendigkeit (siehe oben). Da Leibniz hier ohne terminologi-
sche Strenge spricht, deutet er das mehr-Tun des Spiegels mit yeminemment«
an.

323

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare folge er sich weil}, zeigen die Klammern; graeca sunt, non leguntur
und Scholien [* es ist Griechisch und wird nicht gelesen].

»0n pourroit donner le nom d‘Entelechies a toutes les substances
simples ou Monades creées [* Man konnte allen einfachen Substan-
zen oder geschaffenen Monaden den Namen Entelechien geben]«, be-
ginnt er {iberraschend, »car elles ont en elles une certaine perfection
(Exouon 16 tvTelés), il y a une suffisance (&utapkeia) qui les rend
sources de leur actions internes et pour ainsi dire [* denn sie haben
in sich eine gewisse Vollkommenheit (¢xouotl Té évteAés), es gibt in
ihnen eine Selbstgeniigsamkeit (aUTtapkeia), die sie zu Quellen ihrer
inneren Handlungen und sozusagen]«, endet er {iberraschend, »des
Automates incorporels [* zu unkoérperlichen Automaten macht (dt.: G.
W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S. 447)]«.% Als sei
er seiner Leser nicht sicher, schiebt Leibniz, ehe er Entelechien und
Automaten aufs engste miteinander verschrankt, ein >sozusagenc ein.
Nicht des wohldefinierten Begriffs rautomates< wegen iibt er diese Vor-
sicht, sie gilt der Zubenennung >incorporels¢, wie ja der Zuschreibung
»spirituels< sogleich die Cautel »c’est a dire des dmes [* das heil3t See-
len]« folgt. An einer anderen Stelle, in »Systeme nouveau de la nature
... «,% gibt Leibniz die strenge Lesart an: »[...] Automate spirituel ou
formel, [...] [* (wie in einem) geistigen oder formalen Automaten (dt.:
G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S. 221)]«, worin
das »ouc zweifellos fiir »sive« zu nehmen ist. Der Begriff rautomates, soll
sein terminologischer Anspruch seinen technischen Anklang iiberto-
nen, vertragt nicht, daR er irgendwie materialiter, sondern verlangt,
daR er schlechthin formaliter aufgefal3t werde, oder, mit einem Leib-
nizischen Ausdruck, seiner formalitas nach: »[...] indem der Geist von
dem metaphysischen Stoff oder dem Gegenstand und so auch von der
Zeit, dem Orte und dem Zufdlligen absieht«;”® indem er, anstatt auf das

68 | Gerhardt phil. VI, 609f.

69 | Gerhardt phil. IV, 485; der Titel heiRt vollstandig »Systéme nouveau
de la nature et de la communication des substances, aussi bien que de
l'union qu‘ily a entre l'ame et le corps [* Neues System der Natur und des
Verkehrs der Substanzen sowie der Verbindung, die es zwischen Seele und
Korper gibt (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0.
[Anm. 6], S. 201)]«. Diesem Text von 1695 kommt, als »einzige[r; J. S.]
Darstellung seines philosophischen Systems, die Leibniz selbst publiziert
hat« (Leibniz, hrg. von H. H. Holz, 1965, S. 193), besonderes Gewicht zu.
70 | Leibniz, Opuscules et fragments inédits, hrg. von L. Couturat 1903,
[S.] 432; dt. nach [G. W.] Leibniz, Fragmente zur Logik, hrg. von F[ranz]
Schmidt, Berlin 1960, S. 100.

324

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Welt- oder Mensch-sein der Monade, allein auf ihre Spontaneitit hin- Uber Leibniz
sieht. Diese ist in allen Monaden das Gemeinsame, diese ist daher an
allen das Formale (ein Satz, der ebenso fiir alle Spiegel zutrifft). Fast
unversehens, schiene nicht aristotelische und thomistische Tradition
durch, gewinnt >formalis¢, das auf >formalitas«< (»Formwesenheit«’?)
zu beziehende Adjektiv, essentiellen Rang. Der seines Uberraschen-
den bisher belassene Satzanfang, der Name >Entelechiec gebiihre allen
einfachen Substanzen, konnte mit demselben Recht an Nomenklatur
lauten, er gebiihre allen substantiellen Formen).’2

Auch mittels »évteAris< und >aUtapkeia« bezweckt Leibniz kaum
anderes, als seine Definitiva innerer qua spontaner Handlungen der
Monaden, »perfection< und »suffisance¢, mit Aristoteles zu bekraftigen.
Autarkie, Autarkes werden vorzugsweise in dessen Ethik eingefiihrt,
wie denn Leibnizens Monadenlehre bestimmter ethischer Inhalte, von
ihren &dsthetischen zu schweigen, nicht entrdt.” Die Ndhe zu Aristote-
les, ein Grundzug seines Philosophierens’™, ermiRt sich hier daran, daf§

71 | Deutsch fiir sformalitas< bei F. Schmidt, [Leibniz. Fragmente zur Lo-
gik,] a.a.0. [Fn. 70], S. 100.

72 | Von gewissen Unterschieden des Aspekts abgesehen, gebraucht Leib-
niz »substances simples< und >formes substantielles< varie. Zu den substan-
tiellen Formen s[iehe] »Systeme nouveau« (Gerhardt phil. IV, 478f.) und
Theod[izee] I, 87 (Gerhardt phil VI, 149f.). Vgl. auch H. H. Holz[, Dialektik
und Widerspiegelung, K&ln] 1983, [S.] 38ff., [S.] 59f.

73 | Das ethische Moment wird z.B. in »Principes de la Nature et de la
Grace« betont: »Et les perceptions dans la Monade naissent les unes des
autres par les loix des Appetits, ou des causes finales du bien et du mal, [...].
[* Und die Perzeptionen in der Monade entstehen auseinander nach den
Gesetzen der Strebungen oder den Zweckursachen von Gut und Bése (dt.: G.
W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0., S. 417)]« (Gerhardt phil.
VI, 599); darin sind Gut und Bose auf gar keinen Fall wie »niitzlich< und
»nutzlos< zu verstehen. In eine universal angelegte Ethik miindet die »Mona-
dologie«, Art[ikel] 86f.: »Cette Cité de Dieu, namlich die Versammlung der
Geistmonaden, »est un Monde Moral dans le Monde Naturel, [...] [* Dieser
Gottesstaat (diese wahrhaft universelle Monarchie) ist eine moralische Welt
in der natiirlichen Welt (dt.: ebd., S. 479)]« (Gerhardt phil. VI, 621f.). Den
»Anteil der Monadenlehre an der Entwicklung des dsthetischen Problems«
behandelt z.B. E. Cassirer, [Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen
Grundlagen, a.a.0. (Fn. 67)], S. 458-472.

74 | Ihn geben H. Schmalenbach, Leibniz, a.a.0. [Fn. 10], S. 195, und E.
Cassirer[, Einleitung, in: G. W. Leibniz, Neue Abhandlungen {iber den mensch-
lichen Verstand, neu iibers., eingel. und erl. von Ernst Cassirer, Leipzig]

325

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

Leibniz gleichermafRen beides, selbstgenugsam- und vollendet-sein,
zusammenbringt, um der Monade jene entelechiale Wiirde im Metaphy-
sischen zuzugestehen, die im Ethischen der Eudaimonie zusteht. »Als
etwas Vollendetes (TéAeiov) und sich-selber-Geniigendes (autdpxns)
erweist sich die Eudaimonie«, sagt Aristoteles (N[ikomachische]
E[thik] 1097 b 20-21), »sie ist des zu-Tuenden-Endziel (Tév mpakTodv
ovoia TéAos)«.” In reudaimonia¢, obzwar einem Substantiv, schwingt
uniiberhdrbar Verbales mit; unser »>Gliickseligkeits, so aufféllig zum
Abstractum suffigiert, dient einer Ubersetzung wenig. Der Philosoph
unterlegt seinem >eUSaipoviac ein >eudaipoveive; das triviale »gliick-
lich sein¢, wie Tragiker und Historiker ihr Verb verstanden, steigert er
freilich zu einem gliicklich-Tun (keinem gliicklich tun oder Tun-als-ob)
desjenigen, dessen Gliick nichts als dieses Tun, besser griechisch: des-
sen eudaipovia nichts als etdaipovelv ist. Keineswegs kommt sie zu
einem Tun hinzu, etwa dem Getanen lohnend: Als des zu-Tuenden End-
ziel (TéAos) ist die Eudaimonie, die nichts als das gliicklich-Tun ist,
ebensowohl und zugleich nichts als das gliicklich-Getane. Ausschlief’-
lich ein Tun wie dieses, zu dem nichts ihm AuReres hinzukommt, damit
es getan sei, heil’t autark, selber sein Geniigen. Die innere Handlung
der Monade, als ein Spiegeln, ist ein solches Tun. Leibniz, um die von
ihm gemeinte Autarkie, wie Aristoteles die seine, auch verbal auszu-
driicken, bildet >monadare« zum Substantiv smonas«: einig-Tun.
Monaden sind Automaten, d.h. Spontaneitdten’, aufgrund des-

1926, [3. Auflage, S.] XVIIL, nur mit Vorbehalt oder Vorsicht zu: »Die aristo-
telische Scholastik, die Leibniz [...] zu restituieren vermeint«; »Leibniz ...
scheint Aristoteliker in der Bestimmung des Seins-, des Substanzbegriffs zu
sein« (Hervorh. v. m.).

75 | Seine »Politik« (1281 b 1-3) stellt diese Begriffe ebenfalls nebenein-
ander. Die Polis, sagt Aristoteles dort, sei »der Geschlechter und Gemeinden
Vereinigung zum Zweck eines vollendeten (TéAeios) und sich-selber-genii-
genden (aUTapkns) Lebens. Dies aber ist, wie wir behaupten, ein gliickli-
ches (eUdaiucov) und schones Leben«. Vielleicht nimmt Leibniz auch davon
etwas auf: Seine Cité de Dieu als Polis der Monaden, die sich genugtun (se
contenter), als Gliickseligkeit (felicité) ihre Lust zu schopfen; Monad[ologie,]
Art[ikel] 90 (Gerhardt phil. VI, 622). Bestimmt ist er in seiner Ethik ein
Aristoteliker: ein Eudaimonist.

76 | DaR Leibniz zwischen Spontaneititen (alTouata) und Automaten
(qua Automaten) differenziert, zeigt z.B. Monad[ologie,] Art[ikel] 64 (Ger-
hardt phil. VI, 618): »Ainsi chaque corps organique d‘un vivant est une Espéce
de Machine divine, ou d‘un Automate Naturel [...] [* So ist jeder organische
Korper eines Lebewesens eine Art gottlicher Maschine oder so etwas wie ein

326

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sen, daR sie Selbstgeniigsamkeit und daR sie »une certaine perfection Uber Leibniz
[* eine gewisse Perfektion]« haben (é¢xouot TO ¢vteAés). Der Mathe-
matiker Leibniz gebraucht >certaine< fiir eine gewisse, namlich be-
stimmbare Angabe’’; so bestimmt er diese Perfektion als év-TeA-éxia:
etwas, das innen sein Telos hat. Bezeichnet ist kein Tun, dessen Getan-
werden zu einem épyov éEeipyaopevov erst fiihrt, wie das Riisten der
Perser zu einem kriegsstarken Heer, vielmehr eines, dessen Getan- im
Tdtig-sein (év-epyeia) schon ruht. Aristoteles behauptet deswegen
(Met[aphysik] 1048 b 26) ein Zugleichgelten von »kat eUdaipovel kat
eUBaipudvn kev [*er ist gliicklich und ist zugleich gliicklich gewor-
den]«, mithin, in merkwiirdiger Zeitenthebung eines Zeitwortes, »daly
man in der eudaimonia eine Stufe erreicht hat, auf der man von einer
Handlung sowohl im Prasens als im Perfektum sprechen kann«.’® Aus-
schlieRlich ein prdsentisch-perfektisches Tun wie dieses, in sich sein
Endziel, heil’t vollendet (¢v-TeAés). Die monadische action interne, als
ein Spiegeln, ist ein solches Tun, und dasselbe behauptet Aristoteles
(ebd., b 23-24) auch vom Sehen und vom Denken: »olov 6p& Gua
kol Ecdpake [...] Kai [...] voel kai vevdnkev [* So kann man wohl sa-
gen: er iiberlegt und hat zugleich (immer schon) {iberlegt]«.”® Wie eine
Leibnizische Anmerkung dazu steht in einem der Briefe an Bayle zu
lesen: »Il n'y a rien de plus approchant de la pensée parmy les choses
visibles, que l'image qui est dans un miroir [...] [* Es gibt nichts unter
den sichtbaren Dingen, das dem Denken ndaherkommt, als das Bild in
einem Spiegel ].«*

5. Die Definitiva innerer qua spontaner Handlungen, selbstgenugsam-
und vollendet-sein, sind nunmehr dem Spiegeln selber abzusehen. In

natiirlicher Automat (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik,
a.a.0. [Anm. 6], S. 469)]«, H. H. Holz annotiert [in: ebd., S. 468]: »Im
Entwurf heiRt es statt corps organique: Entelechie.«

77 | Wie Mathematiker sagen: Fiir eine gewisse Zahl x gilt x + 2 = 3. A[lfred]
N[orth] Whitehead, Einfiihrung in die Mathematik, Wien 1948, S. 203, be-
tont, »dal} die Begriffe >gewisse Dinge< und >beliebige Dinge« die Fundamen-
talbegriffe der Mathematik sind«.

78 | 1. Diring, [Aristoteles, a.a.0. (Fn. 65)], S. 470. Zur Problematik des
présentisch-perfektischen Tuns s[iehe] Scholie »Aristoteles: Sehen und zum
Gesehenen haben« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

79 | >Kai écopakric sinngemdl, wie tblich nach Top[ik] 178 b 10-11 er-
gdnzt. Zum eudaipoveiv als einem Tun des voUs, des (eu-)3aipoveiv, vgl.
I. Diiring, [Aristoteles, a.a.0. (Fn. 65)], S. 469ff.

80 | Gerhardt phil. ITI, 68. Die Fortsetzung des Satzes gehdrt nicht hierher.

327

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

seinem letzten Brief an des Bosses verwendet Leibniz, da er lateinisch
schreibt, anstelle des scheinbar wahllos mit >action< wechselnden
»operation« den scholastischen Terminus: »Monades non sunt principi-
um operationum ad extra [* Die Monaden sind kein Prinzip von Opera-
tionen nach auRen (dt.: G. W. Leibniz, Der Briefwechsel mit Bartho-
lomdus des Bosses, hrg. von Cornelius Zehetner, Hamburg 2007, S.
354)]«.#* Die Leibniz wohlbekannte Unterscheidung zwischen actio
und operatio trifft Thomas von Aquin, indem er, Aristoteles aufneh-
mend, differenziert: »Duplex est actio [* Es gibt zwei Arten von ac-
tio]«.®? Die eine greife »ab agente [* vom Agieren]« auf etwas ihm
AuReres iiber und gestalte es um, wie das Erleuchten (illuminatio),
und diese sei eigentlich actio zu nennen. Die andere greife nicht auf
etwas ihm, dem agens, AuReres iiber, sondern verharre »in ipso agen-
te [* im Agieren selbst]« als dessen eigene Vollendung (»ut perfectio
ipsius«), wie das Leuchten (»lucere«), und diese sei eigentlich »opera-
tio< zu nennen. Man bleibt der Differenz gewdartig, wenn man bei actio
immer ein nach-aufien-wirkendes Bewegtsein, bei operatio immer ein
in-sich-ruhendes Tdtig- und Getansein mitversteht. Demnach ist die
operatio diejenige actio, deren »principium est in ipso operante
[* Prinzip im Handelnden selbst ist]«, eine unmittelbar an das Prinzip
der Spontaneitdt (siehe oben) erinnernde Distinction des Thomas.®

81 | Gerhardt phil. II, 518 (Hervorh. v. m.); I. C. Gerhardt (ebd., S. 289)
urteilt, Leibniz habe im letzten Teil dieser Korrespondenz, 1709-1716, »den
ausfiihrlichsten Commentar« zur »Monadologie« gegeben.

82 | Leibnizin Theod[izee] I, 87 (Gerhardt phil. VI, 150): »[...] le Philoso-
phe Stagirit concoit qu‘ily a deux especes d’Acte, [...] [* (Ferner) nimmt der
Philosoph von Stagira zwei Arten von Handlungen an (dt.: G. W. Leibniz, Die
Theodizee, a.a.0., S. 335)]«; wenig spdter (8 89, a.a.0., S. 151) behandelt
er »la doctrine des Thomistes [* die Lehre der Thomisten]«. Zu Leibnizens
durchaus positiver Einschatzung der Scholastik vgl. auch den »Discours«,
Art[ikel] IT (Gerhardt phil. IV, 435f.): »[...] il y trouveroit un tresor de quan-
tité de verités tres importantes et tout a fait demonstratives [* er darin ei-
nen Schatz vieler sehr wichtiger und ganz und gar beweiskraftiger Wahrhei-
ten finden wiirde (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.0.,
S. 83)]«, freilich um mathematischen Tribut.

Thomas, Qu[aestiones] disp[utatae] de veritate VIII, 6. Ahnlich in der Sum-
ma theol[ogicae] (154, 2): »Duplex enim est actionis genus, ut dicitur 9.
Metaph. (tex. 16) [* Es gibt zwei Arten von Handlung, wie in 9. Metaph.
(tex. 16) gesagt wird].« Ich folge weiterhin den »Quaestiones«.

83 | Zitiert nach J[oseph] Gredt, Elementa Philosophiae Aristotelico-Tho-
misticae, 2 vol., Freiburg 1912, vol. II, S. 307. DaR Thomas eine Distinction

328

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grund und Ziel des sich-Ereignens als eines von-selber-Eintretens sind Uber Leibniz
diesem innerlich, auch sind sie &pxrj und TéAos in einem.%

Der Spiegel leuchtet, wenn er erleuchtet wird. Das Licht, agens des
Erleuchtens, fillt auf den Spiegel, etwas ihm AuReres, und verwandelt
den bis dahin Dunklen: actio. Das Leuchten, operans des Spiegelns,
fillt indessen auf nichts ihm AuReres, es zu verwandeln, ist vielmehr
sich selber innerlich, in seinem Aufscheinen schon ein vollendetes,
vollkommenes Sein: operatio. Diese nenne er eine in dem Verrichten-
den selbst (in ipso operante) »verbleibende Verrichtung«, sagt Thomas
an anderer Stelle, »durch die anderes als die Verrichtung selbst nicht
gemacht wird, so: das Sehen und das Hoéren. Dergleichen namlich sind
die Vollkommenheiten (perfectiones) derer, deren Verrichtungen (ope-
rationes) sie sind und deren Letztes sie sein konnen, da sie nicht auf
irgendein Gemachtes hin geordnet sind, das Endziel ware.« Hingegen
»ein Tatwirken, d.i. die actio im Unterschied zur operatio, »aus dem
irgendein tétig Gewirktes (actum) auf3er ihm selbst folgt, ist die Voll-
kommenheit des Verrichteten, nicht des Verrichtenden (perfectio ope-
rati, non operantis), und wird zu jenem wie zum Endziel in Beziehung
gesetzt«.® Dergleichen wie Sehen und Héren, z. B. Leuchten; dieses
aber als die Vollendetheit seiner selbst und des Spiegels, der ein Spiegel
nur in seinem Leuchten ist. Er leuchtet und hat zugleich geleuchtet,
spiegelt etwas und hat es zugleich zum Gespiegelten. Sein Vollendet-
sein ist in einem und demselben Augenblick sein Gewesen- und sein
Gegenwartigsein.®

des »voluntarium imperfectum qua spontaneum [* unvollkommen Willentli-
chen insofern es spontan ist]« trifft, ist hier unerheblich.

84 | Mit anderen Worten sagt dies auch H. Cassirer, Aristoteles’ Schrift
»Von der Seele, und ihre Stellung innerhalb der aristotelischen Philosophie,
Tiibingen 1932, S. 133: »Im aristotelischen Sinne macht es [...] keinen Wi-
derspruch aus, wenn man etwas zugleich als télos (Ende), als éschaton
(Letztes) und als arché (Anfang) [...] bezeichnet.«

85 | Thomas, Contra gent[iles] I, 100; deutsch nach H[ans] Nachod/P[aul]
Stern, Die Summe wider die Heiden, [Bd.] I, [Leipzig] 1935, [S.] 353.

86 | Im Vorbeigehen bemerke ich, daR hier zumindest der Ausdrucksweise
nach eine Parallele zum T Ti #v e{van des Aristoteles, seinem Grundbegriff
fiir das Sein des Seienden, vorliegt: Das was-war-Sein, genauer, das was-
gewesen-Sein. Ausfiihrlicher dariiber die Scholie »Aristoteles: Sehen und
zum Gesehenen haben« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

329

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korollare
und Scholien

Verweise/Nachweise

Krankheit hinderte mich, am 26. Februar 1987 nach Bremen zu kom-
men und »Uber die Freundschaft« (Empedokles 17.8; 18; al. Hegel 18,
347 sqq; 4, 270 sq., Aristoteles EN VIII et IX; Met. 985a) zu sprechen.
Desto dankbarer folge ich daher der Einladung, am Symposion, Hans
Heinz Holz zu ehren, post festum teilzunehmen. Ich wahle zwei auf-
einander zu beziehende Arbeiten {iber Leibniz: einen Radio-Essay und
eine Scholie; dem einen bitte ich die Unvollkommenheit, der anderen
die Unvollstandigkeit nachzusehen.

1. Monade, Kugel, Integral

Gesendet 1985 im Dritten Programm des NDR Hamburg; ungedruckt.

Dem Charakter des Essays, zumal eines Radio-Essays, entspre-
chend, beschranke ich mich auf einige Verweise im Text sowie auf Li-
teraturangaben.

Leibniz ist, z.T. von mit ibersetzt, nach den bekannten Ausgaben
zitiert. Kuhlenbecks Invektive gegen Leibniz steht in seiner Ubertra-
gung der Eroici furori von Giordano Bruno (Gesammelte Werke, Bd. 5),
Jaglows Urteil iiber F. Bachmann im Vorwort der russischen Ausgabe.

330

am 14.02.2026, 16:14:11.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

