
ÜBER LEIBNIZ 

I. Monade, Kugel, Integral; ein Versuch 

Leibniz hat den Infinitesimalkalkül in zwei Schriften zu je sechs, sie­

ben Seiten begründet. 1684 publizierte er seine »Nova methodus« des 

Differenzierens, anzuwenden auf Maxima und Minima, 1686 seine neue 

Methode des Integrierens, anzuwenden auf beliebig kleine und große 

Quantitäten. Ebenfalls 1686 konzipierte er im »Discours de metaphy­

sique« einen Vorbegriff der Monade (den er 1714 zur Systematik einer 

Monadologie ausarbeitete). Noch drei Jahrhunderte später finden sich 

lediglich Hinweise, daß zwischen Leibnizens Metaphysik und Mathe­

matik, Monade und Integral, wohl dieser oder jener Zusammenhang 

bestehe. Ihn versuche ich, mittels des Terminus medius >Kugel<, ge­

nauer anzugeben. Im Unterschied zur Literatur, die darüber wortlos 

bleibt behaupte ich: Die Monade, nach Leibniz ein Spiegel, ist von 

veränderlicher Konvexität sich wölbend gegen die Grenzwerte der 
Ebene und der Kugel, planer und sphärischer Reflexion. 

Das Gemälde der Arnolfinihochzeit signiert »Johannes de Eyck 
fuit hic«, ist sozusagen das Bild einer Doppelhochzeit. Die Signatur be­

findet sich über einem Wandspiegel, in dem van Eyck die gemalte Zere­

monie noch einmal, in dem er außerdem die diesseits der Leinwand zu 

imaginierenden Trauzeugen, deren einer er selber ist gespiegelt malt. 

Van Eyck macht sich die Eigenart seines Spiegels, eines >bauchigen<, 

zunutze, außer den im Bildraum abwesenden Trauzeugen, die gegen­

über dem Spiegel, auch die dort anwesenden Brautleute, die seitwärts 

des Spiegels stehen, in diesem darzustellen: »Ein Konvexspiegel fängt 

das gesamte vor ihm liegende Raumbild fast von der Wand ab in über­

scharfer Zeichnung auf, mit erheblicher Randverzerrung zwar, aber 

in abtesbarer Ordnung.«' Leibniz hat dieses Gemälde von 1434 nicht 
gekannt da es, infolge des spanischen Zugriffs auf die Niederlande, 

nach Madrid verbracht worden war. Hätte jedoch die »Arnolfinihoch­

zeit« damals schon in London gehangen, wohin Leibniz gereist ist er 
hätte gesehen, was die Kunsthistoriker übersehen: Daß von Eyck einen 

zweiten Konvexspiegel ins Bild gesetzt hat. Von der Decke der Braut­

kammer hängt ein Messinglüster herab, eine Art flämischer Leuchter, 

und mangelt ihm unten die Kugel zu spiegeln, so spiegelt er konisch. 

Leibniz war flämischen Leuchtern spätestens 1676 in Amsterdam be­

gegnet als er Spinoza aufsuchte, mit der Eigenart von Wölbspiegeln 

1 I W[erner] Hager, Ein Spiegelmotiv bei Jan van Eyck und das gotische 

Raumsymbol, in: Studien zur Kunstform, Münster/Köln 1955, S. 44. 

303 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare wurde er spätestens 1666167 vertraut, als er in Altdorf bei Nürnberg 

und Scholien promovierte. Daniel Schwenter, Professor der »Mathematum et Lingu­

arum Orientalium bey der löblichen Universitet Altdorff«, und Georg 

Philip Harsdörffer, »eines Ehrlöblichen Stadtgerichts zu Nürnberg Bey­

sitzer« sowie Erfinder eines peotischen, eben des Nürnberger Trichters, 

hatten 1651153 »Mathematische und Philosophische Erquickstunden« 

veröffentlicht, darin über tausend »Schöne, Liebliche und Annehm­

liche Kunststücklein, Auffgaben und Fragen, auß der Rechenkunst, 

Landtmessen, Perspectiv, Naturkündigung, und andern Wissenschaff­

ten genommen, begriffen seindt«. Ich merke an, daß diese Sprache, in 

der folgendes »Von den kuglichten I oder auswerts runden Spiegeln I 
und ihren Tugenden« geschrieben, auch Leibnizens Deutsch gewesen 

ist. 

»Wir haben bishero mit flachen Spiegeln I verhoffentlich I dem Leser Lusts 

genug gemachet I nun kommen wir auf die kuglichten oder auswendig runde 

Spiegel. Wann solche [ ... ] in der Form einer Kugel bauchichter Flaschen I 
oder Stückes einer grossen gläsern Kugel so ist darinnen ein Lust zu sehen: 

Erstlieh darum I daß sie das vorgestelte Bild wunderlich repraesentirn I und 

solches desto mehr verjungen I wie weiter man es von dem Spiegel beweget. 

Zum andern I weil darinnen die Bilder bucklicht und krumm erscheinen. Drit­

tens I wann man den Spiegel niderleget unter einer Tillen oder Deck eines 

künstlichen und Fürstlichen Gemachs I so wird solches repraesentiret I wie 

ein bauchicht Weinfaß ja noch viel bauchichter I die geraden Balcken und 

Gesims I etc. erscheinen I wie ein Circulstuckl hingegen ist es müglich I daß 

eine gantzkrumme Lini oder Balck in dem Spiegel gerad erscheine. Zu vierd­

ten I weil darinnen sich so eine schöne verjüngte Perspectiv ereignet I wel­

che auch der künstlichsten Mahler Verstand verrucket I und sie schamroth 

machet solches zu probiren I lege dergleichen Spiegel in eine Kirch Palast 

oder ander grosses Gebäu I mit künstlichen Seulen gezieret auf den Boden 

oder in einen Winckel nider I oder aber in einer langen Gassen I so wird in 

dem Spiegel alles schön Perspectivisch I mit seinen lebhafften Farben der­

massenfür die Augen gestellet I daß es ein trefflicher Lust zu sehen.« 

Die Stimmung der Jahrhunderte damals ist spiegelfroh, einerlei, ob die 

Specula an ebener, ob an auswärts oder inwärts gekrümmter Fläche 

reflektieren. Weder werden Hohlspiegel wegen ihres gefährlichen, 

schon Arehirnedes bekannten Vermögens, weithin Brände stiften zu 

können, verschmäht. noch werden Wölbspiegel wegen ihres abstoßen­

den, 1523 von Parmigianino benutzten Charakters, Gesichter ins Weite 

zerren zu können, mißachtet; der Planspiegel feiert, wie 1498 in Leo­

nardos »Trattato della pittura« oder 1656 in »Las meniiias« von Velaz-

304 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


quez, sowieso Triumphe. Auch Leibniz steht affectueux, voll Neigung, Über Leibniz 
ja liebevoll, vor solchen miroirs, und er spricht auf dreifache Art von 

ihnen: in metaphorischer, in physikalischer, in metaphysischer Spra-

che. So faßt er 1671/ 73 »die größte Harmonie des Geistes, oder die 

Glückseligkeit«, die »in der Konzentration der universalen Harmonie, 

nämlich Gottes, in den Geist« bestehe, in die Metapher einer »Concen-

trirung der Unendlichen Schöhnheit in einen kleinen Punct unserer 
Seelen«, welchselbe zum »Vorbild die Brenn-Spiegel« habe. ' 1707 äu-

ßert er in einem Brief an Nikolaus Hartsoeker, einen Naturforscher in 

kurfürstlich-pfälzischen Diensten, »die sehr großen sphärischen Spie-

gel« würden »verhältnismäßig weniger Strahlen sammeln als die klei-

nen, weil die Brennpunkte[ ... ]« etc. 3 Wiederum 1671 empfiehlt er sich 

Herzog Johann Friedrich von Hannover unter anderem mit Rohren zur 
Spiegelung und Brechung des Lichtes: »In Opticis habe ich entdecket 

[ ... ] Tubos Cata-dioptricos, da in einem tubo Spiegel und Perspectiv mit 
einander conjungirt, und dadurch viel sonst unvermeidtlich drauff ge-

hende strahlen, zum wenigsten noch einsten so viel als iczo müglich, 

erhalten werden.«4 

Eine ganz und gar andere Sprache führt Leibniz, wenn er a Ia ri­
gueur metaphysique, um seinen eigenen Ausdruck zu verwenden, 

wenn er »mit metaphysischer Strenge« spricht. Durchgängig in seinen 

Publikationen und Korrespondenzen ist ihm »jedes Einzelne (das, was 

er die Monade nennt)« ein Spiegel oder wie ein Spiegel. ist »der In­

halt des Einzelnen nichts anderes als die perspektivische Wiedergabe 

dessen, was in der Welt im ganzen geschieht«5, ist nichts anderes als 

repraesentatio mundi. Vergessen wir unser Wort >Repräsentation<; sein 

Herunterkommen, zum Beispiel in der Wendung >zu Repräsentations­

zwecken<, hat in einer sprachlichen Irredenta geendet. worin Termi­

nologie abständig wird. Das einfache >praesentatio<, das bei antiken 

Autoren nicht auftritt, bedeutet mittellateinisch, daß etwas Gegen­

wärtiges und Sichtbares sich darstellt; daher meint >repraesentatio< 

soviel wie, diese Darstellung zu wiederholen, nämlich im Bild, auch im 

Spiegelbild. Bei Leibniz, gebraucht er >image< oder >imago<, gebraucht 

er >repraesentatio< im Kontext seiner Monadenlehre, haben wir immer 

>miroir< oder >speculum< mitzuhören. 

2 I [Gottfried Wilhelm Leibniz,] Confessio [philosophi. Ein Dialog]. hrg. von 

0. Saame 1967, S. 34ff.; Grundriß, Akad[emie Ausgabe, Band] IV, 1, 532, 22ff. 

3 I Gerhardt III, 495. 

4 I Gerhardt I, 59. 

5 I H[ans] H[einz] Holz, Texte von Gottfried Wilhelm Leibniz, in: Joachim 

Schicket, Minima philosophica, Berlin 1967, S. 18. 

305 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare 1686: Metaphysische Abhandlung 

und Scholien »Zudem ist jede Substanz [jede Monade; J. S.] wie eine ganze Welt und wie 

ein Spiegel Gottes oder vielmehr des ganzen Alls, das jede auf ihre Weise 

ausdrückt, etwa so, wie ein und dieselbe Stadt sich gemäß der verschiede­

nen Standorte dessen, der sie betrachtet, darstellt. So wird das All auf ge­

wisse Weise ebenso oft vervielfältigt. wie es Substanzen [Monaden; J. S.) 

gibt, und der Ruhm Gottes wird ebenfalls durch ebensoviele ganz verschie­

denartige Darstellungen seines Werkes vermehrt.« 

1714: Monadologie 

»Die Seelen [die Monaden; J. S.) im allgemeinen sind lebendige Spiegel oder 

Abbilder [images; J. S.) des Universums der Geschöpfe; die [monadischen; 

J. S.] Geister aber sind außerdem noch Abbilder der Gottheit oder des Urhe­

bers der Natur selbst.«' 

Jedes Einzelne, »was er die Monade nennt«, gilt Leibniz als ein miroir 

vivant all dessen, »was in der Welt im ganzen geschieht«; auch der 

Inbegriff der Totalität von Welt, die eher pietistisch >Gott< genannte 

monas monadum, gilt ihm als ein lebender Spiegel. Er begreift unter 

dem Kosmos der Repräsentationen nichts anderes denn spekulare Uni­

versalharmonie, und begreift unter >Gott< nichts anderes denn eben 

diese Harmonie/ Man stelle sich das Leibnizische Universum vor: ein 

beliebig großes Ensemble von Reflexionen, worin eines in Allem und 

alles in Einem repräsentiert ist, eine beliebig häufige Iteration von 

Widerspiegelung; man denke sich das Leibnizische Universum durch­

aus nach Art eines der Endlichkeit unserer Blicke spottenden Spiegel­

kabinetts. Als Leibniz die »Pensees« exzerpierte und kommentierte, 

1694/96, fragte er rhetorisch, was hätte Pascal »mit der Kraft seiner 

Beredtheit« nicht gesagt, »wenn er gewußt hätte, [ . .. ] daß jeder be­

liebig kleine Ausschnitt [der Materie; J. S.] [ ... ] auf unendlich viele 

Weisen einen lebenden Spiegel enthält. der das ganze unendliche Uni­

versum, das mit ihm existiert, ausdrückt.«8 

Diese Stelle liefert eines der vielen Indizien, daß Leibniz der Mona­

de keineswegs die Materialität aberkannt hat. Nicht weniger würde es, 

6 I [G. W. Leibniz, Metaphysische Abhandlungen, in: ders., Kleine Schrif­

ten zur Metaphysik/Opuscules metaphysiques,] hrg. von H. H. Holz, [Frank­

furt a.M.]1965, [S.) 77ff. , [und ders., Monadologie, in: ebd., S.) 477ff. 

7 I J[ean] Baruzi, Leibniz et l'organisation religieuse de La terre d'apres 

des documents inedits, Paris 1907, S. 243. 

8 I [G. W. Leibniz, Pensees, in: ders., Kleine Schriften zur Metaphysik, 

a.a.O. (Fn. 6)). S. 379ff. 

306 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ich riskiere das Wort. der Sinnlichkeit seines Denkens widersprechen, Über Leibniz 
das ja »ebenermaßen [auf] eine Lebendige Geometriam« aus war9 , 

wollte man die repraesentatio mundi ihres weltspiegelnden Lebens be-

rauben und, wozu neukantianische Auslegung neigte, »die Spiegelung 

in ein mathematisches >Abbildungs<-, d.i. >Zuordnungs<-Verhältnis«, 

»das Spiegelungsverhältnis« in »eine bloße >Korrespondenz«< verwan-

deln.10 Kaum abzuweisen jedoch scheint der Verdacht, Leibniz spräche 

wiederum in Metaphern; ich erinnere an jene »Concentrirung«, die 

zum »Vorbild die Brenn-Spiegel« habe, oder an jene Wendung, jede 

Monade sei wie ein Spiegel. Tatsächlich spricht er in Analogien, aber 

er spricht. da mit metaphysischer Strenge, in strengen Analogien, wel-

che die Vergleichbarkeit des Verglichenen logisch streng implizieren. 

Etwa wie er 1702 in einem Brief an den Aufklärer Pierre Bayle schreibt: 
»Nichts steht unter den sichtbaren Dingen dem Gedanken näher, als 

das Bild in einem Spiegel [ ... ].«11 

Wir haben die Termini >Repräsentation<, >Reflexion< so ernst zu 

nehmen, wie Leibniz sie streng gebraucht hat; denn sie bestimmen das 

Wesen der Monade. D'accord mit Leibniz, scheint mir, doch ohne ihn 

expressis verbis beibringen zu können, habe ich deshalb einen Schritt 

weiter zu gehen, als er selber gegangen ist: in Richtung notwendiger 

und möglicher Spiegelverhältnisse. Die Literatur stimmt überein, daß 

»mit dem Ausdruck >lebender Spiegel< [ ... ] die Fähigkeit der Perzepti­

on gemeint« sei.12 >Perzeption<, >perceptio<, >perception< ist einer der 

berühmten Begriffe, mittels deren Leibniz das >Tun< der Monade, also 

ihr Spiegeln, definiert; ein anderer ist >appetitus<. Die Monade perzi­

piert (nimmt auf, nimmt wahr), indem sie reflektiert, und sie perzi­

piert in zweierlei Weise, hat >confuse< und hat >distincte< Perzeptionen, 

verworrene und deutliche. Ich behaupte nun, daß diese Unterschei­

dung auf Spiegelphänomene rückführ bar, ja in ihnen wohlfundiert ist. 

Anstatteines Beweises, der einen Radio-Essai sprengen würde, genüge 

ein Hinweis; ich gebe ihn mit Dietrich Mahnke, der schon 1937 auf 

Parallelen zwischen Leibniz und Nicolaus von Cu es, wenn nicht Abhän­

gigkeiten Leibnizens vom Cusaner, aufmerksam gemacht hat. 

9 Gerhardt I, 59. 

10 H[erman] 5chmalenbach, Leibniz, München 1921, [5.] 262. 

11 [G. W. Leibniz, Aus dem Briefwechsel zwischen Leibniz und Bayle, in: 

ders., Philosophische Werke in vie r Bänden, hrg. von Ernst Casirer, Bd. 2, 

Harnburg 1996, 5. 578.] 

12 I J[oachim] C[hristian] Horn, Grundwahrheiten der Philosophie. Mo­

nadologie, Frankfurt a.M. 1962, 5. 139. 

307 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare »Alle Kreaturen sind nach ihm [Nicolaus; J. S.] Bilder (imagines), die zwar 

und Scholien >ebendasselbe, aber in verschiedener Weise darstellen< (varie s. differenter 

repreaesentant). Sie sind sozusagen ungleich gekrümmte SpiegeL in denen 

die Gottheit >abweichend widerscheint([ ... ] varie resplendet), nicht so, wie 

sie an sich ist, sondern entsprechend den Bedingungen der reflektierenden 

Spiegel<. Das gilt von allen irdischen Geschöpfen. Die geistigen Wesen aber 

sind >clariora atque rectiora specula<, d.h. Spiegel, die sozusagen eine glat­

tere Oberfläche haben und deshalb deutlichere Bilder liefern, und die ferner 

weniger gekrümmt sind und daher alles in richtiger Größe wiedergeben. 

Aber sie haben noch eine vorzüglichere Eigenschaft: sie sind auch innerlich 

>lebendige undfrei wirkende Spiegel< (specula viva atque libera), sie besitzen 

nämlich die Fähigkeit sich immer >reiner und gerade zu machen< (mundare 

et rectificare), sich zum klarsten und ebensten Spiegel bis ins unendliche zu 

vervollkommnen.«13 

Mag auch niemand mehr mit Anstand behaupten, Leibniz habe sich 

gegenüber Nicolaus von Cues oder Giordano Bruno, da er seine >Quel­

len< unerwähnt ließ, »geistiger Unehrlichkeit« schuldig gemacht'', so 

findet sich doch verblüffend viel Cusanisches und Nolanisches in der 
Monadenlehre. Daß Leibniz bis zu Termini wie >repraesentare<, >specu­

la viva< hin das zu beerbende Ideengut der Spekulation, im Wortver­

stand eines >Spiegel<denkens, an sich nimmt, geht auf seine »Offen­

heit für die Mystik«15, vorzüglich die mathematische, zurück. Um 

1677/ 84, zwei Säkula nach Nicolaus, wurde die mystische Geometrie 

und Arithmetik der Kabbala, welcher Leibniz wohl den Begriff der >Mo­

nade<, vielleicht gar das Konzept einer weltspiegelnden Begriffsschrift 

abgewonnen hat erstmals bekannt; anfangs des 17. Jahrhunderts 

schrieb der Theologe und Theosoph Valentin Weiget welchem Leibniz 

wohl seine Vertrautheit mit Cusanus verdankt. Hielten jene aber, ge­

mäß ihrem vom griechischen Verb >myein< abgeleiteten Namen, die 

Augen geschlossen, um visionär nach innen zu schauen, hielt er sie 

offen, um comptable, computabile, computing nach außen zu blicken; 

soll sagen: rationalisierte er solche Vorstellungen. Hatten jene Welt 

und Gott, letzten Endes den Weltgott als eine Kugel oder, bleibe ich im 

13 I Dietrich Mahnke, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt. Beiträge zur 

Genealogie der mathematischen Mystik, Halle a. d. Saale 1937, S. 101. 

14 I L[udwig] Kuhlenbeck[, Giordano Brunos Einfluss auf Goethe und 

Schiller, Leipzig 1907 (Vortrag, geh[alten] in der Richard-Wagner-Gesell­

schaft zu Berlin 1906)]1907, [S.] 290. 

15 I J[ean] Baruzi, Trois dialogues mystique inedits de Leibniz, in: Revue 

de Metaphysique et de Morale, Jan. 1905. 

308 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


spekularen Bild, als einen sphärischen Spiegel von unendlichem, näm- Über Leibniz 
lieh beliebig großem Durchmesser verstanden, war er veranlaßt, diese 

bloß metaphorische Sprechweise streng analog »auf die individuellen 

Substanzen zu übertragen und die >göttlichen Monaden< als wirkliche 

>kleine Götter< und Schöpfer eigener >Unendlicher [nämlich beliebig 

kleiner] Weltkugeln< zu betrachten«16 als konvexe Spiegel. Ich folge 

noch einmal Mahnke: »Sämtliche >kleinen Welten< stellen dieselbe 
>große Welt in Verkürzung< (en raccourci) dar- daher ihre allgemeine 

Gleichförmigkeit-, aber jede verkürzt und verzerrt sie[ ... ] von einem 

beschränkten Sonderstandpunkt sozusagen einem eigenen Projekti-

onszentrum aus - daher die unendliche Mannigfaltigkeit der verschie-

denen Individualsphären. In dieser Hinsicht erweist sich die geomet-

risch symbolisierte Mystik als weltanschaulicher Untergrund der 

Leibnizischen Metaphysik.«17 

Wie überaus seltsam, daß die gesamte Literatur sich- mit der ein­

zigen Ausnahme, soweit ich sehe, der Arbeiten von Haus Heinz Holz 

- immer begnügt hat, bis heute, Leibnizens Wesensbestimmung der 

Monade als >Spiegeln< wie eine Qualite negligeable hinzunehmen, oh­

ne Anstrengung oder gar Strenge, daß sie niemals ein Unbehagen arti­

kuliert hat, bis heute, ihr mangele es an einer Wesensbestimmung des 

Spiegels. (Solchen, einen prinzipiellen Mangel mag Rilke, vor specula 

klagend, geahnt haben: »[ ... ] noch nie hat man wissend beschrieben, 

was ihr in euerem Wesen seid«; Scham und Schande der abendländi­

schen Erkenntnistheorie, wo nicht Ontologie, die durchwegs spekular 

und allein deswegen auch spekulativ ist.) Wenn Leibniz die monadi­

schen Perzeptionen danach differenziert, ob sie konfus oder distinkt 

seien, unterscheidet er sie danach, ob sie einem mehr oder weniger 

gekrümmten Spiegel >einfallen<. Wenn er ihnen, den Perzeptionen, ei­

nen appetitus zuspricht, der sie treibe, von einer zur andern, von ver­

worrenen zu entwirrten, von verzerrten zu entzerrten fortzuschreiten, 

attestiert er ihnen, durchaus cusanisch, das Vermögen, sich »reiner 

und gerader zu machen [ ... ]zum klarsten und ebensten Spiegel bis ins 

unendliche zu vervollkommnen.«18 

Die Monade qua Spiegel macht etwas, und zwar mit sich selber, 

indem sie ihren >Appetit<, ihr Trachten und Streben, auf deutliche und 

stets deutlichere Abbilder der Welt im beliebig Großen wie im beliebig 

Kleinen richtet. Was sonst könnte, müßte sie, außer sich stereome-

16 I D. Mahnke, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt, a.a.O. [Fn. 13], S. 

24. 

17 Ebd., S. 18f. 

18 I Ebd., s. 101. 

309 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare trisch abzuflachen und aufzurunden, machen, tun, damit ihr appe-
und Scholien titus befriedigt werde? Sie müßte, sie könnte auch ihre Perspektive 

wechseln, d.h. sich dermaßen bewegen, speziell auch drehen, daß 

wichtige Reflexionen oder Repräsentationen schärfer und unwichtige 

unschärfer würden. Und nun stelle man sich abermals das Leibnizi­

sche Universum vor: ein pulsierendes Ensemble von Spiegeln in motu 
et rotatione, die sich wölben und ebnen oder sonstwie bewegen, um 
ihr Projektions-, ihr Perspektivzentrum zu verbessern, die insonder­

heit der Konvexität zwischen Null, wo sie plan, und Unendlich, wo sie 

wieder plan werden, zustreben. Läßt sich eine Veränderlichkeit ihrer 

Wölbung auch nicht expressis verbis mit Leibniz belegen, erscheint sie 

gleichwohl plausibel. Schlüssig hingegen erschiene mir die Annahme, 

jede Monade, beliebig welche, sei in Bewegung, welcher immer, zu 

denken, würde Leibniz keinen einzigen Satz darüber verloren haben. 

Doch sind etliche auffindbar, z.B. dieser aus seiner Abhandlung »De 

ipsa natura ... «von 1698, worin er sich im Kontext der Monadenlehre 

auf Bewegung einläßt. »Nicht nur ist ein [monadischer] Körper im 

gegenwärtigen Moment seiner Bewegung an einem ihm zugemesse­

nen Ort, sondern er hat auch das Bestreben, den Ort zu wechseln 
[sed etiam conatum habet [ ... ] mutandi locum], und zwar so, daß der 

folgende Zustand von selber, kraft der Natur, eine Konsequenz des 

gegenwärtigen ist.«19 

Außerdem bedarf die einhellige Meinung, »mit dem Ausdruck >le­

bender Spiegel< [ ... ] sei die Fähigkeit der Perzeption gemeint«20, der 

Präzisierung. SoU der Ausdruck überhaupt einen Sinn besitzen, muß 
Leibniz das Vermögen der Monade, deutlicher und deutlicher zu per­

zipieren, gemeint haben; denn Perzeptionen schlechthin, ob konfuse 

oder distinkte, liefert irgendein Spiegel sowieso. Aber der Spiegel, wel­

cher die Monade ist, er >lebt<, und alles Lebendige ist seinem Wesen 

nach ein Sich-selber-bewegen-könnendes. Nun sollte ich freilich dem 
Eindruck wehren, der aufgekommen sein mag, dieses Universum be­

stehe aus realen (oder gar idealen) Spiegeln. 

Ich sagte, Leibniz spreche in strenger Analogie; ich könnte an­

ders auch sagen, mit Heinrich Scholz, Leibnizens Spiegelungsbegriff 

sei »der Begriff einer doppelseitigen Spiegelung« und fordere mithin 

»genau das, [ ... ] was wir heute von einer ein-eindeutigen Abbildung 

verlangen oder, auf einer höheren Stufe, von einer strukturerhalten­

den Abbildung dieser Art einem Isomorphismus. Die Gesamtheit der 

Zustände des Universums läßt sich fotgetreu abbilden auf die Gesamt-

19 Gerhardt IV, 513. 

20 J. C. Horn, Grundwahrheiten der Philosophie, a.a .O. [Fn. 12], S. 139. 

310 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


heit der Zustände einer Leibnizischen Monade, und umgekehrt. Dies Über Leibniz 

ist der genaueSinn der Leibnizischen Redeweise, die besagt daß jede 

Monade ein einmaliger Spiegel des Universums ist.«21 

Einsichtige Interpreten haben stets und ständig insistiert, späte­

stens seit Ende des 19. Jahrhunderts, daß der Metaphysiker Leibniz 

vom Mathematiker Leibniz nicht getrennt werden dürfe; erst die Lo­

gistiker des 20. - die Couturat, Russen, Scholz - haben uns diesem 

Postulat genügen lassen. Wir sind nunmehr in der Lage, die metaphysi­
schen Verhältnisse zwischen sich bewegenden Monaden mittels der ma­

thematischen (ein anderes Wort für >logischen<) Relationen zwischen 

>lebendigen< Spiegeln strukturgleich anzugeben, sind nunmehr gerüs­

tet aufgrund des Spiegelbenehmens isomorph vom Monadenbehaben 

zu handeln. Wohl kaum zufällig gebraucht Leibniz den Terminus >CO­

natus<, außer für das >Streben< der Monaden, ihren Ort zu wechseln, 

auch »in [ ... ] der Entdeckung und Grundlegung der Infinitesimalrech­

nung« als »zentral wichtigen« Begriff22 , um das >Streben< beliebig 

kleiner oder großer Quantitäten gegen ihren Grenzwert zu bezeich­

nen. Kaum zufällig löst er 1703 ein ihm vorgelegtes Kurvenproblem, 

indem er mittels des zweiten Differentials an einer Kurve, »die er als 

einen Hohlspiegel annimmt«, exemplifiziert und sogar generalisiert; 

übrigens haben Huygens und später Fresnel ihre Theorien des Lichtes 

auf dieselbe Lösung gestützt. 13 Und kaum zufällig erwähnt Leibniz auf 

den wenigen Seiten seiner »Nova methodus« des Differenzierens von 

1684, nachdem er sich über Konvexität von Maxima und Konkavität 

von Minima ausgelassen, er habe schon 1682 (und zwar am gleichen 

Ort, in den »Acta Eruditorum« »eine allgemeine Grundlage der Optik, 

Katoptrik und Dioptrik [der Lehren von Licht, Lichtspiegelung und 

Lichtbrechung; J. S.] erstellt, während gelehrteste Männerauf vielen 

Irrwegen umhergejagt sind«. 24 

Ein Jahrzehnt friiher, 1671, hatte sich Leibniz ja dem Herzog von 

Hannover mit seiner Entdeckung »kata-dioptrischer Rohre« empfoh­

len. In eben diesem Schreiben aber, nur einige Zeilen zuvor, emp­

fiehlt er sich auch deswegen, weil er »ebenermaßen eine Lebendige 
Geometriam [ ... ] gefunden, dadurch [ ... ] ein mittel gegeben wird, al­

le erdencklichen Iinien und figuren, sie mögen so krumb seyn als sie 

wollen [ ... ] zu finden«; und er bezieht sich auf dasselbe Fundament 

21 I Heinrich 5cholz, Mathesis universalis. Abhandlungen zur Philosophie 

als strenger Wissenschaft, Baselj5tuttgart 1961, 5. 146. 

22 H. 5chmalenbach, Leibniz, a.a.O. [Fn. 10], 5. 359. 

23 Gerhardt math. III/1, 128. 

24 Gerhardt math. V, 225. 

311 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare das, »vermittelst artis combinatoriae«, eine »Lebendige Rechenbanck« 
und Scholien trage.25 Was Leibniz vorschwebt, er kann oder will damals noch nicht 

gerrauer werden, ist ein Kalkül, ist eine Rechenmethode, das >Leben< 

der Spiegel more geometrico auf das >Leben< der Monaden isomorph 

abzubilden. Ich merke an, daß uns spätestens seit 1958, als Friedrich 

Bachmanns »Aufbau der Geometrie aus dem Spiegelungsbegriff« (in­

zwischen 1973 in zweiter Auflage) erschienen ist, ein solcher Kalkül 
vorliegt zuzurechnen »den größten Ereignissen auf dem Gebiet der 

Grundlagen der Geometrie seit Jahrzehnten«. 26 Dieser Kalkül, würde er 

erweitert, ließe uns mit Leibnizens Spiegeln >lebendig< rechnen oder, 

wie Bachmann selbst annotiert: »In diesem Rechnen mit den geome­

trischen Gegenständen [ ... ] mag man auch einen Schritt zur Realisie­

rung von Forderungen sehen, die Leibniz gegenüber der analytischen 

Geometrie von Descartes erhoben hat.«" 

Alles läuft, um heutige Termini zu brauchen, auf Differential- (oder 

Integral-)Geometrie hinaus. Zwei Begriffe sind vorweg definiert: die 

Spiegelmonade als >Substanz<, ihr Spiegelbild als >Funktion<. Für die 

Substantialität der Monade steht Leibniz mit eigenen Worten ein; für 

die Funktionalität ihrer Abbildung läßt er sich beanspruchen, gilt ihm 
jedweder Grad an perzeptiver Genauigkeit doch für eine unmittelbare 

Folge der Reflexion. Ob das Widerspiegeln von Welt konfus oder distinkt 

geschehe, ist eine Funktion der Monadenbewegung, ja, nichts anderes 

ist die repraesentatio, jedenfalls geometrisch, als Prozeß und Resultat 

von Bewegungen, den >Appetit< der Monadenspiegel auf rectiora zu 

stillen. Leibniz ist gelungen, die Lage »metaphysischer Punkte«, deren 

Substanzenkraft ihres Wesens innewerden, ein-eindeutig zu spiegeln: 

an der Lage »mathematischer Punkte«, deren Funktionen kraft ihres 

Charakters sich entäußern. Leibniz hätte, wie drei Jahrhunderte nach 

ihm Bertrand Russell, schreiben können: »Kurz, jeder Satz, der eine 

mittelbare Bedeutung hat, gilt für beide Welten oder für keine.«" 

Leibniz hat solchen Sätzen beizeiten die >Grammatik< beigegeben, 

die >Welt dahinter<, und Metaphysik keine >Hinter<welt, logisch-syn­

taktisch korrekt zu skizzieren: seine Analysis Infinitorum, gleichsam 

eine Spiegelschrift. 

2 5 Gerha rdt I, 58f. 

26 I. M. Jaglow 1969. 

27 F[riedrich] Bachmann, Aufbau der Geometrie aus dem Spiegelungsbe-

griff, Berlinj HeidelbergjNew York 1973, 2. Auflage, VII, 2. 

28 I B[ertrand] Russell, Einführung in die mathematische Philosophie, 

München 1923, S. 63. 

312 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Mirairs Vivants; ein Scholion, fragmentarisch 

Das Scholien-Fragment entnehme ich meiner noch unabgeschlosse­

nen, unveröffentlichten »Spiegelschrift. Studien, Korollare, Scholien 

zum Grenzgebiet von Dialektik, Optik und Metaphysik«. Ich breche den 

Fortgang dort ab, wo das Licht den Spiegel zum Leuchten qua Leben­

können weckt. Gegenwärtig sind mir zu wenig Einsichten der Studien 

»Spiegelbilder« und »Spiegelwelten« verfügbar, um mittels conatus, 
appetitus die vielfachen Weisen virtueller und (niemals in Anschlag 

gebrachter) reeller Perzeptionen ausgebildet zu denken; um Leibnizens 

Monaden nicht als Metaphern, und wären es strenge, sondern als Mo­

delle (im Verstande von Hertz und Wittgenstein) zu begründen; um das 

metaphysische Universum auf ein ternporaliter iteriertes Spiegelkabi­

nett spekulativ abbildbar zu denken. 

1. Leibniz spricht wiederholt von den Monaden als miroirs vivants: Sie 

seien Spiegel, und zwar lebendige.29 In »Les Principes de la Philoso­

phie«, der sogenannten »Monadologie«, sagt er, »que les Arnes enge­

neral sont des rniroirs vivans ou images de l'univers des creatures 

[* die Seelen im allgemeinen sind lebendige Spiegel oder Abbilder des 

Universums der Geschöpfe {dt.: G. W. Leibniz: Philosophische Schrif­

ten, Bd. 1, hrg. und übers. von Hans Heinz Holz, Opuscules rnetaphy­

siques - Kleine Schriften zur Metaphysik, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 

2000, S. 477)]«30 ; und die Seelen sind ihm durchweg Monaden. 31 In 

»Principes de la Nature et de la Crace, fondee en raison« sagt er, »que 

chaque Monade est un miroir vivant, ou doue d'action interne, repre­

sentatif de l'univers, suivant son point de veue [ ... ] [* daß jede Mona­

de ein lebendiger Spiegel oder mit innerer Handlung ausgestattet ist, 

29 I Ich wähle diese Weiterbildung des Partizips >lebend<, weil am Anfang 

des Scholion noch nicht ausgemacht ist, ob >vivant< im Sinne eines >am-Le­

ben-< oder eines >Lebhaft-seins< steht; auch könnte es, wie >portrait vivant<, 

in uneigentlichem Sinn stehen: ein sprechendes Bild. 

30 I Art[ikel] 83; Gerhardt. phil. VI, 621. Den Titel »Les Principes .. . « neh­

me ich von der Wien er Handschrift. 

31 I Daß auch die Umkehrung, »[ ... ] die Monaden [ ... ] sind Seelen, see­

lenhafte Wesen« (H. Schmalenbach, Leibniz, a.a.O. [Fn. 10], S. 143), durch­

weg gilt, läßt sich bezweifeln. Leibniz selbst hält dagegen: »[ ... ]les Ames, 
c'est a dire, les Monades les plus dominantes« (Gerhardt phil. VI, 604) [* die 

Seelen, das heißt die beherrschendsten Monaden (dt.: G. W. Leibniz: Philo­

sophische Schriften, a.a.O., S. 431)]. 

313 

Über Leibniz 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare daß sie das Weltall gemäß ihrem Gesichtspunkt darstellt (dt.: ebd., S. 

und Scholien 417)]«.32 An diesen und anderen Stellen spricht Leibniz von den Mona­

den nicht »gleichsam als« von Spiegeln33 , ist die Monade weder »com­

me un miroir [* wie ein Spiegel]«34 noch Spiegel >>Une expression figu­

ree [* ein bildlicher, ein im übertragenen Sinne zu verstehender 

Ausdruck]«35 , einer Metapher der Mystik und ihrer Theologie nur nach­

gesprochen. 36 Vielmehr setzt Leibniz, aus Prinzipien philosophierend, 

Monade und Spiegel hier in ein prinzipielles Verhältnis zueinander; er 

spricht, um seine berühmte Wendung aufzunehmen, metaphysisch 
streng. Ein solches strenges Sprechen impliziert aber, daß er Monaden, 

die ihm ja ebenfalls als lebendig gelten (siehe unten), und miroirs vi­

vants ihrem Wesen nach für vergleichbar hält. 

2. In seiner deutsch verfaßten Korrespondenz, worin das damals schon 

geläufige >Wesenheit<37 zu erwarten wäre, läßt Leibniz den Terminus 

32 I Art[ikel] 3; Gerhardt phil. VI, 599. Leibniz spricht diesen Satz sogar 

als Folgerung (»il s'ensuit [*so folgt daraus (dt.: G. W. Leibniz: Kleine 

Schriften zur Metaphysik, a.a.O., S. 417)]«) aus. 

33 I Wie er z.B. von jemandem sagt, er würde »ein Prophet seyn und in 

dem gegenwärtigen das zukünfftige sehen, gleichsam als in einem Spiegel« 

(Gerhardt phil. VII, 118). 

34 I Wie im relativ frühen »Discours de metaphysique«, Art[ikel] 9: »De 

plus toute substance est comme un monde entier et comme un miroir de Dieu 

ou bien de taut L'univers [ ... )« (Gerhardt phil. IV, 434). 

35 I Vgl. Leibnizens Schreiben an Masson von 1716, »vielleicht das Letzte, 

welches er in Betreff seiner Philosophie geschrieben hat« (Gerhardt. phil. VI, 

487). Darin heißt es zur Tradition der Spiegelmetapher: »Ce miroir fournit 

une expression figuree, mais asse convenable et employee deja par Les Philo­

sophes et par Les Theologiens, quand ils ont parle d'un miroir infiniment plus 

parfait, a savoir du miroir de Ia Divin ite, qu'ils faisoit L'objet de La vision be­

atifique« (Gerhardt. phil. VI, 626) [* >Spiegel< stellt einen zwar bildlichen, 

aber hinreichend treffenden Ausdruck dar, den auch schon die Philosophen 

und Theologen verwendet haben, wenn sie von einem unendlich vollkomme­

neren Spiegel gesprochen haben, nämlich von dem Spiegel der Gottheit, den 

sie zum Gegenstand der glückseligen Schau gemacht haben].« 

36 I Dem Ruysbroek »een Levende spieghel«, dem Cusanus »specula viva«, 

dem Bruno »speculuin vivens« (vgl. dazu D. Mahnke, Unendliche Sphäre und 

Allmittelpunkt a.a.O. [Fn. 13), 5. 58 und S. 10lf.). 

37 I G[eorg] Ph[ilipp) Harsdörffer, ein Zeitgenosse von Leibniz und ihm als 

Autor (z.B. Mathematische und Philosophische Erquickstunden ... , Nürn­

berg 1651/ 53) sicherlich bekannt, schreibt etwa: »die wesenheitder seel 

314 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fremdwörtlich stehen: »Darinn doch die Essentz gleichsamb deß Gemü- Über Leibniz 
thes bestehet«, äußert er gegenüber Herzog Johann Friedrich.38 Er 

gebraucht neben lateinisch >essentia< noch matura<, in Formulierun-

gen wie »in ipsa essentiae natura«39 gebraucht er diese zwei Wörter in 

einem Atem- und Gedankenzug nebeneinander. Aus tiefliegenden 

Gründen seines Philosophierens überwiegt allmählich matura< bzw. 

französisch >nature<, wenn er das Wesen von etwas angeben will; häufig 

wird, nicht verfälschend, doch verschleiernd, anstatt mit >Natur< dann 

mit >Wesen<, >Wesenheit< übersetzt.40 Indessen scheint Leibniz, wie be-

reits der Titel seiner Abhandlung »De ipsa natura sive de vi insita ac-

tionibusque Creaturarum, pro Dynamicis suis confirmandis illustran-

disque«41 andeutet in matura< beides zusammenzuhören: Wesensnatur 
und Naturwesen. Denn das >sive< im Titel steht »gleich vel. eine Ver­
schiedenheit in der Benennung der Sache ausdrückend, z. B. Quintil-

lan: vocabulum sive appellatio [* Bezeichnung oder Benennung]«42: 

kan kein tyrann zerstören« ([Grimm,] DWB, [Bd. 14]). Diese Eindeutschung 

von >essentia<, der >Istigkeit< für >existentia< korrespondiert, ist den Mysti­

kern zu danken. 

38 I Gerhardt phil. I, 53 

39 I G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik,[a.a.O. (Fn. 6)] , [S.] 

176. Zu übersetzen »in der Natur des Wesens selbst« oder »in dem Wesen des 

Wesens selbst«. 

40 I So H[ans] H[einz] Holz in »sur la nature de la substance« (Gerhardt 

phil. IV, 436): >Wesen<, A. Buchenau/ E. Cassirer in »natura cujus diffusio 

corpus constituit (Gerhardt phil. IV, 394) [*Wesenheit, deren Ausbreit ung 

den Körper konstituiert (dt.: G. W. Leibniz: Hauptschriften zur Grundlegung 

der Philosophie, übers. von Artur Buchenau, hrg. von Ernst Cassirer, Bd. 1, 

Hamburg, 1996, S. 254)]<<: >Wesenheit<; zwei Stellen von vielen. 

41 I Gerhardt phil. IV, S. 504-516. 

42 I C[arl] G[ottlieb] Zumpt, Lateinische Grammatik, 12. Auflage, Berlin 

1865, S. 228: »Das Lateinische hat für jeden Sinn von >oder< ein eigenes 

Wort«, weiß W. v. 0. Quine, [Frankfurt a.M.]1969, S. 29: »vel für den nicht­

ausschließenden und out für den ausschließenden. In der modernen Logik 

ist es üblich, >V<- als Erinnerung an >vel<- für >oder< im nicht-ausschließen­

den Sinn zu schreiben: >pvq<.« Aber der Grammatiker Zumpt belegt, daß 

diese Erinnerung eine recht unvollkommene ist : »Von den disjunctiven Bin­

dewörtern bezeichnet out eine Verschiedenheit der Sache, vel eine Verschie­

denheit des Ausdrucks [ ... ]. Daraus geht die Bed[eutung] in der späteren 

(noch guten) Prosa hervor: oder, was in Hinsicht der Sache gleich ist« (ebd). 

In Leibnizens Latein darf das mit >vel< gleichstehende >sive< keinesfalls als 

lediglich nicht-ausschließendes >oder< gelesen werden. 

315 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare Leibniz handelt von der Natur selber oder auch, mit anderen Worten, 

und Scholien von der inneren (einwohnenden) Kraft und den Handlungen der Ge­

schöpfe, um ihre Bewegungsgesetze zu erhärten und zu erläutern; die 

traktierte Sache ist eine und dieselbe. 

So ließe sich sagen, daß Leibniz, beschriebe er das naturhafte 

Benehmen des Spiegels, zugleich dessen wesenhaftes Behaben43 be­

schriebe, durchaus wissend. Weil nun jedwede Spiegelung, als ein 

Naturphänomen, den Naturgesetzen unterliegt, nämlich denen der 

geometrischen Optik, müßte er eben dieser in einer ausgezeichneten 

Weise innesein. Tatsächlich arbeitet Leibniz theoretisch und praktisch 

an der Katoptrik, selber begründend und selber erfindend. 1671 emp­

fiehlt er sich dem Herzog von Hannover u.a. damit, daß er »Tubos 
Cata-dioptricos« entdeckt habe, »da in einem tubo Spiegel und Per­
spectiv mit einander conjungirt, und dadurch viel sonst unvermeidt­

lich drauff gehende strahlen, zum wenigsten noch einsten so viel als 

iezo müglich, erhalten werden«.44 Gegen Ende seiner Ausführung des 

Differentialkalküls bemerkt er 1684, nachdem er sich über Einfalls­

und Brechungswinkel geäußert, er habe schon 1682 ein »generale 

Opticae, Catoptricae et Dioptricae fundamentum« erstellt, »Cum alii 

doctissimi Viri multis ambagibus venati sint« [*während andere sehr 

gelehrte Männer mit vielem Umherschweifen fündig zu werden ver­

suchten].45 1703löst er ein ihm vorgelegtes Tangentenproblem, indem 

er mittels des zweiten Differentials an einer Kurve, »die er als einen 

Hohlspiegel annimmt«, demonstriert; Huygens und später Fresnel zie­

hen dieselbe Lösung in ihren Theorien des Lichts heran. ' 6 Leibniz ist 

43 I Im Sinne von >obtinere<, nicht von >habitus<. 

44 I Gerha rdt phil. I, 59. Siehe auch seine kenntnisreiche Äußerung über 

das Belegen von Kugelspiegeln: »Les miroirs spheriques fort grands ramas­

seront moins les rayons a proportion que les petits, parce que les foyers qui 

au lieu d'estre des points, sont des surfaces notables, croissent comme les 

quarres des diametres de la sphere. Je crois qu'il y a un peu de difficulte a 
bien etamer des miroirs de verre d' une figure differente du plan [* Die sehr 

großen sphärischen Spiegel werden die Strahlen im Verhältnis weniger als 

die kleinen sammeln, weil die Foki, die keine Punkte, sondern beachtliche 

Flächen sind, wie das Quadrat des Kugeldurchmessers wachsen. Ich glaube, 

daß es ein wenig schwierig ist, andere als ebene Spiegel aus Glas gut zu 

verspiegeln] .« (Brief an Hartsoeker 1707; Gerhardt phil. Ill, 495). 

45 I Nämlich in »Act[a] Erudit[orum] Lips[iensis] an[no] 1682«; Gerhardt 

math. V, 225. 

46 I Gerhardt math. III/1, 128f. C. 1. Gerhardt (math. III/ 2, 734ff.) zitiert 

als »Beilage« zu einem Brief Leibnizens an Johann Bernoulli (vom 3. Jan [uar] 

316 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Katoptrik für Mathematisches unersetzlich, zumal für seine Me- Über Leibniz 

thode, Bewegungsänderungen von Körpern in Gesetze zu fassen: die 

Injinitesimalmethode. Umgekehrt ist ihm, selbstredend, die Mathema-

tik für Katoptrisches unentbehrlich: Ohne sie lassen sich seine kata-

dioptrischen Rohre ebensowenig wie unsere Medialfernrohre, z.B. der 

bekannte Schmidt-Spiegel, konstruieren.47 

3. Leibniz nennt die Spiegel, welche die Monaden seien, lebendige, 

wobei ihm Lebendigkeit der Begabung »mit innerer Handlung« gleich­

kommt. Er mag dieses Spiegelattribut der Tradition entlehnen; Niea­

laus von Cues zufolge besitzen die Kreaturen als specula viva »die Fä-

1704) »die vollständige Behandlung« dieses Problems; ich lasse wenigstens 

die Problemstellung hier folgen: »Solution du Probleme qu'on avoit propose 

dans le Journal des Savans; Une courbe ordinaire (c'est a dire qu'on appelle 

vulgairement Geometrique) estant donnee, en trauver uneinfinite d'autres de 

differente espece, toutes Geometriques, dont chacune soit egale a Ia donnee, 

ou (ce qu'on veut bien adjouter) enteile raison qu'on voudra. Par Mons. D. 

L. [* Lösung des im Journal des Savans gestellten Problems: Finde zu einer 

gegebenen gewöhnlichen Kurve (also einer solchen, die üblicherweise geo­

metrische genannt wird) eine unendliche Anzahl anderer geometrischer Kur­

ven von unterschiedlicher Art, von denen jede gleichlang wie die gegebene 

ist oder (wie wir hinzufügen wollen) in einem solchen Verhältnis dazu, wie 

man möchte. Von Herrn Dr. L. (Die Aufgabe findet sich in »Journal des s~a­

vans«, 12. Februar 1703, Pariser Ausgabe, S. 112, Amsterdamer Ausgabe S. 

182. Daraus geht hervor, daß mit »gleich« hier »gleiche Länge« gemeint ist. 

»Gewöhnliche Kurven« ist ein mathematischer Fachbegriff)]«. Auch an an­

deren Stellen, etlichen, hält Leibniz die Katopt rik für mathematisch erhel­

lend, wenn nicht beweisend; z.B. Gerhardt math. VII, 329ff. (»De lineis op­

ticis, et alia«), 331ff. (»Generalia de naturalinearum [ ... ; J. S.) «). 

47 I A[ugust] Sonnefeld, Die Hohlspiegel, Berlin/Stuttgart 1957, S. 94: 

»Unter einem Medialfernrohr hat man ein Fernrohr zu verstehen, das aus 

Linsen und Spiegeln besteht. [ ... ] Es handelt sich [ ... ] um Fernrohre, die 

sozusagen teils Refraktoren, teils Reflektoren sind. [ ... ] Hohlspiegel, bei 

denen das Licht kurz vor der Reflexion und nachher einen kleinen Glasweg 

durchschreiten muß«; als »die wichtigsten Typen« nennt Sonnefeld das Bra­

chymedialHamiltons und das MedialSchupmanns (1899)«. Das von Bernhard 

V. Schmidt 1931 entwickelte, die astronomische Spiegelteleskopie umwäl­

zende System - eine deformierte Korrektionsglasplatte im Abstand 2xf vor 

einem sphärisch geschliffenen Spiegel, um dessen Aberration zu beseitigen 

- gehört zu den kata-dioptrischen (Fern-)Rohren, deren Entdeckung sich 

Leibniz zurechnet. 

317 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare higkeit, sich immer >reiner und gerader< zu machen« (mundare et 

und Scholien rectificare), sich zum klarsten und ebensten Spiegel bis ins Unendliche 

zu vervollkommen«, damit sie »Gott und die ganze Welt« zu umfassen 

vermögen. 48 In Leibnizens Mund gerät die theologisch fromme Rede­

weise wieder zu einem metaphysisch strengen Sprechen: Insofern ihm 

die Monade ein lebendiger Spiegel ist, »ou doue d'action interne 

[*oder mit innerer Handlung (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur 

Metaphysik, a.a.O., S. 417)]«, bestimmt er sie aufgrundihres Spiegel­
seins als das Selbsttätige, wenn anders das Prinzip des Lebens auch 

eines des von-selber-Tuns abgibt. Über die Beschaffenheit des mona­

dischen Handelns läßt er keinen Zweifel: »Il n'y a point d'action des 

substances«, das sind die einfachen Substanzen oder Monaden, »que 

les perceptions et les appetits [* Die Substanzen haben keine andren 

Tätigkeiten als die Perzeptionen und Begehrungen (dt.: G. W. Leibniz, 

Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, übers. von Arthur 

Buchenau, hrg. von Ernst Cassirer, 3. Auflage, Harnburg 1966, Bd. 2, 

S. 470)].«49 Die Monaden handeln, indem sie perzipieren, und sie per­

zipieren, per definitionem50, indem sie spiegeln; zweitens handeln sie, 

indem sie etwas appetit, appetitus Genanntes befriedigen. Zum ersten 

ist zu fragen, inwiefern ein Spiegellebendig nicht nur heißen, sondern 

lebendig sein kann, innerer Handlungen fähig. 

Das bloße lebendig-Heißen eines Spiegels beruht auf unserem Ein­

druck von ihm; es ist, bemerkt Josef König generatim, d.i. de aliqua 

re sprechend, »jener Eindruck von Lebendigkeit, den alles mögliche in 

48 I D. Mahnke, Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt, a.a.O. [Fn. 13]. S. 

101ff. 

49 I Leibniz an Remond (Juli 1714, nicht abgeschickt); Gerhardt phil. III, 

623. 

50 I Darin stimmt die Literatur im großen und ganzen überein. Vgl. etwa 

H. Schmalenbach, Leibniz, a.a.O. [Fn. 10], 5. 253: daß»[ ... ] auf jeden Fall 

die Perzeptionen, ob vollkommen oder unvollkommen, echte >Perzeptionen, 

d.i. irgendwie >Spiegel< von >Gegenständen<, und zugleich ist doch die Voll­

kommenheit oder Unvollkommenheit eine solche dieses Spiegel-Seins« blie­

ben. Oder J. C. Horn, Grundwahrheiten der Philosophie, a.a.O. [Fn. 12], S. 

139: »Mit dem Ausdruck >lebender Spiegel< ist die Fähigkeit der Perzeption 

gemeint.« Am klarsten H. H. Holz[. Die Selbstinterpretation des Seins. For­

male Untersuchungen zu einer aufschließenden Metapher, Hegel-Jahrbuch 

1961, S. 61-124], [S.] 115: »Repräsentation, Perzeption und Ausdrücken 

fixieren terminologisch den Sachverhalt der Spiegelung.« Auf Holzens lucide 

Leibniz-Monographie von 1983 (z.B. Kap. 2,7 »Die Spiegelung der Welt«) 

gehe ich noch ausführlich ein. 

318 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


uns hervorzurufen vermag und aufgrund dessen z.B. auch der Kontur Über Leibniz 
einer Zeichnung lebendig wirkt«. 51 Ebenso nennen wir ein Gemälde, 

das uns anspricht, Farben, die gleichsam energisch ins Auge dringen, 

oder gar einen Felsen, der nicht verwittert ist, lebendig. Allein, »daß 

etwas ursprünglich lebendig-wirkt«, gibt König zu bedenken, »meint 

schlechthin nicht daß dieses Etwas lebt«. 52 Ein Spiegelknabe wie Ca-

ravaggios Narciso kann diesen Eindruck von Lebendigkeit empfangen, 
irgendein ragazzo über das aquae tremulum turnen [* der flackernde 

Schein des Wassers] des Vergil gebeugt, doch wird er keinen Ausdruck 

von Leben darin vermuten. Gleichwohl: »In dem Wort lebendig liegt 

die Zweideutigkeit«, so wieder König, »daß es einmal soviel wie leben 

meint dann aber auch ursprünglich interpretierende Metapher des 

Wie des Wirkens ist; und diese Zweideutigkeit geht auf >den Lebendig­
keitseindruck< über« Y Leibniz, auf ihn zurückzukommen, richtet ein 

solches Ambigü, sozusagen Warmes und Kaltes zusammen reichend, 

nicht an. Jedenfalls, wenn er metaphysisch stricte spricht, spricht er 

terminologisch strictissime: Mit >Vivant< ist seinem miroir nichts ande-

res denn Leben zugesprochen; seinen Spiegel bestimmt es, ein lebender 

zu sein. 
Auch von dessen Spiegelung gilt daß sie lebt, und nicht daß sie 

lebendig wirkt. Unter Umständen zwar hören wir, sie mute lebendig 

an, scheine lebendig zu sein; die ästhetische Wirkung eines Dogenpa­

lastes, den Claude Monet ein zweites Mal aus Spiegelwellen baut, oder 

der Bar aux folies bergeres, die Edouard Manet vor einen flirrenden 

mur de la glace setzt, so daß »das Spiegelbild beinahe mit der direk­

ten Impression, der Reflex mit den Dingen selbst verwechselt werden 

kann«54, gründet in solchem Schein. Hingegen ist Leben, wie Leibniz 

es den miroirs, welche die Monaden sind, zuspricht, ein Definitivum, 

das ihr Wesen gewissermaßen in ihrem eigenen Leuchten gründet. Be­

kanntlich unterscheidet er definitionesnominales und reales, und von 
den realen sagt er, »ex quibus constat remesse possibilem«55, d.h. er 

51 J[osef] König, [Sein und Denken, Halle a. d. Saale 1937], S. 8, An m. 1. 

52 Ebd., S. 212. 

53 Ebd., S. 217. Von der »Analyse des modifizierenden Ausdrucks leben-
dig« handelt der gesamte§ 43. Das Wort >Lebendigkeitseindruck<, das König 

von Helmuth Plessner übernimmt, bekommt in meinem Kontext eine nur 

unerheblich andere Färbung. 

54 I G[ustav] F[riedrich] Hartlaub, Zauber des Spiegels. Geschichte und 

Bedeutung des Spiegels in der Kunst, München 1951, S. 117. 

55 I Mediationes de Cognitione, Veritate et Ideis (Gerhardt phil. IV, 425). 

Leibniz läßt selbstverständlich auch andere Definitionen zu, z.B. kausale. 

319 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare fordert, daß die Realdefinition »den Nachweis der inneren Möglich-

und Scholien keit gebe«.56 Oder, in der daran anschließenden Fassung von Christian 

Wolff: »definitio, per quam patet rem definitam esse possibilem, realis 
vocatur [* Eine Definition, aus der hervorgeht, daß die definierte Sa­

che möglich ist, nennt man Real-Definition]«. 57 Das Definitivum >le­

bend< soll also fähig sein, den Spiegel als ein seiner Möglichkeit nach 

Seiendes zu bestimmen, als ein möglich-Seiendes. Feststehen, zutage 

liegen soll, allererst ein lebender Spiegel sei ein Spiegel. 
Wiederum scheint Leibniz zweierlei zusammenzuhören: Möglich­

keit und Wesen. Denn in einem Manuscriptulum um 1686/89, zu Zeiten 

des »Discours«, folgert er aus seinem Satz »Omne possibile exigit exis­

tere [*Alles Mögliche strebt nach Existenz (dt.: G. W. Leibniz, Kleine 

Schriften zur Metaphysik a.a.O., S. 177)]«, dem er übrigens die po­

testas, »probari a posteriori [* aprioribewiesen werden (dt.: ebd.)]«, 

zuerkennt, es müsse »ratio reddi [*ein Grund angegeben werden (dt.: 

ebd.)]«, warum (cur58 ) das eine existiere und das andere nicht: »Haec 

autem aliter reddi non potest [* Dieser kann aber nicht anders ange­

geben werden]«, gibt er an, »quam ex generaU essentiae seu possibili­

tatis ratione [ ... ] [*als durch den allgemeinen Wesens- und Möglich­

keitsgrund (dt.: ebd.)]«. 59 In diesem Kontext benennen die mittels 

>seu<, einer Lesart von >sive<, verbundenen Begriffe gleichfalls eine 

und dieselbe Sache, nämlich den Grund des Wesens oder auch, mit 

anderen Worten, der Möglichkeit. So könnte Leibniz, im Logikverstand 

seiner Epoche, mit Joachim Jungius eine definitio realis seu essentialis 

treffen, »quae abditam rei essentiam demonstratione a posteriori de­

tectam explicat [* die das verborgene und durch einen Beweis a poste­

riori entdeckte Wesen einer Sache erklärt]«60 ; das definitvum >lebend< 

56 I F[riedrich] Ueberweg, System der Logik und Geschichte der logischen 

Lehren, 5. Auflage, Bonn 1882, S. 173. 

57 I [Christian Wolff,] Philosophia rationalis sive Logica[, Frankfurt a.M./ 

Leipzig]1728, § 191. 

58 I C. G. Zumpt, Lateinische Grammatik, a.a.O. [Fn. 42] , S. 197: »[ ... ]das 

Fragewort cur, warum? (wahrscheinlich aus quare oder cui rei entstanden).« 

59 I [G. W.] Leibniz, De veritatibus primis, [in: ders. , Kleine Schriften zur 

Metaphysik, a.a.O. (Fn. 6), S.]176. 

60 I J[oachim] Jungius, Logica Hamburgensis, 1638; hrg. von [Rudolf] W. 

Meyer 1957, S. 239. Leibniz urteilt 1677 von der Jungiusschen Logik, sie sei 

»sine exemplo, [ ... ] adeo multa habet praeclara [* beispiellos, weil sie so 

viel Hervorragendes enthält]« ([Akademieausgabe, Band] VI/1, S. 281). Vgl. 

auch seinen Brief vom Dezember 1679 an Ch[ristian] Phitipp ([ebd., Bd.] 

II/1, S. 495). 

320 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


würde dann die Ermöglichunq des Spiegelns als das Wesen des Spiegels Über Leibniz 

zu bestimmen imstande sein. Der Ton dieser Festsetzung liegt auf der 
demonstratio als einer, »quae a rebus natura posterioribus, sive ab ef-

fectis, vel quasi effectis procedit [* die ausgeht von der Natur nach frü-

heren Sachen, oder von Wirkungen oder Quasi-Wirkungen]«, z.B. wenn 

die Phasen des Mondes den Nachweis seiner Kugelgestalt erbrächten. 61 

Jungius sagt mithin, nicht anders, als Leibniz zu sagen vermöchte, 
man könne, um die Wesensmöglichkeit von etwas zu entdecken, von 

einem der Natur nach Späteren und real Erfahrbaren dieses Etwas aus-

gehen. Denn auch Leibniz erklärt unzweideutig: »Possibilitatem autem 

rei vel a priori cognoscimus, vel a posteriori [ ... ] a posteriori vero, 

cum rem actu existere experimur, quod enim actu existit vel extitit, id 

utique possibile est. [* Wir erkennen die Möglichkeit einer Sache aber 
entweder apriori oder aposteriori ( ... ). Aposteriori erkennen wir aber 

die Möglichkeit, wenn wir erfahren, daß die Sache tatsächlich exis-

tiert, denn was tatsächlich existiert oder existiert hat, ist jedenfalls 

möglich (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O., S. 

41]«62 Demzufolge entfaltet das naturhaft Bewirkte qua Reflexion, auf 

den miroir vivant angewendet, das wesenhaft Bewirkende qua Leben, 
oder wie Leibniz in terminologischer Absicht präzisiert, als Selbsttätig-

keit, als Spontaneität. Das von-selber-Tun des Spiegels, als sein Wesen, 

definiert die Möglichkeit seines Spiegel-Seins; d.i. jene Tätigkeit (ope-
ration) der Monade, »qu'on nomme perception [* die man Perzeption 

nennt (dt.: G. W. Leibniz, Neue Abhandlungen über den menschlichen 

Verstand, a.a.O., S. 153]«, 63 oder Spiegelung, die eine innere Handlung 
(action interne) ist, ob eine der Monade, ob eine des Spiegels. 

4. Zu fragen ist also genauer, inwiefern ein Spiegel spontan sein kann. 

Leibniz lobt in der »Theodizee«, Aristoteles habe »bien definie, en di-

61 I Ebd., s. 238. 

62 I Meditationes ... (Gerhardt phil. IV, 425) . Bemerkenswert der unmittel­

bar folgende Satz: »Et quidem quandocunque habetur cognitio adaequata, 

habetur et cognitio possibilitatis a priori; perducta enim analysi ad finem, si 

nulla apparet contradictio, utique notio possibilis est. [*Wann auch immer 

man nun aber eine adäquate Erkenntnis hat, hat man auch eine apriorische 

Erkenntnis der Möglichkeit; ist nämlich die Analyse bis zum Ende durchgeführt 

worden, so ist der Begriff stets möglich, wenn kein Widerspruch auftritt (dt.: 

G. W. Leibinz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O. [Anm. 6], S. 41)]« 

63 I Leibniz, Nouveaux Essais ... II, Kap. 9, § 1 (Gerhardt phil. V, 121). Der 

Ausdruck >l'operation< (scil. >de l'esprit<), der noch wichtig werden wird, 

steht kurz zuvor in demselben Satz. 

321 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare sant qu'une Action est spontanee, quand son principe est dans celuy 

und Scholien qui agit. Spontaneum est, cujus principium est in agente [* (Aristoteles 

hat sie) sehr richtig definiert, indem er sagt, eine Handlung sei spon­

tan, wenn ihr Anfang im Handelnden liege: Spontaneuro est, cujus 

principium est in agente (dt.: G. W. Leibniz, Die Theodizee, in: ders., 

Philosophische Schriften, Bd. 2.2, hrg. und übers. von Wolf von Her­

bert Herring, Frankfurt a.M. 1996, S. 93)]«.64 Mit >spontaneum< wird 
im lateinischen Mittelalter das >aiho!laTov< des Aristoteles übersetzt, 

ein schwer zu fassender, weil von ihm selber nicht einheitlich aufge­

faßterTerminus. Jedenfalls gehört ein Satz der »Physik« (197 b 18-20) 

hierher: Es sei »offenbar, daß wir von demjenigen, das schlechthin 

eines Zweckes wegen geschieht, etwas ein von-selber-Eintretendes 

(cmo TauTO-!lchov) nennen, wenn der Grund (a'iT1ov), weswegen 
das sich-Ereignende geschieht, nicht außerhalb seiner liegt«. 65 Da 

Leibniz sich resp. der Spontaneität ausdrücklich auf Aristoteles beruft, 

leuchtet ohne weiteres ein, warum er von Monaden, gar den Seelen, so 

unbefangen als Automaten sprechen kann; nicht allein »hört er in dem 

Worte ein betontes autos«66, vielmehr nimmt er den Stagiriten beim 

64 I Theod[izee] III., 301; Gerhardt phil. VI, 296. 

65 I In seiner Edition »Aristotle's Physics« diskutiert W(illiam] D[avid] Ross 

1936, S. 223f., diese Stelle eingehend. Zum Vergleich gewisser Bedeutungs­

unterschiede von >aÜTO!lUTOV< ist die »Metaphysik« heranzuziehen (siehe 

H[ermann] Bonitz[, Index Aristotelicus, Berlin]1870, (5.]124); W[olfgang] 

Wieland, [Die aristotelische Metaphysik. Untersuchungen über die Grundle­

gung der Naturwissenschaft und der sprachlichen Bedingungen der Prinzipi­

enforschung bei Aristoteles, Göttingen] 1962, [S.] 257ff. , äußert sich auf­

schlußreich dazu. Mit I[ngema r] Düring, [Aristoteles. Darstellung und 

Interpretation seines Denkens, Heidelberg] 1966, S. 99, der sich an K[urt] 

von Fritz anschließt, nehme ich >ah1vov< im Sinne eines strukturierenden 

Grundes. Es ist das vierte, >To ov eveKa <, das Weswegen oder Worumwillen 

des Aristoteles, »das sowohl als arche wie als telos erscheint« (I. Düring, 

ebd., [5.] 238). Leibnizens >principium< steht scholastisch fü r >apxr\<. 

66 I H. Schmalenbach, Leibniz, a.a.O. [Fn. 10], 5. 372. Der Verfasser 

nimmt Leibnizens Berufung auf Aristoteles nicht ernst gen ug, wenn er es 

(ebd., 5. 351; Hervorh. v. m.) für »verwunderlich« hält, da ß mit »unkörper­

lichen«, »spirituellen Automaten« (s. u.) »zunächst nur die Autarkie, die 

Selbstgenugsamkeit und völlige Selbständigkeit der Seele gemeint sein« 

mag, während »eben diese Rücksicht doch anderwärts auch den berühmten 

Vergleich mit der Uhr heraus[fordere; J. S.]«; »[ .. . ]und so fragt man denn 

erstaunt, was diese Uhr, diesen Automaten wohl von einem sonstigen Me­

chanismus unterscheide«. Die Antwort gibt Leibniz gewissermaßen latei-

322 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wort: »L'operation des Automates spirituels, c'est a dire des Ames, Über Leibniz 
n'est point mecanique [ ... ] [*Das Wirken der geistigen Automaten, d. 

h. der Seelen, ist keineswegs mechanisch (dt.: G. W. Leibniz, Die The-

odizee, a.a.O., S. 245)]«. 67 In unserem Sprachgebrauch läuft >automa-

tisch< Gefahr, zum Synonym für mechanisch, nämtich unbeseelt, zu 

verkommen, so daß Leibnizens Wendung >geistige Automaten< einen 

Widerspruch in sich zu enthalten scheint, wie >hölzernes Eisen<. Er 
hingegen braucht, anders als wir, diesen Schein nicht einmal aufzulö-

sen. Ganz und gar aristotelisch, darf er das Dictum seiner »Theodizee« 

noch verattgemeinern, darf er seiner Monadologie den Art[ikel] 18 

abermals einen bloß scheinbar paradoxen, einfügen. In wessen Nach-

nisch: Er unterscheidet mit den alten Autoren zwei Bedeutungen von >auto­

matum<, (z.B. mit Petr. 50,1) >aus eigenem Antrieb handelnd< und (mit Petr. 

54,4) >Maschine, die sich selbst bewegt<. Was seine Automaten sein sollen, 

schreibt er in einem Brief an des Bosses: »Bruta [animalia; J. S.) puto per­

fecta esse Automata, [ . .. ) [*Tiere sind, denke ich, vollkommene Automa­

ten)« (Gerhardt phil. li, 314). Das Attribut >perfecta<, das ebenfalls den 

berühmten Uhren zukommt, ist das noch zu besprechende >ev TEAES< aus 

Art[ikel)18 der »Monadologie«; aristotelice. 

67 I Theod[izee] III, 403; Gerhardt phil. VI, 356. Nach dem Komma, das 

abermals für die innere Handlung gesetzte l'operation aufgreifend , fährt 

Leibniz fort: »mais elle contient eminemment ce qu'il y a de beau dans la 

mecanique: les mouvemens, developpes dans les corps, y etant concentres 

par la representation, comme dans un monde ideal. qui exprime les loix du 

monde actuel et leur suites, [ ... ). [* aber es enthält im höchsten Grad das 

Schöne der Mechanik: die in den Körpern entwickelten Bewegungen sind 

durch die Vorstellung darin konzentriert wie in einer idealen Welt, welche 

die Gesetze der wirklichen Welt und ihre Folgen darstellt (dt.: G. W. Leibniz, 

Die Theodizee, a.a.O., S. 245)).« Dieser Satzfortgang wehrt einem mecha­

nistischen Mißverständnis, ist ihm doch abzulesen, was und sogar »auf he­

rausragende Weise«, an Schönem der Mechanik in der monadischen action 

interne enthalten sei. Die Schlüsselwörter lauten auf >Repräsentation< und 

>ausdrücken<, sie stehen für »den Sachverhalt der Spiegelung« (vgl. Anm. 22 

[aufS. 311]); auf Monaden qua Spiegel trifft nun aber Leibnizens >concen­

tres< zu, das im Briefwechsel mit Wolff als »concentrate seu vitaliter« be­

stimmt wird (zit. nach E[rnst) Cassirer[, Leibniz' System in seinen wissen­

schaftlichen Grundlagen, Marburg)1902, S. 406; Hervorh. v. m.). Denn der 

Spiegel erweckt das, was es auch in der Mechanik an Schönem gibt: den 

Eindruck von Lebendigkeit (siehe oben). Da Leibniz hier ohne terminologi­

sche Strenge spricht, deutet er das mehr-Tun des Spiegels mit >eminemment< 

an. 

323 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare folge er sich weiß, zeigen die Klammern; graeca sunt, non leguntur 

und Scholien [*es ist Griechisch und wird nicht gelesen]. 

»On pourroit donner le nom d'Entelechies a toutes les substances 

simples ou Monades creees [* Man könnte allen einfachen Substan­

zen oder geschaffenen Monaden den Namen Entelechien geben]«, be­

ginnt er überraschend, »Car elles ont en elles une certaine perfection 

(exovm T6 evTEAES), il y a une suffisance (ä:vTapKEia) qui les rend 

sources de leur actions internes et pour ainsi dire [* denn sie haben 

in sich eine gewisse Vollkommenheit (exovm T6 EVTEAEs), es gibt in 

ihnen eine Selbstgenügsamkeit (mhapKEia), die sie zu Quellen ihrer 

inneren Handlungen und sozusagen]«, endet er überraschend, »des 

Automates incorporels [*zu unkörperlichen Automaten macht (dt.: G. 

W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O., S. 447)]«.58 Als sei 

er seiner Leser nicht sicher, schiebt Leibniz, ehe er Entelechien und 

Automaten aufs engste miteinander verschränkt, ein >sozusagen< ein. 

Nicht des wohldefinierten Begriffs >automates< wegen übt er diese Vor­

sicht, sie gilt der Zubenennung >incorporels<, wie ja der Zuschreibung 

>Spirituels< sogleich die Cautel »C'est a dire des ames [* das heißt See­

len]« folgt. An einer anderen Stelle, in »Systeme nouveau de la nature 

... «/9 gibt Leibniz die strenge Lesart an: »[ ... ] Automate spirituel ou 

formet [ . . . ] [* (wie in einem) geistigen oder formalen Automaten ( dt.: 

G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O. , S. 221)]«, worin 

das >OU< zweifellos für >sive< zu nehmen ist. Der Begriff >automate<, soll 

sein terminologischer Anspruch seinen technischen Anklang übertö­

nen, verträgt nicht. daß er irgendwie materialiter, sondern verlangt, 

daß er schlechthinformaliter aufgefaßt werde, oder, mit einem Leih­

nizischen Ausdruck, seiner formalitas nach:»[ ... ] indem der Geist von 

dem metaphysischen Stoff oder dem Gegenstand und so auch von der 

Zeit, dem Orte und dem Zufälligen absieht«; 70 indem er, anstattauf das 

68 I Gerhardt phil. VI, 609f. 

69 I Gerhardt phil. IV, 485; der Titel heißt vollständig »Systeme nouveau 

de la nature et de la communication des substances, aussi bien que de 

l'union qu'il y a entre l'ame et le corps [* Neu es System der Natur und des 

Verkehrs der Substanzen sowie der Verbindung, die es zwischen Seele und 

Körper gibt (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O. 

[Anm. 6], S. 201)]«. Diesem Text von 1695 kommt, als »einzige[r; J. S.] 

Darstellung seines philosophischen Systems, die Leibniz selbst publiziert 

hat« (Leibniz, hrg. von H. H. Holz, 1965, S. 193), besonderes Gewicht zu. 

70 I Leibniz, Opuscules et fragments inedits, hrg. von L. Couturat 1903, 

[S.] 432; dt. nach [G. W.] Leibniz, Fragmente zur Logik, hrg. von F[ranz] 

Schmidt, Berlin 1960, S. 100. 

324 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Welt- oder Mensch-sein der Monade, allein auf ihre Spontaneität hin- Über Leibniz 
sieht. Diese ist in allen Monaden das Gemeinsame, diese ist daher an 
allen das Formale (ein Satz, der ebenso für alle Spiegel zutrifft). Fast 

unversehens, schiene nicht aristotelische und thomistische Tradition 

durch, gewinnt >formalis<, das auf >formalitas< (»Formwesenheit«71 ) 

zu beziehende Adjektiv, essentiellen Rang . Der seines Überraschen-

den bisher belassene Satzanfang, der Name >Entelechie< gebühre allen 

einfachen Substanzen, könnte mit demselben Recht an Nomenklatur 

lauten, er gebühre allen substantiellen Formen)." 

Auch mittels >EVTEAT\~< und >mhapKela< bezweckt Leibniz kaum 

anderes, als seine Definitiva innerer qua spontaner Handlungen der 

Monaden, >perfection< und >Suffisance<, mit Aristoteles zu bekräftigen. 

Autarkie, Autarkes werden vorzugsweise in dessen Ethik eingeführt, 

wie denn Leibnizens Monadenlehre bestimmter ethischer Inhalte, von 

ihren ästhetischen zu schweigen, nicht enträt.73 Die Nähe zu Aristote­

les, ein Grundzug seines Philosophierens74 , ermißt sich hier daran, daß 

71 I Deutsch für >formalitas< bei F. Schmidt, [Leibniz. Fragmente zur Lo­

gik,] a.a.O. [Fn. 70], S. 100. 

72 I Von gewissen Unterschieden des Aspekts abgesehen, gebraucht Leib­

niz >substances simples< und >formes substantielles< varie. Zu den substan­

tiellen Formen s[iehe] »Systeme nouveau« (Gerhardt phil. IV, 478f.) und 

Theod[izee] I, 87 (Gerhardt phil VI, 149f.). Vgl. auch H. H. Holz[, Dialektik 

und Widerspiegelung, Köln]1983, [S.] 38ff., (S.] 59f. 

73 I Das ethische Moment wird z.B. in »Principes de La Nature et de La 

Grace« betont: »Et les perceptions dans La Monade naissent les unes des 

autres par les loix des Appetits, ou des causesfinales du bien et du mal, [ ... ]. 

[* Und die Perzeptionen in der Monade entstehen auseinander nach den 

Gesetzen der Strebungen oder den Zweckursachen von Gut und Böse (dt.: G. 

W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O., S. 417)]« (Gerhardt phil. 

VI, 599); darin sind Gut und Böse auf gar keinen Fall wie >nützlich< und 

>nutzlos< zu verstehen. In eine universal angelegte Ethik mündet die »Mona­

dologie«, Art[ikel] 86f.: »Cette Cite de Dieu«, nämlich die Versammlung der 

Geistmonaden, »est un Monde Moraldans le Monde Naturel, [ ... ] (*Dieser 

Gottesstaat (diese wahrhaft universelle Monarchie) ist eine moralische Welt 

in der natürlichen Welt (dt.: ebd., S. 479)]« (Gerhardt phil. VI, 621f.). Den 

»Anteil der Monadenlehre an der Entwicklung des ästhetischen Problems« 

behandelt z.B. E. Cassirer, [Leibniz' System in seinen wissenschaftlichen 

Grundlagen, a.a.O. (Fn. 67)], S. 458-472. 

74 I Ihn geben H. Schmalenbach, Leibniz, a.a.O. [Fn. 10], S. 195, und E. 

Cassirer[, Einleitung, in: G. W. Leibniz, Neue Abhandlungen über den mensch­

lichen Verstand, neu übers., eingel. und erl. von Ernst Cassirer, Leipzig] 

325 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare Leibniz gleichermaßen beides, selbstgenugsam- und vollendet-sein, 

und Scholien zusammenbringt, um der Monade jene entelechiale Würde im Metaphy­

sischen zuzugestehen, die im Ethischen der Eudaimonie zusteht. »Als 

etwas Vollendetes (TEAEtov) und sich-selber-Genügendes ( mh<'xpKTJS) 

erweist sich die Eudaimonie«, sagt Aristoteles (N[ikomachische] 

E[thik] 1097 b 20-21) , »sie ist des zu-Tuenden-Endziel (T6v TTpaKT6v 

ovaia TEAos)«. 75 In >eudaimonia<, obzwar einem Substantiv, schwingt 
unüberhörbar Verbales mit; unser >Glückseligkeit<, so auffällig zum 

Abstractum suffigiert, dient einer Übersetzung wenig. Der Philosoph 

unterlegt seinem >EVOat1Jovia< ein >EvÖaii.JOVEtv<; das triviale >glück­

lich sein<, wie Tragiker und Historiker ihr Verb verstanden, steigert er 

freilich zu einem glücklich-Tun (keinem glücklich tun oder Tun-als-ob) 

desjenigen, dessen Glück nichts als dieses Tun, besser griechisch: des­

sen Ev0at1Jovia nichts als EvÖatiJOVEtv ist. Keineswegs kommt sie zu 

einem Tun hinzu, etwa dem Getanen lohnend: Als deszu-Tuenden End­
ziel (TeAos) ist die Eudaimonie, die nichts als das glücklich-Tun ist, 

ebensowohl und zugleich nichts als das glücklich-Getane. Ausschließ­

lich ein Tun wie dieses, zu dem nichts ihm Äußeres hinzukommt, damit 

es getan sei, heißt autark, selber sein Genügen. Die innere Handlung 
der Monade, als ein Spiegeln, ist ein solches Tun. Leibniz, um die von 

ihm gemeinte Autarkie, wie Aristoteles die seine, auch verbal auszu­

drücken, bildet >monadare< zum Substantiv >monasc einig-Tun. 
Monaden sind Automaten, d.h. Spontaneitäten76, aufgrund des-

1926, [3. Auflage, S.] XVIII, nur mit Vorbehalt oder Vorsicht zu: »Die aristo­
telische Scholastik, die Leibniz [ ... ] zu restituieren vermeint«; »Leibniz ... 

scheint Aristoteliker in der Bestimmung des Seins-, des Substanzbegriffs zu 
sein« (Hervorh. v. m.). 

75 I Seine »Politik« (1281 b 1-3) stellt diese Begriffe ebenfalls nebenein­

ander. Die Polis, sagt Aristoteles dort, sei »der Geschlechter und Gemeinden 

Vereinigung zum Zweck eines vollendeten (TEAEtos) und sich-selber-genü­

genden (mhapKTJS) Lebens. Dies aber ist, wie wir behaupten, ein glückli­

ches (Evöai11wv) und schönes Leben«. Vielleicht nimmt Leibniz auch davon 
etwas auf: Seine Cite de Dieu als Polis der Monaden, die sich genugtun (se 

contenter), als Glückseligkeit (felicite) ihre Lust zu schöpfen; Monad[ologie,] 

Art[ikel] 90 (Gerhardt phil. VI, 622). Bestimmt ist er in seiner Ethik ein 
Aristoteliker: ein Eudaimonist. 

76 I Daß Leibniz zwischen Spontaneitäten (avToiJaTa) und Automaten 

(qua Automaten) differenziert, zeigt z. B. Monad[ologie,] Art[ikel] 64 (Ger­

hardt phil. VI, 618): »Ainsi chaque corps organique d'un vivant est une Espece 

de Machine divine, ou d'un Automate Nature[ [ ... ] [* So ist jeder organische 

Körper eines Lebewesens eine Art göttlicher Maschine oder so etwas wie ein 

326 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sen, daß sie Selbstgenügsamkeit und daß sie »Une certaine perfection Über Leibniz 
[*eine gewisse Perfektion]« haben (Exovm To EVTEAEs). Der Mathe-

matiker Leibniz gebraucht >certaine< für eine gewisse, nämlich be-

stimmbare Angabe" ; so bestimmt er diese Perfektion als Ev-TEA-EXta: 

etwas, das innen sein Telos hat. Bezeichnet ist kein Tun, dessen Getan-
werden zu einem Epyov ESEtpy6:oJ..!Evov erst führt, wie das Rüsten der 

Perser zu einem kriegsstarken Heer, vielmehr eines, dessen Getan- im 

Tätig-sein {Ev-EpyEta) schon ruht. Aristoteles behauptet deswegen 

{Met[aphysik]1048 b 26) ein Zugleichgelten von »Kat EÜOatJ..!OVEt Kat 

EÜOatJ..!OVTJ KEV [*er ist glücklich und ist zugleich glücklich gewor-

den]«, mithin, in merkwürdiger Zeitenthebung eines Zeitwortes, »daß 

man in der eudaimonia eine Stufe erreicht hat. auf der man von einer 

Handlung sowohl im Präsens als imPerfektumsprechen kann«. 78 Aus-

schließlich ein präsentisch-perfektisches Tun wie dieses, in sich sein 

Endziel, heißt vollendet {Ev-nMs). Die monadische action interne, als 

ein Spiegeln, ist ein solches Tun, und dasselbe behauptet Aristoteles 

(ebd., b 23-24) auch vom Sehen und vom Denken: »oTov opa ÜJ..la 

Ka\ EwpaKE [ ... ] Kai [ ... ] vOEi Kal VEVOTJKEV [* So kann man wohl sa-

gen: er überlegt und hat zugleich (immer schon) überlegt]«.79 Wie eine 

Leibnizische Anmerkung dazu steht in einem der Briefe an Bayle zu 

lesen: »Il n'y a rien de plus approchant de la pensee parmy les choses 

visibles, que l'image qui est dans un miroir [ ... ] [* Es gibt nichts unter 

den sichtbaren Dingen, das dem Denken näherkommt als das Bild in 

einem Spiegel].«80 

5. Die Definitiva innerer qua spontaner Handlungen, selbstgenugsam­

und vollendet-sein, sind nunmehr dem Spiegeln selber abzusehen. In 

natürlicher Automat (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, 

a.a.O. [Anm. 6], S. 469)]«, H. H. Holz annotiert [in: ebd., S. 468]: »Im 

Entwurf heißt es statt corps organique: Entelechie.« 

77 I Wie Mathematiker sagen: Für eine gewisse Zahlx gilt x + 2 = 3. A[lfred] 

N[orth] Whitehead, Einführung in die Mathematik, Wien 1948, S. 203 , be­

tont, »daß die Begriffe >gewisse Dinge< und >beliebige Dinge< die Fundamen­

talbegriffe der Mathematik sind«. 

78 I I. Düring, [Aristoteles, a.a.O. (Fn. 65)], S. 470. Zur Problematik des 

präsentisch-perfektischen Tuns s[iehe] Scholie »Aristoteles: Sehen und zum 

Gesehenen haben« [von Schiekel nicht ausgearbeitet]. 

79 I >Kal t\wpaKI)< sinngemäß, wie üblich nach Top[ik]178 b 10-11 er­

gänzt. Zum EVOatJ..!OVEiv als einem Tun des vous, des (Ev-)oaii.JOVEiv, vgl. 

I. Düring, [Aristoteles, a.a.O. (Fn. 65)], S. 469ff. 

80 I Gerhardt phil. III, 68. Die Fortsetzung des Satzes gehört nicht hierher. 

327 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare seinem letzten Brief an des Bosses verwendet Leibniz, da er lateinisch 

und Scholien schreibt, anstelle des scheinbar wahllos mit >action< wechselnden 
>Operation< den scholastischen Terminus: »Monades non sunt principi­

um operationum ad extra [* Die Monaden sind kein Prinzip von Opera­

tionen nach außen (dt.: G. W. Leibniz, Der Briefwechsel mit Bartho­

lomäus des Bosses, hrg. von Cornelius Zehetner, Harnburg 2007, S. 

354)]«.81 Die Leibniz wohlbekannte Unterscheidung zwischen actio 
und operatio trifft Themas von Aquin, indem er, Aristoteles aufneh­

mend, differenziert: »Duplex est actio [* Es gibt zwei Arten von ac­
tio]«Y Die eine greife »ab agente [*vom Agieren]« auf etwas ihm 

Äußeres über und gestalte es um, wie das Erleuchten (illuminatio), 

und diese sei eigentlich actio zu nennen. Die andere greife nicht auf 

etwas ihm, dem agens, Äußeres über, sondern verharre »in ipso agen­
te [* im Agieren selbst]« als dessen eigene Vollendung (»ut perfectio 

ipsius«), wie das Leuchten (»lucere«), und diese sei eigentlich >opera­

tio< zu nennen. Man bleibt der Differenz gewärtig, wenn man bei actio 
immer ein nach-außen-wirkendes Bewegtsein, bei operatio immer ein 

in-sich-ruhendes Tätig- und Getansein mitversteht. Demnach ist die 

operatio diejenige actio, deren »principium est in ipso operante 
[* Prinzip im Handelnden selbst ist]«, eine unmittelbar an das Prinzip 

der Spontaneität (siehe oben) erinnernde Distinction des Thomas.83 

81 I Gerhardt phil. II, 518 (Hervorh. v. m.); I. C. Gerha rdt (ebd., 5. 289) 

urteilt, Leibniz habe im letzten Teil dieser Korrespondenz, 1709-1716, »den 

ausführlichsten Commentar« zur »Monadologie« gegeben. 

82 I Leibniz in Theod[izee) I, 87 (Gerhardt phil. VI, 150): »[ ... )le Philoso­

phe Stagirit concoit qu'ily a deux especes d'Acte, [ ... )[*(Ferner) nimmt der 

Philosoph von Stagira zwei Arten von Handlungen an (dt. : G. W. Leibniz, Die 

Theodizee, a.a.O., 5. 335))«; wenig später(§ 89, a.a.O., 5. 151) behandelt 

er »La doctrine des Thomistes [* die Lehre der Thomisten]«. Zu Leibnizens 

durchaus positiver Einschätzung der Scholastik vgl. auch den »Discours«, 

Art[ikel] II (Gerhardt phil. IV, 435f.): »[ ... ] ilytrouveroit un tresor de quan­

tite de verites tres importantes et tout a fait demonstratives [* er darin ei­

nen Schatz vieler sehr wichtiger und ganz und gar beweiskräftiger Wahrhei­

ten finden würde (dt.: G. W. Leibniz, Kleine Schriften zur Metaphysik, a.a.O., 

S. 83))«, freilich um mathematischen Tribut. 

Themas, Qu[aestiones) disp[utatae] de veritate VIII, 6. Äh nlich in der Sum­

ma theol[ogicae] (154, 2): »Duplex enim est actionis genus, ut dicitur 9. 

Metaph. (tex. 16) [* Es gibt zwei Arten von Handlung, wie in 9. Metaph. 

(tex. 16) gesagt wird).« Ich folge weiterhin den »Quaestiones«. 

83 I Zitiert nach J[oseph] Gredt, Elementa Philosophiae Aristotelico-Tho­

misticae, 2 vol., Freiburg 1912, vol. II, S. 307. Daß Themas eine Distinction 

328 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Grund und Ziel des sich-Ereignens als eines von-selber-Eintretens sind Über Leibniz 

diesem innerlich, auch sind sie O:pxr] und TEAos- in einem. 84 

Der Spiegel leuchtet, wenn er erleuchtet wird. Das Licht, agens des 

Erleuchtens, fällt auf den Spiegel, etwas ihm Äußeres, und verwandelt 

den bis dahin Dunklen: actio. Das Leuchten, operans des Spiegelns, 

fällt indessen auf nichts ihm Äußeres, es zu verwandeln, ist vielmehr 

sich selber innerlich, in seinem Aufscheinen schon ein vollendetes, 

vollkommenes Sein: operatio. Diese nenne er eine in dem Verrichten­

den selbst (in ipso operante) »verbleibende Verrichtung«, sagt Thomas 

an anderer Stelle, »durch die anderes als die Verrichtung selbst nicht 

gemacht wird, so: das Sehen und das Hören. Dergleichen nämlich sind 

die Vollkommenheiten (perfectiones) derer, deren Verrichtungen (ope­

rationes) sie sind und deren Letztes sie sein können, da sie nicht auf 

irgendein Gemachtes hin geordnet sind, das Endziel wäre.« Hingegen 

»ein Tatwirken«, d.i. die actio im Unterschied zur operatio, »aus dem 

irgendein tätig Gewirktes (actum) außer ihm selbst folgt, ist die Voll­

kommenheit des Verrichteten, nicht des Verrichtenden (perfectio ope­

rati, non operantis), und wird zu jenem wie zum Endziel in Beziehung 

gesetzt«. 85 Dergleichen wie Sehen und Hören, z. B. Leuchten; dieses 

aber als die Vollendetheit seiner selbst und des Spiegels, der ein Spiegel 

nur in seinem Leuchten ist. Er leuchtet und hat zugleich geleuchtet, 

spiegelt etwas und hat es zugleich zum Gespiegelten. Sein Vollendet­

sein ist in einem und demselben Augenblick sein Gewesen- und sein 

Gegenwärtigsein. 86 

des »voluntarium imperfectum qua spontaneum [* unvollkommen Willentli­

chen insofern es spontan ist]« trifft, ist hier unerheblich. 

84 I Mit anderen Worten sagt dies auch H. Cassirer, Aristoteles' Schrift 

>Von der Seele, und ihre Stellung innerhalb der aristotelischen Philosophie, 

Tübingen 1932, S. 133: »Im aristotelischen Sinne macht es [ ... ] keinen Wi­

derspruch aus, wenn man etwas zugleich als tiHos (Ende), als eschaton 

(Letztes) und als arche (Anfang) [ ... ] bezeichnet.« 

85 I Thomas, Contra gent[iles] I, 100; deutsch nach H [ans] Nachod/ P[aul] 

Stern, Die Summe wider die Heiden, [Bd.] I, [Leipzig]1935, [S.] 353. 

86 I Im Vorbeigehen bemerke ich, daß hier zumindest der Ausdrucksweise 

nach eine Parallele zum To Tl i!v E'lvm des Aristoteles, seinem Grundbegriff 

für das Sein des Seienden, vorliegt: Das was-war-Sein, genauer, das was­

gewesen-Sein. Ausführlicher darüber die Scholie »Aristoteles: Sehen und 

zum Gesehenen haben« [von Schiekel nicht ausgearbeitet]. 

329 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare Verweise/ Nachweise 

und Scholien 
Krankheit hinderte mich, am 26. Februar 1987 nach Bremen zu kom­

men und »Über die Freundschaft« (Empedokles 17.8; 18; al. Hegel18, 

347 sqq; 4, 270 sq., Aristoteles EN VIII et IX; Met. 985a) zu sprechen. 

Desto dankbarer folge ich daher der Einladung, am Symposion, Hans 

Heinz Holz zu ehren, post festurn teilzunehmen. Ich wähle zwei auf­

einander zu beziehende Arbeiten über Leibniz: einen Radio-Essay und 

eine Scholie; dem einen bitte ich die Unvollkommenheit, der anderen 

die Unvollständigkeit nachzusehen. 

1. Monade, Kugel, Integral 

Gesendet 1985 im Dritten Programm des NDR Hamburg; ungedruckt. 

Dem Charakter des Essays, zumal eines Radio-Essays, entspre­

chend, beschränke ich mich auf einige Verweise im Text sowie auf Li­

teraturangaben. 

Leibniz ist, z.T. von mit übersetzt, nach den bekannten Ausgaben 

zitiert. Kuhlenhecks Invektive gegen Leibniz steht in seiner Übertra­

gung der Eroici furori von Giordano Bruno (Gesammelte Werke, Bd. 5), 

Jaglows Urteil über F. Bachmann im Vorwort der russischen Ausgabe. 

330 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303 - am 14.02.2026, 16:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

