35

ANSTOSSIGE KOPFTUCHER —
KOPFTUCH-DEBATTEN IN DEN NIEDERLANDEN

Helma Lutz

Das Kopftuch ist (auch) in den Niederlanden zur Metapher fiir Spannun-
gen und Spaltungen in der multikulturellen Gesellschaft geworden. Das
islamische Kopftuch markiert die Grenzlinie zwischen einer modernen
niederlindischen und einer traditionellen islamischen Gemeinschaft.
Dementsprechend wird iiber das Kopftuch und iiber die islamische Her-
kunft Identitit konstruiert und zugeordnet. Midchen und junge Franen
aus tiirkischen und marokkanischen Immigrantenfamilien seben sich mit
essentialisierenden Bildern konfrontiert, die ihrer fragmentierten Wirk-
lichkeit und ihrem Selbstverstindnis nicht entsprechen. Der folgende Bei-
trag setzt sich mit den Reaktionen der Midchen und Franen auf diese
Konstruktion auseinander wie auch mit ihren Versuchen, sich der Essenti-
alisierung durch die Bildung hybrider Identititen zu entzieben.

Sogenannte Kopftuch-Debatten haben sich in den vergangenen Jahren zu
einem europaweiten Phinomen mit jeweils nationalspezifischen Aspek-
ten entwickelt. In diesem Artikel sollen verschiedene Facetten dieses
Themas im Kontext der niederlindischen Diskurse behandelt werden.
Mein Interesse ist es herauszufinden, warum dieses Tuch, das Kopftuch,
bei den unterschiedlichsten Gruppen in der Gesellschaft eine solche Fiille
von Reaktionen hervorruft. Kein anderes Kleidungsstiick erhalt derzeit
so viel Aufmerksambkeit, ist derart heftig umstritten. Warum wird ausge-
rechnet dieses kleine Stiick Stoff immer wieder zum Stein des Anstofles?
Zur Beantwortung dieser Frage mochte ich die grundlegende Bedeutung
verschiedener Kopftuch-Diskurse erértern. Im Zentrum der Analyse
stehen hier die symbolische Bedeutung und die Frage nach der Reichwei-
te dieser Metapher, wobei verschiedene, zum Teil widerspriichliche Vor-
stellungen und Erklirungsansitze reflektiert werden. Es geht mir hierbei
keineswegs darum, einzelne Uberlegungen und Auffassungen als »falsch«
zu demaskieren oder eine »politisch korrekte« Sicht des Themas zu ent-
wickeln; vielmehr mochte ich erdrtern, welche Folgen diese Diskurse fiir
eine bestimmte Gruppe von Betroffenen, junge Immigrantinnen, haben

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 Herma Lutz

(konnen). Mit Hilfe des analytischen Instrumentariums des »situated
knowledge« (Haraway 1991) will ich aufzeigen, wie problematisch der
Umgang mit den verschiedenen »Wahrheitsvorstellungen«, die hier zur
Disposition stehen und die den Prozefl der Identititsentwicklung junger
tiirkischer und marokkanischer Frauen beeinflussen, sein kann. In der
Schlufbetrachtung werde ich mich mit dem Begriff »Hybriditit« ausein-
andersetzen.

DREI STIMMEN AUS DER MULTIKULTURELLEN GESELLSCHAFT

Selma
Selma Yilmaz ist 22 Jahre alt und Arzthelferin. Sie wurde in der Tiirkei
geboren, wuchs in den Niederlanden auf und trigt kein Kopftuch:

Ich fithle mich hier eigentlich schon als Auslinderin. Weil ich so viele
Bemerkungen von Leuten, die hier wohnen, hore, wie Auslinder so sind,
und ich merke einfach, daf sie einen doch nicht als Niederldnderin akzep-
tieren konnen. Na ja, sie sagen es nicht direkt, aber man merkt es schon,
sie sagen zum Beispiel, ja also du pafit dich unheimlich gut an und so, und
da gibt es Auslinder, die hier schon iiber zehn Jahre wohnen und von
nichts 'ne Ahnung haben, oder auch, ja, wie geht das eigentlich bei euch
so zu, nehmt ihr das zu Hause auch so genau und so. Sie meinen irgend-
wie, ja, mufit du zu Hause auch ein Kopftuch tragen? Bei uns in der Schu-
le tragen namlich zwei oder drei Midchen ein Kopftuch. Und dann sehen
sie sich die Madchen an und fragen dann, also, wenn du zu Hause bist,
trigst du dann auch ein Kopftuch? Ja also dann sagt man so nein. Aber
warum tun die anderen das dann wohl? Ich finde es eigentlich ziemlich
nervig, immer wieder das Gleiche zu erzahlen, so ist das bei uns nicht, bei
uns zu Hause ist es so und so. Ich bin dann niamlich doch ein bifichen
verpflichtet, mein eigenes Leben zu schildern; und ich frage die anderen
umgekehrt so etwas zum Beispiel nicht, also, wie ist das bei dir zu Hause?
Das fragt man nicht. Aber sie fragen es einen schon, und man will thnen
auch klar machen, dafl man alles richtig macht. Dann muf ich, also das
klingt komisch, aber damit quilt man sich dann immer ab (Selma Yilmaz
in Leiprecht/Willems 1993).

Frits
Frits Bolkestein, Jahrgang 1932, war bis 1998 Fraktionsvorsitzender
der rechtsliberalen VVD? im niederlindischen Parlament »Tweede Ka-

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 37

mer«. Er wurde in den Niederlanden geboren, wuchs dort auf, lebte und
arbeitete lange Zeit im Ausland, wo er unter anderem die Interessen des
Shell-Konzerns vertrat. Er hat in den vergangenen Jahren in zahlreichen
offentlichen Reden, Debatten, Interviews und Publikationen immer wie-
der grofle Bedenken in bezug auf die Integration der Muslime in den
Niederlanden vorgetragen und dabei auf die Integrationsunfihigkeit des
Islam im allgemeinen verwiesen:

Wihrend es frither kaum Berithrungspunkte mit der islamischen Kultur
gab, liegen sie nun auf der Hand. Wie missen sich die islamische Minder-
heit und die nicht-islamische Mehrheit zueinander verhalten? Diese Frage
gilt natiirlich auch fiir andere Minderheiten. Im Zentrum des Interesses
kann immer nur eize Frage stehen. Uber ... grundlegende politische Prin-
zipien — die Trennung von Kirche und Staat, die Freiheit der Meinungs-
duflerung, Toleranz und Anerkennung — kann man absolut nicht feil-
schen. Jeder in den Niederlanden, Muslim oder Nicht-Muslim, hat sich an
die Gesetze zu halten, die aus diesen Prinzipien hervorgegangen sind.
Jeder in den Niederlanden kann stehen und gehen wie es ihm beliebt, sa-
gen und essen, was er mochte, seine eigenen Kleider tragen und sich zu
seiner Religion bekennen. Islamische schulpflichtige Middchen diirfen ein
Kopftuch tragen, wenn auch das Kopftuch sicher eine bedeutungstrich-
tigere Funktion hat, als nur das Haar zu bedecken (Bolkestein 1991).

Esmé

Esmé Choho ist 24 Jahre alt, Teilzeitstudentin, Schiftstellerin und Jour-
nalistin. Sie wurde in Marokko geboren, wuchs in den Niederlanden auf
und trigt ein Kopftuch. Nach einer Identititskrise habe sie im Alter von
17 Jahren beschlossen, ein Kopftuch zu tragen. Vor diesem Zeitpunkt
hatte sie sich aus Schamgefiihl als Spanierin oder Indonesierin ausgege-
ben, unter anderem begriindet dadurch, daff »man in den Schulbiichern
liest, dafl Marokkaner unterentwickelte Analphabeten sind, mit einer Re-
ligion, in der Frauen unterdrickt werden ... «. Obwohl sie sich als richti-
ge Niederlanderin fithlte, wurde sie dennoch von ihren »weiflen« Freun-
dinnen auf ihre kulturellen Wurzeln angesprochen. Nachdem sie sich mit
ihrer »eigenen kulturellen Herkunft« beschaftigt hatte, beschlof} sie, als
offenes Bekenntnis zum Islam ein Kopftuch zu tragen:

Aber wenn man sich entscheidet, ein Kopftuch zu tragen, mufl man dar-
iber schon sehr, sehr gut nachdenken. Man muf} sehr stark sein, um diese
Entscheidung umsetzen zu konnen (Esmé Choho in Coronel 1995: 5).

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 Herma Lutz

Soweit drei Stimmen der 90er Jahre von Mitgliedern der niederlindischen
multikulturellen Gesellschaft. Uber die Frage, ob diese Stimmen repri-
sentativ sind, 18t sich streiten; fest steht jedenfalls, dafl die Bedeutung,
die diesen Stimmen beigemessen wird, sowie die offentliche Aufmerk-
samkeit, die man ihnen schenkt, sehr unterschiedlich sind. Frits Bolke-
stein hat mit seiner oben genannten Luzerner Rede eine Flut von Reak-
tionen provoziert, die schlieflich zu einer »Nationalen Minderheitende-
batte« fiihrte.

Diese Stimme wurde gehort und zum Anlafl genommen, vielfaltige
Meinungen zur multikulturellen Gesellschaft und tiber Muslime zu du-
fern. Als Reaktion auf diese Rede wurden innerhalb eines Jahres, zwi-
schen September 1991 und 1992, allein in der Volkskrant und dem NRC
Handelsblad 250 Kommentare (Briefe, Artikel, Kolumnen) veroffentlicht
(vgl. auch Lutz 1993).> Offenbar hat Bolkestein mit seiner Rede eine
sensible und aktuelle Frage angesprochen.

Im vorliegenden Artikel wird Bolkestein wegen seiner Ausfithrungen
iiber islamische Frauen, die in seiner Rede eine zentrale Position einneh-
men, in die Diskussion eingebracht. Die Rolle der Frau in der islami-
schen Kultur, von ihm als traditionell und untergeordnet beschrieben,
dient ihm als Beweis fiir die Riickstandigkeit der Muslime. Sichtbar wird
diese Haltung, so Bolkestein, durch das Tragen(-miissen) eines Kopftu-
ches, dessen Bedeutung tiber »das Bedecken der Haare« hinausgeht. Bol-
kestein wurde in den 90er Jahren zum Meinungsfihrer derjenigen, die
vor den Folgen der Einwanderung von Nicht-Européern, in der Regel
gleichgesetzt mit der Einwanderung von Muslimen, warnen. Er wurde in
diesem Zusammenhang mehrfach geehrt als »unerschrockener Politiker,
der die tabuisierenden Gebote der political correctness bricht«.

Die erste der aufgefiihrten Stimmen, die von Selma Yilmaz, stammt aus
einer Videodokumentation tber Jugendliche und Rassismus in den Nie-
derlanden, die im Rahmen eines Forschungsprojektes erstellt wurde
(Leiprecht 1994) und inzwischen in Unterrichtsmaterialien fur allge-
meinbildende Schulen aufgenommen wurde (ARIC 1995). Esmé Choho
schliefllich, interviewt von Marcita Coronel fiir die Zeitschrift Contrast,
wurde als junge Schriftstellerin und Journalistin bei verschiedenen Ra-
diosendern und als Aktivistin in einer islamischen Jugendorganisation
bekannt. Auch diese beiden jungen Frauen, Mitglieder der Gemeinschaf-
ten, auf die sich Bolkesteins Ausfithrungen beziehen, stehen dem Kopf-
tuch-Thema nicht gleichgiiltig gegentiber. Auch fiir sie bedeutet dieses
kleine Stiick Stoff mehr als nur eine Kopfbedeckung, wobei sich ihre

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 39

Wahrnehmung von derjenigen Bolkesteins in einigen Aspekten grund-
satzlich unterscheidet.

Wihrend Bolkestein eine simple Botschaft hat und eine schlichte Lo-
sung fiir das von thm beschriebene Problem vorschligt, wird in den
Schilderungen der jungen Frauen ein weitaus komplexeres Bild sichtbar.
Bolkestein sucht — nachdem er erst die islamische und die niederlindische
Kultur als Pole eines dichotomen Weltbildes dargestellt hat, bei dem der
Islam dasjenige symbolisiert, was der Westen abweist — die Losung des
»Integrationsproblems« schlichtweg in der Anpassung der »Muslime« an
die »Werte und Normen« der nicht-muslimischen Mehrheit.

Selma Yilmaz und Esmé Choho dagegen haben einen »personlichen
Bezug« zu diesem Thema. Wenn es um Kopftiicher und deren Bedeu-
tung geht, fithlen sie sich angesprochen, nicht nur als Reaktion auf die
von Bolkestein ausgeloste Debatte, sondern weil dieses Thema in threm
Alltag standig prisent ist. Thre Aussagen zeigen, wie sie sich als Mitglie-
der nicht-dominanter Gruppen mit gegenldufigen Identititsanspriichen
auseinandersetzen (miissen). Die amerikanische feministische Theoreti-
kerin Donna Haraway schreibt in ihrer Arbeit iiber »situated know-
ledges« (1991)* den »inappropriate/d others«, also denjenigen, die weder
als Subjekt noch als Objekt einen deutlichen Platz in den bestehenden
Wahrheitsvorstellungen einnehmen, die Fihigkeit zu, sich als Produzen-
ten eines situierten Wissens zu manifestieren (Prins 1994: 64). Diejenigen,
die sich in den herrschenden Diskursen nicht wiederfinden, tendieren
laut Haraway dazu, eine kritische Haltung einzunehmen oder sich der
vorherrschenden Meinung zu widersetzen. Selma Yilmaz und Esmé
Choho etwa konnten als Trigerinnen eines situierten Wissens bezeichnet
werden. Ob sie, wie Haraway behauptet, tatsichlich in der Lage sind, die
Konstruktionen ihrer fragmentierten Wirklichkeiten zu durchbrechen,
um ein anderes System der Bedeutungsfindung zu etablieren, bleibt vor-
laufig eine offene Frage. An dieser Stelle kann lediglich konstatiert wer-
den, daf§ sich drei unterschiedliche Mitglieder der multikulturellen Ge-
sellschaft zum gleichen Thema duflern.’

Wihrend das Kopftuch fiir Bolkestein eine Frage der politischen Ori-
entierung darstellt, reprisentiert es fiir Yilmaz und Choho den Dreh-
und Angelpunkt eines Diskurses, in dem nicht allein Machtverhaltnisse
und (symbolische) In- und Exklusion eine Rolle spielen, sondern in dem
das Dilemma ihrer Identitit zum Ausdruck kommt: Unabhingig von der
Tatsache, ob sie »fiir« oder »gegen« Kopftiicher sind, missen sie sich in
einem Gebiet ideologisierter Oppositionen orientieren. Dieses kleine

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 Heima Lutz

Stiick Stoff markiert eine Grenze zwischen traditionell und modern, zwi-
schen dem Innen und dem Auflen einer bestimmten Gruppe, zwischen
der Bereitschaft zur Anpassung und dem (religiosen) Widerstand dage-
gen. Kurz gesagt, das Kopftuch ist die sichtbare Grenzlinie zwischen der
»niederlindischen« und der »islamischen« Gemeinschaft und wird so zur
Identititsfrage. Toni Morrison hat in ihrem Projekt »Playing in the
Dark«dazuaufgerufen, »diekritische Sichtweise vomradikalen Objektzum
radikalen Subjekt zu wenden, von den Beschriebenen zu den Beschrei-
benden« (1992: 90). Die Auflerungen von Selma Yilmaz und Esmé Cho-
ho, verstanden als Selbstbild und als Reflexionen tiber die Projektionen
der »Beschreibenden«, lenken unsere Aufmerksamkeit nicht allein auf
die gravierenden Folgen dominanter Diskurse fiir die (weiblichen) Mit-
glieder von Minderheiten, sondern ebenso auf die Funktion »kollektiver
Fiktionen« (Hall 1991) fiir die Selbstdarstellung der »Beschreibendenx.

Um Bolkestein in seiner Funktion als Reprisentant eines hegemonialen
Wahrheitsanspruchs zu entlasten, wird im folgenden der Gesprichsaus-
schnitt einer Gruppe niederliandischer Jugendlicher zitiert, deren Alter in
etwa dem von Selma und Esmé entspricht.

NIEDERLANDISCHE JUGENDLICHE

Aus dem folgenden Fragment eines Gespriches geht hervor, daf§ Frits
Bolkestein mit seinen Uberlegungen nicht alleine steht. Bert, Niels und
Kevin, drei niederlindische Oberstufenschiiler, die 17, 18 und 19 Jahre
alt sind, duflern sich zum Thema »Auslinder«:

Bert: »Na ja, ich finde, dafS man schon das Recht hat, sich so zu kleiden,
wie man will. Also wenn man mit einem Kopftuch irgendwo rumlinft,
das, finde ich, macht anch nichts aus. Wenn ich in so *ner Hose *rumlaufen
machte, dann darf das nichts ausmachen, aber wenn ... Ja, du mufSt dich
schon an die Leute und an die Arbeit und was weifs ich was anpassen kion-
nen.«

Rudi: »Aber was heifSt das: anpasseni«

Bert: »Ja, sich schon gemdifS den niederlindischen Vorstellungen verbal-
ten.«

(Es wird durcheinander geredet, unverstiandlich.)

Niels: »Aber es ist natiirlich alles oder nichts, man kann nicht teilweise mit
einem Kopftuch und teilweise nicht ... Es ist natiirlich entweder der eine

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 41

oder der andere Weg. Man kann nicht zur Hilfte niederlindisch und zur

Hilfte tiirkisch ...«

Kevin: »Aber ja, weil alte Weiber laufen anch mit einem Kopftuch ...«
(Gelachter)

Bert: »Nein, ich meine auch nicht, dafS man sich dufSerlich anpassen mulfs,

sondern einfach in der Einstellung, ja, der Einstellung anf sozialem Ge-

biet, einfach die Art des Denkens. Ich meine, dafs es auf der Strafle nieder-

landisch sein mufS, also nicht so weit hinter dem Mann herlaufen und was

weifs ich nicht alles ...« (Leiprecht 1999: 421)

Ein zentrales Thema der Gruppengespriche mit allochthonen und au-
tochthonen Jugendlichen in Gymnasien, Realschulen und Berufsschulen,
die Rudi Leiprecht in seiner Studie tiber Ethnozentrismus und Rassismus
bei niederlindischen Jugendlichen fiithrte, war die » Anpassung von Aus-
lindern«. In diesem Zusammenhang wurden vor allem Geschlechterver-
haltnisse diskutiert, wobei viele (autochthone und allochthone) Jugendli-
che die Freiheit und Emanzipiertheit der niederlindischen Frau im Ge-
gensatz zur tirkischen oder marokkanischen Frau betonten. Das oben
angefiihrte Gesprich ist ein typisches Beispiel aus den von Leiprecht ge-
fihrten Diskussionen.

Wie fiir Bolkestein, so scheinen Kleidung und Verhalten islamischer
Frauen fiir diese jungen Manner ein wichtiges Thema zu sein, das nicht
allein besondere Aufmerksamkeit erhilt, sondern auch eine besondere
Funktion in dieser Auseinandersetzung bekommt. Anstelle einer ausge-
sprochenen Ablehnung, die nicht dem Selbstbild niederlindischer Libe-
ralitit und Toleranz entspriche, nehmen die Jugendlichen eine deutliche
Trennung von privat und o6ffentlich vor (s.u.). Die Forderungen nach
Anpassung, die sie stellen, haben einen besonderen Bezug zur Offent-
lichkeit. Freilich bezieht sich der Begriff »Anpassung« niemals aus-
schlieflich auf Auflerlichkeiten, sondern hat seine Entsprechung im In-
neren: Sobald sich eine Frau »modern« kleidet, vertritt sie auch eine mo-
derne gesellschaftliche Grundeinstellung, die mit der herrschenden Ethik
und Moral in »unserer« Gesellschaft iibereinstimmt. Zumindest wirft sie
keine Fragen und Zweifel auf, wie dies offensichtlich bei »andersartigen«
Kleidern der Fall zu sein scheint. Obgleich die Jugendlichen deutlich
sichtbar in ihrer Meinung tiber die Akzeptanz duflerlicher Unterschiede
in einem Dilemma stecken — »das darf nicht das Problem sein« —, lehnen
sie doch die »traditionelle« Kleidung ab: »Man kann nicht teilweise mit
einem Kopftuch und teilweise nicht.« Wird der Beschlufi, ein Kopftuch
zu tragen, einmal gefaflt, bedeutet dies eine »Entweder-oder-Ent-

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 Heima Lutz

scheidung« und keinesfalls ein »Sowoh! als auch«. Mogliche Ambivalen-
zen miissen dieser Ansicht nach einseitig reduziert werden.

In dem Gesprich fillt die Intervention von Kevin auf. Er versucht das
Augenmerk seiner Mitschiiler auf einen anderen Aspekt zu richten: Das
Tragen eines Kopftuches ist demnach nicht unbedingt ein Zeichen fiir
das »Fremdartige«, sondern auch charakteristisch fiir alte Frauen (Wei-
ber), etwa die eigene Grofmutter oder Tante. Die Abwertung alter Frau-
en plaziert dieses Thema unmittelbar in die Dichotomie »modern« versus
»traditionell« (vgl. Lutz 1991b).® Er bestitigt damit die Tendenz des
Gesprichs, »auslandische Frauen« von heute in den Kontext der Vergan-
genheit zu stellen.

Selma und Esmé — das geht aus den oben angefiihrten Zitaten hervor —
haben Schwierigkeiten mit Aufforderungen solcher Art. Die Tatsache,
dafl sie Mitglieder einer »gelabelten« Gruppe sind, macht sie von vorn-
herein verdichtig. Ungeachtet der Tatsache, ob sie nun tatsichlich ein
Kopftuch tragen oder nicht, spricht man sie auf ihre »kulturelle Her-
kunft« an; nicht allein das duflerlich Sichtbare reprisentiert die Differenz,
sondern das allseits existierende Vorwissen iiber die »Kultur« und die
Lebensweise islamischer Frauen.

In der Lebenswelt von Selma und Esmé wird durch Hinweise auf das
Kopftuch die Trennung von offentlichem Leben und Privatsphire, die in
der niederlandischen Alltagskultur von besonderer Bedeutung ist, aufge-
hoben. Dieser Einbruch in die Privatsphire fiithrt zu verschiedenen Reak-
tionen. Wahrend Selma sich verteidigt — »man will doch auch deutlich
machen, dafy man alles richtig macht« —, wird bei Esmé scheinbar aus der
Not eine Tugend, sie konzentriert sich auf ihre »kulturelle Herkunft«
und »entscheidet« sich dafiir. Das Kopftuch wird fir sie dann zum du-
Berlich sichtbaren Zeichen ihrer Wahl.

So wie Selma und Esmé scheint vielen tiirkischen und marokkanischen
Midchen und jungen Frauen bewuflt zu sein, daf} sie, bezogen auf ihr
Aufleres, von zwei Seiten bedringt werden. Gegen die Forderung, sich
an ihre Mitschilerinnen anpassen zu miissen, haben marokkanische
Midchen, wie aus der Studie von Leeman und Saharso (1989) hervorgeht,
die Strategie entwickelt, sich in der Schule »westlich« zu kleiden, »flott
auszusehen« und sich vor allem »unbefangen« zu geben (ebd.: 85). Auch
laut Bartelink (1994) wollen junge Marokkanerinnen vermeiden, sich be-
schimpfen zu lassen, weil sie sich nach der Tradition ihres Heimatlandes
kleiden; sie tragen nur zu Hause und zu Festen marokkanische Tracht.
Auf diese Weise berticksichtigen sie die auferlegte Grenzmarkierung und

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 43

beachten auch den symbolischen Wert der lebensweltlichen Trennung.
Bartelink berichtet jedoch auch von Informantinnen, die Probleme ha-
ben, mit den Einschrinkungen umzugehen, die eine solche Trennung der
Lebensbereiche mit sich bringt, z.B. Nashia:

Ich denke mir manchmal: das darf es eben nicht geben, ein Kopftuch in
den Niederlanden. Man muf sich doch anpassen? Aber sich kein Kopf-
tuch umzubinden, ist das dann »anpassen«? Und ich finde schon, daf} das
moglich sein sollte. Man kann sich in anderen Dingen anpassen, aber
nicht mit seiner Kleidung. ... Ich wollte schon seit lingerer Zeit ein Kop{-
tuch tragen, aber weil ich eine 6ffentliche Schule mit Niederlindern besu-
che, ist das schwierig. Ich mochte nicht anders sein als sie. Ich mochte
nicht anders als sie gesehen werden. Ich bin auch nicht anders als sie, mit
meinem Herzen oder so, nur bezogen auf das Kopftuch.

Nashias Worte konnen als eine umgekehrte Bestatigung fiir das, was
Niels in dem oben angefithrten Gruppengesprich duflerte, verstanden
werden: Niels akzeptiert keine doppelte Loyalitit (»das bedeutet natiir-
lich alles oder nichts«); Nashia dagegen will sich nicht zu einer Entschei-
dung zwingen lassen (»ich bin nicht anders als sie, nur ...«).

Diese Beispiele aus der Lebenswelt niederlindischer schulpflichtiger
Jugendlicher wurden nicht nur zur Reprisentation der verschiedenen
Gruppierungen in der multikulturellen Gesellschaft ausgewahlt, sondern
auch, weil die hier angefithrten Auseinandersetzungen sich alle in der
Schule abspielen. Die Schule als Bildungs-, Erziehungs- und Disziplinie-
rungs-System ist eine Institution der »Offentlichkeit«, in der das Vertre-
ten von Standpunkten geiibt werden soll. Fragen zu Wahrnehmungs-
und Bewertungskategorien werden kontrovers diskutiert, und auch hier
scheint das Kopftuch in seiner symbolischen Bedeutung ein zentraler
Aspekt von Loyalititsvorstellungen zu sein.

KOPFTUCH-DISKUSSIONEN

Wie in anderen europiischen Landern, so gibt es auch in den Niederlan-
den in regelmiafligen Abstinden Kopftuch-Diskussionen. Zwischen 1989
und 1994 haben sich die nationalen Zeitungen mit diesem Thema etwa
einhundertmal beschiftigt (Contrast 1994: 1).

Ein Beispiel: Im September 1994 wurde eine Schiilerin der Baandert
Hauptschule in Heemskerk nach Hause geschickt, als sie mit einem

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 Heima Lutz

Kopftuch in die Schule kam. Der Rektor dieser Schule rechtfertigte diese
Entscheidung unter anderem mit dem Argument, daf§ er »aus einer Zei-
tung mit Niveau, der OPZI]’« erfahren habe, dafl das Kopftuch mehr
sei als einzig und allein ein kleines Stiick Stoff. Das Kopftuch sei Aus-
druck »orthodoxer Gesinnung beziiglich der Rolle von Minnern und
Frauen, hinter denen sich Denkmuster verbergen, die gesellschaftlich
fragwiirdig sind« (zitiert in Trouw, 9.9.1994). Auflerdem symbolisiere
das Kopftuch den aufkommenden Fundamentalismus (De Volkskrant,
13.9.1994).

Dieser Schulrektor sah sich offenbar vor eine schwierige Wahl gestellt.
Einerseits wollte er, daf§ seine Schule Emanzipationsbestrebungen und
die Gleichstellung der Geschlechter unterstiitzt. Er zeigte sich als eman-
zipierter Mann, der die feministischen Entwicklungen tiber die OPZI],
eine »Zeitung mit Niveau«, verfolgt. Er glaubte, verstanden zu haben,
daf der Islam die Geschlechtergleichheit ablehnt. Er verbot das Kopf-
tuch, weil er es als Symbol fiir die Ungleichheit der Geschlechter fiirch-
tet. In seinem Verstindnis war das Kopftuch keine Frage des personli-
chen Geschmacks wie die beliebte Baseball-Kappe, sondern eine politi-
sche Manifestation, und es wiirde seinem gesellschaftlichen Auftrag wi-
dersprechen, Kopftiicher in seiner Schule zuzulassen. Andererseits ist in
niederlindischen Schulen Diskriminierung aus religiosen Griinden ver-
boten, und die Schulleitung muf} einen schlechten Ruf vermeiden. Die
niederlindische Verfassung bestitigt prinzipiell die Trennung von Staat
und Kirche, raumt aber der (christlichen) Schulverwaltung viel Spielraum
ein.

Heftige Debatten tiber die Kopftuch-Frage wurden im Laufe der Jahre
bewuflt vermieden, weil eine solche Diskussion fiir den christlich orien-
tierten Unterricht negative Folgen haben konnte. Vielmehr wurde ver-
sucht, offene Konflikte zu umgehen, indem den Lehrkriften ein »prag-
matischer Umgang« mit dem Kopftuch-Thema empfohlen wurde, der
nicht selten zur Legitimierung von Diskriminierung als Erziehungsin-
strument fihrt: Lehrerinnen und Lehrer sollten ihre Schiilerinnen darauf
hinweisen, daf} sie sich mit dieser Kleidung exponieren und verspottet
werden konnten, wie etwa in einer Schule in Heemskerk geschehen
(Trouw, 9.9.1994). Ebenso versuchen Lehrkrifte, Schiilerinnen mit dem
Hinweis auf schlechte Arbeitsmarkt-Chancen zu entmutigen, ein Kopf-
tuch zu tragen.® Das Thema »Kopftuch« wurde dennoch auch in den
Niederlanden zum Politikum und steht so in direktem Zusammenhang
mit den Hypothesen der symbolischen Bedeutung des Objekts. Femini-

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 45

stische Zeitschriften und feministische Autorinnen werden als Befiirwor-
terinnen eines bestimmten Standpunkts angefithrt. Nun haben sich fiih-
rende Feministinnen in der Tat zur Frauenfeindlichkeit des Islam und
zur Unerwiinschtheit der Muslime in den Niederlanden geduflert (wie
beispielsweise Prof. Ronnie Dessauer und die Vordenkerin der sozialde-
mokratischen Frauenbewegung Hilda Verwey-Jonker, vgl. Lutz/Moors
1989). Interessanterweise werden derartige AufSerungen in bezug auf den
Islam gerade von denjenigen ernst genommen, die der feministischen Po-
litik in anderen Bereichen entschieden entgegentreten. Darauf soll im
weiteren Verlauf des Artikels noch einmal eingegangen werden.

Auch in Frankreich haben insbesondere franzosische Intellektuelle, zu
denen unter anderem Feministinnen wie Elisabeth Badinter gehoren, in
der Koptuch-Affire das Wort gefihrt. Nach dem derzeit geltenden
Rechtsbeschlufy von Oktober 1994, dem ein Rundschreiben (»circulaire
Bayrou«) folgte, ist das Tragen von Kopftiichern in der Schule nicht mit
den streng laizistischen Zielen der franzosischen Schulen vereinbar und
darf deshalb in der Schule nicht zugelassen werden (De groene Amster-
dammer, 30.11.1994). Dieses Rundschreiben hat Tatsachen geschaffen
und einen fiinf Jahre dauernden Konflikt mit dem Resultat beendet, daf}
Hunderte schulpflichtiger Middchen gezwungen wurden, ihre Schulen zu
verlassen. Auf indirektem Wege wurde so das Vorurteil bekraftigt, daf§
diese Midchen eben keinen Schulerfolg erzielen konnen. Kurz darauf
veroffentlichte der damalige Premierminister Balladur eine Erklarung fiir
judische Mitbiirger, in der er versicherte, dafl es fiir diese Gruppe keinen
Anlaf§ zur Unruhe gebe. Eine Diskussion um das »Kippchen« werde mit
diesem Rundschreiben nicht beabsichtigt. Dies bedeutet, dafl ein kleines
Stiick Stoff in dem einen Fall (dem Kippchen) zum Kleidungsstiick er-
klirt wird, wihrend es in dem anderen Fall (dem Kopftuch) eine politi-
sche Bedeutung erhilt.” Ist es nun Zufall, dafl es bei der »Kleidung oh-
ne Bedeutung« um die minnliche Kopfbedeckung geht, wihrend die
»Kleidung mit Bedeutung« »weiblich« ist? Oder geht es hier um die Zu-
weisung verschiedener Bedeutungen auf der Basis verschiedener Glau-
bensrichtungen?'® Auffillig und besorgniserregend sind die in diesem
Zusammenhang geschlossenen diskursiven Koalitionen zwischen Fe-
ministinnen und der extremen Rechten von Jean-Marie Le Pen. Beide
Seiten weisen darauf hin, dafl »Emanzipation, Universalitit und Freiheit«
als erzieherische Zielsetzungen des sikularen Schulsystems an erster Stel-
le stehen sollten. Sie definieren damit den Schulhof, den Mikrokosmos
der Nation, zum Kampfplatz eines ideologischen Diskurses, bei dem das

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 Heima Lutz

Kopftuch nicht nur eine edukative, sondern auch eine nationale Funktion
erfullt.

Aus der Perspektive der betroffenen Miadchen und jungen Frauen
wirkt die Bezeichnung dieses Diskurses als »Kopftuch-Affire« recht zy-
nisch, denn sobald sie sich als Muslime darstellen, schrinkt sie der dazu-
gehorige »identity-marker« ein. Raum fiir den spielerischen Umgang mit
Identititssymbolen, wie wir sie sonst aus Jugendkulturen kennen, scheint
es nicht zu geben. Die » Affaire« entwickelt sich fiir die jungen Frauen zu
einer »dauerhaften Beziehung« mit diesem Thema.

PRIVAT UND GFFENTLICH UND DIE REICHWEITE EINER METAPHER

Vermutlich werden LeserInnen sich fragen, ob etwa Feministinnen, wie
Hilda Verwey-Jonker, Elisabeth Badinter, Alice Schwarzer und Fay
Weldon, die sich zu diesem Thema geduflert haben, nicht doch Recht
haben. Gibt es wirklich keinen Grund, beunruhigt zu sein? Ist es nicht so,
dafl Frauen in islamischen Lindern (Iran, Algerien, Pakistan, Saudi-
Arabien und Afghanistan) oft in grausamer Art und Weise gezwungen
werden, Kopftiicher oder Schleier zu tragen? Sind sie nicht Zielscheibe
menschenverachtender Ideologien und Praktiken? Die Antwort hierauf
ist bejahend; es gibt zahllose Beispiele von Frauenfeindlichkeit in den
oben genannten Lindern. Das Kopftuch und der Schleier haben nicht
allein in Diskursen der westlichen Welt eine besondere Bedeutung, son-
dern orthodoxe und fundamentalistische Muslime treffen sich nicht sel-
ten mit ihren westlichen Gegnern. Wie in allen monotheistischen Reli-
gionen werden auch im Islam das Verhalten und die Kleidung der Frauen
als Garant fiir die Integritit der Gemeinschaft gesehen. Dartiber hinaus
wurde der Hijab'' in Lindern wie dem Iran, Algerien, Pakistan und
vielen anderen in den letzten Jahrzehnten (wieder neu) zum Politikum
erklirt: Die Hijjab bzw. Kopftuch tragende Muslimin gilt schlechthin als
Reprisentantin des religiosen Anstandes, und die Reinheit des Glaubens
wird am tadellosen Verhalten der Frauen gemessen. Vergleichbare Rege-
lungen sind sowohl im Christentum, im Judentum als auch im Islam zu
finden.'?

Dennoch gibt es keinen Grund dafiir, von einer zwingenden Beziehung
zwischen dem Tragen eines Kopftuches und dem Fundamentalismus
(vgl. dazu auch Karam 1995) auszugehen. Aus neueren Forschungen geht

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 47

hervor, daf} die »Verstidterung, die sich in sehr hohem Tempo in vielen
»islamischen« Lindern vollzieht, ihren Niederschlag in verinderten Le-
bensgewohnheiten und Geschlechterverhaltnissen findet und damit dem
Entstehen neuer Reibungspunkte iiber unterschiedliche Moralvorstel-
lungen Vorschub leistet. So geht beispielsweise aus der Untersuchung
von Arlene Macleod (1991) hervor, daff der zunehmende Trend zum Hi-
jab bei Frauen der unteren Mittelschicht in Agypten als eine Reaktion
auf den stetig wachsenden Druck, Mutterschaft und Lohnarbeit in einer
groflen Stadt in angemessener Art und Weise zu vereinbaren, denn als
Ausdruck zunehmenden religiésen Interesses oder fundamentalistischer
Orientierungen gewertet werden muf}. Macleod analysiert dieses Pha-
nomen als eine Antwort auf die sich verindernde Rolle von Frauen in-
nerhalb einer sozialen Gruppe von Binnenmigrantinnen, die in grofler
Geschwindigkeit den Ubergang von der sozialen Ubersichtlichkeit der
lindlichen Region in das soziale Chaos von Kairo vollzogen hat. Das
Tragen des Hijab ist fiir diese Frauen Ausdruck des Protestes — Macleod
nennt dies »akkomodierten Protest« — gegen die traditionelle normative
Trennung von offentlich und privat, worin Frauen der behiitete und si-
chere Bereich der Privatsphire zugewiesen wird. Als Appell an das »tra-
ditionelle« moralische Pflichtgefithl der islamischen Gesellschaft wird
der Hijab fir sie zum Ausdruck ihrer Respektabilitit und Wiirde. Der
Hijab als Symbol des weiblichen Anstands transportiert den privaten Be-
reich in die Offentlichkeit und erméglicht die Verbindung beider Berei-
che. Gleichzeitig verbinden die Frauen damit die Forderung, diese Ent-
scheidung zu akzeptieren. Macleod hat in ihrer Untersuchung auf ein
Thema hingewiesen, das auch in den westlichen Diskursen iiber Ge-
schlechterverhiltnisse eine wichtige Rolle spielt: die symbolische Bedeu-
tung von Anstand und Sexualitit. Trotz des wachsenden Einflusses von
Frauen auf fiir sie relevante, gesetzliche und soziale Reglements wird der
Status quo in Sachen Selbstverfiigungsrecht immer wieder zur Disposi-
tion gestellt. Die Abtreibung und der Einsatz von Verhiitungsmitteln
sind in vielen westlichen Lindern keine unumstrittenen Rechte. Der Ein-
fluf christlicher Ideale auf die Konstituierung moderner Gesellschaften
ist dabei nicht zu unterschitzen. Die weibliche Sexualitit im weitesten
Sinne des Wortes wird zum Mittelpunkt unzdhliger Debatten, die sich
mit gesellschaftlicher Ordnung beschiftigen. Wie sich eine Gemeinschaft
ethisch-moralisch konstituiert, hingt demnach offenbar von dem Verhal-
ten der Frauen ab.”

Uber Geschlechterordnung herrscht weder im Westen noch sonst ir-

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 Heima Lutz

gendwo ein unangefochtener Konsens. Moglicherweise liegt darin auch
die Antwort auf die Frage verborgen, warum ausgerechnet Feministin-
nen so vehement gegen die Kopftiicher zu Felde ziehen. Unter dem Mot-
to »Das Personliche ist politisch« hatten westliche Feministinnen Aspek-
te der Privatsphire erstmals zu offentlichen gemacht, und die Themen
Sexualitdt, Arbeit, Aufgabenverteilung und Rollenverteilung bestimmten
das feministische Programm. Auf allen Ebenen gab es Versuche, domi-
nante Geschlechterverhiltnisse zur Debatte zu stellen. Auf den ersten
Blick sind die Vorkdmpferinnen durchaus erfolgreich gewesen, denn in
den vergangenen 20 Jahren hat sich viel im Diskurs tiber Frauen veran-
dert, wie etwa den Auflerungen des Schulleiters in Heemskerk zu ent-
nehmen ist. Andererseits stellt sich die Frage, ob eine Reflexion auf der
diskursiven Ebene das tatsichliche Geschehen widerspiegelt; mit anderen
Worten, ob der Sprachregelung tiber die »moderne, emanzipierte« Frau
wirklich eine Verinderung des Verhiltnisses zwischen den Geschlech-
tern zugrunde liegt. Dies ist wohl eher zweifelhaft, denn die moderne
»Weiblichkeit« verkehrt im Zustand stindiger Gefahr: Es ist eine »Weib-
lichkeit in Verinderung«. Zur Forderung von Kohision braucht diese
Weiblichkeit ein Gegen-Universum, ein deutliches Profil, um sich des
eigenen Fortschritts zu versichern. Kleidung und Sexualitit haben in die-
sem Zusammenhang einen hochgradig symbolischen Wert. Die Imagina-
tion der islamischen Frau scheint diesem Bediirfnis nach Metaphorisie-
rungen zu entsprechen. Im Laufe dieses Jahrhunderts haben Vorstellun-
gen von »islamischen« Frauen in westlichen Diskursen radikale Verinde-
rungen durchlaufen: Die Reprisentationen variieren von hypersexuell
(die Haremsdame aus »Tausend und eine Nacht«) bis asexuell (die ver-
schleierte Migrantin) (vgl. Lutz 1989, 1991a, 1991b). Auch ist die Klei-
dung ein feministisches Thema, das als Indikator fiir moderne oder tradi-
tionelle Lebensweisen gilt. Das Kopftuch und die verhiillende Kleidung
»islamischer« Frauen 16sen Assoziationen von Geschlossenheit und Iso-
lation aus und verweisen auf eine Situation, die auch vielen westlichen
Frauen nicht fremd ist, denn der Kampf gegen Kleidungsvorschriften
symbolisierte den Widerstand gegen Einschrankungen ihrer Bewegungs-
freiheit. Allmahlich verblafite die Grenze zwischen der Kleidung des pri-
vaten Lebensbereiches'* und der des ffentlichen Raums. Die Unsicht-
barkeit der Privatsphire wurde aufgehoben. Eine Frau, die ein Kopftuch
trigt, provoziert diesen Konsens, da sie sich dem »Auge der Offentlich-
keit« entzieht und sich so zu einem optischen Storfaktor entwickelt. Eine
solche Frau verkorpert das altmodische »Private«, das »ureigen Familid-

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 49

re« in der Offentlichkeit und wird zum Anlafl von Unmutsiuflerungen
(vgl. Lutz/Moors 1989). Sie bedroht Autonomievorstellungen, weil sie
den vermeintlich erreichten Konsens sprengt und daran erinnert, dafl
Frauen in bezug auf ihr Auferes verletzlich sind. Vielleicht hat die Klei-
dung gegenwirtig mehr denn je eine identititsschaffende Funktion als
»Kennzeichen« der Mitgliedschaft einer speziellen Gruppe. Trotz aller
»gender-benders« regeln Kleidercodes den sozialen Umgang sowohl in-
nerhalb und zwischen sozialen Statusgruppen als auch zwischen den Ge-
schlechtern.

Daneben ist das Kopftuch, der Schleier, eine sehr bedeutsame Metapher
der feministischen Semiotik. So sprechen Redensarten wie »Verschleie-
rung der Herrschaft« und »Entschleierung des Bewufitseins« den sinn-
bildlichen Gehalt dieser Metapher an. Der Schleier ist eine ausgezeichne-
te Metapher, um Unterdriickungsvorginge zu artikulieren. Er symboli-
siert die Unterdriickung der Frau und verdeutlicht die Herrschaft des
Mannes tiber den Korper der Frau.

Diese Uberlegung beschrinkt sich nicht allein auf einen frauenspezifi-
schen Sprachgebrauch. Bolkestein kann sich als Fursprecher der Frauen-
emanzipation in der Rolle des Retters und Befreiers der »islamischen
Frau« prisentieren. Das Evozieren der »vermummten Frau« gehort zu
seinem festen rhetorischen Repertoire:

Ich vermute, daff die meisten niederlindischen Frauen ebenfalls meiner
Meinung sind, denn die Art und Weise, in der Frauen im Islam behandelt
werden, ist ein Makel fiir die Ehre und Reinheit dieser Kultur (Bolkestein
in einer Rede am 9.12.1990, zitiert in De Volkskrant, 21.9.1991).

In der oben zitierten Diskussion zwischen den Schiilern wird deutlich,
dafl auch in ihren Augen dem Kopftuch eine vergleichbare symbolische
Funktion ihrer Selbstdarstellung zukommt (»wir sind keine Despoten,
Chauvinisten, wir wollen keine Menschen unterdriicken«). Auch sind sie
»modern, indem sie sich von der ilteren Generation absetzen.

Fiir diese Jugendlichen erfiillen Kleidung und Verhalten der Frauen in
der Offentlichkeit eine Funktion beziiglich ihrer Mafistibe, westlich,
modern #nd niederlindisch zu sein. Kleidung und Verhalten wiederum
sind Ausdruck von »Haltungen«; womit sie islamische Niederlinderin-
nen zur »contradictio in terminis« erkliren. Indem sich diese Frauen
weigern, »den niederlindischen Gewohnheiten gemifl zu leben«, neh-
men sie sich die Moglichkeit, Angehorige dieser Nation zu sein, da diese
Mitgliedschaft nicht mit einer »nicht-niederlindischen« Religion verein-

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 Herma Lutz

bar ist, ja weil eine divergierende Religion bereits per definitionem die
Zugehorigkeit zu einer anderen Staatsangehorigkeit impliziert: »Man
kann nicht zur Hilfte niederlindisch und zur Halfte tiirkisch sein.« So
wird das Kopftuch zum zentralen Gegenstand einer von Visualitit ge-
pragten Gesellschaft. Wer sich zum Tragen eines Kopftuches entschliefit,
»entscheidet sich« gleichzeitig fiir seine eigene Ausgrenzung.

»MUSLIMISCHE« MADCHEN?

Der Appell, »sich den niederlindischen Normen und Werten anzupas-
senx, richtet sich an alle Minderheiten der niederlindischen Gesellschaft.
Mit Blick auf die Tagespresse wird allerdings deutlich, dafl — wie auch in
der oben zitierten Rede von Bolkestein — muslimische Migranten und
Migrantinnen die eigentlichen ReprisentantInnen jener »Auslinder«
sind, die es zu integrieren gilt. Muslime werden als mehr oder weniger
typische Gruppierung von Minderheiten gesehen, die die proklamierten
kulturellen Werte wie Toleranz, Freiheit, Emanzipation, Akzeptanz usw.
nicht anerkennen wollen. Auf sie beziehen sich politische und padagogi-
sche Mafinahmen zur Privention sozialer Marginalisierung (vgl. Saharso
1995; van der Zwaard 1993, 1995). Ebenso entwickelten sich stereotype
Verallgemeinerungen, die fiir jedes Mitglied dieser als Gemeinschaft be-
zeichneten Gruppierung zum Charakteristikum werden.

Bevor im folgenden am Beispiel von Selma und Esmé die Ausfithrun-
gen Uber Identititsdilemmata »muslimischer« junger Frauen in den Nie-
derlanden weitergefithrt werden, soll zunachst die oben angesprochene
sogenannte »Gemeinschaft« kurz skizziert werden.

Seit den 80er Jahren werden Muslime in der politischen Diskussion be-
achtet: Immer ofter werden sie zu Reprisentanten des Bosen, der Grau-
samkeit, der Gewalt, der Aggression und des Fanatismus. Gemeint sind
damit nicht nur Muslime auflerhalb der Niederlanden und Europas, son-
dern besonders jene, die aufgrund ihrer Anwesenheit innerhalb Europas
geftirchtet werden. Als Folge der Migration befindet sich die »fiinfte Ko-
lonne« in unserer unmittelbaren Nachbarschaft (vgl. Bolkestein 1991)."

In den Niederlanden gehorten zu Beginn der 1990er Jahre ca. 450.000
Menschen der Kategorie »Muslim« an. Da die Religionszugehorigkeit
nicht offiziell registriert wird, handelt es sich um Schitzungen. Diese
Zahl beruht also keineswegs auf einer exakten Zihlung, sondern sie ist

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 51

das Resulat der Annahme, daff alle in den Niederlanden lebenden Tiirken
und Marokkaner Muslime sind.

Mit der Bezeichnung »Muslime« werden in einem offiziellen Sammel-
begriff die beiden wichtigsten Zielgruppen der niederlindischen Minder-
heitenpolitik in einer Kategorie zusammengefaflt: 46 % dieser Kategorie
sind tirkischer, 38 % sind marokkanischer Abstammung (desweiteren
gibt es auch indonesische, surinamische, iranische, pakistanische und au-
tochthone Muslime). Man spricht von einer auflergewohnlich hohen He-
terogenitit innerhalb des institutionalisierten Islam: Nico Landman zihl-
te 1990 700 verschiedene Moscheenverbinde (Landman 1992). Er betont
in seiner Studie, dafl der niederlindische Islam nicht als homogene
Gruppe betrachtet werden kann, sondern besser von einem »Vielstrom-
land« zu sprechen sei; die Konstellationen erscheinen wie ein »Patch-
work«, in dem sich facettenreich verschiedene Organisationen, Uberzeu-
gungen, Interpretationen und Ausiibungsformen anordnen, die wieder-
um in unterschiedliche Sprachfamilien und in verschiedene Migrations-
typen untergliedert werden konnen. Die Frage, inwiefern alle Ttirken
auch engagierte Muslime sind, wird sehr kontrovers diskutiert. Verschie-
dene Autoren duflern sich diesbeztiglich auch unterschiedlich (vgl. Sha-
did/van Koningsveld 1992: 57). Fest steht aber, daf} sich erst Ende der
80er Jahre ein Kontakt zwischen niederlindischen Gemeinden, Staat und
Muslimen entwickelte, der dazu fithrte, dafl Moscheenverbinde die
wichtigsten Ansprechpartner und Reprisentanten der »muslimischen
Gemeinschaft« wurden.

Bis zu diesem Zeitpunkt waren die Migranten-Dachverbinde der (tiir-
kischen oder marokkanischen) politischen Initiativgruppen die Partner
der Politik gewesen. Seitdem jedoch in den Moschee-Organisationen die
»wahren« grass-root-Reprisentanten tirkischer und marokkanischer
Migranten gesehen werden, ist nicht nur ein Anstieg des ideologischen
Einflusses und des finanziellen Budgets der Moscheenverbande, sondern
auch die Homogenisierung der auflerordentlich divergierenden Gruppie-
rungen zu verzeichnen (Rath 1993). Auf diese Weise hat der Staat (be-
wuflt oder unbewufit) seinen Beitrag zur »Islamisierung« der Tiirken
und Marokkaner geleistet und ist insofern an der Entstehung einer poli-
tisch-religiosen Formation beteiligt. Wahrend einige Wissenschaftler die-
se Entwicklung fiir einen notwendigen Schritt in die Richtung einer insti-
tutionellen Anerkennung des niederlindischen Islam halten (Penninx/
Yar 1993), muf} andererseits auch auf die gegenteilige Wirkung hingewie-
sen werden: Wenn die politische und kulturelle Anerkennung der tiirki-

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 Herma Lutz

schen und marokkanischen Minderheiten nur durch die Selbstdarstellung
als Muslim erreicht wird, gibt es dementsprechend auch nur eine einzige
(legitime) Moglichkeit, sich zu behaupten: als Muslim. Um es noch deut-
licher zu formulieren: Wenn Muslime sich in einer gesamtgesellschaftli-
chen Situation befinden, in der die Reprisentation des Islam auf eine
»Problem-Gefahren-Kategorie« reduziert wird, besteht fiir sie bei einer
solchen Entwicklung die Gefahr, in einer »Identitatsguillotine« zu enden.
In ihrem Identifikationsprozefl sind tiirkische und marokkanische Ju-
gendliche darum beinahe gezwungen, beztiglich dieser »Optionen« Posi-
tion zu beziehen: Entweder sie versuchen sich von der religiosen Hal-
tung zu distanzieren und laufen damit Gefahr — auch nach Meinung des
Staates — nicht reprisentativ fiir ihre Gruppe zu sein (vgl. die ausfiihrliche
Analyse bei Lutz 1991a), oder sie »entscheiden« sich dafiir, mit allen da-
zugehorigen Konsequenzen. Mit den Worten von Esmé Choho: »Man
muf sehr stark sein, um das durchzusetzen.«

Den Worten Selmas ist zu entnehmen, daf§ sie trotz ihrer westlichen
Kleidung nicht wie eine der westlichen Kultur angehorige Person behan-
delt wird. Sie trigt keine Kopftiicher, aber die herrschenden Vorstellun-
gen beziglich ihrer kulturellen »Herkunft« haben fiir ithren Alltag sehr
unangenehme Folgen: Selma weist darauf hin, daff ihre »Privatsphire«
nicht geschiitzt, sondern sogar miflachtet wird, indem sie auf die Klei-
dungskonventionen von »ihresgleichen« angesprochen wird. Auch weifl
sie, dafl diese Fragen nicht unbefangen gestellt werden, sondern in einem
normativen Zusammenhang stehen. Aus diesem Grund mochte sie der
impliziten Miflbilligung ihrer »Kultur«, ihrer »Gruppes, ihrer Familie
widersprechen, um »glaubhaft zu machen, dafl sie modern ist«, daf} sie
nicht der dominanten Reprisentation entspricht. Gleichzeitig muf} sie
sich auch von ihren weiblichen Verwandten, die ebenso wie ihre Mutter
ein Kopftuch tragen, in Frage stellen lassen. Diesen Zwiespalt, der zu ei-
nem stiandigen Rechtfertigungszwang fiihrt, mit dem sie sich »abqualt,
wird sie auch in Zukunft ertragen mussen.

Esmé Choho entwickelt sich dagegen anders: Esmé hat beztglich ihrer
Identititsbildung eine Reise gemacht: von einer marokkanischen Identi-
tit zu einer indonesischen und wieder zuriick. Dazwischen haben sich
bedeutende Verinderungen ergeben. Der Hinweis auf ihre »Herkunft«
fithrte zu einer nachhaltigen Beschiftigung mit dem Islam; sie entschied
sich bewufit fiir eine Neuauflage des Mottos »black is beantiful«. Fir
Esmé ist der Kampf damit noch nicht ausgestanden. So erklirte sie viel-
fach, dafl junge Frauen innerhalb islamischer Jugendorganisationen einen

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 53

heftigen Kampf gegen die Geschlechterdiskriminierung und fiir eine
frauenfreundliche Auslegung des Islam fiihren (vgl. auch ISBI: 1992).
Auch hier konnen wir eine Parallele zu dem Kampf der schwarzen Fe-
ministinnen ziehen.

Dafy Esmé Chohos Identititsreise noch zu keinem eindeutigen Resultat
kommt, geht aus einem neueren Interview mit dem NRC-Journalisten
Frénk van der Linden (NRC Handelsblad, 24.2.1996) hervor. Darin be-
statigt sie zwar ehemals geduflerte Ansichten beztiglich ihres tiefen Glau-
bens, ihrer Liebe zu Gott und ihrer »feministischen« Interpretation der
islamischen »Grundlage«, aber sie hat mittlerweile ihre Entscheidung re-
vidiert, das Kopftuch als Ausdruck ihrer Religionszugehorigkeit zu tra-
gen. Sie betont, dafl der Islam ihr eine Identifikationsmoglichkeit, eine
kohirente Selbstwahrnehmung ermdgliche und damit eine Losung fiir
die ihr Leben bestimmenden Fragmentierungen bieten konne. Statt sich
analog den gangbaren Zuschreibungen als Berber, Marokkanerin, Afri-
kanerin, Jugendliche, Migrantin, Frau, Niederlinderin oder als Angeho-
rige der westlichen Kultur zu definieren, bietet ihr der Islam die Mog-
lichkeit »zu sagen: Ich bin weder Niederlinderin noch Marokkanerin,
ich lasse mir keine Zugehorigkeit zu einer Ethnie auferlegen, ich bin ein
Universalist, ein Weltbiirger« (NRC Handelsblad, 26.2.1996). Offenbar
erhofft sie sich davon einen Ausweg aus allen von auflen auferlegten Eti-
ketten. Dennoch riumt Esmé in diesem Artikel ein, daff das Muslim-
Sein in den Niederlanden in den 90er Jahren auch bedeutet, sich enga-
giert offentlich und politisch auseinanderzusetzen und damit um das In-
teresse der Presse, um Einfluf} auf die Meinungsbildung, um Zuschiisse
und Geldmittel zu kimpfen. Esmé bedauert, daf§ sie sich von den Medien
hat verfithren lassen. Als »Fachfrau mit Erfahrungs, die die niederlindi-
sche Sprache perfekt beherrscht, wurde sie zu einem »Media-Hypex,
zum exotischen Gast in zahllosen Talkshows, anders, aber auch gleich. In
ihren eigenen Worten war sie eine »cause célebre«. Heute meint sie:
»Tatsichlich habe ich mich als >Frau mit Bart< fir Zirkusnummern mif3-
brauchen lassen« (ebd.). Esmé vergleicht thr Auftreten mit der Auffih-
rung extravaganter Attraktionen auf Jahrmarkten des 18. Jahrhunderts.
Die »Frau mit Kopftuch« von heute wird mit der damals als ebenso ab-
stoflend erlebten Trigerin eines Frauenbartes gleichgesetzt.

Thre Bemerkung trifft das Wesen eines Reprisentationsregimes, in dem
die Asthetik von besonderer Bedeutung ist: Kopftiicher sind anders, weil
sie Frauen verunstalten. Konvertierte miissen diese »asthetische« Hiirde
tiberwinden. Mit Hilfe des Kopftuchs externalisierte Esmé einen seelisch

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 Herma Lutz

bedeutsamen Schritt in threm Leben; nun nimmt sie das Kopftuch ab,
»weil ich meine Identitit mehr und mehr internalisiert habe« (ebd.). Of-
fenbar braucht sie den Halt eines identititsbildenden Objektes nicht
mehr. Man kann vermuten, dafl sie heute Religion als eine Privatangele-
genheit definiert, die nicht in die Offentlichkeit gehért.'® Gleichzeitig
riskiert sie dabei aber auch, von jener Gruppe ausgegrenzt zu werden,
der sie sich gerade zugewendet hat: »... es ist moglich, dafl mich die Mus-
lime verurteilen werden« (ebd.).

Fiir eine derartig widerspriichliche Entwicklung, wie Esmé sie erlebt,
gibt es bis heute offenbar wenig Bewegungsspielraum, auf keiner Seite.
Jugendliche Muslime laufen Gefahr, in eine Zwickmiihle zu geraten —
nicht weil sie keine Wahl haben, sondern weil die zur Verfiigung stehen-
den Wahlmoglichkeiten einander ausschlieflen. Jede Seite verlangt die ab-
solute Konformitit.

Dennoch versuchen Jugendliche wie Esmé, Dinge zu verindern. Sie
streben nach einer alternativen Gegenreprisentation mit Hilfe einer fle-
xiblen Identitit.

HYBRIDE IDENTITAT?

Esmés Identititsprojekt kann mit Hilfe poststrukturalistischer Theore-
tikerInnen wie Donna Haraway und Stuart Hall analysiert werden. Nach
Hall (1992) braucht die spitmoderne Gesellschaft mit ihren hochst refle-
xiven Lebensformen einen Identitits- und Subjektsbegriff, der die stin-
digen Wandlungsprozesse und Diskontinuititen unseres Zusammenle-
bens wiedergeben kann. Gegenwirtig sind Identititen nicht mehr uni-
form, sondern fragmentiert, zusammengesetzt aus vielfiltigen, manchmal
gegensitzlichen und ungeklirten Identititen. Das Subjekt ist daher, wie
auch die Struktur, in der es sich befindet, »dislocated«, verteilt, ohne
Zentrum. Auf diese Weise muf} sich Identitdt als Produkt eines fortlau-
fenden Identifikationsprozesses immer wieder neu konstituieren. Die
Resultate dieses Identifikationsprozesses sind jedoch nicht willkiirlich,
sondern gehen vielmehr aus der Geschichte hervor, denn die Mobilisie-
rung und die Reprisentation von Identititen sind mit Machtinteressen
sowohl der dominierenden als auch der subordinierten Gruppen ver-
bunden (Hall 1992). Als Folge von Globalisierungs- und Migrationspro-
zessen miissen sich Menschen, so Hall, Raum- und Zeit-Diskontinuiti-

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 5

ten bewuflt machen. Mit Hilfe von Imaginationen miissen sie Verbin-
dungen zwischen den verschiedenen Orten, Nationen, Landstrichen, die
fir ihr Leben von Bedeutung sind, herstellen. Wihrend manche diese
komplizierte Situation iiberwinden, indem sie auf »defensive« Identititen
zuriickfallen, streben andere danach, ausgesprochene »Gegenidentititen«
zu entwerfen, mit dem Ziel, dem Ausschlufy von Minderheiten entgegen-
zuwirken. Diese Gegenidentititen bezeichnet Hall als »hybride Identiti-
ten«. Dabei spielt die Ethnizitit eine wichtige Rolle. »Wir sind alle eth-
nisch, weil unsere ethnische Identitit unser subjektives Gefiihl, wer wir
sind, bestimmt« (Hall 1991: 177). Dennoch ist diese Ethnizitit keine au-
thentische Reproduktion des kulturellen Habitus des Herkunftslandes,
sondern eine »neue« Ethnizitat, die geographische Grenzen und traditio-
nelle Lebensgewohnheiten tiberschreitet.

Esmé Choho und Selma Yilmaz suchen nach Autonomie und Einheit
in einer von Fragmentierung gekennzeichneten Gesellschaft. Beide haben
sie klare Vorstellungen davon, was Autonomie bedeutet (gehoren sie
darum dem westlichen Kulturkreis an?). Jeder Identifikationsprozef}
spielt sich innerhalb eines Kontinuums von Individualitat und Kollekti-
vitit bzw. innerhalb der verschiedenen Gemeinschaften ab. Das Ergebnis
des Prozesses steht nicht von vornherein fest. Es ist widerspriichlich und
kann sich schnell verindern. Die Frage ist nur, ob die Gesellschaft Frau-
en wie Selma und Esmé ihre eigene Definition zum Thema »Migrantin
sein, Frau sein, muslimisch oder tiirkisch, marokkanisch, Berber, nieder-
lindisch sein« zugesteht."” Das Streben nach einer kohirenten Selbst-
wahrnehmung wird durch die Totalititsanspriiche von beiden Seiten er-
schwert, und aus diesem Grund miissen diese Frauen nicht an einer
Front, sondern an zwei Fronten gleichzeitig kimpfen; Hall bezeichnet
dies als »Schwierigkeit der Reprasentierten« (1991: 172). Dieser Kampf
wird nicht individuell im privaten Kimmerlein gefithrt, sondern ist
gleichzeitig ein offentlicher, politischer Kampf. Hall und Haraway riih-
men beide auf ihre Weise die »Hybriditit« als Ausweg aus den herr-
schenden Reprisentationsregimen, als anti-essentialistische Seinsweise
der Zukunft. »Unterdriickte« Standpunkte haben Vorrang, weil sie
scheinbar angemessenere, objektivere, transformierendere Erklirungsan-
satze bieten (Haraway 1991: 191).

Obwohl ich auf analytischer Ebene ihre Meinung teile, mochte ich je-
doch — den Lebensalltag jugendlicher Migrantenkinder betrachtend —
darauf hinweisen, daf} die praktische Realisierung, die subjektive Wahr-
nehmung und Zueignung von Hybriditdt nicht annihernd so einfach ist

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 Herma Lutz

wie eine Betrachtung auf theoretischem Niveau. Alle revolutioniren
Romantiker der 60er und 7Qer Jahre, die das Subproletariat als Vorkamp-
fer einer sozialen Wende betrachteten, mufiten feststellen, dafy »unter-
driickte« Stimmen im Kriftefeld der Gesellschaft untergingen. Weshalb
sollten ausgerechnet jugendliche Migrantenkinder, eine in sozialer Hin-
sicht machtlose Gruppe, eine Transformation vollziehen konnen, die
vorher nicht gelang? Die »hybride« Identitat dieser Jugendlichen ist sehr
verletzlich. In einer Welt, in der auf zunehmende Fragmentierung eher
mit totalitiren Antworten reagiert und schwierigen Identifikationspro-
zessen mit simplen Botschaften begegnet wird, wird das Ideal der Hy-
briditit nur wenige ansprechen. Vielleicht ist es eine Moglichkeit fiir
»starke« Menschen, die »mit beiden Fiiffen auf dem Boden stehen« und
die Energie haben, sich »abzuquilenx.

Sollten wir das »Projekt« von Hall und Haraway also besser ad acta
legen? Ich denke nicht, denn Hall zufolge ist es Aufgabe der Wissen-
schaftler, den Erfahrungen der Diaspora eine Sprache zu verleihen, der
Bricolage einer multi-ethnischen Gesellschaft mittels Imagination zu ei-
nem Programm zu verhelfen. Er pladiert fiir eine gesellschaftliche Per-
spektive, in der »Fremde« nicht nur kulinarisch integriert (als exotische
Kiiche) und in asthetischer Hinsicht konsumiert werden (als exotische
Filme), sondern in der sie ihren Platz in der (symbolischen) Ordnung der
Gesellschaft einfordern konnen. Es ist zu hoffen, daff Selma und Esmé
diesen Ort finden werden.

Rohiibersetzung: Leonie Szubries

ANMERKUNGEN

1 Bei diesem Artikel handelt es sich um die deutsche Ubersetzung von »Doe-
ken des aanstoots. Een beschouwing over hoofddoeken en genderverhou-
dingen in de multiculturele samenleving.« In: Gloria Wekker/Rosi Braidotti
(Hg.), Praten in het Donker. Multiculturalisme en Anti-Racisme in Femini-
stisch Perspectief. Kampen: Kok Agora, 1996, S. 119-148. Ich danke Gloria
Wekker und Rudi Leiprecht fur ihre hilfreichen Hinweise bei fritheren Fas-
sungen.

2 Die rechts-liberale VVD (Vereinigung der Freien Demokraten) ist Mitglied
der Regierungskoalition. Frits Bolkestein ist seit 1999 EU-Kommissar.

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 57

Die genannten Tageszeitungen richten sich vor allem an die niederlandische
Mittelschicht und an Akademiker.

Der Begriff ist schwer ins Deutsche zu tibersetzen. Gemeint ist hier der po-
sitionierbare und sich selbst positionierende Prozefl der Erkenntnisgewin-
nung und des damit eingenommenen Standpunktes. Im Deutschen ist ver-
mutlich am besten auf die Begriffe »Erkenntnisinteresse« und »Standpunkt-
bezogenheit« zuriickzugreifen, die den Debatten im Kontext der Kritischen
Theorie (Adorno und Horkheimer) entstammen.

Zu Recht warnt Haraway in ihren Texten vor folgender Gefahr: »roman-
ticising and/or appropriating the vision of the less powerful while claiming
to see from their position«, d.h., die Haltung der gesellschaftlich Marginali-
sierten einzunehmen und in diesem Sinne zu argumentieren (Haraway 1991:
191).

Auch grofler angelegte Umfragen haben gezeigt, dafl niederlindische au-
tochthone Jugendliche die grofite soziale (negative) Distanz zu »Muslimenx,
tirkischen und marokkanischen Migranten (Hagendorn/Janssen 1983;
Kleinpenning 1993) haben. Obwohl andere Items dieser Umfrage, wie etwa
die Einstellung der Jugendlichen zur Emanzipation und die gerechte Aufga-
benverteilung von Minnern und Frauen, zeigen, dafl hier eine positive Wen-
dung zu verzeichnen ist, fillt eine Kontinuitit in bezug auf »Einstellungen«
auf (vgl. auch Vollenbergh/Raaimakers/Meeus 1995: 11).

OPZI] = Aufgepaflit! Zur Seite! Vergleichbar mit der feministischen Zeit-
schrift Emma.

Letztlich haben diese LehrerInnen nicht Unrecht. Nach dem derzeitigen
Informationsstand werden Frauen, die Kopftiicher tragen, fiir Prasentations-
und Informationsaufgaben nicht eingestellt. Dies ging aus dem Urteil eines
Rechtsstreites um die Entlassung einer Arzthelferin in Amsterdam hervor,
als sie beschlof}, ihrem Glauben mit dem Tragen des Kopftuchs Ausdruck zu
verleihen (vgl. De Volkskrant, 14.3.1996). Ebenso ist ein Fall einer Kassiere-
rin einer groflen Supermarkt-Filiale (Albert-Heijn) bekannt, die nach eini-
gem Widerstand die Erlaubnis bekam, ein Kopftuch umzubinden, unter der
Voraussetzung, daf} sie die Initialen » AH« auf das Tuch drucken lief} (Mo-
hammed Rabbae in De Volkskrant, 11.9.1994). Es handelte sich hier eher um
eine Ausnahme.

In dieser leidenschaftlich gefithrten Debatte ging es nicht um die Politik des
Schulhofs, sondern hier wurde ein Angriff auf die unerwiinschte Anwesen-
heit islamischer Immigrantinnen gestartet; dieser miindete in der Wahlkam-
pagne vom Frithling 1995 in dem Ruf nach der »immigration Zero«.

Dafl die minnliche Kopfbedeckung, das Kippchen, als weniger bedrohlich
empfunden wird als das Kopftuch, steht wohl im Zusammenhang damit, daf}
Weiblichkeit symbolisch die Nation reprisentiert (vgl. auch Lutz/Phoe-
nix/Yuval-Davis 1995: 9).

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 Herma Lutz

11 Hijab ist die Bezeichnung fir ein verhiillendes Kleidungsstiick, das aus ei-
ner Kombination eines straff gebundenen Gesichtsschleiers und eines
knochellangen Kleides besteht.

12 In allen islamischen Lindern kimpfen Feministinnen gegen den Einfluf}
der Fundamentalisten. Sie begriinden ihren Kampf sowohl mit der Universa-
litat der Menschenrechte als auch — und das mag erstaunen — mit dem Koran.
So, wie die Bibel fir die Interpretation und die Vielfalt an (feministischen)
Auslegungen zu verstehen ist, konnen die VerfechterInnen der Emanzipa-
tion von Frauen in der islamischen Gesellschaft ihre Position mit Hilfe au-
thentischer Schriften aus dem Koran stirken, wie die pakistanisch-amerika-
nische Theologin Rifa’at Hassan zeigte (vgl. De Volkskrant, 12.3.1996).
Auch in einem Land wie der Ttrkei tritt schon seit einigen Jahren eine reli-
giose Gruppierung, die » Turban Feministinnenx, aktiv fiir Frauenrechte ein.

13 Dies wird besonders in den Abtreibungsdebatten deutlich. In der BRD bei-
spielsweise wurde nach der Wiedervereinigung 1990 eine Bundestagsdebatte
uber die Angleichung zweier unterschiedlicher Abtreibungsparagraphen
gefiihrt und gegen den ausdriicklichen Protest aller weiblichen Bundestags-
abgeordneten die konservative Version der beiden Paragraphen in der Ab-
stimmung fiir rechtsgiltig erklart.

14 Dies wurde als 6ffentliche »Blofle« verstanden, vgl. beispielsweise die Des-
sous-Mode i la Madonna.

15 Es wire interessant, die Entstehungsgeschichte dieser Angstvorstellung zu
erkunden. Leider kann ich an dieser Stelle nur auf einige Autoren wie Shadid
1978 und 1993, Ahmed 1982, Kabbani 1985 und van Koningsveld/Shadid
1992 verweisen, da eine detailliertere Ausfithrung im Rahmen dieses Artikels
nicht geleistet werden kann.

16 Freilich hat Esmé Choho diesen Schritt mit ihrem Interview im NRC 6f-
fentlich gemacht und ihn in diesem Sinne deprivatisiert.

17 Vgl die Studie von Sandra Veen iiber junge Musliminnen in den Nieder-
landen (Veen 1995).

LITERATUR

Ahmed, Leila (1982): »Western ethnocentrism and perceptions of the harem«.
Feminist Studies 8/3, S. 521-534.

ARIC (Anti Racisme Informatie Centrum Rotterdam) (1995): MBO Module.
Rotterdam: Selbstverlag.

Bartelink, Yvonne (1994): Vrouwen over Islam: geloofsvoorstellingen en -prakti-
ken van Marokkaanse migrantes. Dissertation KU Nijmegen.

Bolkestein, Frits (1991): »Integratie van minderheden moet met lef worden aan-
gepakt«. De Volkskrant, Open Forum, 21.9.1991.

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 59

Bouw, Carolien/Nelissen, Carin (1986): Werken en zorgen. Een vergelijkend on-
derzoek naar de arbeidservaringen van Turkse, Marokkaanse en Nederlandse
vrouwen. Den Haag;: Studies van het ministerie voor sociale zaken.

Contrast (1994): »Redactioneel, Levensgevaarlijke hoofddoekjes«. Contrast.
Weekblad over de multiculturele samenleving 12, S. 1.

Coppes, Rosane (1994): »Niet zomaar een stukje stof. Hoofddoekjesaffaires in
Frankrijk, Nederland en Groot-Britannie«. Sociologische Gids 2, S. 130-143.

Coronel, Marcita (1995): »Jonge moslims in discussie over identiteit«. Contrast.
Weekblad over de multiculturele samenleving 7, S. 5.

Hagendoorn, Louk/Janssen, Jacques (1983): Rechtsomkeer. Baarn: Ambo.

Hall, Stuart (1991): »Nieuwe Etniciteiten«. In: Het minimale zelf en andere op-
stellen. Amsterdam: SUA, S. 171-180.

Hall, Stuart (1991): »The Question of Cultural Identity«. In: Hall, Stuart/Held,
David/McGrew, Andrew (Hg.), Modernity and its Futures. Cambridge: Pol-
ity Press, S. 273-316.

Haraway, Donna (1991): Simians, Cyborgs, and Women. London: Free Associa-
tion Books.

ISBI (Islamitische Stichting Bevordering Integratie) (1992): Verslag congres
»Emancipatiemogelijkheden van islamitische vrouwen in Nederland«. Den
Haag: Selbstverlag.

Kabbani, Rana (1985): Europe’s Myth of Orient. Devise and Rule. London: Pan-
dora Press.

Karam, Azza (1995): »Islamismen/Feminismen. Egyptische vrouwen in bewe-
ging«. Lover 22/3, S. 10-16.

Kleinpenning, Gerard (1993): Structure and content of racist beliefs. An empiri-
cal study of ethnic attitudes, stereotypes and the ethnic hierarchy. Utrecht:
ISOR.

Koningsveld, P.S. van/Shadid W.A.R. (1993): Minderheden, hulpverlening en ge-
zondheidszorg. Assen: Van Gorcum.

Landman, Nico (1992): Van minaret tot mat. De institutionalisering van de Islam
in Nederland. Amsterdam: VU uitgeverij.

Leeman, Yvonne/Saharso, Sawitri (1989): Je kunt er niet omheen. Hoe Marok
kaanse, Molukse en Surinaamse jongeren reageren op discriminatie. Amster-
dam, Lisse: Swets & Zeitlinger.

Leiprecht, Rudolf (1994): »Es ist doch ndher dran ...«. Ein vergleichender Blick
auf Rassismen, Erklirungsmuster und Pidagogisches in den Niederlanden
und in Deutschland. In: Jiger, Sigfried (Hg.), Aus der Werkstatt: Anti-rassi-
stische Praxen. Konzepte — Erfahrungen — Forschung. Duisburg: DISS Ver-
lag, S. 160-186.

Leiprecht, Rudolf (1999): Alltagsrassismus. Diskurse, Reprasentationen und sub-
jektive Umgangsweisen. Eine Untersuchung bei Jugendlichen in Deutschland
und den Niederlanden. Unveroffentlichte Habilitationsschrift, Koln.

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 Heima Lurz

Leiprecht, Rudolf/Willems, Erik (1993): Het zit toch dichter bij. Jongeren en
Racisme in Nederland. Dokumentarfilm: Jobfilm Amsterdam.

Lutz, Helma (1989): »Fatma of Shehrazade — oosterse vrouwelijkheid in Westerse
literatuur«. Tijdschrift voor vrouwenstudies 10/1, S. 102-117.

Lutz, Helma (1991a): Welten verbinden — Tiirkische Sozialarbeiterinnen in den
Niederlanden und der Bundesrepublik Deutschland. Frankfurt/Main: IKO-
Verlag.

Lutz, Helma (1991b): »Migrant women of >Islamic background« — images and
self-images». Occasional paperseries 11, Dec. MERA, Amsterdam.

Lutz, Helma (1993): » Anti-Islamism. Rhetorics of Exclusion in the Netherlands.
A Debate on Locations of Selves Vis-a-vis Others«. Unverédffentlichter Vor-
trag, gehalten bei der >International Conference of the Sociological Arab As-
sociation« The image of the other, Hammamet, 29.3.93.

Lutz, Helma (1994): »Ik maak geen ruzie en ik ga netjes. Surinaamse moeders en
dochters in Nederland«. Lover 21/2, S. 53-55.

Lutz, Helma (1995): »The Legacy of Migration. Immigrant Mothers and Daugh-
ters and the Process of Intergenerational Transmission«. Comenius 15/3, S.
304-317.

Lutz, Helma/Moors, Annelies (1989): »De mythe van de ander — Beeldvorming
over Turkse migrantes in Nederland«. Lover 16/21, S. 4-8.

Lutz, Helma/Phoenix, Ann/Yuval-Davis, Nira (1995): »Nationalism, Racism and
Gender: European Crossfires«. In: dies. (Hg.), Crossfires. Nationalism,
Racism and Gender in Europe. London: Pluto Press, S. 1-25.

Macleod, Arlene (1991): Accomodating protest. Working women, the new veil-
ing and change in Cairo. New York: Columbia University Press.

Morrison, Toni (1992): Playing in the Dark. Whiteness and the Literary Imagina-
tion. Cambridge, London: Harvard University Press.

Penninx, Rinus/Yar, Hassan (1993): »Western European States and the Political
Representation of Islam«. Unpublished paper for the conference on »Ethnici-
ty, nationalism and culture«, Universiteit Amsterdam, February 24-27.

Prins, Baukje (1994): «Zonder onschuld: gesitueerde kennis en ethiek». In: Brai-
dotti, Rosi (Hg.), Poste restante. Feministische berichten aan het postmoder-
ne. Kampen: Kok Agora, S. 56-78.

Rath, Jan (1993): »The Ideological Representation of Migrant Workers in Eu-
rope«. In: Wrench, John/Solomos, John (Hg.), Racism and Migration in Eu-
rope. London, New York: Berg Publishers, S. 215-232.

Saharso, Saharso (1995): »Een koperen bruiloft. Twaalf en een half jaar sekse en
etniciteit in het gecombineerde vrouwen — en minderhedenbeleid«. Migran-
tenstudies 11/4, S. 241-256.

Said, Edward (1978): Orientalism. London: Routledge & Kegan Paul.

Said, Edward (1993): Culture and Imperialism. London: Vintage.

Shadid, W.A.R./van Koningsveld, P.S. (1992): De mythe van het islamitisch ge-
vaar. Kampen: Kok Agora.

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kopftuch-Debatten in den Niederlanden 61

Veen, Sandra (1995): »Narrating the scarf: young Muslim women in the Nether-
lands«. Unpublished paper presented at the 25th Annual conference of Oral
History and Society, Bristol, April 21-23.

Vollebergh, Wilma/Raaimakers, Quinten/Meeus, Wim (1995): »Traditionele op-
vattingen en rechtextremisme«. Jeugd en samenleving 25/1-2, S. 3-29.

Zwaard, Joke van der (1993): El Mizan: Wijkverpleegkundigen over de opvoe
ding in allochtone huishoudens. Amsterdam: SUA.

Zwaard, Joke van der (1995): »Naughty Boys and Obstinate Girls. District
Nurses — Cultural and Professional Explanations for Child Rearing Prac-
tises«. In: Boer, Inge/Moors, Annelies/Teeffelen, Toine van (Hg.), Orienta-
tions. Changing Stories. Postmodernism and the Arab-Islamic World. Am-
sterdam, Atlanta: Rodopi, S. 133-146.

14.02.2026, 07:16:43,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

