
 

8. Die affirmative Wendung der heideggerschen 

Subjektkritik bei Charles Taylor 

 
 
 

Während Ricœur noch um eine Verständigung mit der Dekonstruktion bemüht ist, 
versucht sich Charles Taylors hermeneutische Erschließung des Subjekts stärker an 
einer Abgrenzung gegenüber den philosophischen Positionen Levinas’, Derridas 
und Foucaults.1 Das Problem der Dekonstruktion liegt nach Taylor in dem Ver-
säumnis einer konstruktiven Antwort auf die Fragen nach dem Selbstverständnis 
von Subjekten und nach der Herkunft der neuzeitlichen Subjektivität. Die Dekon-
struktion verfährt einseitig, da sie sich mit einer Problematisierung des metaphysi-
schen Grundlegungsdiskurses von Subjektivität begnügt. Nach Taylor müssen je-
doch, neben dem notwendigen Unternehmen einer Kritik, immer auch die 
konstitutiven Quellen und somit affirmativen Momente unserer Subjektivität thema-
tisiert werden. Ohne eine solche Bejahung ist es nicht möglich, dass sich Subjekte 
als interpretierende, wertende, handelnde und sprechende Wesen begreifen können. 
Taylors Hermeneutik des Subjekts folgt daher in ihrer argumentativen Stoßrichtung 
der Philosophie Ricœurs: Sie erweitert die heideggersche Subjektkritik um eine 
hermeneutische Komponente, indem sie sich den Selbstbezügen von Subjekten zu-
wendet. 

Die Diskrepanz dieses Verfahrens zur Arbeit der Dekonstruktion erscheint auf 
den ersten Blick relativ groß. In diesem Kapitel versuche ich jedoch zu plausibili-
sieren, dass Taylor auf eine sehr ähnliche Weise an die Subjektkritik Heideggers 
anschließt, wie es seine (vermeintlichen) Gegner tun. Die Temporalisierung und 
Dezentrierung des Subjekts, die sowohl die Dekonstruktion als auch Ricœur mitei-
nander verbinden, lässt sich auch bei dem kanadischen Philosophen verfolgen. Im 
Mittelpunkt stehen jedoch vorrangig die Bezugsmomente von Subjektivität. Taylor 

                                                             
1  Taylor hat sich mit dem Werk Foucaults ausführlich auseinandergesetzt und es in ver-

schiedenen Beiträgen einer, meist unberechtigten, Kritik unterzogen (1984; 1985b; 

1989b; 2002). Vgl. zur Kontroverse zwischen Foucault und Taylor, die aufgrund 

Foucaults frühem Tod einseitig geblieben ist, Connolly (1985) und Patton (1989). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

bemüht sich verständlich zu machen, dass im Anschluss an die Kritik des selbst-
identischen Subjekts vielfältige hermeneutische Analysen durchgeführt werden 
können, die Handlungsfähigkeit und Selbstverständnis als positive Dimensionen 
von Subjektivität neu bestimmen. Es ist in diesem Zusammenhang vor allem das 
zur „moralischen Ontologie“ gewendete In-der-Welt-sein Heideggers, vor dessen 
Hintergrund sich eine hermeneutische Neuauslegung der Bezugsmomente von Sub-
jektivität ausrichtet. Über Heidegger und die Dekonstruktion hinausgehend kann 
mit Taylor demonstriert werden, wie ein heteronomes Subjektverständnis die In-
nenperspektive des Subjekts mit einer historischen Ontologie, die sich der Sedimen-
tierung von Selbstverständnissen widmet, zusammenführt. 

Taylors philosophisches Projekt lässt sich auf zwei Ebenen verorten: Auf einer 
ersten Ebene wird eine philosophische Anthropologie entworfen, die sich der 
Seinsweise des Menschen widmet. Anhand der drei Komponenten der Selbstinter-
pretation, der starken Wertungen und des expressivistischen Verständnisses von 
Sprache verteidigt Taylor die Anthropologie als eine philosophische Disziplin, der 
es nicht um die Fundierung der Wesensmerkmale des Menschen geht, sondern um 
eine Erschließung derjenigen Selbstbezüge, ohne die sich Subjekte nicht als Subjek-

te begreifen können. Selbstinterpretation, starke Wertungen und Sprache sind die 
wesentlichen Bezugsmomente von Subjektivität. Die Anthropologie wird durch ihre 
Aufgabe, die Seinsweise des Menschen zu explizieren, zu einer Anthropologie des 
Menschseins – sie bindet die Bezugsmomente von Subjektivität an eine Ontologie, 
in deren Horizont einem Subjekt erst bestimmte Befähigungen offenstehen.  

Der hermeneutische Impuls von Taylors Philosophie schließt die Ontologie mit 
der Ebene der Praxis kurz. Im Gegensatz zum späten Heidegger wird die historische 
Konfiguration der Ontologie nicht mehr als Seinsgeschichte behandelt, sondern als 
Gewordenheit einer konkreten historischen und sozialen Praxis. Die mit dieser Ges-
te entworfene Ontologie des Subjekts ist erstens eine moralische Ontologie, weil sie 
die Frage der Subjektwerdung an eine Affirmation von Gütern und Narrativen bin-
det. Und sie ist zweitens eine moralische Ontologie, da sie die zu bejahenden Güter 
und Selbstverständnisse als der Verfügungsgewalt von Subjekten stets schon entzo-
gen betrachtet. Der Status der moralischen Ontologie im Werk Taylors ist somit 
von elementarer Wichtigkeit: Die moralische Ontologie hält die Hermeneutik des 
Subjekts zusammen, indem sie den Horizont zeichnet, innerhalb dessen Subjekte 
bestimmte Selbstverständnisse zu bejahen und zu negieren vermögen. 

Aufgrund der ontologischen Anbindung der Anthropologie bleibt die Themati-
sierung des Subjekts bei Taylor auf einer zweiten Ebene an eine historische Per-
spektive gekoppelt. Wie sich Subjekte genau interpretieren und wie der Gehalt der 
starken Wertungen und die Identität von Subjekten inhaltlich ausgestaltet sind, ist 
nur im Ausgang von konkreten, geschichtlich gewordenen Praktiken zu bestimmen: 
Die Erkundung der historischen Gewordenheit von Subjekten vollzieht sich auch 
bei Taylor im Modus der Genealogie. Begreift man die kritische Genealogie 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 299 

 

Foucaults als die Vorderseite einer Medaille, so stellt Taylors affirmative Genealo-
gie deren Rückseite dar. Wo es Foucault um die Aufdeckung von Machtverhältnis-
sen geht, die Subjekte unterwerfen und damit produzieren, ist Taylor vor allem an 
der Freilegung derjenigen konstitutiven Quellen interessiert, ohne die sich Subjekte 
nicht als kulturell und historisch situierte Subjekte verstehen können. Aus diesem 
Grund lässt sich die Suche nach den zu bejahenden Selbstverständnissen spezifisch 
neuzeitlicher Subjekte als „affirmative Genealogie“ bezeichnen. Während Foucault 
den kritischen, abbauenden Gestus der heideggerschen Destruktion betont, nimmt 
Taylor den affirmativen, konstruktiven und also aufbauenden Aspekt in den Blick. 
Dabei ist es wichtig, die hermeneutische Vorgehensweise Taylors stets aus einem 
dekonstruktiven Blickwinkel kritisch zu hinterfragen, indem die Ausweisung von 
vermeintlich „unhintergehbaren“ Selbstverständnissen problematisiert wird. Konk-
ret möchte ich das an den Narrativen der Innerlichkeit und an der Natur als Quelle 
der Moral sowie an Taylors Affirmation des Expressivismus vorführen. Es gilt im-
mer wieder darauf hinzuweisen, dass eine hermeneutische Explikation heteronomer 
Subjektivität die Vorläufigkeit eines jeden Subjektverständnisses zu bedenken hat. 

 
 

8.1 DIE ANTHROPOLOGIE DES MENSCHSEINS 
 
Im Gegensatz zu Heidegger und der Dekonstruktion nehmen die (positive) Behand-
lung des Menschen und besonders die Rehabilitation der Anthropologie als unver-
zichtbarer philosophischer Disziplin bei Taylor einen wichtigen Platz ein.2 Der An-
spruch der Anthropologie darf allerdings nicht mehr in der Suche nach der Essenz 
des Menschen liegen; vielmehr soll jene den Rahmen beschreiben, der unsere 
Menschlichkeit durchzieht.3 Es sind nicht mehr die Attribute, die den Wesenskern 
des Menschen ausmachen, sondern seine Existenzweise, sein Menschsein. Ich 
möchte die These vertreten, dass Taylor den von Heidegger durch die Kritik am 
traditionellen Humanismus neu ausgeloteten Raum bezüglich eines Anthropologie-
verständnisses ausfüllt. Unter Rückgriff auf die Einsichten Heideggers lässt sich il-

                                                             
2  „If one had to find a name for where this agenda falls in the geography of philosophical 

domains, the term philosophical anthropology would perhaps be best, although this term 

seems to make English-speaking philosophers uneasy.“ (PP1: 1) Das Zitat verdeutlicht 

auch, dass sich Taylor der Problematik des Begriffs „Anthropologie“ in der zeitgenössi-

schen angelsächsischen Philosophie – und natürlich nicht nur dort – bewusst ist. 

3  Hartmut Rosa (1998: 298, 299) spricht in diesem Zusammenhang von einer „deskriptiven 

Anthropologie“, Kreuzer (1999: 72f.) von „praktischer Anthropologie“, Honneth (1994: 

60) und Jörke (2005: 114) jeweils von „formaler Anthropologie“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


300 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

lustrieren, wie eine Anthropologie all diejenigen Komponenten des Menschseins ar-
tikulieren kann, die zum konstitutiven Selbstverständnis von Subjekten zählen. 

Zu den drei Komponenten einer Anthropologie des Menschseins, denen ich 
mich in diesem Unterkapitel zuwenden werde, gehören die Fähigkeiten der Selbst-
interpretation, der starken Wertungen und die Konzeption eines expressivistischen 
Sprachverständnisses.4 Ich möchte argumentieren, dass alle drei Komponenten der 
heideggerschen Humanismuskritik standhalten, weil die Anthropologie stets an eine 
Ontologie gebunden bleibt. Der Mensch zeichnet sich im Gegensatz zum Tier nicht 
dadurch aus, dass zu seiner Animalität noch weitere Eigenschaften und Fähigkeiten 
hinzukommen, die seine Substanz ausmachen. Die Komponenten der Anthropolo-
gie beziehen sich vielmehr auf eine „moralische Ontologie“, das heißt auf einen 
Möglichkeitsraum, innerhalb dessen Subjekte bestimmte Fähigkeiten und Selbst-
verständnisse ausbilden können. Das bedeutet zugleich, dass der inhaltliche Gehalt 
der drei anthropologischen Komponenten nur im Rahmen konkreter geschichtlicher 
Praktiken zu ermitteln und die Genese von Subjektivität in einer historischen Per-
spektive zu verfolgen ist. Diese Arbeit leistet Taylors affirmative Genealogie, die 
Gegenstand von Unterkapitel 8.3 sein wird. Eine klare Trennung5 zwischen anthro-
pologischer und historisch-praktischer Analyse ist daher nicht möglich.6 
 
8.1.1 Der Mensch als Self-Interpreting Animal 
 
Ich möchte meine Erörterung von Taylors philosophischer Anthropologie mit dem 
Konzept der Interpretation und Selbstinterpretation beginnen. Diese Idee entwickelt 
Taylor explizit im Anschluss an Heidegger.7 Es soll sich bereits in diesem Abschnitt 
herauskristallisieren, inwiefern die Anthropologie des Menschseins mit einer Onto-
logie verflochten ist. Taylors grundlegende hermeneutische Prämisse – und somit 

                                                             
4  Zu einer solchen Anthropologie kann darüber hinaus die Komponente der Verkörperung 

menschlichen Handelns gezählt werden. Eine solche Konzeption entwickelt Taylor im 

Anschluss an Merleau-Ponty in den beiden Aufsätzen The Validity of Transcendental Ar-

guments (1978) und Leibliches Handeln (1986a). 

5  Jörke (2005: 117), Steinfath (1993: 580) und Smith (2002: 101) weisen auf eine Span-

nung bzw. Vermischung zwischen Taylors anthropologischen Prämissen und der spezi-

fisch neuzeitlichen Identität hin, die sich vor allem in Quellen des Selbst zeigt. 

6  Nach Rosa (1998: 83) besitzt Taylor zwei Konzepte des Selbst (und damit von Subjekti-

vität): Zum einen ein anthropologisches Konzept, das den Rahmen absteckt, durch den 

sich ein Selbst überhaupt erst als Handelnder verstehen kann, und zum anderen das spezi-

fisch neuzeitliche Selbst. 

7  Vgl. 1977b: 76: „This is the view, I believe, which was adumbrated by Heidegger, and 

which has justly been immensely influential in contemporary thought.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 301 

 

der Ausgangspunkt für seinen Entwurf einer Anthropologie – liegt in der Interpreta-
tion des Menschen als eines „subject of significance“ (1981b: 102; 1983b: 197). 
Dieses Axiom besagt, dass Dinge in der Welt ein Subjekt immer etwas angehen. 
Subjekte stehen in einem Bezug zu Phänomenen und Gegenständen in der Welt – 
sie werden von ihnen affiziert. Dieser Bezug ist für die Existenz von Subjekten 
konstitutiv. Die Anthropologie des Menschseins bleibt aber nicht bei einer Explika-
tion des Prozesses der Affizierung stehen, sondern berücksichtigt die Perspektive 
des affizierten Subjekts. Eine Hermeneutik des Subjekts zielt wesentlich auf die 
Komponente des Selbstverständnisses: „Understanding the agent involves adopting 
his point of view; or, to speak in terms of language, describing and accounting for 
what he does in his own terms, or those of his society and time.“ (1981a: 117) Tay-
lors These ist, dass Aussagen und Handlungen nicht unabhängig von dem Selbst-
verständnis eines sprechenden und handelnden Subjekts erschlossen werden kön-
nen. Mit Ricœur teilt er die Forderung, dass eine Hermeneutik des Subjekts nicht 
bei einer Analyse der Sprache stehen bleiben darf, sondern immer auch auf die 
Ebene des Sprechens wechseln muss (vgl. Kap. 7.2.1). 

Mit dieser Argumentation grenzt sich Taylor von den genealogischen, auf eine 
Kritik unterwerfender Subjektivierung gerichteten Arbeiten Foucaults ab. Eine Aus-
legung des Subjektbegriffs darf nicht nur eine Analyse der Subjektivierungsver-

hältnisse und damit der Subjekte durchdringenden Entzugsmomente umfassen; sie 
muss auch die Frage formulieren, wie Subjekte diese Subjektivierungsverhältnisse 
selbst interpretieren. Eine Erschließung der Handlungsfähigkeit von Subjekten 
muss die Zuschreibungen einbeziehen, die Subjekte im Vollzug von Handlungen 
sich selbst geben: „Making sense of agents does require that we understand their 
self-descriptions.“ (1981a: 118)8 Taylor knüpft hier an das hermeneutische Moment 
des heteronomen Konstitutionsprozesses von Subjektivität an, das bereits in den 
späten Schriften von Foucault zum Tragen kommt: Die Teilnahme des Subjekts, 
d.h. der Selbstbezug, ist für den Prozess der Subjektivierung konstitutiv. Die Mög-
lichkeit dieser Teilhabe wird bei Taylor, über Foucault hinausgehend, anhand des 
Verstehens, genauer, über den Akt der Selbstinterpretation ausgeführt. Die Pointe 
dieser Argumentation beruht darin, dass die Fähigkeit, die Welt und sich selbst zu 
interpretieren, eines der wichtigsten Bezugsmomente von Subjektivität ist. 

Der phänomenologische Gehalt einer Selbstinterpretation muss streng von dem 
Zustand des Selbstbewusstseins unterschieden werden. Im Vollzug einer Selbstin-
terpretation steigt keine im Inneren verborgene Subjektivität an die Oberfläche. Das 
würde voraussetzen, dass ein Subjekt einen Modus erreichen kann, in dem es sich 
vollständig transparent und mit sich identisch ist. Taylors Anspruch ist es zu zeigen, 
                                                             
8  Vgl. auch 1983b: 197: „We define the action by the significance it had for the agent […] 

and this is not just one of many descriptions from different observers’ standpoints, but is 

intrinsic to the action qua action.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


302 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

dass eine Selbstinterpretation grundsätzlich nicht endgültig und umfassend sein 
kann. Unabschließbarkeit ist ein konstitutives Moment einer jeden Interpretation. 
Die Interpretation des Selbst, die von Taylor auch als Artikulation bezeichnet wird, 
ist ein stets zu wiederholender Prozess: „Die Interpretationen des Selbst können 
niemals völlig explizit sein. Vollständige Artikuliertheit ist ein Ding der Unmög-
lichkeit. […] Es liegt […] in der Natur der Artikulation, dass sie nie zum Abschluss 
gebracht werden kann.“ (QS: 68) Ein Ende der Selbstinterpretation und eine damit 
verbundene Artikulation eines vollständigen Bildes würden das Selbst zur Substanz 
gerinnen lassen.9 Vielmehr artikuliert das Subjekt, indem es sich selbst interpretiert, 
ein Verständnis seiner selbst, das diesen Interpretationen stets schon vorausgeht und 
ihnen zugleich nachgeordnet ist. Interpretationen sind daher von Temporalität 
durchdrungen: Sie beziehen sich auf ein Selbstverständnis, das sich immer schon 
formiert hat und durch zukünftige Interpretationen aktualisiert werden muss. Das 
Selbstverständnis von Subjekten ist zwischen Vergangenheit und Zukunft einge-
spannt. 

Unabschließbarkeit und Temporalität der Selbstinterpretation verweisen auf ih-
ren Sinn konstituierenden Effekt. Dieser lässt sich besonders gut an der Rolle von 
Gefühlen veranschaulichen. Ein von Taylor angeführtes Beispiel ist das Gefühl der 
Scham. Für die Existenz von Scham ist es konstitutiv, dass eine Situation als 
schamvoll interpretiert wird (vgl. 1971: 23; 1981b: 101). Scham ist kein Gefühl, 
das ein Subjekt einfach „überfällt“. Ein Beispiel für den umgekehrten Sachverhalt 
wäre Wut.10 Die Interpretation einer Situation vor dem Selbstbild eines Subjekts ist 
eine notwendige Bedingung für die Empfindung von Scham: „Shame is an emotion 
that a subject experiences in relation to a dimension of his existence as a subject.“ 
(1977b: 53) Scham ist davon abhängig, dass die Dinge in der Welt das Subjekt et-
was „angehen“, d.h. dass es einen Bezug zwischen den Dingen und dem Subjekt 
gibt. Fehlt diese Beziehung, so ist es auch nicht möglich, dass ein Subjekt das Ge-
fühl der Scham empfindet. Ein Mensch, der sich selbst nicht als einen mit morali-
schen und ethischen Ansprüchen konfrontierten Akteur interpretiert, kann keine 
Scham über diejenigen Handlungen erfahren, welche jenen Ansprüchen nicht genü-
gen. Selbstinterpretationen kommen somit in Hinblick auf bestimmte Gefühle pro-
duzierende Effekte zu: Indem spezifische Situationen vor dem Selbstbild von Sub-
                                                             
9  Analoges gilt für die Interpretation und Artikulation von Gefühlen. Hans Joas (1997: 210) 

argumentiert, dass die Interpretation von Gefühlen in einem hermeneutischen Zirkel ver-

läuft, der den erlebten Gefühlen, unseren eigenen und sozialen Deutungen dieser Gefühle, 

sowie der jeweiligen Situation, in welcher das Gefühl erlebt wird, Tribut zollt. Innerhalb 

dieses Kontextes kann sich das erlebte Gefühl immer wieder verändern. 

10  Das soll nicht heißen, dass sich die Empfindung von Wut jeglichen Interpretationen ent-

zieht. Es bedeutet aber, dass Wut nicht in dem Maße durch einen reflexiven Akt konstitu-

iert wird, wie es bei Scham der Fall ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 303 

 

jekten interpretiert werden, konstituieren und formen sich jene Gefühle. Außerhalb 
der Selbstinterpretation und jenseits einer historisch konkreten Praxis, in der 
Subjekte subjektiviert werden, hat der Begriff der Scham keinen Platz: „Rather the 
point is that the term ‚shameful‘ has no sense outside of a world in which there is a 
subject for whom things have certain (emotional) meanings.“ (1977b: 53) Der Sinn 
von Scham verweist immer auf eine spezifische Welt, in der eine Interpretation 
vollzogen wird. Das Subjekt öffnet sich im Akt seiner Selbstinterpretation auf eine 
Welt hin und das bedeutet – in den Worten Heideggers –, dass das In-der-Welt-sein 
eine notwendige Bedingung von Selbstinterpretationen ist. Der Mensch vermag Si-
tuationen nur deshalb vor seinem Selbstbild zu interpretieren und das Gefühl der 
Scham empfinden, weil er stets schon in einer Welt existiert. 

Durch die Offenheit und Temporalität sowie die Bedeutung verleihende Dimen-
sion von Selbstinterpretationen treten der ontologische Gehalt der taylorschen 
Anthropologie und zugleich die philosophische Abgrenzung des Menschen zum 
Tier klarer hervor. Tiere können das Gefühl der Scham nicht empfinden, weil sie 
weder über ein Selbstbild verfügen, das mit ihrem Verständnis von Selbstachtung 
und Ethik verbunden ist, noch über die Fähigkeit, Situationen im Lichte dieses 
Selbstbildes zu interpretieren. Taylor folgert zwar: „Human beings are self-
interpreting animals“ (1977b: 45). Diese Aussage darf jedoch nicht als bloße Varia-
tion der aristotelischen Rede vom Menschen als „Animal rationale“ gedeutet wer-
den. Der Mensch ist kein Tier, das zusätzlich noch über die Fähigkeit der Selbstin-
terpretation verfügt; die Selbstinterpretation ist vielmehr eine Seinsweise des 
Menschen. Für Karl Simms (2003: 35-37) ist es exakt dieser Punkt, an dem die 
Hermeneutik Taylors und Ricœurs – auch wenn sie beide auf das Phänomen des 
Verstehens abzielen – auseinanderdriften: Während Taylors ontologische Analyse 
des Verstehens mit Heidegger den kurzen, direkten Weg beschreitet, indem sie da-
von ausgeht, dass der Mensch immer schon ein sich selbstinterpretierendes Tier ist, 
schlägt Ricœur den langen, indirekten Weg ein, um die Konstitution des Verstehens 
zu erörtern.  

Angesichts der Richtigkeit von Interpretationen und Artikulationen gibt es bei 
Taylor scheinbar eine Schwierigkeit. Wenn es keinen Maßstab gibt, nach welchem 
eine Interpretation als richtig oder falsch klassifiziert werden kann, stellt sich die 
Frage, wie überhaupt zwischen einer besseren und einer schlechteren Interpretation 
unterschieden werden kann. Diese Problematik versucht Taylor mit dem best-

account-principle, dem BA-Prinzip, zu lösen:  
 

„Die ausgewählten Begriffe müssen im gesamten Bereich ihrer Verwendung zur Erklärung 

wie zur Lebensführung sinnvoll sein. Die Begriffe, die zu diesem letzteren Zweck unentbehr-

lich sind, sind ein Bestandteil der Darstellung, die uns für uns selbst am besten begreiflich 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


304 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

macht […]. Die […] beste Artikulation [best account] ist Trumpf. Dies möchte ich das BA-

Prinzip nennen.“ (QS: 115; engl.: 58)11  

 
Interpretationen und Artikulationen eines Subjekts sind dann gelingend, wenn sich 
ein Subjekt mittels ihrer seine Existenz und dasjenige, was es für ein gutes und 
wertvolles Leben erachtet, am besten begreiflich machen kann. Die Kriterien für ei-
ne solch erfolgreiche Interpretation sind Klarheit und die relationale Überlegenheit 
einer Interpretation gegenüber einer anderen.12 Die Artikulation muss dasjenige in 
eine deutliche Form bringen, was zuvor unklar und diffus erschienen ist (vgl. 1971: 
17). Der Haken, an dem dieses Argument jedoch hängt, ist der Status der „Unent-
behrlichkeit“. Weil Interpretationen, wie sich in den nächsten Abschnitten noch ge-
nauer erweisen wird, durch ihren sprachlichen Vollzug an soziale Praktiken ge-
knüpft sind, über deren normativen Gehalt Subjekte nicht verfügen, besteht ihre 
Unentbehrlichkeit immer nur vor dem Hintergrund bestimmter hegemonialer Sub-
jektivierungsverhältnisse. Es wird sich in den Abschnitten 8.3.2 und 8.3.3 zeigen, 
dass die vermeintliche Unhintergehbarkeit von ausgewiesenen Begriffen bei Taylor 
in eine vorschnelle Antwort auf die Frage nach den konstitutiven Quellen der neu-
zeitlichen Subjektivität mündet. 

Die in diesem Abschnitt vorgestellte Komponente der Selbstinterpretation ist 
deshalb Teil einer Anthropologie des Menschseins, weil sie sich einer Analyse des 
ontologischen Rahmens von Menschlichkeit zuwendet, ohne eine Aussage über den 
normativen Gehalt der Interpretationen zu formulieren. Die inhaltliche Konfigurati-
on der Interpretationen und die Besprechung der Frage nach der Affirmation von 
Selbstverständnissen finden erst ausgehend von einer moralischen Ontologie statt, 
der ich mich in Unterkapitel 8.2 zuwenden werde. 
 
 
 

                                                             
11  Die Übersetzung wurde von mir geändert. Die deutsche Ausgabe übersetzt „best account“ 

fälschlicherweise mit „beste Analyse“; vgl. dazu Rosa (1998: 73), der als Übersetzung 

auch die Begriffe „Darstellung“, „Ausdruck“ und „erklärende Rechenschaft“ vorschlägt. 

12  Taylor versucht diesen Gedanken zu verdeutlichen, indem er ihn mit der Idee des „prakti-

schen Schließens“ verknüpft. Dessen „Ziel ist der Nachweis nicht der absoluten Richtig-

keit einer bestimmten Position, sondern der Überlegenheit eines Standpunkts im Verhält-

nis zu einem anderen“ (QS: 140). In diesem Sinne geht es um die Frage, welche der 

jeweils konkurrierenden Positionen nach einer Artikulation aller Gründe am überzeu-

gendsten erscheint. Vgl. zu dieser Konzeption auch Taylors Aufsatz Explanation and 

Practical Reason (1989c). Nach Rorty (1994: 199) insistiert Taylor darauf, dass „self-

interpretations are at their best when they are social“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 305 

 

8.1.2 Starke und schwache Wertungen 
 
Die Explikation der formalen Fähigkeit der Selbstinterpretation ist eng mit Taylors 
Konzeption starker Wertungen verknüpft. Der Vollzug von Entscheidungen mittels 
starker Wertungen ist ein wesentliches Element menschlicher Selbstinterpretation 
und Artikulation. Taylor stellt seine Konzeption der starken Wertungen erstmals in 
dem im Jahre 1977 publizierten Aufsatz What is Human Agency? systematisch vor. 
Ausgangspunkt ist Harry G. Frankfurts Text Freedom of the Will and the Concept 

of a Person (1971), in dem Wünsche erster Ordnung von Wünschen zweiter Ord-
nung unterschieden werden. Taylor rekonstruiert die von Frankfurt herausgearbeite-
te zentrale Differenzierung wie folgt: Wenn ich einen Wunsch zweiter Ordnung ha-
be, dann habe ich einen Wunsch, „dessen Gegenstand darin besteht, dass ich einen 
bestimmten Wunsch (erster Ordnung) habe“ (1977a: 9). Der Wunsch erster Ord-
nung beinhaltet folglich eine Reflexion über den Wunsch zweiter Ordnung. Taylors 
eigenes Vorhaben besteht nun in einer Erweiterung dieser Differenz um die Ebene 
einer besonderen qualitativen Unterscheidung: 
 

„Was jedoch in den genannten Fällen fehlt, ist eine qualitative Bewertung meiner Wünsche, 

die beispielsweise dann vorliegt, wenn ich es unterlasse, aus einem gegebenen Motiv heraus 

zu handeln – etwa aus einem Groll heraus oder aus Neid –, weil ich dieses Motiv für niedrig 

und unwürdig erachte. In einem solchen Falle werden unsere Wünsche nach Kategorien ein-

geteilt wie höher oder niedriger, tugendhaft oder lasterhaft, mehr oder weniger befriedigend, 

mehr oder weniger verfeinert, tief oder oberflächlich, edel oder unwürdig. Sie werden als zu 

qualitativ verschiedenen Lebensweisen zugehörig eingestuft.“ (1977a: 10f.) 
 
Bei starken Wertungen geht es im Gegensatz zu schwachen Wertungen „um den 
Wert der Wünsche selbst“ (Anderson 1994: 105). Dieser Gedanke soll zunächst an 
einem einfachen Beispiel erläutert werden. Die Frage, ob es tugendhaft oder untu-
gendhaft, tiefer oder oberflächlicher ist, ein Fußballspiel oder ein Tennismatch zu 
verfolgen, erscheint bei einer Abwägung zwischen diesen beiden Alternativen zu-
nächst absurd. Wenn ein Akteur überlegt, zu welchem Besuch der beiden Ereignis-
se er mehr Lust verspürt und sich dann für eine der beiden Sportarten entscheidet, 
so basiert seine Wahl auf einer schwachen Wertung. Nun könnten aber Faktoren 
auftreten, welche diese Wahl aus einer bloßen Abwägung herauslösen – wie etwa 
der Wunsch der Unterstützung der heimischen Mannschaft oder derjenige des Bei-
sammenseins mit Freunden. In diesen Fällen besitzt der Wunsch, lieber zum Fuß-
ball anstatt zum Tennis zu gehen, einen intrinsischen Wert. Dem Zusammensein 
mit anderen Menschen und der Unterstützung des heimischen Teams werden eine 
Bedeutung zugeschrieben, weil sie jetzt als Gut interpretiert werden. In diesem 
Punkt unterscheiden sich starke von schwachen Wertungen: „Starke Wertung be-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


306 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

deutet, dass man die Tatsache, dass man X schätzt, selbst für richtig oder wertvoll 
hält.“ (2002: 143) Der Wert des Wunsches basiert nun nicht mehr bloß auf einer 
quantitativen Abwägung, sondern ist in den Reflexionsprozess des Subjekts einge-
bunden. Es hat sich ein Bezug zwischen dem Wunsch und dem Selbstverständnis 
des Subjekts konstituiert. 

Wichtig ist an dieser Stelle darauf hinzuweisen, dass nach Taylor einer erzielten 
qualitativen Unterscheidung nicht notwendigerweise ein moralischer Gehalt zu-
kommen muss. Starke Wertungen sind nicht mit normativen Urteilen gleichzuset-
zen, sondern beziehen sich auf alle qualitativen Unterscheidungen, die mit den je-
weiligen Motiven und Zielen des Handelnden in Verbindung stehen (vgl. 1977b: 
68; 2002: 144).13 Taylors Verständnis der Begriffe „gut“ und „Wertung“ ist daher in 
einem rein deskriptiven Sinne zu deuten: Sie benennen dasjenige, was von einem 
Handelnden als ein Gut interpretiert wird und mit seinem Selbstverständnis in Ver-
bindung steht.14 Die Beurteilung von Handlungen im Lichte starker Wertungen ist 
eine integrale Komponente von Subjektivität, auch wenn diese Wertungen nicht bei 
jeder Handlung aktualisiert werden. Taylor möchte daher nicht die These vertreten, 
dass alle Entscheidungen von Subjekten auf starken Wertungen beruhen; Mensch-
sein kann jedoch nicht hinreichend expliziert werden, wenn alle unsere Handlungen 
ohne die Anwendung starker Wertungen erläutert werden sollen. 

Im Folgenden möchte ich zunächst ausführen, dass die Differenzierung zwi-
schen Wünschen erster und zweiter Ordnung sowie diejenige zwischen Wünschen, 
die auf einer schwachen und auf einer starken Wertung beruhen, grundsätzliche Un-
terschiede umfasst. Frankfurts Unterscheidung zwischen Wünschen erster und 
zweiter Ordnung reicht nicht aus, um diese Differenzen zu fassen, weil auch bei 
schwachen Wertungen zwischen Wünschen erster Ordnung und Wünschen zweiter 
Ordnung differenziert werden kann (vgl. 1977a: 13). Die Reflexion eines Wunsches 
und die daran anschließende Wertung implizieren noch nicht, dass mittels Reflexi-
on einem Wunsch ein intrinsischer Wert zugeschrieben wird. Umgekehrt können 
auch starke Wertungen unreflektiert sein (vgl. Rosa 1998: 157). Die Differenzie-
rung zwischen starken und schwachen Wertungen lässt sich besser durch die Vor-
stellung dreier Charakteristika von starken Wertungen präzisieren. Das erste Cha-
                                                             
13  Vgl. zur mangelhaften Unterscheidung zwischen ontologischen und normativen Aspekten 

in der politischen Theorie auch Taylors Aufsatz Cross-Purposes: The Liberal-

Communitarian Debate (1989a). Thomas Kreuzer (1999: 89) weist darauf hin, dass die 

Konzeption der starken Wertungen allerdings nicht immer ganz von normativen Aspek-

ten freigehalten wird, die eine bestimmte Vorstellung vom guten Leben präferieren. 

14  Axel Honneth (2000: 249) verdeutlicht diesen Punkt, indem er ausführt, dass auch der 

„reflektierte Verbrecher“ als ein stark wertendes Subjekt bezeichnet werden muss, weil 

der Vollzug einer starken Wertung nichts über dessen inhaltlichen Gehalt besagt. Für den 

Verbrecher kann einem „gut“ ausgeführten Verbrechen ein intrinsischer Wert zukommen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 307 

 

rakteristikum umfasst die Tatsache, dass ein Wunsch allein nicht zureichend ist, um 
als gut zu gelten. Der Wunsch muss einen evaluativen Aspekt umfassen: 

 

„Im Falle schwacher Wertungen genügt es, dass etwas gewünscht wird, damit es als gut beur-

teilt wird, während starke Wertungen eine Verwendung von gut oder eines anderen evaluati-

ven Ausdrucks erfordern, für die ein Gewünschtsein allein nicht ausreicht. […] Hieraus folgt, 

dass wenn […] im Falle einer schwachen Wertung auf einen der alternativen Wünsche ver-

zichtet wird, so nur aufgrund seiner kontingenten Unvereinbarkeit mit einer stärker angestreb-

ten Alternative. […] Im Falle starker Wertungen jedoch ist dies nicht notwendig der Fall. Ein 

angestrebtes Ziel würde nicht deshalb aufgegeben, weil es mit einem anderen Ziel unverträg-

lich ist, zumindest nicht aufgrund einer zufälligen Unvereinbarkeit.“ (1977a: 14) 
 
Das hier entwickelte Argument lässt sich an dem oben eingeführten Beispiel veran-
schaulichen: Die beiden Wünsche ein Fußball- und ein Tennisspiel zu besuchen 
sind unvereinbar, weil beide Ereignisse zur selben Zeit stattfinden. Eine bloß abwä-

gende Wahl des Ereignisses impliziert dabei noch kein evaluatives Vokabular. 
Trifft ein Akteur die Entscheidung zum Fußball zu gehen aufgrund einer schwachen 
Wertung, so reicht das aus, um dem Wunsch einen (nicht-intrinsischen) Wert zuzu-
schreiben. Die Angabe der bloßen zeitlichen Unvereinbarkeit zweier Handlungen 
ist jedoch nicht mehr hinreichend, um eine Entscheidung als auf einer starken Wer-
tung basierend zu deklarieren. Die Entscheidung muss in diesem Falle auf einer 
qualitativen Evaluation des Wunsches beruhen. Das ist dann der Fall, wenn etwa 
das Zusammensein mit Freunden während eines Fußballspiels als ein Gut betrachtet 
wird. Die Markierung eines Wunsches als „gut“ ist eine notwendige Bedingung, um 
von einer starken Wertung zu sprechen. 

Das zweite Charakteristikum der starken Wertungen umfasst die Anwendung 
kontrastiven Vokabulars. Eine starke Wertung wird in einem Vokabular zum Aus-
druck gebracht, innerhalb dessen sich die Bedeutung eines Begriffs nur in strikter 
Abgrenzung zu seinem Gegenbegriff konstituiert. Ein Beispiel, das Taylor gibt, ist 
die Bedeutung von Mut: „Niemand kann eine Vorstellung von Mut besitzen, es sei 
denn, er weiß, was Feigheit ist.“ (1977a: 15) Die Entscheidung, eine Handlung zu 
unterlassen, weil sie feige ist, beziehungsweise der Wunsch, eine Handlung auszu-
führen, weil sie mutig ist, basieren auf einer starken Wertung. Die Begriffe „mutig“ 
und „feige“ sind in diesem Sinne nicht komparativ, als mehr oder weniger wün-
schenswert zu betrachten, sondern als absolut kontrastiv (vgl. 1979b: 131). Eine 
mutige Handlung impliziert einen nicht-quantifizierbaren Wert, der sprachlich arti-
kuliert werden muss. 

Das dritte Charakteristikum der starken Wertungen folgt direkt aus dem zweiten 
und benennt die Fähigkeit zur Artikulation einer Entscheidung. Bei schwachen 
Wertungen ist es nicht möglich, den Grund der Entscheidung sprachlich zu äußern: 
„Das Nachdenken des bloß abwägenden Subjekts endet mit der nichtartikulierbaren 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


308 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Erfahrung, dass A attraktiver ist als B.“ (1977a: 21) In diesem Fall lassen sich Ar-
gumente für und gegen den Besuch des jeweiligen Sportereignisses auflisten und es 
kann nach dem Abwägen der einzelnen Argumente eine Entscheidung getroffen 
werden; jedoch ist es nicht möglich, diese Argumente hinreichend zu begründen. 
Der Akteur könnte sich etwa, falls er kurze Zeit später vor derselben Überlegung 
steht, für den Besuch des Tennisspiels entscheiden – mit dem Verweis darauf, dass 
er in der vorherigen Woche beim Fußball war. Diese Entscheidung gründet auf kei-
ner starken Wertung, weil die Wahl einer der beiden Handlungsalternativen nicht 
hinreichend artikuliert werden kann. Bei starken Wertungen ist das anders:  

 

„Das stark wertende Subjekt jedoch ist nicht in ähnlicher Weise artikulationsunfähig. Es gibt 

Ansätze einer Sprache, in der sich die Überlegenheit einer Alternative gegenüber einer ande-

ren ausdrücken lässt, die Sprache des Höher und Niedriger, des Edel und Gemein, des Mutig 

und Feige, des Ausgeglichenen und Fragmentierten usw. Das stark wertende Subjekt kann 

den Vorrang artikulieren, genau weil es über eine Sprache kontrastiver Charakterisierung ver-

fügt.“ (1977a: 22) 
 

Das zweite Charakteristikum starker Wertungen, die Anwendung kontrastiven Vo-
kabulars, verbindet sich hier mit dem dritten Charakteristikum, der Artikulationsfä-
higkeit. Kontrastives Vokabular ist eine Bedingung, um den Wert einer Entschei-
dung zu artikulieren, und eröffnet dem Subjekt die Möglichkeit, Handlungen, 
Personen und Wünsche als tugendhaft oder lasterhaft, oberflächlich oder tief sowie 
wertvoll oder nicht-wertvoll zu klassifizieren (vgl. White 2000: 46). Somit verweist 
die Konzeption starker Wertungen auf das im nächsten Abschnitt zu behandelnde 
Sprachvermögen als irreduzibles Moment einer Anthropologie des Menschseins. 

Ich möchte nun die These vertreten, dass Taylors Konzeption der starken Wer-
tungen eine Nähe zu Heideggers Rede von der „Eigentlichkeit“ als seltener Modus 
menschlicher Existenz zukommt. Bei Heidegger hat sich gezeigt, dass Subjekte ihr 
Leben in der Regel gemäß den Gewohnheiten des „Man“ führen: Sie handeln so, 
wie es die anderen Mitglieder ihrer Gesellschaft normalerweise auch tun (vgl. Kap. 
2.3.2). Der Ruf des Gewissens unterbricht den Lärm des Man: Das Subjekt wird in 
die Möglichkeit versetzt, seine Existenzweise selbst zu wählen. Weil das Dasein 
aber nur in besonderen Momenten aus der Uneigentlichkeit des Man aufgeschreckt 
wird, hat der Ruf Seltenheitscharakter. Analog dazu ist auch das Handeln aufgrund 
starker Wertungen selten: In den meisten Fällen basieren Entscheidungen auf 
schwachen Wertungen. Subjekte reflektieren ihre Handlungen nicht vor dem Hin-
tergrund dessen, was sie für gut und wertvoll halten, sondern handeln gemäß sozia-
ler Konventionen. Auch in einem zweiten Punkt lässt sich eine Überschneidung 
zwischen Heidegger und Taylor konstatieren: Bei Heidegger geht die Verfallenheit 
des Daseins in das Man dem Ruf des Gewissens voraus und bei Taylor ist der for-
male Charakter der starken Wertungen an die inhaltliche Bestimmung durch eine 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 309 

 

soziale Praktik gebunden. In beiden Fällen konstituiert sich Handlungsfähigkeit vor 
dem Hintergrund des In-der-Welt-seins und verweist somit auf die ontologische 
Rahmung unserer Existenz. Als dritte Gemeinsamkeit bleibt die Analyse des Ge-
halts menschlichen Handelns bei beiden Denkern von einer normativen Komponen-
te frei: Es geht nicht um die Frage nach der moralisch richtigen Handlung, sondern 
ausschließlich um die Explikation der Möglichkeit von Handlungsfähigkeit. 

Der Vorzug der taylorschen Konzeption beruht darin, dass die Fähigkeit des 
Handelns aufgrund starker Wertungen nicht an eine Instanz im Inneren des Subjekts 
gekettet wird, wie es innerhalb der Daseinsanalyse Heideggers in Hinblick auf das 
Phänomen des Gewissens der Fall ist. Taylor greift nicht auf die Konstruktion eines 
Gründungsmoments zurück, das in der Struktur des Subjekts verankert wird und al-
so dem heteronomen Konstitutionsprozess von Subjektivität entgeht. Das Subjekt 
muss nicht mit der Affizierung durch soziale Praktiken brechen, um sich als hand-
lungsfähigen Akteur einzusetzen. Die Möglichkeit der Handlungsfähigkeit ist an ei-
nen hermeneutischen Vollzug gebunden, indem das Treffen starker Wertungen auf 
nichts anderes als die Fähigkeit der Selbstinterpretation verweist. Sich selbst als 
Subjekt zu verstehen, impliziert bereits die Möglichkeit, gegensätzliche Wünsche in 
Bezug auf das eigene Selbstverständnis zu interpretieren. Taylors Hermeneutik des 
Subjekts beschreibt lediglich, wie sich der Mensch als handlungsfähiger Akteur zu 
begreifen vermag; sie enthält sich einer Aussage über den Ursprung dieses Vermö-
gens. Die starken Wertungen sind der formale Rahmen, welcher durch den konkre-
ten historisch-kulturellen Kontext ausgefüllt wird, in dem Subjekte existieren.15 Um 
den Schritt von der Formalität der starken Wertungen zu ihrer inhaltlichen, je kon-
kreten Ausgestaltung in einer sozialen Praxis durchzuführen, gilt es jedoch zunächst 
die ontologische Rolle der Sprache genauer zu untersuchen. 
 
8.1.3 Der Mensch als Language Animal 
 
In der Geschichte der Philosophie hat sich nach Taylor seit dem 17. Jahrhundert die 
Opposition zweier zentraler sprachphilosophischer Richtungen herausgebildet. Die 
erste Richtung kann als repräsentationalistische Sprachtheorie bezeichnet werden. 

                                                             
15  Honneth (1988: 305) schlägt zur Kontextualisierung der starken Wertungen folgende Dif-

ferenzierung vor: In einer vertikalen Richtung verweisen starke Wertungen auf das Narra-

tiv eines konkreten Subjekts und in einer horizontalen auf den sozialen Kontext. Das Nar-

rativ bleibt hierbei immer an den sozialen Kontext, die moralische Ontologie, gebunden. 

Auch dieser Gedanke sollte ontologisch und nicht normativ ausgelegt werden, wie Tho-

mä verdeutlicht: „Die Geschichte, auf die sich Taylor stützt, ist nicht gebunden an ethi-

sche Qualitäten, lässt sich für Wohl- und Missetäter gleichermaßen geltend machen.“ 

(Thomä 1996: 649) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


310 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Vertreter dieser Theorie begreifen sprachliche Ausdrücke primär als Repräsentatio-
nen von Dingen in der Welt und Sprache selbst als Kommunikationsinstrument von 
Gedanken. Historische Repräsentanten dieser Richtung sind Locke, Condillac und 
Frege sowie im 20. Jahrhundert die sogenannte „Ideal Language Philosophy“. Die 
zweite sprachphilosophische Richtung, der sich Taylor anschließt, geht von der 
Prämisse aus, dass Sprache nicht nur Objekte repräsentiert und als Medium fun-
giert, sondern eine expressive und konstituierende Funktion besitzt. Herder kann als 
„Gründer“ dieser Tradition betrachtet werden und ihm folgen mit Hamann und 
Humboldt zwei weitere deutsche Philosophen,16 welche die schöpferische Dimensi-
on der Sprache betonen. Mit Bezug auf Humboldt fordert Taylor, „die Sprache als 
energeia, nicht bloß als ergon aufzufassen“ (1980b: 63; vgl. 1980a: 232; 1992: 
109). Sprache ist kein bloßes Werkzeug; ihr kommt immer schon eine produzieren-
de Kraft zu. Heidegger und Wittgenstein entwickeln diese sprachphilosophische 
Richtung im 20. Jahrhundert entscheidend weiter.17 Mit dieser Zuordnung Heideg-
gers spricht Taylor dessen sprachontologischen Analysen zum Teil die Radikalität 
ab: Wenn Heidegger einer Tradition angehört, die bereits im 19. Jahrhundert ihren 
Ausgang nimmt, so kann er nicht Schöpfer eines völlig neuen Sprachverständnisses 
sein.18 Hier offenbart sich eine historische Relativierung der Ereignishaftigkeit Hei-
deggers, die auch von Foucault und Ricœur vorgenommen wird (vgl. Kap. 6.1.2 
und 7.1). 

In Bezug auf den Begriff des Subjekts lautet Taylors These, dass der Übergang 
von der ersten zur zweiten sprachphilosophischen Richtung das Resultat einer Ver-
schiebung und zunehmenden Problematisierung von Subjektivität ist. Die Hegemo-
nie der traditionellen, auf das Bewusstsein gegründeten Subjektphilosophie bricht 
an der Schwelle zum 19. Jahrhundert auf: 

 

„Die unproblematische Natur der hinweisenden Beziehung reflektiert die Tatsache, dass die 

Subjektivität nicht in Frage gestellt wird und dass die Dinge uns in demselben Bewusstsein 

deutlich erscheinen, mit dem wir sie benennen und beschreiben. Unsere Auffassung von der 

Sprache ändert sich, wenn die Tatsache deutlichen Bewusstseins keine Selbstverständlichkeit 

mehr ist, sondern eher eine bemerkenswerte Leistung, die nur durch Sprache vollziehbar ist. 

Sprache ist der Vermittler dieser Leistung und wird damit zu einem relevanten Gegenstand 

der Erörterung.“ (HE: 742) 
 

                                                             
16  Taylor entwickelt seine Sprachphilosophie im Anschluss an diese drei Philosophen und 

gibt ihr daher den Namen „triple-H-theory“ (1980b engl.: 256). 

17  Wittgenstein wird als „Ehrenmitglied dieser Tradition“ (1980b: 114), d.h. derjenigen von 

Herder, Humboldt und Hamann, bezeichnet. 

18  Vgl. 1992: 111: „Heidegger stands in the Herder tradition.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 311 

 

Durch die Infragestellung einer als selbstverständlich erachteten Korrespondenz 
zwischen Worten und Objekten in der Welt – und hiermit der Vorstellung von re-
präsentationalem Bewusstsein – ändert sich die Bedeutung, die der Sprache bei der 
Konstitution von Subjektivität zugeschrieben wird. Die neue Rolle der Sprache ist 
somit an eine historische Transformation gebunden. Hier verweist die von Taylor 
im Rahmen seiner Anthropologie entworfene Sprachphilosophie bereits auf die ge-
nealogischen Arbeiten zur Gewordenheit der neuzeitlichen Subjektivität.19 Das 
Band zwischen Sprache und Subjektivität etabliert sich stets im Kontext einer histo-
rischen Aktualisierung.  

Das neue Verständnis der Sprache lässt ihren expressiven Gehalt und damit ihre 
Welt erschließende und transformierende Kraft an die Oberfläche treten. Der 
Mensch wird von nun an als ein „expressive being“ interpretiert, weil für ihn Den-
ken notwendigerweise in einem Medium stattfindet (1983a: 85).20 Diesen Gedanken 
möchte ich durch die Skizzierung dreier Aspekte verdeutlichen, die nach Taylor je-
de Sprache auszeichnen.21 Auch wenn sich das expressivistische Sprachverständnis 
erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts in der Praxis formiert, kommt allen drei Aspek-
ten ein quasi-ahistorischer Gehalt zu: Sie beschreiben die Seinsweise von Subjekten 
unabhängig von einer historisch und kulturell konkreten Praxis. 

Der erste Aspekt der Sprache betrifft die Tatsache, dass durch Sprache etwas 
expliziert werden kann, was zuvor – als Gedanke oder Gefühl – nur diffus zu erfah-
ren und nicht zu lokalisieren ist: 

 

„Durch Sprache können wir explizit bewusst machen, was wir zuvor nur implizit empfinden. 

Dadurch, dass wir einen Sachverhalt formulieren, machen wir ihn vollständiger und klarer 

bewusst. […] Wenn ich eine adäquate Formulierung für das finde, was ich über diese Gegen-

stände sagen will, dann rückt sie das in den Brennpunkt. […] Somit besteht die erste Leistung 

des Formulierens darin, dass ich nunmehr zu einer artikulierten Auffassung der Sache gelan-

gen und mich somit wirklich auf sie konzentrieren kann.“ (1980b: 64-66)  
 
Artikulationen formen Gedanken und Gefühle. Bei diesem ersten Aspekt konstitu-
iert Sprache Gefühle und Gedanken jedoch nicht vollständig; dasjenige, was expli-
                                                             
19  Kreuzer (1999: 173) weist darauf hin, dass Taylor Sprache im Sinne eines Sammelbe-

griffs für alle menschlichen Ausdrucksformen auffasst. 

20  Taylor definiert Expression wie folgt: „Expression is the power of a subject; and expres-

sion manifests things and hence essentially refers us to subjects for whom these things 

can be manifest.“ (1980a: 221) 

21  Nicholas Smith (2002: 78f.) unterscheidet neben der expressiven und konstitutiven noch 

eine „produzierende“ Dimension, die so von Taylor nicht erwähnt wird, und die Fähigkeit 

der Sprache zur Schöpfung neuer Gefühle, Wörter, „öffentlicher“ Räume und starker 

Wertungen umfasst.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


312 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ziert wird, ist in einem impliziten „Vor-Verständnis [pre-understanding]“ (1991: 
69), das nicht sprachlich verfasst ist, bereits verborgen. Ein Gefühl oder ein Gedan-
ke, der nur implizit ist, kann von Subjekten allerdings nicht richtig erfasst werden.22 
Die Bedeutung eines Gedankens wird erst konstituiert, wenn der Gedanke artiku-
liert wird. In diesem Sinne ist die Sprache kein bloßes Instrument, das einen „ferti-
gen“ Gedanken formuliert. Der Gedanke ist nicht „fertig“, wenn er noch nicht ge-
äußert und also in die Welt entlassen wurde. Analoges gilt für den Status von 
Gefühlen: Die Benennung eines Gefühls lässt dieses erst als ein das Selbstverständ-
nis affizierendes Gefühl erscheinen und macht es dadurch bewertbar. So besteht in 
normativer Hinsicht ein Unterschied, ob ein Gefühl als Wut oder Empörung be-
nannt wird: Während „Wut“ eine unreflektierte Affektion ausdrückt, ist bei „Empö-
rung“ immer schon eine wertende Komponente im Spiel. Subjekte empören sich 
gegen etwas, das ihrem Verständnis von Gerechtigkeit widerspricht.  

Indem das Subjekt etwas artikuliert, manifestiert es das Artikulierte also nicht 
nur, sondern konstituiert und verändert zugleich sich selbst und die Realität (vgl. 
Kreuzer 1999: 177f.; Rosa 1998: 152f.). Das Subjekt erschließt sich durch Sprache 
die Welt, indem es dem Ungesagten einen Namen gibt und es erst dadurch in einen 
ontologischen Rang erhebt. Eine Sprache zu sprechen heißt „bring out of the condi-
tion of implicit, unsaid contextual facilitator“ (1991: 69). Erörtert man diesen ersten 
Aspekt der Sprache vor den Einsichten der Dekonstruktion, so wird jedoch schnell 
klar, dass Taylor einen metaphysischen Rest des „Impliziten“ und „Ungesagten“ 
voraussetzt, der sich sprachlichen Vollzügen entzieht. Subjekte scheinen über eine 
Innerlichkeit zu verfügen, auf der ihre Artikulationen gründen.23 An den beiden 
weiteren Aspekten der Sprache soll jedoch ersichtlich werden, inwiefern Taylor die 
an dieser Stelle vorausgesetzte Innerlichkeit wieder überschreitet, indem der konsti-
tuierende Gehalt der Sprache stärker in den Vordergrund gerückt wird. 

Der zweite Aspekt der Sprache betrifft das Erscheinen eines gemeinsam geteil-
ten Raums. Hier geht es nicht nur darum, dass Sprache etwas Verborgenes artiku-
liert, sondern dass sie etwas erschafft. Sprache ermöglicht es Subjekten nicht nur 
Dinge mitzuteilen, sondern auch einen Raum für ihre Mitteilungen zu eröffnen. Die 
Welt wird als mit-geteilte Welt erschlossen: „Dass etwas in den, wie ich es nennen 
möchte, öffentlichen Raum tritt, bedeutet, dass es nicht länger nur meine oder nur 
                                                             
22  Es ist mir an dieser Stelle wichtig, den Begriff der „Vorhandenheit“ zu vermeiden. Die 

Rede von im Bewusstsein vorhandenen Gedanken und Gefühlen würde zwei metaphysi-

sche Begriffe auf die Bühne treten lassen und eine Erörterung von Taylors Sprachphilo-

sophie in die falsche Richtung lenken.  

23  Vor allem in meiner Auseinandersetzung mit der affirmativen Genealogie, die sich der 

Freilegung konstitutiver Quellen neuzeitlicher Subjektivität widmet, wird sich dann erge-

ben, an welchen Stellen die Hermeneutik des Subjekts die Dichotomie zwischen Innen 

und Außen reproduziert (vgl. Kap. 8.3.2 – 8.3.4). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 313 

 

Deine Angelegenheit ist, oder die eines jeden einzelnen von uns, sondern sie ist nun 
unsere, das heißt unsere gemeinsame Angelegenheit.“ (1980b: 67f.; Hervorhebun-
gen von mir) Dieser Gedanke lässt sich anhand eines einfachen Beispiels verdeutli-
chen. Das Aussprechen einer trivialen Aussage wie „Ist das heute ein schlechtes 
Wetter!“ hat in der Regel nicht unmittelbar den Zweck, einer anderen Person eine 
Information zu überliefern. Ein solcher Sprechakt soll die Interaktion mit einer an-
deren Person ermöglichen. In diesem Sinne ist das, was durch die Sprache konstitu-
iert wird, eine „Tatsache zwischen uns“ (1980b: 68). Die beteiligten Personen 
wussten schon vor ihrem sprachlichen Austausch, dass das Wetter schlecht ist; in-
dem dieser Sachverhalt jedoch von einer Person ausgesprochen wird, wird er „öf-
fentlich“ und schafft eine Grundlage für weitere Kommunikation. Die Fähigkeit der 
Sprache, einen öffentlichen Raum zu konstituieren, kann nicht erfasst werden, wenn 
Aussagen lediglich darauf bezogen werden, was sie für die an der Kommunikation 
beteiligten Personen bedeuten. Der Raum ist Teil einer Mitwelt, die weder auf ein 
Subjekt, noch auf einen intersubjektiven Prozess reduziert werden kann. Ihr kommt 
ein ontologischer Gehalt zu, da sich die Welt immer den „in“ ihr kommunizieren-
den Subjekten entzieht: Die Welt ist bereits Welt, bevor Subjekte kommunizieren 
und einen konkreten öffentlichen Raum erschließen und sie ist es auch noch, nach-
dem die Kommunikation eingestellt wurde. 

Der dritte Aspekt der Sprache ist eng mit der Konzeption der starken Wertun-
gen verbunden, die ich im letzten Abschnitt vorgestellt habe. Dort hat sich gezeigt, 
dass die Fähigkeit der Artikulation ein Charakteristikum starker Wertungen ist. Die 
Maßstäbe, anhand derer Handlungen als gut oder schlecht beurteilt werden, müssen 
in einer Sprache verbalisierbar sein:  

 

„Wenn wir daher Sprache in einem weiten Sinne auffassen, dass sie expressives Tun mit um-

fasst, dann können wir sagen, dass nur sprachfähige Tiere für Maßstäbe als Maßstäbe emp-

fänglich sind. […] Beispielsweise kann nur ein Lebewesen Scham empfinden, das sich eini-

ger Forderungen bewusst ist, die an es gerichtet sind aufgrund dessen, dass es ein Handelnder 

unter anderen ist. Dasselbe gilt für jemanden, der eines Gefühls der Würde oder eines Gefühls 

des Stolzes fähig ist, eines Strebens nach Erfüllung, nach Integrität usw.“ (1980b: 73). 
 

Subjekte sind nur deshalb disponiert, etwas als gut oder schlecht sowie richtig oder 
falsch zu beurteilen, weil Evaluationen in einem sprachlichen Medium vollzogen 
werden. Menschliches Handeln muss vor dem Hintergrund der expressiven Dimen-
sion der Sprache ausgelegt werden. Am bereits erwähnten Beispiel der Scham kann 
exemplifiziert werden, wie sich Selbstinterpretation, starke Wertungen und Sprache 
als drei Komponenten einer Anthropologie des Menschseins zusammenführen las-
sen. Scham kann nur im Zuge einer Artikulation als Selbstinterpretation empfunden 
werden. Diese Artikulation verweist auf eine starke Wertung: Sie ist davon abhän-
gig, dass ein Subjekt Handlungen und Wünsche vor seinem Selbstverständnis re-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


314 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

flektiert. Die Anwendung kontrastiven Vokabulars beim Vollzug starker Wertungen 
muss sich dann wiederum im Medium der Sprache ereignen. Die Sprache ist somit 
diejenige Komponente, welche die Anthropologie des Menschseins zusammenhält 
und in ihrem Ausgang kann auch der Bogen zu den ontologischen (Ab-)Gründen 
der Anthropologie geschlagen werden. Die Möglichkeiten etwas auszudrücken, ei-
nen Raum zu eröffnen und eine starke Wertung zu treffen, sind daran gebunden, 
dass Subjekte durch eine moralische Ontologie gerahmt werden. 
 
 

8.2 DIE MORALISCHE ONTOLOGIE DES SUBJEKTS 
 
Es gilt im Folgenden zu untermauern, dass die Anthropologie des Menschseins mit 
Heideggers und Foucaults Kritik an einem traditionellen, der Metaphysik und Sub-
jektphilosophie verhafteten Humanismus zu vereinbaren ist. Bisher wurde lediglich 
gezeigt, inwiefern eine Hermeneutik des Subjekts den formalen Rahmen von Sub-
jektivität zu beschreiben vermag, indem sie eine Anthropologie entwirft, die auf 
Aussagen über Wesenseigenschaften des Menschen verzichtet. Dabei wurde zwar 
immer wieder betont, dass die Anthropologie auf eine Ontologie verweist; Taylors 
genaues Verständnis einer moralischen Ontologie wurde allerdings noch nicht ei-
gens thematisiert. Das soll nun nachgeholt werden. Anhand der Konzeption der mo-
ralischen Ontologie24 wird deutlicher, inwiefern das Menschsein des Menschen 
immer ein Menschsein ist.  

In diesem Unterkapitel werde ich argumentieren, dass Taylor das In-der-Welt-
sein als Seinsweise des Subjekts durch seine Konzeption einer moralischen Ontolo-
gie für eine Neubestimmung von Subjektivität fruchtbar macht, indem er den inner-
halb der Daseinsanalyse abstrakt gebliebenen Begriff der Welt als Verweisungs-
ganzes konkretisiert und als spezifisch historische und soziale Praxis25 reinterpre-

                                                             
24  Taylor selbst gebraucht innerhalb seines Werkes meistens den Ausdruck „moralischer 

Raum“ [moral space]. Ich werde im Folgenden, um die Nähe zu Heidegger anzuzeigen, 

in der Regel von „moralischer Ontologie“ sprechen. Dieser Begriff wird von Taylor sy-

nonym mit den Wörtern „moralischer Raum“, „Bedeutungsraum“ sowie „Hintergrund“ 

und „Horizont“ verwendet. Es erscheint mir leider nicht immer möglich, eine einheitliche 

Terminologie durchzuhalten, da Taylor diese im Verlauf seines Gesamtwerkes immer 

wieder verändert. Vgl. dazu auch Schaupp (2003: 155f.), der zu Recht einen „spürbaren 

Mangel an durchgängiger und begrifflich-konsistenter Systematik“ und eine „divergie-

rende[.] Begrifflichkeit“ konstatiert. 

25  Taylor vertritt einen sehr weiten Begriff von „Praktik“: „Unter einer ‚Praktik‘ verstehe 

ich etwas äußerst Vages und Allgemeines: Beinahe jede stabile Konfiguration gemeinsa-

mer Tätigkeiten, deren Gestalt durch ein bestimmtes Muster von Geboten und Verboten 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 315 

 

tiert. Zugleich wird die Welt von der Struktur des Subjekts bzw. Daseins, in die sie 
Heidegger in Sein und Zeit noch integriert hat, entbunden. Aus diesem Grund wie-
derholt die Konzeption der moralischen Ontologie nicht einfach die Analytik des 
In-der-Welt-seins. Weil die Existenzweise des Subjekts nach Taylor immer auch an 
die Affirmation von in der Welt konstituierten Gütern und Selbstverständnissen ge-
bunden ist, ist die moralische Ontologie eine moralische Ontologie. Wie auch im 
Falle der drei Komponenten der Anthropologie soll der Begriff der Moral nicht im 
Sinne der klassischen (normativen) Moralphilosophie verstanden werden; er bezieht 
sich vielmehr auf all diejenigen Güter, die Subjekte aufgrund einer starken Wertung 
bejahen. Die quasi-normative Implikation dieses Ontologieverständnisses betrifft 
dann die Notwendigkeit, dass Subjekte einige der Güter und Selbstverständnisse, 
die sich in der Welt formiert haben, affirmieren müssen. Durch die Leugnung aller 
Güter und Selbstverständnisse verstellt sich ein Subjekt seine Beziehung zur Welt 
und zu Anderen und erleidet – im schlimmsten Fall – einen Verlust seiner Identität. 
Die Beantwortung der Frage, welche Güter und Selbstverständnisse bejaht werden 
sollen, ist schließlich Teil der affirmativen Genealogie, der ich mich im nächsten 
Unterkapitel zuwende. 

Wurde zu Beginn des Unterkapitels über die Anthropologie des Menschseins 
der Mensch als ein Subjekt eingeführt, das Dinge in der Welt „etwas angehen“ (vgl. 
Kap. 8.1.1), so kann die Möglichkeit dieses Bezugs nun genauer expliziert werden. 
Es ist nämlich die moralische Ontologie, die den Horizont darstellt, vor dem sich 
Sinn konstituiert: „Wichtigkeit erlangen die Dinge vor einem Hintergrund, der sie 
verständlich macht. Dies wollen wir den Horizont nennen. Daraus folgt, dass es 
uns, sofern wir zu einer sinnvollen Selbstdefinition gelangen wollen, unter anderem 
unmöglich ist, den Horizont, vor dem die Dinge für uns Bedeutung gewinnen, zu 
annullieren oder zu bestreiten.“ (UM: 47) Der Horizont – der ein anderer Name für 
die „moralische Ontologie“ und den „moralischen Raum“ ist – ist ein notwendiger 
Rahmen dafür, dass Subjekte überhaupt etwas als sinnvoll oder gut interpretieren 
können. Genau wie das In-der-Welt-sein bei Heidegger immer schon in das Dasein 
eingeschrieben ist, sind Subjekte bei Taylor stets schon von einer moralischen On-
tologie durchzogen und damit auf eine Welt hin geöffnet. Die moralische Ontologie 
ist „ontologisch grundlegend“ (QS: 59) im Sinne einer fundamental-ontologischen 
Möglichkeitsbedingung. Jedes Subjekt ist immer schon in irgendeine Welt gewor-
fen, über die es nicht verfügt und die ihm die Möglichkeiten seiner Existenz vor-
gibt. Die Welt bei Heidegger wird durch diese argumentative Geste in eine Plurali-
tät von Welten aufgespalten: „Welt“ gibt es nur im Sinne spezifischer und 
                                                             

bestimmt ist, kann eine Praktik in meinem Sinn darstellen. Die Erziehung unserer Kinder, 

die Zeremonie des Grüßens auf der Straße, die Bestimmung von Gruppenentscheidungen 

durch Wahlen und die Art des Austauschs von Gegenständen auf dem Markt – dies sind 

allesamt Praktiken.“ (QS: 364)  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


316 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

heterogener Praktiken, als historisch konkrete Kräfteverhältnisse. Die Überführung 
der ontisch-ontologischen Differenz auf eine praxeologisch-materielle Ebene teilt 
Taylor mit Foucault. 

Der temporale Gehalt der moralischen Ontologie beruht darin, dass die Welt, in 
der Subjekte existieren, einer uneinholbaren Vergangenheit entstammt und stets auf 
ihre zukünftige Erscheinung hin geöffnet ist. Die Durchdringung der moralischen 
Ontologie durch Temporalität zeigt ihre Entbindung von der Geschichtlichkeit an: 
Der ontologische Gehalt der Praktiken durchzieht nicht nur neuzeitliche, westliche 
Praktiken und ist folglich auf eine spezifische Form der Praxis zurückzuführen, 
sondern ist für das Phänomen der Praxis konstitutiv. Zwar macht erst die moderne 
Ontologie ein solches Verständnis von Praktiken erfahrbar, jedoch sind Praktiken 
gar nicht mehr anders als ontologisch beschreibbar. Das ist die quasi-universalis-
tische und quasi-ahistorische Dimension von Taylors Ontologieverständnis und sie 
rechtfertigt es zugleich, Subjektivität als heteronom zu charakterisieren. Subjekte 
sind in ihrem Handeln einer Praxis ausgesetzt und ohne die Affirmation von inner-
halb dieser Praxis konstituierten Gütern und Selbstverständnissen sind sie nicht 
handlungsfähig. Der inhaltliche Gehalt von Selbstinterpretationen und starken Wer-
tungen wird durch die Praktiken bereitgestellt und entzieht sich aufgrund ihres on-
tologischen Gehalts der Verfügungsgewalt von Subjekten. Es ist nicht möglich, 
dass Subjekte die Bedeutung von Gütern und Existenzweisen aus sich selbst schöp-
fen, weil sie in diesem Falle die moralische Ontologie verlassen müssten. Die mora-
lische Ontologie ist der Rahmen, innerhalb dessen ein Subjekt Selbstbezüge ausbil-
den und sein Selbstverständnis formen kann. 

Die hermeneutische Perspektivierung von Taylors Interpretation des In-der-
Welt-seins als moralischer Ontologie verbleibt nun aber nicht bei einer Freilegung 
des ontologischen Primats, sondern thematisiert die Rolle von Subjekten innerhalb 
der je spezifischen Praktiken. Ohne die Existenz von Subjekten gibt es keine mora-
lische Ontologie. In Übereinstimmung mit Heideggers ontisch-ontologischer Diffe-
renz ist die moralische Ontologie immer an das Ontische gebunden: Sie bedarf der 
„Reproduktion“ und damit der wiederholenden Interpretation durch Subjekte. Die 
Angewiesenheit auf Reproduktion und Interpretation eröffnet erst die Möglichkeit 
einer Kritik an denjenigen Gütern und Selbstverständnissen, die innerhalb einer 
Praxis einen hegemonialen Status und den Schleier des Unausweichlichen ein- und 
angenommen haben. Im Gegensatz zu Heidegger hebt Taylor allerdings die Fähig-
keit der Subjekte zur Transformation von Praktiken hervor. Im Verlauf der Repro-
duktionen und Neuinterpretationen ergeben sich stets Möglichkeiten der Rekonfigu-
ration einer lebensweltlichen und institutionellen Ordnung. Die Vorgängigkeit der 
moralischen Ontologie in Bezug auf ihre Aktualisierung durch Subjekte mündet 
somit nicht in die Konsequenz, dass der Gehalt der moralischen Ontologie nicht 
verschoben werden kann. Taylors eigene Geschichte der Entstehung der neuzeitli-
chen Subjektivität, die im Blickpunkt des nächsten Unterkapitels stehen wird, hat 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 317 

 

dahingehend auch das Ziel, durch eine wiederholende Artikulation die Quellen der 
modernen Subjektivität und den Wert der spezifisch neuzeitlichen moralischen On-
tologie zu verändern. Das kann dann gelingen, wenn diese Geschichte von anderen 
Subjekten (weiter-)erzählt wird. Die These, dass ontologische Ordnungen von den 
Interpretationen der Subjekte abhängig sind, ist die hermeneutische Pointe einer 
Subjektkritik, die Heidegger in seinen späten Schriften nicht mehr zur Sprache 
bringen wollte. 

Die Funktion der Güter, auf welche die moralische Ontologie verweist, gilt es 
im Folgenden noch etwas genauer zu umreißen. Güter sind für Taylor materielle 
Formationen, die das Selbstverständnis von Subjekten affizieren.26 Subjekten steht 
immer die Möglichkeit offen, sich auf eine bestimmte Weise zu einem Gut zu ver-
halten; sie sind allerdings nicht befähigt, Güter unabhängig von einer sozialen Pra-
xis zu erschaffen. In genau diesem Sinne sind Güter Teil der Realität:  

 

„Real ist das, womit man fertig werden muss, was nicht allein deshalb verschwindet, weil es 

nicht den eigenen Vorurteilen entspricht. Aus diesem Grund ist das, was man im Leben un-

weigerlich in Anspruch nehmen muss, etwas Reales bzw. etwas so annähernd Reales, wie 

man es zur Zeit erfassen kann. Das allgemeine metaphysische Bild der ‚Werte‘ und ihrer Stel-

                                                             
26  In Quellen des Selbst unterscheidet Taylor drei verschiedene Klassen von Gütern: Le-

bensgüter, Hypergüter und konstitutive Güter. Lebensgüter beziehen sich auf solche Gü-

ter, die „qualitative Unterscheidungen zwischen Handlungen, Gefühlen oder Lebenswei-

sen“ betreffen und „Facetten oder Bestandteile eines guten Lebens“ sind (QS: 178). 

Hypergüter [hypergoods] bringen die Lebensgüter in eine Rangfolge sorgen damit für ei-

ne Orientierung im Leben der Subjekte (vgl. Rosa 1998: 119). Konstitutive Güter nennt 

Taylor schließlich diejenigen Güter, „durch die bestimmte Handlungen oder Bestrebun-

gen unsererseits gut werden“ (QS: 178). Sie konstituieren den Wert von Hypergütern und 

Lebensgütern. Taylor spricht bei konstitutiven Gütern auch von „moralischen Quellen“ 

[moral sources], und zwar dann, wenn diese eine Kraft verleihende oder motivierende 

Rolle spielen (vgl. Laitinen 2008: 8, 269). Das enthält die normative Implikation, dass die 

Artikulation von konstitutiven Gütern mit einer Bejahung der Identität von Subjekten 

verbunden ist. Konstitutive Güter sind zwar in Praktiken eingeschrieben; indem sie durch 

ihre Aktualisierung in Handlungen bejaht werden, entfalten sie jedoch erst ihre vollstän-

dige Kraft und wirken als moralische Quellen. Das Verhältnis zwischen den drei Güter-

klassen, wie es in Quellen des Selbst ausgearbeitet ist, wurde von Taylor im Laufe der 

Zeit immer wieder verändert. In seinem späteren Aufsatz Leading a Life (1997: 173-179) 

ist nur noch von Lebensgütern und konstitutiven Gütern die Rede – die Konzeption der 

Hypergüter entfällt. Arto Laitinen (2008: 265-278) hat darüber hinaus angeregt, die Kon-

zeption der konstitutiven Güter aufzugeben, weil diese mit schwerwiegenden Problemen, 

wie der Frage, wodurch der Wert der konstitutiven Güter wiederum konstituiert wird, und 

einem problematischen metaphysischen Status konfrontiert sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


318 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

lung in der ‚Realität‘ sollte auf den Dingen beruhen, die man als in diesem Sinne real er-

kennt.“ (QS: 117) 
 
Ein metaphysischer Status – der in diesem Kontext besser als ontologischer Status 
bezeichnet werden sollte – kommt Gütern nicht als Entitäten zu, die unabhängig 
von Subjekten in der Welt existieren. Die Begriffe der Realität und des Realismus27 
beziehen sich innerhalb dieses Diskurses auf die moralische Ontologie, das heißt 
auf die je konkrete Praxis, in der Subjekte subjektiviert werden. Der Zusammen-
bruch einer spezifischen Praxis führt auch zu einem Verschwinden der darin er-
scheinenden Güter. Die ontologische These von der realen Existenz von Gütern 
lässt sich dabei auch in Hinblick auf eine intersubjektive Deutung abgrenzen. Güter 
und Werte sind nicht bloß intersubjektive Phänomene: Der Tatsache, dass sie von 
Menschen geteilt werden, geht ihre Konstitution als geteilte Phänomene voraus. In 
anderen Worten: Der Akt der Teilung vollzieht sich (phänomenologisch) früher als 
die Existenz konkreter Subjekte, deren Selbstverständnis auf der Bejahung von Gü-
tern gründet. 

Es stellt sich nun die Frage, inwiefern der moralische Raum, wenn er eine onto-
logische Bedingung für Subjektsein darstellt, zerstört werden kann. Können die 
Dinge für Subjekte ihre Bedeutung verlieren? Taylors Antwort lautet wie folgt:  
 

„Die These [besagt], es sei konstitutiv für menschliches Handeln, dass man sein Leben inner-

halb eines derart durch starke qualitative Unterscheidungen geprägten Horizonts führt. Ein 

Überschreiten dieser Grenzen wäre gleichbedeutend mit dem Verlassen eines Daseins, das 

nach unseren Begriffen noch das einer integralen, also unversehrten Person ist.“ (QS: 55)  

 
Die Rede von der Überschreitung der Grenzen lässt sich auf zweierlei Art auslegen. 
Erstens ist es natürlich möglich, dass Subjekte einen moralischen Raum, das heißt 
einen spezifischen kulturell-sozialen Kontext, verlassen; in diesem Falle befinden 
sie sich nach ihrem Ortswechsel jedoch in einem anderen Kontext. Die Überschrei-
tung der Grenzen eröffnet Subjekten nicht die Möglichkeit, einen Raum der Auto-
nomie einzunehmen, indem sie unabhängig von ihrer Verflechtung in die Mitwelt 
Handlungsziele setzen und Güter erschaffen können. Zweitens können allerdings 
Güter innerhalb einer Lebenswelt ihren Status als Güter für ein Subjekt einbüßen. 
Subjekte verlieren die Orientierung im moralischen Raum, was dazu führt, dass sie 
nicht mehr wissen, wer sie sind:  

 
                                                             
27  Der „Wiedergewinnung“ einer philosophischen Position des Realismus, die mit Descartes 

bricht und sich auch von der analytischen Philosophie abgrenzt, hat sich Taylor jüngst 

zusammen mit dem Heidegger- und Foucault-Forscher Hubert L. Dreyfus gewidmet (vgl. 

Dreyfus/Taylor 2015). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 319 

 

„Hier sprechen wir von einer ‚Identitätskrise‘, einer akuten Form von Orientierungsverlust, 

die die Menschen oft mit den Worten zum Ausdruck bringen, sie wüssten nicht, wer sie ei-

gentlich sind, die sich aber auch als völlige Ungewissheit über den eigenen Standpunkt auf-

fassen lässt. Was ihnen fehlt ist ein Rahmen oder ein Horizont, vor dem die Dinge feste Be-

deutung annehmen und manche Lebensmöglichkeiten als gut oder sinnvoll, andere als 

schlecht oder trivial angesehen werden können. Der Sinn all dieser Möglichkeiten steht nicht 

fest, er ist unbeständig oder unbestimmt. Für denjenigen, der diese Erfahrung macht, ist sie 

quälend und furchterregend.“ (QS: 56)  
 
Das Subjekt kann sich im Falle einer Identitätskrise nicht mehr an Gütern orientie-
ren. Der Horizont, der Subjekte in ihrem Selbstverständnis rahmt, ist zerbrochen. 
Der affirmative Impetus von Taylors hermeneutischer Wendung der heideggerschen 
Subjektkritik lautet, dass eine Sedimentierung von Gütern notwendig ist, damit 
Subjekte eine Identität ausbilden und sich somit als Subjekte zu formen vermögen. 
Eine Verwerfung aller im moralischen Raum konstituierten Güter führt zum Ver-
lust jeglicher Selbstbezüge. Ein Verständnis heteronomer Subjektivität muss des-
halb darum wissen, dass Subjekte in ihrem Selbstverständnis auf materielle Forma-
tionen angewiesen sind, die sie immer schon affizieren, nicht vollständig von sich 
weisen können, an denen sie sich aber gerade aufgrund ihres ontologischen Charak-
ters abarbeiten können. Der sich stets einer erschöpfenden Manifestation entziehen-
de moralische Raum bewirkt, dass die Sedimentierung von Gütern nur eine vorläu-
fige, immer wieder aufschiebbare ist: Sie kann und muss stets aufs Neue 
problematisiert werden, indem Güter von Subjekten anders interpretiert und repro-
duziert werden und im Zuge dieser Reproduktion mit Brüchen versehen und auf an-
dere Aneignungsweisen hin geöffnet werden. 

Taylor wirft der Dekonstruktion, und im Besonderen Foucault, eine einseitige 
Problematisierung der Güter der neuzeitlichen moralischen Ontologie vor.28 Damit 
trifft er einen durchaus wunden Punkt: In meiner Erörterung hat sich ja ergeben, 
dass Foucault mit der Wahl der Antike als historischen Untersuchungsgegenstand 
die Perspektivierung in dem Moment verschiebt, in welchem die Frage nach den 
                                                             
28  So lautet ein zentraler Einwand gegen Foucault, dieser verstehe jegliche Güter als durch 

Herrschaftsordnungen konstruiert und spreche ihnen somit grundsätzlich die Legitimation 

ab: „Es ist aber […] ein Irrtum, wollte man daraus entweder folgern, dass sämtliche An-

schauungen des Guten nichts weiter sind als Herrschaftsbestrebungen, oder dass wir sie 

alle als Resultate willkürlicher Entscheidungen betrachten können. Das hieße, die Art und 

Weise zu verkennen, in der die eigene Position oder eigentlich die eines jeden Menschen 

durch eine Vorstellung vom Guten gestärkt wird.“ (QS: 192; Hervorhebung von mir) 

Taylor verkennt jedoch – neben der Verwechslung von Macht- und Herrschaftsverhält-

nissen –, dass die Konstitution von Gütern durch Machtverhältnisse nicht bedeutet, dass 

Güter nichts anderes als Ausdruck von Machtverhältnissen sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


320 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Selbstbezügen von Subjekten innerhalb seines Werkes eine Dringlichkeit erhält 
(vgl. Kap. 6.3.4). Auch aufgrund der Einseitigkeit der foucaultschen Beschäftigung 
mit der Moderne bemüht sich Taylor, diejenigen Selbstverständnisse herauszuarbei-
ten, welche die Identität neuzeitlicher Subjekte konstitutiv durchziehen. Mit diesem 
Schritt hebt sich der kanadische Philosoph deutlich von den bisher in dieser Arbeit 
zu Wort gekommenen Autoren ab. Aber auch diese Vorgehensweise stellt keinen 

vollständigen Bruch mit der Destruktion Heideggers und seiner dekonstruktiven 
Wendung dar: Sie konzentriert sich auf den aufbauenden, konstruktiven Gestus der 
Destruktion und der Dekonstruktion und führt über das Verfahren der Genealogie. 

 
 

8.3 DIE GENEALOGIE DES NEUZEITLICHEN SUBJEKTS 
 
Die Anbindung der Anthropologie des Menschseins an die Ontologie enthält für 
Taylor die normative Implikation, dass Subjekte Güter und Selbstverständnisse be-
jahen müssen, um ein Verständnis von sich als handelnden und wertenden Akteuren 
ausbilden zu können. Weil Güter und Selbstverständnisse nur innerhalb einer mora-
lischen Ontologie freigelegt werden und die Ontologie immer auf eine historisch 
spezifische Praxis verweist, kann die Frage nach der Affirmation von Gütern und 
Selbstverständnissen allerdings nur mittels historischer Perspektivierung beantwor-
tet werden. Wie Taylor selbst diagnostiziert, ist daher seine Arbeitsweise – mit ei-
ner gewissen Einschränkung – komplementär zu derjenigen Foucaults: 
 

„Wahrscheinlich bin ich optimistischer und betone mehr die positiven Seiten, während 

Foucault ausschließlich die andere Seite im Blick hat. Ich denke jedoch, dass das schlechtere 

Nachrichten für Foucault als für mich sind, da es für ihn wichtiger war, die positiven Dimen-

sionen außen vor zu lassen. Wenn sie Foucault zu meinem Ansatz hinzufügen, können sie 

verstehen, wie einige der großen historischen Veränderungen statt finden konnten, während er 

dazu gezwungen war, diese aus dem Nirgendwo kommend, als völlig willkürlich anzusehen, 

was ich bei einem genauen Blick auf die Veränderungen für abenteuerlich und unplausibel 

halte.“ (2002: 147) 

 
Taylor trifft in diesem Zitat durchaus einen wunden Punkt der Arbeiten Foucaults, 
wenn er ihm den Verzicht auf eine affirmative Freilegung von Selbstbezügen neu-

zeitlicher Subjekte zur Last legt. Dennoch möchte ich behaupten, dass die Genealo-
gie Foucaults nicht genügend Würdigung erfährt, wenn ihre kritischen Einsichten 
einfach zu denjenigen Taylors „hinzugefügt“ werden. Foucaults Genealogie vermag 
sehr wohl herauszuarbeiten, wie sich historische Entwicklungen formieren: Sowohl 
die Analyse der Episteme als auch diejenige der Machtverhältnisse zeichnet histori-
sche Transformationsprozesse nach, ohne sie als „aus dem Nirgendwo kommend“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 321 

 

zu betrachten. Im Unterschied zu Taylor weist Foucault jedoch Brüche innerhalb 
geschichtlicher Prozesse aus: So gibt es beispielsweise keinen gleitenden Übergang 
zwischen der Souveränitätsmacht und der Disziplinarmacht; die kritische Genealo-
gie stellt vielmehr beide Machtmodelle gegenüber und arbeitet ihre unterschiedli-
chen Verfahrensweisen heraus.  

Die genealogischen Verfahren Taylors und Foucaults sind dennoch in einem be-
stimmten Sinne zueinander komplementär, weil sie ein Verständnis der Genese 
neuzeitlicher Subjektivität aus zwei unterschiedlichen Blickwinkeln bereichern. Sie 
schreiben zwei heterogene Geschichten, von denen sich die eine stärker auf die De-
legitimation unterwerfender Subjektformationen (Foucault) und die andere mehr 
auf die Stabilisierung gelingender Selbstverständnisse (Taylor) konzentriert. Beide 
Geschichten besitzen dabei einen eigenständigen Gehalt – sie lassen sich nicht zu 
einer Supergeschichte synthetisieren, die eine letztgültige Explikation und Kritik 
moderner Subjektivität leistet. Sie gewinnen ihre Schärfe und Plausibilität vielmehr 
dadurch, dass sie bestimmte Gegenstandsbereiche ein- und ausblenden. 

Taylors affirmative Genealogie rekonstruiert drei Selbstverständnisse neuzeitli-
cher Identität, die ich im Folgenden mit Alasdair MacIntyre (1994: 187) als „Narra-
tive“ bezeichne. Darunter sind „Innerlichkeit“, die „Bejahung des gewöhnlichen 
Lebens“ und die Vorstellung der Natur als einer „Quelle der Moral“ zu zählen. Ent-
lang dieser Narrative werden von Taylor genealogisch drei Strömungen (Theismus, 
Naturalismus und Expressivismus) aufgespürt, welche die Narrative unterschiedlich 
interpretieren und für eine gewisse Zerrissenheit der neuzeitlichen Subjektivität 
verantwortlich sind. Meine These ist, dass Taylors Geschichte der Gewordenheit 
des modernen Subjekts zwar Identitätsformen freilegt, die von der Dekonstruktion 
ausgeblendet werden, den metaphysischen Gehalt der Narrative und Strömungen 
jedoch nicht immer hinreichend problematisiert. Aus dekonstruktivem Blickwinkel 
soll daher die vermeintliche Unhintergehbarkeit der Quellen unserer Identität auf 
Risse abgeklopft werden. 

 
8.3.1 Das Verfahren der affirmativen Genealogie 
 
In diesem Abschnitt möchte ich argumentieren, dass und inwiefern Taylors Ge-
schichtsschreibung als „affirmative Genealogie“29 bezeichnet werden kann. Taylor 
selbst nennt seine Vorgehensweise in Quellen des Selbst in einem Interview aus 

                                                             
29  Diese Bezeichnung verwendet Joas (2009a: 295; vgl. 2009b). In der Sekundärliteratur 

wird Taylors Vorgehensweise mehrfach mit Genealogie in Verbindung gebracht: Seel 

(1991: 49) spricht von einer „Anti-Genealogie der Moral“, Larmore (1991: 161) von ei-

ner „genealogy of modernity“ und Kühnlein (2008: 3) von einer „Genealogie der moder-

nen Identität“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

dem Jahre 1998 „genealogisch“: „The book is genealogical. I start from the present 
situation, from formative ideas, from our conflicting forms of self-understanding, 
and I try to unearth certain earlier forms from which they arise […] So it is not a 
complete historical reconstruction, it is a very selective step backwards to rediscov-
er certain sources.“ (1998: 110) Mit Genealogie ist ein Aufzeigen historischer Ent-
wicklungen verbunden, das auf die Unterstellung einer übergreifenden geschichtli-
chen Logik verzichtet. Genealogische Geschichtsschreibung betrachtet die Entste-
hung historischer Ereignisse in ihrer Singularität und Kontingenz, indem sie stets 
darauf insistiert, dass der geschichtliche Verlauf auch hätte anders sein können. In 
diesen Punkten befinden sich Taylor und Foucault völlig im Einklang.30 Aus der 
Kontingenz der Geschichte folgt bei Taylor aber nicht die Delegitimation ihrer Gel-
tung. Weil Subjekte in ihrem Selbstverständnis auf die Bejahung historisch sedi-
mentierter Narrative angewiesen sind, muss die Genealogie auch konstruktiv ver-
fahren: Sie muss Subjekten in ihrem Selbstverständnis Halt verschaffen, indem sie 
problematische von solchen Erzählungen unterscheidet, die Subjekte in ihrem 
Selbstverständnis mehr ansprechen. Während sich Foucault bezüglich der Neuzeit 
auf den unterwerfenden Charakter der Disziplinarmacht konzentriert und Genealo-
gie primär als Kritik fungiert, geht es Taylor um die Freilegung stabilisierender 
Selbstverständnisse und damit um eine affirmative Geste.  

Taylors Ziel ist es, „eine Geschichte der neuzeitlichen Identität zu artikulieren 
und zu schreiben“ (QS: 7).31 Der Begriff der Identität wird dabei zunächst de-
zentriert: Er ist nicht der Name für den substanziellen, gleichbleibenden Gehalt des 
eigenen Selbstverständnisses, sondern ein Bezugsmoment von Subjektivität: 

 

„Der Begriff von Identität […] kann folgendermaßen verstanden werden: meine Identität de-

finieren heißt bestimmen, womit ich in Verbindung stehen muss, um im vollen Sinne als han-

delnder Mensch zu fungieren und um insbesondere in der Lage zu sein, dasjenige zu beurtei-

len, zu unterscheiden und zu erkennen, das sowohl allgemein gesehen als auch speziell für 

mich wirklich Wert und Bedeutung besitzt.“ (1985a: 249f.; Hervorhebung von mir) 
 
Das Verständnis von Identität, das den genealogischen Arbeiten zugrunde liegt, be-
tont die positiven Komponenten von Subjektivität wesentlich stärker, als es in Hin-
blick auf die Aussetzung und Neubestimmung von Identität bei Levinas und Derri-
da der Fall ist. In anderen Worten: Taylor blendet die entziehende Dimension von 
Identität ab, um sich mehr auf den stabilisierenden Effekt der Identitätsbildung zu 
                                                             
30  Honneth (1994: 60) behauptet richtigerweise, Taylor stimme mit der „historisch einge-

schränkte[n] Geltung” seiner Arbeiten mit Foucault überein. 

31  Taylor stützt dabei die Genealogie des neuzeitlichen Subjekts nicht nur auf die Geschich-

te der philosophischen Theorien, sondern auch auf diejenige der „Mentalitäten“ (QS: 

200). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 323 

 

konzentrieren. Die entworfene Hermeneutik der neuzeitlichen Identität erhebt den 
Anspruch, an das Selbstverständnis, d.h. die Selbstinterpretation der Subjekte ge-
bunden zu bleiben: „Das, worauf diese Fragestellung hinaus will, ist eine Interpreta-
tion der Identität […], die dann zeigt, warum die Menschen sie überzeugend bzw. 
anregend oder ergreifend finden.“ (QS: 361f.) Hier offenbart sich ein weiterer Un-
terschied zwischen Taylor und Foucault. Während Foucault das Selbstverständnis 
der Subjekte in der genealogischen Geschichtsschreibung (der Neuzeit) grundsätz-
lich ausblendet, weil das Augenmerk auf dem unterwerfenden Aspekt der Macht-
verhältnisse und damit auf den Subjektivierungsverhältnissen liegt, konzentriert 
sich Taylor auf die Frage, wie Subjekte den Gehalt ihrer Identität selbst verstehen 
und durch ihre Interpretation und Artikulation reproduzieren. Das bedeutet aber 
nicht, dass die dekonstruktiven Verfahren Levinas’, Derridas und Foucaults mit der 
Hermeneutik Taylors unvereinbar sind: Die Ein- und Abblendung von Entzugs- und 
Bezugsmomenten sind vielmehr notwendige Maßnahmen, um den Konstitutions-
prozess von Subjektivität in seiner stabilisierenden und destabilisierenden Dimensi-
on zu analysieren und so ein multiperspektivisches Bild des Subjekts zu zeichnen.  

Die Zielsetzung des genealogischen Verfahrens in Quellen des Selbst ist es, die-
jenigen Narrative freizulegen, welche für die Identität neuzeitlicher Subjekte konsti-
tutiv sind. Es handelt sich um eine „erinnernde Wiedergewinnung [retrieval]“ (QS: 
16, engl.: 4) jener Narrative, die durch eine falsche Auslegung verschüttet wurden 
und werden.32 Die auf das Selbstverständnis von Subjekten verweisenden Artikula-
tionen und die Gewordenheit der Praktiken werden dabei eng geführt.33 Die Frage 
nach der Entstehung der neuzeitlichen Identität lässt sich nur dann beantworten, 
wenn die Transformationen innerhalb von Praktiken mit dem Selbstverständnis der 
darin verorteten Subjekte ans Licht gebracht werden: 
                                                             
32  Die Notwendigkeit einer Freilegung der neuzeitlichen Identität wird von Taylor auch wie 

folgt begründet: „Was wir brauchen […] ist ein Porträt dessen, was ich verkürzt die mo-

derne Identität nennen möchte. Damit meine ich das Gefüge von Selbstinterpretationen, 

die der modernen Kultur eingesenkt sind und die Art und Weise definieren, in der wir zu-

nächst einmal gar nicht umhin können, uns selbst zu verstehen und zu beurteilen und über 

unser Leben nachzudenken. […] Die einzige Möglichkeit, ein solches Porträt zu zeich-

nen, besteht darin, eine entstehungsgeschichtliche Darstellung zu geben, d.h. zu versu-

chen, der Konstituierung dieser Identität in unserer Geschichte nachzugehen.“ (1985c: 

223) 

33  Nach Joas (1996: 663) lässt sich bei Taylor die Unterscheidung zwischen einer „inter-

pretatorischen Artikulation der bewegenden Kraft von Ideen“ und einer „explanatori-

schen Analyse ihrer Ausbreitung und ihrer Wirkungen“ finden; die Untersuchungen kon-

zentrieren sich dann auf den ersten Aspekt. Ich schließe mich dem Urteil Joas’ an, da eine 

„explanatorische Analyse“ nicht Gegenstand einer Genealogie ist und so auch nirgendwo 

von Taylor beansprucht wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


324 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

„Die moderne Identität hat sich herausgebildet, weil Veränderungen des Selbstverständnisses, 

die mit vielfältigen Praktiken im religiösen, politischen, ökonomischen und künstlerischen 

Bereich verknüpft sind, zusammenwirkend und einander verstärkend ihr Entstehen verursacht 

haben. […] Zwischen diesen Praktiken und den von ihnen getragenen Ideen hat es zwar 

Spannungen und Gegensätze gegeben, doch sie haben dazu beigetragen, einen gemeinsamen 

Raum des Verstehens zu schaffen, in dem sich unsere heute gängigen Vorstellungen vom 

Selbst und vom Guten entfaltet haben.“ (QS: 367) 
 
Die Konflikte zwischen den Ideen als Artikulationen der Praktiken und den Prakti-
ken selbst sind für Taylor für die Zerrissenheit der modernen Identität verantwort-
lich. Diese Ambivalenzen zeigen sich in der Rivalität der zwei innerhalb der neu-
zeitlichen Philosophie hegemonialen Strömungen des Naturalismus und des 
Expressivismus, auf die ich im dritten Abschnitt dieses Unterkapitels zu sprechen 
kommen werde. Die Vertreter beider Strömungen beschreiben die Quellen der neu-
zeitlichen Subjektivität auf heterogene Weise und legen einen bis heute reichenden 
Widerstreit innerhalb der modernen Subjektivität frei, der von Taylor genealogisch 
nachgezeichnet wird. 
 
8.3.2 Die Narrative der neuzeitlichen Subjektivität 
 
In den kommenden beiden Abschnitten werde ich die von Taylor mittels affirmati-
ver Genealogie herausgearbeiteten, für das Selbstverständnis neuzeitlicher Subjekte 
(scheinbar) unhintergehbaren Narrative zur Darstellung bringen. Das Selbstver-
ständnis des modernen Subjekts basiert auf Innerlichkeit, der Bejahung des ge-
wöhnlichen Lebens im Sinne von Produktion und Reproduktion und der Vorstel-
lung der Natur als einer moralischen Quelle. Dabei werde ich die These vertreten, 
dass Taylors Abblendung der Entzugsmomente von Subjektivität an einigen Stellen 
zu einer Schließung der Bezugsmomente, also zu einer mangelnden Problematisie-
rung ihrer vorherrschenden Auslegung führt. Das soll insbesondere bei den Narrati-
ven der Innerlichkeit und der Natur als Quelle der Moral sichtbar werden. Die ge-
nealogische Vorgehensweise mündet hier zu schnell in eine normative Forderung 
nach der Bejahung von Selbstverständnissen, die – wie sich in Bezug auf Foucaults 
genealogische Kritik erwiesen hat – in Prozeduren unterwerfender Subjektivierung 
eingebunden sind. Im Folgenden sollen die Narrative und deren historische Ent-
wicklung kurz zur Sprache gebracht und mithilfe der Einsichten der Dekonstruktion 
einer kritischen Prüfung unterzogen werden.34 

                                                             
34  Rosa (1998: 337) merkt treffend an, dass es Taylor nur um die „Rekonstruktion der mora-

lischen Landkarte der Gegenwart und nicht um die Behandlung exegetischer Probleme 

der Ideengeschichte zu tun ist“. Durch eine Verhandlung einzelner philosophischer Posi-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 325 

 

1. Innerlichkeit 
Das erste von Taylor genealogisch aufgespürte Narrativ bezeichnet die spezifisch 
neuzeitliche Vorstellung, dass Subjektivität mit dem Phänomen der Innerlichkeit 
korreliert: „Unser moderner Begriff des Selbst steht in Zusammenhang mit einem 
gewissen Gefühl […] der Innerlichkeit.“ (QS: 207) Dass dies eine spezifisch neu-
zeitliche Ansicht ist, verdeutlicht Taylor, indem er sie mit dem Selbstverständnis 
der antiken Subjekte vergleicht. Die Differenzierung zwischen einem Subjekt mit 
Innerlichkeit, das eine eigenständige Substanz ist, und einer Außenwelt, die vom 
Subjekt ontologisch getrennt ist, gibt es in der Antike nicht. Gott und Kosmos 
durchdringen das antike Subjekt und sind ihm nicht äußerlich. Am Beispiel Platons 
erhellt sich, inwiefern das antike Subjektverständnis von demjenigen der Neuzeit 
abweicht: 
 

„Die für Platon maßgeblichen Gegensätze sind die zwischen Seele und Leib, zwischen dem 

Immateriellen und dem Körperlichen sowie zwischen dem Immerwährenden und dem Verän-

derlichen. Dies sind die Gegensätze, die in Platons Formulierungen das Hauptgewicht tragen. 

Unter der Voraussetzung seiner Theorie sagen sie über das, was er zu verstehen geben will, 

offenbar mehr und Treffenderes aus, als mit Hilfe der Terminologie von ‚innen/außen‘ mög-

lich wäre.“ (QS: 225) 
 
Taylors Argument ist, dass die Dichotomie zwischen Seele und Leib grundsätzlich 
mit der cartesischen – und damit neuzeitlichen – Unterscheidung zwischen res cogi-
tans und res extensa inkompatibel ist, da nur letztere zwei Substanzen benennt. Der 
Mensch in der Antike ist als Einheit von Seele und Körper Teil der gesamten Ord-
nung des Kosmos: Er ist ein „porous self“ (ASA: 38), das gegenüber der „äußeren“ 
Welt nicht abgeschlossen ist. Das Gefühl der Tiefe und Innerlichkeit konnte sich für 
antike Subjekte aus diesem Grund nicht einstellen. Die Quellen der Moral, d.h. die-
jenigen konstitutiven Güter, die Dingen erst ihre Bedeutung verleihen, liegen au-
ßerhalb der Subjekte. So ist bei Platon die Idee des Guten die Moralquelle und diese 
ist nicht Teil der Struktur von Subjekten. Eine Antwort auf die Frage, was eine gute 
Handlung oder einen guten Charakter auszeichnet, muss mit Verweis auf die Idee 
des Guten gegeben werden. In diesem Sinne sind die Moralquellen äußerlich: „Die 
Quellen der Moral, zu denen wir durch die Vernunft gelangen, sind in einem wich-
tigen Sinne nicht in uns.“ (QS: 228) 

Die affirmative Genealogie des neuzeitlichen Subjekts zeigt nun die Stationen 
auf, an denen ersichtlich wird, wie sich die antike Konzeption des „porösen Sub-
jekts“ zur Vorstellung neuzeitlicher Subjektivität wandelt, für welche die Dichoto-
                                                             

tionen soll eine bestimmte Entwicklung der neuzeitlichen Identität aufgezeigt werden. Ich 

greife in meinen nun folgenden Ausführungen aus der Fülle der von Taylor behandelten 

Autoren nur diejenigen heraus, die für den Argumentationsgang von Bedeutung sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


326 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

mie zwischen Innen und Außen konstitutiv ist. Augustinus ist dabei der wesentliche 
Philosoph, welcher den Umschlag des antiken zum neuzeitlichen Subjektverständ-
nis zur Sprache bringt.35 Prominent wurde das Narrativ der Innerlichkeit nach Tay-
lor erstmals von Descartes artikuliert. Der methodische Zweifel Descartes’ mündet 
bekanntlich in den Beweis der Innenwelt; die Außenwelt wird erst in einem zweiten 
Schritt durch den Beweis der Existenz Gottes begründet. Indem die Quelle der Mo-
ral in das Innen des Subjekts verschoben wird, wird die Bedeutung der Innerlichkeit 
begrifflich fixiert: 

 

„Die von der Neuzeit vollzogene Wende nach innen, deren Formulierung durch Descartes zu 

den wichtigsten und einflussreichsten gehört, ist grundverschieden von derjenigen Augustins. 

Sie siedelt die Quellen der Moral in ganz realem Sinne in unserem Inneren an. Im Verhältnis 

zu Platon wie auch im Verhältnis zu Augustin bewirkt sie jeweils eine Umstellung, aufgrund 

deren wir uns nicht mehr – oder zumindest gar nicht mehr in der gleichen Weise – in Verbin-

dung mit außer uns gelegenen Moralquellen sehen. Eine wichtige Kraft ist nach innen verlegt 

worden.“ (QS: 263) 
 
Die moralischen Quellen entstammen keiner äußeren – göttlichen oder kosmischen 
– Ordnung mehr, sondern dem erkennenden Subjekt. Dem Subjekt wird seit 
Descartes die Fähigkeit zugeschrieben, mithilfe der Vernunft erkenntnistheoretische 
und moralische Wahrheiten zu erfassen. Rationalität wird nicht mehr substanziell 
im Sinne der Betrachtung einer umfassenden Ordnung, sondern prozedural verstan-
den, indem „man bestimmten Vorschriften entsprechend denkt“ (QS: 284). Das 
geht mit der Haltung des Desengagements einher, auf die ich im nächsten Abschnitt 
noch genauer eingehen werde.  

                                                             
35  Taylor schreibt vor diesem Hintergrund: „Auf dem Weg, der von Platon zu Descartes 

führt, steht Augustin.“ (QS: 235) Die Philosophie Augustinus’ ist als eine Art Durch-

gangsstadium zwischen Antike und Neuzeit zu verstehen. In erkenntnistheoretischer Hin-

sicht kommt Gott hier noch immer eine fundamentale Bedeutung zu, jedoch wird selbiger 

nicht mehr als Teil des Kosmos in der „äußeren“ Welt, sondern vielmehr im Inneren des 

Subjekts verortet: „Augustin wechselt den Blickpunkt und richtet sein Augenmerk nicht 

auf den Bereich der erkannten Gegenstände, sondern auf die Tätigkeit des Erkennens 

selbst; denn hier ist Gott zu finden.“ (QS: 240) Mit dieser Argumentation wird zum ersten 

Mal innerhalb der Geschichte der Philosophie die Idee artikuliert, der Mensch habe so 

etwas wie Innerlichkeit, die er erforschen müsse, wenn er die Wahrheit erkennen möchte. 

Nach Taylor wird damit „die Innerlichkeit der radikalen Reflexion ins Spiel gebracht“ 

(QS: 243). „Radikale Reflexion“ umfasst einen Denkprozess, der nicht darin besteht, die 

Perspektive auf eine äußere Ordnung zu lenken, sondern vielmehr die Tätigkeit der Re-

flexion auf das Subjekt selbst richtet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 327 

 

An dieser Stelle muss die Frage gestellt werden, inwiefern die von Taylor frei-
gelegte Funktion der Innerlichkeit eine notwendige und unhintergehbare Struktur 
der neuzeitlichen Subjektivität darstellt. Ich möchte die These vertreten, dass Taylor 
eine wesentliche Facette unseres modernen Selbstverständnisses herausarbeitet, al-
lerdings in der Annahme ihrer Unhintergehbarkeit irrt. Unter Rückgriff auf Derrida 
lässt sich plausibilisieren, inwiefern Taylor die metaphysische Begründungsfigur 
der Innerlichkeit übersieht. Für Derrida beruht die Gemeinsamkeit zwischen dem 
antiken und dem neuzeitlichen Verständnis von Subjektivität in ihrem beiderseiti-
gen Verweis auf ein transzendentales Signifikat (vgl. Kap. 5.1.3). Beide Subjekt-
deutungen stützen sich auf eine Gründungsfigur, die entweder Subjekten äußerlich 
ist oder die Struktur der Subjektivität selbst bildet. Bei Platon ist das die Subjekte 
transzendierende Idee des Guten und bei Descartes das Cogito. Die Trennung zwi-
schen Körper und Seele bei Platon verläuft nach Derrida strukturell analog zu der-
jenigen zwischen res extensa und res cogitans bei Descartes. Das soll nicht bedeu-
ten, dass es zwischen beiden Konzeptionen keine wichtigen Abweichungen gibt; 
beide Unterscheidungen sind jedoch Teil einer supplementären Logik: Der erste 
Begriff der Dichotomie gilt als natürlich und unverfälscht und der zweite Begriff 
fungiert als unreines und künstliches Doppel, d.h. als Supplement. Diese Logik 
wird in ihrer historischen Reichweite von Taylor verkannt. Das Narrativ der Inner-
lichkeit begründet die Idee des autonomen Subjekts, die wesentlich auf eine Ab-
schließung des Innen und eine Verschließung gegenüber dem unreinen und hetero-
nomen Außen hindeutet. Erst eine Dekonstruktion der Innerlichkeit vermag zu 
illustrieren, inwiefern die neuzeitliche Trennung zwischen Innen und Außen den 
ekstatischen und somit heteronomen Charakter von Subjektivität verstellt. Taylors 
Genealogie lässt hingegen einer Freilegung der herausragenden Bedeutung von In-
nerlichkeit keine Kritik ihrer Ausschlussmechanismen folgen. Die Konsequenz die-
ses Versäumnisses wird sichtbar, wenn ich im nächsten Abschnitt darauf eingehe, 
inwiefern Taylor zwar das cartesische Subjektverständnis kritisiert, jedoch nicht er-
kennt, dass die affirmierte Strömung des Expressivismus auf dem von Descartes 
explizierten Narrativ der Innerlichkeit basiert. 
 
2. Die Bejahung des gewöhnlichen Lebens 
Das zweite unsere heutige Subjektivität maßgeblich prägende Narrativ umfasst die 
Bejahung des gewöhnlichen Lebens [affirmation of ordinary life]. Darunter ist zu 
verstehen, dass Produktion und Reproduktion für neuzeitliche Subjekte eine heraus-
ragende Bedeutung besitzen. Auch dieser Punkt erhellt sich bei einem Vergleich 
mit dem Selbstverständnis antiker Subjekte. In der Antike genießt das „höhere“ Le-
ben der Philosophen, Politiker und Krieger im Gegensatz zum „niedrigeren“ Leben 
der produzierenden und reproduzierenden Bevölkerung ein deutlich höheres Maß 
an sozialer Anerkennung (vgl. QS: 374-377). So begreift etwa die aristotelische 
Ethik das der theoria oder der Polis gewidmete Leben als das einzige schlechthin 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


328 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

gute und vollkommene Leben. Alle Aspekte des „gewöhnlichen“, ökonomischen 
und familiären Lebens sind von Frauen und Sklaven zu übernehmen.  

Diese antike Anschauung wird zu Beginn der Moderne nachhaltig erschüttert. 
Der Umsturz der Hierarchie zwischen einem „höheren“ und einem „niedrigeren“ 
Leben hängt für Taylor eng mit der Entstehung des Protestantismus zusammen. Der 
Protestantismus bindet das Individuum direkt an Gott und positioniert nicht mehr 
länger einen Priester als Vermittler zwischen Mensch und Gott: „Die Bejahung des 
gewöhnlichen Lebens findet ihren Ursprung in der jüdisch-christlichen Spiritualität, 
und der spezielle Anstoß, den sie in der Neuzeit erhält, rührt in allererster Linie von 
der Reformation her. Ein allen Reformatoren gemeinsamer Hauptgedanke ist ihre 
Ablehnung vermittelnder Instanzen.“ (QS: 381) Weil die Beziehung zwischen Gott 
und Mensch im Protestantismus eine unmittelbare ist, kann Erlösung nur durch die 
persönliche Bindung des Einzelnen erreicht werden. Jedes Individuum ist selbst für 
das Erlangen von Erlösung verantwortlich. Damit geht die Ablehnung gegenüber 
einer Ethik einher, welche die Bindung des Individuums an den Vollzug einer 
ethisch bedeutsamen Lebensweise knüpft. Die verschiedenen Tätigkeiten und Le-
bensführungen werden nun als gleichwertig erachtet. Der Mensch erfüllt den Willen 
Gottes, indem er einen Teil von dessen Werk zu bewahren versucht: „Die Men-
schen dienen den Zwecken Gottes, indem sie sich der festgesetzten Mittel bedienen, 
um das eigene Dasein zu erhalten.“ (QS: 398f.) Die Differenzierung zwischen „hö-
heren“ und „niedrigeren“ Tätigkeiten ist durch die hier erfolgte Verschiebung auf-
gehoben. Durch die Verrichtung der von Gott zugewiesenen spezifischen Tätigkeit 
erfüllt der Einzelne seine Aufgabe, die in der Erhaltung der durch Gott gestifteten 
Ordnung beruht. Der Mensch darf sich nur dann Hoffnung auf Erlösung machen, 
wenn er die ihm zugewiesene Tätigkeit nach besten Kräften ausübt. Entscheidend 
ist die Gesinnung,36 durch welche die Tätigkeit verübt wird, und nicht die Art der 
Tätigkeit (vgl. QS: 396).37 An diesem Punkt verbinden sich das Narrativ der Affir-
mation des gewöhnlichen Lebens und dasjenige der Innerlichkeit: Der Wert einer 
Tätigkeit wird nicht mehr im Ausgang von einer übergreifenden Ordnung bestimmt, 
sondern durch die innere Haltung des Subjekts. 
                                                             
36  Hier decken sich Taylors affirmative Genealogie und die „Protestantismusthese“ Max 

Webers in ihrer Argumentation. Demnach erfolgte in den protestantischen Ländern die 

Entwicklung des Kapitalismus rasanter, weil nach dem Selbstverständnis der Bevölke-

rungsmitglieder die Verrichtung effektiver wirtschaftlicher Tätigkeiten dem Willen Got-

tes entsprach. Der im Entstehen befindliche Kapitalismus korrespondierte mit dieser Vor-

stellung; die Entwicklungen von Protestantismus und Kapitalismus beschleunigten sich 

somit wechselseitig.  

37  Aus diesem Grund gibt Taylor dem Kapitel, in dem er diesen Gedankengang ausführt, 

den Titel „Gott liebt Adverbien“. Die Frage, wie eine bestimmte Tätigkeit ausgeführt 

wird, ist entscheidend und nicht die Frage, um welche Tätigkeit es sich handelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 329 

 

Die Bejahung des gewöhnlichen Lebens als Narrativ neuzeitlicher Subjektivität 
setzt sich im Verlauf der Moderne nicht nur in den protestantischen, sondern nach 
und nach auch in allen anderen westlichen Ländern durch. Ein Resultat ist unter an-
derem die Forderung an die Politik, für das Wohl der gesamten Bevölkerung zu 
sorgen und nicht mehr nur für eine besonders privilegierte Klasse: „Wohltätigkeit 
[wird] die wichtigste Tugend [the motive of benevolence becomes the key to good-
ness]“ (QS: 458, engl. 258). Die politische Führung eines Staates hat von diesem 
Zeitpunkt an für eine „wohlgeordnete“ Gesellschaft zu sorgen. Hier gibt es eine 
aufschlussreiche Diskrepanz zwischen Taylor und Foucault in der Beantwortung 
der Frage nach der Entstehung der „Disziplinargesellschaft“. Während Foucault ih-
re Herkunft an das nicht weiter zu begründende Aufkommen des neuen Machtmo-
dells der „Disziplinarmacht“ koppelt, die Subjekte normiert und individualisiert und 
in diesem Zuge kontrolliert, versteht Taylor die Disziplinargesellschaft als Effekt 
einer auf der politischen Ebene durchgesetzten Bejahung des gewöhnlichen Lebens, 
welche die Forderung des Regierens zum Wohle aller umfasst. Demnach sind grau-
same Bestrafungen nicht deshalb verpönt, weil sie innerhalb neuer Machtverhältnis-
se, die auf das gefügig machen der Subjekte zielen, nicht mehr funktionieren, son-
dern weil sie der im Selbstverständnis der Subjekte verankerten Vorstellung, der 
Staat müsse dem Wohl aller Menschen dienen, widersprechen (vgl. ASA: 90-145). 

Die Konfrontation von Foucaults kritischer Genealogie mit Taylors affirmativer 
Genealogie lässt hervortreten, wie eine dekonstruktive, auf die unterwerfende Di-
mension von Subjektivität zielende, und eine hermeneutische, auf das Selbstver-
ständnis von Subjekten fokussierte Geschichtsschreibung, ineinandergreifen kön-
nen: Sie sind zwei genealogische Verfahren, die deshalb komplementär sind, weil 
sie sich zusammen an der Geschichte einer Dekonstruktion und Dekonstruktion des 
modernen Subjekts beteiligen. Die kritische Genealogie führt vor, wie das neuzeit-
liche Subjekt durch die Unterwerfung unter Machtverhältnisse produziert wird und 
destruiert dadurch die Vorstellung der Unhintergehbarkeit moderner Identität. Die 
konstruktive Suche der affirmativen Genealogie arbeitet hingegen heraus, welche 
Effekte die sich in der Neuzeit ereignenden narrativen Brüche für das Selbstver-
ständnis von Subjekten haben – und derart tief in ihre Seinsweise eingedrungen 
sind, dass eine kritische Perspektivierung nicht davon abstrahieren kann. 

 
3. Die Natur als Quelle der Moral 
Das dritte von Taylor genealogisch erschlossene Narrativ neuzeitlicher Subjektivi-
tät umfasst die Transformation der Natur zu einer Quelle der Moral. Mit „Natur“ 
wird ab dem 18. Jahrhundert nicht mehr nur eine Umwelt verstanden, die sich der 
Mensch instrumentell anzueignen vermag, sondern auch die Vorstellung, dass Sub-
jekte selbst eine Quelle der Moral darstellen: „Das moderne Subjekt muss seine 
Ziele in der Natur finden, das heißt, so wie Natur nun verstanden wird, in sich 
selbst.“ (1985a: 257) Das von Descartes erstmalig zur Sprache gebrachte Narrativ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


330 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

der Innerlichkeit wird durch die Vorstellung der Natur als Quelle der Moral radika-
lisiert, indem das Innen des Subjekts jetzt eine Bedeutung generierende Funktion 
erhält: 
 

„Zum Bewusstsein der Bedeutsamkeit gelangen wir durch unsere innere Natur. Da das Wohl, 

dem die Natur dient, nun ein rein natürliches, in sich abgeschlossenes Gut ist, und da die 

nächstliegende Moralquelle eine selbstständige Ordnung ineinander greifender Wesen ist, zu 

deren Prinzipien wir in unserem Inneren Zugang haben, sind die Voraussetzungen geschaffen 

für eine weitere unabhängige Ethik, in deren Rahmen die Natur selbst, ohne ihren Urheber, 

zur wichtigsten Moralquelle wird.“ (QS: 557) 
 
Die Aufwertung der Natur kann bereits bei den britischen Philosophen Hutcheson 
und Shaftesbury diagnostiziert werden. David Hume ist in der Folge der prominen-
teste Vertreter einer naturalistischen Ethik, die den Gefühlen einen fundamentalen 
Status bei der Konstitution moralischer Urteile zuweist. Mit Jean-Jacques Rousseau 
bekommt die Anschauung der Natur als Quelle der Moral schließlich ihre umfas-
sendste philosophische Ausarbeitung:38 Die Natur wird als entscheidender normati-
ver Maßstab interpretiert. Rousseaus politische Philosophie geht bekanntlich von 
einem Naturzustand aus, in dem die Menschen noch nicht sozialisiert sind und über 
eine unmittelbare Nähe zur Natur verfügen. Mit der Entstehung der Gesellschaft ist 
die Stimme der Natur versiegt – der vergesellschaftete Mensch ist „unmoralisch“, 
weil er die Stimme der Natur nicht mehr hört. 

Für Taylor nimmt Rousseau eine entscheidende Rolle bezüglich der Artikulati-
on moderner Subjektivität ein, da er der Ausgangspunkt eines heterogenen Feldes 
widerstreitender Selbstverständnisse ist: „Rousseau steht am Ursprung sehr vieler 
Bereiche der heutigen Kultur, der philosophischen Theorien der Selbsterkundung 
ebenso wie jener Überzeugungen, denen die Freiheit durch Selbstbestimmung als 
Schlüssel zur Tugend gilt.“ (QS: 631) Zu diesem historischen Zeitpunkt entstehen 
zwei konfligierende Strömungen. Die erste Strömung, die Taylor als „Expressivis-
mus“ bezeichnet, legt ihren Fokus auf die Selbsterkundung und Authentizität des 
Subjekts. Dieser Richtung werde ich mich im nächsten Abschnitt noch genauer zu-
wenden. Bei der zweiten Strömung steht die Idee der Freiheit als Autonomie im 
Vordergrund. Kant geht den von Rousseau eingeschlagenen Weg weiter, indem er 
die Subjektivierung des Moralgesetzes radikalisiert.39 Die Verbindung zwischen 
                                                             
38  Vgl. QS: 642: „Das, was ich mit meinen Ausführungen über die Natur als innere Quelle 

andeuten möchte, ist der subtile, aber wichtige Unterschied zu den früheren Anschauun-

gen, der in der Rousseauschen Vorstellung liegt, unser Zugang zu dieser Ordnung sei in 

erster Linie ein innerer.“ 

39  Vgl. QS: 634: „Der von Rousseau in Gang gesetzten Subjektivierung oder Verinnerli-

chung der Moralquellen verleiht Kant eine feste, aber ganz neue Basis. Das Moralgesetz 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 331 

 

dem kantischen Moralgesetz und der Vorstellung der Natur als Quelle der Moral 
basiert nach Taylor darauf, dass das Fundament des kategorischen Imperativs in der 
Natur des Menschen liegt, denn wenn „die Maxime meines Handelns allgemein be-
folgt wird, tue ich im Grunde nichts weiter, als dass ich als rational handelndes We-
sen meiner wahren Natur gerecht werde“ (QS: 632). Bei Kant enthüllt sich der im-
manente Charakter der Moralquellen am deutlichsten, weil der Wert einer 
moralischen Handlung ausschließlich durch ein Moralgesetz konstituiert wird, das 
sich der Handelnde selbst gibt. 

Taylors Leistung in Quellen des Selbst ist es, das Ereignis an die Oberfläche zu 
bringen, welches die Idee des autonomen Subjekts diskursiv befeuert: Die affirma-
tive Genealogie deckt auf, in welchem Moment sich die Narrative der Innerlichkeit 
und der Natur als Quelle der Moral zusammenschließen. Wie es jedoch auch bezüg-
lich des Narratives der Innerlichkeit der Fall ist, versäumt es Taylor an dieser Stelle, 
den metaphysischen Boden des modernen Naturverständnisses zu problematisieren. 
So lässt sich mithilfe der Dekonstruktion veranschaulichen, inwiefern der neuzeitli-
che Naturbegriff, der sowohl dem Expressivismus als auch Kant zugrunde liegt, das 
Subjekt als autonome und sich selbst transparente Substanz fundiert. Die Dichoto-
mie zwischen einer „reinen“ Natur und ihrem „unreinen“ Doppel wird bei Kant und 
Rousseau auf die gleiche Weise begründet. Die „wahre Natur“ des Menschen – von 
der im obigen Zitat die Rede ist – fungiert bei Kant als Begründungsfigur der Mo-
ral: Sie konstituiert im Sinne der Vernunft die Autonomie des Subjekts und wird ei-
ner (heteronomen) Natur gegenübergestellt, die dem Subjekt äußerlich ist und über 
die es zu herrschen hat. Das Subjekt muss sich der Affizierung durch die Natur er-
wehren, um die Reinheit seiner Subjektivität und somit seine Handlungsfähigkeit 
und Identität zu bewahren. Bei Rousseau lässt sich ein sehr ähnliches Argument 
konstatieren: Eine reine und unverfälschte Natur wird einer unreinen, verdorbenen 
und künstlichen Kultur gegenübergestellt.40 Die Autonomie des Subjekts wird 
durch die Stimme einer unverdorbenen Natur garantiert. Es ist genau diese dicho-
tome Struktur zwischen „reiner“ und „unreiner“ Natur, die dem Narrativ der Natur 
als Quelle der Moral zugrunde liegt und von Taylor in ihrer historischen Vormacht-
stellung unterschätzt wird. Die affirmative Genealogie problematisiert nicht ausrei-
chend, inwiefern der neuzeitliche Naturbegriff mit einer Begründung von Autono-
mie und einer Abwertung von Heteronomie verbunden ist. 
 
 

                                                             
lässt sich nicht mehr durch eine äußere Ordnung definieren, sondern es kommt aus dem 

Inneren.“ 

40  Diese Kritik an Rousseau wurde bereits in meiner Auseinandersetzung mit Derridas De-

konstruktion des Phonozentrismus vorgestellt (vgl. Kap. 5.1.2).  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


332 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

8.3.3 Die Interpretation der Narrative durch die Strömungen  
des Naturalismus und Expressivismus 

 
Es hat sich bereits anhand des Narratives der Natur als Quelle der Moral herauskris-
tallisiert, dass die Selbstbezüge neuzeitlicher Subjekte durch unterschiedliche philo-
sophische Strömungen41 thematisiert werden. Im Einzelnen sind das Theismus, Na-
turalismus42 und Expressivismus. Der Widerstreit dieser Strömungen ist nach 
Taylor für eine Spannung innerhalb der modernen Identität verantwortlich. Der 
Theismus ist die hegemoniale Strömung bis zur Renaissance und verortet die Ant-
wort auf die Frage nach den moralischen Quellen des Subjekts in Gott und der 
kosmischen Ordnung. Das Subjekt wird demnach durch eine Kraft subjektiviert, die 
nicht ihn ihm selbst liegt, sondern die Immanenz der Welt transzendiert. Diese star-
ke Form des Theismus büßt zu Beginn der Moderne ihre Vorherrschaft und Legiti-
mation ein und differenziert sich in eine Pluralität heterogener Strömungen aus: 
 

„Am Anfang steht die theistische Grundlegung dieser Normen; darauf folgt eine zweite Fun-

dierung, in deren Mittelpunkt ein Naturalismus der desengagierten Vernunft steht, der heutzu-

tage szientistische Formen annimmt; ferner gibt es eine dritte Gruppe von Ansichten, die ihre 

Quellen im Expressivismus der Romantik oder in einer der modernen Nachfolgeanschauun-

gen findet. Die ursprüngliche Einheit des theistischen Horizonts ist zersplittert, und die Quel-

len können nun in verschiedenen Grenzbereichen geortet werden, zu denen der Bereich unse-

rer eigenen Kräfte ebenso gehört wie der der Natur.“ (QS: 856) 
 
Bevor ich mich einer genaueren Analyse von Taylors Genealogie des Naturalismus 
und Expressivismus widme, möchte ich darauf hinweisen, dass die Vorgehensweise 
der affirmativen Genealogie in zwei wichtigen Punkten von der Genealogie 
Foucaults abweicht. Erstens diagnostiziert Taylor im Gegensatz zu Foucault keinen 

                                                             
41  Stephen White (2000: 50) bezeichnet diese von mir als „Strömungen“ benannten Rich-

tungen als „ontological constellations“ und unterstreicht damit ihren ontologischen Status 

als Interpretationen des modernen Selbstverständnisses. Rosa (1998: 338) weist mit Recht 

darauf hin, dass eine Schwierigkeit in Quellen des Selbst die undurchsichtige Verbindung 

zwischen den drei Narrativen und den drei Strömungen betrifft. 

42  Rosa (1998: 341) arbeitet bei Taylor zwei Begriffe von „Naturalismus“ heraus: Einerseits 

wird unter „Naturalismus“ eine in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts wirkmächtige 

wissenschaftstheoretische Richtung verstanden, die den Menschen in naturwissenschaft-

lichen Kategorien denkt und von Taylor unter Rückgriff auf die Komponenten der Anth-

ropologie des Menschseins verworfen wird; andererseits bezeichnet „Naturalismus“ eine 

der drei Strömungen der Interpretation neuzeitlicher Subjektivität, die trotz ihrer meta-

physischen Implikationen nicht vollständig verworfen werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 333 

 

epistemischen Bruch zwischen Renaissance und Moderne, sondern bindet die Strö-
mungen des Naturalismus und Expressivismus an den Theismus: Der Theismus ist 
die „ursprüngliche“ Strömung, in deren Folge Naturalismus und Expressivismus 
erst ihre Wirkungen entfalten.43 Weil Naturalismus und Expressivismus nur auf 
dem Boden des Theismus gedeihen konnten, bleibt ihre Subjektivität konstituieren-
de Kraft mit Letzterem verflochten. Das legitimiert Taylor zweitens, wie sich später 
ergeben wird (Kap. 8.3.4), die theistischen Quellen als konstitutives Element mo-
derner Identität zu affirmieren. 

Für die Gewordenheit der neuzeitlichen Subjektivität ist jedoch primär nicht der 
Theismus verantwortlich; vielmehr spielen vor allem die philosophischen und all-
gemein in der Kultur der Moderne sich ausbreitenden Strömungen des Naturalismus 
und Expressivismus eine ausschlaggebende Rolle: „Diese beiden großen und facet-
tenreichen Umgestaltungen der Kultur – die Aufklärung und die Romantik samt der 
mit ihr einhergehenden expressiven Auffassung des Menschen – haben uns zu dem 
gemacht, was wir sind.“ (QS: 683)44 Taylors These ist, dass beide Strömungen die 
Identität neuzeitlicher Subjekte ausdrücken und wesentlich konfigurieren. Es ist 
somit nicht möglich, eine der beiden Strömungen – oder gar beide – zu verwerfen. 
Die von Taylor entwickelte Subjektkritik beruht vielmehr in einer neuen Interpreta-
tion des Verhältnisses zwischen Naturalismus und Expressivismus. Dieses Unter-
nehmen fußt auf zwei Argumentationssträngen. Erstens folgt Taylor (implizit) der 
Dekonstruktion in Hinblick auf den Abbau verfehlter Subjektverständnisse. Das 
zeigt sich vor allem anhand der Kritik philosophischer Theorien, die das Subjekt 
verdinglichen, individualisieren und als ursprünglich autonom fundieren. In der 
Problematisierung solcher Subjektformationen beruht der kritische Impuls der af-
firmativen Genealogie. Zweitens schließt sich an die Kritik verfehlter Selbstver-
ständnisse eine Affirmation gelingender Identitätsbildung an. Taylor geht über die 
Dekonstruktion hinaus, indem er die Frage nach dem Gehalt von Identität stellt, den 
Subjekte bejahen müssen, um sich als Akteure zu verstehen, die innerhalb der spe-
zifisch neuzeitlichen moralischen Ontologie existieren. Die Quellen einer gelingen-
den Konstitution des Selbst werden innerhalb der Strömung des Expressivismus 

                                                             
43  Der Theismus zerfällt zunächst in eine Form des Deismus, der im Naturalismus der Auf-

klärung und im Expressivismus, zu dem nicht nur die Autoren der Romantik, sondern 

auch die britischen „Gefühlsethiker“ Hutcheson, Shaftesbury und Hume zählen, weiter 

existiert (vgl. QS: 471). Der Einfluss des Theismus auf die neuzeitliche Subjektivität ist 

daher nicht völlig versiegt.  

44  Wie das Zitat beweist, setzt Taylor an bestimmten Stellen in Quellen des Selbst „Natura-

lismus“ mit „Aufklärung“ gleich. Ich halte diesen Schritt jedoch für irreführend, da man-

che Autoren der Aufklärung, wie beispielsweise Hume, der expressivistischen Strömung 

zugeschrieben werden und Kant als eine Mischposition aus beiden Strömungen gilt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


334 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

aufgespürt. Dieses zweischneidige genealogische Verfahren gilt es im Folgenden 
vorzustellen und auf seine Stichhaltigkeit zu prüfen. 

 
1. Naturalismus 
Die Strömung des Naturalismus ist nach Taylor wesentlich für die Fundierung eines 
autonomen Subjektverständnisses verantwortlich. Mit ihr sind die drei Komponen-
ten des „desengagierten Subjekts [disengaged subject]“, des „punktförmigen Selbst 
[punctual self]“ und des „Atomismus [atomism]“ verknüpft (1987: 7f.). Die Hal-
tung des Desengagements hat erstmals durch Descartes eine namhafte philosophi-
sche Stellung erfahren. Sie umfasst die Fähigkeit des Subjekts zum Rückzug in sei-
ne im Inneren verortete Subjektivität sowie die Abschließung gegenüber äußeren 
heteronomen Einflüssen. Descartes’ Zweifelsoperation in den Meditationes de pri-

ma philosophia führt diese Haltung aus, indem sie die Suche nach dem Fundament 
der Erkenntnis an die reflexive Verfügungsgewalt des Subjekts kettet. Das Subjekt 
ist nicht „in“ der Welt; es ist vielmehr immer schon befähigt, sich gegenüber der 
Affizierung der Welt zu verschließen. Die Vorstellung desengagierten Handelns 
kulminiert nach Taylor in einer Konzeption instrumenteller Vernunft45, die eine Be-
herrschung der materiellen Welt und der Leidenschaften umfasst: 
 

„Mit dem neuen, von Descartes vorgelegten Modell der Herrschaft durch Vernunft beruht 

diese auf instrumenteller Kontrolle. Freiheit von der Täuschung, welche Geist und Materie 

miteinander verquickt, bedeutet, dass man die Materie in einer Weise begreift, die ihre Kon-

trolle erleichtert. Ebenso bedeuten Befreiung von den Leidenschaften und Unterwerfung unter 

die Vernunft, dass man die Leidenschaften instrumenteller Leitung unterstellt.“ (QS: 273) 
 
Die oberste Aufgabe der instrumentellen Vernunft ist die Kontrolle aller heterono-
men Einflüsse. Ziel ist die Bewahrung von Autonomie, die nur dann möglich ist, 
wenn alles, was nicht zur Struktur des Subjekts gehört, von selbigem angeeignet 
und objektiviert wird. Gefühle sind nicht Teil der Subjektstruktur, weil sie die Ein-
heit der Vernunft bedrohen: Sie gilt es folglich unter die Aufsicht der Rationalität 
zu stellen. Die „äußere“ Welt stellt das Material bereit, welches der Verwirklichung 
des wollenden Subjekts zu dienen hat. Die Haltung des Desengagements treibt da-
bei auch die Entwicklung der Naturwissenschaften voran: Die Natur wird jetzt als 
Einheit von Kausalgesetzen begriffen und kann mit naturwissenschaftlichen Me-

                                                             
45  Taylor definiert instrumentelle Vernunft „als die Art von Rationalität, auf die wir uns 

stützen, wenn wir die ökonomischste Anwendung der Mittel zu einem gegebenen Zweck 

berechnen“ (UM: 11). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 335 

 

thoden objektiv, d.h. durch Abstraktion der Perspektive des erkennenden Subjekts, 
erfasst werden.46  

Eine Radikalisierung erfährt Descartes’ Konzeption desengagierter Subjektivität 
durch das „punktförmige Selbst“ bei John Locke. Der normative Kern dieser Vor-
stellung liegt darin, dass das Subjekt nicht nur die Welt und seine Gefühle zu objek-
tivieren vermag, sondern auch sich selbst:  

 

„Die hier als punktförmiges Selbst bezeichnete moderne Gestalt geht in ihrem Desengage-

ment noch viel weiter und wird durch die gleiche Mischung von Motiven dazu angeregt, näm-

lich durch das Streben nach Kontrolle in seiner Verflechtung mit einer bestimmten Auffas-

sung von Erkenntnis. Das Desengagement wird noch weiter getrieben, indem es durch eine 

neue Wendung auf das Subjekt selbst bezogen wird.“ (QS: 292) 
 
Descartes schreibt dem Subjekt noch explizit den Status eines „Dings“ zu: Das Sub-
jekt ist als denkendes Wesen ein denkendes Ding, das sich substanziell von ausge-
dehnten, materiellen Dingen unterscheidet. Für Locke ist das Subjekt hingegen kein 
Ding mehr. Dem punktförmigen Selbst kommt nur noch eine formale Eigenschaft 
zu, nämlich das „Vermögen, Dinge als Objekte zu fixieren“ (QS: 309). Es objekti-
viert die Welt, seine Gefühle und auch seine eigene Subjektivität. Dieser Prozess 
vollzieht sich von einem Punkt aus, der selbst nicht mehr in der Welt ist. Das punkt-
förmige Selbst hat die Fähigkeit des Desengagements zur höchsten Perfektion ge-
trieben, da es sich von jeglichem Engagement in der Welt gelöst hat. Die Konse-
quenz dieser Haltung ist eine „radikal subjektivistische Auffassung der Person“ 
(QS: 310). Das Subjekt hat bei Locke nicht nur die Beziehung zum Kosmos und zu 
Gott verloren, sondern auch diejenige zur Natur und zu seiner Mitwelt – kurz zu al-
lem, was sich außerhalb der formalen Fähigkeit der Objektivierung befindet. Es ist 
in keiner Weise mehr situiert.47 

                                                             
46  Vgl. QS: 294: „Zum Desengagement gehört auch, dass wir die Haltung der ersten Person 

hinter uns lassen und uns mit einer Theorie oder zumindest mit einer Mutmaßung verse-

hen, die angibt, wie die Dinge funktionieren.“ 

47  Taylors Interpretation der Philosophie Lockes widerspricht Jerrold Seigel (2005: 87-110). 

Nach Seigel schafft es Locke vielmehr eine reflexive, relationale und verkörperte Dimen-

sion des Selbst anzuerkennen. Seigel verkennt jedoch die Ursprungshaftigkeit des punkt-

förmigen Selbst, die Taylor in Quellen des Selbst überzeugend zur Darstellung bringt. 

Demnach erkennt zwar auch Locke an, dass das Selbst in der Realität eine relationale 

Bindung zu anderen Subjekten eingeht und verkörpert ist; jedoch stellt das für ihn nicht 

die Vorstellung infrage, dass das Selbst einen punktförmigen Ursprung besitzt, in deren 

Ausgang es alles, einschließlich sich selbst, objektivieren kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


336 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

An die Konzeptionen des desengagierten Subjekts und des punktförmigen 
Selbst schließt nun eine politische Theorie an, die Gesellschaft als Summe von ver-
einzelten Individuen versteht und von Taylor als „Atomismus“ bezeichnet wird: 

 

„The term ‚atomism‘ is used loosely to characterize the doctrines of social contract theory 

which arose in the seventeenth century and also successor doctrines which may not have 

made use of the notion of social contract but which inherited a vision of society as in some 

sense constituted by individuals for the fulfillment of ends which were primarily individual. 

Certain forms of utilitarianism are successor doctrines in this sense. The term is also applied 

to contemporary doctrines which hark back to social contract theory, or which try to defend in 

some sense the priority of the individual and his rights over society, or which present a purely 

instrumental view of society.“ (1979a: 187; Hervorhebungen von mir) 
 
Die unter dem Terminus des Atomismus versammelten politischen Philosophien 
propagieren eine Ontologie sozialer Praktiken, die im Wesentlichen auf zwei Prä-
missen fußt. Gesellschaft wird erstens individualistisch, d.h. als Zusammenschluss 
vereinzelter Individuen („Atome“) interpretiert. In einem nominalistischen Sinne ist 
„Gesellschaft“ der Name für eine Menge von Individuen. Gesellschaft kommt kein 
ontologischer Gehalt mehr zu, da ihre Konstitution im Ausgang von den Intentionen 
der Individuen gedacht wird. Aus diesem Grund wird für die Gesellschaftsvertrags-
theoretiker Hobbes und Locke die Frage wichtig, wie soziale Herrschaft überhaupt 
legitimiert werden kann. Die Antwort auf diese Frage – und hier kommt die zweite 
Prämisse des Atomismus ins Spiel – ist instrumentalistisch: Die Gesellschaft ist ein 
Instrument für die Bedürfnisbefriedigung der Individuen. Politische Institutionen 
haben die Funktion, diesen Bedürfnissen zu dienen. Die Existenz sozialer Praktiken 
ist somit dem Erscheinen von Subjekten nachgeordnet: Die Subjekte erschaffen ei-
ne soziale Welt, sie sind ihr Ursprung, und die gesellschaftlichen Realitäten sind 
nur in Bezug auf diesen Ursprung zu beschreiben, zu verstehen und zu rechtferti-
gen. Zugleich treten die sozialen Praktiken den Subjekten allerdings wieder als ei-
genständige Realität gegenüber, deren Logik die Autonomie der Akteure bedroht. 
Es ergibt sich eine Kluft zwischen dem Subjekt und der Welt, die philosophisch und 
politisch wieder zu schließen ist. Die vom politischen Diskurs artikulierte normati-
ve Forderung lautet dann, dass soziale Herrschaft nur in dem Falle legitim ist, wenn 
Subjekte als autonome Akteure anerkannt werden und ihnen die Möglichkeit 
selbstbestimmten Handelns gewährt wird. 

Die Gemeinsamkeit der drei subjektphilosophischen Implikationen des Natura-
lismus – und zugleich ihre kritikwürdige Prämisse – basiert für Taylor in der Leug-
nung der moralischen Ontologie des Subjekts. Subjekte können gemäß dem Natura-
lismus nur dann eine gelingende Identität ausbilden, wenn sie sich mit einer Welt 
identifizieren, die sie selbst geschaffen haben. Die Diskrepanz zwischen Subjekt 
und Welt bedingt jedoch, dass diese Identifizierung grundsätzlich scheitert. In die-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 337 

 

sem Falle bleibt dem autonomen Subjekt nichts anderes übrig, als sein Selbstver-
ständnis aus der Negation all dessen zu schöpfen, was es nicht ist. Das Subjekt dul-
det nichts, was sich seiner Verfügungsgewalt entzieht und verwirft aus diesem 
Grund alle Affizierungen, die einer mit Anderen geteilten Welt entstammen. Das 
Resultat ist letztendlich „die reine Nicht-Identität mit allem“ (Schaupp 2003: 161). 
Die Vorherrschaft des Naturalismus als hegemonialer Strömung in der Moderne 
verstellt dem Subjekt folglich die Möglichkeit einer gelingenden Identitätsbildung, 
weil die Situierung des Subjekts in der Welt verkannt wird.  
 
2. Expressivismus 
In der Moderne formiert sich nach Taylor nun aber mit dem Expressivismus eine 
Gegenbewegung zum Naturalismus, welche die Vorstellungen des desengagierten 
Subjekts, des punktförmigen Selbst und der atomistischen Gesellschaftsauffassung 
herausfordert.48 Die ersten Spuren der expressivistischen Strömung lassen sich bei 
Montaigne ausfindig machen und die Entwicklung verläuft über die britischen Phi-
losophen Hutcheson, Shaftesbury und Hume, die dem Gefühl einen fundamentalen 
Status als Quelle der Moral zuweisen. Rousseau beschleunigt die theoretische Ent-
wicklung des Expressivismus, indem er der Natur eine normative Kraft zuspricht. 
In der deutschen Philosophie wird der Expressivismus mit der sogenannten „Aus-
drucksanthropologie“49 Herders verknüpft und von der gesamten Romantik besetzt. 
Schließlich führt die Entwicklung zu Hegel, der zugleich für eine Versöhnung zwi-
schen der naturalistischen und der expressivistischen Strömung eintritt.50 Es sind 
vor allem die vier Komponenten der Engagiertheit und Artikulationsfähigkeit des in 
der Welt seienden Subjekts sowie diejenigen der Originalität und Authentizität des 
Menschen, die Taylor als affirmative Momente des Expressivismus gegen den Na-
turalismus ins Feld führt. Diese gilt es im Folgenden kurz vorzustellen und einer 
kritischen Prüfung zu unterziehen. 
                                                             
48  Taylor spricht in einer früheren Arbeit aus dem Jahre 1985 auch von „romantisch-

expressiv“ (1985a: 271), was die dichte Verbindung zwischen Expressivismus und Rom-

antik zum Ausdruck bringt. Ich halte diese Bezeichnung aber nicht für optimal, da sie 

nicht auf alle Vertreter des Expressivismus, wie beispielsweise die britischen Empiristen, 

zutrifft. 

49  Vgl. zur Ausdrucksanthropologie HE: 27-49. Die zentrale Behauptung der Aus-

drucksanthropologie beruht für Taylor darin, dass der Mensch ein Wesen ist, welches 

sich ausdrücken muss. 

50  Demnach versucht Hegel „diejenige Synthese zu realisieren, nach welcher die romanti-

sche Generation suchte und nach welcher sich das gesamte Zeitalter sehnte, nämlich: die 

sich selbst ihr Gesetz gebende rationale Freiheit des Kantischen Subjekts mit der im 

Menschen vorhandenen Einheit des Ausdrucks und mit der Natur zusammen zu bringen“ 

(HE: 707). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


338 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Erstens stellt nach Taylor die Strömung des Expressivismus der Haltung des 
Desengagements die Engagiertheit des Subjekts in der Welt gegenüber. Das vom 
Naturalismus nicht erörterte dritte Narrativ der Natur als Quelle der Moral ver-
schmilzt mit dem ersten Narrativ der Innerlichkeit: „Meine These besagt, dass die 
Idee der Natur als innerer Quelle mit einer expressiven Anschauung des menschli-
chen Lebens einhergeht.“ (QS: 652) Die Vorstellung von Innerlichkeit wird durch 
den Expressivismus anders interpretiert, als es bei den naturalistischen Vertretern – 
allen voran Descartes und Locke – der Fall ist. Der ontologische Status der Inner-
lichkeit wird mit der im Subjekt vorliegenden und zu artikulierenden Natur ver-
knüpft: „Seit der Formulierung des expressivistischen Gedankens der Artikulierung 
unserer inneren Natur sehen wir tatsächlich die Gründe dafür, dieses Innere als et-
was mit Tiefe zu deuten, d.h. als einen Bereich, der mehr umfasst, als wir je artiku-
lieren können, und der sich noch über den entferntesten Punkt unserer klaren Aus-
drucksmöglichkeiten hinaus erstreckt.“ (QS: 677) Der Expressivismus versteht 
Bedeutung als eine solche, die durch den Vorgang der Artikulation erst konstituiert 
wird. Subjekte nehmen durch die Artikulation ihres Selbstverständnisses und ihrer 
Seinsweise an der Formung ihrer Subjektivität teil und diese Artikulation findet 
immer in einer (Mit-)Welt statt. Hierbei kann Artikulation niemals umfassend sein, 
weil das Innen der Subjekte nicht begrifflich fixiert werden kann, sondern aufgrund 
seiner uneinholbaren Tiefe jede konkrete Artikulation übersteigt.51  

Auch wenn der Expressivismus den objektivierenden Subjektbegriff des Natura-
lismus aufbricht, versäumt es Taylor, die metaphysischen Implikationen der Ver-
schmelzung zwischen den Narrativen der Innerlichkeit und der Natur als Quelle der 
Moral zu problematisieren. Aus dekonstruktiver Perspektive konnte bereits gezeigt 
werden, dass beide Narrative wesentlich auf einer Dichotomie zwischen Innen und 
Außen und also auf einer Abschließung des Innen gegenüber einem heteronomen 
Außen beruhen (vgl. Kap. 8.3.2). Diese Schließung wird vom Expressivismus, wie 
ihn Taylor versteht, weitergetragen: Sie steht im Kontext der bei Rousseau vertei-
digten Vorstellung von der im Inneren des Subjekts verborgenen je spezifischen 
Natur. Dieses Problem zeigt sich anhand der zweiten Komponente des Expressi-
vismus noch nachdrücklicher. 

Zweitens verbindet sich nämlich mit dem Expressivismus die Ansicht, jeder 
Mensch verfüge über eine einzigartige innere Natur, die sich von derjenigen jedes 
anderen Menschen abhebe: „Der Expressivismus ist die Grundlage eines neuen und 
umfassenderen Individuationsbegriffs, also der im achtzehnten Jahrhundert auf-
kommenden Vorstellung, wonach jedes Individuum anders und etwas Ureigenes ist 
und durch seine Originalität darauf festgelegt wird, wie es leben sollte.“ (QS: 653) 
                                                             
51  Dieser Interpretation des Expressivismus kommt eine Nähe zu Taylors eigener Anthropo-

logie des Menschseins zu, vor allem bezüglich Interpretation, Artikulation und des Ver-

ständnisses von Sprache (vgl. Kap. 8.1.1 und 8.1.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 339 

 

Das von Taylor vor allem bei Herder aufgespürte Verständnis des Subjekts als ein-
zigartiges Individuum wird mit der Forderung nach Anerkennung der je spezifi-
schen Identität eng geführt. Ein Streben nach Anerkennung der authentischen Iden-
tität gibt es vor der Moderne nicht: „In den Gesellschaften früherer Zeiten war das, 
was wir heute Identität nennen, weitgehend durch die gesellschaftliche Stellung des 
Einzelnen festgelegt.“ (MPA: 19) Den Subjekten wurde Anerkennung gemäß ihrer 
Position innerhalb einer hierarchischen Gesellschaftsordnung zugewiesen. Ein 
„Kampf um Anerkennung“ konnte nicht aufbrechen, weil diejenigen Subjekte, de-
nen keine oder nur wenig Anerkennung zuteilwurde, ihren Platz innerhalb der Ge-
sellschaft als von einer höheren Ordnung legitimiertes Schicksal deuteten und nicht 
für weitere Rechte kämpften. Mit dem an der Schwelle zur Neuzeit einsetzenden 
Zusammenbruch der hierarchischen Ordnung klagen schließlich immer mehr Men-
schen die Anerkennung ihrer besonderen Identität auf der sozialen und rechtlichen 
Ebene ein.52 Das „Bedürfnis nach Anerkennung“ ist durch das Selbstverständnis der 
Individuen als einzigartiger Persönlichkeiten aufgekommen und dieses Bedürfnis 
kann erst jetzt unerfüllt bleiben: 

 

„Die aus dem Inneren begründete, unverwechselbar persönliche Identität genießt diese selbst-

verständliche Anerkennung nicht. Sie muss Anerkennung erst im Austausch gewinnen, und 

dabei kann sie scheitern. Neu ist daher nicht das Bedürfnis nach Anerkennung, neu ist viel-

mehr, dass wir in Verhältnissen leben, in denen das Streben nach Anerkennung scheitern 

kann. Deshalb wird dieses Bedürfnis heute zum ersten Mal tatsächlich wahrgenommen.“ 

(MPA: 22) 
 
Subjekte klagen von nun an das Recht auf eine Lebensführung ein, die in ihrer Ori-
ginalität anerkannt werden soll. Taylor begreift den Expressivismus vor diesem 
Hintergrund als Gegenbewegung zur durch den Naturalismus propagierten Vorstel-
lung der Gesellschaft als Ansammlung vereinzelter (atomistischer) Individuen. Der 
Expressivismus äußert das Bedürfnis der Gesellschaftsmitglieder nach intersubjek-
tiver Anerkennung, dem der Naturalismus keine Stimme verleihen kann. Die 
„Überlegenheit“ des Expressivismus gründet innerhalb Taylors affirmativer Genea-
logie des Subjekts in Quellen des Selbst darin, dass jener das Selbstverständnis von 
Subjekten besser als der Naturalismus an die Oberfläche zu bringen vermag. Letzte-
rer verstellt Subjekten die Möglichkeit einer gelingenden Selbstinterpretation, in-
dem er sie verdinglicht und darin scheitert, ihre Beziehung zur Welt und zu Ande-
ren adäquat zu fassen. Ist eine solche Affirmation des Expressivismus aber wirklich 
                                                             
52  Im Gegensatz zu Honneths Kampf um Anerkennung (1992) geht es Taylor nicht vorran-

gig um die normativen Grundlagen einer Theorie der Anerkennung und ihrer politischen 

Konsequenzen, sondern um eine Explikation des menschlichen Bedürfnisses nach Aner-

kennung, wie es in der Moderne entsteht (vgl. dazu 2002: 133f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


340 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ausreichend, um eine überzeugende Antwort auf die Frage nach den zu bejahenden 
Selbstbezügen neuzeitlicher Subjekte zu formulieren? 
 
8.3.4 Der Konflikt zwischen Theismus, Naturalismus und 

Expressivismus und die Grenzen der affirmativen Genealogie 
 
Taylors systematische These ist, dass der Konflikt zwischen der naturalistischen 
und der expressivistischen Strömung unsere heutige Subjektivität entscheidend 
prägt. Es existiert der „weiterhin statt findende Kampf zwischen Aufklärung und 
Romantik“ (QS: 720f.).53 Die Spannung zwischen Naturalismus und Expressivis-
mus und die Rolle, die der Theismus entlang dieser Spannung einnimmt, birgt je-
doch auch Probleme für Taylors eigenes philosophisches Projekt. Es muss an dieser 
Stelle daran erinnert werden, dass es nicht Taylors primäres Bestreben ist, eine 
Strömung als die einzige unverstellte auszuzeichnen, sondern um ein Aufzeigen der 
Pluralität der verschiedenen Strömungen (vgl. White 2000: 48, 63).54 Diese Freile-
gung ist der wesentliche Ertrag, den Taylors affirmative Genealogie in Bezug auf 
ein Verständnis heteronomer Subjektivität leistet. Sie expliziert, dass die durch die 
Vernunft konstituierten Güter der Freiheit als Autonomie, der Gleichheit und des 
Universalismus der Rechte auf Seiten des Naturalismus sowie die von der inneren 
Natur des Menschen geforderte Anerkennung von Authentizität auf Seiten des Ex-
pressivismus unsere Subjektivität tiefgehend durchdringen (vgl. QS: 194). Um ge-

                                                             
53  Taylor merkt an, dass sich diese Spannung im Leben der Subjekte auf sehr konkrete Wei-

se äußert. Im Beruf und in der Öffentlichkeit ist die naturalistische Strömung vorherr-

schend, im Privatleben ist es die expressivistische: „In gewissem Sinne sind wir in unse-

rem Privatleben Romantiker, unser Liebesleben ist von der romantischen Vorstellung 

wechselseitigen Entdeckens vorgezeichnet, wir streben nach Erfüllung in unseren Hob-

bies, in unserer Erholung; während die ökonomischen, rechtlichen und politischen Struk-

turen, in denen wir zusammenleben, weithin instrumentell begründet sind.“ (1985a: 276) 

Der Expressivismus wurde in die Privatsphäre gedrängt, die politischen und sozialen 

Strukturen unterliegen hingegen einer Ontologie, die Subjektivität objektiviert. Jene 

Strukturen werden in der Moderne zwar immer wieder herausgefordert, erhalten aber ihre 

Legitimität dadurch, dass sie das „Ausleben“ expressivistischer Vorstellungen im Privat-

leben unterstützen. So ermöglicht eine zufriedenstellende ökonomische Situation die 

Verwirklichung romantischer Lebensformen im Privaten und dämpft zugleich die Kritik 

des Naturalismus – und damit des Liberalismus – ein. 

54  Die Idee des Expressivismus ist auch nach Taylor von Ambivalenzen durchdrungen. In 

den Quellen des Selbst werden im Anschluss an das Aufkommen des Expressivismus phi-

losophische Strömungen aufgedeckt, die als „subjektivistischer Expressivismus“ be-

zeichnet werden (vgl. QS: 874- 878; UM: 77-81). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 341 

 

genüber der Hegemonie des Naturalismus zu demonstrieren, dass das Selbstver-
ständnis neuzeitlicher Subjekte auch anders interpretiert werden kann, schreibt Tay-
lor eine Gegengeschichte, indem er die Spuren des expressivistischen Denkens ver-
folgt. Hier begnügt er sich jedoch nicht mehr mit einer bloßen Freilegung, sondern 
ergänzt die genealogische Arbeit um eine stärkere normative These, wonach sich 
Subjekte dann besser interpretieren, wenn sie die durch den Expressivismus artiku-
lierten Selbstverständnisse bejahen. Gerechtfertigt wird dieses Unternehmen mit 
dem Hinweis darauf, dass der Expressivismus im Gegensatz zum Naturalismus die 
Existenz des Subjekts innerhalb einer moralischen Ontologie zur Sprache bringt: Er 
ermöglicht den Entwurf einer an die Ontologie gebundenen Anthropologie. 

Taylor geht allerdings noch einen Schritt weiter und damit deutlich über ein ge-
nealogisches Unternehmen hinaus. Er affirmiert nicht nur die Anthropologie des 
Menschseins als formaler Rahmung einer Hermeneutik des Subjekts, sondern natu-
ralisiert historisch kontingente Selbstverständnisse. Verkannt werden die Risse in-
nerhalb der Narrative der Innerlichkeit und der Natur als Quelle der Moral. In direk-
ter Konfrontation mit Foucaults kritischer Genealogie wird sichtbar, an welchen 
Punkten die affirmative Genealogie nicht kritisch genug agiert. Taylors fehlende 
Problematisierung der Narrative der Innerlichkeit und der Natur als Quelle der Mo-
ral kulminiert in einer vorschnellen Affirmation des Expressivismus und dessen 
Vorstellung von Authentizität. Die Behauptung, im „Inneren“ eines Subjekts liege 
die unverwechselbare Persönlichkeit des Einzelnen, ist gerade an das von Taylor 
nicht problematisierte Narrativ der Innerlichkeit gekettet. Mit Foucaults kritischer 
Genealogie lässt sich demonstrieren, inwiefern die subjektivierende Disziplinar-
macht genau diese Vorstellung des einzigartigen und authentischen Subjekts produ-
ziert und besetzt. Taylor verfolgt nicht ausreichend, inwiefern die neuzeitliche Sub-
jektivität innerhalb spezifischer Machtverhältnisse konstituiert wird und inwiefern 
diese Verhältnisse zugleich dadurch reproduziert werden, dass sich Subjekte als au-
thentisch, einzigartig und originell interpretieren. 

Die mangelhafte kritische Ausrichtung der affirmativen Genealogie offenbart 
sich besonders nachdrücklich in Taylors Verteidigung eines Gottesbegriffs.55 In 
Quellen des Selbst wird die These vertreten, dass die von Subjekten zu affirmieren-
den Quellen der Moral notwendigerweise auf die Rolle Gottes verweisen: „Alles 
hängt davon ab, welche Moralquellen im höchsten Maße von Illusionen frei sind, 
und mir scheint, dass diese einen Gott beinhalten.“ (QS: 600) Da jedoch ein „star-
                                                             
55  Kerr (2004: 101f.), Larmore (1991: 161) und Schneewind (1991: 423-425) unterstellen 

Taylor eine mehr oder weniger starke Affirmation der theistischen Moralquellen. Joas 

(1997: 218-221) erblickt eine der zentralen Schlussfolgerungen der Quellen des Selbst in 

der Unverzichtbarkeit der theistischen Moralquellen und eines Gottesbegriffs in der heu-

tigen Zeit. White (2000: 62-69) argumentiert zurückhaltender, indem er den Theismus als 

eine der ontologischen Quellen des modernen Selbst ansieht und nicht als die wichtigste. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


342 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ker“ Theismus, der Gott als ausgezeichnete, ursprüngliche Quelle der Moral be-
greift, in der Gegenwart nicht mehr gerechtfertigt werden kann, bemüht sich Taylor 
im fünften Teil der Quellen des Selbst um ein schwächeres Verständnis von Theis-
mus, das er als „subtilere Sprache“ in Kunst und Religion lokalisiert.56 Eine Beja-
hung der neuzeitlichen Identität muss demnach die Berücksichtigung eines Gottes-
begriffs beinhalten, weil die Strömungen des Naturalismus und Expressivismus 
ursprünglich ihren Ausgang von einem theistischen Paradigma nahmen. Hier wird 
es freilich schwer, die affirmative Genealogie noch als Variante einer heidegger-
schen Destruktion zu interpretieren – geschweige denn als Genealogie: Die mit der 
Aufdeckung kontingenter Formationen neuzeitlicher Subjektivität verbundene Ge-
nealogie verschwindet hinter der Affirmation einer teleologischen Geschichts-
schreibung, gemäß derer sich historische Ereignisse im Ausgang von einem Ur-
sprung entwickeln. Das verhindert eine umfassende Problematisierung des 
Konstitutionsprozesses neuzeitlicher Subjektivität und befördert eine Naturalisie-
rung hegemonialer Selbstverständnisse.  

Seyla Benhabib (1995: 15) hat daher nicht unrecht, wenn sie schreibt, dass 
„Taylors Selbste Gefahr laufen, in der Zeit zu erstarren, da sie an ein Set von grund-
legenden Werten und Idealen gebunden bleiben, das sie weder radikal in Frage stel-
len noch revidieren [können]“. Die Aneignung des Expressivismus befeuert zwar 
die Freilegung anthropologischer und ontologischer Komponenten von Subjektivi-
tät; da bestimmte historisch kontingente Errungenschaften jedoch als unüber-
schreitbar gesetzt werden, wird der temporale Charakter des Konstitutionsprozesses 
von Subjektivität in den Quellen des Selbst nicht hinreichend anerkannt. Taylor be-
rücksichtigt nicht ausreichend, dass die Narrative neuzeitlicher Subjektivität, weil 
sie von Subjekten immer wieder erzählt werden müssen, auch immer anders erzählt 
und also verschoben werden. Im Vollzug einer wiederholenden Artikulation ver-
schiebt sich ihr Gehalt und öffnet das Selbstverständnis der Subjekte auf andere 
Auslegungen. Die Kontingenz historisch spezifischer Selbstverständnisse impliziert 
zwar auch, dass die Narrative von Subjekten nicht vollständig verworfen werden 
können; das darf aber nicht dazu führen, dass eine Auseinandersetzung mit der dis-
kursiven Kraft der moralischen Quellen der Moderne bestimmte Selbstverständnis-
se von einer Problematisierung ausnimmt. Die Kritik muss der Hegemonie histori-
scher Narrative gelten und kann daher nicht das Ziel ihrer Verwerfung haben. Sie 
muss immer dann aktualisiert werden, wenn sich Selbstverständnisse derart mani-
festieren, dass sie den Schein einer Unhintergehbarkeit und die Verschleierung ihrer 
unterwerfenden Funktion annehmen. Taylors Affirmation des Expressivismus be-
greift sich zwar als eine Gegengeschichte zur vorherrschenden Strömung des Natu-
                                                             
56  Eine Rekonstruktion dieses Teils in Hinblick auf die Frage, wie der Anthropozentrismus 

durch eine „Selbsttranszendenz“ abgelöst werden kann, die nicht strikt immanent, son-

dern im Sinne eines schwachen Theismus fungiert, gibt Kühnlein (2008: 92-130). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI CHARLES TAYLOR | 343 

 

ralismus und vermag so eine innerhalb der modernen moralischen Ontologie weni-
ger sichtbare Diskurslinie aufzuspüren; sie teilt dabei jedoch ein wesentliches Prob-
lem mit Foucaults Genealogie der antiken Selbstsorge: Während es Foucault näm-
lich versäumt, innerhalb der Selbstsorge subversive Diskurse zur Sprache zu 
bringen, welche die individualistische Auslegung jener Praktiken herausfordern, 
entgeht Taylor eine hinreichend kritische Auseinandersetzung mit den Leitgedan-
ken des Expressivismus. Antike Selbstsorge und Expressivismus – so verschieden 
ihre Logiken auch sind – werden von Foucault bzw. Taylor als Gegengeschichten 
zur modernen Erzählung autonomer und verdinglichter Subjektivität entworfen; 
verkannt werden jedoch die Brüche innerhalb der von beiden Geschichtsschreibun-
gen artikulierten Existenzweisen und somit ihr konstitutives Außen. 

 
 

8.4 RESÜMEE 
 
Ziel dieses Kapitels war es auszuloten, bis an welche Grenzen eine hermeneutische 
Wendung der heideggerschen Subjektkritik getrieben werden kann. Der wesentli-
che, bereits von Ricœur herausgearbeitete und von Taylor weiter freigelegte Ertrag 
liegt darin, die von Heidegger und der Dekonstruktion ausgeblendete Komponente 
des Selbstverständnisses von Subjekten wieder neu zu thematisieren. Heideggers 
Kritik am Humanismusbegriff wird von Taylor zunächst als Sprungbrett verwendet, 
um die Frage nach der Menschlichkeit des Menschen zu reformulieren. Selbstinter-
pretationen, starke Wertungen und Sprache als drei Komponenten einer Anthropo-
logie des Menschseins entgehen einem Rückfall in den Humanismus der Metaphy-
sik, da jene auf eine moralische Ontologie hindeuten. Unter Ontologie ist hierbei 
nicht das abstrakte Sein Heideggers zu verstehen, sondern eine konkrete historische 
Praxis, innerhalb derer sich Güter und Selbstverständnisse formieren. Erst eine Ge-
schichte der Narrative neuzeitlicher Subjektivität bringt dann genealogisch die in-
haltliche Konfiguration der Seinsweise des modernen Subjekts an die Oberfläche. 
Durch diesen Schritt wird der Gehalt der anthropologischen Komponenten gerecht-
fertigt: Die Anthropologie erhält ihre philosophische Legitimation nicht durch einen 
vermeintlich universalistischen Anspruch, sondern durch ihre Bindung an eine ge-
nealogische Geschichtsschreibung und damit – so ließe sich vielleicht mit Foucault 
sagen – an eine historische Ontologie. Diese Bindung verweist sogleich auf eine 
Entbindung: Selbstinterpretationen, starke Wertungen und Sprache sind Vermögen, 
die jedem Subjekt, unabhängig des historisch und kulturell je spezifischen morali-
schen Raums, in dem sie existieren, formal zukommen. Sie sind Bedingungen der 
Möglichkeit von Selbstbezügen. Das ist die quasi-universalistische Pointe des hete-
ronomen Konstitutionsprozesses von Subjektivität. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


344 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Auch wenn Taylors historische Vorgehensweise genealogisch ist und als Vari-
ante der heideggerschen Destruktion interpretiert werden kann, steht im Gegensatz 
zur kritischen Genealogie Foucaults eine affirmative Perspektivierung im Vorder-
grund. Dabei habe ich zu problematisieren versucht, inwiefern Taylor bestimmte 
Narrative und Strömungen neuzeitlicher Subjektivität vorschnell als unhintergehbar 
ausweist und die Möglichkeiten einer Überschreitung nicht hinreichend ausmisst. 
Hier besitzt die Dekonstruktion gegenüber der taylorschen Hermeneutik einen Vor-
zug: Sie macht nämlich ersichtlich, auf welchen ontologischen Kräfteverhältnissen 
die Herausbildung der Dichotomie zwischen Innen und Außen gründet und inwie-
fern sich das auf dieser Opposition basierende Selbstverständnis moderner Subjekte 
verschieben lässt. Mit Foucault konnte aufgedeckt werden, dass die Komponenten 
der Originalität und Authentizität, die der Expressivismus gegen den Naturalismus 
geltend macht, einer historisch spezifischen Formation von Machtverhältnissen ent-
stammen, die das Subjekt unterwerfen, indem sie es individualisieren und ihm so 
den Schein einer einzigartigen Existenz verleihen. 

Dass sich Taylor einer solch kritischen Befragung versperrt, ist auch der Tatsa-
che geschuldet, dass er der Dekonstruktion das Anliegen einer Auflösung von 
Selbstverständnissen unterstellt. Es hat sich jedoch in meiner Auseinandersetzung 
mit Levinas und Derrida ergeben, dass der Begriff der Identität neu ausgerichtet 
werden kann, indem Identität als – einer ethischen oder strukturellen – Andersheit 
ausgesetzt gedacht wird. Der blinde Fleck der Dekonstruktion, und hier liegt Taylor 
richtig, beruht allerdings darin, die Innenperspektive des Subjekts und die Rolle von 
Selbstinterpretationen nicht mehr einzuholen. Hier schließt Taylors Hermeneutik 
des Subjekts eine Lücke innerhalb eines heteronomen Subjektverständnisses: Sie 
lässt einer Kritik unterwerfender Subjektivierungsverhältnisse und einer Delegiti-
mation der Gewordenheit von Subjektivität eine affirmative Suche nach den Mög-
lichkeiten eines gelingenden Selbstverständnisses folgen. Ich möchte vor diesem 
Hintergrund auf dem Möglichkeitscharakter von Selbstverständnissen beharren: Ei-
ne Hermeneutik des Subjekts ist dann erfolgreich, wenn sie die Heterogenität von – 
einander durchaus auch widersprechender – Verständnisformationen zur Sprache 
bringt, die den Subjekten unterschiedliche Existenzmöglichkeiten offenlassen. Weil 
diese Möglichkeiten allerdings immer ein Effekt hegemonialer Machtverhältnisse 
und damit niemals „unschuldig“ sind, verweist die Hermeneutik stets wieder auf die 
Dekonstruktion. Nur eine dekonstruktive Ausrichtung ist befähigt, die hermeneuti-
schen Selbstentwürfe auf ihre Herkunft hin zu prüfen und in dem Falle einzugrei-
fen, wenn diese Entwürfe die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber Anderen und 
die Möglichkeit alternierender Seinsweisen nicht hinreichend respektieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008 - am 14.02.2026, 09:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

