KAPITEL I
DIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

1.1 Bruch als Instrument der Erneuerung

In jedem Distriktbiiro des »Verbandes der Islamischen Kulturzentren«
hingt ein kleines gerahmtes Bild, das die spirituelle Verortung dieser reli-
giosen Organisation wiedergibt. Es ist die Silsila, die Genealogie der Ge-
meinschaft. Die meisten dieser Bilder sind von Mitgliedern in kunstvoller
Handarbeit angefertigt worden, mal als Scherenschnitt, mal als Olgemalde.
Thr angestammter Platz befindet sich hinter dem Stuhl des Direktors,
gleich neben dem Atatiirk-Bildnis. Die Silsila zeigt 28 gelbe Sterne, in
Halbkreisen um funf prominente rote Sterne angeordnet. In den Sternen
stehen die Namen von Heiligen (arab. Awliy@, eigentlich: Gottesfreunde),
deren Worte und Taten die Gemeinschaft insbesondere im Gedichtnis
halt.

Diese Heiligen gehoren zu den vielen tausend Asketen, Mystikern und
Theologen, die durch ihre Frommigkeit, mitunter auch durch ihr exzentri-
sches Verhalten, die Geschichte der Sufistik geprigt haben. Thnen wurde
eine besondere Nihe zu Gott und damit eine herausragende Rolle als Mitt-
ler zwischen Gott und Mensch zugeschrieben." Fiir Moslems, die eine
emotionale Nihe zum géttlichen Geheimnis anstreben, gilt ihre Hilfe als
unabdingbar. Die Liste auf dem Bild fiithrt den Betrachter durch 1400 Jahre
Geschichte der islamischen Mystik und endet schlieflich bei demjenigen,
der als Ursprung aller Mittlerschaft gilt. Sein Name beherrscht den Schrift-
zug in der Mitte: Muhammad. Die Uberschrift teilt mit, dass diese Genea-
logie eine goldene Genealogie (Silsila sad’at) ist, was sagen will, dass sie
ebenfalls eine besondere Nihe zum Propheten verbiirgt. Das Bild be-
schreibt somit nicht nur die Verortung der Gemeinschaft in der sufischen
Geographie, sondern auch einen kommunikativen Vorgang (s. Abb. 1).

Das Bild mit den Sternen fithrt den Betrachter geradewegs in die Ge-
schichte des Nakshibendi-Ordens, als dessen moderner Nachfolger sich die
Gemeinschaft heute prisentiert. Die Namen in den Sternen dokumentie-
ren die Stationen einer sorgfiltigen Auslese, die zwar jede Generation fur
sich traf, deren Wirkungsmichtigkeit jedoch erst recht im Nachhinein zum
Tragen kam, nimlich, diesem und nicht jenem Sufi-Heiligen, dieser und

1 Radke 19906, S. 6 et pass.

7

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

nicht jener spirituellen Methode, dieser und nicht jener Auslegung des
Glaubens zu folgen. Ihre bildliche Anordnung verrit zudem die Hervor-
hebung bestimmter Heilige, die die geschichtliche Entwicklung dieses Or-
dens markieren. Die ersten vier Sterne stehen fiir die besondere Mittlerti-
tigkeit von Abti Bakri (gest. 634), Ghudjdawani (gest. 1220), Baha'ud-Din
Nakshibend (gest. 1389) und Ahmad Sirhindi (gest. 1624). Das alles ist be-
kannte Geschichte, und sie wird von den zahllosen Nakshibendi-Zweigen,
die ihre Theologie auf Sirhindi zuriickfithren, bestitigt. Danach aber geht
diese Genealogie eigene Wege, um schliefSlich bei dem Begriinder der heu-
tigen Gemeinschaft, Siileyman Hilmi Tunahan (gest. 1959) ein Ende zu
finden. Die Tatsache, dass dieser Scheich die ihm anvertraute Genealogie
nicht einem Verwalter (Halifa) zur Fortschreibung iiberlief}, sondern sei-
nen Ordenszweig in eine Laiengemeinschaft iiberfiithrte, ist in der Ge-
schichte des islamischen Ordens einmalig.

Im religiésen Alltag der Gemeinschaft erfiillt die Genealogie jedoch
nicht nur die Rolle eines historischen Wegweisers. Natiirlich versinnbild-
licht und transportiert sie einen Cluster von religivsen Kenntnissen und
Einsichten, die historisch verankert sind. Diese Heiligen hatten eine Vor-
bildfunktion. Erzihlungen von ihren Wundertaten beanspruchen darum
ebenso gut einen Platz, wie die rituellen Anweisungen und theologischen
Schriften, die sie hinterlassen haben. Biicher, die davon handeln, stehen
heute in der Bibliothek der Gemeinschaft. Im rituellen Kontext erlaubt die
Genealogie freilich auch eine aktive Interaktion mit diesen Heiligen. Den
Teilnehmern an den Gebetskreisen, die sich dem Ritual der Erinnerung
(Dikr) widmen, zeigt sie einen Weg der religiosen Kommunikation. In die-
sem Ritual begeben die Betenden sich zunichst in eine geistige Verbin-
dung mit dem Begriinder der Gemeinschaft, um dann mit seiner Hilfe so-
wie der Hilfe der iibrigen Heiligen den Weg bis zum Propheten gedanklich
zuriickzuverfolgen. Das Ziel dieser Konzentrationsiibung ist es, sich Gott
zu »erinnern«. Die Genealogie bietet also eine Hilfestellung fiir den, der
sich dem gottlichen Geheimnis emotional zu nihern versucht. Eine innige
Verbundenheit zu den Heiligen, aber mehr noch die Liebe zum Propheten,
weisen dabei den Weg.

Die Genealogie der Siileyman-Gemeinschaft® bildet lediglich einen

2 Um seinen Charakter einer religidsen Laiengemeinschaft Rechnung zu tra-
gen, nenne ich im Folgenden die weltweite Organisation, dessen Begriinder
Silleyman Hilmi Tunahan ist, die Siileyman-Gemeinschaft. Der im Tiirkischen

noch immer gebriuchliche pejorative Begriff Siileymanci wird dadurch vermie-

18

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

diinnen Zweig im Dickicht der islamischen spirituellen Genealogien. Circa
35 Generationen trennen die heutige von derjenigen Mohammads, und
jede einzelne Generation hat zahlreiche Heilige hervorgebracht. Diese ver-
fuigten nicht nur tiber herausragende Kenntnisse der islamischen Wissen-
schaften, sondern auch iiber Ma'rifa, von manchen verstanden als Er-
kenntnis, von anderen als esoterisches Geheimwissen. Die Kombination
dieser beiden Kenntnisbereiche machte sie zu Mittlern zwischen den
Gliubigen und Gott und prigte sie als Stifter von Ordenstraditionen
(Tariqa). Frithe Heilige stehen Pate fiir gleich mehrere Orden. Thre Schiiler
wurden oft zu mehreren, manchmal zu Hunderten beauftragt, eine eigene
Abteilung (T@'ifa) zu griinden und bildeten so Zweige innerhalb derselben
Ordenstradition. Manche griindeten aber auch neue Orden.? So fiihrt der
Weg entlang dieser Silsila zwangslaufig in ein immer dichter werdendes
Netz von methodischen und spekulativen Uberschneidungen, dessen Spie-
gelbild ein ebenso groRes Gewebe von Ausdifferenzierungen und Abgren-
zungen bildet.

Es wire moglich, die Geschichte der religiésen Tradition, die auf dem
Bild dokumentiert ist, riickwirts zu erzihlen, sie also von der Gegenwart
aus immer tiefer in die Vergangenheit hinein darzustellen, sodass deren
Anfang erst als entferntester Punkt sichtbar wird. So zumindest verfahren
die Teilnehmer am Gebetskreis, indem sie sich zuerst das Gesicht des letz-
ten Scheichs Siilleyman Hilmi Tunahan vor Augen rufen. In einem Prozess
hochster Konzentration, den nur die Geiibten zu Ende zu fithren vermo-
gen, schreiten die Betenden anschliefRend gedanklich von einem Heiligen
zum anderen, um sich schliellich ihrem Propheten zu nihern.

In diesem Kapitel soll die religiose Geschichte jedoch nicht syntheti-
siert werden, sowie Triger religioser Traditionen das tun. Die hier verfolgte
religionswissenschaftliche Perspektive orientiert sich stattdessen an den
Briichen. Die Gemeinschaft, die Siilleyman hinterlieR, ist kein Orden mebhr,
sondern eine Laiengemeinschaft, die in ihrer Glaubens- und Sozialstruktur
die Wesenselemente des Nakshibendi-Ordens weiterfiihrt. Thr Begriinder,

den. Den vollen Namen des Begriinders kiirze ich des Ofteren mit Siileyman ab.
Fiir die Gemeinschaft ist das zwar unakzeptabel (man spricht erfurchtsvoll von
»Siileyman Efendi« oder von »unserem Ustaz« und erwartet von AufRenstehen-
den stets den vollen Namen). Ich habe mich jedoch zugunsten des Erzihlflusses
fiir dieses Kiirzel entschlossen. Mége es mir nicht als Unhoflichkeit ausgelegt
werden.

3 Vgl. Trimingham 1971; genealogische Ubersichtskarten auf S. 56 und S. 270.

19

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

der Nakshibendi Scheich Siileyman Hilmi Tunahan, 16ste dafiir seinen Or-
denszweig auf und autorisierte stattdessen all seine Schiiler, dessen Inhalt
zu verbiirgen. Das bedeutete einen Bruch mit dem herkémmlichen Orden.
Er stellte die religiose Antwort auf die gezwungene Modernisierung der
osmanischen Gesellschaftsordnung dar und implizierte zugleich den
Bruch mit der neu entstehenden tiirkischen Gesellschaft. Von der Gemein-
schaft selbst wurde der Wandel aber nicht als Bruch, sondern ganz im Ge-
genteil als eine alternative — religios gewendete — Modernisierung begrif-
fen. Damit griff sie wiederum ein wichtiges Element der Nakshibendi-
Theologie auf, Briiche im gesellschaftlichen Kontext stets mit einem Riick-
zug auf das Glaubensfundament zu beantworten und die Wiederbelebung
des Glaubens (Tagdid) zu predigen. Diese religivsen Koordinaten bestim-
men bis heute die Traditionsbildung der Gemeinschaft in der europiischen
Migration.

Die Geschichte des Nakshibendi-Ordens ist indes schon oft erzihlt
worden,* nicht aber als eine Rekonstruktion, die den Orden mit der Ent-
stehungsgeschichte einer Laiengemeinschaft in Verbindung setzt und die
Umwandlung nachzuzeichnen versucht.’ Fiir die Spurensicherung wur-
de, neben einer Sichtung der historischen Literatur, nach Ubersetzungen
von Hagiographien und Briefen gesucht.® Beriicksichtigt wurde auch die
hagiographische Sammlung, die als Lehrmaterial und Predigtvorlage in der
Gemeinschaft in Gebrauch ist” Mit Hilfe dieser Quellen werde ich zu-

4 U.a. Trimingham 1971, S. 62-6; Schimmel (1975) 1995, S. 514-27; Abu-Man-
neh 1982, 1990; Algar 1972, 1976, 1984; Gaboriau, Popovic und Zarcone 1990;
Meier (1943) 1994; Molé 1965; Rizvi 1965, 1983, 1990.

5 Die meisten Schriften, die im Spektrum der Siileyman-Gemeinschaft ent-
standen, sind apologetischer Natur. Nur Ahmed Akgiindiiz (1997) trug Doku-
mente zusammen, die das Leben Siileymans auch fiir Aulenstehende erhellen.

6 Scheich Nakshibend und seine Vorginger: Molé 1959, 1965; Scheich Ahmad
Sirhindi: Friedmann 1971, 1975, 1990; Ter Haar 1990, 1992; die Vorsteher des
Konvents in Delhi: u.a. Troll 1978, Fusfeld 1981.

7 Die Evliya Menkebeleri (Taten der Heiligen) sowie das Lehrbuch Mekaasidu’t-
Talibiyn (Handbuch fiir den Schiiler). Wie man aus der Kirchengeschichts-
schreibung weif?, ist es das Ziel einer Hagiographie, das Exemplarische der Hei-
ligen herauszuarbeiten. Dazu fasst sie das Leben einzelner Persénlichkeiten zu
religivsen Vorbildern zusammen und tradiert diese als Anschauungs- und
Lehrmaterial. Die damit gegebene Zusammenfassung religioser Innenansichten

20

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

nichst skizzieren, in welchem Horizont sich das religiose Leben dieser
Gemeinschaft abspielt, wo sie dem Nakshibendi-Orden treu geblieben ist
und von welcher Richtung sie geprigt wurde. Im nichsten Kapitel soll
dann die Entstehung der Laiengemeinschaft vor dem Horizont der tiirki-
schen Republikgriindung beleuchtet werden.

1.2 Scheich Nakshibend und seine Vorginger

Die Geschichte des Nakshibendi-Ordens beginnt mit Scheich Baha’ud-Din
Nakshibend und fithrt den Betrachter ins mittelalterliche Buchara des 14.
Jahrhunderts. Nakshibend wiederum, der in dieser Silsila auf Platz 15 ran-
giert, verankerte seine Vorschlige zur Erneuerung des geistigen Lebens
nachdriicklich in der lokalen islamischen Geschichte. Die heiligen Ménner
von Buchara beanspruchten ihrerseits, eine Verbindung mit der allgemei-
nen islamischen Geschichte bis hin zu Abt Bakri, dem Verwalter des Pro-
pheten Muhammad, zuriickverfolgen zu kénnen. Der Prophet selbst bildet
selbstverstindlich den Anfang jeder spirituellen Genealogie in der islami-
schen Geschichte. Und, wie oben bereits angedeutet wurde, ist er auch de-
ren Ziel und steht aus diesem Grunde auflerhalb der Kette (s. AbD. 2).

In den Hagiographien, die Nakshibend gewidmet sind, nimmt die Er-
zihlung seiner Begegnung mit den lokalen Heiligen einen breiten Platz
ein:®
»Man sagt, dafl unser verehrter Meister — Gott moge seine Seele schiitzen! — die
Gewohnheit hatte, folgendes zu erzihlen: Zu der Zeit, als ich anfing, mich den Sta-
dien des mystischen Pfades, den Entziickungen, Ekstasen und der Verwirrung zu
unterwerfen, hatte ich die Gewohnheit, nachts in der Umgebung von Buchara spa-
zieren zu gehen und alle Griber zu besuchen.«

Eines Nachts begegnet er am Grab von Faghnawi (Nr. 11) zwei Minnern,
die ihn zum Mausoleum von Mazdakhan bringen. Dort fillt er in einen tie-
fen Schlaf:

macht sie zu einer unverzichtbaren wissenschaftlichen Quelle religiéser Lokal-
geschichte.

8 Molé 1959, S. 35 ff., iibersetzt lingere Passagen aus verschiedenen Hagiogra-
phien, die noch wihrend Nakshibends Leben oder kurz nach seinem Tod aufge-
schrieben wurden, u.a. Rashahat “Ain al-Hayat und Rawdat al-Salikin.

21

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

»Wir setzten uns mit dem Gesicht zur Gebetsrichtung und ich verlor das Bewuft-
sein. Da sehe ich, wie die Wand neben der Qibla® sich 6ffnet und einen grofen
Thron zum Vorschein bringt. Auf dem Thron sitzt ein Edelmann, verdeckt von ei-
nem griinen Vorhang. Neben ihm kann ich eine Gruppe Minner sehen, unter de-
nen ich Meister Muhammad-i Baba wiedererkenne. Ich weif aber, daf er tot ist. Ich
frage mich also: >Wer ist dieser Erhabene und wer sind seine Ménner?< Und einer
von ihnen antwortet mir: >Dieser Erhabene ist der verehrte Meister ’Abd’l-Khaliq

Gudjdawani. Die anderen sind seine Nachfolger«.«

Nakshibend begegnet also im Traum zumindest fiinf Generationen Gottes-
freunden, heilige Minner, die in Buchara gebiirtig und begraben waren
und die er mit der Berufung auf seinen Traum wie in einem »Stiftungsakt«
als seine spirituelle Linie adoptiert (Nr. 9 bis 13)."> Aus der traumimma-
nenten Perspektive des Textes jedoch, der die religiose Sicht vertritt, adop-
tiert nicht er sie, sondern sie ihn. Sie sind es nimlich, die sich im Traum
aufmachen, ihn in das Geheimnis der Gottesanniherung einzuweihen.
Das Resultat ist erniichternd. Ghudjdawani, der wichtigste lokale Heilige,
buchstabiert es ihm aus:

»Man muf in allen Stadien dem Weg des Gesetzes folgen und dessen Verbote und
Verpflichtungen respektieren, sich an die Tradition halten, Ziigellosigkeit und Hire-
sie vermeiden, stets die Hadit des Propheten befolgen sowie die Worte und Hand-

lungen des Propheten und seiner noblen Gefihrten studieren und begreifen.«

Erst nach dieser Traumbegegnung begibt sich Nakshibend zu seinem ei-
genen Lehrer, den Sa’id Amir Kulal (Nr. 14), und lernt von diesem die ei-
gentliche Technik, den die Nakshibendi kennzeichnenden Ritus der Erin-
nerung, nimlich den stillen Dikr sowie die beiden darin verwendeten Ge-
betsformeln:

»AnschlieRend lehrte der Amir mich den Dikr und lieR mich die Negation und die
Bestitigung in der Verborgenheit (d.h. stimmlos) rezitieren. Fiir einige Zeit lieR er

9  Qibla: Gebetsrichtung (nach Mekka).
10 Und zwar Ghudjdawani (Nr. 9), Rewagari (Nr. 10), Faghnawi (Nr. 11), Ramaita
ni (Nr. 12) und Sammasi (Nr. 13). Zusammen bilden sie die Genealogie der
Khwajagan, eine ethnische Linie, die zur Transformation beitrug und als Vor-

ldufer des spiteren Ordens gilt.

22

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

mich diesem Weg folgen. Wihrend ich damit beschiftigt war, unternahm ich keinen
6ffentlichen (d.h. stimmbhaften) Dikr.«

Die Vision Nakshibends gilt bis heute als die Griindungserzahlung des
nach ihm benannten Ordens, und wie zu erwarten, enthilt sie in nuce alle
Elemente, die die spiteren Nakshibendi charakterisieren werden. Sie bilde-
te zudem einen radikalen Bruch mit den geistigen islamischen Strémun-
gen und fithrenden Milieus seiner Zeit. Der Bruch macht reformatorische
Absichten sichtbar. Nakshibend schlug Anderungen vor, die eher einem
stidtischen als einem lindlichen, eher einem kaufméinnischen als einem
adligen Milieu zu entsprechen scheinen. Seine nichtlichen Besuche an den
Gribern der tiirkischen Notabeln und die daraus resultierende Begegnung
im Traum verraten die Richtung seiner Wiinsche nach Erneuerung. Mari-
jam Molé duflert die Vermutung, dass Nakshibend dem stidtischen Milieu
der turkischsprachigen Tadjiken von Buchara eine religiose Autoritit an-
zubieten verstand, die diesem Milieu entsprach und mit der es sich gegen
die persischsprachigen adligen Milieus seiner Zeit behauptete.”” Man
kénnte auch vermuten, dass im multireligiésen Buchara, in der Buddhis-
ten, Hindus, Christen und Moslems zusammenlebten, wihrend dieser Zeit
religiose Anleihen gemacht und kollektive Grundhaltungen definiert wur-
den, die zu einer stirkeren Konturierung der verschiedenen ethnischen
Schichten fiihrte.”” Nakshibend war also ein Reformator, nicht der erste
der islamischen Geschichte, aber sehr wohl der erste in seinem Kontext.
Der fiir den spiteren Orden so tiberaus wichtige Begriff des Tagdid, der re-
ligiésen Erneuerung, bekommt mit dieser Griindungserzihlung zum ers-
ten Mal Kontur.”

11 Molé 1959, S. 40. In dieser Richtung argumentiert auch Babadzanov 1996, S.
408 ff. Yusuf Himadani (Nr. 8) zum Beispiel vertrat noch diesen alten Typ. Er
stammte aus dem westlichen Iran und hatte zwar tiirkische Schiiler
(Ghudjdawani), jedoch kaum Beriithrungspunkte mit der tiirkischen Bevolke-
rung. Auf diesen Heiligen fithren sich mehrere Orden zuriick, darunter schi-
itische, wie die Yeshevi und die Bektashi, und sunnitische, wie die Kadiri, die
alle den ekstatischen und, in den Augen tiirkischer Kaufleute offensichtlich
allzu exzentrischen, Praktiken treu blieben. Zu diesem Orden s. Trimingham
1971, Schimmel (1975) 1995, Golpinarli 1969a.

12 Molé 1959, S. 55; 1965, S. 122. Fiir die religiose und sprachliche Vielfalt der
Region, s. Meyer 1923.

13 Vgl. AbuKhalil 1995, S. 431-4.

23

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Im 14. Jahrhundert vollzog sich jedenfalls sowohl eine religidse als
auch ethnisch geprigte Abgrenzung, verbunden mit einer geographischen
Schwerpunktverlagerung vom Herzland des Sufitums (Iran und Irak) wei-
ter nach Osten, nach Mittelasien. Der Nakshibendi-Orden war ihr Produkt.
Der Orden schuf eine Achse zwischen den westlichen und den 6stlichen
Turken. Das Muster seiner spiteren Ausbreitung spiegelt eine komplexe
ethnische Geographie. Die Sprachen, in der die religiosen Zeugnisse des
Ordens niedergelegt wurden, ihre Hagiographien, ihre Briefliteratur und
die Gedichte verliehen dieser neuen islamischen Geographie eine Stimme:
Man schrieb und las in Persisch und Tiirkisch und, nach 1600, auch in
Urdu.™

In der Niichternheit, die Nakshibend propagiert, scheint ein neuer
Typus des religiésen Virtuosen auf. Ein neuer Sozialtypus des islamischen
Gliubigen geht damit einher. Nach Nakshibend sollte der Gliubige Gottes
Nihe suchen, indem er schlicht das Gesetz befolgt und dessen Gebote und
Verbote einhilt, Exzesse (»Ziigellosigkeit und Hiresie«) vermeidet und
sich stattdessen dem religiosen Studium (»Wissen und Erkenntnis«)®
widmet. Damit regte er eine Selbstdisziplinierung an, die die Regel der
koranischen Lebensfithrung intensivierte und zugleich eine Abgrenzung
zum emotionalen, intuitiven und ekstatischen Erleben vollzog. Dieser Pro-
zess fand einen entsprechenden korperlichen Ausdruck in dem Vorschlag
Nakshibends, in welcher Form der Dikr, der Ritus der Erinnerung,16 fort-
an zu begehen sei.

Das Ritual der Erinnerung (Dikr) besteht aus Zusatz-Gebeten, die sich
den fiinf tiglichen Pflichtgebeten anschlielen, ohne selbst Pflicht zu sein.
Man macht sie freiwillig, weil sie dem Betenden helfen, einen innigen
Umgang mit Gott zu pflegen. Nakshibend zufolge sollte der Dikr nicht
mehr laut, sondern leise, ndmlich ohne die Zunge zu bewegen, im Herzen
»gesprochen« werden. Er verlangte also von dem Betenden eine grofle, in-
nere Zuriickhaltung. Nach der Uberlieferung ging diese Gebetshaltung auf
niemanden anders als AbG Bakri (Nr. 1) zuriick, Muhammads Onkel, der
nach seinem Tod zum allerersten Halifa der islamischen Geschichte wur-

14 Algar1990a, S. 16.

15 Das Begriffspaar »Wissen und Erkenntnis« bildet einen Grundpfeiler der is-
lamischen Mystik. Wihrend ‘Ilm Kenntnis der materiellen Welt umfasst, bildet
Ma'rifa die eigentliche, géttlich inspirierte Erkenntnis, s. Gramlich 1998, S.
108.

16 Meier 1943, S. 10.

24

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

de. Die Regel, die das stille Beten zu einer Technik werden lief}, welche
Sirhindi zufolge von allen Techniken die beste und erhabenste Form der
Gottessuche darstellt,” wurde indes zum ersten Mal von dem Bucharer
Ghudjdawani (Nr. 9) aufgestellt und ist als Produkt des damaligen multi-
religiésen Zusammenlebens zu verstehen. Der Schiiler solle »auf den
Atem achtenc, sich also angewdhnen, bewusst zu atmen. Er solle »auf die
Fufle achten«, d.h. andauernd seine Augen niedergeschlagen halten. Und
schlieflich solle er lernen, »einsam in Gesellschaft« zu sein: Auch unter-
wegs oder wihrend der Arbeit solle sich der Schiiler mit Hilfe des lautlos
gesprochenen Dikr ganz auf Gott konzentrieren und sich somit seiner
Umgebung entziehen, ohne das diese es merke.”® Auch heute lassen die
Mitglieder der Laiengemeinschaft Dikr noch immer unablissig in sich
hineinklingen, wihrend sie dabei — und das war Ghudjdawanis Anliegen —
ihren tiglichen Geschiften nachgehen.

Die korperliche wie geistige Disziplinierung wurde von Dikr-Gebeten
unterstiitzt, die Nakshibend von seinem eigenen Scheich Kulal erlernte. Sie
sind in der Griindungserzihlung festgehalten. Man solle sich beim Beten
beschrinken auf die Negation: La ilah ila allah: »Es gibt keine Gottheit
aufler dem einen Gott« und die Bestitigung: Allah Hu, oder schlicht Hu:
»Er (ist Gott)«. Vor allem die Formel »Es gibt keine Gottheit auRer dem ei-
nen Gott« bildete schon lange den Kristallisationspunkt metaphysischer
Spekulationen. Sie war, wie Bayazid al-Bistami (Nr. 5) bereits zum Aus-
druck gebracht hatte, der Schliissel zum Geheimnis. Bistami erfuhr ein
Leben lang den geistigen Taumel, den man als Vereinigung mit Gott be-
trachtete und die Ibn al-‘Arabi spiter Einheit des Seins (Wahdad al-
wugiid) nannte. Dennoch hielt Bistami diese Vorstellung fiir »eine Illu-
sion, weil sich am Ende des mystischen Weges eben doch nur Gott alleine
befinden kénne, niemals aber der ihn Suchende. Dieser Mystiker versuchte
lediglich, in Gott zu »entwerden« (Fand’), was fiir ihn auf »eine vollige
Ausloschung der Spuren des Selbst«™ hinauslief.

Das Ideal, das Bistami anstrebte, war, »stindig in Gott zu leben«

17 Nr. 23, vgl. Ter Haar 1990, 83 ff. s. unten.

18  Die Ordensregel der Nakshibendi (Kalimat-i qudsiye) umfassen insgesamt elf
Prinzipien, von denen acht Ghudjdawani und drei Nakshibend zugeschrieben
werden, vgl. Molé 1959, S. 57; Trimingham 1971; Algar 1976, 1990b, S. 123 ff;;
Ruspoli 1990; Ter Haar 1992, S. 110.

19  Schimmel (1975) 1995, S. 79.

25

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

(Bag@’).*° In seiner Metaphorik beinhaltet Gott darum ebenfalls einen
Handlungsbegriff, einen Bart mit vier Zacken, wie er sich ausdriickt, nim-
lich »eine Sprache ohne Liige, ein Herz ohne Verrat, ein Bauch ohne un-
reines Essen und ein Handeln ohne Hiresie«.*’ An diese und andere An-
weisungen fiir die Lebensfithrung kniipfte Nakshibend an, als er bestimm-
te, dass die Stadien der Gottessuche (Magamat) den Stationen der Lebens-
fihrung nunmehr zu entsprechen hatten. In seiner niichternen Betrach-
tung sollte ein Mystiker immerzu zwischen der unsichtbaren géttlichen
und der sichtbaren menschlichen Welt hin und her gehen und lernen, sich
zwischen innen und auflen (Zahir wa-batin) zu bewegen.** Mit der Pri-
gung dieses Gegensatzpaares wurde eine Dichotomie der Wahrnehmung
und des Erlebens eingefiihrt, die die Geschichte des Ordens tief beeinflusst
hat.

Nakshibend war der erste Erneuerer des geistigen Lebens in einer lan-
gen Reihe von Erneuerern, und der Begriinder eines Ordens, der schlief3-
lich das Erneuern zu seinem Auftrag erkor. Er erneuerte zuerst sich selbst.
»Zu der Zeit, als ich anfing, mich den Stadien des mystischen Pfades, den
Entriickungen, Ekstasen und der Verwirrung zu unterwerfen, heifit es in
der eingangs erwihnten Hagiographie. Molé zitiert ebenfalls Passagen, de-
nen zufolge der junge Nakshibend sich zunichst einer exzessiven Ernie-
drigung aussetzte, deren Hohepunkt wohl seine Unterwerfung unter die
Hofhunde des Lehrers darstellt:

»Er sagte mir: >Damit Du Dich erniedrigst, diene den Hunden im Hof und sei wie
sie. (...) Eines Nachts kam ich in die Nihe eines Hundes. Ich war nicht in meinem
normalen Zustand. In gebiickter und unterwiirfiger Haltung niherte ich mich dem
Hund, wihrend mich gewaltige Weinkrimpfe schiittelten. Da sah und hérte ich, wie
sich das Tier auf den Riicken legte, seine Schnauze zum Himmel hob, seine vier
Pfoten von sich streckte und ein seufzendes Jaulen von sich gab. Entgeistert hob ich
daraufhin meine beiden Hinde und sagte sAmen!«. Schlieflich schwieg das Tier und
ich, ich fand endlich meine Lebensgeister wieder!«*

20 Fiir diese Darstellung s. Molé 1965, S. 53; cf. Schimmel (1975) 1995, S. 78-84;
Gramlich 1998, S. 289-335.

21 Molé 1963, S. 53.

22 Das Begriffspaar »innen und auflen« bildet einen weiteren Grundpfeiler der
islamischen Mystik. Gramlich tibersetzt mit das Offenkundige und das Ver-
borgene, s. Gramlich 1998, S. 92; Molé 1963, S. 66-7.

23 Molé 1959, S. 53-4 [Ubersetzung aus dem Franzésischen GJ].

26

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

Selbsterniedrigung, Melamet, galt bis dahin als ein wichtiges Instrument
der Reue, Bufle und Selbstreinigung und bildete den unabdingbaren Auf-
takt zur Gottessuche. Die wahren Heiligen erkannte man daran, dass sie
verriickt, gedchtet und ausgestofRen von der Gemeinschaft lebten, dass sie
sich wie die Tiere benahmen und sich licherlich und schindlich gebirde-
ten. Wahre Heilige waren Grenzginger und Grenzverletzer, denen kein
Mittel zu gering war, um ihr Selbst auszuloschen. »Unerkannt von der
Welt zu sein, obwohl die Welt nicht ohne sie kann, war ihr widerspriichli-
ches Merkmal, wie es bereits in der frithchristlichen Mystik formuliert
wurde.** Die Gottsuche mit Hilfe des Melamet sollte in ekstatischen Or-
den wie den der Kalenderi in immer verfeinerten Formen weitertradiert
werden.” Der Orden der Nakshibendi bildet jedoch ihre gréfite Konkur-
renz. Nakshibends Traumbegegnung setzt dem bis dahin gingigen Ideal-
bild des religivsen Virtuosen eine ginzlich neue Virtuositit entgegen, nim-
lich die der Selbstdisziplin, der inneren Strenge und der Zuriickhaltung.
Das theoretische Geriist des Ordens wurde von seinen Nachfolgern mit
grofRem Erfolg von Mittelasien nach China und Indien gebracht und fand
bis ins Osmanische Reich Verbreitung. In der Person Ahmad Sirhindis
(Nr. 23) fand er schliefRlich seinen wichtigsten Wortfithrer und Theoretiker.
Sirhindi ist es auch, der dem religiésen Ideal der Erneuerung (Tagdid) eine
fundamentale Dimension verleiht.

1.3 Scheich Ahmad Sirhindi, »der Erneuerer des
zweiten Jahrtausends«

Wer die Theologinnenausbildung des »Verbandes der Islamischen Kultur-
zentren« in Koéln besucht, kann beobachten, wie die jungen Hocas am
Nachmittag, wenn die Schiilerinnen den morgens behandelten Lehrstoff
mit lauter Stimme wiederholen und das ganze Gebiude vom Dréhnen der
Rezitation widerhallt, in vollkommener Konzentration in die Briefe Sirhin-
dis versunken sind. Die Texte, die thnen zur Verfiigung stehen, sind inte-
grale Ubersetzungen in Tiirkisch (in osmanischer Schrift) und in Arabisch.
Das persische Original ist allerdings ebenfalls in der Hausbibliothek zu
finden. Die 534 Briefe, die in den Maktuibai-i Imam-i rabbani, den Briefen
des groflen Imam, iiberliefert sind, bilden fiir sie, wie fir alle Teilnehmer

24 Molé 1965, S. 11.
25  Zudiesem Orden u.a. Gélpinarli 1969b, S. 127, 136.

27

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

an den Gebetskreisen (Hatam/Hatim), die wichtigste Quelle fiir ihre eige-
ne mystische Suche.?®

Im Hinblick auf die spiteren Kapitel lohnt es sich, an dieser Stelle be-
reits etwas ausfiithrlicher auf das geistige Erbe Sirhindis einzugehen. Sein
Stellenwert ist so wichtig, dass die meisten islamischen Gliubigen ihn
schlicht Imam-i rabbani, den grofen Imam, nennen. Innerhalb der Siiley-
man-Gemeinschaft rangiert die Lektiire seiner Schriften direkt nach dem
Studium des Korans und dem davon abgeleiteten Ficherkanon.*”

Mit Ahmad Sirhindi verlagert sich das Zentrum des Nakshibendi-Or-
dens in einen anderen geographischen und politischen Horizont. In den
beinahe 200 Jahren, die Nakshibends Todestag (1389) vom Sirhindis Ge-
burt (1564) trennen, erfuhr die vom Griinder geprigte religiése Virtuositit
eine weitere Institutionalisierung. Intern war das Verhilinis zwischen Leh-
rer und Schiiler formalisiert worden. Schiiler wurden erst nach einer Pe-
riode des Unterrichts in den Orden aufgenommen, und es gab verschiede-
ne Stufen der Einweihung. Ganz unten standen die Laien, dann kamen
diejenigen, die einen Fid geleistet hatten, gefolgt von solchen, die die Initi-
ationsriten durchlaufen hatten und anschlieend die Erlaubnis erhielten,
Unterricht zu geben (Igdza). Die Erlaubnis, an der Seite des Scheichs Auf-
nahmewillige in den Orden einzuweihen (ebenfalls Iaza genannt), war
dem Verwalter (Halifa) vorbehalten. Davon gab es jeweils nur einen einzi-
gen und nach dem Tod des Scheichs nahm dieser auch dessen Platz ein.
Der Halifa hatte wiederum das Sagen iiber eine ganze Reihe von Vertre-
tern, eine Art »mittleres Management, das sich um organisatorische Din-
ge und die Finanzen kiimmerte.*®

Manche dieser Vertreter wurden auch mit einem Sendungsauftrag in
ferne Gegenden geschickt. In der Praxis sah es so aus, dass die von ihnen
gegriindeten Zentren zugleich die Griindung eines lokalen Ordenszweigs
bedeutete. Solche Ableger miindeten meistens in einer sich abzweigenden
Silsila. Islamische Sendungsauftrige wurden (und werden) in verschiede-
nen Formen durchgefiihrt: Als Da’wa oder Einladung an den Ungliubigen,

26  Eine ausfithrliche Ubersicht iitber Manuskripte und Ubersetzungen geben
Friedmann 1971 und Ter Haar 1992. Die meisten Briefe antworten auf Anfra-
gen von Schiilern. Da die Frage zumeist kurz wiederholt wird, ist es moglich,
sich anhand eines Briefes eine Ubersicht iiber die dort behandelte Problematik
zu verschaffen.

27  Siehe Kap. 6.

28  Trimingham 1971, S. 174-5.

28

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

als Tablig oder Unterricht, um islamische Personlichkeiten herauszubilden,
und als Risala, als Briefwechsel oder Apostolat, der sich in einem Schrift-
verkehr zwischen dem Scheich und seinen Schiilern niederschligt.*® So
folgte die Ausbreitung und Institutionalisierung des Ordens den Spuren
der Sendung, und es griindeten sich immer mehr Zweige in immer abgele-
generen Gebieten, wobei nicht selten die direkte Kommunikation mit dem
Ausgangsort abbrach >°

Um 1550 wurde Indien von den Moghul-Herrschern erobert, und viele
persisch- und tiirkischsprachige Sufi-Orden, darunter auch die Nakshiben-
di, zogen hinter den Armeen des Moghuls her. Sirhindi gehorte zu den ers-
ten einheimischen Schiilern. Er, der bereits mehreren ekstatischen Orden
angehorte, brauchte nicht lange, um den Kern der Nakshibendi-Methode
zu erfassen, die ja im Wesentlichen aus Niichternheit, Selbstkritik und Zu-
riickhaltung besteht, und empfing bereits nach drei Monaten die Igaza. In
der Folgezeit intensivierte er die im Vergleich mit den ekstatischen Orden
bereits strengen Prinzipien der Nakshibendi und erneuerte den Orden
vollstindig. Delhi, der Ort seines Wirkens, wurde fiir lange Zeit sein Zen-
trum. Er selbst erhielt noch zu Lebzeiten den Titel Mugaddid alf at-tani, Er-
neuerer des zweiten Jahrtausends.*

Der Schwerpunkt von Sirhindis Anregungen zur geistigen Erneuerung
lag in der Intensivierung der bereits bestehenden Verbindung von Lebens-
fithrung und Gottessuche?* Das religiose Gesetz (Shari'a) hilt fiir viele
Aspekte des tiglichen Lebens, wie die Kindererziehung, das Verhiltnis
zwischen Mann und Frau, die Korperpflege, die Gebetshaltung oder auch
den Umgang mit Fremden, eine Reihe von Verpflichtungen, Verboten und
Empfehlungen bereit, mit deren Hilfe Gliubige ihren Alltag strukturieren.
Die Anweisungen wurden dem Koran sowie der Sunna — der miindlichen
Uberlieferung, die vom Leben Muhammads handelt und deswegen mit der

29 Masud 2000, Introduction; Poston 1992.

30 Fir die Unterorganisationen: Trimingham 1971, S. 66-104 et passim. Bei-
spiele gibt Algar 199oa anhand der Sendung von Ahrar (Nr. 18) Richtung In-
dien, China, Persien und Istanbul; s. Nagkshbendiyye, Encyclopedia of Islam, S.
935°7-

31 Der Hohepunkt von Sirhindis Schaffen fiel zusammen mit dem Ende des
ersten islamischen Jahrtausends (1621).

32 Sie wurde bereits im 11. und 12. Jahrhundert von Theologen wie Al-Ghazali
weiter ausgearbeitet, Gianotti 2001; cf. Schimmel (1975) 1995, S. 120-46; Ter
Haar 1990, S. 83.

29

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Bindungskraft einer gottlichen Inspiration ausgestattet ist — entnommen.
Sirhindi strebte danach, die Gottessuche noch stirker als bisher in diesem
Geflecht zu verankern. Eine emotionale Anniherung an die gottliche Sphi-
re erhielt auch in seinen Augen nur dann Giiltigkeit, wenn sie im Rahmen
des religiosen Gesetzes und als methodische Lebensfithrung praktiziert
wurde.

Die unterschiedlichen Manifestationen der religitsen Verziickung und
der Gottessuche, die in den anderen Orden zum Alltag gehorten, wie
Poesie, Lieder und Tanz, asketische Absonderung und Selbstverneinung,
verurteilte er allesamt als (unerlaubte) Neuerfindungen im religiosen Kon-
text (Bid'a) und verurteilte sie damit als Héiresie. Religiése Erneuerung
(Tagdid) bekam in der Prigung, die Sirhindi ihr gab, eine ganz bestimmte
Wendung. Tagdid bedeutet eigentlich die (Wieder-)Belebung des Glaubens,
ein Begriff, der viele Ausfithrungsmodi in sich birgt. Das Wort war aber in
den Augen Sirhindis ausschlielich als Riickkehr zum religiésen Ursprung
zu verstehen. Tagdid solle die religisen Grundsitze von traditionellen Ge-
wohnheiten reinigen, er solle aber auch zeitgemife Formgebungen des
Glaubens verhindern. Mit seiner Auslegung von Tagdid formulierte Sir-
hindi ein grundlegend fundamentales Verstindnis der religiosen Quellen,
eines, das von einer Neuinterpretation der Tradition, aber auch von gesell-
schaftlicher Erneuerung nichts wissen wollte. Seine Auslegung wurde spi-
ter nicht von allen Nakshibendi-Zweigen iibernommen. Wie noch im Fol-
genden zu zeigen ist, wurde Tagdid in der Geschichte des Nakshibendi-Or-
dens ebenfalls als Reformbewegung im Sinne einer geistigen und gesell-
schaftlichen Erneuerung aufgefasst. Heute gilt diese zweite Auslegung ei-
ner groflen Gruppe Moslems in Europa als Wegweiser, um die religicse
Tradition mit der Gegenwart in Einklang zu bringen.®® Die Siileyman-
Gemeinschaft gehért jedoch nicht zu dieser Gruppe, denn sie ist Sirhindis
fundamentales Verstindnis treu geblieben.

Was Sirhindi nun statt der Ekstase und der Verziickung anstrebte, war
eine genaue Nachahmung des Prophetenlebens, eine Imitatio Muham-
madi?* Die Nihe zu den religiésen Pflichten, ihre Befolgung bis ins
kleinste Detail, verlieh der Liebe zum Propheten einen neuen Ausdruck.
Eben weil sie ihn zu imitieren versuchten, gab die Formalisierung der Le-
bensfithrung den Gliubigen ein Gefiihl der eigenen, inneren Verbunden-
heit, einer intimen Nihe zum Propheten. Die Nihe wirkte sich wiederum

33 Siehe Kap. 6.
34  Schimmel (1981) 1995.

30

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

auf das innere Erleben aus. Wer sich sozusagen an die Regeln hielt, wurde
zum stindigen Beobachter seiner selbst. Und diese Beobachtung war es,
die als ein permanentes und fortdauerndes Bewusstsein der Transzendenz
erlebt wurde. Man nannte es Yad dasht: ins Gedichtnis héren. Sirhindi sag-
te, dass das Erreichen dieses Bewusstseins dem Nakshibendi-Schiiler un-
mittelbar zur Verfiigung stehe, wihrend es in anderen Orden nur mittelbar
erreicht werde. Schulen, die sich also mit Musik und Tanz, mit Intuition,
Ekstase und anderen Bewusstseinszustinden beschiftigten, waren nach
Sirhindi allenfalls in der Lage, Gottes Schatten zu erreichen, wihrend seine
Methode direkt ins Zentrum fiihre.s

In den ersten Jahren nach seiner Initiation in den Nakshibendi-Orden
schrieb Sirhindi regelmifig Briefe an seinen Lehrer Baqi *Billah (Nr. 22),
um diesem iiber den Fortgang seiner spirituellen »Reise« zu berichten 3®
Die zwanzig Briefe, die von dieser Korrespondenz erhalten sind, geben
auch einen Einblick darin, was ihm wihrend der Initiation widerfahren ist.
Der Leser kann so nachvollziehen, auf welche Weise er von einer anfing-
lich ekstatischen Erwartungshaltung eine immer grofRere Niichternheit
gewann, die er spiter hervorhob: »Das Ende des Weges ist der Anfang«.””
Dieser Schluss, den er aus seiner Erfahrung zog, ist der Grund, weswegen
Sirhindi spiter seinen Schiilern eine sofortige Erfahrung garantieren konn-
te. Eine Zusammenfassung seiner Erlebnisse wihrend der Initiation, die er
in zwdlf Stadien beschrieben hat, mége dies illustrieren:3®

Zunichst geriet Sirhindi in einen Zustand der Entriickung und der
Selbstvergessenheit. Thm war, als ob die ganze Welt eins wire (Phase 1).

35  »Die Scheichs des mystischen Weges des Nakshibendi-Ordens ziehen es vor,
die Reise bei der Welt des (géttlichen) Befehls zu beginnen, und sie durchzie-
hen im Verlauf der Reise die Welt der Schépfung, im Gegensatz zu den
Scheichs der tibrigen mystischen Wege. Deren Reise fingt nimlich bei der Welt
der Schépfung an und erst nachdem sie die Welt der Schépfung durchmessen
haben, setzen sie Fuf in die Welt des Befehls und gelangen zum Hinanziehen
(Gottes). Deshalb ist der mystische Weg des Nakshibendi-Ordens der kiirzeste
Weg, und so ist gewiss der anderen Ende in ihrem Anfang enthalten« (Ahmad
Sirhindj, zitiert nach Gramlich 1992, S. 288).

36 Uber die Person und das Leben Baqi-bi'llahs (Nr. 22) findet sich eine schéne
Beschreibung bei Rizvi 1983, S. 185 ff., cf. Ter Haar 1992, S. 29 ff.

37 Friedmann 1971, S. 73; Friedmann 1990, S. 209-11.

38  Die folgenden Seiten fassen Ter Haar 1992, S. 29-46 = Makttbat [ 290: 740-
44 zusammen.

31

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Und nach einer Weile war ihm nicht mehr gegenwirtig, dafd er es war, der
alles als eins erfuhr (Phase 2). Davon geriet er durcheinander. Er hatte
schlieRlich gelernt, dafl Gott mit nichts assoziiert werden kann (»Es gibt
keine Gottheit auRer dem einen Gott«). Sein eigenes Herz befand sich je-
doch in Gottes Anwesenheit und »hatte sich vergessen« (Phase 3). Die Rea-
lisierung dessen brachte ihm zunichst eine auflerordentliche Klarheit. Sein
Herz weitete sich, wurde hell und es war ihm, als ob sein Licht jedes Atom
der Welt durchdrang. Alle Formen verschwanden, und »das was Innen
war, schluckte das Auflen auf«. Er hatte die Sensation, daf er es war, der
die ganze Welt aufrecht erhielt und schlof daraus, daf die Welt nur in sei-
ner Phantasie existierte. Hier angekommen, erinnerte er sich an das Wort
Ibn “Arabis, daR es im Grunde den Unterschied nicht gibt (Phase 4).°

Solche Spekulationen wurden aber sofort vom Lehrer unterbunden,
der ihn mahnte, daf} »ein Mystiker zwischen Wahrheit und Phantasie un-
terscheiden kénnen (mufl)« (Phase 5). Dank dieser Zurechtweisung er-
reichte Sirhindi nun das Stadium der »Unterscheidung nach der Identifi-
zierung«. Er wufte jetzt: Gott ist nicht eins mit der Welt, aber auch nicht
unterschiedlich. Gott ist eben unbeschreibbar (Phase 6). Aber was stellte
demgegeniiber der Mensch dann dar? Wie sollte man die Diesseitigkeit —
Mensch und Welt zusammen — beschreiben? Etwa als den Schatten Got-
tes? Damit war der Tiefpunkt erreicht. Er fiihlte sich nunmehr unwissend
und verunsichert. Es schien, als sei alles umsonst gewesen, da er sich bis-
lang lediglich mit sich selbst beschiftigt hatte (Phase 7).

Nach diesem Tiefpunkt folgte der Durchbruch. Indem Sirhindi reali-
sierte, dafd Wissen (‘Ilm) und Sehen ("Ain)*° einander erginzen, wufdte er
auf einmal den fundamentalen Unterschied zwischen »Gott« und »Welt«
zu fassen, nimlich: »Gott und Welt erginzen sich«. Die Wahrnehmung ist
es, die den Unterschied ausmacht. Deswegen vermag der Mystiker es, auf
einer tieferen Ebene zu verstehen, was der Theologe nur grob weif (Phase
8). Darauf folgte eine zweite Einsicht: Was sich dndern soll, ist lediglich das
eigene Herz. Das Herz soll nimlich lernen, zwischen dem Ego (Nafs) und
der Seele (Riih) zu trennen. Das Ego ist Sitz der Passionen und Begierden.

39 »Wenn Du mochtest, kannst Du sagen: Die Welt ist Gott, oder aber Du sagst:
Sie ist die Schopfung: Vielleicht mochtest Du auch sagen: Sie ist einerseits
Gott, anderseits das Geschaffene. Wegen dem fehlenden Unterschied zwi-
schen beiden kannst Du aber auch auf Verwirrung plidieren« (Ibn al-‘Arabi,
zitiert nach Ter Haar 1992, S. 31 und Fuflnote 18.).

40  “Ain: die mystische Schau, s. Gramlich 1998, S. 93.

32

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

Das Herz aber »schaut, besitzt also das Potential iiber das eigene Ego hi-
naus zu steigen.*' Der Mystiker mufl nur einen Weg finden, das Ego zu
beherrschen und von der Seele zu trennen, damit das Herz auch schauen
kann (Phase 9). Wer das geleistet hat, kann auch andere anleiten (Phase
10).

Nach dieser Feststellung war der Schiiler offen fiir das letzte Stadium
der Initiation, das Sirhindi spiter so formulierte: Nur wer die eigenen Feh-
ler voll und ganz anerkennt, kann sich bewuft werden, daf} es Gott ist, der
den Suchenden anzieht, da es also kein menschlicher Verdienst ist, son-
dern Gottes Liebe, die die Erfahrung seiner Gegenwart (Fana’) ermoglicht
(Phase 11). Daraus zog Sirhindi seine letzte Schluf$folgerung: Jeder Mos-
lem verharrt auf der Erde als Diener Gottes (Baga’), aber nur wer von Gott
geliebt wird, kann die Position des Dienens wirklich genieflen (Phase 12).

In diesen zwolf Stadien der Initiation wird eine grundlegende Erfahrung
der Erniichterung beschrieben. Sirhindi entfernt sich darin Schritt fur
Schritt von der ekstatischen Erwartung hin zu der Einsicht, dass sein Gott
die ganze Zeit schon da war. Diese Erfahrung tibersetzte er spiter in eine
Methode, um das Ego zu beruhigen. Hier zeigt er Verstindnis fiir die psy-
chologischen Schwierigkeiten, die es zu tiberwinden gelte. Jedes Ego, so
stellt er fest, strebe von Natur nach Macht und Ruhm. Es sei beherrscht
von Ehrgeiz und Gier. Was es auf keinen Fall méchte, ist sich unterwerfen.
Gegen den Vorschlag, sich auf den mystischen Pfad zu begeben, werde es
immer rebellieren. Das Ego miisse also zuerst beruhigt werden. Die Me-
thode, um das zu erreichen, sah nur vier Schritte vor: erstens die Lebens-
fithrung als Nachahmung des Propheten (Shari‘a); zweitens das stindige
(stille) Dikr-Gebet (Tariga); drittens sich bewusst werden, dass Macht und
Ruhm nur bei Gott sind, und viertens, dass das Gelingen des Unterneh-
mens von Gott abhingt. Die Methode forderte also von dem Schiiler
Selbstdisziplinierung und Selbstreflexion und zwang ihn, sich zu beschei-
den und abzuwarten.

Im Prinzip sind hiermit die Neuerungen, die Sirhindi einfiithrte — und
mit denen er den Titel Mugaddid, Erneuerer, erwarb —, auf einen Nenner
gebracht. Seine Methode klang bestechend einfach, war aber keineswegs
leicht umzusetzen. Mit diesen vier Schritten war vielmehr eine Herausfor-
derung formuliert, an der sich noch viele Generationen, die Sirhindis Erbe
antraten, abarbeiten sollten. In den spiteren Kapiteln wird wiederholt da-
von die Rede sein. Sirhindi, der Erneuerer, erneuerte keineswegs die Welt,

41 Vgl. Meier 1943, S. 9.

33

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

sondern legte in sich selbst das Potenzial frei, durch die Imitatio Muham-
madi dem Propheten niher zu kommen. Wiederbelebung der Grundsitze
und Hiresie lagen darin dicht beieinander, die strikten Anweisungen der
Shari‘a wiesen aber den Weg und schoben jeder modischen Beurteilung,
jedem Tribut an die zeitgendssische gesellschaftliche Realitit, einen Riegel
vor.

Die Strenge der Methode schuf ebenfalls eine Problematik, die Sirhindi
selbst nicht in ihrem vollen Umfang vorausgesehen hatte,** nimlich die
Notwendigkeit, doch auf das gesellschaftliche Umfeld einwirken zu miis-
sen, um damit die Voraussetzungen fiir die Durchfithrung der propheti-
schen Lebensfithrung zu schaffen. Paradoxerweise zwang seine Methode
die Gliubigen dazu, das Verhiltnis zwischen »innen« und »aulen« neu zu
iiberdenken und ihre ablehnende Haltung zur »Welt« zu dndern. Sirhindis
Beharren auf dem »Bestehen« und »Entwerden« (Bagq@ wa-fan@’) als zent-
raler Achse seiner Theologie warf nimlich die Frage auf, wie denn dieses
»Bestehen« konkret zu gestalten sei. Wie zum Beispiel konnte man die po-
litischen und gesellschaftlichen Voraussetzungen schaffen, die fur die
Imitatio Muhammadi notwendig waren? Eine strikt durchgehaltene pro-
phetische Lebensfithrung war eben sehr voraussetzungsreich. Sollte man
sich also doch den gesellschaftlichen und politischen Herausforderungen
seiner Zeit stellen? Sollte man gar erneuernd auf sie einwirken? Wie unten
ausgefiihrt werden soll, schieden sich die Geister wihrend der groflen poli-
tischen Umwilzungen des 18. und 19. Jahrhunderts genau an dieser Frage.

An dieser Stelle mochte ich jedoch noch einen Augenblick bei einigen
Aspekten der Theologie Sirhindis verharren, die fiir das Verstehen der Sii-
leyman-Gemeinschaft ausschlaggebend sind. Zwei weitere Gesichtspunkte
sollten vorerst geniigen, um die Tragweite dessen, was Sirhindi als Erneue-
rung einfiihrte, zu illustrieren. Der erste Gesichtspunkt betrifft die strikte
Befolgung des Gesetzes, Ihlas-i shari‘a.¥® Sie setzt nicht nur eine methodi-
sche Lebensfiithrung voraus, sondern auch und vor allem das innere Erle-
ben der Gesetzesregeln, aus der die innere Bindung, sie auch zu befolgen,
erst hervorgehen soll. Um diese beiden Aspekte — dufiere Befolgung, inne-

42  Friedmann 1990 weist auf den bescheidenen Umfang von Sirhindis politi-
schen Aspirationen hin.

43  Ihlas: absolute Aufrichtigkeit, Ehrlichkeit der Intention. Gramlich iibersetzt
mit »der reine Glauben« (1992, S. 285) und Ihlds-i shari‘a mit »Reinheit in der
Befolgung des gottlichen Gesetzes«, cf. Ter Haar 1990, S. 85 (= Makttubat
[.228).

34

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

res Erleben — zusammendenken zu konnen, zog Sirhindi den Gegensatz
von Form und Essenz heran. Der bereits von Nakshibend formulierten
Dichotomie der Wahrnehmung, die in den Wortpaaren »auflen und innenc<
sowie >Entwerden und Bestehen« einen Ausdruck gefunden hatte, verlieh
Sirhindi damit eine weitaus schirfere Kontur. »Auflen« formulierte er jetzt
als Suira, als Hiille, Abbild oder bloRe Form. Sie wird von den Gesetzesre-
geln verkorpert, die der Gliubige zwar genau befolgt, aber nicht als aus-
schlaggebend betrachten soll. »Innen« iibersetzte er dagegen als Hagiqa,
als Wirklichkeit oder Essenz. Die einzige Wirklichkeit war ihm zufolge die
gottliche Wirklichkeit und sie allein bildete das Innere des Gesetzes.

Diese Einbindung der religiosen Erfahrung in die Gesetzesregeln hin-
terliefl auch ihre Spuren in eben dieser Erfahrung. Die grofRe, sehnsiich-
tig angestrebte Vereinigung mit Gott, Wahdad al-wugiid, die die fritheren
Mystiker ins Stammeln gebracht hatte, betrachtete dieser Theologe mit
weitaus niichterneren Augen. Statt Einheit des Seins (Wahdad al-wugiid)
schlug er vor, die mystische Suche zwar als eine mystische, dennoch
menschliche und darum subjektive Angelegenheit einzustufen (Wahdad al-
Sudiid). Lediglich solche Mystiker, die ihr Ego »beruhigten, also lernten,
mit Hilfe der Gesetzesregeln Selbstbeherrschung zu iiben, waren demnach
in der Lage, das géttliche Licht auch zu empfangen. Mit dieser Verbindung
von Form und Essenz, Regel und Erfahrung, wurde von Sirhindi fiir viele
Generationen nach ihm die Unabdingbarkeit der Shari‘a neu formuliert.*+
Thre Umsetzung prigt auch heute noch das religiése (Er-)Leben der Gliu-
bigen in der Silleyman-Gemeinschaft.

Der zweite Gesichtspunkt betrifft die strikte Treue zum Lehrer, Ihlas-
i-shaib-i tariga.® In Sirhindis Augen konnte zwar jeder sich dem Gesetz
unterwerfen, um sein Leben methodisch auszurichten. Der Kern war je-
doch ohne Gottes Hilfe und Gnade (Himmet), die sich durch seine Offen-
barung zeigen wiirde, nicht zu verstehen.*® Wie in der christlichen Mystik
waren es die Liebe und Zuwendung des Lehrers zum Schiiler, die ein Bild
der Gnade zu vermitteln vermochten. Anders aber als bei den christlichen
Mystikern, iiberfithrte Sirhindi die Vermittlung dieser Gnaden in eine
Technik, in der der Lehrer zum Medium und damit zu einer allmichtigen

44  Friedmann 1971, S. 113-5; Ter Haar 1992, S. 42.

45 Ter Haar 1990, S. 185 = Makttibat I.228, 1.280.

46  Offenbarung (Kashf), Inspiration (Ilham) und Prophetie (Nubiiwa) bilden die
drei Kanile, durch die Gott den Menschen intuitive Erkenntnis (Ma‘rifa) ein-
floRt; vgl. Ter Haar 1992, S. 27, 41, 50, 55, 77, 103.

35

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

und gottihnlichen Autoritit erhoht wurde. Fana, fur frithere Mystiker ein
Sich-in-Gott-Verlieren, wurde bei ihm zum Fand’ fi-s-shaih: Die Schiiler ver-
loren sich zunichst in der Liebe zu ihrem Scheich. Erst diese Erfahrung
konnte ihnen den Weg zu Gott weisen.

Der Kern der Technik des Fand fi-s-shaih besteht darin, dass Meister
und Schiiler sich schweigend gegeniibersitzen. Der Vorgang ist in der Li-
teratur oft beschrieben worden.*” Wihrend dieser Schweigeperioden, die
bis zu zehn Tagen andauern konnten, passierte Folgendes: »Das Herz des
Lehrers orientiert sich Richtung Schiiler« (Tawagguh), und der Schiiler be-
gibt sich in »vollige Ubergabe an den Lehrer« (Rabita).*® Der geistige Zu-
stand (Hal) des Ineinander-Versunken-Seins forderte von beiden duflerste
Konzentration (Hudiir) und hohes Vorstellungsvermoégen (Hayal). Es
diente der Ubermittlung von géttlichem Licht (Niir), versinnbildlicht in der
Liebe des Lehrers fiir den Schiiler. Strémte diese Liebe einmal in das Herz
des Schiilers, so verschmolzen ihre beiden Herzen, bis sie eins geworden
waren (Ittihad). Diese Einswerdung mit dem Lehrer stellte sich nun als der
zentrale Moment des Verstehens (Ma'rifa) heraus. Dies ist der Grund, wa-
rum der Nakshibendi-Orden auch der schweigende Orden heiflt. Schwei-
gendes Verstehen kommt vor dem Sprechakt. Sirhindis Enkel Ahrar: »Wer
keinen Gewinn aus dem Schweigen des Meisters zu ziehen vermag, kann
Gewinn nur aus seinen Worten holen.«** Schweigen allein ermdéglichte
die Verbindung zur Silsila und lief} den Schiiler Gottes Offenbarung spii-
ren. Michaela Ozelsel beschreibt diese Beziehung als eine spirituelle Os-
mose und die Rolle des Lehrers als Ubungsobjekt fiir den Schiiler. Ozelsel:
»Ilrgendwann wihrend der Reise auf dem Pfad kommt dann die Zeit, wo
die Ubertragung vom Surrogat auf das Eigentliche stattfindet.«*°

Die Einfithrung eines solchen religiésen Mittlers stiefl auch in der Fol-
gezeit auf Widerstand. Sie wich von der islamischen Tradition ab, die nach
wie vor keine religiése Hierarchie anerkannte, im Gegenteil von jedem
Gliaubigen forderte, fiir sich selbst einzustehen und somit alleine seinem
Gott gegeniiberzutreten. Die Erhebung des Lehrers zum unverzichtbaren
Medium brachte Sirhindi die Anschuldigung ein, Ketzerei zu betreiben.
Sie ist mit der Grund dafiir, dass die tiirkische Regierung 1924 die Or-
densbetitigung verbot und bis heute jeder Reformbewegung, die sich aus

47  Chodkiewicz (1990) trug die wichtigsten Zitate zusammen.
48  Ter Haar 1992, S. 84.

49  Zitiert in Chodkiewicz 1990, S. 74. Ahrar ist Nr. 18.

so  Ozelsel 1997, S. 55.

36

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

dem Nakshibendi-Orden entwickelt hat, argw6hnisch und ablehnend ge-
geniibersteht. Diese iibermichtige Position des Lehrers (Sirhindi: »Der
Schatten des Scheichs ist wichtiger als der Dikr fiir Gott«)*" blieb trotz der
Kritik in der Folgezeit das Herzstiick des Ordens und sollte im 19. Jahr-
hundert noch ausgebaut werden.

Erst im 20. Jahrhundert sollte Silleyman Hilmi Tunahan — wie auch
sein Zeitgenosse Said Nursi — mit dieser Institution brechen. Beide schlu-
gen vor, das Scheichtum (ein Amt, das sie bis dahin selbst innehatten) ab-
zuschaffen. Damit reagierten sie auf die Herausforderung der jungen Tiir-
kischen Republik, die jede Form der Autorititsausiibung durch die Ver-
mittlung esoterischer Kenntnisse mit Gefingnis- und sogar Todesstrafen
belegt hatte. Wie in den nichsten Kapiteln dargelegt werden soll, brach Sii-
leyman Hilmi Tunahan jedoch nicht die Verbindung zu Silsila ab, sondern
uiberfiithrte die Gnadenvermittlung in eine Laiengemeinschaft.

Der Nakshibendi-Orden tat sich in seiner langen Geschichte nicht
durch Lieder oder Poesie, nicht durch Tanz oder Wundertaten, nicht durch
ekstatische »Trunkenheit« oder Selbsterniedrigung hervor. Thn prigte ganz
im Gegenteil selbstkritische Niichternheit, methodische Lebensfithrung
und die Erfiilllung des Gesetzes als innerer Weg zu Gott. Die Herausforde-
rung des »Bestehens« stellte die Weichen fiir eine innere Auseinanderset-
zung, die in der Folgezeit zwischen den verschiedenen Zweigen des Or-
dens gefithrt wurde und zu verschiedenen Schulenbildungen fiihrte. Sie
wurde von einigen mit Quietismus und Zuriickhaltung tibersetzt, von an-
deren mit Weltzugewandtheit und Einmischung in das sozial-politische
Geschehen, von wieder anderen in Sicherung der eigenen Lebensbedin-
gungen mit Waffengewalt. Die verschiedenen Optionen werden sich im 18.
Jahrhundert zum ersten Mal entfalten und prigen auch heute noch die un-
terschiedlichen Positionen der islamischen Organisationen in Deutsch-
land.

Die Institution der unabdingbaren religiésen Autoritit des Scheichs
hatte weit reichende Konsequenzen fiir die Personlichkeits- und Gemein-
schaftsbildung. Sie verwandelte den Nakshibendi-Orden unter anderem in
einen Minnerbund, aus dem Frauen weitgehend ausgeschlossen blieben
und allenfalls nur im Hintergrund und in einer abgeleiteten Form teil-
nehmen konnten. Die Institution des Rabita fasste Scheich Khalid (gest.
1827) als geistige Verbindung zum Lehrer auf, die tiber grofle Entfernun-
gen und den Tod hinweg aufrecht erhalten werden konnte (s. unten). Ihm

51 Maktubat I. 18y; cf. Ter Haar 1990, S. 83 ff.

37

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

zufolge galt sie auch fiir Schiiler, die er nie gesehen hatte. So wurde Rabita
zum Instrument des absoluten Gehorsams und gab ein organisatorisches
Modell vor, das — obwohl in umgewandelter Form — in der Gestalt der
spiteren Laienorganisation ein Echo finden wiirde.”

Im Buchara des 14. Jahrhunderts wurden die Ordensregeln — auf die
FiiRe zu achten, auf den Atem zu achten, in der Masse fiir sich alleine zu
sein — zum ersten Mal formuliert und sind vielleicht im Kontext und als
Folge des damaligen multireligiosen Zusammenlebens zu verstehen. Das
stille fortwihrende Gebet (Dikr) war ihr stirkster Ausdruck. Nakshibend
kniipfte die Verbindung zur islamischen Lebensfiihrung, indem er das re-
ligiose Gesetz mit dem inneren Weg verband. Das war keineswegs eine
neue Verbindung; in diesem ethnischen und geographischen Kontext wur-
de sie aber als ein neues Element eingefithrt. Nakshibend prigte damit
auch einen neuen Typus des religiosen Virtuosen in Abgrenzung zu dem
»wilden«, ekstatischen Grenzverletzer. Aber erst Sirhindi vermochte es,
diese Elemente dauerhaft zu binden, indem er den Zwillingsbegriff (du-
Rere) Form und (gottliche) Wirklichkeit prigte und mit dessen Hilfe das
innere Erleben von der methodischen Lebensfithrung abhingig machte.
Erst spitere Generationen suchten die Voraussetzungen fiir ihre korrekte
Durchfithrung in der gesellschaftlichen Realitit. Diese ursichliche Kette
schuf ein Instrument, mit dessen Hilfe in Zeiten des geistigen Nieder-
gangs, des sozialen Zerfalls oder aber des politischen und ckonomischen
Notstands Erneuerungsbewegungen in Gang gebracht werden konnten.

Im Folgenden mochte ich nun darlegen, wie die Herausforderung des
»Bestehens« unter dem Druck der britischen Kolonisation in zwei ver-
schiedene Richtungen ausgelegt werden konnte und zu einer inneren Aus-
einandersetzung fiithrte, die bis heute aktuell geblieben ist. Gemeint ist
hier die Auseinandersetzung zwischen den so genannten Quietisten und
den so genannten Politischen. Die erste Richtung mahnte zur Zuriickhal-
tung, die zweite beflirwortete direkte Einmischung. Die Dynamik zwischen
beiden 6ffnet uns einen Ausblick auf die Optionen, die eine Verbindung

52 Die Einswerdung (Ittihad) findet im 19. Jahrhundert eine Fortsetzung in der
Vorstellung von Freundschaft zwischen Minnern. Redhouse iibersetzt um
1890 den Terminus aus dem Osmanischen mit »(Men’s) uniting mentally in
one; agreeing, being unanimous, harmony, peace, love, friendhip« (S. 18). Lie-
be und Freundschaft zwischen Meister und Schiiler als héchste Manifestation
Gottes ist ebenfalls eine Vorstellung, die in christlichen Orden eine Rolle
spielt.

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

dieser speziellen Form der Mystik mit dem politischen Tagesgeschift ber-
gen. Sie ist grundlegend fiir das richtige Verstindnis der heutigen religio-
sen Auseinandersetzung zwischen den islamischen Organisationen in
Deutschland.”

1.4 Quietistische und politische Heilige
im 18. und 19. Jahrhundert

Im 18. Jahrhundert reisten Glaubige aus der ganzen Welt bereits nach De-
lhi, um dort, im Mekka der Nakshibendi-Ordenszweige, die Initiation zu
empfangen.’* Fiir die Pilgerschar wurde eine umfangreiche infrastruktu-
relle Ausstattung Dbereitgehalten. Schon allein der Konvent von Shah
Ghulam Ali (Nr. 28) verfiigte {iber Rdume und Essen fiir ca. 500 Pilger pro
Tag. Im Jahr 1820 empfing er an die 100.000 Durchreisende, eine Zahl,
die erst nach der Vernichtung Delhis abnahm; um 1900 waren es jihrlich
nur noch 3.000 Pilger.”® Auch aus Buchara, dem Entstehungsort des Or-
dens, kamen Pilger zunichst, um den eigen Glauben zu stirken und, um
dann nach Mitteln und Wegen zu suchen, um zu Hause die Purifikation
der Volksfrsmmigkeit voranzutreiben’® In den puristischen Nakshiben-
di-Zentren Delhis wurden fiir ihr Problem unterschiedliche Lésungen an-
geboten. Unter dem Druck der Kolonisation Indiens durch die Englinder
entwickelten sich die Nakshibendi-Konvente indes zunehmend zu Zentren
der religiosen und politischen Auseinandersetzung. Die Entwicklung zeugt
von einer Binnendifferenzierung zwischen der bereits angesprochenen
Notwendigkeit der gesellschaftlichen Stellungnahme einerseits versus ei-
nem fortschreitenden Riickzug und der Verfeinerung der Selbstreflexion

53  Die Geschichte der Nakshibendi-Zweige, die ihr Fortbestehen mit militaristi-
schen Mitteln sicherten, miindete auf dem indischen Subkontinent in den
Streit um die Unabhingigkeit Pakistans. Sie findet in der Geschichte der Sufi-
Orden in Europa keine Fortsetzung und soll hier aufler acht gelassen werden.

54 Abu Manneh 1982, S. 5, 1990, S. 289 und Fufinote 2.

55  Jamal Malik 1993, S. 56.

56  Der laute Dikr — naturgemif sinnlicher als der leise Dikr — wurde von den
herrschenden Klassen vor allem als Symbol der Verwahrlosung der Sitten be-
trachtet (Von Kiigelchen 1996, S. 127). Babadzanov 1996, 410 f., gibt herrliche
Beispiele davon, wie laute und offentlich begangene Dikrs an den Gribern der
Heiligen in Buchara sich in wahrhafte Volksfeste verwandelten.

39

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

andererseits. Im Hinblick auf die spiteren Kapitel, in denen der Frage
nachgegangen werden soll, wie sich die Silleyman-Gemeinschaft heute in
Europa inmitten anders denkender Moslems mit diesem Erbe auseinan-
dersetzt, scheint es zunichst sinnvoll, am Beispiel des Konflikts zwischen
der Schule des Mirza Mazhar Can-i Canan (Nr. 27) und der des Wali *Ullah
Dihlawi, aufzuzeigen, entlang welcher Bruchlinien der Konflikt sich da-
mals bereits entwickelte (s. Abb. 3).57

Der Konvent Wali *Ullahs ist zwar nicht Thema dieses Buches, den-
noch bildet seine Geschichte eine wichtige Folie fiir die Selbstbeschreibung
des zweiten, quietistisch orientierten Konvents, zu dem uns die Genealogie
fithrt, zur Mirza-Mazhar-Schule. Die Wali-’Ullah-Schule war reformorien-
tiert und auf der gesellschaftlichen Ebene titig. Mit anderen Worten, sie
vertrat eine Auffassung von Tagdid, die der Auffassung Sirhindis’, wie sie
von der Mirza-Mazhar-Schule vertreten wurde, diametral gegentiiberstand.
Thr Ziel war es, das »Eigene« zu stirken, indem sie neues Gedankengut
(westliche Wissenschaft und Ideen) tibernahm und zu einer Synthese ver-
arbeitete. Sie strebte an, einflussreiche Positionen zu besetzen, um sich in
den neuen politischen Verhiltnissen einen Platz zu schaffen und gegebe-
nenfalls politisch agieren zu kénnen. Die Wali-"Ullah-Schule bildete den
einflussreichsten Konvent ihrer Zeit, der die wohlhabende Mittelschicht
ansprach und zu ihrem Sprachrohr wurde, eben weil sie es verstand, reli-
giose Ideen mit handfesten Interessen (die in Handel, Gewinn und Be-
sitzwahrung wurzelten) zu verbinden.

Und womit prisentierte sich die Gegenseite, der Konvent, der die Mirza-
Mazhar-Schule genannt wurde und sich um dessen Grab formierte? Ers-
tens konnte sie sich noch in der zweiten Generation darauf berufen, mit
Sirhindi verwandt zu sein. Muhammad Ma’stim (Nr. 24) war dessen Sohn,
Sayf du-din °Arif (Nr. 25) dessen Enkel. So zumindest weif} es die Eviiya
Menkebeleri.5® Vielleicht erklirt dies, warum dieser Konvent und nicht sein
einflussreicher Opponent den Ehrentitel von Mugaddid, geistiger Erneue-
rer, weiterfithrte. Diese Schule stand fiir das Erbe des Sirhindi als deren Er-
neuerer, der dem eigenen Jahrhundert nichts anderes (und nichts geringe-

57  Die Rekonstruktion des indischen Teils der Silsila sowie die folgende Be-
schreibung basieren im Wesentlichen auf Hinweisen in Trimingham 1971, S.
93; Troll 1978, S. 28-58; Fusfeld 1981, S. 38-52 und S. 116-198; Metcalf 1982, S.
46-87; Damrel 1990; Adams 1990; Jamal Malik 1993, S. 56 f.

58  Evliya Menkebeleri, S. 104-5.

40

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

res) als innere Kraft geben wollte und darauf beharrt hatte, Erneuerung
(Tagdid) stets als Riickfithrung zum Eigentlichen zu betrachten.>

Von Sa’id Nir (Nr. 26), der keine Familienbande vorzuweisen hatte,
sondern lediglich der Schiiler °Arifs war, berichtet dieselbe Sammlung,
dass er es als hervorragender Gelehrter verstand, Gesetz und Berufung
(Shari'a wa-tariga) sowie duflere und innere Wahrheit (Hagiqa wa ma'rifa)
miteinander im Einklang zu bringen.®® Auch das klingt nach dem ortho-
doxen Beharren auf den theologischen Grundsitzen Sirhindis. Warren
Fusfeld beschreibt ihn als Traditionalisten, jemand der nicht Mystik und
Politik, sondern Mystik und Orthodoxie in Einklang bringen wollte. Um
dieses Ziel zu erreichen, verzichtete er nach Fusfeld auf Einfluss, auf
Reichtum und gelegentlich sogar auf seine Subsistenz-Basis, die sich aus
Spenden zusammensetzte.” Sa’id Nar brachte damit einen wichtigen
Aspekt der Mirza-Mazhar-Schule zum Ausdruck. In einer Zeit des poli-
tischen und sozialen Umbruchs — die Kolonisation Indiens durch die Bri-
ten — war er nicht gewillt, auch nur einen Fuf3breit von den orthodoxen
Grundsitzen abzuweichen. Auch ihm ging es um die Bewahrung des reli-
giosen Kerns (Tagdid), ohne jegliche Neuerung zuzulassen, ob diese nun
westliche wissenschaftliche Erkenntnisse betrafen oder aber neue Betiti-
gungsfelder auf der gesellschaftlichen Ebene. Jeder neue Gedankenanstof3,
jede offentliche Auseinandersetzung mit der politischen Lage, in der sich
Moslems nach der Ankunft der Briten befanden, wurde von ihm als uner-
laubt und hiretisch (Bid'a) abgelehnt. Stattdessen beharrte die Schule auf
dem Studium der religiosen Quellen.

Mit Mirza Mazhar Can-i Canan (Nr. 27), der ein Dichter gewesen zu
sein scheint, und seinem Nachfolger Ghulam Ali (Nr. 28) wurde diese Zu-
riickhaltung in einer Politik des Riickzugs verfestigt.°® Im Gegensatz zur

59 Metcalf 1982, S. 64, 67. Die dritte Schule, die des Mystikers und Poeten Mir
Dard, muss leider, der iibersichtlichen Darstellung wegen, aufler Betracht
bleiben. Eine Ubersicht iiber die Konvente Delhis gibt Jamal Malik (1993, S. 53
ff.). Die Person und das Werk Mir Dards wurden von Annemarie Schimmel
(1978) gewiirdigt.

6o Ebenda S. 107.

61 Fusfeld 1981, S. 230, so auch Metcalf 1982.

62  Biographische Angaben zu Mirza Mazhar in Fusfeld 1981, S. 116-47, und bei
S.T.A. Nagshibandi (1978): Leben und Werk des Habib Allah Jan Janan Mazhar,
ein Urdu Dichter (1699-1780), Agra (deutscher Titel der Dissertation in Urdu);

41

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

rithrigen Wali-Ullah-Schule wihlte die Mirza-Mazhar-Schule bewusst die
Haltung des Aufenseiters. Ihre Konventsvorsteher bevorzugten einen vor-
sichtigen Umgang mit weltlichem Besitz. Sie verbaten sich zudem jeden
Kontakt mit den Englindern. Lieber lebten sie in Armut und zogen die
Selbstisolierung vor, als irgendwelche Konzessionen zu machen. Aus den
Briefen Ghulam Alis geht hervor, dass es ihm nicht um theologische Ver-
feinerungen, sondern um die Glaubenspraxis ging. In seiner Schule stu-
dierte man die Details des Prophetenlebens, wandte diese auf das eigene
Leben an und versuchte somit, sich dem Propheten gewissermafien von
innen anzunihern.®

Der Gestaltungsraum dieser Schule, die sich inzwischen Nakshiben-
di-Mugaddidi nannte, bildete nicht die Welt, sondern das eigene Innere
(Batin), das sie nachdriicklich gegen die gesellschaftlichen und politischen
Verhiltnisse (Zahir) absetzte. Damit bekam die Dichotomie Sirhindis, die
Innen und Auflen als (gottliche) Wirklichkeit (Hagiga) versus blofRe Form
(Stira) tibersetzt hatte, paradoxerweise eine zutiefst politische Wendung.
Fur die aristokratische Oberschicht Delhis, die sich u.a. aus Theologen und
Rechtsgelehrten zusammensetzte, bot die Schule Mirza Mazhars eine Be-
stitigung der eigenen (aristokratischen) Lebenshaltung. Sie gab auch Wege
vor, wie andere (das einfache Volk, normale Gliubige) zu erziehen seien.
Fir die Silleyman-Gemeinschaft, die das Erbe dieser Quietisten angetreten
ist, bilden die verschiedenen Facetten des Innen-Auflen-Diskurses eine
wichtige Folie. Thr starkes Sendungsbewusstsein und der daraus resultie-
rende Da’wa-Auftrag — der religiosen Stirkung anderer Moslems — gehen
daraus hervor.

Die Kolonisation Indiens zwang letztendlich beide Schulen, gesell-
schaftlich Position zu beziehen. Das Resultat war eine innere Auseinander-
setzung, die sich um die Alternative der politischen Einflussnahme versus
einer Politik der Nichteinmischung drehte. Die einen (die Wali-"Ullah-
Schule) waren bereit, sich auf die Kolonialherren einzulassen, um Einfluss
zu nehmen und so die Voraussetzungen fiir die orthodoxe Lebensfithrung
zu sichern. Tagdid bekam fiir sie die Bedeutung einer allumfassenden Re-
form, die den gesellschaftspolitischen Fragen ihrer Zeit nicht aus dem Weg
ging. Unter anderem war die Haltung dieser Schule wegweisend fiir die

biographische Angaben zu Ghulam Ali in Troll 1978, S. 30 ff., und Fusfeld
1981, S. 155-84.

63 Troll 1978, S. 30 f; Schimmel (1981) 1995, S. 192-213: Der muhammadani-
sche Pfad.

42

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

umfassende Bildungsreform, die in dem English-Oriental College von Ali-
garh entwickelt wurde.®* Die anderen (die Mirza-Mazhar-Schule) suchten
innere Stirke zu vermitteln und zogen sich dazu in die Details der mu-
hammadanischen Lebensfithrung zuriick. Tagdid wurde von ihnen als eine
allumfassende Purifizierung des Glaubens aufgefasst, wobei die Grenze
zur unerlaubten Neuerung (Bida) sehr eng gezogen wurde und keinen
Spielraum fiir die Aufnahme von neuem Gedankengut bot. Es gab eben-
falls Stimmen, denen zufolge beide Lésungen nicht weit genug gingen. Die
Wali-’Ullah-Schule brachte eine Reihe radikaler Reformer hervor, die politi-
sche Reform mit bewaffnetem Widerstand anstrebten und ihre religiésen
Interessen unter Einsatz von Gewalt verfolgten. In der Darstellung spiterer
pakistanischer Historiker standen Wali *Ullah und sein Sohn ’Abdul °Aziz
somit auch an der Wiege des unabhingigen islamischen Staates Pakistan.s

Aber auch die quietistische Reaktion auf externe Bedrohung, die Pu-
rismus und religiésen Eifer als identititsstirkende Elemente betonte und
damit ein Wiederaufleben des religiésen Lebens einleitete, machte im 19.
Jahrhundert international Schule. Die Spur fithrt von Delhi nach Damas-
kus und verbreitet sich von dort in das gesamte Osmanische Reich. Der
Kurde Mawlana Khalid Bagdadi (Scheich Khalid) studierte um 1810 bei
Ghulam Ali und iibersetzte die zentralen Elemente seiner Lehre in einen
gut organisierten Sendungsapparat, mit dem er vor allem die urbane (aris-
tokratische und intellektuelle) Oberschicht erreichte (s. Abb. 3). Im néichs-
ten Kapitel wird gezeigt werden, wie sich spiter auch das Erbe der quietis-
tischen Mirza-Mazhar-Schule mit gesellschaftlichen und politischen Zielen
in Einklang bringen lief. In den bewegten Jahren, in der die Tiirkische Re-
publik sich konsolidierte, waren es die Nakshibendi-Scheichs, die sich auf
Scheich Khalid beriefen, die sich als die wichtigsten Gegenspieler der jun-
gen Republik etablierten.

Scheich Khalids eigener Vorschlag zur Intensivierung des Glaubens
bezog sich indes auf die zentrale Stellung des Lehrers im Leben des Schii-
lers. Er forderte von seinen Schiilern »die Fihigkeit, das Gegeniiber von

64 Troll 1978, S. 28-58; Metcalf 1982, S. 46-87.

65 F.M. Malik (1990, S. 231-2) beschreibt, wie Igbals Sohn um 1930 zum Grab
Sirhindis pilgerte. Dort vertiefte er mit Hilfe des Gebets und einer nichtlichen
Vision, die Nakshibends Traumbegegnung ebenbiirtig war, sein Verstindnis
der religiésen Vergangenheit Pakistans (vgl. S. 22). Die Konsequenz, die er aus
dieser Erfahrung zog, war die Loslésung von Indien und die Griindung eines
eigenen islamischen Staates.

43

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Schiiler und Lehrer im Vorstellungsvermégen zu bewahren, auch wenn
der Lehrer abwesend ist«.®® Der bereits innigen Beziehung des Schiilers
zum Meister (Rabita) gab er damit eine Neubestimmung und machte sie
zum Fundament einer hierarchischen Organisation. Zum einen verpflich-
tete es die Stellvertreter, die in entfernte Gebiete entsandt wurden, zu geis-
tigem Gehorsam. Aber auch neue Schiiler, die Scheich Khalid noch nie ge-
sehen hatten, sollten ausschlieRlich dessen Bild vor Augen haben. Deshalb
verbot er seinen Verwaltern und Stellvertretern, das eigene Bild bei der
Vermittlung esoterischer Kenntnisse einzusetzen. Damit war die Weiter-
gabe spiritueller Fahigkeiten faktisch unterbrochen worden. Was Scheich
Khalid als Erneuerung einfithrte, war ein Abstrahieren von der unmittelba-
ren Lehrer-Schiiler-Beziehung. Von den Schiilern wurde nunmehr gefor-
dert, ihre Vorstellungskraft solle die Beziehung ohne die korperliche Pri-
senz des Lehrers herstellen. Von dort war es nur noch ein kleiner Schritt,
die Verbindung auch tiber die Grenzen des Todes aufrechtzuhalten.

Silleyman Hilmi Tunahan war einer der wenigen Istanbuler Nakshi-
bendi-Scheichs, die in den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts nicht das spi-
rituelle Band mit Scheich Khalid suchten. Er wollte den Anschluss an das
quietistische Erbe der Mirza-Mazhar-Schule auf direktem Wege suchen —
und umging damit die Notwendigkeit, gesellschaftlich und politisch offen
Position beziehen zu miissen. Von Scheich Khalid iibernahm er indes das
Organisationsprinzip, das dem Verwalter verbot, das eigene Bild in der
Vermittlung esoterischer Kenntnisse zu verwenden. Siileyman ging aber
noch ein Schritt weiter, indem er seinen Schiilern auch die Moglichkeit un-
tersagte, seinen Verwalter als Scheich einzusetzen. Auf diese Weise seines
charismatischen Mittelpunkts beraubt, wurde dieser Ordenszweig der
Nakshibendi-Mugaddidi nach Siilleymans Tod in eine Laiengemeinschaft
umgewandelt. Heute sind es die Hocas, die, mit einem einfachen Lehrauf-
trag (igaza) ausgestattet, neue Schiiler in den islamischen Wissenschaften
unterrichten. Diese kénnen ihrerseits nach Beendung des Studiengangs an
Gebetskreisen teilnehmen. Die Initiation findet selbstverstindlich nicht
mehr statt. Es ist die unerwartete Konsequenz des Khalid’schen Vor-
schlags, dass die Teilnehmer sich heute lediglich mit einer Photographie
ihres Griinders zufrieden geben — und davon iiberzeugt sind, dass sie nicht
mehr brauchen, um zur Konzentration zu gelangen.

66  So die Hagiographie des Scheich Khalid von Amin al-Kurdi (1831-1912), zitiert
nach Chodkiewicz 1990, S. 69; cf. Abu-Manneh 1982, 1990; Nakshbendiyya,
Encyclopedia of Islam, S. 935.

44

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

In der hagiographischen Sammlung erinnert indes nichts an die politi-
sche Auseinandersetzung zwischen beiden Konventen. Die Hagiographien
der indischen Konventsvorsteher, die in der Evliya Menkebeleri gesammelt
wurden, berichten hauptsichlich Anekdotisches, manchmal gewiirzt mit
Reimen, die es dem Schiiler erleichtern, sich Besonderheiten zu merken.
Religiéses Anschauungsmaterial fiir spitere Generationen anzubieten, ist
das Ziel dieser Hagiographie.

Mirza Mazhar und Ghulam Al treten in diesem Kontext lediglich als
heilige Minner in Erscheinung, die es vermochten, Wunder zu tun. Der
Leser erfihrt von Gesprichen, die die beiden Meister mit Schiilern fithrten
und erhilt daraus einzelne Sitze, die ihre gesammelte Weisheit auf den
Punkt bringen und fiir die Verwendung in Predigten gedacht sind. Ausge-
blendet bleibt daher auch der wachsende Einfluss der Kolonialherren auf
die Lokalpolitik, der schliefRlich zur kollektiven Emigration nach Mekka
und Medina fiithrte. Sicher wird dazu beigetragen haben, dass die Kon-
ventsvorsteher der Mirza-Mazhar-Schule die Einmischung in und Verarbei-
tung von politischen und gesellschaftlichen Konstellationen nicht als zur
Religion gehorig betrachteten und iiber das Thema duflerste Zuriickhal-
tung tibten. Fusfeld berichtet, wie Ab@i Sa’id (Nr. 29), kurz bevor er aus De-
lhi floh, die dramatischen Entwicklungen mit keinem Wort kommentierte.
Dafiir sprach er von einem tiglich wachsenden Verlangen, nun endlich die
Pilgerreise nach Mekka antreten zu diirfen.%”

Die Migration beider Ordenszweige nach Mekka und Medina setzt der
internen Auseinandersetzung iiber die richtige Interpretation der Erneue-
rung der religiésen Tradition nur ein vorliufiges Ende. Sie wird im 20.
Jahrhundert, zuerst in der Tiirkei und spiter in Europa, neue politische
Konstellationen und damit neue Impulse erfahren. Ob sie auch in Medina
weitergefithrt wurde, ist nicht bekannt. Die Fliichtlinge, Habibullah Can-i
Canan (Nr. 30) und seine Séhne, finden in der hagiographischen Samm-
lung kaum Erwihnung.®® Mit ihnen ist die einst so breite Spur der Silsila
zu einem Rinnsal geworden, das ihnen zufolge die Siileyman-Gemein-
schaft mit keinem anderen Ordenszweig mehr teilt.

Meine Gesprichspartner jedenfalls versicherten mir wiederholt, dass
die geringen Informationen, iiber die sie dennoch verfiigen, miindlich von

67  Fusfeld 1981, S. 218.
68  Evliya Menkebeleri, S. 121.

45

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Siileyman tradiert wurden.®® Fusfeld versieht die sparsamen Fakten aber
mit einer aufschlussreichen Fuflnote.”® Sein Bericht {iber die Riickkehr
von Habibullahs Enkel nach Delhi, wo er 1888 den Konvent wieder auf-
bauen konnte, eréffnet uns, dass Habibullah gleich drei Linien schuf, in-
dem er drei seiner S6hne zu seinen Verwaltern (Halifa) benannte und da-
mit drei Nachfolger sicherte. Der dritte Sohn, Muhammad Mazhar Isan
Can-i Canan (Nr. 31), der in Medina blieb und vor Ort einen Konvent griin-
dete, fithrt uns zum Lehrer Siilleymans, den Bucharer Salahiiddiyn Mevla-
na Siractiddin (Nr. 32). Mit Siraciiddin und Siileyman betritt die Geschich-
te der Silsila das 20. Jahrhundert. Mit diesen beiden wechselt auch der
Schauplatz von Delhi via Mekka nach Istanbul, genau in dem Moment, in
dem sich dort die tiirkische Republikgriindung vollzieht. Von der Entwick-
lung, die sich daraus ergab, handelt das nichste Kapitel.

1.5 Das ausgeblendete andere Geschlecht

Abschliefend sei auf eine Leerstelle hingewiesen, die in diesem Buch noch
unter verschiedenen Aspekten immer wieder thematisiert werden soll. Es
ist das Phinomen, dass diese Silsila kaum eine Nachricht iiber die Beteili-
gung von Frauen iiberliefert. Ob nun Miitter, die den begabten Sohn un-
terstiitzten, Ehefrauen und Tochter, die die Realisierung der prophetischen
Lebensfiihrung in ihrer Alltagspraxis ermdoglichten und mittrugen, oder
auch fromme Frauen, die um Hilfe und Unterweisung baten, sie alle blei-
ben aus der hagiographischen Erzihlung ausgeblendet.

Frauen existierten in der Nakshibendi-Tradition allenfalls am Rande
des Gesichtsfeldes. Wer sie sucht, muss Umwege gehen. Aber auch die
Fakten, die die wissenschaftliche Literatur zu bieten hat, sind duflerst spir-
lich. Sayyid Athar Rizvi berichtet von Baqi-Bi'llahs Mutter, die ihren begab-
ten, aber labilen Sohn auf seinen Reisen begleitete (Nr. 22). Sie war es
auch, die ihn bei seinen stiirmischen Auseinandersetzungen mit der Mys-
tik materiell und geistig unterstiitzte. Spiter betreut er einen Kreis promi-
nenter Damen am Moghul-Hof, fithrt mit ihnen Korrespondenz und gibt
ihnen Anleitung in ihrer mystischen Suche.” Ahnliches berichten An-

69 Von den letzten vier heiligen Minnern vor Siileyman blieben z.B. keine
Schiilerlisten aufbewahrt, Interview mit M/SG 14 vom 13.7.1999.

70  Fusfeld 1981, S. 242-56.

71 Rizvi 1983, S. 183, 185, 187.

46

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiIE HEILIGEN MANNER DES NAKSHIBENDI-ORDENS

nemarie Schimmel iiber Mir Dard sowie Christian Troll iiber Ahmad
Shahid, einen spiteren Schiiler der Wali-"Ullah-Schule.”* Es lisst sich ein
Bild davon konstruieren, dass in der Vergangenheit zumindest die Miitter
aktiv an der mystischen Suche ihrer heiligen Séhne partizipierten.

Erst in den, ebenfalls spirlichen, Gegenwartbeschreibungen tauchen
Frauen klarer, obwohl immer noch am Rande, auf. Jasna Samic erwihnt in
seiner Beschreibung der Topographie eines Nakshibendi-Konvents von
1979 in Visoko (Bosnien), dass die Frauen in einem eigenen Raum im ers-
ten Stock am allgemeinen Dikr partizipierten, sich ofters aber zu Hause
trafen, um gemeinsam zu beten, aber auch um Volkspraktiken wie den
Maulid durchzufithren.”? Annabelle Bottcher schlieRlich ermittelte in den
199oer Jahren, dass sich in dem syrischen Nakshibendi-Orden unabhingi-
ge Frauenorganisationen mit ihrer eigenen Silsila installiert hatten.”* Es
bleibt eine offene Frage, inwieweit sich diese Frauentradition auf die kurdi-
schen Frauen Syriens beschrinkt oder sich auch auf andere Zweige des
Nakshibendi-Ordens iibertragen hat.

Das Fehlen der Frauen in der Tradition hat Konsequenzen fur die Ge-
genwart. Wer nimlich keinen Platz in der Vergangenheit vorweisen kann,
hat es schwer, in der Gegenwart gehdrt zu werden.”> Die Tatsache, dass
die Silsila der Siileyman-Gemeinschaft aus 1400 Jahren gelebter Frommig-
keit keine Hinweise auf Aktivititen und Organisationsbestreben frommer
Frauen tradiert, iibertrigt sich auf den Platz der Frauen innerhalb der ge-
genwirtigen Organisation. Es bleibt dadurch ein abgeleiteter Ort, dem kei-
ne selbststindige Daseinsberechtigung zuerkannt wird. Doch gibt es An-
sitze in dieser Silsila-Tradition, die zeigen, dass sie sich, wenn notwendig,
auch dndern lisst. Nur aus der Not heraus schaffte der letzte Verwalter der
Genealogie, Silleyman, den Frauen einen Zugang zum religiosen Wissen,
der weit reichende Konsequenzen haben sollte. Weil er keine Schiiler mehr
finden konnte, begann er, seine Tochter in den religiésen Wissenschaften
zu unterrichten. Damit bewirkte er, dass den heutigen Frauen, zumindest
was den Zugang zum religiosen Wissen und Erleben betrifft, ein ebenbiir-
tiger Platz eingerdiumt wurde.

72 Schimmel 1978; Troll 1978, S. 29.

73 Samic 1990, S. 669 ff. Mauliid: privates Erinnerungsritual, in der die Ge-
schichte von der Geburt des Propheten gelesen wird.

74  Bottcher 1998a, S. 186-94; Bottcher 1998b.

75  Jonker 1995, Epilogue, S. 238.

47

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:58:28. Access - [ EXEmET



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839400999-001 - am 13.02.2026, 21:



https://doi.org/10.14361/9783839400999-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

