
INTIMITÄT _ EXPONIEREN

Innen-/Außen-Verhältnisse herausstellen

1. Einleitung | S. 383

2. »Test Chamber: Isolation« | S. 386

3. Historische Kontexte | S. 392

Zwischen öffentlich und privat | S. 392

›Intime Ästhetik‹ | S. 396

4. Exponieren | S. 400

Falten | S. 405

Das Extime | S. 411

5. Widerfahren | S. 415

Pathos/Response/Diastase | S. 415

Mit-Sein | S. 422

6. différance/Relationalität/Alterisierung | S. 428

7. Fazit | S. 433

1. Einleitung

Es können kleine Gesten sein, unscheinbare Berührungen, flüchtige Momente, die

erst als Spur wahrnehmbar werden lassen, dass sich offensichtlich etwas ereignet

hat. Kleine Irritationen beim Betreten eines Raums, ein leibliches Angesprochen-

Werden von einem Fragment, ein unerwartetes Haften-Bleiben zwischen zwei Bil-

dern.Versuchenwir all jene ephemerenMomente zu konturieren, dannwird vor al-

lem ein Begriff präsent, den das Kapitel vorschlägt als einen Parameter im Kontext

vonAusstellungen fruchtbar zumachen –derBegriff der Intimität. InAusstellungs-

situationen versunken, fühlenwir uns plötzlich ertappt, beimBeobachten beobach-

tet, wir merken auf und lassen uns doch wieder auf die Situation ein. Im eigenen

Beobachten präsent finden wir uns in einer verdichteten Verschränkung zwischen

Rückzug und Exponiertheit wieder.Was in Ausstellungen passiert, ist demnach ein

unentwegtes Überlagern zwischen jenem Unscheinbar-Entzogenen und dem Öf-

fentlich-Sichtbaren. Ausstellungen produzieren ein stetiges Oszillationsverhältnis,

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


384 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

das Faltungen von Innen und Außen hervorbringt und zugleich aber auch ›ausstell-

bar‹ macht. Und so finden wir uns in einem unentwegten Kippen wieder, das sich

mal fast unmerklich vollzieht und mal radikal die eigene Erfahrbarkeit dessen zur

Schau stellt. All jene Momente ersucht der Begriff der Intimität aufzugreifen, in-

dem dieser vor allem als eine Faltung zwischen Innen und Außen verstanden wird,

als eine ambigueÜberlagerungzwischenöffentlichundprivat,die immer schonmit

einem Zur-Schau-Stellen, einem Exponieren einhergeht.

Während der Terminus einerseits alltagssprachliche Konnotationen mitbringt,

die primär subjektbezogen verstanden werden, macht der vorliegende Text eine

Lesart produktiv, die sich nicht auf feste, apriorische Subjektpositionen bezieht,

sondern nicht zuletzt einen enaktivistischen (s. Kap. *Körper_Hervorbringen*) und

ereignisphilosophischen Ansatz verfolgt. Im Hinblick auf unsere Auseinanderset-

zung mit Ausstellungen bezieht sich der Begriff der Intimität auf eine Ebene, die

sich eher ereignet, als intendiert zu werden und vielmehr erspürt wird als kogni-

tiv erschlossen. Intimität wird damit im Sinne eines ›Indikators‹ begriffen, der

spurenhaft darauf verweist, dass sich etwas ereignet haben muss – auf ein Wider-

fahrnis, im Zuge dessen solche Unterscheidungen wie Innen und Außen überhaupt

erst entstehen können. Damit wird Intimität als etwas verstanden, das nicht nur

Verschiebungen markiert, sondern diese überhaupt erst initiiert und Verhältnisse

produziert.

Mit Körperlichkeit, Materialität, Verletzbarkeit wie auch dem Verhältnis von

An- und Abwesenheit operierend, geht Intimität mit Momenten von Faltungen,

Verdichtungen und Entschleunigungen einher, die sich immer schon entziehen, in

jenemEntzugaber –unddarinbestehtdie besondereSpezifizität vonKunstausstel-

lungen –zugleich selbst ›ausgestellt‹werden. Intimität,die sichmeist spurenhaft in

kleinen Gesten konkretisiert, macht Relationen und Selbstverortungen ästhetisch-

künstlerisch wahrnehmbar und reflektierbar. Doch geht es mit dem Erarbeiten des

Intimitätsbegriffs nicht nur darum, diesen lediglich im Kontext eines ästhetischen

Diskurses fruchtbar zu machen, sondern Intimität als Parameter in einer Qualität

aufzufassen, die zugleich ethische und epistemologische Verhandlungsmomente

ermöglicht. Damit geht folglich einher, dass jegliche Formen von Positionen erst

daraus bzw. im Kontext dessen ›resultieren‹, sodass Intimität nicht zuletzt auch als

eine ›Bedingung‹ des (Ver-)Antwortens und etwa auch des Politisch-Ökologischen

verstanden werden kann (s. Kap. *Referenz_Institutionalisieren*).

Wenn sich Ausstellungssituationen ereignen, geschieht dies zum einen per se in

Relationen, insofern, als etwas erst in einer Verdichtung, einer Verknüpfung emer-

gieren kann, woraus dann schließlich konturierbare Positionen resultieren (kön-

nen), die der Verbindung nicht vorgängig sind. Zum anderen geht mit dem Rela-

tionalen ein Prozess der Abgrenzung und Alterisierung einher – als etwas, das ›uns‹

überkommt, eine Erfahrung der Differenz. Daraus ergibt sich eine unauflösbare

Spannung, die sich im Kontext ästhetischer Erfahrung und damit auch im Kontext

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 385

von Ausstellungen auf eine gesteigerte Weise zeigt, sind es doch vor allem die Si-

tuationen vonKunst, die es vermögen, Intensitäten zu generieren und zugleich den

Prozess des Generierens als solchen zumarkieren. Ästhetischer Erfahrung imKon-

text von Kunst ist demnach per se eine Faltung inhärent, denn es geht nicht nur dar-

um,Momente eines Überkommen-Werdens respektive einer Affizierung entstehen

zu lassen, sondern die Situation jener Affizierung, die Präsenz einesHier-und-Jetzt

aufzugreifen,zu situierenoder garmit ›auszustellen‹.Deshalb rücktdasKapitel den

Begriff Intimität sowie die Praktik des Exponierens in den Fokus, wodurch nicht

zuletzt auch jene Verschränkung zwischen Alterisierung und Relationalität neuver-

handelt wird.

Ausgehend von Till Bödekers »Test Chamber: Isolation« (2020) werden zunächst

Fragen nach einer Ambivalenz zwischen Öffnung und Abschließung aufgeworfen,

die es uns ermöglichen werden, die ›Ausgestellltheit‹ bzw ›Ausstellbarkeit‹ von (äs-

thetischer) Erfahrung zumThema der Auseinandersetzung zumachen. Jene Ambi-

valenz aufgreifend findet im dritten Teil des Kapitels – im Sinne einer Zoom-Out-

Bewegung – eine begriffliche Konturierung von Intimität statt, die die Entwicklun-

gen,VerbreitungenundKonnotierungendesBegriffs (kultur-)historischnachzeich-

net. Darauf folgt eine Auseinandersetzung mit dem Begriff des Exponierens als ei-

ner Praktik, die der Existenzweise Ausstellung auf eine spezifische Art eigen ist.

Das Exponieren wird die Ambivalenz des Zeigens und gleichzeitigen Entrückens

fokussieren, dessen Bewegung vor allem unter Rückgriff auf die Figur der Falte er-

folgt. Im fünften Teil findet dann eine Beschäftigungmit Intimität imSinne vonEr-

eignishaftigkeit und Responsivität statt, die uns zu einer Auseinandersetzung mit

dem triadischen Verhältnis von Diastase, Widerfahrnis und Antwort führen wird.

Ausgehend von einem Verständnis, das ein Ineinandergreifen von Innen und Au-

ßen sowie Selbst- und Andersheit thematisiert, werden Fragen nach dem Verhält-

nis zwischen Bezug und Entzug aufgeworfen. Intimität wird imZuge dessen als ein

Aufklaffen beschrieben, aus dem jegliche Positionierungen als Metastabilisierun-

gen resultieren,die jedochniehomogen,ganz im ›Eigenen‹ seinkönnen.Schließlich

wird im letzten Teil des Kapitels ein Versuch unternommen, den Fokus explizit auf

zwei Bewegungen zu lenken, die Intimität begleiten bzw. bedingen: das relationale

Verknüpfen sowie das Differenzen erzeugende Beziehen bzw. Entziehen. Vor die-

semHintergrund findet ein Konturieren des Begriffs der différance statt, der uns zu

Überlegungen führt, die es uns ermöglichen Relationalität und Alterisierung in ei-

ner Verschränkung zu denken und diese als eine entscheidende,mit Ausstellungen

einhergehende Doppelbewegung zumarkieren.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


386 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

2. »Test Chamber: Isolation«

Durch das große Schaufenster der Hausfassade präsentiert sich der Raum hell aus-

geleuchtet in einemWeißton. Auf der linken Seite des Raums,mittig platziert – ein

weißerMetalltischmit einer sich darauf befindendenSchreibtischlampeund einem

weißen Stuhl dahinter, die dem Setting die Narration einer Empfangssituation ver-

leihen. Die Wände, kachelartig in Segmente eingeteilt, zeigen Kohlezeichnungen

und Schriftzüge, die wiederum innerhalb der jeweiligen Kachel verbleiben und da-

mit nicht über ihre jeweilige ›weiße Zelle‹ hinausragen. Der Boden greift die geo-

metrische Orientierung derWände auf und gestaltet sich in einem Schwarz-Weiß-

Schachbrettmuster, das den Blick auf einemit einem Ikon versehene, weiße Tür im

Hintergrund des Raums hingeleitet (s. Abb. 20).

Abb. 20: Till Bödeker: »Test Chamber: Isolation« (Ausstellungsansicht von Außen), 2020.

© KaiWerner Schmidt, 2020.

DieAusstellung »Test Chamber: Isolation« (2020), die imNails Projectroom (vgl.

Knapp Voith 2021) in Düsseldorf realisiert wurde, zeigt Arbeiten von Till Bödeker

und greift – vor allem durch die Möglichkeit einer Deprivationssession in einem

Isolationstank – die Thematik der Erfahrung des Selbst auf. Die auf zwei Räume

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 387

verteilte Ausstellung bietet im ersten, auch von außen sichtbaren Raum, eine Art

Empfangssituation, in der die Vorgehensweise erklärt wird und der formale Akt

der Einwilligung stattfindet. Der zweite Raum, der sich hinter einer geschlossenen

Tür verbirgt und einzeln betreten wird, umfasst eine aus drei Arbeiten bestehen-

de Ausstellungssituation. Die Arbeiten Go with the Flow (2019) sowie Take your Time

(2019) – zwei mit einem Captcha-Motiv bedruckte Handtücher –, die an der linken

und rechtenWandhängen, rahmen gewissermaßendas ›Herzstück‹ des Raums,die

ArbeitThink outside the Box (2020) – einen mit warmem Salzwasser befüllten Isola-

tionstank (vgl. Bödeker 2021). Szenografisch begleitet wird das Setting außerdem

von weiteren Objekten, die ihrem Status nach in einer stärkeren Ambiguität ver-

weilen und zwischen Funktionsobjekt, Parergon und Kunstobjekt changieren: Hin-

weisschilder bzw. Ikons1 an denWänden, Behältermit frischenHandtüchern sowie

eine sehr präsente Vorrichtung direkt amEingang in den Raum: ein gelb-roter But-

ton,der betätigtwerden soll, sobalddie auf 60Minutenausgelegte Isolationssession

losgehen kann.

Die Session – als Hauptteil der ArbeitThink outside the Box – besteht darin, dass

eine Person (d.h. der/die Ausstellungsbesucher:in) einzeln den zweiten Raum hin-

ter der Tür (s. Abb. 21) betritt, den Startbutton aktiviert und dann den Ansagen der

damit verknüpften Audiovorrichtung folgt. Die Person hat demnach fünf Minuten

Zeit um sich zu entkleiden und sich in den Isolationstank zu begeben.Hierfürmuss

eine kleineBeistellleiter an der Seite des Tanks hochgegangenwerden,umüber eine

Luke in den Tank zu steigen. Innerhalb des Tanks wiederummüssen einige Stufen

heruntergegangen werden, um dann, die Luke hinter sich schließend, in der Dun-

kelheit Platz zu nehmen – d.h. entweder im Salzwasser sitzend, oder aber mit dem

ganzen Körper auf der Wasseroberfläche liegend.2 Nach den fünf Minuten erlischt

automatisch das Licht im gesamten Raum, sodass dieser in völliger Dunkelheit, die

keinerlei visuelle Orientierung mehr zulässt, versinkt. Und während die Person in

diesemRaumsichdamit vollkommeneinschließt und sich jeglicher FormvonSicht-

barkeit entzieht,werden lediglich die Geräusche aus demTank zur Aufsichtsperson

(respektive in dem Fall dem Künstler), die sich im ersten Raum befinden, übertra-

gen.3 Nachdem die 60-minütige Session nun abgelaufen, das entsprechende akus-

tische Signal ertönt, das Licht wieder angegangen ist und die die Ausstellung besu-

chende Person in der angrenzenden Sanitäranlage die Salzkristalle einigermaßen

vomKörper abgewaschen, abgetrocknet undwieder angezogen den Isolationsraum

1 Hierbei handelt es sich um Ikons, die darauf verweisen, an welcher Stelle die Kleidung abge-

legt werden kann, wo sich die Handtücher befinden etc.

2 Da es sich um eine Salzlösung handelt, wird der Körper von der Flüssigkeit getragen, sodass

dieser, sich in der Flüssigkeit befindend, mehr oder weniger frei ›schweben‹ kann.

3 Diese Übertragung dient in erster Linie der Sicherheit, bietet aber auch auf der ästhetischen

Ebene einige spannende Ansatzpunkte.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


388 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

verlässt, wird diese gebeten, ihre Eindrücke impulshaft auf einer der ›Kachel‹ an

der Wand des ersten Raums mit einem Stück Kohle zu visualisieren. Im Verlaufe

der Ausstellungsdauer füllen sich die Wände folglich mit Zeichnungen, wobei die

Visualisierungen von abstrakteren Darstellungen bis hin zu figurativen Elementen

oder auch Schriftzügen reichen.

Abb. 21: Till Bödeker: »Test Chamber: Isolation« (Ausstellungsansicht zweiter Raum), 2020.

©KaiWerner Schmidt, 2020.

Was die Ausstellung auf eine sehr markante Weise auszeichnet, ist eine unent-

wegte Faltung verschiedener Verhältnisse, die sich nicht zuletzt auch im räumli-

chen Setting widerspiegelt. So verhält sich die räumliche Aufteilung auf eine Wei-

se, bei der der erste Raum gewissermaßen als ein doppelter Empfangsraum in Er-

scheinung tritt: Zum einen vollzieht dieser eine institutionalisierend-anweisende

Geste, denn als formeller, von außen sichtbarer Raum, fungiert dieser beim Betre-

ten des Settings als ein ritualisierter Empfangsraum. Zum anderen gewinnt dieser

aber auch eine intrapersonell-stabilisierende Aufladung, denn nach der sehr inten-

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 389

siven und durchaus desorientierenden4 Isolationssituation entfaltet sich der Raum

in einer auffangenden Geste, die eine Rekonturierung ermöglicht. An dieser Stelle

macht sich außerdem ein weiteres Faltungsverhältnis bemerkbar, das die Ausstel-

lung auf eine gesteigerteWeise produziert: eine Faltung von Innen und Außen. Die

Zweiteilung der Räume konturiert ein klares Innen-Außen-Verhältnis, bei dem der

erste Raum zu einemRaumdesÖffentlichen, einemRaumdes Außen,während der

zweite Raum zu einem privaten Innenraumwird. Gleichzeitig faltet sich aber auch

dieses Verhältnis weiter ein, denn beide Räume vollbringen weitere Innen-Außen-

Teilungen, bei denen der erste Außenraum zugleich zu einem Innenraum im Ver-

hältnis zur Straße und der zweite Innenraum zu einem Außenraum im Verhältnis

zum Isolationstank wird. Auf diese Weise entsteht ein komplexes Bewegungsmus-

ter, das einerseitsmit deutlicher Trennbarkeit und gleichzeitig abermit einer Infra-

gestellung dessen operiert. Die Ausstellungssituation produziert demnach ein Sze-

nario,das,nebenden eher ›gewohnten‹ Rezeptionsmodalitätenwie demAnschauen

der Objekte, einerseits eine klar konturierte Experimentalsituation5mit deutlichen

Anweisungenerzeugt,zumanderenaberauchMomenteeinerUnbestimmtheither-

vorbringt, dennwas in den angesetzten 60Minuten passiert (es sei denndie Session

wird vorher unterbrochen), kann in völlig unterschiedliche Richtungen gehen. Ob

die Person sich überhaupt in den Tank reinbegibt, ob sie sich hinsetzt oder hinlegt,

ob sie zu singen beginnt oder die Zeit in völliger Stille verbringt: All diese Momente

gestalten sich auf eine situative Weise und erzeugen, inmitten einer klaren Anwei-

sungsreihenfolge,Momente des Entzugs und Ausschweifens bzw. eines regulierten

Deregulierens.

Von diesem markanten Setting ausgehend drängt sich uns nun die Frage auf,

welche Implikationen jene Ausstellung imHinblick auf unsere Auseinandersetzung

aufgreift. Deutlich wird zunächst die auffallend explizite Ebene der Erfahrung,

die bei »Test Chamber: Isolation« präsent wird. Während die Frage nach dem

Erleben bzw. der Erfahrung (s. Kap. *Präsenz_Erscheinen*) per se Auseinander-

setzungen mit Kunst inhäriert, wird diese auf eine sehr direkte Weise zu einem

Verhandlungsmoment der Ausstellung. D.h. »Test Chamber: Isolation« übersteigt

gewissermaßen unsere gewohnten Rezeptionsmodalitäten und implementiert eine

Ebene der Auseinandersetzung, die eine primäre körperlich-leibliche Involvierung

voraussetzt und zugleich aber auch – in der Emphase dessen – grundsätzlich auf

4 Die Situation kann natürlich auf eine ganz andere Weise erfahren worden sein und verweist

hier in erster Linie auf das Erleben der Verfasserin, lässt sich dennoch aber auch von der szen-

ografischen Situation ausgehend insofern als intensitätsgenerierend beschreiben, als hier

eine visuelle Orientierung verunmöglicht wird und über eine lange Zeit keine weiteren au-

diovisuellen Reize hinzutreten.

5 Die Situation realisiert sich insofern in einer festgesetztenRahmung, als es, nebender Vorab-

Anmeldungmit einem klar definierten Zeitfenster, eine eindeutige Abfolge von Handlungs-

schritten gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


390 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Momente von Intensitätserzeugung und Erfahrbarkeit von Kunst in Ausstellungs-

situationen verweist. Schauen wir uns zunächst die Modalitäten an, die sich im

Hinblick auf den Ausstellungsbesuch, d.h. auf die Formen von ›Rezeption‹ ergeben,

dann lassen sich folgende Konfigurationen anführen. Wie bereits angedeutet,

bietet die Ausstellung die Möglichkeit einer primär visuellen sowie einer den Raum

›abgehenden‹, sensomotorischen Rezeption. Die Zeichnungen an den Wänden

sowie die bedruckten Handtucharbeiten (Go with the Flow; Take your Time) können

angeschaut werden und auch der Insolationstank kann im Sinne einer skulpturalen

Arbeit aufgefasst und wahrgenommen werden. Handelt es sich zwar auch hier um

Rezeptionsmodalitäten, die nicht von einem lediglich ›dekodierenden‹ Verhält-

nis ausgehen (s. Kap. *Präsenz_Erscheinen*, hier insbesondere Ausstellungsakt),

kommtmit der Isolationssession eine weitere, sehr spezifische Form von ›Aktivität‹

bzw. ›Partizipation‹6 hinzu. Die Ausstellung gestaltet sich damit insofern als eine

partizipative, als sie durch das Auffordern zum Zeichnen eine direkte Betätigung

anbietet bzw. verlangt, vor allem aber – durch die Session im Isolationstank –

eine Ebene bietet, die über das Partizipative gar hinauszugehen vermag und eher

›propriozeptiv‹7 wird. D.h. die körperliche Erfahrung wird nicht lediglich zu ei-

nem begleitenden Momentum, sondern zu jenem Punkt, der explizit in den Fokus

gerückt wird. In der Überlagerung von bildlichen, installativen, skulpturalen, pro-

priozeptiven aber auch performativen Qualitäten lässt die Ausstellung eine dichte

Verflechtung vonThematiken entstehen, die implizit oder explizit darin verhandelt

werden. Fragen, die dabei präsent werden, beziehen sich zum einen auf den Status

der Objekte sowie dieWeise des ›eigenen‹ Tätigseins darin.Das Setting der Ausstel-

lung deutet an, dass sich hierbei Verschiebungen bzw. Überlagerungen ergeben,

bei denen sowohl der Isolationstank als Objekt als auch der ›eigene Leib‹ in einer

Transformation begriffen werden. Die Ausstellung führt folglich zu Kippmomen-

ten, aus denen ein ›anders Werden‹ resultiert, das sich jedoch einer Greifbarkeit

entzieht. Indem »Test Chamber: Isolation« zu einem performativ-propriozepti-

vem Tätig-Werden animiert, adressiert sie explizit die Thematik der Erfahrung,

geht aber zugleich insofern darüber hinaus, als jene Erfahrung nicht lediglich

›gemacht‹, sondern auch ›kommunizierbar‹ gemacht werden soll. Das Erfahren

findet demnach zum einen eine visuelle Materialisierung bzw. kommunizierbare

Darstellung durch die Zeichnungen an den Wänden und wird zum anderen – und

darin besteht einer der wesentlichen Momente – so gesehen mehrfach ›gerahmt‹:

Das ›eigene‹ Erfahren wird zu einem deklamatorischen Akt, der zwar irgendwo

im ›Verborgenen‹ stattfindet, zugleich aber ein radikaes Zur-Schau-Stellen, ein

6 Zur Diskussion der Begriffe der Partizipation und Interaktion vgl. Lind 2007.

7 Siehe hierzu das Projekt zur Propriozeption am Institut für Philosophie der HHU Düsseldorf

(Projektleitung: Markus Schrenk, unter Mitarbeit von Isabelle Keßels und Till Bödeker, vgl.

Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf 2021b).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 391

Exponieren erfährt. Und eben jene Ebene des Exponierens bedingt es ein Stück

weit, dass es zu einer ästhetischen Erfahrung imKontext von Kunst wird, und zwar

nicht allein in einem institutionalisierenden Sinne, aber im Sinne der Produktion

von Intimität, die zugleich jene deklamatorische, jene rahmende Geste benötigt.

Etwas in »Test Chamber: Isolation« überkommt uns, etwas widerfährt uns, ohne

dass deutlich markiert werden kann, was jenes etwas zu sein vermag. An irgend-

einer Stelle findet eine kleine Verschiebung statt, eine Bewegung, eine Geste, eine

Berührung: Plötzlich stellen wir fest, dass der Isolationstank als Funktionsobjekt

zu einem nicht-konturierbaren, ambiguen Ding wird, dass offenbar etwas gekippt

ist. Jenes Kippen kann sich beim Haften-Bleiben des Blicks an einem an der Wand

hängenden Handtuch ereignen, im Moment der ersten Berührung des Fußes mit

dem lauwarmen, zähflüssigen Salzkristallwasser oder beim plötzlichenMerken der

rauenOberflächederTreppenstufe im InnerndesTanks,anderman sich anfänglich

ängstlich festhält. Das Widerfahren vollzieht sich hier im ›Verborgenen‹, in einem

geschlossenen Raum, der scheinbar eine extreme Form des Entzugsmarkiert, doch

zugleich situiert sich jenes Verborgene in einem Setting, das der Situation eine

Hyperfokussierung verleiht. Das Zurückgezogen-Private überlagert sich mit einer

exponierenden Geste, die Erfahrung ›erfährt‹ ein Zur-Schau-Stellen und verweist

damit erneut auf ein Faltungsverhältnis zwischen Rückzug und Offenlegung, Für-

Sich-Sein und Außer-Sich-Sein. Wenn wir uns jenes Faltungsverhältnis genauer

anschauen, dann zeichnet sich darin etwas ab, das – so dieThese – als eine genuine

Praktik der Existenzweise Ausstellung beschrieben werden kann. Ausstellungen

(und darin liegt ihre ›Unterscheidbarkeit‹ von anderen situativen Konfigurationen

undVersammlungsarten) operieren demnach schon immermit einerÜberlagerung

zwischen Momenten des Intensivierens und Überkommens – des Affizierens –,

und zugleich des Metareflektierens bzw. des ›Zur-Schau-Stellens‹ dessen, wie im-

plizit jenes auch sein mag. Diesen Gedanken folgend stellt jenes Überlagerungs-

bzw. Faltungsverhältnis eine entscheidende Bewegung dar, die Ausstellungen

inhärent ist. Und um diese Bewegung näher aufzugreifen, schlägt das Kapitel

eine Auseinandersetzung mit dem Begriff der Intimität vor, mit dem Bestreben,

diesen als einen Parameter des Ausstellens fruchtbar machen zu können. Denn,

wie »Test Chamber: Isolation« andeutet, das sich meist in kleinen, unscheinbaren

Gesten ereignende Überkommen-Werden geht offensichtlich mit einer komplexen

Relation zwischen Präsent-Werden und Entzug einher. Und dieses ambivalente

Verhältnis wird ebenfalls markant, sobald wir uns mit den kulturgeschichtlichen

Entwicklungen des Begriffs befassen, die nun ins Blickfeld gerückt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


392 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

3. Historische Kontexte

Zwischen öffentlich und privat

Sprechenwirüber Intimität,dann schwingendamit assoziativ,wie bereitsmit »Test

Chamber: Isolation« nachgezeichnet, etwa Momente des Privaten, des Innigsten

und Geheimen mit. Der Begriff suggeriert etwas Zurückgezogenes, das stets in

einer Opposition zu einem wie auch immer gearteten Öffentlichen steht. Geht es

wiederum darum, die Ausstellung als ›Sphäre‹ oder ›Milieu‹ zu kategorisieren, fällt

beim eingehenden Nachdenken darüber auf, dass sie sich einer klaren Zuordnung

entzieht. Wenngleich es sich um einen Bereich des Öffentlichen handelt, der be-

stimmteRegeln,Habitus undNormen impliziert (s.Kap.*Körper_Hervorbringen*),

scheinen Ausstellungen etwas ›Eigensphärisches‹ zu kreieren, das nicht in der di-

chotomen Einteilung in ›öffentlich‹ und ›privat‹ aufgeht. So betonen auchDorothea

von Hantelmann und Carolin Meister, dass die Ausstellung historisch betrachtet

»das erste öffentliche Ritual [konstituiert], das sich explizit an das Individuum

richtet (denn imGegensatz beispielsweise zumTheater, das das Individuum als Teil

eines Kollektivs anspricht, ist die Erfahrung des Kunstwerks als eine vereinzelte

Begegnung konzipiert)« (von Hantelmann/Meister 2010, 10). Daneben stellen sie

einen weiteren Punkt heraus:

»Die Ausstellung als jener Ort, der sich unserem differenzierten Verhältnis zum

Objekt widmet, wird immer mehr zu einem Ort, an dem es um die Erfahrung ei-

nes Verhältnisses zu sich selbst und zu anderen geht. Das künstlerische Objekt

ist nicht länger Protagonist der Bedeutungsproduktion, sondern dient, wie es in

den 1960er Jahren Robert Morris formuliert hat, vorrangig der Herstellung eines

experimentellen Selbstbezugs.« (Ebd., 17)

Die Steigerung einer solchen Einzelerfahrung sowie eines expliziten experimen-

tellen Selbstbezugs vollzieht – gewissermaßen in Analogie zu »Test Chamber: Iso-

lation« – beispielsweise etwa auch die Arbeit Solo von Christian Falsnaes, die im

Rahmen der Ausstellung »State of the Arts« (2020) in der Bundeskunsthalle Bonn

entstanden ist (vgl. Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland

2020). In einem komplett weißen, fensterlosen, einwandig bespiegelten Raumwer-

den wir als Besucher:innen barfuß einzeln für fünf Minuten ›uns selbst‹ (respek-

tive der Installation) überlassen. Innerhalb einer deutlich gesetzten und klar kon-

turierten Rahmung wird dadurch eine Sphäre der Privatheit und zugleich Unbe-

stimmtheit erzeugt, denn was hinter der geschlossenen Tür passiert, dringt nicht

nach ›Außen‹. Während die Arbeit zum einen die Thematik der klassischen Trias

von Kunstobjekt/Künstler:in/Betrachter:in umspielt, die dadurch gewissermaßen

in sich zusammenfällt, kommt zum anderen die Frage nach den Verhältnissen von

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 393

öffentlich/privat, offen/geschlossen bzw. geheim, gesetzt/unbestimmt, geteilt/iso-

liert etc. ins Spiel. Dass sich jene Verhältnisse jedoch nicht in einer Dichotomie auf-

lösen lassen, wird deutlich, wenn wir uns die Installation als Ausstellungssituati-

on anschauen. Mit einem Absperrständer abgegrenzt und von Wärter:innen regu-

liert, generiert das Ausstellungssetting einen deutlich konturierten Bereich mit ei-

nem ›Warteraum‹, der der Situation eine klare Kontrollkomponente verleiht.Damit

gestaltet sich die Installation im Sinne einer Anweisung zum ›Privat-Sein‹. Der ge-

heim-geschlossene, ›private‹Raumwirddadurch selbst einStückweit zu einemsys-

temisch kontrolliertenOrt, sodass dem ›exklusiven‹ Im-Raum-Sein einMoment des

›Exponierens‹ innewohnt. Die Ausstellungssituation generiert folglich eine Sphä-

re, die über eine Bestimmung von öffentlich und privat hinausgeht – eine Sphä-

re der Intimität. Mag das Intime assoziativ mit dem Privaten und Geheimen oder

auchdemSexuellen verknüpft oder gar gleichgesetztwerden,offenbart es,weit dar-

überhinausgehend, eine Qualität, die Ausstellungssituationen ausgehend von ei-

nem dichten Bündel an Parametern zu beschreiben vermag und damit sowohl die

Ebene des ›Sphärischen‹, des ›Körperlichen‹ als auch des ›Institutionellen‹ in ih-

rer Verschränkung ins Blickfeld rückt. ImHinblick auf Falsnaes’ Solo oder Bödekers

»Test Chamber: Isolation« entfaltet der Begriff dieMöglichkeit einer Lesart, die das

dichteVerhältnis vonRelationenundBezügen,die die Ausstellungssituationenpro-

duzieren, aufgreift unddabei sowohl dieEbeneder körperlichenAdressierung,aber

auch der Normierung sowie auch Emergenzmomente in den Fokus rückt.

Wie im Verlaufe des Kapitels gezeigt wird, ereignet sich das Intime vor dem

Hintergrund eines ›Zur-Schau-Stellens‹. Einerseits unmerklich und geheim, geht

es andererseits mit emphatischen Gesten einher, mit einem ›Exponiert-Werden‹.

So führt auch Falsnaes’ ›Installation‹ jenes Verhältnis von An- und Abwesenheit,

(Sich-)Zeigen und Entziehen, der Anweisung und Selbstermächtigung vor. Damit

deutet sich ein dichtes Gefüge an Momenten an, die allesamt all das umkreisen,

was das Kapitel mit dem Terminus Intimität adressiert. Um aber Intimität als

einen über die alltäglichen Konnotationen hinausgehenden Begriff zu schärfen,

soll zunächst die Fülle an Bedeutungen und Bestimmungen, die mit Intimität als

Terminus einhergehen, kultur- und begriffshistorisch nachgezeichnet werden.

In ihrerMonografie »Intimität.Begriffsgeschichte undEntdeckungder ›Intimi-

tät‹ auf demTheater um 1900« (2001) stellt Marianne Streisand heraus, dass Intimi-

tät als Begriff vor allem dadurch gekennzeichnet ist, dass sich dieser einer genauen

Bestimmungentziehtund sich aufunterschiedlicheDisziplinen ›verteilt‹ (vgl.Strei-

sand 2001, 11).Daraus resultiert nicht zuletzt auch seine ambivalente Stellung,denn

während damit einerseits »eine Gegenwelt gegen die offizielle und politische Welt

reklamiert werden soll, wird sie [die Intimität, Anm. d. V.] andererseits als Signal

eines Rückzugs aus öffentlichemEngagement verdächtigt« (ebd.).Was Streisand in

ihrer Arbeit vollbringt, ist zum einen das Nachzeichnen einer von vielen Verschie-

bungen geprägten Begriffsgeschichte von Intimität, zum anderen aber dasHeraus-

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


394 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

stellen derer Bedeutung als einer kunsttheoretischen Kategorie im Zuge der Mo-

derne (vgl. ebd.). Wie Streisand im Zuge dessen herausarbeitet, ist mit Intimität

als Begriff »nicht ein einziger Diskurs anvisiert, in ihm kreuzen sich eine Vielfalt

vonDiskursen.DasPhänomen ›Intimität‹ reicht indieunterschiedlichstengeistes-,

sozial- und rechtsgeschichtlichen, aber auch in medizin- und architekturhistori-

sche Zusammenhänge – und nicht zuletzt auch in die Geschichte des ästhetischen

Denkens.« (Ebd., 32) Gegenwärtig gäbe es vor allem eine auffällige Differenz zwi-

schen alltagssprachlichem und wissenschaftlichem Gebrauch.Während die alltäg-

liche Verwendung etwa in die Bedeutungsrichtung von »›vertraut‹, ›nah‹, ›geheim‹,

›geschlossen‹, ›innerlich‹ oder ›gemütlich‹« (ebd., 33) tendiert, ist damit im wissen-

schaftlichen Sprachgebrauch vermehrt primär Sexualität gemeint. Allen Bedeutun-

gen scheint aber zumindest die Ebene des Privaten als Abgrenzung zum Öffentli-

chen und Politischen gemein zu sein (vgl. ebd., 34).8

Im Hinblick auf die Wortgeschichte weise Intimität starke Differenzierungen

und ›Wanderungen‹ auf (vgl. ebd., 12). In der deutschen Sprache seien das Substan-

tiv Intimität bzw. das Adjektiv intim verhältnismäßig neu und so gehe die deut-

sche Wortgeschichte »bis ins 18. Jahrhundert zurück, wo das Adjektiv ›intim‹ aus

lateinisch ›Intimus‹ (= ›der innerste, vertrauteste, geheimste‹), der Superlativform

von ›intra‹ (= innen) entlehnt wurde« (ebd., 67). Eine morphologische Verwandt-

schaft liege auch zum inzwischen veralteten, in der deutschen Rechtsprechung ge-

bräuchlichemWort ›Intimation‹, das aus dem spätlateinischen ›intimatio‹ (Bekannt-

machung) abgeleitet wurde (vgl. ebd.).9

Das Auftauchen des Begriffs im Deutschen sei in der ersten Hälfte des 18. Jahr-

hunderts in erster Linie in der Konstellation ›intimer Freund‹ zu finden. Dazu lasse

sich auch der lateinische Begriff ›Intimus‹ (im Sinne von vertrauter Freund) ins Ver-

hältnis setzen, doch machen sich hierbei deutliche Unterschiede bemerkbar. Wäh-

8 Für die 1990er Jahre – d.h.mehr oderweniger für die Entstehungszeit ihrerMonografie – kon-

statiert Streisand einen ›Intimitätsboom‹ im Sinne dessen, dass das Interesse für den skiz-

zierten Bereich auf jeglichen Ebenen anstieg. Diese Beobachtung bindet Streisand vor allem

an die sich zu der Zeit manifestierenden Schübe der Globalisierung, des Neoliberalismus,

der Mobilisierung und Deterritorialisierung sowie des internationalen Arbeitsmarkts zurück

(vgl. ebd., 34). Demnach lassen sich aus sozial- und kulturwissenschaftlicher Perspektive Ten-

denzen nachzeichnen, die aber gleichzeitig aufs Engste mit dem Wandel von Intimität als

Begriff einhergehen. So wäre auch aus der ›gegenwärtigen Schreibzeit‹ dieser Arbeit zu fra-

gen, welche Verschiebungen und Verdichtungen sich nachzeichnen lassen. Diese Frage steht

jedoch weniger im Zentrum der Auseinandersetzung, auch wenn sie stets präsent wird, wie

beispielsweise bei der Frage nach den aktuellen Digitalisierungstendenzen (›virtuelle Aus-

stellungsformate‹ etc.) und demUmdenken dessen, was Präsenz bedeuten kann (s. Kap. *Set-

ting_Verräumlichen*).

9 Streisand bezieht sich hierbei auf Kluge 1989. Im Englischen sowie Französischen fand diese

sprachliche Entlehnung aus dem Lateinischem bereits vor dem 18. Jahrhundert statt undwar

zunächst vor allem in einem rational-sozialen Sinne gebräuchlich (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 395

rend ›intimer Freund‹ nicht zuletzt eine emotionale Ebene adressiere, bewege sich

›Intimus‹ viel stärker in der Sphäre des Institutionellen, sodass diesem geheimzu-

haltende, diplomatische Aufgaben zufielen (vgl. ebd., 71).10 Der Einzug ins Deut-

sche fand also, im Vergleich zu anderen Sprachen, eher zögerlich statt, sodass das

Wort für eine längerer Zeit als fremd empfundenwurde.ZumEnde des 19. Jahrhun-

derts hin etabliere sich nach und nach vor allem die sexuelle Konnotation (vgl. ebd.,

103) und auch in der Literatur lasse sich ein vermehrterGebrauchnachzeichnen,der

sichgernderDoppeldeutigkeit undLatenzbediente.Um1900erweitere sichdasGe-

brauchsspektrum jedochwiederum so stark, dass »dasWort stets noch eine sprach-

liche Begleitung braucht, um richtig verstanden zuwerden« (ebd., 108).Was umdie

Zeit von der Bedeutung her auf eine markante Weise hinzukomme, sei außerdem

die Dimension des Räumlichen und Atmosphärischen (vgl. ebd., 109). Für die Zeit

um 1900 könne Intimität demzufolge als ein ›dichter‹ Begriff von hoherWertschät-

zung konstatiert werden, wovon ebenfalls verbreitet neu aufkommendeWortkom-

posita zeugen (vgl. ebd., 30).

Im Kontext des Diskurses um das Private erfuhr Intimität – kultur- und so-

zialhistorisch betrachtet – ein reges Interesse. Doch ist jenes Interesse von einer

starken Polarität geprägt, denn, wenn wir uns auf die Relationsebene ›das Intime‹

vs. ›das Gemeinschaftliche‹ begeben, finden wir unterschiedliche Positionen, die

das Intime entweder als ein erstrebenswertes Gut bzw. eine der wichtigen Da-

seinsmodalitäten des Individuums beschreiben, oder, im Gegenzug dazu, darin

eine Form der Unterdrückung und des ›Intimisierungsdiktats‹ erkennen. Als ei-

ner der ›berühmten‹ Vertreter der zweiten Position kann etwa Richard Sennett

mit seiner recht eindeutig betitelten Schrift »Verfall und Ende des öffentlichen

Lebens. Die Tyrannei der Intimität« gelten, in der er die Übernahme einer einst

in aller Stärke fungierenden Sphäre der Öffentlichkeit durch das Private beklagt,

was nicht zuletzt zum ›Absterben‹ des öffentlichen Raums führte (vgl. Sennett

1991, 37). Jene Übernahme durch das Privat-Intime habe, laut Sennett, schließlich

eine »destruktive Gemeinschaft«11 (ebd., 459) zu Folge.12 In ihrem Beitrag »Inti-

macy: A Special Issue« (1998) thematisiert auch Lauren Berlant die Verbindung

10 Wie Streisand vermerkt, sei Intimus »näher jenem Freunde verwandt, den Bacon in seinem

Essay ›Of Friendship‹ beschrieben hat. Das ist ein Freund, der bei der Schärfung des eige-

nen Verstandes und Klärung des Verständnisses behilflich ist, der die Freuden verdoppelt

und den Kummer halbiert, dessen moralische Ermahnungen ›the best receipt (best [I say] to

work, and best to take)‹ […] seien.« (Ebd., 72; vgl. hierzu Bacon 1905, 67) Der intime Freund sei

vielmehr das Resultat des 18. Jahrhunderts als des Jahrhunderts der Freundschaft und agiere

auf einer emotionalisierteren und individualisierteren Ebene (vgl. Streisand 2001, 73).

11 Zur Thematik der Grenze von Gemeinschaft s. Plessner 1924.

12 So verweist Streisand darauf, dass Sennett ein nicht-intimes Modell von Öffentlichkeit ent-

warf, das sich zwar einerseits um eine Ideologiekritik bemühte (vgl. ebd., 48), andererseits

jedoch viele der zentralen Begrifflichkeiten unreflektiert behandelte (vgl. ebd., 49) und zu-

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


396 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

hin zum Kollektiven, jedoch mit einer anderen Gewichtung: »Intimacy names the

enigma of this range of attachments, and more; and it poses a question of scale

that links the instability of individual lives to the trajectories of the collective.«

(Berlant 1998, 283)13 Dabei gehe es um das Problem, »how to articulate the ways the

utopian, optimism-sustaining versions of intimacy meet the normative practices,

fantasies, institutions, and ideologies that organize people’s worlds« (ebd., 282).14

Streisand hält im Kontext dessen fest: »In dem Auf und Ab, das die Bewertung von

sozialer ›Intimität‹ politisch erfahren hat, läßt sich also eine Tendenz ausmachen:

Großräumigen gesellschaftsverändernden Konzepten ist ›Intimität‹ eher fremd,

während sie von den kleinformatigen, dezentraleren, stärker lebensweltlich und

erfahrungsbezogenenTheorien hoch geachtet wird.« (Streisand 2001, 53)

›Intime Ästhetik‹

Eine weitere spannungsinduzierende Komponente ergibt sich, wie bereits ›ange-

kündigt‹,durch eineBedeutungsebene,die imZugekunsttheoretischerReflexionen

hinzukam: »1905 hieß es im ›Meyer‹ wie gewöhnlich, ›intim‹ bedeute ›innig, ver-

traut‹. Aber es wurde dem noch hinzugefügt, der Begriff sei gegenwärtig ›auch ein

Schlagwort der modernen Kunst‹.« (Streisand 2001, 110) ›Intimität‹ genoss folglich um

1900, so Streisand, alsModewort ihre Blütezeit undwurde als dasHauptschlagwort

der ›intimen Ästhetik‹ gefeiert. Der Diskurs einer ›intimen Ästhetik‹ manifestierte

sich an der Schwelle vom 19. zum 20. Jahrhundert (vgl. ebd., 12) und löste die Er-

wartung einer enormen Innovationskraft aus, die das Intimemit sich bringen sollte

(vgl. ebd., 101). So durchzog der »künstlerisch-ästhetische Intimitätsdiskurs […] alle

demProblemlösungen außerAcht ließ, die beispielweise fünfzig Jahre zuvor von JohnDewey

entwickelt wurden. Siehe hierzu etwa Dewey/Krüger 1996.

13 Zur Thematik von Intimität, Emotionalität und Kapitalismus s. auch Illouz 2007 sowie Luh-

mann 1982.

14 Streisand zeichnet in ihrer Untersuchung eine historische Ebene der Intimisierung im Sin-

ne der Herausbildung einer Privatsphäre nach. So greift sie auf Philippe Ariés zurück, der in

seiner Auseinandersetzung mit der »Geschichte der Kindheit« (1960) den symptomatischen

Umstand beschreibt, dass die Darstellung von Hausinnenräumen in der Malerei seit dem 17.

Jahrhundert nach und nach zunahm. Damit geht für das 17. und 18. Jahrhundert, sowohl sei-

tens Ariés als auch seitens Jürgen Habermas, die Diagnostizierung einer Intimisierung des

»menschlichen Lebens in Zentraleuropa [einher], die in Zusammenhang gebracht wurdemit

der Herausbildung der bürgerlichen Familie und einer zunehmend abgeschotteten Privat-

heit« (ebd., 39). Siehe hierzu Ariés 1990 sowie Habermas 1971. Eine konträre Auffassung ver-

trete dagegen etwa Hans Peter Duerr (vgl. Duerr 1990), der in seiner primär Sexualität be-

treffenden Untersuchung für die Unveränderlichkeit des Intimen argumentiert und sich et-

wa, wie Streisand erwähnt (vgl. Streisand 2001, 39f.), gegen Norbert Elias (vgl. Elias 1990)

ausspricht.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 397

Künste im Kontext der ›Moderne‹, hatte sein Zentrum aber im Bereich der Drama-

tik und desTheaters« (ebd., 12).15Während das Intime einerseits die ›Moderne‹ be-

gleitete, führte es gleichzeitig »ein eher ›subkutanes‹ öffentliches Dasein.Das ›Inti-

me‹/die ›Intimität‹ wurde nie zumoffenenKampfbegriff der künstlerischen und in-

tellektuellenAvantgarde […]« (ebd., 15) und genoss vielmehr,wie Streisand inAnleh-

nung an Thomas Kuhn beschreibt, den Status eines präparadigmatischen Begriffs

(vgl. ebd.; vgl. Kuhn 1997). Im Hinblick auf die kulturellen respektive soziopoliti-

schen und psychosozialen Umstände führt Streisand in ihrer Auseinandersetzung

folgende Punkte an: »Die Suche nach der ›Intimität‹ in der Kunst begann zu einer

Zeit, da sie außerhalb der Kunst – in den unpersönlichen Strukturen der Gesell-

schaft – bereits chancenlos erscheint. Das Krisenhafte der Zeitstimmung um 1890

ist allgegenwärtig. Die industrielle Revolution war in den letzten Jahrzehnten des

19. Jahrhunderts zu einem erstenHöhepunkt gelangt.« (Streisand 2001, 113) Das Lo-

kale wurde durch die Internationalisierung des Kommunikations- und Verkehrs-

wesens relativiert, das Zeitalter der Massen wurde mehr und mehr präsent sowie

auch der damit einhergehende Schock (vgl. ebd.). Die ›glaubensarme Generation‹

(vgl. ebd., 114) wurde nun der Dynamisierung sowie Flexibilisierung ausgesetzt re-

spektive auchdenFreiheiten,ÄngstenundAnforderungen an einneues, ›modernes‹

Subjekt (vgl. ebd.).16

In der bildenden Kunst machte sich die Fokussierung der Intimität auf unter-

schiedlichen Ebenen bemerkbar. Als Terminus wurde ›intim‹ erstmal im Kontext

von ›paysage intime‹ verwendet, einer vonderKünstlerkolonie »Schule vonBarbizon«

kreierten Strömung der Landschaftsmalerei (vgl. ebd., 116).17Was dabei im Vorder-

15 Im Hinblick auf das Theater führt Streisand aus: »Das Projekt einer ›intimen Ästhetik‹ in sei-

nem zentralen Theaterbereichwar der Entwurf eines ›Gesamtkunstwerks‹, das auf allen Ebe-

nen des kunstkommunikativen Prozesses angesiedelt war: der Dramaturgie der Texte; der

Architektur und Atmosphäre beziehungsweise Stimmung der Spiel- und Zuschaustätte; der

besonderen Form einer Semiöffentlichkeit, die zwischen Bühne und Publikum als einer spe-

zifischen ›Gemeinschaft‹ etabliert werden sollte; der Spielweise, Sprache, habituellen und vi-

suellen Angebote durch die Darsteller sowie der bühnentechnischen und bildkünstlerischen

Voraussetzungen. Das Projekt einer ›intimen Ästhetik‹ auf dem Theater stellt den Versuch

einer umfassenden Synthese der verschiedenen Künste dar.« (Ebd., 12)

16 Streisand führt weiter aus: »Beide Termini – ›Intimität‹ und ›Moderne‹ – wurden nicht als Ge-

gensätze empfunden, wieman annehmen könnte, sondern das künstlerisch ›Intime‹ ergänz-

te das künstlerisch ›Moderne‹ zunächst.« (Ebd., 128)

17 Die Künstlerkolonie »Schule von Barbizon« verortete sich im Wald von Fontainebleau nahe

Paris und befasste sich, wie Streisand anführt, mit französischer Landschaftsmalerei, »die

einerseits auf den (vor allem englischen) Romantikern fußte und andererseits den Impres-

sionismus vorbereitete« (ebd.). Namentlich lassen sich hier etwa Jean-François Millet, Jean-

Jacques Rousseau, FrançoisDaubigny, Camille Corot,NarcisseDias de la Pena, JulesDupré so-

wie Constant Troyon anführen, die allesamt innere Emigration à la zurück zur Natur im Sinne

einer Gemeinschaftsutopie anstrebten (vgl. ebd., 117).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


398 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

grund stand, war eine Gemeinschaftsutopie, die die Natur nicht heroisieren sollte,

aber einem subjektiven Blick und einer offenen Arbeitsweise im Freien folgen (vgl.

ebd., 117f.). Diese Bestrebungen kulminierten folglich allesamt im Begriff des Inti-

men:

»Das Stichwort ›intim‹ wurde nach 1890 – in Deutschland wie in Frankreich – bei-

nahe inflationär für künstlerische Zwecke genutzt. So werden jetzt beispielsweise

wohl die Gemälde der in den neunziger Jahren neugegründeten Künstlerkolonien

Worpswede und Neu-Dachau als ›intime‹ bezeichnet als auch die Gemeinschaft

der Maler selbst als eine der ›Intimisten‹.« (Ebd., 121)18

Dass sich diese gesteigerte Präsenz undVerbreitung des Intimitätsbegriffs auch auf

der Ebene von Ausstellungen zeigte,machte etwa das Herausbilden eines sich nach

und nach ausbreitenden impliziten ›Katalogs‹ bemerkbar, der sich zu jener Zeit im

Kontext der ›intimenÄsthetik‹ abzeichnete.Sogeht StreisandaufdieAusführungen

des Schriftstellers André Gide ein, der einige dieser Punkte wie folgt zusammen-

bringt:

»[…] 1. ein enges, direktes Gespräch zwischen Künstler, seinemWerk und dem Be-

trachter; 2. das Sprechen aus dem ›Innersten‹, wobei die Außenwelt nur ein ›Vor-

wand‹ ist; 3. die leise Rede, fast ein ›Wispern‹, 4. das ›Sich-Jemandem-Anvertrau-

en‹ und schließlich 5. den Zuschauer/Betrachter dazu zwingen, sich zu ihm ›hinzu-

beugen‹, um ihm zuzuhören beziehungsweise zuzuschauen.« (Ebd., 123; vgl. Gide

1905, 428)

Des Weiteren wird auch das Aufkommen von Sezessionen als ›intime Organisati-

onsformen‹ (vgl. Streisand 2001, 125) herausgestellt. Gekoppelt an ebenso ›intime‹

Präsentationsformen (vgl. ebd., 126) wurden die Sezessionen durch die Vorstellung

einer Gemeinschaftsutopie geprägt, die sich in Opposition »zu den existierenden

Salons mit ihren teilweise willkürlichen Auswahlkriterien und zu den als konser-

vativ begriffenen Akademien der Künste [stellte]. Die Sezessionen waren Opposi-

tionen im Zeichen der ›Moderne‹.« (Ebd., 125) Die Verweigerung, sich ›-Ismen‹ zu-

ordnen zu lassen, ging zugleich einher mit einer ›intimen Behaglichkeit‹, denn erst

dadurch könnte die Kunst ›wahrlich‹ erfahren werden (vgl. ebd., 126). Dies spiegel-

te sich zudem auch in der eher als gemütlich zu beschreibenden Verkaufssituation

18 Wie Streisand herausstellt, wurde das »französische ›intimiste‹ […] [von] Joris-Karl Huysmans

1881 erstmals in einem Artikel über ›L’art moderne‹ verwendet, ›qualifiant une peinture qui

évoque des scénes d’interieur‹« (Rey 1992, 1045, zit.n. ebd., 121). »›Intimisme‹ wurde in den

90er Jahren in Frankreich neu geprägt für Gemälde von Pierre Bonnard und Edouard Vuillard,

die in dieser Zeit entstanden waren.« (Ebd. 122)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 399

wider: »Der Charakter des neuen Ausstellungslokals erinnert in keinem Zuge an ei-

ne Verkaufshalle. Kein Zimmer ist überfüllt […]. Das Trauliche und Heimische der

Zimmerwird noch gehoben durch den Friesstoff des Fußbodens, der den Schall der

Schritte dampft, und mit perlgrünem Plüsch überzogene, behagliche Ruhebänke

und Lehnstühle […].« (Ebd., 127; s. hierzu Teeuwisse 1986) Damit ging der Begriff

der Intimität im 20. Jahrhundert dazu über, eine Beschreibungskategorie für Orte

und Atmosphären im Sinne eines Ambiente zu sein und schließlich die Konnotati-

on ›wohlig‹ nach sich zu ziehen (vgl. ebd., 329). Und wie bei vielen Paradigmen und

Phänomenen hatte sich damit auch das Innovationsprinzip von Intimität mit der

Zeit abgetragen (vgl. ebd.) und wurde allmählig ab 1908/1909 von einem nächsten

›Paradigma‹ abgelöst – demHang zur Monumentalität (vgl. ebd., 330). Damit wur-

de Intimität auf die Ebene einer Kategorie unter anderen verlagert und verlor ihren

exzeptionellen Status.

Vor demHintergrunddieses historischenExkurses geht es der vorliegendenAr-

beit jedoch,wie bereits vorgezeichnet,weder darum,die Intimität als ›Epoche‹ wie-

der aufleben zu lassen (im Sinne eines auf Ausstellungen bezogenen Revivals des

Zurückgezogenenundnach InnenGerichteten),nochdenBegriff einer ›intimen‹ im

Sinne von ›wohligen‹ Atmosphäre von Ausstellungssettings in den Fokus zu rücken,

sondern vielmehr als Begriff erneut zu schärfen und imHinblick auf Ausstellung als

Existenzweise fruchtbar zu machen. Wie der hauptsächlich auf den Untersuchun-

gen von Marianne Streisand basierende Exkurs zur Begriffsgeschichte sowie dem

Wandel der Konnotationen aufzeigt, bietet Intimität in ihrer Ambiguität ein enor-

mes SpektrumanMomenten, die allesamt (in je unterschiedlichenKonstellationen)

im Fokus der Arbeit und damit auch in der vorgeschlagenen Auseinandersetzung

mit Ausstellungen stehen. Indem Intimität sowohl die emotional-affektive, als auch

die institutionell-soziale Ebenenmiteinander verknüpft und das Verhältnis von öf-

fentlich und privat sowie innen und außen überlagert bzw. auf eine gefaltete Wei-

se verhandelt, bietet der Begriff ein starkes Potential um all jene Modalitäten auf-

zugreifen, die präsent werden, sobald es um Ausstellungen geht: etwa Fragen nach

der körperlichen Adressierung, der institutionellen Einbettung, den Konfiguratio-

nen des Räumlichen, den Zeitverhältnissen etc. Deshalb soll im folgenden Verlauf

des Kapitels Intimität als ein Parameter entwickeln werden, der Momente von Fal-

tungenundÜberlagerungen insBlickfeld rücktunddamit bestimmteGrenzziehun-

gen in Frage stellt bzw. reflektiert. Als teilender und zugleich versammelnder Mo-

duswendet sich Intimität ebenfalls anThematikendesGemeinschaftlichenbzw.Ge-

meinsamen (s. Kap. *Agencement_Materialisieren*) und fokussiert sich aber in ers-

ter Linie auf Prozesse von (Meta-)Stabilisierungen sowie einem unentwegten Ver-

handeln von Positionen, aus denen ›Selbst‹ und ›Andere‹ als überlagerte, ephemere

Phänomene resultieren. All jenen Prozessen und Bewegungen soll nun im folgen-

den Verlauf des Kapitels nachgegangen werden, indem Intimität insbesondere in

der Verschränkung mit dem Moment des Exponierens gedacht wird, gleichzeitig

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


400 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

immer wieder rückbesinnend auf die etymologischen Polyvalenzen von Intimität

als Begriff.

4. Exponieren

Im 2019 erschienenen Essay »Vom Intimen. Fern der lärmenden Liebe« setzt sich

François Jullien mit dem Begriff des Intimen auseinander und beschreibt diesen

folgendermaßen: »Intim wird das genannt, was ›im tiefsten Inneren eines Wesens

beschlossen ist‹; so spricht man von einer ›intimen Bedeutung‹ oder der ›intimen

Struktur gewisser Dinge‹. Es ist aber auch das, ›was durch das Zuinnerste eng ver-

bindet‹: intimer Bund, intime Beziehungen haben,mit jemandem intim sein.« (Jul-

lien 2019, 19)19 Damit verweist Jullien nicht zuletzt darauf, dass demBegriff des Inti-

mem zwei Bedeutungen inhärent sind, diemehr oder weniger nebeneinander exis-

tieren: »[…] (1) dass das Intime das Wesentlichste, zugleich das Zurückgezogenste

und für alle Verborgenste ist; (2) dass das Intime das ist, was [einen] am tiefsten

mit dem Anderen verbindet und mit ihm zu teilen veranlasst« (ebd., 20). Das Inti-

mekanndemzufolgenicht lediglichaufKomplizenschaft reduziertwerden,dennob

wirnunder erstenoderder zweitenBedeutung folgen –esübersteigt »doch letztlich

jegliches Kalkül und Ziel« (ebd., 18).20 Der Begriff des Intimen operiert folglich stets

mit einem Verhältnis von Innen und Außen. Doch während für das Außen soweit

kein Superlativ existiere, lasse sich für das Innen eine Steigerung anführen:

»[…] ›intim‹ [bzw. im Deutschen ›innerst‹]. Intimus heißt in Latein das, was ›sehr‹

oder ›amweitesten innen‹ ist. […] Denn das Intime ist der Intensiv oder die Radika-

lisierung eines Inneren, entzieht sich in diesem eben auch diesem selbst und den

Blicken der anderen, zugleich aber besagt das Intime genauso sein Gegenteil: Die

Einigung mit dem Anderen, die ›intime‹ Vereinigung, Außen wird damit Innen,

›das Innerste‹, und bringt das Ansinnen eines Teilens hervor. Das ›Intime‹ vollzieht

von einer Bedeutung zur anderen diese Umkehrung: Das, was zuinnerst ist – weil

19 Hierbei verweist Jullian auf das Wörterbuch ›Le Robert‹ (vgl. ebd., 19), jedoch ohne genaue

Angaben.

20 Jullien führt weiter aus: »›In-tim‹ [auf Französisch intime geschrieben], ist ein schönes Wort

im Französischen. ›In‹, das öffnet, hebt die Stimmlage, gibt eine helle Tonfarbe, das imit Kon-

sonanten hat Resonanz. Das folgende ›-tim‹ faltet zusammen, umschließt sanft diesen Elan –

diesen Akzent – und macht ihn diskret. Das im Französischen am Ende stehende stumme e

vergeht ins Unbestimmte, es lässt murmeln. Einerseits wirken die zwei Silben wie ein Echo

aufeinander, das Ausatmen antwortet dem Einatmen, andererseits aber geht das nicht ohne

einer (sic!) gewissen Asymmetrie: Der kurzen Hochlage, die den Effekt einer Aufforderung

bewirkt, folgt ein Absinken der Stimme, die diesen absorbiert und gedämpft verlängert.«

(Ebd., 33)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 401

es zutiefst Inneres ist, das Innere bis an sein Limit bringt –, ist das, was damit zu-

gleich eine Öffnung zumAnderen auslöst; als das, was die Trennung aufhebt, eine

Durchdringung provoziert.« (Ebd., 21)

Trotz der begrifflichen Divergenzen besteht das Produktive indes gerade darin, die

beidenBedeutungennicht getrennt voneinander zu behandeln, sonderndie Intimi-

tät vielmehr –unddarin besteht einer derGrundgedankendiesesKapitels –als eine

Faltung zu denken. Wie Jullien in seinem Essay deutlich macht, geht mit Intimität

einWanken von Innen und Außen einher (vgl. ebd.): »Während es sich in sich selbst

zurückzieht,bedarf es ›desAnderen‹ […],dass es indieses Innen eindringe, sichdort

mit ihm verbinde und sich darin einmische und die Abgrenzung von innen/außen

somit verschwindet.« (Ebd., 24)21 DieseWeise bezeichnet Jullien als »Kippen« – das

Kippen von einem »Außen in ein gemeinsam geteiltes Innen« (ebd., 181).22 Sowohl

der Rückzug als auch das Teilen sind dem Intimen damit inhärent, oder, wie Jullien

ausführt, »aus der Tatsache der Möglichkeit des Rückzugs entsteht der Anreiz zum

Teilen« (ebd., 24), sodass damit ein Verlangen nachÜberschreitung einhergehe (vgl.

ebd., 25).DieÖffnungnachdemAußen ist aufs Engstemit derVertiefungdes Innen

verknüpft, was zwangsläufig eine Ambivalenz produziert (vgl. ebd., 25f.). Das Inti-

me gestaltet sich als etwas Unerhörtes und Unfassbares, als eine »Verlockung nach

Unbekanntem und Hingabe« (ebd., 29). Deshalb sei es aus sich heraustretend und

expansiv (vgl. ebd.).

Wenn wir vor dem Hintergrund dieser Überlegungen von Intimität als einem

Parameter der Existenzweise Ausstellung sprechen wollen, dann markiert dieser

Begriff der Intimität ein Verhältnis, das offenbar mit einer Überlagerung operiert:

einem Ineinandergreifen von Innen und Außen. Folglich hantieren Ausstellungen

mit Grenzziehungsmomenten und initiieren imZuge dessen ein Spiel, bei dem sich

Zeigen und Entziehen unentwegt neu ausrichten.Deshalb gilt es nun einen Prozess

bzw. eine Praktik explizit in den Fokus zu rücken, die mit dem Parameter der Inti-

mität einhergeht: die Praktik bzw. das Moment des Exponierens. In ihrem Beitrag

21 Hierbei muss erläutert werden, dass Jullien in seinen Formulierungen den Gedanken zum

Ausdruck bringt, man würde sich selbst ›abhanden kommen‹ (vgl. z.B. ebd., 175f.). Die vor-

liegende Arbeit macht jedoch den Vorschlag, gerade nicht von einer ›vorherigen‹ Festigkeit

auszugehen, die zu einer Selbstaufgabe führt (s. hierzu Ausführungen im Zuge des Begriffs

der différance im letzten Teil des Kapitels).

22 An dieser Stelle ist es notwendig zu betonen, dass Julliens Ausführungen sich primär auf

›zwischenmenschliche‹ Verhältnisse beziehen. Das Kapitel schlägt jedoch vor, mit dem Pa-

rameter der Intimität jegliche Formen von Relationen zu fokussieren. Das intime Zwischen

wird folglich nicht als ein ›Zwischen-zwei-Subjekten‹ begriffen, was uns nicht zuletzt zu der

Frage nach der akteuriellen Kraft von Dingen, aber auch von Ausstellungen führt (s. hierzu

dasKap. *Objekt_Konfigurieren* sowiedenBegriff desAusstellungsakts imKap. *Präsenz_Er-

scheinen*).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


402 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

»Figuren der Deaktivierung« (2016) thematisiert Kathrin Busch jenes Moment des

Exponierens, unter Rückgriff auf Agamben, wie folgt:

»Für Agamben artikulieren sich in Kunstwerken eben diese Momente des Nicht-

Handelns oder Nicht-Könnens, von denen das Subjekt ansonsten entfremdet ist.

Dadurchwird es – wieman formulieren könnte – exponiert. In der Kunst wird das-

jenige ausgestellt, demgegenüber der Mensch seinerseits exponiert ist. Er ist all

demjenigen ausgesetzt, was den Raum seines Handelns und Tuns absteckt: so-

wohl er- als auch verunmöglichend. Dieses ursprüngliche Exponiert-Sein offen-

zulegen oder hervorzubringen, könnte man als das eigentliche Anliegen von Aus-

stellungen bezeichnen.« (Busch 2016, 35)

Exponieren sei damit eine grundlegende Praktik des Ausstellens, die ein Aussetzen

impliziere, denn diese generiere ein ›Arretieren‹23, das nicht lediglich ein Stilllegen

bedeutet.24MitExponierengeht folglich einProzess einher,der anders zuoperieren

scheint als ein ›Zeigen‹ oder ›Sich-Zeigen‹, denn dieser verweist auf ein Heraustre-

ten, das eine Entzugsgeste mit Momenten des Sichtbar- bzw. Öffentlich-Werdens

vermegt.25

Wenn wir den Begriff der Intimität vor diesem Hintergrund nachzuzeichnen

versuchen, dann wird deutlich, dass sich dieser vor allem in einer Ambivalenz be-

merkbar macht. Und so wie sich der intime Bezug erst durch einen Entzug et vice

versa einstellen kann, offenbart sich, dass das ›zurückgezogene‹ Intime einer (sich)

›exponierenden‹ Geste bedarf. Um jene Geste näher zu bringen, führt der Text von

Jullien einige kulturhistorische Bezüge an, die diese Ambivalenz des Intimen greif-

bar werden lassen. Als ein kontrastierendes ›Beispiel‹ zum Intimen führt Julliens

Text zunächst das Drama des Antiken Griechenlands an, bei dem die Rührung zu

einer zentralen Figur wurde, und zwar in Form des Pathetischen, das jedoch kei-

nerlei wechselseitige Öffnung beanspruchte (vgl. Jullien 2019, 55):

23 Siehe hierzu außerdem Busch et al. 2016. ZumMoment des ›Befremdens‹ immusealen Kon-

text s. außerdem Sloterdijk 2014.

24 Etymologischbetrachtetweist ›Exponieren‹ etwa folgendeBedeutungenauf: »›herausheben,

hervortun, aussetzen, preisgeben‹, spätmhd. exponieren ›auslegen, erläutern‹ (14. Jh.), mnd.

exponēren ›ausstellen‹ (15. Jh.), mnl. exponeren ›erklären, deuten‹, entlehnt aus lat. expōnere

(expositum) ›öffentlich ausstellen, darlegen, preisgeben, aussetzen‹; zu lat. ponere (positum)

›stellen, setzen, legen‹ und ex- (s.d.). Im Sinne von ›auslegen, erläutern‹ noch Anfang 19. Jh.;

doch setzt bereits im 18. Jh. die heutige Bedeutung ein, vgl. auch das häufig gebrauchte expo-

niert Part. adj. ›herausgehoben, wichtig, (Gefahren) ausgesetzt‹ (20. Jh.)« (»exponiert«, Pfei-

fer et al. 1993).

25 Siehe hierzu ebenso Nancy 2007. Besonders reizvoll ist dabei das implizite Wortspiel, das

jedoch lediglich im Französischen funktioniert: ex-peau-sition (peau – franz. ›Haut‹).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 403

»Die Griechen haben das, was ich mit einem einzigen Begriff das Pathetisch-Rhe-

torische nenne, entwickelt, d.h. vor allem jegliche Kunst, etwas zu ›exponieren‹,

zu ›präsentieren‹, die ekphrasis, jene Kunst, systematisch einen Fall zu konstru-

ieren und diesen demonstrativ, überzeugend, bewegend, möglichst ›präsent‹ zu

machen mit einemMaximum an Klarheit und Intensität (die enargeia); nicht ent-

wickelt dagegen haben sie aber – und das entdeckenwir nun plötzlich –, was dem

diametral entgegengesetzt ist und umfassend als das ›Intime‹ bezeichnet werden

kann.« (Ebd., 58)26

JeneThematik der ›exponierenden Rhetorik‹ wird auch bei Rousseau27 auf eine am-

bivalenteWeise präsent. In Rousseaus Bekenntnissen, die durchaus das »Dispositiv

des Augustinus [bewahren], das für lange Zeit das großeModell für das europäische

Denken geblieben war« (ebd., 81)28, sieht Jullien eine entscheidende Wendung der

Moderne, weil Rousseau eine Beziehung zu einem Du aufbaut, doch »dieses ›Du‹

beginnt nun sich von Gott, der es hergebracht hatte, zu lösen. Diese Loslösung ist,

wie man weiß, die Geschichte unserer Moderne, die mit Rousseau beginnt.« (Ebd.,

81) Im Intimen bedarf es notwendigerweise einer Zweisamkeit, es ist ein ›Du‹ not-

wendig (vgl. ebd., 86), das der ›Andere‹ werden kann (vgl. ebd., 92).29

Wie Jullien herausstellt, beginnen Rousseaus Bekenntnisse mit einer stark

selbstinszenierenden Geste (wir können diese als performativ-proklamatorisch

bezeichnen): »Ich beginne ein Unternehmen, das bis heute beispiellos ist.« (Ebd.,

90) Mit dieser Inszenierung, die Jullien in Abgrenzung zu einem bloßen Dekor als

durchaus effektiv beschreibt, »etabliert Rousseau die Bedingungen derMöglichkeit

einer herzensoffenen Rede und des miteinander Teilens – d.i. der Intimität […]«

26 Das Intime, das für Jullien keine Gemütssache ist und auch nicht zum Gefühl gehöre, entste-

he aber in einer Absichtslosigkeit, dort, wo es nicht darauf abzielt, eine Wirkung zu erzeu-

gen, Druck auszuüben und dazu zu drängen eine Rolle zu spielen (vgl. ebd., 55). Im Kontrast

zum Pathetisch-Rhetorischen exponiere sich das Intime nicht, es »stellt sich nicht zur Schau,

entzieht sich dem Einflussbereich dermimesis« (ebd., 59). Zur eigentlichen Praktik bzw. dem

›Urquell‹ des Intimen gehöre vielmehr, wie bereits aufgezeigt, das Teilen (vgl. ebd., 58).

27 Siehe hierzu die deutsche Ausgabe: Rousseau 1985.

28 Das Verhältnis zwischen Innen und Außen und demzufolge auch dem Selbst/Innigen/

Eigenemund demAnderen spielt auch, wie Jullien darlegt, in den Bekenntnissen von Augus-

tinus (vgl. Augustinus 1888) eine zentrale Rolle. Bei Augustinus fungiere das Göttliche als die

Figur eines absoluten Außen. Diese Form des ›Göttlich-Intimen‹ sei deshalb so zentral, »weil

das ›Selbst‹ in der Relation mit dem Anderen sich selbst abhanden gekommen ist, geöffnet

für das Tiefere als es selbst, was im Christentum so viel wie ›Christus in mir‹ bedeutet […]«

(Jullien 2019, 173). Was sich Julliens Darlegung nach mit der Figur von Christus paradigma-

tisch offenbarte, sei zwar weniger eine neue Auffassung von Gott, aber eine neue Auffassung

der Verbundenheit mit Gott (vgl. ebd. 172).

29 Jullien führt an: »›Ich, Du, ich habe dich erkannt, im Inneren und unter der Haut.‹ Ego te intus

et in cute novi.« (Ebd., 93)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


404 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

(ebd., 91).30 Damit entfaltet sich die Frage, weshalb Rousseau im Format der Be-

kenntnisse jene theatralische Gestik und die dramatisch-beschwörende Anrufung

verwendet. Jullien beantwortet diese Frage damit, dass Rousseau die Geste braucht

»um etwas Anderes zu schützen: das Murmeln des Intimen. Er braucht das eine,

um das andere zu bedecken und zu behüten. Das eine dient als Paravent, hinter

dem das andere Schutz finden kann. Das Hochtrabende erlaubt das Diskrete. Man

muss ins völlig deklamatorische Auftreten verfallen, um – versteckt – das Intimste

seiner selbst zu liefern.« (Ebd., 93)31 Damit eröffne Rousseau, Julliens Lesart nach,

einen Pfad zur Romantik und Moderne, denn es »bedarf des Exklamatorischen

und Deklamatorischen – selbst bei Baudelaire –, um Platz für deren Gegenteil zu

machen« (ebd.).32 Das Emotionelle werde dabei nicht aufgedrängt, sondern zur

Disposition hingestellt, und zwar in Form des Anekdotischen, das stärker als jede

Introspektion Einblick gewähre (vgl. ebd., 95): »Das Anekdotische zeichnet sich da-

durch aus, dass es nicht belehrend, nicht überzeugend, ja nicht einmal berührend

wirken will, dafür schafft er gleich von Anfang an Bedingungen für Intimes.« (Ebd.)33

Deshalb bestehe die Bedingung in einer ›nicht-zweckhaften‹ Teilhaftigkeit, woraus

sich folgende Definition des Intimen, wie bereits weiter oben angeführt, ergebe:

»Bei-[jemandem]-Sein« (ebd., 105).Weiter führt Jullien aus:

»Vor welche Wahl und Verantwortung sehen wir uns durch das Intime gestellt?

Dass ich mich nicht mehr anderen gegenüber in einer kämpferischen, interesse-

geleiteten Aufstellung befinde, sondern ›Seite an Seite‹, ›gegenwärtig‹, ›zugegen‹

bin; dass ich ihn nicht mehr erobern, also zum Objekt meiner Begierde machen

will, sondern mich damit ›zufrieden‹ gebe, ›bei‹ ihm zu sein und die Welt dann

›in Ordnung‹ ist: Deshalb, so sagt uns Rousseau, macht sich hier noch lange nicht

Passivität breit, dafür aber das Gefühl ›zu existieren‹. Wenn man ›existieren‹ im

30 So thematisiert Ludger Schwarte im Kontext der Performativität von Ausstellungspraktiken

dasMoment der Überexponiertheit (das er eher als eine eine Gefährdung begreift) und prägt

im Zuge dessen den Begriff »Overexposure« (Schwarte 2010, 140).

31 Mit Rousseau lassen sich demnach drei Merkmale herausstellen, die jenes gemeinsam ge-

teilte Innere konstituieren: das heimliche, komplizenhafte Einvernehmen, die Bedrohung

durch Eindringlinge (vgl. ebd., 108) sowie die geteilte Sprache, das nicht enden wollende

Babbeln (vgl. ebd., 109).

32 Eine weitere Verbindung bietet der Begriff der Dramatisation, den Karin Harrasser und Kat-

rin Solhdju in ihrem Text »Wirksamkeit verpflichtet. Herausforderungen einer Ökologie der

Praktiken« (2016) anführen: »Damit nähert sie sich vielleicht am ehesten dem, was Deleuze

einmal die Methode der Dramatisation genannt hat, eine Methode, die Didier Debaise’ De-

leuze-Lektüre zufolge zentral darin besteht, Intensivierung zu ermöglichen […].« (Harrasser/

Solhdju 2016, 85) Vgl. Debaise 2016, 6 sowie Deleuze 2003.

33 Während de Montaignes Schriften (vgl. de Montaigne 1998) ein Ich im Sprechen besitzen,

das zugleich belehren will, will das Intime eben von jener belehrenden Geste fort (vgl. ebd.,

84f.); hin zum Berührenden (vgl. ebd., 94), das de Montaigne und Augustinus nicht kannten.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 405

alten theologischen Sinn versteht; dann hier auf denMenschen bezogen. Da exis-

tieren ›sich von etwas herkommend halten‹ (›ex-sistere‹) ursprünglich die Seinsart

von jemandem, der sein Sein von einem Anderen erhält, bedeutet, wurde damit

die spezifische Seinsweise einer Kreatur Gottes und ihrer Abhängigkeit von ihm

bezeichnet.« (Ebd., 101f.)

Rücken wir also jenes vom Anderen aus gedachte Existieren in den Fokus unserer

Überlegungen, dannwird aufs Neue eine Figur präsent, die das vorliegende Kapitel

als eine dem Ausstellen genuine Bewegung beschreibt: das Falten.Wie die Diskus-

sion des Begriffs des Exponierens zeigt, kann das Verhältnis zwischen Innen und

Außen sowie Zeigbar-Werden und (Sich-) Entziehen nicht zureichend in einer Ge-

genüberstellung beschriebenwerden, sondern bedarf einer Figur,die es anders auf-

zugreifen vermag. Eine solche Figur soll im Folgenden die Falte liefern.

Falten

Der Begriff der Falte bzw. der Faltung, der immer wieder im Laufe der Arbeit auf-

kommt, verweist in erster Linie auf eine Doppelbewegung, die nicht von a priori ge-

trennten Entitäten oder Größen ausgeht, sondern Verhältnisse immer schon in ih-

renÜbergänglichkeitenundÜberlagerungenbegreift.DieFalte bzw.dieFaltung (als

Prozess der Faltenbildung34) thematisiert insbesondere das Verhältnis von Innen

und Außen und erlaubt uns Ausstellungen auf eine Weise in den Fokus zu rücken,

die jenes Verhältnis Situation für Situation immer wieder neu ausloten. Etymolo-

gisch bzw. worthistorisch betrachtet verweist Erich Kleinschmidt darauf, dass die

Faltung sowiedasdamit verbundeneModell desGeflechts die »abendländische[] Se-

mantik des Denkens« (Kleinschmidt 2004, 752) präge: »Dem griechischen ›plekein‹

›flechten‹ entspricht das lateinische ›plecare‹ ›zusammenfalten‹ mit einem ganzen

Spektrum von materiell konkreten wie übertragenen, abstrakten Ableitungen: ›ex-

plicare‹ ›erklären‹, ›applicare‹ ›annähern‹, ›anschließen‹, ›implicare‹ ›verknüpfen‹.«

(Ebd.)35 Diskursiv präsent wird die Figur der Falte vor allem in Gilles Deleuzes Aus-

34 Siehe für eine geologischeBegriffserläuterung »Falte«, LexikonderGeowissenschaften 2000.

35 Kleinschmidt führt weiter aus: »Bedeutsamer erscheinen aber die Analogiebildungen ›ent-

falten‹ […] und zugeordnetes ›entwickeln‹, bei denen das Präfix ›ent-‹ (wie auch sonst) die

Trennung von einem vorhergehenden Zustandmarkiert. Inwieweit ›falten‹mit ›plecare‹ bzw.

das zugehörige konkrete Nomen ›Falte‹ mit lat. ›plica‹ zu tun hat, ist etymologisch sehr un-

sicher. […] Die wortgeschichtliche Semantik von ›Falte‹ legt eine Beziehung zu ›Fach‹ nahe,

wobei es dann in beiden Fällen um die Bezeichnung eines umschlossenen Raumes ginge.

[…] ›Entfalten‹ verwiese dann im intellektuellen Bereich auf eine Entgrenzung vorhergehen-

der ›Fach‹ -Ordnung(en). […] Auch ›Falte‹ wie ›falten‹ erschlössen sich dann über ein Konzept

von Grenze […].« (Ebd.) Bei dem angeführten Zitat bezieht sich Kleinschmidt u.a. auf Grimm/

Grimm 1862; Henisch 1973; Pfeifer 1993 sowie Kluge 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


406 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

einandersetzung mit Leibniz und seiner Monade (vgl. Deleuze 2017).36 Deshalb sei

hier zumindest grob konturierend auf einige Momente dessen eingegangen, denn

als Figur erlaubt es die Falte – so der Ansatz des Kapitels – eine Perspektivierung

auf Ausstellungen zu entwickeln, die das komplexe Verhältnis von Sichtbarkeit und

Entzug, von Offenlegen und Verweisen aufzugreifen vermag.

Die insUnendliche gehende Falte sei,Deleuze nach, diejenige Figur, die denBa-

rock allem voran präge (vgl.Deleuze 2017, 11). Ausgehend von der Leibniz’schenMo-

nade37 entwickelt Deleuze eine Vorstellung, bei der die Relationen der Welt nicht

aus einzelnen Entitäten bzw. Punkten, sondern aus Falten bestehen, denn die »Ein-

heit der Materie, das kleinste labyrinthische Element, ist die Falte, nicht der Punkt,

der nie ein Teil, sondern immer nur das einfache Ende einer Linie ist« (ebd., 16).38

Stattdessen gestalten sich jene Relationen in einer ›Zwiefaltung‹: den Faltungen der

Materie sowie den Falten der Seele (vgl. ebd., 11).39 Als Allegorie führt Deleuze hier-

bei das ›Barocke Haus‹ an, bestehend aus zwei Etagen. Die untere Etage umfasse

fühlende, tierische Seelen, umgeben und umschlossen von Faltungen der Materie

(vgl. ebd., 12), die obere Etage – die Falten der »vernünftigen Seelen« (ebd.).40Wäh-

rend die Untere einige Öffnungen aufweise, gestalte sich die obere Etage als kom-

plett fensterlos (vgl. ebd., 12f.).41 Die beiden Etagen bedingen sichwechselseitig, re-

produzieren aber gleichzeitig eine Ordnung, diemit einer klaren Unterteilung ope-

36 Für eine ausführlichere und unterschiedliche Momente fokussierende Auseinandersetzung

mit der Figur der Falte bei Deleuze s. van Tuinen/McDonnell 2010.

37 Monade fungiere als Leibniz’scher Begriff für Seele oder das Subjekt als metaphysischer

Punkt. Durch Leibniz wurde dieser von Neuplatonikern entliehen und bezeichne, grob kon-

turiert, eine Einheit, die eine Mannigfaltigkeit umhüllt (vgl. ebd., 43).

38 Kleinschmidt betont dabei, in Anlehnung an Deleuze, folgende Eigenart der Monade: »Die

monadische ›Struktur‹ beruht dabei auf einer Abkehr von Totalitätsvorstellungen, die kol-

lektiv entworfen sind. Leibniz setzt an deren Stelle den Begriff der Verteilung. Monaden sind

Verteilungs-Einheiten […].« (Kleinschmidt 2004, 758)

39 Die Faltungen der Materie bilden dabei das »Labyrinth des Kontinuums« (ebd.) und Falten

der Seele das »Labyrinth der Freiheit« (ebd.). Damit zeichnet sich ab, dass Deleuze Faltung

und Falte teils differenziert verwendet, jedoch wird diese Unterscheidung nicht explizit aus-

geführt. Die Faltung kann aber, im Verhältnis zur Falte, als ein Faltenbildungsprozess be-

schrieben werden, d.h. der Fokus der materiellen Ebene würde in erster Linie auf jenem Pro-

zess von Faltenbildungen liegen.

40 In »Immanenz. Zum Philosophiebegriff von Gilles Deleuze« (1998) legt Stephan Günzel den

Dualismus wie folgt aus: »Hätte Descartes, wie Leibniz, Denken und Sein nicht in einem Ab-

bildungsverhältnis, sondern als jeweils konsistent für sich bestehend – prädestiniert – ge-

dacht, hätte er das Problem des Übergangs zwischen beiden nicht in seiner philosophischen

Konstruktion gehabt. – ›Die unendlicheBewegung ist zweifach, und zwischenbeidenbesteht

nur eine Falte. In diesem Sinne heißt es: Denken und Sein sind ein und dasselbe‹.« (Günzel

1998, 120) Günzel bezieht sich hierbei auf Deleuze/Guattari 1996, 45.

41 Deleuze unterscheidet zwischenOrganischemund Anorganischem. Zwar handele es sich bei

Beiden um dieselbe Materie, was sich jedoch unterscheide, seien die jeweiligen Kräfte, die

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 407

riert.42 DieseOrdnungmanifestiere sich amanschaulichsten, soDeleuze, in der ba-

rocken Architektur, denn die dunklen Kammern des Innen, die sich viel eher als für

sich geschlossene Zimmer, als Schatullen gestalten, treten den eher ›alleinstehen-

den‹, sich selbst ausdrückenden Fassaden gegenüber (vgl. ebd., 52).Darin zeige sich

das Barocke par excellence: eine Welt aus zwei Etagen, getrennt durch eine Falte, die

sich auf beiden Seiten unterschiedlich auswirkt (vgl. ebd., 53).

»Die Spannung von Innerem und Äußerem verweist also auf die Unterscheidung

beider Etagen, diese aber verweist auf die Falte, die sich in den intimen Falten ak-

tualisiert, welche die Seele in der oberen Etage einschließt, und die sich in den Fal-

tungen auswirkt, welche die Materie eine aus der anderen entstehen läßt, immer

imÄußeren, in der unteren Etage. So ist die ideale Falte Zwiefalt, differenzierende

und sich differenzierende Falte. Wenn Heidegger die Zwiefalt als das Differenzie-

rende der Differenz anspricht, will er vor allem sagen, daß die Differenzierung

nicht auf ein vorher Undifferenziertes verweist, sondern auf eine Differenz, die

sich auf beiden Seiten unaufhörlich entfaltet und faltet und die nicht eines ent-

faltet, ohne das andere zu falten, in einer Koextensivität des Enthüllens und Ver-

hüllens des Seins, der Anwesenheit und des Rückzugs des Seienden […].« (Ebd.,

53f.)

Das Entfalten sei folglich nicht als Gegenteil der Falte zu lesen, »sondern folgt der

Falte bis zu einer anderen Falte« (ebd., 16): »Falten – Entfalten heißt nicht einfach

Spannen –Entspannen,Zusammenziehen –Ausdehnen, sondernUmhüllen –Aus-

wikkeln (sic!), Zurückentwickeln – Fortentwickeln.« (Ebd., 20) Das ideale Element

bilde dabei die Inflexion – der ›Falte-Punkt‹ (vgl. ebd., 29), dasWendemoment, das

das Einschließen überhaupt erst erlaube.43 Das Einschließen bzw. Umhüllen ist

hierbei also insofern von entscheidender Bedeutung, als die Inhärenz als Zweckur-

sache der Falte gelte: »[…] [W]as gefaltet ist, ist das Eingeschlossene, das Inhärente.

Man kann sagen, daß das, was gefaltet ist, allein virtuell ist, und aktual nur in einer

Hülle existiert, in etwas, das es umhüllt.« (Ebd. 41)44

auf sie einwirken: »Leibniz nennt sie ›plastische Kräfte‹, im Unterschied zu den komprimie-

renden oder elastischen Kräften« (ebd., 18).

42 Stephan Günzel führt dies wie folgt aus: »Der Begriff des ›Zwischen‹ wird in Deleuzes Leib-

nizbesprechung Die Falte – Leibniz und der Barock durch den Begriff der ›Falte‹ ersetzt […]. Die

These ist hier, daß die barocke Ästhetik auf Vervielfältigung (Singularitätsproduktion durch

Vereinzelung) derMaterie wie der Seele aus war. Menschen erscheinen darin als ›Knoten von

Kontingenzen‹ […]. ›DasModell der Falte […] gibt ein allgemeines Schema ab, umdie Implika-

tion mehrerer Punkte in einem einzigen zu denken.‹ […].« (Günzel 1998, 87f.) Günzel bezieht

sich hierbei auf Badiou 1994 sowie Frémont 1996, 70.

43 Hierbei bringtDeleuze als Beispiel den Falte-Punkt bei Paul Klee, der etwa imGegensatz zum

harten, cartesianischen Punkt bei Kandinsky stehe (vgl. ebd.).

44 Zum Verhältis zwischen dem Virtuellen und dem Aktualen s. Deleuze 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


408 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Die Falte bzw. die Zwiefalt offenbart währenddessen ein ganz besonderes Ver-

hältnis zwischenSubjektundWelt.DadieMonadeals »eineZelle,eher eineSakristei

als einAtom: einRaumohneTürundFenster,worin alle Tätigkeiten innerliche sind«

(ebd.,50),verstandenwirdundvoneiner »Autonomiedes Inneren,eines Innenohne

Außen« (ebd.) zeugt, beinhaltet sie gleichzeitig nicht nur eine Vielheit, sondern die

Welt als solche. Das Verhältnis zwischen Subjekt und Welt bzw. zwischen Monade

undWelt gestaltet sich imModusdes,wieDeleuze es (auch inAbgrenzung zumHei-

degger’schen ›In-der-Welt-Sein‹ (vgl. ebd., 47f.)) nennt, ›Für-Die-Welt‹: »Weil die

Welt in der Monade ist, schließt jede die ganze Reihe der Zustände der Welt ein;

weil aber dieMonade für dieWelt ist, enthält keine auf deutlicheWeise den ›Grund‹

der Reihe, aus der sie alle resultieren und der ihnen äußerlich bleibt wie das Prin-

zip ihres Zusammenstimmens […].« (Ebd., 47) Dieser Logik bzw.Modalität des Für-

die-Welt-Seins entspricht auch nicht zufällig die architektonischeOrdnung des Ba-

rocken Hauses, denn

»[d]ie Abschließung ist die Bedingung des Seins für die Welt. Die Abschließungs-

bedingung gilt als die unendliche Öffnung des Endlichen: sie ›repräsentiert auf

endlicheWeise die Unendlichkeit‹. Die gibt derWelt dieMöglichkeit, in jederMo-

nade neu anzufangen. Man muß die Welt ins Subjekt setzen, damit das Subjekt

für dieWelt sei. Es ist diese Drehung, welche die Falte derWelt und der Seele kon-

stituiert.« (Ebd., 48)

Daraus resultiert für Deleuze: »[W]enn dieWelt im Subjekt ist, ist das Subjekt dar-

um nicht weniger für dieWelt« (ebd., 46f.).45

45 Mit jenemMoment der Inhärenz bzw. der ›Abschließung‹, des ›Enthalten-Seins‹, hängt – wie

Deleuze herausstellt – gleichzeitig eine viel umfassendere ›biologische‹ Überlegung zusam-

men: die Frage nach der organischen Entwicklung. Diese markiert zwei Denkrichtungen: die

Epigenese sowie den Präformismus. Während die Epigenese von einer schrittweisen Ent-

wicklung ausgeht, ergibt sich für den Präformismus dagegen »eine organische Falte immer

aus einer anderen Falte, wenigstens im Inneren desselben Typs von Organisation: jede Fal-

te stammt aus einer Falte, plica ex plica. Wenn man hier Ausdrücke Heideggers aufnehmen

will, würde man sagen, daß die Falte der Epigenese die Einfalt oder die Differenzierung ei-

nesUndifferenzierten ist, daß aber die Falte der Präformation Zwiefalt ist, keine Zweifaltung,

denn das ist jede Falte notwendigerweise, sondern eine ›Zwiefaltung‹, ein ›Zwischen-Zwei‹

in dem Sinn, daß sich die Differenz differenziert. Unter diesem Gesichtspunkt sehen wir es

nicht als gesichert an, daß der Präformismus ohne Zukunft sei.« (Ebd., 24) Der monadische

Inhärenzgedanke – jenes Bild der ›russischen Puppe‹, die alle anderen Puppen bereits um-

fasst (vgl. ebd., 20) – finde folglich ein Weiterdenken in der Vorstellung von der Präforma-

tion der Körper sowie der Präexistenz der Seele in den Samen (vgl. ebd., 25). Was die Leib-

niz’schen Monade ermöglicht, ist folglich eine Verflechtung zwischen dem Einen und dem

Vielfältigen: »Noch genauer: das Eine hat ein Einhüllungs- und ein Entwicklungsvermögen,

während das Vielfältige untrennbar von den Falten ist, welche es macht, wenn es eingehüllt

ist, und untrennbar von den Entfaltungen, wenn es entwickelt ist. Auf diese Weise sind aber

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 409

Für Deleuze gehen mit dem Falten drei Operationen einher: Explizieren – Im-

plizieren – Komplizieren, die die Triade der Falte bilden (vgl. ebd., 44).46 Während

das Explizieren ein Aufwickeln der Zusammenhänge vollzieht, Bezüge also ›entfal-

tend‹ offenlegt (bzw. herstellt), und das Implizieren ein Zusammenziehen, ein ›Ein-

falten‹ evoziert, bezieht sich das Komplizieren auf ein Umfassen und erzeugt den

Umstand, dass alles bereits in einem ›enthalten‹ sei.Mit Bezug auf Giordano Bruno

spricht Deleuze deshalb auch von einer »Weltseele, die alles kompliziert« (ebd.).47

Wie bereits herausgestellt, äußere sich die Falte, auf die zwei Etagen gerichtet, in

unterschiedlicher Art und vermöge dementsprechend auf unterschiedlicheWeisen

Variationen zu generieren. Inneres verbleibe damit gewissermaßen immer innen

und Äußeres immer außen: Die Inflexionslinie aktualisiere sich in der Seele und

realisiere sich in derMaterie (vgl. ebd., 62). Schauen wir uns die Realisierung in der

Materie genauer an, dannwird dabei vor allem das unendliche Generieren von Ein-

faltungenmarkant:

»Sich unaufhörlich unterteilend, bilden die Teile derMaterie in einemWirbel klei-

ne Wirbel, und darin andere, noch kleinere, und wieder andere in den konkaven

Intervallen der sich berührenden Wirbel. Die Materie stellt also eine unendlich

poröse, schwammige oder ausgehöhlte Textur ohne leeren Raum dar, immer wie-

der eine Höhlung in der Höhlung: jeder noch so kleine Körper enthält eine Welt,

insofern er von unregelmäßigen Gängen durchlöchert ist, umgeben und durch-

drungen von einem immer feineren Flüssigen.« (Deleuze 2017, 14)

die Umhüllungen und Entwicklungen, die Implikationen und Explikationen noch besonde-

re Bewegungen, die in einer universalen Einheit begriffen werden müssen, welche sie alle

›kompliziert‹, und welche alle Eine kompliziert.« (Ebd., 43)

46 Siehe hierzu auch die Ausführung zur Faltung im Kontext der Existenzweise der Technik bei

Bruno Latour (vgl. Latour 2014, 324).

47 Genau an diesem Punkt kehrt Deleuze insofern mit Nachdruck zu Leibniz zurück, als seine

Monade uns auf dieser Ebene davor ›bewahrt‹ in die Falle der Vorstellung eines ›allgemei-

nen Geistes‹, eines »Pantheismus oder der Immanenz« (ebd.) zu tappen – deshalb gelte es

dem »Zusammenstimmen einzelner Gesichtspunkte« (ebd.) zu folgen, statt der »universa-

le[n] Komplikation« (ebd.). Der Begriff des Gesichtspunkts, der hier zunächst den Anschein

einer subjektzentrierten Perspektivierung erweckenmag, muss aber selbst in einem prozes-

sontologischen Sinne begriffen werden, denn jener Punkt ist es, ›angesichts‹ dessen der ›Ge-

genstand‹ oder das ›Subjekt‹ grundlegend ihren Status ändern bzw. daraus resultieren: »Man

nennt ihn Gesichtspunkt, insoweit er die Variation oder Inflexion repräsentiert. Das ist die

Grundlage des Perspektivismus. Dieser bedeutet nicht eine Abhängigkeit in Bezug auf ein

vorausdefiniertes Subjekt: im Gegenteil wird Subjekt sein, was zum Gesichtspunkt kommt

oder vielmehr was im Gesichtspunkt verharrt. Darum verweist die Transformation des Ge-

genstands auf eine korrelative Transformation des Subjekts: das Subjekt ist ist (sic!) [nicht

(Anm. d. V.)] ›subjectum‹, sondern ein ›Superjekt‹, wie Whitehead sagt. Zugleich damit, daß

der Gegenstand Objektil wird, wird das Subjekt Superjekt.« (Ebd., 36)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


410 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Dabei weise die Materie das auf, was Deleuze als ihre Spannkraft bezeichnet (vgl.

ebd., 17). Leibniz teile die Physik, Deleuzes Lesart nach, wiederum in zwei Kräfte

auf: die aktiven,die aufdieMaterie einwirken sowiediepassivenKräftederMaterie,

die sich in deren Widerständen – ihrer Textur – äußern (vgl. ebd., 64). Die Textur,

unddamit also dieKraft derMaterie, sei dabei unabdingbarmit der Faltung verbun-

den: »Als allgemeine Regel gilt, daß die Art undWeise,mit der eineMaterie sich fal-

tet, ihre Textur konstituiert: sie definiert sich weniger durch ihre heterogenen und

real unterschiedlichen Teile als durch die Art undWeise,mit der diese aufgrund der

besonderen Falten untrennbar werden.« (Ebd,. 65) Textur hänge dabei folglich

»[…] nicht von den Teilen selbst ab, sondern von den Schichten, die ihre ›Kohäsion‹

bestimmen: der neue Status des Gegenstands, das Objektil, ist untrennbar von

den verschiedenen sich erweiternden Schichten, als ebenso viele Gelegenheiten

zu Umwegen und Faltungen. In Bezug auf die Falten, deren sie fähig ist, wird die

Materie Ausdrucksmaterie. In dieser Hinsicht muß die Materiefalte oder Textur

auf mehrere Faktoren bezogen werden.« (Ebd.)48

Demnach können Ausstellungen als Weisen des Faltens beschrieben werden, wo-

durch nicht zuletzt auch die materielle Ebene explizit in den Vordergrund rückt.

Über Ausstellungen zu sprechen, beinhaltet demzufolge also nicht lediglich das Fo-

kussieren von heterogen verstandenen Teilen oder einzelnen Materialeigenschaf-

ten, sondern die Weisen des Faltens nachzuzeichnen und damit auch die Textur

zu thematisieren (s. Kap. *Agencement_Materialisieren*).Mit den angeführten Ge-

danken geht folglich Zweierlei einher: Zum einen wird deutlich, dass Relationalität

als solche als eine unendliche Faltung verstanden werden kann, die immer wieder

neue Verhältnisse hervorbringt. Zum anderen hängt die »unendliche Operation«

(ebd., 61) der Faltemit der Frage nach derMaterie bzw. den jeweiligenMaterialisie-

rungen zusammen, denn diese bilden – verbleiben wir in der Zwei-Etagen-Haus-

Allegorie – die einzige Ebene, die Porosität zulässt, und damit aber auch die Abge-

schlossenheit der oberen Etage ermöglicht – das Für-die-Welt-Sein der Monade.

Rücken wir erneut unsere anfangs aufgeworfenen Überlegungen zu der Ver-

flechtung zwischen öffentlich und privat ins Blickfeld, die sich im Zuge von Aus-

stellungen ergibt, dann lässt sich hier eine starke Verknüpfung zur Figur der

Falte nachzeichnen. Ausstellungen können demnach insofern in einer Faltung

begriffen werden, als sie sich als materielle und materialisierende sowie affizie-

rende Situationen gestalten. Diese erzeugen Referenzen, Figurationen oder auch

Narrationen und operieren dabei aber mit einem ›Innen‹, einem Rückzug, d.h.

48 Als Faktoren nennt Deleuze hier etwa das Licht, die Tiefe der Falte oder auch die »Art, mit der

alle diese Texturen der Materie auf einen höheren Punkt hinstreben, einen geistigen Punkt,

der die Form umhüllt, der sich eingehüllt hält und der allein das Geheimnis der materiellen

Falten unten enthält« (ebd., 66).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 411

sie lassen Situationen von Intimität entstehen, die auf Zeigbarkeit und Präsenz

angewiesen sind, sich zugleich aber der Greifbarkeit entziehen. Um also erneut

auf die drei von Deleuze beschriebenen Operationen einzugehen: Ausstellungen

implizieren, falten ein, umhüllen und erschaffen auf dieseWeise ein Innen, in dem

sich Verhältnisse (re-)konfigurieren. Ausstellungen kreieren und bedingen eine

Sichtbarkeit, eine Öffnung, ein Explizieren – ein buchstäbliches Entfalten. Und

schließlich komplizieren Ausstellungen, denn sie zeichnen sich durch unentwegte

Prozesse von Ein- und Entfaltungen aus, die immer wieder neue Bezüglichkeiten

und Situationen entstehen lassen.

Auf einenicht zuletzt räumlich sehrmarkanteWeise lässt sich auch »TestCham-

ber: Isolation« (2020) als eine Faltungbegreifen,denndieAusstellung expliziert eine

bestimmte Faltungsbewegung, die auf weitere sowohl Aus- als auch Einfaltungen

verweist. So lässt sich das Setting der Ausstellung in einer Analogie zum Barocken

Haus lesen: Die offene, empfangene Fassade, der Empfangsraum, der mit der ›Au-

ßenwelt‹ kommuniziert, aber auch Impulse aus dem Geschlossenen, aus der Scha-

tulle,demIsolationsraumaufgreift,denndas Innere verlassend,findet dieKommu-

nikation wieder im Empfangsraum statt – nicht zuletzt durch die Zeichnungen an

denWänden.

Das aufgegriffene Faltungsverhältnis, das unentwegt Innen und Außen produ-

ziert, scheint also vonentscheidenderBedeutung fürAusstellungssituationen,denn

erst jeneskomplizierendeUmhüllenundzugleichEntfaltenermöglicht –sodieThe-

sederArbeit –all jeneMomente von Intimität,die (›explizite‹ sowie ›selbstreflexive‹)

ästhetische Erfahrung überhaupt erst bedingen.

Das Extime

Sprechen wir über Intimität im Kontext von Ausstellungen, dann handelt es sich

hierbeiwenigerumgroße,erhabeneGesten,sondernumMomente,diekaummerk-

lich eine Verschiebung entstehen lassen. Es kann ein Detail im Bild sein, das uns

plötzlich zum Stehen animiert, ein Zur-Seite-Streifen eines Vorhangs, um in den

Raum der Videoprojektion zu gelangen, oder aber das Greifen nach der mit Salz-

kristallen besetzten, sich ganz rau anfühlenden Treppenstufe im Inneren des Iso-

lationstanks bei »Test Chamber: Isolation«. Eine besondere Bedeutung kommt des-

halb auch in JulliensÜberlegungen demzu,was er als die ›intimeGeste‹ bezeichnet,

die sich beispielsweise auch in einem intimen Blick zeigen kann (vgl. Jullien 2019,

40).49 Jene Geste wird in ihrem Wirken als höchst eigenartig und außerordentlich

beschrieben,denn durch eine »ganz geringeVerschiebung imäußerenRaumbringt

49 Zur Thematik des ›erwidernden Blickens‹ s. etwa Didi-Huberman 1999; Derrida 2010; Deleu-

ze/Guattari 1992a.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


412 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

siemit einemMal die innere Barriere zumEinsturz, hebt sie die Grenze zumAnde-

ren, seine Reserviertheit, auf. Sie ist greifbar, physisch, offensichtlich […], zugleich

aber dermaßen von einer unaussprechlichenSubjektivität durchdrungen,dassman

diese nicht auszuformulieren wagt oder vermag.« (Ebd.) Die besondere Bedeutung

komme demnach jenem Wendepunkt zu, »an dem sich alles entscheidet, an dem

der Übergriff50 sich in ein Aufnehmen wendet, sogar eine Erwartung entdeckt so-

wie einen plötzlich vibrierenden Impuls, als nicht verklingendes Echo. Das macht,

dass die intimeGeste, selbstwenn vertraut geworden,niemals zurGewohnheitwird

[…].« (Ebd., 44)

Zugleich ist die intime Geste eine »Vorwegnahme einer Verbindung. Noch be-

vor Intimität sich einstellt, ist sie deren Vorbote und Auslöser. Solange die Situation

(dieBeziehungzueinander) nicht geklärt ist, ist sie sogar strategischkonativ. […]Oft

ist die Intimität der Geste demWort vorausgegangen.« (Ebd., 41)51 Zentral bei die-

sen Überlegungen scheint außerdem eine deutliche Abgrenzung vom ›Privaten‹ zu

sein, »das, rein rechtlich vor der Öffentlichkeit geschützt, völlig defensiv ist und zu

keinerlei Vertiefung taugt.Das Intime jedoch hat intensiven Charakter.« (Ebd., 184)

Auch die Unterscheidung in aktiv/passiv sei im Intimen überholt (vgl. ebd., 186).

DesWeiteren unterscheidet Jullien zwischen dem Intimen und dem Intimitäti-

schen,wobei Letzteres eineArtVerkitschung,eine ›Perversion‹ desErsterendarstel-

le. Das Intime sei folglich »nicht abgeschmackt, süßlich, gelassen, sondern höchst

herausfordernd« (ebd., 130). Im Gegensatz zu einer ›weitschweifigen‹ Liebeserklä-

rung bevorzuge das Intime eine Zurückhaltung und äußere sich zudemweniger im

Wort (demGeschwätzig-Bornierten), sondern vielmehr in der Geste (vgl. ebd., 155).

So operiere es außerdem per se mit einer Spannung »zwischen dem Offenkundi-

gen,Offensichtlichen, für alle Zugänglichen, das jeder hören kann und andererseits

dem Latenten, Selektiven und sogar Exklusiven in seiner Anrede, das nur ein ein-

ziger Adressat herauszuhören vermag« (ebd., 156). Das Intime sei »nicht deklarativ,

50 Ein Themenkomplex, der sich daran anschließt, betrifft die Verknüpfung zwischen Intimi-

tät und Gewalt. Zu fragen wäre demnach, unter welchen ›Bedingungen‹ eine Ausstellungs-

situation Gewaltmomente produzieren kann und ob Intimität, verstanden in der Triade von

Diastase, Pathos und Response sowie als eine besondere Faltung von Innen und Außen per se

Momente des Gewaltsamen inhäriert (was Jullien mit Penetration beschreibt), die sich dann

aber als Übergriff stabilisieren, oder aber ob Gewalt eine Form von Widerfahrnis darstellt,

das zwar ein Aufklaffen, aber kein Antworten ermöglicht. Diesem Themenkomplex müsste

gesondert, im Zuge einer weiteren Auseinandersetzung nachgegangen werden.

51 In Bezug auf das Sexuelle, das in der alltäglichen Selbstverständlichkeit nicht selten per semit

dem Intimen verbunden wird, positioniert sich die intime Geste in einer Potentialität, denn

einerseits kann die Geste das Sexuelle ignorieren, wie beispielsweise beimHandhalten einer

kranken Person im Krankenhaus, andererseits kann die intime Geste durchaus ins Erotische

übergehen (vgl. ebd., 42). Das Intime operiert folglich mit Praktiken der Eroberung, die sich

dann als Vertrautheit einstellt, die Penetration geht, wie Jullien beschreibt, ins Private über

(vgl. ebd., 43).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 413

sondern resultativ [resultierend, sich ergebend], es ist nicht beschwörend, sondern

stellt das Kippen fest, das sich von außen nach innen ereignet hat und ermisst den

Weg, denman bislang zurückzulegen vermochte« (ebd., 216).

Doch könne jenes Intime zugleich nicht ›für sich‹ bestehen, weshalb Jullien ei-

nen weiteren Begriff in seinem Konzept anführt – den Begriff des ›Extimen‹. Mit

demIntimenzusammengenommenbildetdasExtimegewissermaßeneine ›Dialek-

tik der Intensität‹. Das Extime ist demzufolge »dieses andere (dieses Äußere), mit

dem das Intime ein dialektisches Verhältnis, das es aktiviert und belebt, eingeht«

(ebd, 210)52:

»›Extim‹ nenne ich diese gewollte und entschlossene Art, dasÄußerewieder ins In-

time zurückzuholen, d.h. wieder Grenzen in diesem vom Intimen eröffneten ›Zwi-

schenraum‹ aufzurichten und das auch anzuzeigen – ja nicht nur anzuzeigen, son-

dern auch zu aktivieren, sodass das Intime nicht nur in Spannung zu seinem Ge-

genteil, in dem es badet, sich wieder erleben lässt, sondern auch – oder eher vor

allem, dass der Aggression, von der sich das Verlangen nährt, wieder ein Platz ein-

geräumt wird.« (Ebd., 208)53

Das Extime ergebe sich aus einer gewissen Notwendigkeit heraus »den ›Anderen‹

für eine gewisse Zeit in seine Rolle und auf ›seine Seite‹ zurückzuverweisen, kurz-

fristig sich dem Zärtlichen zu verweigern und dem Komplizenhaften den Weg zu

versperren […]« (ebd., 208f.). So soll die Trennung folglich wieder aufscheinen,

»[…] damit eine Provokation wieder möglich wird, aus der allein wiederum die-

ser Anreiz zum Begehren entstehen kann. Wenn das Intime die Zeit unendlicher

Versenkung in Unbegrenztes ist, so ist das Extime die einer plötzlichen Erregung.

Oder auch: Das Extime ist ›vorher‹, das Intime ›nachher‹, wobei aber das Extime

aus dem Intimen erwächst.« (Ebd., 209)

Damit zeigen sich das Intime sowie das Extime in einem Faltungsverhältnis, dem

zugleich eine zeitliche ›Paradoxie‹ inhärent ist – die Zeitlichkeit des Futur Antérieur.

Jene widersprüchlich erscheinenden ›Vorher‹ und ›Nachher‹, die Jullien beschreibt,

gestalten sich in einer Schlaufe, bei der das Eine – die Intimität – das Andere – die

Extimität – in ihremGeworden-Seinwechselseitig voraussetzenundbedingen.Das

52 Im Anschluss an Jacques Lacan arbeitet auch Hans-Jörn Rheinberger einen Begriff von Ex-

timität, den er im Kontext von Experimentalsituationen entwickelt. Von besonderer Span-

nung in unseremKontext gestaltet es sich insofern, als hierbei nicht lediglich eine ›zwischen-

menschliche‹ Beziehung (wie bei Jullien)mitgemeint ist, sondern ganz grundlegende ›Mate-

rialfragen‹ Anknüpfung finden. Siehe hierzu Rheinberger et al. 2014 sowie Rheinberger 1998.

53 Im Originaltext ist das Kapitel zum Extimen komplett kursiv gesetzt, mit Ausnahme einiger

Hervorhebungen. Hier wird auf die Kursivierung jedoch zwecks besserer Lesbarkeit und Ein-

heitlichkeit verzichtet (mit Ausnahme von Julliens Hervorhebungen).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


414 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Intime wird durch das Extime wieder in das Außen gestoßen, um es aus der »lang-

weiligen Angemessenheit« herauszuholen (ebd., 213). Zugleich müsse das Extime

aber ebenso wie das Intime gewagt werden (vgl. ebd., 209):

»Denn während das Intime das Diskrete schätzt, die Zurückgezogenheit bevor-

zugt, geht es in der Inszenierung des Extimen – ganz im Gegensatz dazu — dar-

um, keinerlei Verschleierung und keinen Schatten zu tolerieren […].Während sich

das Intimemit demNon-dit, demUngesagten, zufrieden gibt, die stillschweigen-

de Übereinkunft schätzt und das Implizierte bevorzugt, findet man in der Insze-

nierung des Extimen ein diabolisches (vielleicht notwendiges?) Vergnügen daran,

alles ausführlich darzulegen und zu erklären, nur ja nichts von dem, was einem

passiert, zu verschweigen, demAnderen alles mitleidlos in schärfstenWorten oh-

ne Umschweife bis ins letzte Detail ins Gesicht zu sagen.« (Ebd., 212)

Für unsere Überlegungen im Hinblick auf Ausstellungen gehen damit zwei Span-

nungsebenen einher. Ziehen wir, wie zuletzt angeführt, zum einen das deklama-

torische Auftreten (Rousseaus Bekenntnisse) und zum anderen das Extime heran,

bilden sich darin zwei Bewegungen, die jeweils das Intime begleiten. Zugleich zeigt

sich darin zu einem gewissen Grad die Möglichkeit einer Parallelsetzung zwischen

jenem Extimen und dem Deklamatorischen. Beide operieren mit einer extremen

Exponiertheit und gestalten sich als Praktiken des Intimen. Unternehmen wir

demnach eine Übertragung auf Ausstellungssituationen, dann offenbart sich auch

hier ein Faltungsverhältnis, bei dem es zu einem Ein-Stimmen bzw. Ein-Stellen

kommt (s. Kap. *Agencement_Materialisieren* sowie Begriff Parergon im Kap.

*Objekt_Konfigurieren*). Was Ausstellungssituationen initiieren, ist einerseits

ein auf das Extreme geregeltes, teils rigides Exponieren, das mehr oder weniger

strikten Normen und Habitus folgt (s. Kap. *Körper_Hervorbringen*), gleichzeitig

bedingt eben jenes Extime, jenes beinahe obszöne ›Ausliefern‹ erst die Realisierung

dessen, was wir Intimität nennen können. Folglich bedarf es szenografischer Si-

tuationen, des Deklamatorischen der Ausstellungseröffnung, des Lageplans, der

Ausleuchtung, der Onlineankündigung, damit sich das Intime – jenes Ephemere –

einstellen bzw. ereignen kann.54 Ausstellen heißt folglich auch Situationen des

›Bekenntnishaften‹ zu generieren, mit Vitrinen, Rahmungen und anderweitigen

Parerga zu arbeiten und dadurch nicht zuletzt auch Evidenzen der Existenzweise

Ausstellung zu produzieren. »Test Chamber: Isolation« (2020) zeugt ebenfalls in

aller Explizitheit von jenem ›Bekenntnishaften‹, das sich im Setting der Ausstel-

lung bemerkbar macht: Durch die sich als Experiment präsentierende Situation,

die Trennung zwischen dem ›öffentlichen‹ Empfangsraum und dem ›versteckten‹

54 Zur Thematik des deklamatorischen Inszenierens s. beispielsweise Latour 2001 sowie Sten-

gers 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 415

Isolationsabteil, die Anleitung für die Session, die klare zeitliche Einteilung, die

›rahmenden‹ Signalgeräusche und die Aufforderung des Festhaltens der Eindrücke

auf derWand des Empfangsraums.

Damit jene ›Erfahrung‹ folglich stattfinden kann, damit es zu einemWiderfahr-

nis kommt und ›Ich‹ in meiner eigenen Erfahrbarkeit vom Isolationstank ergriffen

werde, bedarf es jener Ausstellungssituation, die das Aufklaffen exponiert. Durch

die Intimität setzt sich die Erfahrung demnach vom Alltäglich-Gewohnten ab

und ermöglicht als Folge aber auch erst eine Differenz, ein Unterscheiden-Von,

aber auch ein Sich-Beziehen. Und eben jener doppelten Bewegung gilt es nun im

Folgenden nachzugehen.

5. Widerfahren

Nachdemwir nun eine umkreisendeBewegungumdenBegriff der Intimität vollzo-

gen haben, indem vor allem einige begriffsgeschichtlich-etymologischen und kul-

turhistorischen Dynamiken nachgezeichnet und darauf folgend das Exponieren,

gekoppelt an die Figur der Falte, thematisiert wurden, gilt es nun Intimität expli-

ziter im Sinne eines ›Doppelereignisses‹ in den Fokus zu rücken. Mit Rückgriff auf

Auseinandersetzungen von François Jullien und Bernhard Waldenfels wird Intimi-

tät zunächst im Kontext von Verflechtungen von Innen und Außen, Selbst und An-

derem, Fremdemund Eigenem diskutiert, um imZuge dessenMomente des Ereig-

nishaft-Responsiven herauszustellen, die der Intimität inhärent sind.

Pathos/Response/Diastase

Wie bereits vorgezeichnet, geht Intimität mit einem Mit-Teilen einher. In »Sozia-

lität und Alterität. Modi sozialer Erfahrung« (2015) setzt sich Bernhard Waldenfels

ebenfalls mit jenem »winzigenMit, syn oder cum« (Waldenfels 2015, 9) auseinander,

indem er vor allem die Rolle des Leibes pointiert und imZuge dessen von einer Zwi-

schenleiblichkeit55 spricht, die »eine ganze Skala von Zwischendingen entstehen läßt,

diewie unser Leibweder demSubjektivennochdemObjektiven zuzuschlagen sind«

(ebd., 10).Das,was Jullien in seinemEssay in einemambiguenVerhältnis von Innen

und Außen sowie dem Verhältnis zum Anderen berschreibt, findet bei Waldenfels

eine Explikation, die jenes Verhältnis dezidiert befragt. Waldenfels schlägt einen

Zugriff vor, der ein Geflecht von Widerfahrnis, Antwort und Diastase ins Zentrum

rücktunddarüberMomenteder ›Entstehung‹ eines ›Selbst‹ beschreibt,das stets von

55 Waldenfels arbeitet gewissermaßen in der Fortführung der Ansätze von Maurice Merleau-

Ponty respektive seines Begriffs der intercorporéité.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


416 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Fremdheit geprägt ist.56 Dieser Zugriff scheint insofern von einer besonderen Auf-

ladung zu sein, als er Bewegungen und Spannungsfigurationen beschreibt, durch

die sich Intimität als Parameter auszeichnet.

Versuchen wir uns Waldenfels’ Überlegungen zur Erfahrung anzunähern, rü-

cken in erster Linie Momente des Überkommen-Werdens (Pathos) sowie des Auf-

klaffens (Diastase) in den Vordergrund, die die entscheidende Grundbewegung von

Erfahrung ausmachen und nun etwas genauer nachgezeichnet werden sollen. In

seiner pathisch und responsiv angelegten Phänomenologie (vgl. ebd., 11) beschreibt

Waldenfels das Selbst –die Selbstheit –und die Alterität nicht als referentielle, son-

dern als »differenzielle und topische Bestimmungen« (ebd.). Dies hat wiederum zu

Folge, dass – unabhängig davon, ob wir nun von einem Ich, einemWir oder einem

Anderen sprechen – diese ›Größen‹ stets in ihrer Performativität verstanden wer-

den müssen und ständigen Erprobungen ausgesetzt sind (vgl. ebd., 12). Begreifen

wir diesen performativen Prozess als einen doppelseitigen Prozess »gleichzeitiger

Vereinzelung undVergemeinschaftung« (ebd., 10), gestalten sich das Ich und in der Fol-

ge auch der/die Andere als Kontrastfiguren, deren Status stets von einer Uneindeu-

tigkeit geprägt ist (vgl. ebd.). Jene Kontrastierung resultiert wiederum aus der dop-

peltenBewegungbzw.derVerschränkung zwischenPathos undResponse, oder,wie

Waldenfels es an anderen Stellen bezeichnet, zwischenWiderfahrnis und Antwort:

»Die Responsivität, die den Gang unserer Erfahrung bestimmt, präsentiert sich

als ein Doppelereignis aus Pathos und Response. Unter dem griechischen Aus-

56 Im Hinblick auf die Figur des Anderen lassen sich unterschiedliche Denkbewegungen

und Ansätze nachzeichnen, die sich als besonders spannungsreich gestalten. Nicht zuletzt

schwingt damit auch die Frage nach einer Unterscheidbarkeit zwischen dem Anderen als et-

was vom Selbst ›abgetrennten‹ sowie dem Anderem in Sinne eines Kontinuums zum Selbst.

Diese diskursive Polarisierung stellt beispielsweise Thomas Bedorf in seiner Auseinander-

setzung mit Emmanuel Lévinas heraus (vgl. Bedorf 2019). So pointiert Bedorf, dass sich die

Philosophie von Lévinas durch ein radikales Denken der Andersheit auszeichnet – der An-

dersheit als sich selbst (vgl. ebd., 68). Dieses Denken lasse sich mit dem von Merleau-Ponty

kontrastieren und werde von Bedorf darauf zurückgeführt, dass »Levinas eine Trennung zwi-

schen Subjekt und Anderen anstelle des zwischenleiblichen Kontinuums ansetzt« (ebd., 75).

Demnach sei die Andersheit im Sinne von Lévinas per se anMomente des Ethischen geknüpft

und werfe Fragen nach Verantwortung auf (vgl. ebd., 77). Im Hinblick auf den in der vorlie-

genden Arbeit herauszuarbeitenden Begriff der Intimität gestaltet sich jene ›Polarisierung‹

als ein produktiver Denkimpuls, der zwar im Rahmen dieser Arbeit nicht ausgiebig entfaltet

werden kann, dennoch aber einige wichtige Momente hereinbringt. Während Intimität als

Modus zwarMomente von Trennung respektive ›Positionsstabilisierungen‹ initiiert (imSinne

von Positionen als Resultate des ›Auslösens‹ der intimen Verdichtung), wird Intimität den-

noch nicht im Sinne einer ›radikalen‹ Andersheit verstanden, sondern als ein Modus, der das

Denken eines relationalen (und durchaus diskontinuierlichen) ›Kontinuums‹ mit Momenten

der Alterierung, der Differenz, der différance, zusammendenkt. Siehe weitere Ausführungen

im letzten Teil des Kapitels.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 417

druck Pathos oder dem deutschen Ausdruck Widerfahrnis verstehe ich die Urtat-

sache, daß uns etwas zustößt, zufällt, auffällt oder einfällt, das uns etwas trifft,

glückt und auch verletzt wie das touché aus dem Fechtkampf.« (Ebd., 20)57

Responsivität wird folglich verstanden im Sinne eines Grundzugs, »der unser

gesamtes leibliches Verhalten prägt und dabei eine Findigkeit des Körpers in An-

spruch nimmt« (ebd., 19) (s. Kap. *Körper_Hervorbringen*) und ist im Kontext

unserer Auseinandersetzung außerdem insofern von gesteigerter Spannung, als

dieser das Milieu eines Organismus mit einbeziehe.58 Pathos bzw. Widerfahrnis

sei jedoch nur »eine Seite der Medaille« (ebd., 22), dennWiderfahrnis komme zum

Ausdruck, jedoch nicht als etwas, »worüber wir sprechen, sondern als etwas, worauf

wir antworten. In dieser winzigen Differenz entfaltet sich der Antwortcharakter

der Response. Antworten heißt vom Fremden her sprechen.« (Ebd.) Mit der Ver-

schränkung von Pathos und Response gehe eine Unausweichlichkeit einher, denn

»[i]n unserem Antworten verwandelt sich das Worauf des Antwortens in das Was

einer Antwort« (ebd.). Die Besonderheit jener Verschränkung führt Waldenfels an

einer weiteren Stelle wie folgt aus:

»Eines läßt sich nicht aus dem anderen herleiten. Ein Pathos ohne Response wä-

re ein bloß momentaner Ausbruch, der sich im Schrei bekundet, oder es bliebe

auf ewig stumm und würde über kurz oder lang vergessen. Eine Response ohne

Pathos wäre eine leere Floskel oder eine bloße Pflichtübung. Kreativ ist eine Ant-

wort, die erfindet; sie erfindet, was sie zur Antwort gibt, nicht aber das, worauf sie

zu antworten hat.« (Ebd., 23)

DasWiderfahrnis sowie die Response sind demnach nicht als vollzogene Akte, son-

dern viel eher im Sinne eines Ereignisses zu verstehen. Jenes Ereignis zeichne sich

57 Dem Widerfahrnis liege folglich das Moment eines Getroffenseins zugrunde: »Das Wovon

des Getroffenseins bezeichne ich wechselnd als Pathos, Widerfahrnis oder Affekt. Das deut-

sche Wort Widerfahrnis betont den Aspekt einer Gegenerfahrung, die unseren eigenen Plä-

nen und Erwartungen zuwiderläuft. Das lateinische Wort Affekt, das wörtlich als eine Art

An-tun und nicht wie vielfach üblich als bloßer Zustand zu verstehen ist, hebt die Wirkung

hervor, die jemand erleidet.« (Ebd., 81) Aus dem Lateinischen hergeleitet könne Pathos,Wal-

denfels’ Ausführung nach, auf verschiedene Begriffe zurückgeführt werden: »Affectus oder

affectio bedeutet das, was später Gefühlszustand heißt, emotio bezeichnet die Gemütsbe-

wegung, während passio dazu noch den starken Sinn des Leidens wie auch der Leidenschaft

übernimmt.« (Waldenfels 2002, 16)

58 Waldenfels verweist in seinem Text darauf, dass Responsivität als Begriff der Medizin ent-

liehen wurde und referiert dabei an Kurt Goldstein: »Der deutsch-jüdische Neurophysiologe

Kurt Goldstein versteht unter Responsivität die Fähigkeit des Organismus beziehungsweise

eines Individuums, adäquat auf Anforderungen einesMilieus zu antworten, und als Irrespon-

sivität bezeichnet er die krankhafte Beeinträchtigung dieser Fähigkeit.« (Ebd., 19)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


418 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

desWeiterengeradedadurch aus,dass »jemanddaranbeteiligt ist,dies jedochnicht

imNominativ eines Ich, das als Aktzentrum fungiert, sondern imDativ oderAkkusa-

tiv einesMir oderMich, dem etwas zustößt oder die etwas trifft« (ebd., 81f.). Pathos

komme folglich im »gegenläufigen Ereignis der Response« (ebd., 82) zur Wirkung,

was sich sprachlich darin äußere, dass Verben wie etwa ›widerfahren‹, ›auffallen‹,

›einfallen‹ etc. sich nicht im Aktiv verwenden lassen (vgl. ebd., 21).59 Das Ereignis

äußere sich in einer leibhaftenWirkung: etwas affiziert uns, tut uns etwas an,macht

uns an; etwas appelliert an uns; spricht uns an (vgl. ebd.). Dennoch setzt diese An-

sprache kein a priori gedachtes Subjekt voraus: »Das Erleiden des Patienten geht

über in das Antworten des Respondenten. In beiden Fällen bedeutet dies nicht, daß

da ein Subjekt zugrunde liegt, das etwas erleidet und etwas antwortet; es bedeutet

vielmehr, daß wir zu dem Selbst werden, das wir sind, indemwir auf Einwirkungen

antworten.« (Ebd., 82)60

Lenken wir unsere Aufmerksamkeit auf die damit einhergehenden zeitlichen

Verhältnisse, dann zeigt sich das Doppelereignis von Pathos und Response in ei-

nem Konnex der Verschiebung. Diesen Konnex bezeichnet Waldenfels in seinen

Auseinandersetzungen als ›Diastase‹ – ein ›Auseinandertreten‹ (vgl. ebd., 83), denn

die »Erfahrung tritt buchstäblich auseinander, sie zerdehnt sich« (ebd., 24).61 In

»Bruchlinien der Erfahrung. Phänomenologie, Psychoanalyse, Phänomenotech-

nik« (2002) beschreibt Waldenfels die Diastase weiter als »die Gestaltungskraft der

Erfahrung, die etwas oder jemanden entstehen läßt, indem sie auseinandertritt,

sich zerteilt, zerspringt« (Waldenfels 2002, 9). Die Diastase gestaltet sich als eine

59 An dieser Stelle wird die Frage von Macht und Gewalt erneut präsent, denn die Aktivkon-

struktionen von widerfahren, auffallen etc. gehen nicht zuletzt mit einer Form von Grenz-

überschreitungen oder gar Übergriffen einher.

60 Demzufolge entstehe Sinn – und darin lässt sich wiederum ein Bogen schlagen zu Hans

Ulrich Gumbrechts Überlegungen zu Sinn- und Präsenzeffekten (s. Kap. *Präsenz_Erschei-

nen*) – auf eine Weise, bei der »das, wovon wir affiziert werden, als etwas genommen, be-

handelt, verstandenwird. Dieseswinzige Als ist dasMovens einer Umsetzung von affektivem

Nicht-Sinn in intentionalen und regelhaften Sinn.« (Ebd.) Jenen Einbruch, der »das Worauf

des Antwortens vomWas des Antwortens scheidet« (ebd., 83), bezeichnetWaldenfels als ›re-

sponsive Differenz‹. Im Zuge dessen weist er außerdem auf eine Unterscheidung hin: »Der

Einbruch der ›responsiven Differenz‹ […] ist nicht zu verwechseln mit dem Aufbrechen einer

ultratranszendentalen ›ontologischen Differenz‹, die das Was- und Wie-sein des Seienden

an ein vorgängiges Seinsverständnis bindet […].« (Ebd.) »ImHinblick darauf beziehe ichmich

auf eine responsive Differenz, die das singuläreWorauf des Antwortens von demWas einer

wiederholbaren und mit Anderen teilbaren Antwort scheidet. Um dieses Geschehen in den

Blick zu nehmen, bedarf es einer responsiven Epoché. Siemag in dem systemtheoretischen Be-

obachter einen Verbündeten finden.« (Ebd., 67)

61 Im Zuge dessen verweist Waldenfels auf zwei Figuren der griechischen Mythologie: Prome-

theus und Epimetheus. Während Ersterer als ›vorbedacht‹ konnotiert ist, sei Letzterer ›nach-

bedacht‹. Der antwortende Mensch sei aber gewissermaßen beides zugleich (vgl. ebd., 25).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 419

»zweifache Ungleichzeitigkeit von originärer Vorgängigkeit des Pathischen und

originärer Nachträglichkeit des Responsiven« (Waldenfels 2015, 24), die sich als

ein Aufklaffen realisiert.62 Das, was uns trifft und ›worauf‹ wir antworten, kommt

erst in diesem Auseinandertreten zu Tage: »Dieses Antworten ist also ganz und

gar vom Getroffensein her zu denken, in der Nachträglichkeit eines Tuns, das nicht

bei sich selbst, sondern beim anderen beginnt, als eine Wirkung, die ihre Ursache

übernimmt. Der Antwortende tritt primär auf als der, dem etwas widerfährt und

widerfahren ist.« (Waldenfels 2002, 59)63

Mit dieser AusführungmarkiertWaldenfels ein entscheidendesUmdenken,das

die Figur der Diastase mit sich bringt. Mit dem Aufklaffen geht folglich ein Zwi-

schen einher, das aufkommt, ohne ›vorher‹ bereits von feststehenden Entitäten –

einem Ich, einemAnderen etc. – auszugehen. Sowird die Diastase als ein Differen-

zierungsprozess64 (auch nach Lévinas; vgl. ebd., 174) verstanden:

»Zwischenmir und demAnderen, zwischen uns und den Anderen, zwischen Eige-

nem und Fremdem geschieht etwas, was weder auf die Initiative und das Vermö-

gen einzelner Individuen oder Gruppen noch auf eine vermittelnde Ordnungsin-

stanz, noch auf codierte Regelungen zurückgeführt werden kann. Es geschieht et-

was zwischen uns, was uns aufschreckt, anrührt, angeht, anspricht, was trennend

verbindet und verbindend trennt.« (Ebd.)

Wie bereits angedeutet, würde es also in die Irre führen, würden wir damit etwas

vorkonturiert ›Vorfindliches‹ bezeichnen: »Das Zwischen ist anders zu denken: als

62 Jene grundlegende Verschiebung betitelt Waldenfels als die Urdiastase, die es letztendlich

verantwortet, dass sich kein dialektischer Zusammenfall im Sinne einer Aufhebung vollzieht:

»Damit gewinnt die Diastase die eminent zeit-räumliche Bedeutung einer Verschiebung. Er-

fahrungen sind gegenüber sich selbst verschoben in FormeinerVorgängigkeit dessen,was uns

affiziert, und einer Nachträglichkeit dessen, was wir darauf antworten. Diese Urdiastase, wie

wir es nennen werden, ist in allen weiteren Differenzierungsbewegungen amWerk. Sie ver-

hindert, daß sich der Bogen dialektisch schließt in der Aufhebung eigener Voraussetzungen

und in der Heilung aller Brüche.« (Waldenfels 2002, 10)

63 Folglich gestaltet sich die Diastase als eine Verschiebung, »die eben aus der Antwort ein

nachträgliches, aus dem Widerfahrnis ein vorgängiges Ereignis macht« (ebd., 60), sowie

als ein Aufklaffen eines Spalts »inmitten des Geschehens, dem eine Welt, Andere und ich

selbst entspringen« (ebd.). Jenes quasi-nachträgliche Getroffensein, dem zugleich Momen-

te des Verletzenden und Gewaltsamen bzw. des Verhältnisse in Frage Stellenden inhärent

sind (vgl. ebd., 62), zeichne sich durch eine Zeitstruktur aus, die in etwa demHeideggeriani-

schen ›apriorischen Perfekt‹ (vgl. Heidegger 1953, 85; zit.n. ebd. 56) oder dem Futur Antérieur

entspricht (s. auch Kap. *Zeitlichkeit_Rhythmisieren*).

64 In seinemText unterscheidetWaldenfels zwischen verschiedenenArten vonDifferenzen: »So

verweisen die signifikative, die repräsentative, die appetitive und die responsive Differenz

auf den Ort, wo etwas als etwas auftritt, etwas für anderes steht, etwas in anderem erstrebt

oder auf etwas geantwortet wird.« (Ebd., 175)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


420 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Riß ohne etwas, das zerreißt, als Spalt ohne etwas, das sich aufspaltet, als Pause,

ohne etwas, das aufhört und wieder beginnt, als Abweichung ohne etwas, das ab-

weicht – und so eben auch die Diastase ohne etwas, das auseinandertritt.« (Ebd.)

Abstände seien damit ebenfalls lediglich Resultate von diastatischen Bewegungen:

»Die Diastase verfestigt sich zu einem bloßen Ab-stand, wenn die Bewegung in ei-

nenZu-standübergeht; stagniert dasZwischenereignis, sobleibt einZwischenraum

zurück, der sich mit diesem und jenem ausfüllen läßt.« (Ebd.)65

InAnknüpfungenanMartinSeelsÜberlegungenzum›Erscheinen‹ (s.Kap.*Prä-

senz_Erscheinen*) gestaltet sich ein weiterer Punkt als von besonderem Interesse

für unsere Auseinandersetzung: die Differenz, dieWaldenfels mit ›Etwas erscheint

als etwas‹ zum Ausdruck bringt. Dabei könne dieses Als, das im Zentrum der Ar-

tikulation der Erfahrung steht und das »einen Spalt öffnet zwischen dem, was er-

scheint, und der Art, wie es erscheint, aufgefaßt oder gedeutet wird, […] nun auf

65 Ereignisse, »in denen etwas auftritt, indem es an anderes anknüpft, ohne vorweg mit ihm

verknüpft zu sein« (ebd.), bezeichnet Waldenfels als ›Zwischenereignisse‹ und macht diese

zum Hauptmoment eines diastatischen Denkens: »Entscheidend für die Ausgestaltung ei-

ner diastatischen Denkweise sind bestimmte Figuren des Zwischen, gleichsam Interfigura-

tionen, wieman sie im Gegensatz zu Konfigurationen nennen könnte.« (Ebd., 185) DesWeite-

ren erarbeitet Waldenfels’ Text unterschiedliche ›Leitfiguren‹ des Zwischen heraus: »Entzug,

Selbstspaltung, Selbstverdopplung, Unterbrechung und Asymmetrie.« (Ebd., 186) So verwei-

sen diese Figuren vor allem auf die vielfach gefaltete Verschränkung zwischen Selbst und

Anderem, die selbst wiederum erst aus dem Ereignis resultieren: »Insofern geht der Fremd-

entzug dessen, wovonwir getroffen sind, Hand inHandmit demSelbstbezug dessen, der ge-

troffen ist.« (Ebd., 193) Damit liege auch die Bedingung jeglicher Erfahrung in einer Spaltung,

denn »[d]ie Arche, der Anfang und Ursprung dessen, was ich anmir selbst, am eigenen Leibe

erfahre, liegt weder in mir noch außer mir […], sondern als Ur-sprung ist sie in sich selbst ge-

spalten, gebunden an ein Selbst, das sich selbst vorausgeht,weil es aus und inAnderem lebt.«

(Ebd., 206) Damit die Spaltung bzw. der Entzug jedoch nicht zu einer völligen Zerstückelung

führen, bedürfe die Selbstspaltung einer Selbst- bzw. einer Fremdaffektion (vgl. ebd., 204).

Der Entzug meiner selbst sei folglich verquickt mit dem Entzug des Anderen, denn »wenn

ich nur bin, wer ich bin, indem ich von Anderen affiziert und in Anspruch genommen bin,

so bin ich außer meiner selbst, mir selbst fremd« (ebd., 205). Diese Fremdheit, die Walden-

fels als »ekstatische Fremdheit« (ebd.) bezeichnet, bedeute aber nicht lediglich einen Austritt,

ein Nach-Außen-Treten des Selbst: »Als Selbst, das ausWiderfahrnissen hervorgeht, das sich

in der Fremdaffektion selbst affiziert und nicht etwa ihr zuvor, bin ich mir anfänglich selbst

entzogen.« (Ebd., 205f.) Demnach könne die Figur des Zwischen, bei dem Selbst und Ande-

rer auseinandertreten, als eine »eigentümliche Form der Verdopplung« (ebd., 207) gesehen

werden: »Dies geschieht in einem Prozeß der Veranderung oder des Othering, der nicht zu

einem anderen hinführt, sondern ihn sozusagen hervorbringt, so daß ich selbst beim Ande-

ren bin, durch den ich mich zuvor schon affiziert fühlte.« (Ebd., 212) Die ›duplikative Fremd-

heit‹, wieWaldenfels es bezeichnet (vgl. ebd., 213), zeigt sich folglich in einem Chiasmus von

Selbst- und Fremderfahrung. Die Figur des Doppelgängers ist auch, wie Waldenfels anführt,

bei Paul Valéry präsent (vgl. Valéry 1973/74).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 421

verschiedeneWeise fungieren, und dies führt uns zurück zu der Frage nach den pa-

thischen Komponenten der Intentionalität« (ebd., 30). Erfahrung könne, Walden-

fels’ Ausführungen nach, in einer starken oder einer schwachen Variante zum Aus-

druck kommen und sich dabei in einem breiten Spektrum zwischen Gewöhnung

und Überraschung bewegen (vgl. ebd.). Haben wir es mit Formen von Habituali-

sierung, Normalisierung oder Programmierung zu tun, spaltet sich das Bedeuten

vom Begehren und die Erfahrung schwächt sich ab (vgl. ebd., 31). Eine Schwächung

tritt demzufolge auch dann auf, »wenn das Als eingefroren wird in Klischees oder

Schablonen« (ebd.).Wenn wir also erneut auf »Test Chamber: Isolation« (2020) zu-

rückkommen, dann zeigt sich die pathische Komponente der Ausstellungssituation

gerade darin, dass sich diese nicht in einer gewohnt erwartbaren, vor allem visuel-

len Geste vollzieht, sondern dass die Diastase ein Aufklaffen evoziert, aus dem etwa

der Isolationstank und ›Ich‹ als ›verandernde‹, verdoppelte Größen resultieren. In-

timität stellt sich demnach als ein Parameter auf, der denGradder Involvierung,die

Form der Erfahrung, die Ebene desWiderfahrnisses angibt bzw.markiert.

In seinen Ausführungen betont auch Jullien das Ereignis- und Zäsurhafte

des Intimen (vgl. Jullien 2019, 179) (zum Begriff des Ereignisses s. Kap. *Zeitlich-

keit_Rhythmisieren*). Dem Intimen liegt also eine propositionale Geste zugrunde,

denn ›intim‹ könne sowohl als Anzeiger als auchWegzeiger einer Relation begriffen

werden. So heißt es an einer weiteren Stelle: »Man träumt nicht vom Intimen; man

denkt nicht einmal daran, intim zuwerden.Und eines Tages stelltman fest, ermisst

man, dass man es de facto bereits geworden ist.« (Ebd., 28) Damit einhergehend

wird das Intime nicht als eine »›Qualität‹ (auf die man stolz sein könnte), sondern

tatsächlich etwasQualifizierendes« beschrieben (ebd., 117). Zugleich ist es mit einem

Wagnis und Risiko verbunden, denn das Intime »hat riskiert und sich riskiert«

(ebd., 118).66 Demnach fürchtet sich das Intime auch nicht davor anzudauern,

es will es sogar vielmehr. Von jeder Finalität losgesagt, sind im Intimen winzige

Kleinigkeiten von Bedeutung (vgl. ebd., 106), oder in unserem Kontext gespro-

chen: Affizierungen. Diese Überlegungen bieten für uns demnach erneut einen

Anknüpfungpunkt, Intimität nicht nur psychosozial und ›zwischenmenschlich‹

zu denken, sondern primär ›materiell‹ und ›intrarelational‹ (ohne eine humane

Subjektzentrierung vorzunehmen).

Doch nicht nur das ›Einstellen‹ des Intimen vollzieht sich ereignishaft bzw. un-

merklich (vgl. ebd., 179), auch die Loslösung, die Trennung gestaltet sich auf eine

Weise, die erst imVollzug selbst wahrgenommenwerden kann, als ein Resultat des-

sen: »Unmerklich und daher so, dass man nicht einmal daran denkt darüber zu re-

den, hat de facto die Trennung physisch bereits begonnen: Die Schulter wird nicht

mehr gestreift, die Hand tastet sich nicht mehr vor. Das Ausbleiben der intimen

66 Siehe hierzu den Begriff der Überfahrt bei Souriau (vgl. Souriau 2015; Stengers/Latour 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


422 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Geste verrät bzw. bringt das Ende oder zumindest das Angeschlagensein einer still-

schweigenden Übereinkunft und Vertrautheit zum Ausdruck.« (Ebd., 45) Im Hin-

blick auf ästhetische Erfahrung bedeutet die Trennung jedoch mehrere Bewegun-

gen. Zum einen setzt Intimität schon immer auch das ›Herausfallen‹, das Been-

den voraus (wie mit dem Begriff des Extimen diskutiert), denn erst jenes Heraus-

fallen bedingt das Bilden von Positionen (wie etwa Kunstwerk/Ich als Betrachterin

etc.).Zumanderen stellt sichdieFragenachWiederkehrungen,dennwährendman-

cheSituationenbzw.Konfigurationen immerwieder Intensitäten erzeugenundda-

durch stets auch im Intimen hantieren, lassen sich auch Konstellationen denken,

die situativ keine Verdichtungen evozieren. Dann wird und bleibt ein Bild an der

Wand – ein Bild in einer vermeintlichen Ausstellungssituation – ein Bild, das ledig-

lich (als ›Code‹) ›registriert‹ wird und seinen Status nicht im Intimen verhandelt.

Dann ist es eine ›Trennung‹, bei der nicht mehr riskiert wird. Der Isolationstank

wird dann zu einem technischen Gebilde, der Isolationsraum zu einem Raum, in

demwir eher Ausschau nach einem Fön halten, anstatt dass uns darin etwas wider-

fährt.

Mit-Sein

Wenn wir Intimität als pathisch-responsiv beschreiben, dann wird deutlich, dass

damit mehrere Bewegungen einhergehen, die gleichsam als eine Faltung beschrie-

benwerden können – als ein Ineinandergreifen von Bezug und Entzug, von Alterie-

rung und Selbstwerdung, von Abgrenzung und Vergemeinschaftung. Die Intimität

ist damit auf ein/e/n Anderes/Andere/Anderen angewiesen, ohne dass diese dem

bereits vorgängigwären.Als Folge derDiastase, die das ›Auflösen‹ der Intimität ein-

läutet, vollzieht sich die Geste des Sozialen, die Vergemeinschaftung, die einerseits

einWir generiert, andererseits aber auch den/die Andere/n.

In einem Zwischen- bzw. Unter-Uns (nach Lévinas: entre nous), so Waldenfels,

»haben wir die Intimität einer Ich-Du-Dyade immer schon verlassen zugunsten ei-

ner Wir-Sphäre. Die ›Urspur des Mitseins‹ […] ist der Begegnung von Ich und Du

von Anfang an eingezeichnet.« (Waldenfels 2015, 64; vgl. ders. 1994, 423) Fremdheit

undMitseinbilden auf dieseWeise ebenfalls ein Ineinandergreifen,das sichnicht in

einer Komplementarität auflösen lässt: »Eine intime Beziehung verbindetmichmit

einem anderen Selbst, das mehr darstellt als jemand anderen, mit demwir etwas Drit-

tes gemein haben; dafür spricht auch die Anredeform, die zwischen ›Du‹ und ›Sie‹

oder auf vergleichbareWeisewechselt.« (Waldenfels 2015, 70) Demnach sei auch die

Singularität »wie die radikale Fremdheit nicht relativ, aber sie ist relational. Es han-

delt sich dabei umkeine bloßeBeziehung zwischenFremden, sondernumeine veri-

table ›Fremdheit zwischenuns – l’étrangeté entrenous‹,wieBlanchot inL’entretien infini

formuliert […].« (Ebd., 66; vgl. Blanchot 1969, 109) Der Andere werde zu jemand un-

ter anderen »im Zuge einer permanenten Vergemeinschaftung« (Waldenfels 2015,

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 423

66).67 ImZuge dessen sprichtWaldenfels von einer »intimen Fremdheit« (ebd.).Ne-

ben einem Fremden, das sich als ein ›Außerordentliches‹ gestaltet, »sich störend in

die jeweilige Ordnung einmischt und die Grenzen auch der sozialenOrdnung über-

schreitet, gibt es ein Fremdes, das sich als Ferne in der Nähe, als Abwesenheit in der An-

wesenheit; alsEntzug imBezug bestimmt« (ebd., 61).Als »Ort dieser performativenGe-

meinsamkeit« (ebd., 95) macht Waldenfels’ Text »ein präobjektives und präsubjek-

tives Erfahrungsfeld« aus (ebd.): »Den Rahmen für die Gemeinsamkeit von Pathos

und Response bildet eine Sphäre der Zwischenleiblichkeit in Verbindung mit einer

Zwischenwelt; daraus resultiert ein Geflecht aus Eigenem und Fremdem, das weder

auf separate Einzelinstanzen noch auf ein kompaktes Ganzes zurückgeführt wer-

den kann.« (Ebd., 96) Damit vollzieht sich die Vergemeinschaftung »im Übergang

vomWovondes Pathos zumWorauf der Response, in der Transformation vonAffekt

in Sinn, Gestalt, Struktur, Typus und Habitus« (ebd., 95): »Geburt des Sozialen aus

dem Pathos« (ebd., 76). Jene »Einübung in Gemeinsames« (ebd., 95), dieWaldenfels

im Aufeinander-Einspielen eines Sportteams68 oder einer Schauspieltruppe69 ver-

nimmt, passiert auf eine ambivalente Weise: auch in Ausstellungssituationen ›be-

dingt‹ es die Erfahrung, resultiert aber gleichzeitig erst aus dem ›Zusammenfall‹

der Intimität.70

In »Test Chamber: Isolation« (2020) ereignet sich jenes triadisch verstandene

Mitsein, das aus der Diastase und den damit einhergehenden Pathos (Wider-

fahrnis) und Response (Antworten) hervorgeht, auf eine beinahe zu explizit-

metareflektierendeWeise, denn die Ausstellungssituation realisiert jenes zu Meta-

stabilisierungen führende Aufklaffen und thematisiert es zugleich. So ereignet sich

im Zuge dessen ein Überlagern von Objektadressierungen und Konnotierungen.

67 Siehe zur Thematik der ›entwerkten‹ Gemeinschaft Nancy 1988.

68 Zwar wird damit nicht ausgesagt, dass Ausstellungssituationen und etwa Fußballspiele sich

gleicherModalitäten bedienen, jedoch lassen sich Parallelen nachzeichnen, die deutlichma-

chen, dass es sich auch bei Ausstellungen um Formen handelt, die ein gesteigertes Mitsein

in Leben rufen (s. Kap. *Agencement_Materialisieren* und *Objekt_Konfigurieren*). Was da-

bei differiert, ist die Art und Weise der Involvierung (auch im sensomotorischen Sinne) und

macht deutlich, dass Intimität einen grundlegenden Modus zu beschreiben vermag, in der

Ausstellung jedoch eine Form annimmt, die sich selbstreflexiv eben mit jenen Momenten

der ›Veranderung‹ beschäftigt.

69 Zum Verhältnis zwischen Ausstellung und Aufführung s. beispielsweise Fischer-Lichte et al.

2004.

70 Mit der Figur des Anderen rückt auch eine ethische Ebene ins Bild. Diese bietet für uns im

Kontext von Ausstellungen eine wichtige gedankliche Bewegung, denn, wie etwa in den

Kap. *Körper_Hervorbringen*, *Referenz_Institutionalisieren* und *Agencement_Materiali-

sieren* herausgestellt, mit Ausstellungen gehen Momente des Dispositionalen einher. Aus-

stellungen werden im Sinne eines In-Bezug-Setzens verstanden, das sich immer wieder aufs

Neue konfiguriert und als ein wechselseitiger Prozess verstanden werden muss.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


424 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Der Raum und insbesondere der Isolationstank als Objekt (oder auch die Handtü-

cher) zeigen sich in Statustransformationen, bei denen ereignishaft und materiell

erfahrene Dinge einerseits als Kunstobjekte wahrgenommenwerden (denn sie prä-

sentieren sich in einer bestimmten polyvalenten Erscheinungsweise innerhalb des

Ausstellungssettings; s. Kap. *Präsenz_Erscheinen* sowie *Objekt_Konfigurieren*)

gleichzeitig aber immer wieder in eine Funktionalität kippen und dadurch eine

kontinuierliche Ambiguität fortschreiben. Auf diese Weise erfolgt also eine Dopp-

lung zwischen Erfahrbarmachung und Explizit-Werden jener Erfahrbarkeit, die

die Ausstellung als solche initiiert, vor allem explizit gemacht durch das Rahmen

der Installation als einer Experimentalsituation.

Versuchen wir jenes intimeWiderfahrnis systematischer aufzugreifen und zu-

mindest im Ansatz konturierbar zumachen –wohlwissend um die Singularität der

Erfahrung –, dann machen sich allem voran zwei Momente bemerkbar, die zwecks

einer Annäherung produktive Impulse zu geben vermögen. Zum einen handelt es

sich – wie weiter unten noch aufzugreifen sein wird – um die Faltung zwischen

Verbergen und Exponieren, die das Ereignis bedingen, und zum anderen zeigt sich

die Ebene der Materialität von einer gesteigerten Bedeutung. In einem gefalteten

Innen-Außen-Setting entfaltet sich eine bestimmtematerielle Affizierung, die sich

zugleich aber erst in einer Quasi-Nachträglichkeit bemerkbar macht. Mit starken

materiellen Kontrasten konfrontiert – dem warmen, zähflüssigen Salzwasser, das

ein ›körperloses‹ Schweben erlaubt, dem Rau-Kristallinen des Innenraums des

Tanks, dem Weich-Gewohnten der Handtuchbaumwolle –, passiert eine leibliche

Einnahme, die die Körperlichkeit selbst mithervorbringt. In der Berührungmit der

Flüssigkeit wird der Körper spürbar, doch erst in einer Nachträglichkeit, als Folge

der Diastase (s. Kap. *Körper_Hervorbringen*).

In der Situation des radikalen Ausgeliefert-Seins, auf den Salzwassertank als

Objekt eingelassen, ereignet sich etwas, das als Folge von Intensitätsmomenten Po-

sitionierungen erlaubt. ›Ich‹ kann mich demnach vom demWassertank abstrahie-

ren, in demMoment, in demdie Intimität kippt, in dem etwa der Gong, der die Ses-

sion beendet, ertönt oder nach demHandtuch gegriffen wird: diesmal jedoch nicht

mehr durchzogen von Materialsensationen, sondern gewohnheitsmäßig, habitua-

lisiert. Doch die abstrahierbaren Positionen –wie das ›Ich‹ oder der ›Tank‹ oder das

›Handtuch‹ –werden nicht lediglich zu isolierbaren und hermetisch geschlossenen

Größen, sondern evozieren eine Vergemeinschaftung, denn die sich vollzogene In-

tensität zieht eine Relationalität nach sich: das ›Kippen‹ aus der Intimität heraus

resultiert (aus, aber auch) in einer Ökologie, die ein umgebungssensitives Mitsein

produziert, das stets in einer Verflechtung von Bezug und Entzug operiert.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 425

Als eine weitere Figur und, wie Waldenfels beschreibt, als Prototyp einer radi-

kalen Fremderfahrung und eine Art ›Hyperphänomen‹71, lässt sich des Weiteren –

in einem zugleich sehr bildlichen Anschluss an »Test Chamber: Isolation« – die

Schwelle anführen (vgl. ebd., 211f.). Dabei seien Schwellen jedoch »keine Orte, an

denen das Soziale heimisch wird; im Gegenteil, es sind Orte, an denen es aus dem

Tritt gerät und seine Schwächen wie seine Stärken ausspielt« (ebd., 210). Schwelle

sei demnach als Zwischenort, Zwischenzeit und Zwischenzustand (vgl. ebd., 219)

zu begreifen und unterscheide sich grundlegend von einer Grenze, denn Erstere

bedinge eine Fremderfahrung und ermögliche erst ein Verhandeln von Positionen

und Grenzziehungsmomenten72, die nicht lediglich Verschiedenheit markieren

respektive konstatieren, sondern aus einem Ineinandergreifen hervorgehen:

»Alterität ist nicht mit Andersheit im Sinne der Verschiedenheit zu verwechseln.

Ich selbst spreche generell von Fremdheit und bezüglich der speziellen Fremdheit

des Anderen (autrui) von Alterität. Entscheidend ist, daß der Bezug zwischen

Eigenem und Fremdem einen asymmetrischen Bezug darstellt, der sich nicht nach

Belieben umkehren läßt. Dies gilt in besonderem Maße für die Differenz von

Drinnen und Draußen, ohne die es keine Fremderfahrung, aber eben auch keine

Schwellenerfahrung gäbe.« (Ebd., 211)73

Die Figur der Schwelle lässt sich damit in Verbindung bringenmit einer Faltung von

Innen und Außen, die auch in Anlehnung an Julliens Ausführungen deutlich wird

und die schließlich im etymologischen Sinne Intimität als Begriff prägt. Jenes ›Ge-

meinsame‹, das sich in einer ambiguen Faltung beschreiben lässt, lässt sich sowohl

in Waldenfels’ als auch in Julliens Ausführungen nachzeichnen. Während das Ka-

pitel einerseits beiden Ansätzen folgt, nimmt es andererseits einige Fokusverschie-

71 Hyperphänomenewerden hierbei verstanden als Formen eines informellenMitseins (wie et-

wa Gastlichkeit, Vertretung, Vertrauen etc.) (vgl. Waldenfels 2015, 72; ders. 2012).

72 Hier lässt sich eine Unterscheidung zwischen zwei Arten von Grenzziehung nachzeichnen:

onto-logische Form der Abgrenzung, die »Selbes von Anderem« (ebd., 211) scheidet, sowie

eine chrono-topische Form, »die Selbst und Eigenes von Fremdem abhebt« (ebd.).

73 Auch in, wie Waldenfels es bezeichnet, ›archaischen‹ Formen der Fremdheitserfahrung sei

die Differenz von Eigenem und Fremdem zu finden, wie etwa in der kollektiv verankerten

Unterscheidung zwischen dem Sakralen und dem Profanen (vgl. ebd. 215). So materialisiert

sich diese Form etwa auch in Eintritts- oder Verbotsritualen, die wir auch in Ausstellungs-

settings zeitgenössicher Kunst wiederfinden (s. Kap. *Setting_Verräumlichen*, *Körper_Her-

vorbringen*, *Referenz_Institutionalisieren*). Des Weiteren wirft Waldenfels an mehreren

Stellen die Frage nach dem Dritten auf. So werden Schwellen in Gestalt eines Dritten als in-

tervenierendundplatzhaltendbeschrieben (vgl. ebd. 221): »[…] umdieDistanz zwischendem

eigenen und dem fremden Selbst ›zur Aussprache ihres eigenen Sinnes‹ zu bringen, bedarf

es einer Drittinstanz« (ebd. 109). Zur Frage nach Instanzen bzw. Institutionen s. Kap. *Refe-

renz_Institutionalisieren*.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


426 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

bungen vor. Dies betrifft in erster Linie das Subjekt-Objekt-Verhältnis. Zum einen

betont Waldenfels in seiner bereits zitierten Monografie »Sozialität und Alterität.

Modi sozialen Erfahrung« (2015) den fakultativenCharakter des ›Mit‹, der uns davor

bewahrt, »dasMitmenschliche fraglos auf InstanzenwieSubjekt oderPerson,Fami-

lie, Volk oder Staat festzulegen, und es wird ebensosehr von einem sozialen Pater-

nalismus oder humanen Chauvinismus abhalten, der alles Nicht-Menschliche, sei-

en es Tiere, Pflanzen oder Dinge, rigoros menschlichen Belangen unterwirft« (Wal-

denfels 2015, 10). Zum anderen stellt Waldenfels etwa im Kapitel »Mitwirkung der

Dinge« deutlich heraus, dass es nicht darum gehe, »den Dingen und Gegenständen

den Status von Quasi-Subjekten zuzuerkennen« (ebd., 230). Ohne an dieser Stel-

le eine entfaltete problematisierende Diskussion über Dinge im Hinblick auf die

Subjekt-Objekt-Verschränkungbzw.derenGenealogie erbringenzukönnen (s.Kap.

*Objekt_Konfigurieren*), sei betont, dass der Grundgedanke der vorliegenden Ar-

beit, der den Begriff der Intimität umgreift, sich gerade dadurch auszeichnet, dass

es nicht um Bestimmungen von Dingpositionen und -funktionalitäten geht. Für

die Bewegung, die mit dem Begriff der Intimität beschrieben wird, ist es zunächst

nicht von Interesse, ob wir Ausstellungssituationen heranziehen, aus denen nicht-

menschliche oder menschliche Entitäten ›resultieren‹. Die Figur des Anderen um-

fasst folglich nicht lediglich Subjekte im ›primären‹ Sinne. Und genau das führen

Ausstellungen gewissermaßen ein Stück weit vor. Wie mit Waldenfels’ Figuren der

Alterisierung bzw. des Zwischen aufgezeigt, sind alle entstehenden Positionen oh-

nehin nie, in welcher Form auch immer, ›homogen‹, sondern stets ineinanderge-

griffen und durchzogen von Momenten, die sich nicht integrieren und keine abge-

schlossene Position entstehen lassen. So betont Waldenfels auch an einer anderen

Stelle, dass das pathisch-responsive Doppelereignis Subjekt und Objekt nicht vor-

aussetzt, sondern gerade erst entstehen lässt: »Halten wir uns an dieses Doppel-

ereignis, so gibt es noch kein Objekt und kein Subjekt, noch keine selbstständigen

Dinge und keine selbsttätigenMenschen.« (Ebd., 239)

An dieser Stelle müssen wir deshalb eine Differenzierung vornehmen respekti-

ve die Notwendigkeit markieren, eine Verschiebung in Julliens Ausführungen her-

einzubringen. Diese betrifft allem voran die Frage nach der Subjektivität bzw. nach

Relationen.Während sich JulliensÜberlegungen primär auf (menschliche) Subjekte

beziehen (vgl. Jullien 2019, 216), scheinen die von ihm entwickelten Grundkonfigu-

rationen jedoch auch im Kontext eines erweiterten Relations- und Existenzbegriffs

produktiv zu sein, der sich nicht an eine hierarchisch-dichotome Trennung zwi-

schen Subjekten und Objekten hält. Jene Figur des Anderen, von der Jullien spricht,

muss folglich ebenfalls weitergedacht werden. Damit schlägt das Kapitel vor, sich

vor allem die Bedingungen dessen anzuschauen, wie sich jenes Anderer/Anderes-

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 427

Werden74 vollzieht, und zwar bezogen auf ästhetische Situationen im Kontext von

Kunstausstellungen. Bei Jullien wird die Ebene des Ästhetischen bzw. der Kunst-

erfahrung zwar auch gedacht, erfährt aber eher einen sekundären Stellenwert und

wird vielmehr im Sinne einer geteilten Betrachtungssituation verstanden (z.B. ein

Landschaftsgemälde in der Zweisamkeit betrachten) (vgl. ebd., 194f.). Das Gemälde

bekommt in der Situation demzufolge eine sekundär-dispositionale Funktion. Da-

gegen entwickelt die Arbeit einen Intimitätsbegriff, der jene ›Zweisamkeit‹ auf das

ästhtische Erleben selbst bezieht. Folglich geht es um Intimität als einen Prozess,

aus dem sowohl das ›Gemälde‹ als auch ›Ich‹ im Zuge der Intensitätsverdichtung

und dessen Entzug erst resultieren.

Vor diesem Hintergrund müssen Julliens Ausführungen dahingehend fortge-

führt werden, dass diese zum einen als ein Prozess der Produktion von Subjektivi-

tät begriffenwerden und zum anderen diesen Prozess jenseits der strikten Subjekt-

Objekt-Dichotomie verorten, sodass das Intime, wie Jullien es beschreibt, als ein

viel umfassenderer und grundlegenderer Begriff fruchtbar gemacht werden kann.

In dieser Erweiterung kann auch das folgende Zitat verstanden werden:

»[…] Indem ich zu diesem Außen des Anderen gelange, habe ich im Gegenzug

nicht zu ›mir‹ Zutritt, so als würde es sich da umeinen Abpraller oder um irgendei-

ne interne Bewegung in der Art der Dialektik handeln, sondern gelange vielmehr

zur Quelle Außen/Innerer, von der ausgehend sich jedes Subjekt entwickeln sowie

seine Fähigkeiten und seine Ressourcen herleiten kann.« (Ebd., 129)

Wenn wir folglich sowohl mit Rückgriff auf Julliens als auch auf Waldenfels’ Über-

legungen von einem ›Einüben in Gemeinsames‹ sprechen, dann sprechen wir von

einemGemeinsamen, das sich einerseits, wie bereits aufgezeigt, durch stetige Auf-

klaffbewegungen und Teilungen auszeichnet, andererseits sich aber eben dadurch

markiert, dass es nicht schlicht bestehende Positionenmiteinander ›vermengt‹.Mit

Donna Haraway (sowie auch im Anschluss an Jean-Luc Nancy75) gesprochen impli-

ziert jenes Gemeinsame ein ›Becoming-With‹ (vgl. Haraway 2016, 16). Das Mitsein

wird durch die Intimität ermöglicht, denn sie ist es, die eine Differenz zu evozieren

vermag, die ein ›Gemeinsames‹ (Relationalität) schließlich von ›Koexistenz‹ unter-

scheidet.

74 Weiter zu diskutierenwäre das Verhältnis zwischen ›der Andere‹ und ›das Andere‹ respektive

zwischen den Figuren bei Waldenfels und Lévinas.

75 Zur Figur des Mit s. etwa Nancy 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


428 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

6. différance/Relationalität/Alterisierung

Wie bereits etwa durch das Eingehen auf die Figur der Falte, den Begriff der Zwi-

schenleiblichkeit oder des Anderen konturiert, adressiert die Auseinandersetzung

mit Intimität ein breites Spektrum an philosophisch-ästhetischen Ansätzen. Nun

soll aber eine Ebene explizit gemacht werden, die eine gewisse ›Paradoxie‹ zu evo-

zieren scheint: die Ebene desMiteinanders vonRelationalität undAlterisierung. In-

timität impliziert –wie dieDiskussion der Falte sowie desWiderfahrnisses zeigte –

sowohl ein kontinuierliches ›Werden‹ als auchRuptur undEntzug.Während imbis-

herigen Verlauf des Kapitels verstärkt der phänomenologischmotivierte Ansatz der

Zwischenleiblichkeit sowie die Figur des Pathisch-Responsiven fruchtbar gemacht

wurden, gilt es die Aufmerksamkeit nun erneutmit einer anderen Perspektivierung

auf die Momente des Entzugs zu lenken, der dabei ebensowenig lediglich als eine

›Abwesenheit von etwas‹ verstanden werden soll.

In »Randgänge der Philosophie« (1988) initiiert Jacques Derrida eine dekon-

struktivistischeVerschiebung,die sich aus demWechsel einesBuchstabens ergibt –

dem phonetisch nicht greifbaren Wechsel von e zu a im französischen Wort »dif-

fér()nce« (Derrida 1988, 31).76 Diese Verschiebung eröffne, Derrida folgend, einen

seltsamen Raum »zwischen Sprechakt und Schrift« (ebd.) und bringe eine Ver-

schränkung zwischen dem Sensiblen und dem Intelligiblen hervor (vgl. ebd.). Das

Sprechen über die différance gestalte sich jedoch selbst in einer Ambivalenz, denn

die différance, die nach Derrida weder ein Wort noch ein Begriff sei (vgl. ebd., 33),

lasse sich ebensowenig exponieren:

»Man kann immer nur das exponieren, was in einem bestimmten Augenblick an-

wesend, offenbar werden kann, was sich zeigen kann, sich als ein Gegenwärtiges

präsentieren kann, ein in seiner Wahrheit gegenwärtig Seiendes, in der Wahrheit

eines Anwesenden oder des Anwesens des Anwesenden.Wenn aber die différance

das ist (ich streiche auch das ›ist‹ durch), was dieGegenwärtigung des gegenwärtig

Seienden ermöglicht, so gegenwärtigt sie sich nie als solche. Sie gibt sich nie dem

Gegenwärtigen hin. Niemandem. […] In jeder Exposition wäre sie dazu exponiert,

als Verschwinden zu verschwinden. Sie liefe Gefahr zu erscheinen: zu verschwin-

den.« (Ebd., 31f.)

76 Verortet sich das Denken der différance nach Derrida in einem primär zeichentheoretischen

Kontext der Dekonstruktion, ist es offenkundig, dass dieser nicht im Rahmen der vorliegen-

den Arbeit explizit entfaltet werden kann. Dennoch wird différance als Figur herangezogen,

da diese Verschiebungen thematisiert, die im Kontext der Auseinandersetzung mit Intimi-

tät – so der hoffnungsgeladene Ansatz des Kapitels – eine produktive Verflechtung initiieren

kann.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 429

In Anknüpfung daran liegt deshalb auch dieÜberlegungnahe, Intimität ebenfalls in

dieser Nicht-Exponiertheit zu begreifen – als etwas, das sich nicht demGegenwär-

tigen ›hingibt‹. Dies macht sich ebenfalls an den bereits weiter oben diskutierten

›Evidenzen‹ der Intimität spürbar – der Notwendigkeit des Extimen undDeklama-

torischen.

Derrida verweist des Weiteren auf zwei etymologische Bedeutungen des Verbs

différer bzw. die polysemische Komponente von différance:

»Es ist bekannt, daß das Verb ›différer‹ (lateinisch differre) zwei Bedeutungen hat,

die anscheinend sehr verschieden sind […]. [D]as latenische differre […] [umfasst]

nämlich die Tätigkeit, etwas auf später zu verschieben, sich von der Zeit und

den Kräften bei einer Operation Rechenschaft abzulegen, die Rechnung aufzu-

machen, die ökonomischen Kalkül, Umweg, Aufschub, Verzögerung, Reserve,

Repräsentation impliziert, alles Begriffe, die ich hier in einem Wort zusammen-

fasse, das ich nie benutzt habe, das man jedoch in diese Kette einfügen konnte:

die Temporisation. Différer in diesem Sinne heißt temporisieren, heißt bewußt

oder unbewußt auf die zeitliche und verzögernde Vermittlung eines Umweges

rekurrieren, welcher die Ausführung oder Erfüllung des ›Wunsches‹ oder ›Willens‹

suspendiert und sie ebenfalls auf eine Art verwirklicht, die ihre Wirkung aufhebt

oder temperiert. […] Die andere Bedeutung von différer ist die eher gewöhnliche

und identifizierbare: nicht identisch sein, anders sein, erkennbar sein usw.« (Ebd.,

33f.)

Dabei wird deutlich, dass sich durch denWechsel von e zu a eine grammatikalisch-

temporale Verschiebung ergibt, denn das a stamme unmittelbar vom Partizip Prä-

sens (différant) her,neutralisiere aber zugleich »das,was der Infinitiv als einfach ak-

tiv kennzeichnet« (ebd., 34).Diedifférancesei damitweder aktivnochpassiv, sondern

etwas, das »eher eine mediale Form ankündigt oder in Erinnerung ruft, eine Ope-

ration zum Ausdruck bringt, die keine Operation ist, die weder als Erleiden noch

als Tätigkeit eines Subjektes, bezogen auf ein Objekt, weder von einem Handeln-

den noch von einem Leidenden aus, weder von diesen Termini ausgehend noch im

Hinblick auf sie, sich denken läßt« (ebd.). Daraus ergibt sich für Derrida folgende

Konsequenz:

»[D]ie différance ist nicht. Sie ist kein gegenwärtig Seiendes, so hervorragend, ein-

malig, grundsätzlich oder transzendent man es wünschen mag. Sie beherrscht

nichts, waltet über nichts, übt nirgends eine Autorität aus. Sie kündigt sich durch

keineMajuskel an. Nicht nur gibt es kein Reich der différance, sondern diese stiftet

zur Subversion eines jeden Reiches an.« (Ebd., 47)

Vielmehr werde die différance als etwas verstanden, das die »Alternative von Ge-

genwart und Abwesenheit überschreitet« (ebd., 46): »Diese radikale Andersheit im

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


430 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Verhältnis zu jeder möglichen Gegenwart äußert sich in irreduziblen Effekten des

Nachher, der Nachträglichkeit. Und um sie zu beschreiben, um die Spuren der

›unbewußten‹ Spuren zu lesen (es gibt keine ›bewußte‹ Spur), ist die Sprache der

Anwesenheit oder der Abwesenheit […] inadäquat.« (Ebd.) Mit der différance gehe

folglich ein Verhältnis von Nachträglichkeit einher, das jedoch keinem linear ver-

standenen, greifbaren Verlauf von ›vorher‹ und ›nachher‹ bzw. ›danach‹ äquivalent

sei:

»Die Struktur der Nachträglichkeit verbietet es, die Temporalisation (Temporisa-

tion) einfach zu einer dialektischen Komplikation der lebendigen Gegenwart zu

machen, als originärer und unaufhörlicher, ständig auf sich selbst zurückgeführ-

ter, in sich selbst zusammengefaßter, zusammenfassender Synthese von retentio-

nalen und protentionalen Spuren. Bei der Andersheit des ›Unbewußten‹ haben

wir es nicht mit Horizonten von modifizierten – vergangenen oder ankommen-

den – Gegenwarten zu tun, sondern mit einer ›Vergangenheit‹, die nie anweste

und nie anwesend wird, deren ›An-kunft‹ nie die Produktion oder Reproduktion in

der Form der Anwesenheit sein wird. Der Begriff der Spur ist also mit dem der

Retention, des Vergehens dessen, was gegenwärtig war, inkommensurabel. Man

kann die Spur – und also die différance – nicht von der Gegenwart oder vom Anwe-

sen des Anwesenden her denken.« (Ebd.)

An dieser Stelle macht sich eine Verbindung zum Intimitätsbegriff besonders be-

merkbar, denn dieser lässt sich ebensowenig als eine Anwesenheit begreifen und

operiert stets mit einer Quasi-Nachträglichkeit, aus der überhaupt erst Positionen

resultieren können. Deshalb ist bei der Diskussion der Intimität auch der Begriff

des Extimen, den Jullien vorstellt, von Bedeutung, denn dieser verweist erneut auf

ein ambigues Verhältnis, denn das Extime entspringe dem Intimen und gehe die-

sem aber zugleich voraus. Deshalb scheint es produktiv, einen genaueren Blick auf

die Figur der Spur zu werfen, die différance stets begleitet. Der Begriff der Spur ver-

weist unentwegt auf die ihm inhärenten Momente des Auflösens und Erlöschens:

»Als stets differierende stellt die Spur sich nie als solche dar. Sie erlischt, wenn sie

auftritt,wird stimmlos,wennsie ertönt,wiedas a,wennes sich schreibt, seinePyra-

mide in die différance einschreibt.« (Ebd., 48) Derrida führt weiter aus: »Da die Spur

kein Anwesen ist, sondern das Simulacrum eines Anwesens, das sich auflöst, ver-

schiebt, verweist, eigentlich nicht stattfindet, gehört das Erlöschen zu ihrer Struk-

tur.« (Ebd., 49)

In seinerMonografie»Echtzeit –Text –Archiv –Simulation.DieMatrixderMe-

dien und ihre philosophische Herkunft« (2003) stellt Timo Skrandies insbesondere

die ›Virtualität‹ der différance heraus: »Das Wesen der différance jedenfalls, so lässt

sich paradoxerweise sagen, wäre es, keines zu haben und seine Anwesenheit ste-

tig ins Virtuelle zu verschieben. Sie entzieht sich einerWesensbestimmung ebenso,

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 431

wie ihr ›a‹ als Differenz zum gemeinhin verwendeten ›e‹ unhörbar bleibt […].« (Sk-

randies 2003, 152) Folglich könne die différance nicht allein semantisch auf eine hin-

reichendeWeise beschriebenwerden und verbleibe »dem ›Wahrnehmungsglauben‹

(Merleau-Ponty) der rhetorisch stets statuierenden Sprache als nicht-repräsentier-

ter Modus innerlich und uneindeutig« (ebd., 153). Die différance, die Skrandies wie-

derum als die innere Spur des Ereignisses bezeichnet (vgl. ebd., 142),werde erst les-

bar und vernehmbar in ihrer Wirkung – der »Spur, die sie hinterlässt, Bedeutung

generierend« (ebd., 155).77

Jene Produktion vonDifferenzen nachDerrida lässt sichwiederum selbst als ein

gewissermaßen gefaltetes Verhältnis lesen, das nicht lediglich mit einer Tätigkeit

gleichgesetzt werden könne.Zudemwerde auch an dieser Stelle betont, dass die dif-

férance nicht in einem präexistentenModus gedacht werde:

»Was sich différance schreibt, wäre also jene Spielbewegung, welche diese Diffe-

renzen, diese Effekte der Differenz, durch das ›produziert‹, was nicht einfach Tä-

tigkeit ist. Die différance, die dieseDifferenzenhervorbringt, geht ihnennicht etwa

in einer einfachen und an sich unmodifizierten, in-differenten Gegenwart voraus.

Die différance ist der nicht-volle, nicht-einfacheUrsprung der Differenzen. Folglich

kommt ihr der Name ›Ursprung‹ nicht mehr zu.« (Derrida 1988, 37)

Nach Derrida sei die différance als eine Bewegung zu begreifen, »durch die sich die

Sprache oder jeder Code, jedes Verweisungssystem im allgemeinen ›historisch‹ als

77 Jedoch betont Skrandies, dass eine Bestimmung der différance lediglich als Spur nicht ge-

winnbringend sei und einen Kurzschluss produzieren würde: »Denn ›Spur‹ wäre lediglich ei-

ne jeweils andere Version des Zustands ›Unterschied‹ oder, nochmals auf das Heidegger-Vo-

kabular bezogen, das ›Verhältnis von Sein und Seiendem‹, wäre damit aber wiederum in ei-

ner Dialektik oder Dichotomie bestimmbar. So gehört zur Spur auch dasjenige, was sie qua

Spur verschiebt, vergessen macht, auflöst, zum Verschwinden bringt. Das, was von der Spur

als Zeichen ausgestellt wird, trägt das Ungesagte, Verschwundene notwendig in sich undmit

sich mit.« (Ebd., 155f.) Entscheidend ist dabei eben auch die bedeutungsgenerierende Ges-

te, die mit der Spur einhergeht und zugleich deutlich macht, dass Bedeutung nicht im Sinne

einer Präexistenz oder einer sich selbst ›a-semiotischer Selbstpräsenz‹ verstanden wird »um

dann von ›dort‹ in der Äußerlichkeit von Sprache und Schrift angezeigt zu werden. Jede Be-

deutung, auch die der ›Identität‹, bleibt a priori auf das verwiesen, was ihr differiert. Hier tritt

das in das ›systematische Spiel von Differenzen‹ […] ein, was Derrida die ›différance‹ nennt.«

(Ebd., 152) Auf dieseWeise verschiebt sich folglich, wie Skrandies herausstellt, das Verhältnis

zwischen Identität und Anwesenheit: »Was in der Intention als anwesend erfahren wird, ist

schon ein Effekt. Denn Identität hat zu ihrer gegenwärtigen Positionierung sich vom ihr An-

deren zu unterscheiden und abzugrenzen. Damit bleibt sie für die Selbst-Konstitution darauf

verwiesen, selbst affektiv (signifikant) nur sein/werden zu können, indem ein Bezug zu einem

Anderen hergestellt ist – damit aber wird Identität zu einem Signifikanten, der signifikant

nur durch die Spur eines Anderen auf sie wird.« (Ebd., 156)

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


432 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

Gewebe von Differenzen konstituiert« (ebd., 38).78 Die hervorbringende Bewegung

der différance habe aber auch eine weitere Konsequenz, die sich, Skrandies zufolge,

an der Konzeption des Subjekts bemerkbar macht, denn dieses werde ebenfalls im

Zuge der différance hervorgebracht (vgl. Skrandies 2003, 151f.):

»Doch paradoxerweise wird nun dieses Subjekt just in dem Augenblick stets be-

raubt, in dem es seine Ermächtigung erfahrt. Denn es bedarf der Differierung von

sich selbst, der Aufgabe der Selbst-Gegenwart des Selbst, um zu sich selbst sich

ins Verhältnis zu setzen. In diesem Augenblick – dem als Ereignis ein Zeit-Riss in-

häriert, […] – ist das selbstbewusste Subjekt bewusstlos und seines Wissens um

sich selbst beraubt, denn es muss den Umweg (des tours) der Lektüre seiner selbst

nehmen – und die kann nie an demOrt stattfinden, an dem Ich imAugenblick ist.«

(Ebd., 158)

Wiebereits durchdasHeranziehenvonWaldenfels’Überlegungaufgezeigt,wirddie

Subjektposition in einemverflochtenenVerhältnis zwischenBezugundEntzug ver-

standen und resultiert aus einem Aufspalten – der Diastase –, die jedoch nicht mit

einem präexistenten Spalt einhergeht. Das Selbst ist damit per se in Prozesse von

Alterisierung involviert und entsteht stets in einer interfiguralen Verflechtung von

›selbst‹ und ›anderem‹. Wiederum mit Derrida gesprochen bringt Skrandies diese

sich zeitlich und räumlich aufklaffende Bewegungwie folgt auf den Punkt: »[…] Das

Bewusstsein existiert für sich selbst also nicht präsent, sondern wird wahrnehm-

bar nur als Effekt der in der différantiellen Iteration im Vorgang begriffenen Verzeit-

lichung (Auf-Riss von Zeitlichkeit) und Verräumlichung (Einräumung von Örtlich-

keit).« (Ebd., 158f.)

Ein weiterer Punkt, den Skrandies herausstellt und der im Kontext des Begriffs

der Intimität von weiterer Spannung zu sein scheint, ist dasThematisieren der So-

zialität imSinne eines spukendenMit-Da (vgl. ebd., 171).Der ›Hantologie‹ nachDer-

rida zufolge spuke es imEreignis undhinterlasse eineSpur: »ImEreignendesEreig-

nisses spukt also die ›Unzeitigkeit seiner Gegenwart‹ und Spuken (›hanter‹) ›heißt

nicht gegenwärtig sein, und man muß den Spuk schon in die Konstruktion eines

Begriffes aufnehmen‹.« (Ebd., 173) Nach Skrandies geben uns demnach erst die ›Ge-

spenster‹ »dasDa des Ereignisses zu denken« (ebd., 176), sodass auch das »Sprechen

desAnderen, seinAnspruch jetzt, […] gespenstisch [bleibt]« (ebd.). Jenes ›Gespensti-

sche‹ vermag auch einen der wesentlichen Züge der Intimität zu beschreiben.Denn

in derDoppelbewegung des Intimen, die sich in einer nicht auflösbaren Ambiguität

zeigt – selbst oder gerade dann, wenn das Sich-Positionieren sich bereits vollzogen

und das ›Herausfallen‹ aus der intimen Verdichtung stattgefunden hat – geschieht

78 Diese Beobachtung stellt Derrida im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit der Zeichen-

theorie nach Ferdinand de Saussure auf, dessen Schema, jedoch aber nicht die Inhalte, Der-

rida im Hinblick auf das Verhältnis zwischen Sprechen und Sprache übernimmt (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 433

eineHeimsuchung.Die Spur bleibt, dochnicht als eineEvidenz einer ›vergangenen‹

Anwesenheit, sondern als ein Spuk der différance, der sich nicht in der Dichotomie

von abwesend/anwesend auflösen lässt.

Mit diesem fragmentarischen ›Assoziieren‹ vonDerrida’scher différancemit Inti-

mität wird demnach der Vorschlag gemacht, die Ebene der Verschiebung, des Ent-

zugs, der mit Intimität einhergeht, mit einer spezifischen Gewichtung herauszu-

stellen.DieserDoubleBind (vgl. Bateson 2017) des Intimen bzw.das Faltungsverhält-

nis verlangen und bedingen eine diskursive Verschränkung, denn als Begriff initi-

iert Intimität eine Verknüpfung zwischen Momenten des Relationalen sowie den

damit assoziiertenDiskursen (der ›ökologisch‹ orientiertenDenkbewegungen etwa

im Sinne der ANT, des NewMaterialism, des Enaktivismus etc.), als auch des Diffe-

renzphilosophischen (imSinneeiner fortwährendenAlterisierung).MitdemBegriff

der Intimitätwird es vor diesemHintergrundmöglich, sowohl unterschiedliche Ak-

teure (im ökologischen Sinne) ins Blickfeld zu rücken (solche Positionen wie Kunst-

werk,Katalog, Betrachter:in, Sockel, Eintrittskarte,Onlineausschreibung etc.) – als

auch Momente bzw. Prozesse des Geworden-Seins bzw. Werdens jener Positionen

(im Sinne der Momente eines Entzugs, einer Verflechtung von An- und Abwesen-

heit, einer Spur ohne Zugriff) zu fokussieren. Wie im Kapitel *Agencement_Mate-

rialisieren* diskutiert, gestalten sich Ausstellungen als dynamische, aufs Dichtes-

te aufeinander eingestellte Gespanne – als Konfigurationen, die sich stets aktuali-

sieren und immer wieder Momente des In-Verhältnis-Setzens initiieren (oder wie

Waldenfelsdiesebezeichnet: ›Interfigurationen‹; vgl.Waldenfels 2002, 185).D.h.auf

dieser Ebene könnte der Anschein entstehen, es handele sich um Versammlungen

von ›isolierbaren‹, apriorischen Größen und Positionen, die sich lediglich zu einem

Arrangement bringen. Doch würde es, wie die Kapitel *Agencement_Materialisie-

ren* und *Objekt_Konfigurieren* zeigen, der Bewegung, die dem zugrunde liegt,

nicht gerecht werden (bzw. es würde zu einem inventurhaft-inhaltistischen Kurz-

schluss führen). Auf dieser Ebene benötigt dasDenken des Relationalen folglich das

Denken der différance und Alterisierung, denn, wie Barad (gewissermaßen im An-

schluss an Überlegungen Derridas) deutlichmacht, entstehen Relata erst als Resul-

tat von Relationen und sind diesen nicht vorgängig (vgl. Barad 2012). Dies verweist

erneut umso stärker auf die Notwendigkeit einer diskursiven Verschränkung.

7. Fazit

Versuchen wir nun, nach diesem Akt des Versammelns, Flechtens und Faltens, er-

neut die Gedankenstränge nachzuzeichnen, die das Kapitel begleitet haben, dann

lässt sich allem voran das Bestreben herausstellen, Intimität als einen Parameter

des Ausstellens herauszuarbeiten, der mit Momenten des Öffentlich-Werdens und

Sich-Entziehens operiert und diese – wie das Kapitel zeigte – faltet. Ob durch eine

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


434 [EXP]OSITION – Die Ausstellung als Existenzweise

kleine, unscheinbare Geste, eine unmerkliche Bewegung, eine ›irgendwie affizie-

rende‹ Oberflächenstruktur eines Objekts oder durch ein unerwartetes Erwidern

eines Blicks: In Ausstellungen passiert etwas, das uns ein Stück weit überwältigt,

irritiert, außer uns geraten lässt. Und eben diesen unscheinbaren Momenten, die

zugleich gewichtige Verschiebungen nach sich ziehen, schlug das Kapitel vor sich

durch den Begriff der Intimität anzunähern. Mit jenem Begriff wurde demzufolge

ein Parameter herausgearbeitet, der Ausstellungen als Faltungen beschreibt, in de-

nen sich etwas ereignet, in denen uns etwas widerfährt und eine unentwegte Über-

lagerungzwischen InnenundAußen,demVerborgenenunddemÖffentlichen,dem

Greifbaren und dem Sich-Entziehenden nach sich zieht. Eher in einer fragmenta-

risch-assoziativenBewegungals in scharfkantig abtrennbarenDefinitionsvorschlä-

gen wurde im Laufe des Kapitels jenen Momenten nachgespürt, die Ausstellungen

als Situationen eines pathischenÜberkommen-Werdens erscheinen lassen, aus de-

nen solche Positionen wie Betrachter:in oder Kunstwerk überhaupt erst ›resultie-

ren‹. Damit stand die Ebene der Erfahrung sowie deren ›Ausgestelltheit‹ bzw. ›Aus-

stellbarkeit‹ imFokusdesKapitels –als eineEbene,die ein Innengeneriert,zugleich

aber schon immer auf ein Außen – das Exponierende undDeklamatorische – ange-

wiesen ist. Kippmomente generierend gestaltet sich Intimität im Kontext von Aus-

stellungen folglich auf eine Weise, die ein Gewahr-Werden der Gegenwärtigkeit in

der Faltung vonAn- undAbwesenheit initiiert. JenesGewahr-Werden impliziert da-

mit auch, dass Konfigurationen bzw. Situationen sich erst dann als eine Ausstel-

lung realisieren, wenn diese eine Ebene ermöglichen, die die Bedingungen der ei-

genen ›Ausgestelltheit‹ mitreflektiert und mitverhandelt. Intimität und das Expo-

nieren inhärieren der Existenzweise Ausstellung folglich insofern, als diese erst je-

nes grundlegende Verhandeln von Positionen (und damit auch ein Ein-Stimmen,

Falten, Verflechten, Antworten, Differenzieren, Andere-Werden etc.) ermöglichen.

Exponierend und diskret operieren Ausstellungen nicht nur als Shows, sie ereignen

sich und erscheinen als verdichtete Situationen, die Faltungen produzieren, befra-

gen,metastabilisieren unddamit nicht zuletzt ›Subjektivität‹ zu verhandeln vermö-

gen.

So wurde, die Diskussion eröffnend, auf die im Nails Projectroom realisierte

Ausstellung »Test Chamber: Isolation« (2020) von Till Bödeker eingegangen, die

die Erfahrbarkeit des Selbst ausgehend von einer Deprivationssession thematisiert

und damit mit einem räumlichen Setting operiert, das das Verhältnis zwischen

offen und geschlossen, innen und außen, Auflösung und Verdichtung zu befragen

erlaubt. Im Zuge dessen konnten Fragen aufgeworfen werden, die auf ein Aus-

stellungssituationen genuines Faltungsverhältnis verweisen, dem dieses Kapitel

als Folge durch das Heranziehen des Begriffs der Intimität begegnete. Vor diesem

Hintergrund wurde deshalb zunächst eine (kultur-)historische Skizzierung vor-

genommen, die den Wandel der etymologischen Konnotierungen von Intimität

in den Blick nimmt und dabei eine Überlagerung bzw. Neuformation zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INTIMITÄT _ EXPONIEREN 435

dem Öffentlichen und Privaten thematisiert, um schließlich die Notwendigkeit

einer Neuauslegung und Schärfung des Begriffs zu markieren. Nach diesem his-

torischen Exkurs rückte das Kapitel explizit den Begriff des Exponierens in den

Fokus und pointierte diesen als eine der Existenzweise Ausstellung genuine Praxis,

denn damit sich jenes Intime einstellen kann, bedarf es des Deklamatorischen –

der Rahmungen, Sockel, Ankündigungen –, der Ausgestelltheit, des Extimen. Im

Zuge dessen wurde die Figur der Falte herangezogen, um das bereits mit »Test

Chamber: Isolation« aufgeworfene Verhältnis von Zeigen und Entziehen, Innen

und Außen zu thematisieren und die mit Ausstellungen einhergehenden Praktiken

des Implizierens (Einfalten), Explizierens (Entfalten) und Komplizieren (Zusam-

menfalten) herauszustellen. Im nächsten inhaltlichen Schritt wurde erneut die

Ereignishaftigkeit von Ausstellungssituationen in den Blick genommen, diesmal

jedoch mit der Fokussierung auf jene Prozesse, aus denen jegliche Positionen wie

etwa Betracher:in, Kunstobjekt etc. überhaupt erst resultieren, jedoch nicht im

Sinne einer ›feststehenden Substanz‹ oder ›Essenz‹, sondern als metastabilisier-

te Positionen, die immer wieder aufs Neue verhandelt werden. Im Zuge dessen

wurden die Begrifflichkeiten des Widerfahrnisses (Pathos), des Aufspaltens (Dia-

stase), des Antwortens (Response) sowie der Fremdheit, die ein ›Mit-Sein‹ bedingt,

diskutiert. Im letzten Teil wurde schließlich eine Doppelbewegung thematisiert,

die mit Intimität einhergeht: die versammelnde Bewegung im Sinne der Fokus-

sierung von Relationen sowie die sich abgrenzende, teilende Bewegung, die ein

Sich-Unterscheiden-Von ermöglicht. So wurde der Vorschlag gemacht, Intimität

im Sinne jener Verschränkung zwischen Momenten des Relationalen sowie des

Alterisierenden zu beschreiben, indem mit der dekonstruktivistischen Figur der

différanceMomente von Verschiebung ins Blickfeld gerückt wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009 - am 14.02.2026, 06:36:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

