INTIMITAT _ EXPONIEREN
INNEN-/AUBEN-VERHALTNISSE HERAUSSTELLEN

1. EINLEITUNG | S. 383

2. »TEST CHAMBER: ISOLATION« | S. 386

3. HISTORISCHE KONTEXTE | S. 392
ZWISCHEN OFFENTLICH UND PRIVAT | S. 392
»INTIME ASTHETIK« | S. 396

4. EXPONIEREN | S. 400
FALTEN | S. 405
Das EXTIME | S. 411

5. WIDERFAHREN | S. 415
PATHOS/RESPONSE/DIASTASE | S. 415
MIT-SEIN | S. 422

6. DIFFERANCE/RELATIONALITAT/ALTERISIERUNG | S. 428

7. FaziT|S.433

1. Einleitung

Es konnen kleine Gesten sein, unscheinbare Berithrungen, fliichtige Momente, die
erst als Spur wahrnehmbar werden lassen, dass sich offensichtlich etwas ereignet
hat. Kleine Irritationen beim Betreten eines Raums, ein leibliches Angesprochen-
Werden von einem Fragment, ein unerwartetes Haften-Bleiben zwischen zwei Bil-
dern. Versuchen wir all jene ephemeren Momente zu konturieren, dann wird vor al-
lem ein Begriff prisent, den das Kapitel vorschligt als einen Parameter im Kontext
von Ausstellungen fruchtbar zu machen - der Begriff der Intimitit. In Ausstellungs-
situationen versunken, fithlen wir uns plétzlich ertappt, beim Beobachten beobach-
tet, wir merken auf und lassen uns doch wieder auf die Situation ein. Im eigenen
Beobachten prasent finden wir uns in einer verdichteten Verschrinkung zwischen
Riickzug und Exponiertheit wieder. Was in Ausstellungen passiert, ist demnach ein
unentwegtes Uberlagern zwischen jenem Unscheinbar-Entzogenen und dem Of-
fentlich-Sichtbaren. Ausstellungen produzieren ein stetiges Oszillationsverhaltnis,

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

384

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

das Faltungen von Innen und Aufien hervorbringt und zugleich aber auch >ausstell-
bar< macht. Und so finden wir uns in einem unentwegten Kippen wieder, das sich
mal fast unmerklich vollzieht und mal radikal die eigene Erfahrbarkeit dessen zur
Schau stellt. All jene Momente ersucht der Begriff der Intimitit aufzugreifen, in-
dem dieser vor allem als eine Faltung zwischen Innen und Auflen verstanden wird,
als eine ambigue Uberlagerung zwischen éffentlich und privat, die immer schon mit
einem Zur-Schau-Stellen, einem Exponieren einhergeht.

Wahrend der Terminus einerseits alltagssprachliche Konnotationen mitbringt,
die primir subjektbezogen verstanden werden, macht der vorliegende Text eine
Lesart produktiv, die sich nicht auf feste, apriorische Subjektpositionen bezieht,
sondern nicht zuletzt einen enaktivistischen (s. Kap. *Korper_Hervorbringen®*) und
ereignisphilosophischen Ansatz verfolgt. Im Hinblick auf unsere Auseinanderset-
zung mit Ausstellungen bezieht sich der Begriff der Intimitit auf eine Ebene, die
sich eher ereignet, als intendiert zu werden und vielmehr erspiirt wird als kogni-
tiv erschlossen. Intimitit wird damit im Sinne eines >Indikators« begriffen, der
spurenhaft darauf verweist, dass sich etwas ereignet haben muss — auf ein Wider-
fahrnis, im Zuge dessen solche Unterscheidungen wie Innen und Auflen itberhaupt
erst entstehen koénnen. Damit wird Intimitit als etwas verstanden, das nicht nur
Verschiebungen markiert, sondern diese iitberhaupt erst initiiert und Verhiltnisse
produziert.

Mit Korperlichkeit, Materialitit, Verletzbarkeit wie auch dem Verhiltnis von
An- und Abwesenheit operierend, geht Intimitit mit Momenten von Faltungen,
Verdichtungen und Entschleunigungen einher, die sich immer schon entziehen, in
jenem Entzug aber — und darin besteht die besondere Spezifizitit von Kunstausstel-
lungen - zugleich selbst>ausgestellt« werden. Intimitit, die sich meist spurenhaftin
kleinen Gesten konkretisiert, macht Relationen und Selbstverortungen &sthetisch-
kinstlerisch wahrnehmbar und reflektierbar. Doch geht es mit dem Erarbeiten des
Intimititsbegriffs nicht nur darum, diesen lediglich im Kontext eines dsthetischen
Diskurses fruchtbar zu machen, sondern Intimitit als Parameter in einer Qualitit
aufzufassen, die zugleich ethische und epistemologische Verhandlungsmomente
ermoglicht. Damit geht folglich einher, dass jegliche Formen von Positionen erst
daraus bzw. im Kontext dessen >resultierens, sodass Intimitit nicht zuletzt auch als
eine >Bedingung« des (Ver-)Antwortens und etwa auch des Politisch-Okologischen
verstanden werden kann (s. Kap. *Referenz_Institutionalisieren®).

Wenn sich Ausstellungssituationen ereignen, geschieht dies zum einen per se in
Relationen, insofern, als etwas erst in einer Verdichtung, einer Verkniipfung emer-
gieren kann, woraus dann schliefilich konturierbare Positionen resultieren (kén-
nen), die der Verbindung nicht vorgingig sind. Zum anderen geht mit dem Rela-
tionalen ein Prozess der Abgrenzung und Alterisierung einher — als etwas, das >uns«
tiberkommt, eine Erfahrung der Differenz. Daraus ergibt sich eine unauflésbare
Spannung, die sich im Kontext dsthetischer Erfahrung und damit auch im Kontext

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

von Ausstellungen auf eine gesteigerte Weise zeigt, sind es doch vor allem die Si-
tuationen von Kunst, die es vermogen, Intensititen zu generieren und zugleich den
Prozess des Generierens als solchen zu markieren. Asthetischer Erfahrung im Kon-
text von Kunst ist demnach per se eine Faltung inhirent, denn es geht nicht nur dar-
um, Momente eines Uberkommen-Werdens respektive einer Affizierung entstehen
zu lassen, sondern die Situation jener Affizierung, die Prisenz eines Hier-und-Jetzt
aufzugreifen, zu situieren oder gar mit>auszustellen<. Deshalb riickt das Kapitel den
Begriff Intimitit sowie die Praktik des Exponierens in den Fokus, wodurch nicht
zuletzt auch jene Verschrinkung zwischen Alterisierung und Relationalitit neuver-
handelt wird.

Ausgehend von Till Bddekers »Test Chamber: Isolation« (2020) werden zunichst
Fragen nach einer Ambivalenz zwischen Offnung und AbschlieBung aufgeworfen,
die es uns ermoglichen werden, die >Ausgestellltheit< bzw >Ausstellbarkeit< von (is-
thetischer) Erfahrung zum Thema der Auseinandersetzung zu machen. Jene Ambi-
valenz aufgreifend findet im dritten Teil des Kapitels — im Sinne einer Zoom-Out-
Bewegung — eine begriffliche Konturierung von Intimitit statt, die die Entwicklun-
gen, Verbreitungen und Konnotierungen des Begriffs (kultur-)historisch nachzeich-
net. Darauf folgt eine Auseinandersetzung mit dem Begrift des Exponierens als ei-
ner Praktik, die der Existenzweise Ausstellung auf eine spezifische Art eigen ist.
Das Exponieren wird die Ambivalenz des Zeigens und gleichzeitigen Entriickens
fokussieren, dessen Bewegung vor allem unter Riickgriff auf die Figur der Falte er-
folgt. Im fiinften Teil findet dann eine Beschiftigung mit Intimitit im Sinne von Er-
eignishaftigkeit und Responsivitit statt, die uns zu einer Auseinandersetzung mit
dem triadischen Verhiltnis von Diastase, Widerfahrnis und Antwort fithren wird.
Ausgehend von einem Verstindnis, das ein Ineinandergreifen von Innen und Au-
Ren sowie Selbst- und Andersheit thematisiert, werden Fragen nach dem Verhilt-
nis zwischen Bezug und Entzug aufgeworfen. Intimitit wird im Zuge dessen als ein
Aufklaffen beschrieben, aus dem jegliche Positionierungen als Metastabilisierun-
genresultieren, diejedoch nie homogen, ganz im>Eigenencsein konnen. Schlieflich
wird im letzten Teil des Kapitels ein Versuch unternommen, den Fokus explizit auf
zwei Bewegungen zu lenken, die Intimitit begleiten bzw. bedingen: das relationale
Verkniipfen sowie das Differenzen erzeugende Beziehen bzw. Entziehen. Vor die-
sem Hintergrund findet ein Konturieren des Begriffs der différance statt, der uns zu
Uberlegungen fithrt, die es uns erméglichen Relationalitit und Alterisierung in ei-
ner Verschrinkung zu denken und diese als eine entscheidende, mit Ausstellungen
einhergehende Doppelbewegung zu markieren.

am 14.02.2028, 08:36:53.

385


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

386

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

2. »Test Chamber: Isolation«

Durch das groRe Schaufenster der Hausfassade prisentiert sich der Raum hell aus-
geleuchtet in einem Weifston. Auf der linken Seite des Raums, mittig platziert — ein
weifler Metalltisch mit einer sich darauf befindenden Schreibtischlampe und einem
weiflen Stuhl dahinter, die dem Setting die Narration einer Empfangssituation ver-
leihen. Die Winde, kachelartig in Segmente eingeteilt, zeigen Kohlezeichnungen
und Schriftziige, die wiederum innerhalb der jeweiligen Kachel verbleiben und da-
mit nicht iber ihre jeweilige >sweif3e Zelle< hinausragen. Der Boden greift die geo-
metrische Orientierung der Wiande auf und gestaltet sich in einem Schwarz-Weif3-
Schachbrettmuster, das den Blick auf eine mit einem Ikon versehene, weife Tiir im
Hintergrund des Raums hingeleitet (s. Abb. 20).

Abb. 20: Till Bideker: »Test Chamber: Isolation« (Ausstellungsansicht von AufSen), 2020.
© Kai Werner Schmidt, 2020.

Die Ausstellung »Test Chamber: Isolation« (2020), die im Nails Projectroom (vgl.
Knapp Voith 2021) in Diisseldorf realisiert wurde, zeigt Arbeiten von Till Bodeker
und greift — vor allem durch die Moglichkeit einer Deprivationssession in einem
Isolationstank — die Thematik der Erfahrung des Selbst auf. Die auf zwei Riume

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

verteilte Ausstellung bietet im ersten, auch von aufien sichtbaren Raum, eine Art
Empfangssituation, in der die Vorgehensweise erklirt wird und der formale Akt
der Einwilligung stattfindet. Der zweite Raum, der sich hinter einer geschlossenen
Tiir verbirgt und einzeln betreten wird, umfasst eine aus drei Arbeiten bestehen-
de Ausstellungssituation. Die Arbeiten Go with the Flow (2019) sowie Take your Time
(2019) — zwei mit einem Captcha-Motiv bedruckte Handtiicher —, die an der linken
und rechten Wand hingen, rahmen gewissermaflen das >Herzstiick< des Raums, die
Arbeit Think outside the Box (2020) — einen mit warmem Salzwasser befiillten Isola-
tionstank (vgl. Bodeker 2021). Szenografisch begleitet wird das Setting aufierdem
von weiteren Objekten, die ihrem Status nach in einer stirkeren Ambiguitit ver-
weilen und zwischen Funktionsobjekt, Parergon und Kunstobjekt changieren: Hin-
weisschilder bzw. Ikons' an den Winden, Behilter mit frischen Handtiichern sowie
eine sehr prisente Vorrichtung direkt am Eingang in den Raum: ein gelb-roter But-
ton, der betitigt werden soll, sobald die auf 60 Minuten ausgelegte Isolationssession
losgehen kann.

Die Session — als Hauptteil der Arbeit Think outside the Box — besteht darin, dass
eine Person (d.h. der/die Ausstellungsbesucher:in) einzeln den zweiten Raum hin-
ter der Tir (s. Abb. 21) betritt, den Startbutton aktiviert und dann den Ansagen der
damit verkniipften Audiovorrichtung folgt. Die Person hat demnach fiinf Minuten
Zeit um sich zu entkleiden und sich in den Isolationstank zu begeben. Hierfiir muss
eine kleine Beistellleiter an der Seite des Tanks hochgegangen werden, um iiber eine
Luke in den Tank zu steigen. Innerhalb des Tanks wiederum miissen einige Stufen
heruntergegangen werden, um dann, die Luke hinter sich schlieflend, in der Dun-
kelheit Platz zu nehmen — d.h. entweder im Salzwasser sitzend, oder aber mit dem
ganzen Kérper auf der Wasseroberfliche liegend.” Nach den funf Minuten erlischt
automatisch das Licht im gesamten Raum, sodass dieser in volliger Dunkelheit, die
keinerlei visuelle Orientierung mehr zulisst, versinkt. Und wihrend die Person in
diesem Raum sich damit vollkommen einschliefdt und sich jeglicher Form von Sicht-
barkeit entzieht, werden lediglich die Gerdusche aus dem Tank zur Aufsichtsperson
(respektive in dem Fall dem Kiinstler), die sich im ersten Raum befinden, iibertra-
gen.’ Nachdem die 60-miniitige Session nun abgelaufen, das entsprechende akus-
tische Signal ertont, das Licht wieder angegangen ist und die die Ausstellung besu-
chende Person in der angrenzenden Sanitiranlage die Salzkristalle einigermaflen
vom Korper abgewaschen, abgetrocknet und wieder angezogen den Isolationsraum

1 Hierbei handelt es sich um lkons, die darauf verweisen, an welcher Stelle die Kleidung abge-
legt werden kann, wo sich die Handtiicher befinden etc.

2 Da es sich um eine Salzl6sung handelt, wird der Kérper von der Fliissigkeit getragen, sodass
dieser, sich in der Fliissigkeit befindend, mehr oder weniger frei >schweben<kann.

3 Diese Ubertragung dient in erster Linie der Sicherheit, bietet aber auch auf der dsthetischen
Ebene einige spannende Ansatzpunkte.

am 14.02.2028, 08:36:53.

387


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

388

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

verlisst, wird diese gebeten, ihre Eindriicke impulshaft auf einer der >Kachel an
der Wand des ersten Raums mit einem Stiick Kohle zu visualisieren. Im Verlaufe
der Ausstellungsdauer filllen sich die Wande folglich mit Zeichnungen, wobei die
Visualisierungen von abstrakteren Darstellungen bis hin zu figurativen Elementen
oder auch Schriftziigen reichen.

ADbb. 21: Till Bodeker: »Test Chamber: Isolation« (Ausstellungsansicht zweiter Raum), 2020.
© Kai Werner Schmidt, 2020.

Was die Ausstellung auf eine sehr markante Weise auszeichnet, ist eine unent-
wegte Faltung verschiedener Verhiltnisse, die sich nicht zuletzt auch im riumli-
chen Setting widerspiegelt. So verhilt sich die riumliche Aufteilung auf eine Wei-
se, bei der der erste Raum gewissermafien als ein doppelter Empfangsraum in Er-
scheinung tritt: Zum einen vollzieht dieser eine institutionalisierend-anweisende
Geste, denn als formeller, von auflen sichtbarer Raum, fungiert dieser beim Betre-
ten des Settings als ein ritualisierter Empfangsraum. Zum anderen gewinnt dieser
aber auch eine intrapersonell-stabilisierende Aufladung, denn nach der sehr inten-

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

siven und durchaus desorientierenden* Isolationssituation entfaltet sich der Raum
in einer auffangenden Geste, die eine Rekonturierung ermoglicht. An dieser Stelle
macht sich aufferdem ein weiteres Faltungsverhiltnis bemerkbar, das die Ausstel-
lung auf eine gesteigerte Weise produziert: eine Faltung von Innen und Auflen. Die
Zweiteilung der Riume konturiert ein klares Innen-Aufien-Verhiltnis, bei dem der
erste Raum zu einem Raum des Offentlichen, einem Raum des Auflen, wihrend der
zweite Raum zu einem privaten Innenraum wird. Gleichzeitig faltet sich aber auch
dieses Verhiltnis weiter ein, denn beide Riume vollbringen weitere Innen-Aufen-
Teilungen, bei denen der erste Auflenraum zugleich zu einem Innenraum im Ver-
hiltnis zur Strafie und der zweite Innenraum zu einem Auflenraum im Verhiltnis
zum Isolationstank wird. Auf diese Weise entsteht ein komplexes Bewegungsmus-
ter, das einerseits mit deutlicher Trennbarkeit und gleichzeitig aber mit einer Infra-
gestellung dessen operiert. Die Ausstellungssituation produziert demnach ein Sze-
nario, das, neben den eher »gewohnten« Rezeptionsmodalititen wie dem Anschauen
der Objekte, einerseits eine klar konturierte Experimentalsituation® mit deutlichen
Anweisungen erzeugt, zum anderen aber auch Momente einer Unbestimmtheit her-
vorbringt, denn was in den angesetzten 60 Minuten passiert (es sei denn die Session
wird vorher unterbrochen), kann in vollig unterschiedliche Richtungen gehen. Ob
die Person sich iiberhaupt in den Tank reinbegibt, ob sie sich hinsetzt oder hinlegt,
ob sie zu singen beginnt oder die Zeit in vlliger Stille verbringt: All diese Momente
gestalten sich auf eine situative Weise und erzeugen, inmitten einer klaren Anwei-
sungsreihenfolge, Momente des Entzugs und Ausschweifens bzw. eines regulierten
Deregulierens.

Von diesem markanten Setting ausgehend dringt sich uns nun die Frage auf,
welche Implikationen jene Ausstellung im Hinblick auf unsere Auseinandersetzung
aufgreift. Deutlich wird zunichst die auffallend explizite Ebene der Erfahrung,
die bei »Test Chamber: Isolation« prisent wird. Wahrend die Frage nach dem
Erleben bzw. der Erfahrung (s. Kap. *Prisenz_Erscheinen®) per se Auseinander-
setzungen mit Kunst inhiriert, wird diese auf eine sehr direkte Weise zu einem
Verhandlungsmoment der Ausstellung. D.h. »Test Chamber: Isolation« iibersteigt
gewissermafen unsere gewohnten Rezeptionsmodalititen und implementiert eine
Ebene der Auseinandersetzung, die eine primire korperlich-leibliche Involvierung
voraussetzt und zugleich aber auch - in der Emphase dessen — grundsitzlich auf

4 Die Situation kann natirlich auf eine ganz andere Weise erfahren worden sein und verweist
hierin erster Linie auf das Erleben der Verfasserin, lasst sich dennoch aber auch von der szen-
ografischen Situation ausgehend insofern als intensititsgenerierend beschreiben, als hier
eine visuelle Orientierung verunmoglicht wird und ber eine lange Zeit keine weiteren au-
diovisuellen Reize hinzutreten.

5 Die Situation realisiertsich insofern in einer festgesetzten Rahmung, als es, neben der Vorab-
Anmeldung mit einem klar definierten Zeitfenster, eine eindeutige Abfolge von Handlungs-
schritten gibt.

am 14.02.2028, 08:36:53.

389


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

390

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Momente von Intensititserzeugung und Erfahrbarkeit von Kunst in Ausstellungs-
situationen verweist. Schauen wir uns zunichst die Modalititen an, die sich im
Hinblick auf den Ausstellungsbesuch, d.h. auf die Formen von >Rezeption« ergeben,
dann lassen sich folgende Konfigurationen anfithren. Wie bereits angedeutet,
bietet die Ausstellung die Moglichkeit einer primir visuellen sowie einer den Raum
sabgehendens, sensomotorischen Rezeption. Die Zeichnungen an den Winden
sowie die bedruckten Handtucharbeiten (Go with the Flow; Take your Time) konnen
angeschaut werden und auch der Insolationstank kann im Sinne einer skulpturalen
Arbeit aufgefasst und wahrgenommen werden. Handelt es sich zwar auch hier um
Rezeptionsmodalititen, die nicht von einem lediglich >dekodierenden« Verhalt-
nis ausgehen (s. Kap. *Prisenz_Erscheinen®, hier insbesondere Ausstellungsakt),
kommt mit der Isolationssession eine weitere, sehr spezifische Form von »Aktivitit«
bzw. >Partizipation hinzu. Die Ausstellung gestaltet sich damit insofern als eine
partizipative, als sie durch das Auffordern zum Zeichnen eine direkte Betitigung
anbietet bzw. verlangt, vor allem aber — durch die Session im Isolationstank —
eine Ebene bietet, die iiber das Partizipative gar hinauszugehen vermag und eher
spropriozeptiv<’ wird. D.h. die kérperliche Erfahrung wird nicht lediglich zu ei-
nem begleitenden Momentum, sondern zu jenem Punkt, der explizit in den Fokus
geriickt wird. In der Uberlagerung von bildlichen, installativen, skulpturalen, pro-
priozeptiven aber auch performativen Qualititen lisst die Ausstellung eine dichte
Verflechtung von Thematiken entstehen, die implizit oder explizit darin verhandelt
werden. Fragen, die dabei prisent werden, beziehen sich zum einen auf den Status
der Objekte sowie die Weise des >eigenen« Titigseins darin. Das Setting der Ausstel-
lung deutet an, dass sich hierbei Verschiebungen bzw. Uberlagerungen ergeben,
bei denen sowohl der Isolationstank als Objekt als auch der seigene Leib« in einer
Transformation begriffen werden. Die Ausstellung fithrt folglich zu Kippmomen-
ten, aus denen ein >anders Werden« resultiert, das sich jedoch einer Greifbarkeit
entzieht. Indem »Test Chamber: Isolation« zu einem performativ-propriozepti-
vem Titig-Werden animiert, adressiert sie explizit die Thematik der Erfahrung,
geht aber zugleich insofern dariiber hinaus, als jene Erfahrung nicht lediglich
sgemacht¢, sondern auch >kommunizierbar« gemacht werden soll. Das Erfahren
findet demnach zum einen eine visuelle Materialisierung bzw. kommunizierbare
Darstellung durch die Zeichnungen an den Winden und wird zum anderen — und
darin besteht einer der wesentlichen Momente — so gesehen mehrfach >gerahmtc
Das >eigene« Erfahren wird zu einem deklamatorischen Akt, der zwar irgendwo
im >Verborgenenc stattfindet, zugleich aber ein radikaes Zur-Schau-Stellen, ein

6 Zur Diskussion der Begriffe der Partizipation und Interaktion vgl. Lind 2007.

7 Siehe hierzu das Projekt zur Propriozeption am Institut fir Philosophie der HHU Dusseldorf
(Projektleitung: Markus Schrenk, unter Mitarbeit von Isabelle Kefels und Till Bodeker, vgl.
Heinrich-Heine-Universitat Disseldorf 2021b).

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

Exponieren erfihrt. Und eben jene Ebene des Exponierens bedingt es ein Stiick
weit, dass es zu einer dsthetischen Erfahrung im Kontext von Kunst wird, und zwar
nicht allein in einem institutionalisierenden Sinne, aber im Sinne der Produktion
von Intimitit, die zugleich jene deklamatorische, jene rahmende Geste benétigt.
Etwas in »Test Chamber: Isolation« iiberkommt uns, etwas widerfihrt uns, ohne
dass deutlich markiert werden kann, was jenes etwas zu sein vermag. An irgend-
einer Stelle findet eine kleine Verschiebung statt, eine Bewegung, eine Geste, eine
Berithrung: Plotzlich stellen wir fest, dass der Isolationstank als Funktionsobjekt
zu einem nicht-konturierbaren, ambiguen Ding wird, dass offenbar etwas gekippt
ist. Jenes Kippen kann sich beim Haften-Bleiben des Blicks an einem an der Wand
hingenden Handtuch ereignen, im Moment der ersten Berithrung des Fufles mit
dem lauwarmen, zihfliissigen Salzkristallwasser oder beim plotzlichen Merken der
rauen Oberfliche der Treppenstufe im Innern des Tanks, an der man sich anfinglich
angstlich festhilt. Das Widerfahren vollzieht sich hier im >Verborgenens, in einem
geschlossenen Raum, der scheinbar eine extreme Form des Entzugs markiert, doch
zugleich situiert sich jenes Verborgene in einem Setting, das der Situation eine
Hyperfokussierung verleiht. Das Zuriickgezogen-Private iiberlagert sich mit einer
exponierenden Geste, die Erfahrung »erfihrt« ein Zur-Schau-Stellen und verweist
damit erneut auf ein Faltungsverhiltnis zwischen Riickzug und Offenlegung, Fiir-
Sich-Sein und Aufier-Sich-Sein. Wenn wir uns jenes Faltungsverhiltnis genauer
anschauen, dann zeichnet sich darin etwas ab, das — so die These — als eine genuine
Praktik der Existenzweise Ausstellung beschrieben werden kann. Ausstellungen
(und darin liegt ihre »Unterscheidbarkeit« von anderen situativen Konfigurationen
und Versammlungsarten) operieren demnach schon immer mit einer Uberlagerung
zwischen Momenten des Intensivierens und Uberkommens — des Affizierens —,
und zugleich des Metareflektierens bzw. des >Zur-Schau-Stellens< dessen, wie im-
plizit jenes auch sein mag. Diesen Gedanken folgend stellt jenes Uberlagerungs-
bzw. Faltungsverhiltnis eine entscheidende Bewegung dar, die Ausstellungen
inhirent ist. Und um diese Bewegung niher aufzugreifen, schligt das Kapitel
eine Auseinandersetzung mit dem Begriff der Intimitit vor, mit dem Bestreben,
diesen als einen Parameter des Ausstellens fruchtbar machen zu kénnen. Denn,
wie »Test Chamber: Isolation« andeutet, das sich meist in kleinen, unscheinbaren
Gesten ereignende Uberkommen-Werden geht offensichtlich mit einer komplexen
Relation zwischen Prisent-Werden und Entzug einher. Und dieses ambivalente
Verhiltnis wird ebenfalls markant, sobald wir uns mit den kulturgeschichtlichen
Entwicklungen des Begriffs befassen, die nun ins Blickfeld geriickt werden.

am 14.02.2028, 08:36:53.

391


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

392

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

3. Historische Kontexte
Zwischen offentlich und privat

Sprechen wir iiber Intimitit, dann schwingen damit assoziativ, wie bereits mit »Test
Chamber: Isolation« nachgezeichnet, etwa Momente des Privaten, des Innigsten
und Geheimen mit. Der Begriff suggeriert etwas Zuriickgezogenes, das stets in
einer Opposition zu einem wie auch immer gearteten Offentlichen steht. Geht es
wiederum darum, die Ausstellung als >Sphire< oder sMilieu« zu kategorisieren, fillt
beim eingehenden Nachdenken dariiber auf, dass sie sich einer klaren Zuordnung
entzieht. Wenngleich es sich um einen Bereich des Offentlichen handelt, der be-
stimmte Regeln, Habitus und Normen impliziert (s. Kap. “*Kérper_Hervorbringen®),
scheinen Ausstellungen etwas >Eigensphirisches« zu kreieren, das nicht in der di-
chotomen Einteilung in>6ffentlich« und >privat< aufgeht. So betonen auch Dorothea
von Hantelmann und Carolin Meister, dass die Ausstellung historisch betrachtet
»das erste offentliche Ritual [konstituiert], das sich explizit an das Individuum
richtet (denn im Gegensatz beispielsweise zum Theater, das das Individuum als Teil
eines Kollektivs anspricht, ist die Erfahrung des Kunstwerks als eine vereinzelte
Begegnung konzipiert)« (von Hantelmann/Meister 2010, 10). Daneben stellen sie
einen weiteren Punkt heraus:

»Die Ausstellung als jener Ort, der sich unserem differenzierten Verhiltnis zum
Objekt widmet, wird immer mehr zu einem Ort, an dem es um die Erfahrung ei-
nes Verhiltnisses zu sich selbst und zu anderen geht. Das kinstlerische Objekt
ist nicht langer Protagonist der Bedeutungsproduktion, sondern dient, wie es in
den 1960er Jahren Robert Morris formuliert hat, vorrangig der Herstellung eines
experimentellen Selbstbezugs.« (Ebd., 17)

Die Steigerung einer solchen Einzelerfahrung sowie eines expliziten experimen-
tellen Selbstbezugs vollzieht — gewissermaflen in Analogie zu »Test Chamber: Iso-
lation« — beispielsweise etwa auch die Arbeit Solo von Christian Falsnaes, die im
Rahmen der Ausstellung »State of the Arts« (2020) in der Bundeskunsthalle Bonn
entstanden ist (vgl. Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland
2020). In einem komplett weifken, fensterlosen, einwandig bespiegelten Raum wer-
den wir als Besucher:innen barfuf einzeln fir finf Minuten >uns selbst« (respek-
tive der Installation) tiberlassen. Innerhalb einer deutlich gesetzten und klar kon-
turierten Rahmung wird dadurch eine Sphire der Privatheit und zugleich Unbe-
stimmtheit erzeugt, denn was hinter der geschlossenen Tiir passiert, dringt nicht
nach >Auflen<. Wahrend die Arbeit zum einen die Thematik der klassischen Trias
von Kunstobjekt/Kiinstler:in/Betrachter:in umspielt, die dadurch gewissermafen
in sich zusammenfillt, kommt zum anderen die Frage nach den Verhiltnissen von

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

offentlich/privat, offen/geschlossen bzw. geheim, gesetzt/unbestimmt, geteilt/iso-
liert etc. ins Spiel. Dass sich jene Verhiltnisse jedoch nicht in einer Dichotomie auf-
16sen lassen, wird deutlich, wenn wir uns die Installation als Ausstellungssituati-
on anschauen. Mit einem Absperrstinder abgegrenzt und von Wirter:innen regu-
liert, generiert das Ausstellungssetting einen deutlich konturierten Bereich mit ei-
nem>Warteraumy, der der Situation eine klare Kontrollkomponente verleiht. Damit
gestaltet sich die Installation im Sinne einer Anweisung zum >Privat-Sein«. Der ge-
heim-geschlossene, >privatec Raum wird dadurch selbst ein Stiick weit zu einem sys-
temisch kontrollierten Ort, sodass dem »exklusiven< Im-Raum-Sein ein Moment des
>Exponierens< innewohnt. Die Ausstellungssituation generiert folglich eine Sphi-
re, die iiber eine Bestimmung von offentlich und privat hinausgeht - eine Sphi-
re der Intimitit. Mag das Intime assoziativ mit dem Privaten und Geheimen oder
auch dem Sexuellen verkniipft oder gar gleichgesetzt werden, offenbart es, weit dar-
tiberhinausgehend, eine Qualitit, die Ausstellungssituationen ausgehend von ei-
nem dichten Biindel an Parametern zu beschreiben vermag und damit sowohl die
Ebene des >Sphirischens, des >Kérperlichen« als auch des >Institutionellen« in ih-
rer Verschrankung ins Blickfeld riickt. Im Hinblick auf Falsnaes’ Solo oder Bodekers
»Test Chamber: Isolation« entfaltet der Begriff die Moglichkeit einer Lesart, die das
dichte Verhiltnis von Relationen und Beziigen, die die Ausstellungssituationen pro-
duzieren, aufgreift und dabei sowohl die Ebene der korperlichen Adressierung, aber
auch der Normierung sowie auch Emergenzmomente in den Fokus riickt.

Wie im Verlaufe des Kapitels gezeigt wird, ereignet sich das Intime vor dem
Hintergrund eines >Zur-Schau-Stellens«. Einerseits unmerklich und geheim, geht
es andererseits mit emphatischen Gesten einher, mit einem >Exponiert-Werdenx.
So fithrt auch Falsnaes’ >Installation« jenes Verhiltnis von An- und Abwesenheit,
(Sich-)Zeigen und Entziehen, der Anweisung und Selbstermichtigung vor. Damit
deutet sich ein dichtes Gefiige an Momenten an, die allesamt all das umkreisen,
was das Kapitel mit dem Terminus Intimitit adressiert. Um aber Intimitit als
einen iiber die alltiglichen Konnotationen hinausgehenden Begriff zu schirfen,
soll zunichst die Fiille an Bedeutungen und Bestimmungen, die mit Intimitit als
Terminus einhergehen, kultur- und begriffshistorisch nachgezeichnet werden.

In ihrer Monografie »Intimitit. Begriffsgeschichte und Entdeckung der>Intimi-
titcauf dem Theater um 1900« (2001) stellt Marianne Streisand heraus, dass Intimi-
tat als Begriff vor allem dadurch gekennzeichnet ist, dass sich dieser einer genauen
Bestimmung entzieht und sich aufunterschiedliche Disziplinensverteilt« (vgl. Strei-
sand 2001, 11). Daraus resultiert nicht zuletzt auch seine ambivalente Stellung, denn
wihrend damit einerseits »eine Gegenwelt gegen die offizielle und politische Welt
reklamiert werden soll, wird sie [die Intimitit, Anm. d. V.] andererseits als Signal
eines Riickzugs aus 6ffentlichem Engagement verdichtigt« (ebd.). Was Streisand in
ihrer Arbeit vollbringt, ist zum einen das Nachzeichnen einer von vielen Verschie-
bungen geprigten Begriffsgeschichte von Intimitit, zum anderen aber das Heraus-

am 14.02.2028, 08:36:53.

393


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

394

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

stellen derer Bedeutung als einer kunsttheoretischen Kategorie im Zuge der Mo-
derne (vgl. ebd.). Wie Streisand im Zuge dessen herausarbeitet, ist mit Intimitit
als Begriff »nicht ein einziger Diskurs anvisiert, in ihm kreuzen sich eine Vielfalt
von Diskursen. Das Phinomen Intimitit< reicht in die unterschiedlichsten geistes-,
sozial- und rechtsgeschichtlichen, aber auch in medizin- und architekturhistori-
sche Zusammenhinge — und nicht zuletzt auch in die Geschichte des dsthetischen
Denkens.« (Ebd., 32) Gegenwirtig gibe es vor allem eine auffillige Differenz zwi-
schen alltagssprachlichem und wissenschaftlichem Gebrauch. Wihrend die alltig-
liche Verwendung etwa in die Bedeutungsrichtung von »vertrauts, »nahs, »geheims,
»geschlossens, >innerlich< oder sgemiitlich« (ebd., 33) tendiert, ist damit im wissen-
schaftlichen Sprachgebrauch vermehrt primir Sexualitit gemeint. Allen Bedeutun-
gen scheint aber zumindest die Ebene des Privaten als Abgrenzung zum Offentli-
chen und Politischen gemein zu sein (vgl. ebd., 34).

Im Hinblick auf die Wortgeschichte weise Intimitit starke Differenzierungen
und >Wanderungen<auf (vgl. ebd., 12). In der deutschen Sprache seien das Substan-
tiv Intimitit bzw. das Adjektiv intim verhiltnismiRig neu und so gehe die deut-
sche Wortgeschichte »bis ins 18. Jahrhundert zuriick, wo das Adjektiv >intim« aus
lateinisch >Intimus« (= >der innerste, vertrauteste, geheimste<), der Superlativform
von sintra< (= innen) entlehnt wurde« (ebd., 67). Eine morphologische Verwandt-
schaft liege auch zum inzwischen veralteten, in der deutschen Rechtsprechung ge-
briuchlichem Wort>Intimations, das aus dem spitlateinischen sintimatio< (Bekannt-
machung) abgeleitet wurde (vgl. ebd.).’

Das Auftauchen des Begriffs im Deutschen sei in der ersten Hilfte des 18. Jahr-
hunderts in erster Linie in der Konstellation >intimer Freund« zu finden. Dazu lasse
sich auch der lateinische Begriff >Intimus< (im Sinne von vertrauter Freund) ins Ver-
hiltnis setzen, doch machen sich hierbei deutliche Unterschiede bemerkbar. Wih-

8 Fiurdie1990er]ahre —d.h. mehroderweniger fir die Entstehungszeitihrer Monografie —kon-
statiert Streisand einen Intimitatsboom<im Sinne dessen, dass das Interesse fiir den skiz-
zierten Bereich aufjeglichen Ebenen anstieg. Diese Beobachtung bindet Streisand vor allem
an die sich zu der Zeit manifestierenden Schibe der Clobalisierung, des Neoliberalismus,
der Mobilisierung und Deterritorialisierung sowie des internationalen Arbeitsmarkts zuriick
(vgl.ebd.,34). Demnach lassen sich aus sozial- und kulturwissenschaftlicher Perspektive Ten-
denzen nachzeichnen, die aber gleichzeitig aufs Engste mit dem Wandel von Intimitat als
Begriff einhergehen. So wire auch aus dersgegenwirtigen Schreibzeit« dieser Arbeit zu fra-
gen, welche Verschiebungen und Verdichtungen sich nachzeichnen lassen. Diese Frage steht
jedoch weniger im Zentrum der Auseinandersetzung, auch wenn sie stets prasent wird, wie
beispielsweise bei der Frage nach den aktuellen Digitalisierungstendenzen (virtuelle Aus-
stellungsformatecetc.) und dem Umdenken dessen, was Priasenz bedeuten kann (s. Kap. *Set-
ting_Verraumlichen®).

9 Streisand bezieht sich hierbei auf Kluge 1989. Im Englischen sowie Franzésischen fand diese
sprachliche Entlehnung aus dem Lateinischem bereits vor dem 18.Jahrhundert statt und war
zundchst vor allem in einem rational-sozialen Sinne gebrauchlich (vgl. ebd.).

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

rend >intimer Freund« nicht zuletzt eine emotionale Ebene adressiere, bewege sich
>Intimus« viel stirker in der Sphire des Institutionellen, sodass diesem geheimzu-
haltende, diplomatische Aufgaben zufielen (vgl. ebd., 71)."° Der Einzug ins Deut-
sche fand also, im Vergleich zu anderen Sprachen, eher zdgerlich statt, sodass das
Wort fiir eine lingerer Zeit als fremd empfunden wurde. Zum Ende des 19. Jahrhun-
derts hin etabliere sich nach und nach vor allem die sexuelle Konnotation (vgl. ebd.,
103) und auch in der Literatur lasse sich ein vermehrter Gebrauch nachzeichnen, der
sich gern der Doppeldeutigkeit und Latenz bediente. Um 1900 erweitere sich das Ge-
brauchsspektrum jedoch wiederum so stark, dass »das Wort stets noch eine sprach-
liche Begleitung braucht, um richtig verstanden zu werden« (ebd., 108). Was um die
Zeit von der Bedeutung her auf eine markante Weise hinzukomme, sei auflerdem
die Dimension des Riumlichen und Atmosphirischen (vgl. ebd., 109). Fiir die Zeit
um 1900 kénne Intimitit demzufolge als ein >dichter< Begriff von hoher Wertschit-
zung konstatiert werden, wovon ebenfalls verbreitet neu aufkommende Wortkom-
posita zeugen (vgl. ebd., 30).

Im Kontext des Diskurses um das Private erfuhr Intimitit — kultur- und so-
zialhistorisch betrachtet — ein reges Interesse. Doch ist jenes Interesse von einer
starken Polaritit geprigt, denn, wenn wir uns auf die Relationsebene >das Intimes
vs. »das Gemeinschaftliche« begeben, finden wir unterschiedliche Positionen, die
das Intime entweder als ein erstrebenswertes Gut bzw. eine der wichtigen Da-
seinsmodalititen des Individuums beschreiben, oder, im Gegenzug dazu, darin
eine Form der Unterdriickung und des >Intimisierungsdiktats< erkennen. Als ei-
ner der >berithmten« Vertreter der zweiten Position kann etwa Richard Sennett
mit seiner recht eindeutig betitelten Schrift »Verfall und Ende des offentlichen
Lebens. Die Tyrannei der Intimitit« gelten, in der er die Ubernahme einer einst
in aller Stirke fungierenden Sphire der Offentlichkeit durch das Private beklagt,
was nicht zuletzt zum >Absterben« des o6ffentlichen Raums fithrte (vgl. Sennett
1991, 37). Jene Ubernahme durch das Privat-Intime habe, laut Sennett, schlieflich
eine »destruktive Gemeinschaft«" (ebd., 459) zu Folge.” In ihrem Beitrag »Inti-
macy: A Special Issue« (1998) thematisiert auch Lauren Berlant die Verbindung

10 Wie Streisand vermerkt, sei Intimus »ndher jenem Freunde verwandt, den Bacon in seinem
Essay »Of Friendship< beschrieben hat. Das ist ein Freund, der bei der Schirfung des eige-
nen Verstandes und Klarung des Verstindnisses behilflich ist, der die Freuden verdoppelt
und den Kummer halbiert, dessen moralische Ermahnungen >the best receipt (best [l say] to
work, and best to take)<[...] seien.« (Ebd., 72; vgl. hierzu Bacon 1905, 67) Der intime Freund sei
vielmehr das Resultat des 18. Jahrhunderts als des Jahrhunderts der Freundschaft und agiere
auf einer emotionalisierteren und individualisierteren Ebene (vgl. Streisand 2001, 73).

11 Zur Thematik der Grenze von Gemeinschafts. Plessner 1924.

12 So verweist Streisand darauf, dass Sennett ein nicht-intimes Modell von Offentlichkeit ent-
warf, das sich zwar einerseits um eine Ideologiekritik bemiihte (vgl. ebd., 48), andererseits
jedoch viele der zentralen Begrifflichkeiten unreflektiert behandelte (vgl. ebd., 49) und zu-

am 14.02.2028, 08:36:53.

395


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

396

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

hin zum Kollektiven, jedoch mit einer anderen Gewichtung: »Intimacy names the
enigma of this range of attachments, and more; and it poses a question of scale
that links the instability of individual lives to the trajectories of the collective.«
(Berlant 1998, 2.83)" Dabei gehe es um das Problem, »how to articulate the ways the
utopian, optimism-sustaining versions of intimacy meet the normative practices,
fantasies, institutions, and ideologies that organize people’s worlds« (ebd., 282).*
Streisand hilt im Kontext dessen fest: »In dem Auf und Ab, das die Bewertung von
sozialer >Intimitit« politisch erfahren hat, lif3t sich also eine Tendenz ausmachen:
GrofRriumigen gesellschaftsverindernden Konzepten ist >Intimitit« eher fremd,
wihrend sie von den kleinformatigen, dezentraleren, stirker lebensweltlich und
erfahrungsbezogenen Theorien hoch geachtet wird.« (Streisand 2001, 53)

>Intime Asthetikc

Eine weitere spannungsinduzierende Komponente ergibt sich, wie bereits >ange-
kiindigt¢, durch eine Bedeutungsebene, die im Zuge kunsttheoretischer Reflexionen
hinzukam: »1905 hief} es im >Meyer< wie gewdhnlich, >intim« bedeute >innig, ver-
traut<. Aber es wurde dem noch hinzugefiigt, der Begriff sei gegenwirtig >auch ein
Schlagwort der modernen Kunst«.« (Streisand 2001, 110) >Intimitit« genoss folglich um
1900, so Streisand, als Modewort ihre Bliitezeit und wurde als das Hauptschlagwort
der >intimen Asthetik« gefeiert. Der Diskurs einer >intimen Asthetik« manifestierte
sich an der Schwelle vom 19. zum 20. Jahrhundert (vgl. ebd., 12) und loste die Er-
wartung einer enormen Innovationskraft aus, die das Intime mit sich bringen sollte
(vgl. ebd., 101). So durchzog der »kiinstlerisch-dsthetische Intimitdtsdiskurs [...] alle

dem Problemldsungen auRer Acht lie, die beispielweise fiinfzig Jahre zuvor von John Dewey
entwickelt wurden. Siehe hierzu etwa Dewey/Krliger 1996.

13 Zur Thematik von Intimitat, Emotionalitit und Kapitalismus s. auch Illouz 2007 sowie Luh-
mann 1982.

14 Streisand zeichnet in ihrer Untersuchung eine historische Ebene der Intimisierung im Sin-
ne der Herausbildung einer Privatsphare nach. So greift sie auf Philippe Ariés zurlck, der in
seiner Auseinandersetzung mit der »Geschichte der Kindheit« (1960) den symptomatischen
Umstand beschreibt, dass die Darstellung von Hausinnenraumen in der Malerei seit dem17.
Jahrhundert nach und nach zunahm. Damit geht fiir das 17. und 18. Jahrhundert, sowohl sei-
tens Ariés als auch seitens Jiirgen Habermas, die Diagnostizierung einer Intimisierung des
»menschlichen Lebens in Zentraleuropa [einher], die in Zusammenhang gebracht wurde mit
der Herausbildung der birgerlichen Familie und einer zunehmend abgeschotteten Privat-
heit« (ebd., 39). Siehe hierzu Ariés 1990 sowie Habermas 1971. Eine kontrare Auffassung ver-
trete dagegen etwa Hans Peter Duerr (vgl. Duerr 1990), der in seiner primar Sexualitit be-
treffenden Untersuchung fir die Unverdnderlichkeit des Intimen argumentiert und sich et-
wa, wie Streisand erwdhnt (vgl. Streisand 2001, 39f.), gegen Norbert Elias (vgl. Elias 1990)
ausspricht.

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

Kiinste im Kontext der >Modernes, hatte sein Zentrum aber im Bereich der Drama-
tik und des Theaters« (ebd., 12).” Wihrend das Intime einerseits die sModerne« be-
gleitete, fithrte es gleichzeitig »ein eher >subkutanes« 6ffentliches Dasein. Das »Inti-
me«/die>Intimitit«wurde nie zum offenen Kampfbegriff der kiinstlerischen und in-
tellektuellen Avantgarde [...]« (ebd., 15) und genoss vielmehr, wie Streisand in Anleh-
nung an Thomas Kuhn beschreibt, den Status eines priparadigmatischen Begriffs
(vgl. ebd.; vgl. Kuhn 1997). Im Hinblick auf die kulturellen respektive soziopoliti-
schen und psychosozialen Umstinde fithrt Streisand in ihrer Auseinandersetzung
folgende Punkte an: »Die Suche nach der >Intimitit< in der Kunst begann zu einer
Zeit, da sie aulerhalb der Kunst — in den unpersénlichen Strukturen der Gesell-
schaft — bereits chancenlos erscheint. Das Krisenhafte der Zeitstimmung um 1890
ist allgegenwirtig. Die industrielle Revolution war in den letzten Jahrzehnten des
19. Jahrhunderts zu einem ersten Hohepunkt gelangt.« (Streisand 2001, 113) Das Lo-
kale wurde durch die Internationalisierung des Kommunikations- und Verkehrs-
wesens relativiert, das Zeitalter der Massen wurde mehr und mehr prisent sowie
auch der damit einhergehende Schock (vgl. ebd.). Die »glaubensarme Generation«
(vgl. ebd., 114) wurde nun der Dynamisierung sowie Flexibilisierung ausgesetzt re-
spektive auch den Freiheiten, Angsten und Anforderungen an ein neues, >modernesc
Subjekt (vgl. ebd.).’

In der bildenden Kunst machte sich die Fokussierung der Intimitat auf unter-
schiedlichen Ebenen bemerkbar. Als Terminus wurde >intimc« erstmal im Kontext
vonpaysage intime« verwendet, einer von der Kiinstlerkolonie »Schule von Barbizon«
kreierten Stromung der Landschaftsmalerei (vgl. ebd., 116).”” Was dabei im Vorder-

15 Im Hinblick auf das Theater fiihrt Streisand aus: »Das Projekt einersintimen Asthetik«in sei-
nem zentralen Theaterbereich war der Entwurf eines>Gesamtkunstwerkse, das auf allen Ebe-
nen des kunstkommunikativen Prozesses angesiedelt war: der Dramaturgie der Texte; der
Architektur und Atmosphére beziehungsweise Stimmung der Spiel- und Zuschaustitte; der
besonderen Form einer Semidffentlichkeit, die zwischen Bithne und Publikum als einer spe-
zifischen>Gemeinschaftcetabliert werden sollte; der Spielweise, Sprache, habituellen und vi-
suellen Angebote durch die Darsteller sowie der biihnentechnischen und bildkiinstlerischen
Voraussetzungen. Das Projekt einer sintimen Asthetik< auf dem Theater stellt den Versuch
einer umfassenden Synthese der verschiedenen Kiinste dar.« (Ebd., 12)

16  Streisand fithrt weiter aus: »Beide Termini —sIntimitatcund sModerne<—wurden nicht als Ge-
gensatze empfunden, wie man annehmen kénnte, sondern das kinstlerisch>Intime<erginz-
te das kiinstlerisch >Moderne«zunéchst.« (Ebd., 128)

17 Die Kinstlerkolonie »Schule von Barbizon« verortete sich im Wald von Fontainebleau nahe
Paris und befasste sich, wie Streisand anfiithrt, mit franzdsischer Landschaftsmalerei, »die
einerseits auf den (vor allem englischen) Romantikern fufite und andererseits den Impres-
sionismus vorbereitete« (ebd.). Namentlich lassen sich hier etwa Jean-Frangois Millet, Jean-
Jacques Rousseau, Frangois Daubigny, Camille Corot, Narcisse Dias de la Pena, Jules Dupré so-
wie Constant Troyon anfiihren, die allesamt innere Emigration d la zuriick zur Natur im Sinne
einer Gemeinschaftsutopie anstrebten (vgl. ebd., 117).

am 14.02.2028, 08:36:53.

397


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

398

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

grund stand, war eine Gemeinschaftsutopie, die die Natur nicht heroisieren sollte,
aber einem subjektiven Blick und einer offenen Arbeitsweise im Freien folgen (vgl.
ebd., 117f.). Diese Bestrebungen kulminierten folglich allesamt im Begriff des Inti-
men:

»Das Stichwortsintim<wurde nach 1890 — in Deutschland wie in Frankreich — bei-
nahe inflationar fiir kiinstlerische Zwecke genutzt. So werden jetzt beispielsweise
wohl die Gemalde der in den neunzigerJahren neugegriindeten Kiinstlerkolonien
Worpswede und Neu-Dachau als >intime« bezeichnet als auch die Gemeinschaft
der Maler selbst als eine dersIntimisten<.« (Ebd., 121)™

Dass sich diese gesteigerte Prisenz und Verbreitung des Intimititsbegriffs auch auf
der Ebene von Ausstellungen zeigte, machte etwa das Herausbilden eines sich nach
und nach ausbreitenden impliziten sKatalogs< bemerkbar, der sich zu jener Zeit im
Kontext der»intimen Asthetik<abzeichnete. So geht Streisand auf die Ausfithrungen
des Schriftstellers André Gide ein, der einige dieser Punkte wie folgt zusammen-
bringt:

»[...] 1. ein enges, direktes Gesprich zwischen Kiinstler, seinem Werk und dem Be-
trachter; 2. das Sprechen aus demInnersten¢, wobei die Auflenwelt nur ein>Vor-
wand«ist; 3. die leise Rede, fast ein >Wisperns, 4. das>Sich-Jemandem-Anvertrau-
en<und schlieRlich 5. den Zuschauer/Betrachter dazu zwingen, sich zu ihm>hinzu-
beugen<, um ihm zuzuhéren beziehungsweise zuzuschauen.« (Ebd., 123; vgl. Gide
1905, 428)

Des Weiteren wird auch das Aufkommen von Sezessionen als >intime Organisati-
onsformenc (vgl. Streisand 2001, 125) herausgestellt. Gekoppelt an ebenso >intime«
Prisentationsformen (vgl. ebd., 126) wurden die Sezessionen durch die Vorstellung
einer Gemeinschaftsutopie geprigt, die sich in Opposition »zu den existierenden
Salons mit ihren teilweise willkiirlichen Auswahlkriterien und zu den als konser-
vativ begriffenen Akademien der Kiinste [stellte]. Die Sezessionen waren Opposi-
tionen im Zeichen der >Moderne«.« (Ebd., 125) Die Verweigerung, sich »-Ismen« zu-
ordnen zu lassen, ging zugleich einher mit einer >intimen Behaglichkeitc, denn erst
dadurch kénnte die Kunst >wahrlich« erfahren werden (vgl. ebd., 126). Dies spiegel-
te sich zudem auch in der eher als gemiitlich zu beschreibenden Verkaufssituation

18 Wie Streisand herausstellt, wurde das»franzosischesintimiste<[...] [von] Joris-Karl Huysmans
1881 erstmals in einem Artikel (iber>L'art moderne«verwendet, »qualifiant une peinture qui
évoque des scénes d’interieur« (Rey 1992, 1045, zit.n. ebd., 121). »Intimisme«wurde in den
goerJahrenin Frankreich neu gepragt fir Gemélde von Pierre Bonnard und Edouard Vuillard,
die in dieser Zeit entstanden waren.« (Ebd. 122)

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

wider: »Der Charakter des neuen Ausstellungslokals erinnert in keinem Zuge an ei-
ne Verkaufshalle. Kein Zimmer ist iiberfiillt [...]. Das Trauliche und Heimische der
Zimmer wird noch gehoben durch den Friesstoft des Fulbodens, der den Schall der
Schritte dampft, und mit perlgriinem Pliisch iiberzogene, behagliche Ruhebinke
und Lehnstithle [..].« (Ebd., 127; s. hierzu Teeuwisse 1986) Damit ging der Begriff
der Intimitit im 20. Jahrhundert dazu iiber, eine Beschreibungskategorie fir Orte
und Atmosphiren im Sinne eines Ambiente zu sein und schlieflich die Konnotati-
on>wohlig« nach sich zu ziehen (vgl. ebd., 329). Und wie bei vielen Paradigmen und
Phinomenen hatte sich damit auch das Innovationsprinzip von Intimitit mit der
Zeit abgetragen (vgl. ebd.) und wurde allmihlig ab 1908/1909 von einem nichsten
»Paradigmac abgel6st — dem Hang zur Monumentalitit (vgl. ebd., 330). Damit wur-
de Intimitit auf die Ebene einer Kategorie unter anderen verlagert und verlor ihren
exzeptionellen Status.

Vor dem Hintergrund dieses historischen Exkurses geht es der vorliegenden Ar-
beitjedoch, wie bereits vorgezeichnet, weder darum, die Intimitit als >Epoche« wie-
der aufleben zu lassen (im Sinne eines auf Ausstellungen bezogenen Revivals des
Zuriickgezogenen und nach Innen Gerichteten), noch den Begriff einer»>intimen<im
Sinne von >wohligen< Atmosphire von Ausstellungssettings in den Fokus zu riicken,
sondern vielmehr als Begriff erneut zu schirfen und im Hinblick auf Ausstellung als
Existenzweise fruchtbar zu machen. Wie der hauptsichlich auf den Untersuchun-
gen von Marianne Streisand basierende Exkurs zur Begriffsgeschichte sowie dem
Wandel der Konnotationen aufzeigt, bietet Intimitit in ihrer Ambiguitit ein enor-
mes Spektrum an Momenten, die allesamt (in je unterschiedlichen Konstellationen)
im Fokus der Arbeit und damit auch in der vorgeschlagenen Auseinandersetzung
mit Ausstellungen stehen. Indem Intimitit sowohl die emotional-affektive, als auch
die institutionell-soziale Ebenen miteinander verkniipft und das Verhiltnis von 6f-
fentlich und privat sowie innen und aufien tiberlagert bzw. auf eine gefaltete Wei-
se verhandelt, bietet der Begriff ein starkes Potential um all jene Modalititen auf-
zugreifen, die prisent werden, sobald es um Ausstellungen geht: etwa Fragen nach
der korperlichen Adressierung, der institutionellen Einbettung, den Konfiguratio-
nen des Riumlichen, den Zeitverhiltnissen etc. Deshalb soll im folgenden Verlauf
des Kapitels Intimitit als ein Parameter entwickeln werden, der Momente von Fal-
tungen und Uberlagerungen ins Blickfeld riickt und damit bestimmte Grenzziehun-
gen in Frage stellt bzw. reflektiert. Als teilender und zugleich versammelnder Mo-
duswendet sich Intimitit ebenfalls an Thematiken des Gemeinschaftlichen bzw. Ge-
meinsamen (s. Kap. “Agencement_Materialisieren*) und fokussiert sich aber in ers-
ter Linie auf Prozesse von (Meta-)Stabilisierungen sowie einem unentwegten Ver-
handeln von Positionen, aus denen >Selbst< und >Andere« als tiberlagerte, ephemere
Phinomene resultieren. All jenen Prozessen und Bewegungen soll nun im folgen-
den Verlauf des Kapitels nachgegangen werden, indem Intimitit insbesondere in
der Verschrinkung mit dem Moment des Exponierens gedacht wird, gleichzeitig

am 14.02.2028, 08:36:53.

399


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

400

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

immer wieder riickbesinnend auf die etymologischen Polyvalenzen von Intimitit
als Begriff.

4. Exponieren

Im 2019 erschienenen Essay »Vom Intimen. Fern der lirmenden Liebe« setzt sich
Frangois Jullien mit dem Begriff des Intimen auseinander und beschreibt diesen
folgendermafien: »Intim wird das genannt, was >im tiefsten Inneren eines Wesens
beschlossen ist¢; so spricht man von einer >intimen Bedeutung« oder der >intimen
Struktur gewisser Dinge«. Es ist aber auch das, >was durch das Zuinnerste eng ver-
bindet« intimer Bund, intime Beziehungen haben, mit jemandem intim sein.« (Jul-
lien 2019, 19)" Damit verweist Jullien nicht zuletzt darauf, dass dem Begriff des Inti-
mem zwei Bedeutungen inhirent sind, die mehr oder weniger nebeneinander exis-
tieren: »[...] (1) dass das Intime das Wesentlichste, zugleich das Zuriickgezogenste
und fiir alle Verborgenste ist; (2) dass das Intime das ist, was [einen] am tiefsten
mit dem Anderen verbindet und mit ihm zu teilen veranlasst« (ebd., 20). Das Inti-
me kann demzufolge nichtlediglich auf Komplizenschaft reduziert werden, denn ob
wir nun der ersten oder der zweiten Bedeutung folgen - es tibersteigt »doch letztlich
jegliches Kalkill und Ziel« (ebd., 18).*° Der Begriff des Intimen operiert folglich stets
mit einem Verhiltnis von Innen und Auflen. Doch wihrend fiir das Aulen soweit
kein Superlativ existiere, lasse sich fiir das Innen eine Steigerung anfiithren:

»[...] >intim< [bzw. im Deutschen sinnerstd. Intimus heifdt in Latein das, was >sehr«
oder>am weitesten innencist. [...] Denn das Intime ist der Intensiv oder die Radika-
lisierung eines Inneren, entzieht sich in diesem eben auch diesem selbst und den
Blicken der anderen, zugleich aber besagt das Intime genauso sein Gegenteil: Die
Einigung mit dem Anderen, die >intime< Vereinigung, Aufien wird damit Innen,
»das Innerste¢, und bringt das Ansinnen eines Teilens hervor. Das»Intime«vollzieht
von einer Bedeutung zur anderen diese Umkehrung: Das, was zuinnerst ist — weil

19 Hierbei verweist Jullian auf das Worterbuch sLe Robertc« (vgl. ebd., 19), jedoch ohne genaue
Angaben.

20 Jullien fiihrt weiter aus: »In-tim« [auf Franzosisch intime geschrieben], ist ein schones Wort
im Franzosischen.>In¢, das 6ffnet, hebt die Stimmlage, gibt eine helle Tonfarbe, das i mit Kon-
sonanten hat Resonanz. Das folgende>-tim«faltet zusammen, umschliefRt sanft diesen Elan —
diesen Akzent—und macht ihn diskret. Das im Franzdsischen am Ende stehende stumme e
vergeht ins Unbestimmte, es ldsst murmeln. Einerseits wirken die zwei Silben wie ein Echo
aufeinander, das Ausatmen antwortet dem Einatmen, andererseits aber geht das nicht ohne
einer (sic!) gewissen Asymmetrie: Der kurzen Hochlage, die den Effekt einer Aufforderung
bewirkt, folgt ein Absinken der Stimme, die diesen absorbiert und gedampft verlangert.«
(Ebd., 33)

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

es zutiefst Inneres ist, das Innere bis an sein Limit bringt—, ist das, was damit zu-
gleich eine Offnung zum Anderen auslést; als das, was die Trennung aufhebt, eine
Durchdringung provoziert.« (Ebd., 21)

Trotz der begrifflichen Divergenzen besteht das Produktive indes gerade darin, die
beiden Bedeutungen nicht getrennt voneinander zu behandeln, sondern die Intimi-
tatvielmehr — und darin besteht einer der Grundgedanken dieses Kapitels — als eine
Faltung zu denken. Wie Jullien in seinem Essay deutlich macht, geht mit Intimitit
ein Wanken von Innen und Aufien einher (vgl. ebd.): »Wihrend es sich in sich selbst
zuriickzieht, bedarfes>des Anderenc[...], dass es in dieses Innen eindringe, sich dort
mit ihm verbinde und sich darin einmische und die Abgrenzung von innen/auflen
somit verschwindet.« (Ebd., 24)*" Diese Weise bezeichnet Jullien als »Kippen« — das
Kippen von einem »Auflen in ein gemeinsam geteiltes Innen« (ebd., 181).** Sowohl
der Riickzug als auch das Teilen sind dem Intimen damit inhirent, oder, wie Jullien
ausfithrt, »aus der Tatsache der Moglichkeit des Riickzugs entsteht der Anreiz zum
Teilen« (ebd., 24), sodass damit ein Verlangen nach Uberschreitung einhergehe (vgl.
ebd., 25). Die Offnung nach dem AufRen ist aufs Engste mit der Vertiefung des Innen
verkniipft, was zwangsliufig eine Ambivalenz produziert (vgl. ebd., 25f.). Das Inti-
me gestaltet sich als etwas Unerhortes und Unfassbares, als eine »Verlockung nach
Unbekanntem und Hingabe« (ebd., 29). Deshalb sei es aus sich heraustretend und
expansiv (vgl. ebd.).

Wenn wir vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen von Intimitit als einem
Parameter der Existenzweise Ausstellung sprechen wollen, dann markiert dieser
Begriff der Intimitit ein Verhiltnis, das offenbar mit einer Uberlagerung operiert:
einem Ineinandergreifen von Innen und Auflen. Folglich hantieren Ausstellungen
mit Grenzziehungsmomenten und initiieren im Zuge dessen ein Spiel, bei dem sich
Zeigen und Entziehen unentwegt neu ausrichten. Deshalb gilt es nun einen Prozess
bzw. eine Praktik explizit in den Fokus zu riicken, die mit dem Parameter der Inti-
mitit einhergeht: die Praktik bzw. das Moment des Exponierens. In ihrem Beitrag

21 Hierbei muss erldutert werden, dass Jullien in seinen Formulierungen den Gedanken zum
Ausdruck bringt, man wirde sich selbst sabhanden kommen« (vgl. z.B. ebd., 175f.). Die vor-
liegende Arbeit macht jedoch den Vorschlag, gerade nicht von einer svorherigen« Festigkeit
auszugehen, die zu einer Selbstaufgabe fiihrt (s. hierzu Ausfithrungen im Zuge des Begriffs
der différance im letzten Teil des Kapitels).

22 An dieser Stelle ist es notwendig zu betonen, dass Julliens Ausfiihrungen sich primar auf
szwischenmenschliche« Verhiltnisse beziehen. Das Kapitel schlagt jedoch vor, mit dem Pa-
rameter der Intimitit jegliche Formen von Relationen zu fokussieren. Das intime Zwischen
wird folglich nicht als ein >Zwischen-zwei-Subjekten< begriffen, was uns nicht zuletzt zu der
Frage nach der akteuriellen Kraft von Dingen, aber auch von Ausstellungen fiihrt (s. hierzu
das Kap. “Objekt_Konfigurieren* sowie den Begriff des Ausstellungsakts im Kap. *Prasenz_Er-
scheinen®).

am 14.02.2028, 08:36:53.

401


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

402  [EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

»Figuren der Deaktivierung« (2016) thematisiert Kathrin Busch jenes Moment des
Exponierens, unter Riickgrift auf Agamben, wie folgt:

»Fiir Agamben artikulieren sich in Kunstwerken eben diese Momente des Nicht-
Handelns oder Nicht-Kénnens, von denen das Subjekt ansonsten entfremdet ist.
Dadurch wird es —wie man formulieren kénnte —exponiert. In der Kunst wird das-
jenige ausgestellt, demgegeniiber der Mensch seinerseits exponiert ist. Er ist all
demjenigen ausgesetzt, was den Raum seines Handelns und Tuns absteckt: so-
wohl er- als auch verunméglichend. Dieses urspriingliche Exponiert-Sein offen-
zulegen oder hervorzubringen, konnte man als das eigentliche Anliegen von Aus-
stellungen bezeichnen.« (Busch 2016, 35)

Exponieren sei damit eine grundlegende Praktik des Ausstellens, die ein Aussetzen
impliziere, denn diese generiere ein >Arretierend®®, das nicht lediglich ein Stilllegen
bedeutet.** Mit Exponieren geht folglich ein Prozess einher, der anders zu operieren
scheint als ein >Zeigen< oder >Sich-Zeigens, denn dieser verweist auf ein Heraustre-
ten, das eine Entzugsgeste mit Momenten des Sichtbar- bzw. Offentlich-Werdens
vermegt.*

Wenn wir den Begriff der Intimitit vor diesem Hintergrund nachzuzeichnen
versuchen, dann wird deutlich, dass sich dieser vor allem in einer Ambivalenz be-
merkbar macht. Und so wie sich der intime Bezug erst durch einen Entzug et vice
versa einstellen kann, offenbart sich, dass das >zuriickgezogene« Intime einer (sich)
sexponierenden< Geste bedarf. Um jene Geste niher zu bringen, fithrt der Text von
Jullien einige kulturhistorische Beziige an, die diese Ambivalenz des Intimen greif-
bar werden lassen. Als ein kontrastierendes >Beispiel« zum Intimen fithrt Julliens
Text zunichst das Drama des Antiken Griechenlands an, bei dem die Rithrung zu
einer zentralen Figur wurde, und zwar in Form des Pathetischen, das jedoch kei-
nerlei wechselseitige Offnung beanspruchte (vgl. Jullien 2019, 55):

23 Siehe hierzu auRRerdem Busch et al. 2016. Zum Moment des>Befremdens<im musealen Kon-
text s. auflerdem Sloterdijk 2014.

24  Etymologisch betrachtet weist>Exponierencetwa folgende Bedeutungen auf: »herausheben,
hervortun, aussetzen, preisgebens, spatmhd. exponieren auslegen, erldutern< (14. Jh.), mnd.
exponéren >ausstellen< (15. Jh.), mnl. exponeren >erklaren, deutens, entlehnt aus lat. exponere
(expositum) »>offentlich ausstellen, darlegen, preisgeben, aussetzens; zu lat. ponere (positum)
sstellen, setzen, legen<und ex- (s.d.). Im Sinne vonauslegen, erlautern<noch Anfang19.Jh.;
doch setzt bereitsim18.]h. die heutige Bedeutung ein, vgl. auch das hiufig gebrauchte expo-
niert Part. adj. herausgehoben, wichtig, (Cefahren) ausgesetzt« (20. Jh.)« (»exponiert«, Pfei-
feretal.1993).

25  Siehe hierzu ebenso Nancy 2007. Besonders reizvoll ist dabei das implizite Wortspiel, das
jedoch lediglich im Franzosischen funktioniert: ex-peau-sition (peau — franz. sHautq).

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

»Die Griechen haben das, was ich mit einem einzigen Begriff das Pathetisch-Rhe-
torische nenne, entwickelt, d.h. vor allem jegliche Kunst, etwas zu exponierens,
zu >prasentierens, die ekphrasis, jene Kunst, systematisch einen Fall zu konstru-
ieren und diesen demonstrativ, liberzeugend, bewegend, moglichst >prasent< zu
machen mit einem Maximum an Klarheit und Intensitét (die enargeia); nicht ent-
wickelt dagegen haben sie aber —und das entdecken wir nun plétzlich —, was dem
diametral entgegengesetzt ist und umfassend als das>Intime<bezeichnet werden
kann.« (Ebd., 58)26

Jene Thematik der >exponierenden Rhetorik« wird auch bei Rousseau® auf eine am-
bivalente Weise prisent. In Rousseaus Bekenntnissen, die durchaus das »Dispositiv
des Augustinus [bewahren], das fiir lange Zeit das grofRe Modell fiir das europiische
Denken geblieben war« (ebd., 81)?, sieht Jullien eine entscheidende Wendung der
Moderne, weil Rousseau eine Beziehung zu einem Du aufbaut, doch »dieses >Dux
beginnt nun sich von Gott, der es hergebracht hatte, zu l6sen. Diese Losldsung ist,
wie man weif}, die Geschichte unserer Moderne, die mit Rousseau beginnt.« (Ebd.,
81) Im Intimen bedarf es notwendigerweise einer Zweisambkeit, es ist ein >Du< not-
wendig (vgl. ebd., 86), das der >Andere«werden kann (vgl. ebd., 92).*°

Wie Jullien herausstellt, beginnen Rousseaus Bekenntnisse mit einer stark
selbstinszenierenden Geste (wir kénnen diese als performativ-proklamatorisch
bezeichnen): »Ich beginne ein Unternehmen, das bis heute beispiellos ist.« (Ebd.,
90) Mit dieser Inszenierung, die Jullien in Abgrenzung zu einem blofien Dekor als
durchaus effektiv beschreibt, »etabliert Rousseau die Bedingungen der Moglichkeit
einer herzensoffenen Rede und des miteinander Teilens — d.i. der Intimitit [...]«

26  Das Intime, das fiir Jullien keine Gemutssache ist und auch nicht zum Gefiihl gehore, entste-
he aber in einer Absichtslosigkeit, dort, wo es nicht darauf abzielt, eine Wirkung zu erzeu-
gen, Druck auszuliben und dazu zu dringen eine Rolle zu spielen (vgl. ebd., 55). Im Kontrast
zum Pathetisch-Rhetorischen exponiere sich das Intime nicht, es »stellt sich nicht zur Schau,
entzieht sich dem Einflussbereich der mimesis« (ebd., 59). Zur eigentlichen Praktik bzw. dem
>Urquell<des Intimen gehore vielmehr, wie bereits aufgezeigt, das Teilen (vgl. ebd., 58).

27  Siehe hierzu die deutsche Ausgabe: Rousseau 1985.

28  Das Verhiltnis zwischen Innen und AuRen und demzufolge auch dem Selbst/Innigen/
Eigenem und dem Anderen spieltauch, wie Jullien darlegt, in den Bekenntnissen von Augus-
tinus (vgl. Augustinus 1888) eine zentrale Rolle. Bei Augustinus fungiere das Gottliche als die
Figur eines absoluten Aufden. Diese Form des>Gottlich-Intimenc<sei deshalb so zentral, »weil
das>Selbst<in der Relation mit dem Anderen sich selbst abhanden gekommen ist, gedffnet
fur das Tiefere als es selbst, was im Christentum so viel wie >Christus in mir< bedeutet [..]«
(Jullien 2019, 173). Was sich Julliens Darlegung nach mit der Figur von Christus paradigma-
tisch offenbarte, sei zwar weniger eine neue Auffassung von Gott, aber eine neue Auffassung
der Verbundenheit mit Gott (vgl. ebd. 172).

29 Jullien fithrt an: »Ich, Du, ich habe dich erkannt, im Inneren und unter der Haut.< Ego te intus
et in cute novi.« (Ebd., 93)

am 14.02.2028, 08:36:53.

403


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

404

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

(ebd., 91).>° Damit entfaltet sich die Frage, weshalb Rousseau im Format der Be-
kenntnisse jene theatralische Gestik und die dramatisch-beschworende Anrufung
verwendet. Jullien beantwortet diese Frage damit, dass Rousseau die Geste braucht
»um etwas Anderes zu schiitzen: das Murmeln des Intimen. Er braucht das eine,
um das andere zu bedecken und zu behiiten. Das eine dient als Paravent, hinter
dem das andere Schutz finden kann. Das Hochtrabende erlaubt das Diskrete. Man
muss ins vollig deklamatorische Auftreten verfallen, um — versteckt — das Intimste
seiner selbst zu liefern.« (Ebd., 93)** Damit erdffne Rousseau, Julliens Lesart nach,
einen Pfad zur Romantik und Moderne, denn es »bedarf des Exklamatorischen
und Deklamatorischen — selbst bei Baudelaire —, um Platz fiir deren Gegenteil zu
machen« (ebd.).** Das Emotionelle werde dabei nicht aufgedringt, sondern zur
Disposition hingestellt, und zwar in Form des Anekdotischen, das stirker als jede
Introspektion Einblick gewihre (vgl. ebd., 95): »Das Anekdotische zeichnet sich da-
durch aus, dass es nicht belehrend, nicht iiberzeugend, ja nicht einmal berithrend
wirken will, dafiir schafft er gleich von Anfang an Bedingungen fiir Intimes.« (Ebd.)*
Deshalb bestehe die Bedingung in einer >nicht-zweckhaften« Teilhaftigkeit, woraus
sich folgende Definition des Intimen, wie bereits weiter oben angefiihrt, ergebe:
»Bei-[jemandem]-Sein« (ebd., 105). Weiter fuhrt Jullien aus:

»Vor welche Wahl und Verantwortung sehen wir uns durch das Intime gestellt?
Dass ich mich nicht mehr anderen gegentber in einer kimpferischen, interesse-
geleiteten Aufstellung befinde, sondern sSeite an Seite¢, sgegenwartigs, szugegenc«
bin; dass ich ihn nicht mehr erobern, also zum Objekt meiner Begierde machen
will, sondern mich damit>zufrieden< gebe, sbei< ihm zu sein und die Welt dann
>in Ordnungc«ist: Deshalb, so sagt uns Rousseau, macht sich hier noch lange nicht
Passivitat breit, dafiir aber das Gefiihl >zu existieren<. Wenn man >existieren<im

30  So thematisiert Ludger Schwarte im Kontext der Performativitit von Ausstellungspraktiken
das Moment der Uberexponiertheit (das er eherals eine eine Gefihrdung begreift) und prigt
im Zuge dessen den Begriff »Overexposure« (Schwarte 2010, 140).

31 Mit Rousseau lassen sich demnach drei Merkmale herausstellen, die jenes gemeinsam ge-
teilte Innere konstituieren: das heimliche, komplizenhafte Einvernehmen, die Bedrohung
durch Eindringlinge (vgl. ebd., 108) sowie die geteilte Sprache, das nicht enden wollende
Babbeln (vgl. ebd., 109).

32 Eine weitere Verbindung bietet der Begriff der Dramatisation, den Karin Harrasser und Kat-
rin Solhdju in ihrem Text »Wirksamkeit verpflichtet. Herausforderungen einer Okologie der
Praktiken« (2016) anfiihren: »Damit ndhert sie sich vielleicht am ehesten dem, was Deleuze
einmal die Methode der Dramatisation genannt hat, eine Methode, die Didier Debaise’ De-
leuze-Lektiire zufolge zentral darin besteht, Intensivierung zu erméglichen [..].« (Harrasser/
Solhdju 2016, 85) Vgl. Debaise 2016, 6 sowie Deleuze 2003.

33 Wihrend de Montaignes Schriften (vgl. de Montaigne 1998) ein Ich im Sprechen besitzen,
das zugleich belehren will, will das Intime eben von jener belehrenden Ceste fort (vgl. ebd.,
84f.); hin zum Bertihrenden (vgl. ebd., 94), das de Montaigne und Augustinus nicht kannten.

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

alten theologischen Sinn versteht; dann hier auf den Menschen bezogen. Da exis-
tierenssich von etwas herkommend halten< (ex-sistere<) urspriinglich die Seinsart
von jemandem, der sein Sein von einem Anderen erhilt, bedeutet, wurde damit
die spezifische Seinsweise einer Kreatur Gottes und ihrer Abhangigkeit von ihm
bezeichnet.« (Ebd., 101f.)

Riicken wir also jenes vom Anderen aus gedachte Existieren in den Fokus unserer
Uberlegungen, dann wird aufs Neue eine Figur prisent, die das vorliegende Kapitel
als eine dem Ausstellen genuine Bewegung beschreibt: das Falten. Wie die Diskus-
sion des Begriffs des Exponierens zeigt, kann das Verhiltnis zwischen Innen und
Aufden sowie Zeigbar-Werden und (Sich-) Entziehen nicht zureichend in einer Ge-
geniiberstellung beschrieben werden, sondern bedarf einer Figur, die es anders auf-
zugreifen vermag. Eine solche Figur soll im Folgenden die Falte liefern.

Falten

Der Begriff der Falte bzw. der Faltung, der immer wieder im Laufe der Arbeit auf-
kommt, verweist in erster Linie auf eine Doppelbewegung, die nicht von a priori ge-
trennten Entititen oder Gréfen ausgeht, sondern Verhiltnisse immer schon in ih-
ren Uberginglichkeiten und Uberlagerungen begreift. Die Falte bzw. die Faltung (als
Prozess der Faltenbildung®*) thematisiert insbesondere das Verhiltnis von Innen
und Aufden und erlaubt uns Ausstellungen auf eine Weise in den Fokus zu riicken,
die jenes Verhiltnis Situation fiir Situation immer wieder neu ausloten. Etymolo-
gisch bzw. worthistorisch betrachtet verweist Erich Kleinschmidt darauf, dass die
Faltung sowie das damit verbundene Modell des Geflechts die »abendlindische[] Se-
mantik des Denkens« (Kleinschmidt 2004, 752) prige: »Dem griechischen splekein«
»flechtenc entspricht das lateinische >plecare< »zusammenfalten< mit einem ganzen
Spektrum von materiell konkreten wie tibertragenen, abstrakten Ableitungen: rex-
plicare«>erklirens, »applicare< >anndherns, anschliefRens, >implicare« >verkniipfen<.«
(Ebd.)*® Diskursiv prisent wird die Figur der Falte vor allem in Gilles Deleuzes Aus-

34  Siehefiireine geologische Begriffserlauterung»Falte«, Lexikon der Geowissenschaften 2000.

35  Kleinschmidt fiihrt weiter aus: »Bedeutsamer erscheinen aber die Analogiebildungen sent-
falten< [..] und zugeordnetes sentwickeln, bei denen das Prifix >ent-< (wie auch sonst) die
Trennung von einem vorhergehenden Zustand markiert. Inwieweit>falten<mit>plecare<bzw.
das zugehdrige konkrete Nomen >Falte« mit lat. >plicac< zu tun hat, ist etymologisch sehr un-
sicher. [...] Die wortgeschichtliche Semantik von >Falte< legt eine Beziehung zu >Fach< nahe,
wobei es dann in beiden Fillen um die Bezeichnung eines umschlossenen Raumes ginge.
[..]>Entfalten<verwiese dann im intellektuellen Bereich auf eine Entgrenzung vorhergehen-
dersFach<-Ordnung(en). [..] Auch>Falte«wie>falten<erschlossen sich dann iiber ein Konzept
von Grenze [..].« (Ebd.) Bei dem angefiihrten Zitat bezieht sich Kleinschmidt u.a. auf Grimm/
Grimm 1862; Henisch 1973; Pfeifer 1993 sowie Kluge 1995.

am 14.02.2028, 08:36:53.

405


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

406

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

einandersetzung mit Leibniz und seiner Monade (vgl. Deleuze 2017).>¢ Deshalb sei
hier zumindest grob konturierend auf einige Momente dessen eingegangen, denn
als Figur erlaubt es die Falte — so der Ansatz des Kapitels — eine Perspektivierung
auf Ausstellungen zu entwickeln, die das komplexe Verhiltnis von Sichtbarkeit und
Entzug, von Offenlegen und Verweisen aufzugreifen vermag.

Die ins Unendliche gehende Falte sei, Deleuze nach, diejenige Figur, die den Ba-
rock allem voran prige (vgl. Deleuze 2017, 11). Ausgehend von der Leibniz’schen Mo-
nade®” entwickelt Deleuze eine Vorstellung, bei der die Relationen der Welt nicht
aus einzelnen Entititen bzw. Punkten, sondern aus Falten bestehen, denn die »Ein-
heit der Materie, das kleinste labyrinthische Element, ist die Falte, nicht der Punkt,
der nie ein Teil, sondern immer nur das einfache Ende einer Linie ist« (ebd., 16).%®
Stattdessen gestalten sich jene Relationen in einer >Zwiefaltung«: den Faltungen der
Materie sowie den Falten der Seele (vgl. ebd., 11).* Als Allegorie fithrt Deleuze hier-
bei das >Barocke Haus« an, bestehend aus zwei Etagen. Die untere Etage umfasse
fithlende, tierische Seelen, umgeben und umschlossen von Faltungen der Materie
(vgl. ebd., 12), die obere Etage — die Falten der »verniinftigen Seelen« (ebd.).*® Wih-
rend die Untere einige Offnungen aufweise, gestalte sich die obere Etage als kom-
plett fensterlos (vgl. ebd., 12£.).* Die beiden Etagen bedingen sich wechselseitig, re-
produzieren aber gleichzeitig eine Ordnung, die mit einer klaren Unterteilung ope-

36  Fur eine ausfihrlichere und unterschiedliche Momente fokussierende Auseinandersetzung
mit der Figur der Falte bei Deleuze s. van Tuinen/McDonnell 2010.

37  Monade fungiere als Leibniz'scher Begriff fiir Seele oder das Subjekt als metaphysischer
Punkt. Durch Leibniz wurde dieser von Neuplatonikern entliehen und bezeichne, grob kon-
turiert, eine Einheit, die eine Mannigfaltigkeit umhdllt (vgl. ebd., 43).

38  Kleinschmidt betont dabei, in Anlehnung an Deleuze, folgende Eigenart der Monade: »Die
monadische >Struktur< beruht dabei auf einer Abkehr von Totalitatsvorstellungen, die kol-
lektiv entworfen sind. Leibniz setzt an deren Stelle den Begriff der Verteilung. Monaden sind
Verteilungs-Einheiten [...].« (Kleinschmidt 2004, 758)

39  Die Faltungen der Materie bilden dabei das »Labyrinth des Kontinuums« (ebd.) und Falten
der Seele das »Labyrinth der Freiheit« (ebd.). Damit zeichnet sich ab, dass Deleuze Faltung
und Falte teils differenziert verwendet, jedoch wird diese Unterscheidung nicht explizit aus-
gefiihrt. Die Faltung kann aber, im Verhiltnis zur Falte, als ein Faltenbildungsprozess be-
schrieben werden, d.h. der Fokus der materiellen Ebene wiirde in erster Linie auf jenem Pro-
zess von Faltenbildungen liegen.

40 In»Immanenz. Zum Philosophiebegriff von Gilles Deleuze« (1998) legt Stephan Giinzel den
Dualismus wie folgt aus: »Hatte Descartes, wie Leibniz, Denken und Sein nicht in einem Ab-
bildungsverhiltnis, sondern als jeweils konsistent fiir sich bestehend — pradestiniert— ge-
dacht, hitte er das Problem des Ubergangs zwischen beiden nicht in seiner philosophischen
Konstruktion gehabt. —sDie unendliche Bewegungist zweifach, und zwischen beiden besteht
nur eine Falte. In diesem Sinne heifdt es: Denken und Sein sind ein und dasselbe«.« (Giinzel
1998, 120) Giinzel bezieht sich hierbei auf Deleuze/Guattari 1996, 45.

41 Deleuze unterscheidet zwischen Organischem und Anorganischem. Zwar handele es sich bei
Beiden um dieselbe Materie, was sich jedoch unterscheide, seien die jeweiligen Krafte, die

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

riert.** Diese Ordnung manifestiere sich am anschaulichsten, so Deleuze, in der ba-
rocken Architektur, denn die dunklen Kammern des Innen, die sich viel eher als fiir
sich geschlossene Zimmer, als Schatullen gestalten, treten den eher >alleinstehen-
den, sich selbst ausdriickenden Fassaden gegeniiber (vgl. ebd., 52). Darin zeige sich
das Barocke par excellence: eine Welt aus zwei Etagen, getrennt durch eine Falte, die
sich auf beiden Seiten unterschiedlich auswirkt (vgl. ebd., 53).

»Die Spannung von Innerem und Auerem verweist also auf die Unterscheidung
beider Etagen, diese aber verweist auf die Falte, die sich in den intimen Falten ak-
tualisiert, welche die Seele in der oberen Etage einschliefst, und die sich in den Fal-
tungen auswirkt, welche die Materie eine aus der anderen entstehen lafst, immer
im Auferen, in der unteren Etage. So ist die ideale Falte Zwiefalt, differenzierende
und sich differenzierende Falte. Wenn Heidegger die Zwiefalt als das Differenzie-
rende der Differenz anspricht, will er vor allem sagen, daf} die Differenzierung
nicht auf ein vorher Undifferenziertes verweist, sondern auf eine Differenz, die
sich auf beiden Seiten unaufhérlich entfaltet und faltet und die nicht eines ent-
faltet, ohne das andere zu falten, in einer Koextensivitat des Enthiillens und Ver-
hiillens des Seins, der Anwesenheit und des Riickzugs des Seienden [..].« (Ebd.,
53f)

Das Entfalten sei folglich nicht als Gegenteil der Falte zu lesen, »sondern folgt der
Falte bis zu einer anderen Falte« (ebd., 16): »Falten — Entfalten heifst nicht einfach
Spannen - Entspannen, Zusammenziehen — Ausdehnen, sondern Umbhiillen — Aus-
wikkeln (sic!), Zuriickentwickeln — Fortentwickeln.« (Ebd., 20) Das ideale Element
bilde dabei die Inflexion — der >Falte-Punkt« (vgl. ebd., 29), das Wendemoment, das
das Einschliefien itberhaupt erst erlaube.® Das Einschliefen bzw. Umhiillen ist
hierbei also insofern von entscheidender Bedeutung, als die Inhirenz als Zweckur-
sache der Falte gelte: »[...] [W]as gefaltet ist, ist das Eingeschlossene, das Inhirente.
Man kann sagen, dafd das, was gefaltet ist, allein virtuell ist, und aktual nur in einer
Hiille existiert, in etwas, das es umbhiillt.« (Ebd. 41)*

auf sie einwirken: »Leibniz nennt sie >plastische Kréfte, im Unterschied zu den komprimie-
renden oder elastischen Kraften« (ebd., 18).

42 Stephan Giinzel fithrt dies wie folgt aus: »Der Begriff des >Zwischen<wird in Deleuzes Leib-
nizbesprechung Die Falte— Leibniz und der Barock durch den Begriff der>Faltecersetzt [..]. Die
These ist hier, daR die barocke Asthetik auf Vervielfiltigung (Singularititsproduktion durch
Vereinzelung) der Materie wie der Seele aus war. Menschen erscheinen darin als>Knoten von
Kontingenzen<[..].»Das Modell der Falte [..] gibt ein allgemeines Schema ab, um die Implika-
tion mehrerer Punkte in einem einzigen zu denken.<[..].« (Giinzel 1998, 87f.) Giinzel bezieht
sich hierbei auf Badiou 1994 sowie Frémont 1996, 70.

43 Hierbeibringt Deleuze als Beispiel den Falte-Punkt bei Paul Klee, der etwa im Gegensatz zum
harten, cartesianischen Punkt bei Kandinsky stehe (vgl. ebd.).

44  Zum Verhiltis zwischen dem Virtuellen und dem Aktualen s. Deleuze 2019.

am 14.02.2028, 08:36:53.

407


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

408

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Die Falte bzw. die Zwiefalt offenbart wihrenddessen ein ganz besonderes Ver-
hiltnis zwischen Subjekt und Welt. Da die Monade als »eine Zelle, eher eine Sakristei
als ein Atom: ein Raum ohne Tiir und Fenster, worin alle Titigkeiten innerliche sind«
(ebd., 50), verstanden wird und von einer »Autonomie des Inneren, eines Innen ohne
Auflen« (ebd.) zeugt, beinhaltet sie gleichzeitig nicht nur eine Vielheit, sondern die
Welt als solche. Das Verhiltnis zwischen Subjekt und Welt bzw. zwischen Monade
und Welt gestaltet sich im Modus des, wie Deleuze es (auch in Abgrenzung zum Hei-
degger’schen >In-der-Welt-Sein« (vgl. ebd., 47f.)) nennt, >Fiir-Die-Welt: »Weil die
Welt in der Monade ist, schlief3t jede die ganze Reihe der Zustinde der Welt ein;
weil aber die Monade fiir die Welt ist, enthilt keine auf deutliche Weise den >Grundc«
der Reihe, aus der sie alle resultieren und der ihnen duferlich bleibt wie das Prin-
zip ihres Zusammenstimmens [...].« (Ebd., 47) Dieser Logik bzw. Modalitit des Fiir-
die-Welt-Seins entspricht auch nicht zufillig die architektonische Ordnung des Ba-
rocken Hauses, denn

»[d]ie AbschliefSung ist die Bedingung des Seins fiir die Welt. Die AbschliefSungs-
bedingung gilt als die unendliche Offnung des Endlichen: sie >reprisentiert auf
endliche Weise die Unendlichkeit<. Die gibt der Welt die Moglichkeit, in jeder Mo-
nade neu anzufangen. Man mufs die Welt ins Subjekt setzen, damit das Subjekt
fiir die Welt sei. Es ist diese Drehung, welche die Falte der Welt und der Seele kon-
stituiert.« (Ebd., 48)

Daraus resultiert fiir Deleuze: »[W]enn die Welt im Subjekt ist, ist das Subjekt dar-
um nicht weniger fiir die Welt« (ebd., 46f.).%

45  Mitjenem Momentder Inhdrenz bzw. der>Abschliefungs, des>Enthalten-Seins¢, hingt—wie
Deleuze herausstellt— gleichzeitig eine viel umfassendere >biologische< Uberlegung zusam-
men: die Frage nach der organischen Entwicklung. Diese markiert zwei Denkrichtungen: die
Epigenese sowie den Praformismus. Wahrend die Epigenese von einer schrittweisen Ent-
wicklung ausgeht, ergibt sich fiir den Praformismus dagegen »eine organische Falte immer
aus einer anderen Falte, wenigstens im Inneren desselben Typs von Organisation: jede Fal-
te stammt aus einer Falte, plica ex plica. Wenn man hier Ausdriicke Heideggers aufnehmen
will, wiirde man sagen, daR die Falte der Epigenese die Einfalt oder die Differenzierung ei-
nes Undifferenzierten ist, dafS aber die Falte der Praformation Zwiefalt ist, keine Zweifaltung,
denn das ist jede Falte notwendigerweise, sondern eine >Zwiefaltungs, ein >Zwischen-Zwei«
in dem Sinn, dafd sich die Differenz differenziert. Unter diesem Gesichtspunkt sehen wir es
nicht als gesichert an, daf der Praformismus ohne Zukunft sei.« (Ebd., 24) Der monadische
Inhdrenzgedanke — jenes Bild der srussischen Puppes, die alle anderen Puppen bereits um-
fasst (vgl. ebd., 20) — finde folglich ein Weiterdenken in der Vorstellung von der Praforma-
tion der Korper sowie der Praexistenz der Seele in den Samen (vgl. ebd., 25). Was die Leib-
niz'schen Monade erméglicht, ist folglich eine Verflechtung zwischen dem Einen und dem
Vielfiltigen: »Noch genauer: das Eine hat ein Einhillungs- und ein Entwicklungsvermogen,
wihrend das Vielfaltige untrennbar von den Falten ist, welche es macht, wenn es eingehiillt
ist, und untrennbar von den Entfaltungen, wenn es entwickelt ist. Auf diese Weise sind aber

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

Fiir Deleuze gehen mit dem Falten drei Operationen einher: Explizieren — Im-
plizieren — Komplizieren, die die Triade der Falte bilden (vgl. ebd., 44).* Wihrend
das Explizieren ein Aufwickeln der Zusammenhinge vollzieht, Beziige also sentfal-
tend<offenlegt (bzw. herstellt), und das Implizieren ein Zusammenziehen, ein>Ein-
falten«< evoziert, bezieht sich das Komplizieren auf ein Umfassen und erzeugt den
Umstand, dass alles bereits in einem »enthaltenc< sei. Mit Bezug auf Giordano Bruno
spricht Deleuze deshalb auch von einer »Weltseele, die alles kompliziert« (ebd.).*
Wie bereits herausgestellt, duflere sich die Falte, auf die zwei Etagen gerichtet, in
unterschiedlicher Art und vermége dementsprechend auf unterschiedliche Weisen
Variationen zu generieren. Inneres verbleibe damit gewissermaflen immer innen
und Aufleres immer auflen: Die Inflexionslinie aktualisiere sich in der Seele und
realisiere sich in der Materie (vgl. ebd., 62). Schauen wir uns die Realisierung in der
Materie genauer an, dann wird dabei vor allem das unendliche Generieren von Ein-
faltungen markant:

»Sich unaufhérlich unterteilend, bilden die Teile der Materie in einem Wirbel klei-
ne Wirbel, und darin andere, noch kleinere, und wieder andere in den konkaven
Intervallen der sich beriihrenden Wirbel. Die Materie stellt also eine unendlich
porose, schwammige oder ausgehohlte Textur ohne leeren Raum dar, immer wie-
der eine Hohlung in der H6hlung: jeder noch so kleine Kérper enthélt eine Welt,
insofern er von unregelmafigen Giangen durchldchert ist, umgeben und durch-
drungen von einem immer feineren Fliissigen.« (Deleuze 2017, 14)

die Umhiillungen und Entwicklungen, die Implikationen und Explikationen noch besonde-
re Bewegungen, die in einer universalen Einheit begriffen werden mussen, welche sie alle
skomplizierts, und welche alle Eine kompliziert.« (Ebd., 43)

46  Siehe hierzu auch die Ausfithrung zur Faltung im Kontext der Existenzweise der Technik bei
Bruno Latour (vgl. Latour 2014, 324).

47  Genau an diesem Punkt kehrt Deleuze insofern mit Nachdruck zu Leibniz zuriick, als seine
Monade uns auf dieser Ebene davor >bewahrtcin die Falle der Vorstellung eines >allgemei-
nen Ceistess, eines »Pantheismus oder der Immanenz« (ebd.) zu tappen — deshalb gelte es
dem »Zusammenstimmen einzelner Gesichtspunkte« (ebd.) zu folgen, statt der »universa-
le[n] Komplikation« (ebd.). Der Begriff des Gesichtspunkts, der hier zunichst den Anschein
einer subjektzentrierten Perspektivierung erwecken mag, muss aber selbst in einem prozes-
sontologischen Sinne begriffen werden, denn jener Punkt ist es, >angesichts<dessen der>Ge-
genstand<oder das>Subjektcgrundlegend ihren Status &ndern bzw. daraus resultieren: »Man
nennt ihn Gesichtspunkt, insoweit er die Variation oder Inflexion reprasentiert. Das ist die
Grundlage des Perspektivismus. Dieser bedeutet nicht eine Abhédngigkeit in Bezug auf ein
vorausdefiniertes Subjekt: im Gegenteil wird Subjekt sein, was zum Gesichtspunkt kommt
oder vielmehr was im Gesichtspunkt verharrt. Darum verweist die Transformation des Ge-
genstands auf eine korrelative Transformation des Subjekts: das Subjekt ist ist (sic!) [nicht
(Anm. d. V.)]>subjectums, sondern ein>Superjekts, wie Whitehead sagt. Zugleich damit, daf
der Gegenstand Objektil wird, wird das Subjekt Superjekt.« (Ebd., 36)

am 14.02.2028, 08:36:53.

409


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Dabei weise die Materie das auf, was Deleuze als ihre Spannkraft bezeichnet (vgl.
ebd., 17). Leibniz teile die Physik, Deleuzes Lesart nach, wiederum in zwei Krifte
auf:die aktiven, die auf die Materie einwirken sowie die passiven Krifte der Materie,
die sich in deren Widerstinden - ihrer Textur — duflern (vgl. ebd., 64). Die Textur,
und damit also die Kraft der Materie, sei dabei unabdingbar mit der Faltung verbun-
den: »Als allgemeine Regel gilt, da’ die Art und Weise, mit der eine Materie sich fal-
tet, ihre Textur konstituiert: sie definiert sich weniger durch ihre heterogenen und
real unterschiedlichen Teile als durch die Art und Weise, mit der diese aufgrund der
besonderen Falten untrennbar werden.« (Ebd,. 65) Textur hinge dabei folglich

»[...] nichtvon den Teilen selbst ab, sondern von den Schichten, die ihre >Kohéasion<
bestimmen: der neue Status des Gegenstands, das Objektil, ist untrennbar von
den verschiedenen sich erweiternden Schichten, als ebenso viele Gelegenheiten
zu Umwegen und Faltungen. In Bezug auf die Falten, deren sie fahig ist, wird die
Materie Ausdrucksmaterie. In dieser Hinsicht muf die Materiefalte oder Textur
auf mehrere Faktoren bezogen werden.« (Ebd.)*®

Demnach kénnen Ausstellungen als Weisen des Faltens beschrieben werden, wo-
durch nicht zuletzt auch die materielle Ebene explizit in den Vordergrund riicke.
Uber Ausstellungen zu sprechen, beinhaltet demzufolge also nicht lediglich das Fo-
kussieren von heterogen verstandenen Teilen oder einzelnen Materialeigenschaf-
ten, sondern die Weisen des Faltens nachzuzeichnen und damit auch die Textur
zu thematisieren (s. Kap. “Agencement_Materialisieren®). Mit den angefiithrten Ge-
danken geht folglich Zweierlei einher: Zum einen wird deutlich, dass Relationalitit
als solche als eine unendliche Faltung verstanden werden kann, die immer wieder
neue Verhiltnisse hervorbringt. Zum anderen hingt die »unendliche Operation«
(ebd., 61) der Falte mit der Frage nach der Materie bzw. den jeweiligen Materialisie-
rungen zusammen, denn diese bilden — verbleiben wir in der Zwei-Etagen-Haus-
Allegorie - die einzige Ebene, die Porositit zuldsst, und damit aber auch die Abge-
schlossenheit der oberen Etage ermdglicht — das Fiir-die-Welt-Sein der Monade.
Riicken wir erneut unsere anfangs aufgeworfenen Uberlegungen zu der Ver-
flechtung zwischen 6ffentlich und privat ins Blickfeld, die sich im Zuge von Aus-
stellungen ergibt, dann lisst sich hier eine starke Verkniipfung zur Figur der
Falte nachzeichnen. Ausstellungen kénnen demnach insofern in einer Faltung
begriffen werden, als sie sich als materielle und materialisierende sowie affizie-
rende Situationen gestalten. Diese erzeugen Referenzen, Figurationen oder auch
Narrationen und operieren dabei aber mit einem >Innen, einem Riickzug, d.h.

48  Als Faktoren nennt Deleuze hier etwa das Licht, die Tiefe der Falte oder auch die »Art, mit der
alle diese Texturen der Materie auf einen hoheren Punkt hinstreben, einen geistigen Punkt,
der die Form umbhdllt, der sich eingehiillt hilt und der allein das Geheimnis der materiellen
Falten unten enthilt« (ebd., 66).

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

sie lassen Situationen von Intimitit entstehen, die auf Zeigbarkeit und Prisenz
angewiesen sind, sich zugleich aber der Greifbarkeit entziehen. Um also erneut
auf die drei von Deleuze beschriebenen Operationen einzugehen: Ausstellungen
implizieren, falten ein, umhiillen und erschaffen auf diese Weise ein Innen, in dem
sich Verhiltnisse (re-)konfigurieren. Ausstellungen kreieren und bedingen eine
Sichtbarkeit, eine Offnung, ein Explizieren — ein buchstibliches Entfalten. Und
schlieRlich komplizieren Ausstellungen, denn sie zeichnen sich durch unentwegte
Prozesse von Ein- und Entfaltungen aus, die immer wieder neue Beziiglichkeiten
und Situationen entstehen lassen.

Aufeine nicht zuletzt riumlich sehr markante Weise lasst sich auch »Test Cham-
ber: Isolation« (2020) als eine Faltung begreifen, denn die Ausstellung expliziert eine
bestimmte Faltungsbewegung, die auf weitere sowohl Aus- als auch Einfaltungen
verweist. So lisst sich das Setting der Ausstellung in einer Analogie zum Barocken
Haus lesen: Die offene, empfangene Fassade, der Empfangsraum, der mit der >Au-
Renwelt« kommuniziert, aber auch Impulse aus dem Geschlossenen, aus der Scha-
tulle, dem Isolationsraum aufgreift, denn das Innere verlassend, findet die Kommu-
nikation wieder im Empfangsraum statt — nicht zuletzt durch die Zeichnungen an
den Winden.

Das aufgegriffene Faltungsverhiltnis, das unentwegt Innen und Aufien produ-
ziert, scheint also von entscheidender Bedeutung fiir Ausstellungssituationen, denn
erstjenes komplizierende Umhillen und zugleich Entfalten erméglicht — so die The-
se der Arbeit - alljene Momente von Intimitit, die (explizite« sowie >selbstreflexive<)
asthetische Erfahrung iiberhaupt erst bedingen.

Das Extime

Sprechen wir iiber Intimitit im Kontext von Ausstellungen, dann handelt es sich
hierbei weniger um grofRe, erhabene Gesten, sondern um Momente, die kaum merk-
lich eine Verschiebung entstehen lassen. Es kann ein Detail im Bild sein, das uns
plétzlich zum Stehen animiert, ein Zur-Seite-Streifen eines Vorhangs, um in den
Raum der Videoprojektion zu gelangen, oder aber das Greifen nach der mit Salz-
kristallen besetzten, sich ganz rau anfithlenden Treppenstufe im Inneren des Iso-
lationstanks bei »Test Chamber: Isolation«. Eine besondere Bedeutung kommt des-
halb auch in Julliens Uberlegungen dem zu, was er als die >intime Geste« bezeichnet,
die sich beispielsweise auch in einem intimen Blick zeigen kann (vgl. Jullien 2019,
40).* Jene Geste wird in ihrem Wirken als hochst eigenartig und aufierordentlich
beschrieben, denn durch eine »ganz geringe Verschiebung im dufieren Raum bringt

49  Zur Thematik des>erwidernden Blickens<s. etwa Didi-Huberman 1999; Derrida 2010; Deleu-
ze/Guattari1992a.

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

sie mit einem Mal die innere Barriere zum Einsturz, hebt sie die Grenze zum Ande-
ren, seine Reserviertheit, auf. Sie ist greifbar, physisch, offensichtlich [...], zugleich
aber dermafien von einer unaussprechlichen Subjektivitit durchdrungen, dass man
diese nicht auszuformulieren wagt oder vermag.« (Ebd.) Die besondere Bedeutung
komme demnach jenem Wendepunkt zu, »an dem sich alles entscheidet, an dem
der Ubergriff*° sich in ein Aufnehmen wendet, sogar eine Erwartung entdeckt so-
wie einen plotzlich vibrierenden Impuls, als nicht verklingendes Echo. Das macht,
dass die intime Geste, selbst wenn vertraut geworden, niemals zur Gewohnheit wird
[..].« (Ebd., 44)

Zugleich ist die intime Geste eine »Vorwegnahme einer Verbindung. Noch be-
vor Intimitit sich einstellt, ist sie deren Vorbote und Ausléser. Solange die Situation
(die Beziehung zueinander) nicht geklart ist, ist sie sogar strategisch konativ. [...] Oft
ist die Intimitit der Geste dem Wort vorausgegangen.« (Ebd., 41)°* Zentral bei die-
sen Uberlegungen scheint aulerdem eine deutliche Abgrenzung vom >Privaten zu
sein, »das, rein rechtlich vor der Offentlichkeit geschiitzt, vollig defensiv ist und zu
keinerlei Vertiefung taugt. Das Intime jedoch hat intensiven Charakter.« (Ebd., 184)
Auch die Unterscheidung in aktiv/passiv sei im Intimen tiberholt (vgl. ebd., 186).

Des Weiteren unterscheidet Jullien zwischen dem Intimen und dem Intimititi-
schen, wobei Letzteres eine Art Verkitschung, eine >Perversion«des Ersteren darstel-
le. Das Intime sei folglich »nicht abgeschmackt, siifilich, gelassen, sondern héchst
herausfordernd« (ebd., 130). Im Gegensatz zu einer >weitschweifigen« Liebeserkl-
rung bevorzuge das Intime eine Zuriickhaltung und duflere sich zudem weniger im
Wort (dem Geschwitzig-Bornierten), sondern vielmehr in der Geste (vgl. ebd., 155).
So operiere es auflerdem per se mit einer Spannung »zwischen dem Offenkundi-
gen, Offensichtlichen, fiir alle Zuginglichen, das jeder horen kann und andererseits
dem Latenten, Selektiven und sogar Exklusiven in seiner Anrede, das nur ein ein-
ziger Adressat herauszuhoren vermag« (ebd., 156). Das Intime sei »nicht deklarativ,

50  Ein Themenkomplex, der sich daran anschlieft, betrifft die Verkniipfung zwischen Intimi-
tat und Gewalt. Zu fragen wiare demnach, unter welchen >Bedingungen«eine Ausstellungs-
situation Gewaltmomente produzieren kann und ob Intimitat, verstanden in der Triade von
Diastase, Pathos und Response sowie als eine besondere Faltung von Innen und Aufien per se
Momente des Gewaltsamen inhariert (was Jullien mit Penetration beschreibt), die sich dann
aber als Ubergriff stabilisieren, oder aber ob Gewalt eine Form von Widerfahrnis darstellt,
das zwar ein Aufklaffen, aber kein Antworten ermoglicht. Diesem Themenkomplex misste
gesondert, im Zuge einer weiteren Auseinandersetzung nachgegangen werden.

51 InBezugaufdasSexuelle, dasin deralltidglichen Selbstverstandlichkeit nicht selten perse mit
dem Intimen verbunden wird, positioniert sich die intime Geste in einer Potentialitat, denn
einerseits kann die Geste das Sexuelle ignorieren, wie beispielsweise beim Handhalten einer
kranken Person im Krankenhaus, andererseits kann die intime Geste durchaus ins Erotische
Ubergehen (vgl. ebd., 42). Das Intime operiert folglich mit Praktiken der Eroberung, die sich
dann als Vertrautheit einstellt, die Penetration geht, wie Jullien beschreibt, ins Private iiber
(vgl. ebd., 43).

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

sondern resultativ [resultierend, sich ergebend], es ist nicht beschwérend, sondern
stellt das Kippen fest, das sich von aufien nach innen ereignet hat und ermisst den
Weg, den man bislang zuriickzulegen vermochte« (ebd., 216).

Doch kénne jenes Intime zugleich nicht »fir sich< bestehen, weshalb Jullien ei-
nen weiteren Begriff in seinem Konzept anfithrt — den Begriff des >Extimen<. Mit
dem Intimen zusammengenommen bildet das Extime gewissermafien eine >Dialek-
tik der Intensitit«. Das Extime ist demzufolge »dieses andere (dieses Aufiere), mit
dem das Intime ein dialektisches Verhiltnis, das es aktiviert und belebt, eingeht«
(ebd, 210)%*:

»Extimcnenne ich diese gewollte und entschlossene Art, das AufSere wieder ins In-
time zuriickzuholen, d.h. wieder Grenzen in diesem vom Intimen er6ffneten >Zwi-
schenraumcaufzurichten und das auch anzuzeigen —ja nicht nur anzuzeigen, son-
dern auch zu aktivieren, sodass das Intime nicht nur in Spannung zu seinem Ge-
genteil, in dem es badet, sich wieder erleben lasst, sondern auch — oder eher vor
allem, dass der Aggression, von der sich das Verlangen ndhrt, wieder ein Platz ein-
geraumt wird.« (Ebd., 208)>

Das Extime ergebe sich aus einer gewissen Notwendigkeit heraus »den >Anderen
fiir eine gewisse Zeit in seine Rolle und auf >seine Seite« zuriickzuverweisen, kurz-
fristig sich dem Zirtlichen zu verweigern und dem Komplizenhaften den Weg zu
versperren [...]J« (ebd., 208f.). So soll die Trennung folglich wieder aufscheinen,

»[...] damit eine Provokation wieder moglich wird, aus der allein wiederum die-
ser Anreiz zum Begehren entstehen kann. Wenn das Intime die Zeit unendlicher
Versenkung in Unbegrenztes ist, so ist das Extime die einer pl6tzlichen Erregung.
Oder auch: Das Extime ist »vorhers, das Intime >nachher¢, wobei aber das Extime
aus dem Intimen erwachst.« (Ebd., 209)

Damit zeigen sich das Intime sowie das Extime in einem Faltungsverhiltnis, dem
zugleich eine zeitliche »Paradoxie« inhirent ist — die Zeitlichkeit des Futur Antérieur.
Jene widerspriichlich erscheinenden >Vorher< und >Nachhers, die Jullien beschreibrt,
gestalten sich in einer Schlaufe, bei der das Eine — die Intimitit — das Andere - die
Extimitdt — inihrem Geworden-Sein wechselseitig voraussetzen und bedingen. Das

52 Im Anschluss an Jacques Lacan arbeitet auch Hans-Jorn Rheinberger einen Begriff von Ex-
timitdt, den er im Kontext von Experimentalsituationen entwickelt. Von besonderer Span-
nung in unserem Kontext gestaltet es sich insofern, als hierbei nicht lediglich eine>zwischen-
menschliche<Beziehung (wie beiJullien) mitgemeint ist, sondern ganz grundlegende >Mate-
rialfragen<Ankniipfung finden. Siehe hierzu Rheinberger et al. 2014 sowie Rheinberger1998.

53  Im Originaltext ist das Kapitel zum Extimen komplett kursiv gesetzt, mit Ausnahme einiger
Hervorhebungen. Hier wird auf die Kursivierung jedoch zwecks besserer Lesbarkeit und Ein-
heitlichkeit verzichtet (mit Ausnahme von Julliens Hervorhebungen).

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Intime wird durch das Extime wieder in das Aufden gestofRen, um es aus der »lang-
weiligen Angemessenheit« herauszuholen (ebd., 213). Zugleich miisse das Extime
aber ebenso wie das Intime gewagt werden (vgl. ebd., 209):

»Denn wihrend das Intime das Diskrete schatzt, die Zurlickgezogenheit bevor-
zugt, geht es in der Inszenierung des Extimen — ganz im Cegensatz dazu — dar-
um, keinerlei Verschleierung und keinen Schatten zu tolerieren [..]. Wahrend sich
das Intime mit dem Non-dit, dem Ungesagten, zufrieden gibt, die stillschweigen-
de Ubereinkunft schitzt und das Implizierte bevorzugt, findet man in der Insze-
nierung des Extimen ein diabolisches (vielleicht notwendiges?) Vergniigen daran,
alles ausfiihrlich darzulegen und zu erklaren, nur ja nichts von dem, was einem
passiert, zu verschweigen, dem Anderen alles mitleidlos in scharfsten Worten oh-
ne Umschweife bis ins letzte Detail ins Gesicht zu sagen.« (Ebd., 212)

Fiir unsere Uberlegungen im Hinblick auf Ausstellungen gehen damit zwei Span-
nungsebenen einher. Ziehen wir, wie zuletzt angefithrt, zum einen das deklama-
torische Auftreten (Rousseaus Bekenntnisse) und zum anderen das Extime heran,
bilden sich darin zwei Bewegungen, die jeweils das Intime begleiten. Zugleich zeigt
sich darin zu einem gewissen Grad die Moglichkeit einer Parallelsetzung zwischen
jenem Extimen und dem Deklamatorischen. Beide operieren mit einer extremen
Exponiertheit und gestalten sich als Praktiken des Intimen. Unternehmen wir
demnach eine Ubertragung auf Ausstellungssituationen, dann offenbart sich auch
hier ein Faltungsverhiltnis, bei dem es zu einem Ein-Stimmen bzw. Ein-Stellen
kommt (s. Kap. *Agencement_Materialisieren” sowie Begriff Parergon im Kap.
*Objekt_Konfigurieren®). Was Ausstellungssituationen initiieren, ist einerseits
ein auf das Extreme geregeltes, teils rigides Exponieren, das mehr oder weniger
strikten Normen und Habitus folgt (s. Kap. *Kérper_Hervorbringen®), gleichzeitig
bedingt eben jenes Extime, jenes beinahe obszone >Ausliefern« erst die Realisierung
dessen, was wir Intimitit nennen kénnen. Folglich bedarf es szenografischer Si-
tuationen, des Deklamatorischen der Ausstellungserdffnung, des Lageplans, der
Ausleuchtung, der Onlineankiindigung, damit sich das Intime — jenes Ephemere —
einstellen bzw. ereignen kann.>* Ausstellen heifdt folglich auch Situationen des
>Bekenntnishaften< zu generieren, mit Vitrinen, Rahmungen und anderweitigen
Parerga zu arbeiten und dadurch nicht zuletzt auch Evidenzen der Existenzweise
Ausstellung zu produzieren. »Test Chamber: Isolation« (2020) zeugt ebenfalls in
aller Explizitheit von jenem >Bekenntnishaftens, das sich im Setting der Ausstel-
lung bemerkbar macht: Durch die sich als Experiment prisentierende Situation,
die Trennung zwischen dem >6ffentlichen< Empfangsraum und dem sversteckten«

54  Zur Thematik des deklamatorischen Inszenierens s. beispielsweise Latour 2001 sowie Sten-
gers 2001.

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

Isolationsabteil, die Anleitung fiir die Session, die klare zeitliche Einteilung, die
srahmendenc Signalgeriusche und die Aufforderung des Festhaltens der Eindriicke
auf der Wand des Empfangsraums.

Damit jene >Erfahrung«folglich stattfinden kann, damit es zu einem Widerfahr-
nis kommt und >Ich« in meiner eigenen Erfahrbarkeit vom Isolationstank ergriffen
werde, bedarf es jener Ausstellungssituation, die das Aufklaffen exponiert. Durch
die Intimitit setzt sich die Erfahrung demnach vom Alltiglich-Gewohnten ab
und ermdoglicht als Folge aber auch erst eine Differenz, ein Unterscheiden-Von,
aber auch ein Sich-Beziehen. Und eben jener doppelten Bewegung gilt es nun im
Folgenden nachzugehen.

5. Widerfahren

Nachdem wir nun eine umkreisende Bewegung um den Begriff der Intimitit vollzo-
gen haben, indem vor allem einige begriffsgeschichtlich-etymologischen und kul-
turhistorischen Dynamiken nachgezeichnet und darauf folgend das Exponieren,
gekoppelt an die Figur der Falte, thematisiert wurden, gilt es nun Intimitit expli-
ziter im Sinne eines >Doppelereignisses«< in den Fokus zu riicken. Mit Ritckgriff auf
Auseinandersetzungen von Frangois Jullien und Bernhard Waldenfels wird Intimi-
tit zunichst im Kontext von Verflechtungen von Innen und Auflen, Selbst und An-
derem, Fremdem und Eigenem diskutiert, um im Zuge dessen Momente des Ereig-
nishaft-Responsiven herauszustellen, die der Intimitit inhirent sind.

Pathos/Response/Diastase

Wie bereits vorgezeichnet, geht Intimitit mit einem Mit-Teilen einher. In »Sozia-
litat und Alteritit. Modi sozialer Erfahrung« (2015) setzt sich Bernhard Waldenfels
ebenfalls mit jenem »winzigen Mit, syn oder cum« (Waldenfels 2015, 9) auseinander,
indem er vor allem die Rolle des Leibes pointiert und im Zuge dessen von einer Zwi-
schenleiblichkeit™ spricht, die »eine ganze Skala von Zwischendingen entstehen lf3t,
die wie unser Leib weder dem Subjektiven noch dem Objektiven zuzuschlagen sind«
(ebd., 10). Das, was Jullien in seinem Essay in einem ambiguen Verhiltnis von Innen
und Auflen sowie dem Verhiltnis zum Anderen berschreibt, findet bei Waldenfels
eine Explikation, die jenes Verhiltnis dezidiert befragt. Waldenfels schligt einen
Zugrift vor, der ein Geflecht von Widerfahrnis, Antwort und Diastase ins Zentrum
riickt und dariiber Momente der>Entstehung«eines>Selbst«beschreibt, das stets von

55  Waldenfels arbeitet gewissermafien in der Fortfithrung der Ansdtze von Maurice Merleau-
Ponty respektive seines Begriffs der intercorporéiteé.

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Fremdheit geprigt ist.*® Dieser Zugriff scheint insofern von einer besonderen Auf-
ladung zu sein, als er Bewegungen und Spannungsfigurationen beschreibt, durch
die sich Intimitit als Parameter auszeichnet.

Versuchen wir uns Waldenfels’ Uberlegungen zur Erfahrung anzunihern, rii-
cken in erster Linie Momente des Uberkommen-Werdens (Pathos) sowie des Auf-
klaffens (Diastase) in den Vordergrund, die die entscheidende Grundbewegung von
Erfahrung ausmachen und nun etwas genauer nachgezeichnet werden sollen. In
seiner pathisch und responsiv angelegten Phinomenologie (vgl. ebd., 11) beschreibt
Waldenfels das Selbst — die Selbstheit — und die Alteritit nicht als referentielle, son-
dern als »differenzielle und topische Bestimmungen« (ebd.). Dies hat wiederum zu
Folge, dass — unabhingig davon, ob wir nun von einem Ich, einem Wir oder einem
Anderen sprechen - diese >GrofRen« stets in ihrer Performativitit verstanden wer-
den miissen und stindigen Erprobungen ausgesetzt sind (vgl. ebd., 12). Begreifen
wir diesen performativen Prozess als einen doppelseitigen Prozess »gleichzeitiger
Vereinzelung und Vergemeinschaftung« (ebd., 10), gestalten sich das Ich und in der Fol-
ge auch der/die Andere als Kontrastfiguren, deren Status stets von einer Uneindeu-
tigkeit gepragt ist (vgl. ebd.). Jene Kontrastierung resultiert wiederum aus der dop-
pelten Bewegung bzw. der Verschrinkung zwischen Pathos und Response, oder, wie
Waldenfels es an anderen Stellen bezeichnet, zwischen Widerfahrnis und Antwort:

»Die Responsivitat, die den Gang unserer Erfahrung bestimmt, prasentiert sich
als ein Doppelereignis aus Pathos und Response. Unter dem griechischen Aus-

56 Im Hinblick auf die Figur des Anderen lassen sich unterschiedliche Denkbewegungen
und Ansatze nachzeichnen, die sich als besonders spannungsreich gestalten. Nicht zuletzt
schwingt damit auch die Frage nach einer Unterscheidbarkeit zwischen dem Anderen als et-
was vom Selbst>abgetrennten<sowie dem Anderem in Sinne eines Kontinuums zum Selbst.
Diese diskursive Polarisierung stellt beispielsweise Thomas Bedorf in seiner Auseinander-
setzung mit Emmanuel Lévinas heraus (vgl. Bedorf 2019). So pointiert Bedorf, dass sich die
Philosophie von Lévinas durch ein radikales Denken der Andersheit auszeichnet— der An-
dersheit als sich selbst (vgl. ebd., 68). Dieses Denken lasse sich mit dem von Merleau-Ponty
kontrastieren und werde von Bedorf darauf zuriickgefiihrt, dass »Levinas eine Trennung zwi-
schen Subjekt und Anderen anstelle des zwischenleiblichen Kontinuums ansetzt« (ebd., 75).
Demnach sei die Andersheit im Sinne von Lévinas per se an Momente des Ethischen gekniipft
und werfe Fragen nach Verantwortung auf (vgl. ebd., 77). Im Hinblick auf den in der vorlie-
genden Arbeit herauszuarbeitenden Begriff der Intimitat gestaltet sich jene >Polarisierung«
als ein produktiver Denkimpuls, der zwar im Rahmen dieser Arbeit nicht ausgiebig entfaltet
werden kann, dennoch aber einige wichtige Momente hereinbringt. Wahrend Intimitat als
Modus zwar Momente von Trennung respektive sPositionsstabilisierungencinitiiert (im Sinne
von Positionen als Resultate des >Auslosens< der intimen Verdichtung), wird Intimitit den-
noch nichtim Sinne einersradikalen<Andersheit verstanden, sondern als ein Modus, der das
Denken eines relationalen (und durchaus diskontinuierlichen) >Kontinuums<mit Momenten
der Alterierung, der Differenz, der différance, zusammendenkt. Siehe weitere Ausfithrungen
im letzten Teil des Kapitels.

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

druck Pathos oder dem deutschen Ausdruck Widerfahrnis verstehe ich die Urtat-
sache, daf uns etwas zustofit, zufillt, auffallt oder einfillt, das uns etwas trifft,
gliickt und auch verletzt wie das touché aus dem Fechtkampf.« (Ebd., 20)’

Responsivitit wird folglich verstanden im Sinne eines Grundzugs, »der unser
gesamtes leibliches Verhalten priagt und dabei eine Findigkeit des Korpers in An-
spruch nimmt« (ebd., 19) (s. Kap. *Kdrper_Hervorbringen®*) und ist im Kontext
unserer Auseinandersetzung aulerdem insofern von gesteigerter Spannung, als
dieser das Milieu eines Organismus mit einbeziehe.*® Pathos bzw. Widerfahrnis
sei jedoch nur »eine Seite der Medaille« (ebd., 22), denn Widerfahrnis komme zum
Ausdruck, jedoch nicht als etwas, »woriiber wir sprechen, sondern als etwas, worauf
wir antworten. In dieser winzigen Differenz entfaltet sich der Antwortcharakter
der Response. Antworten heiflt vom Fremden her sprechen.« (Ebd.) Mit der Ver-
schrankung von Pathos und Response gehe eine Unausweichlichkeit einher, denn
»[i]ln unserem Antworten verwandelt sich das Worauf des Antwortens in das Was
einer Antwort« (ebd.). Die Besonderheit jener Verschrinkung fihrt Waldenfels an
einer weiteren Stelle wie folgt aus:

»Eines |afst sich nicht aus dem anderen herleiten. Ein Pathos ohne Response wa-
re ein blofd momentaner Ausbruch, der sich im Schrei bekundet, oder es bliebe
auf ewig stumm und wiirde (iber kurz oder lang vergessen. Eine Response ohne
Pathos ware eine leere Floskel oder eine blofe Pflichtliibung. Kreativ ist eine Ant-
wort, die erfindet; sie erfindet, was sie zur Antwort gibt, nicht aber das, worauf sie
zu antworten hat.« (Ebd., 23)

Das Widerfahrnis sowie die Response sind demnach nicht als vollzogene Akte, son-
dern viel eher im Sinne eines Ereignisses zu verstehen. Jenes Ereignis zeichne sich

57  Dem Widerfahrnis liege folglich das Moment eines Getroffenseins zugrunde: »Das Wovon
des Getroffenseins bezeichne ich wechselnd als Pathos, Widerfahrnis oder Affekt. Das deut-
sche Wort Widerfahrnis betont den Aspekt einer Gegenerfahrung, die unseren eigenen Pla-
nen und Erwartungen zuwiderlauft. Das lateinische Wort Affekt, das wortlich als eine Art
An-tun und nicht wie vielfach tblich als blofRer Zustand zu verstehen ist, hebt die Wirkung
hervor, die jemand erleidet.« (Ebd., 81) Aus dem Lateinischen hergeleitet konne Pathos, Wal-
denfels’ Ausfithrung nach, auf verschiedene Begriffe zuriickgefithrt werden: »Affectus oder
affectio bedeutet das, was spater Gefiihlszustand heif’t, emotio bezeichnet die Gemdtsbe-
wegung, wiahrend passio dazu noch den starken Sinn des Leidens wie auch der Leidenschaft
libernimmt.« (Waldenfels 2002, 16)

58  Waldenfels verweist in seinem Text darauf, dass Responsivitat als Begriff der Medizin ent-
liehen wurde und referiert dabei an Kurt Goldstein: »Der deutsch-jidische Neurophysiologe
Kurt Goldstein versteht unter Responsivitat die Fihigkeit des Organismus beziehungsweise
eines Individuums, adaquat auf Anforderungen eines Milieus zu antworten, und als Irrespon-
sivitat bezeichnet er die krankhafte Beeintrachtigung dieser Fahigkeit.« (Ebd., 19)

am 14.02.2028, 08:36:53.

417


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

des Weiteren gerade dadurch aus, dass »jemand daran beteiligt ist, dies jedoch nicht
im Nominativ eines Ich, das als Aktzentrum fungiert, sondern im Dativ oder Akkusa-
tiveines Mir oder Mich, dem etwas zustof3t oder die etwas trifft« (ebd., 81f.). Pathos
komme folglich im »gegenliufigen Ereignis der Response« (ebd., 82) zur Wirkung,
was sich sprachlich darin dufiere, dass Verben wie etwa >widerfahrens, >auffallens,
seinfallen« etc. sich nicht im Aktiv verwenden lassen (vgl. ebd., 21).” Das Ereignis
dufere sich in einer leibhaften Wirkung: etwas affiziert uns, tut uns etwas an, macht
uns an; etwas appelliert an uns; spricht uns an (vgl. ebd.). Dennoch setzt diese An-
sprache kein a priori gedachtes Subjekt voraus: »Das Erleiden des Patienten geht
iiber in das Antworten des Respondenten. In beiden Fillen bedeutet dies nicht, da
da ein Subjekt zugrunde liegt, das etwas erleidet und etwas antwortet; es bedeutet
vielmehr, dafd wir zu dem Selbst werden, das wir sind, indem wir auf Einwirkungen
antworten.« (Ebd., 82)%°

Lenken wir unsere Aufmerksamkeit auf die damit einhergehenden zeitlichen
Verhiltnisse, dann zeigt sich das Doppelereignis von Pathos und Response in ei-
nem Konnex der Verschiebung. Diesen Konnex bezeichnet Waldenfels in seinen
Auseinandersetzungen als >Diastase« — ein >Auseinandertretenc (vgl. ebd., 83), denn
die »Erfahrung tritt buchstiblich auseinander, sie zerdehnt sich« (ebd., 24).*' In
»Bruchlinien der Erfahrung. Phinomenologie, Psychoanalyse, Phinomenotech-
nik« (2002) beschreibt Waldenfels die Diastase weiter als »die Gestaltungskraft der
Erfahrung, die etwas oder jemanden entstehen lif3t, indem sie auseinandertritt,
sich zerteilt, zerspringt« (Waldenfels 2002, 9). Die Diastase gestaltet sich als eine

59  An dieser Stelle wird die Frage von Macht und Cewalt erneut prisent, denn die Aktivkon-
struktionen von widerfahren, auffallen etc. gehen nicht zuletzt mit einer Form von Grenz-
iiberschreitungen oder gar Ubergriffen einher.

60 Demzufolge entstehe Sinn— und darin lasst sich wiederum ein Bogen schlagen zu Hans
Ulrich Gumbrechts Uberlegungen zu Sinn- und Prisenzeffekten (s. Kap. *Prisenz_Erschei-
nen*) — auf eine Weise, bei der »das, wovon wir affiziert werden, als etwas genommen, be-
handelt, verstanden wird. Dieses winzige Als ist das Movens einer Umsetzung von affektivem
Nicht-Sinn in intentionalen und regelhaften Sinn.« (Ebd.) Jenen Einbruch, der »das Worauf
des Antwortens vom Was des Antwortens scheidet« (ebd., 83), bezeichnet Waldenfels als>re-
sponsive Differenz«. Im Zuge dessen weist er auRerdem auf eine Unterscheidung hin: »Der
Einbruch dersresponsiven Differenz<[..] ist nicht zu verwechseln mit dem Aufbrechen einer
ultratranszendentalen >ontologischen Differenz¢, die das Was- und Wie-sein des Seienden
an einvorgangiges Seinsverstandnis bindet [..].« (Ebd.) »Im Hinblick darauf beziehe ich mich
auf eine responsive Differenz, die das singuldre Worauf des Antwortens von dem Was einer
wiederholbaren und mit Anderen teilbaren Antwort scheidet. Um dieses Geschehen in den
Blick zu nehmen, bedarf es einer responsiven Epoché. Sie mag in dem systemtheoretischen Be-
obachter einen Verbiindeten finden.« (Ebd., 67)

61 Im Zuge dessen verweist Waldenfels auf zwei Figuren der griechischen Mythologie: Prome-
theus und Epimetheus. Wahrend Ersterer als >vorbedacht<konnotiert ist, sei Letzterer>nach-
bedacht«. Der antwortende Mensch sei aber gewissermafien beides zugleich (vgl. ebd., 25).

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

»zweifache Ungleichzeitigkeit von originirer Vorgingigkeit des Pathischen und
origindrer Nachtriglichkeit des Responsiven« (Waldenfels 2015, 24), die sich als
ein Aufklaffen realisiert.®* Das, was uns trifft und >worauf< wir antworten, kommt
erst in diesem Auseinandertreten zu Tage: »Dieses Antworten ist also ganz und
gar vom Getroffensein her zu denken, in der Nachtriglichkeit eines Tuns, das nicht
bei sich selbst, sondern beim anderen beginnt, als eine Wirkung, die ihre Ursache
tibernimmt. Der Antwortende tritt primir auf als der, dem etwas widerfihrt und
widerfahren ist.« (Waldenfels 2002, 59)%

Mit dieser Ausfithrung markiert Waldenfels ein entscheidendes Umdenken, das
die Figur der Diastase mit sich bringt. Mit dem Aufklaffen geht folglich ein Zwi-
schen einher, das aufkommt, ohne >vorher« bereits von feststehenden Entititen —
einem Ich, einem Anderen etc. — auszugehen. So wird die Diastase als ein Differen-
zierungsprozess® (auch nach Lévinas; vgl. ebd., 174) verstanden:

»Zwischen mir und dem Anderen, zwischen uns und den Anderen, zwischen Eige-
nem und Fremdem geschieht etwas, was weder auf die Initiative und das Vermé-
gen einzelner Individuen oder Gruppen noch auf eine vermittelnde Ordnungsin-
stanz, noch auf codierte Regelungen zuriickgefiihrt werden kann. Es geschieht et-
was zwischen uns, was uns aufschreckt, anriihrt, angeht, anspricht, was trennend
verbindet und verbindend trennt.« (Ebd.)

Wie bereits angedeutet, wiirde es also in die Irre fithren, witrden wir damit etwas
vorkonturiert >Vorfindliches< bezeichnen: »Das Zwischen ist anders zu denken: als

62 Jene grundlegende Verschiebung betitelt Waldenfels als die Urdiastase, die es letztendlich
verantwortet, dass sich kein dialektischer Zusammenfall im Sinne einer Aufhebung vollzieht:
»Damit gewinnt die Diastase die eminent zeit-raumliche Bedeutung einer Verschiebung. Er-
fahrungensind gegeniibersich selbst verschoben in Form einer Vorgdngigkeit dessen, was uns
affiziert, und einer Nachtriglichkeit dessen, was wir darauf antworten. Diese Urdiastase, wie
wir es nennen werden, ist in allen weiteren Differenzierungsbewegungen am Werk. Sie ver-
hindert, dafd sich der Bogen dialektisch schlief3t in der Aufhebung eigener Voraussetzungen
und in der Heilung aller Briche.« (Waldenfels 2002, 10)

63  Folglich gestaltet sich die Diastase als eine Verschiebung, »die eben aus der Antwort ein
nachtragliches, aus dem Widerfahrnis ein vorgingiges Ereignis macht« (ebd., 60), sowie
als ein Aufklaffen eines Spalts »inmitten des Geschehens, dem eine Welt, Andere und ich
selbst entspringen« (ebd.). Jenes quasi-nachtrigliche Cetroffensein, dem zugleich Momen-
te des Verletzenden und Cewaltsamen bzw. des Verhiltnisse in Frage Stellenden inharent
sind (vgl. ebd., 62), zeichne sich durch eine Zeitstruktur aus, die in etwa dem Heideggeriani-
schensapriorischen Perfekt< (vgl. Heidegger 1953, 85; zit.n. ebd. 56) oder dem Futur Antérieur
entspricht (s. auch Kap. *Zeitlichkeit_Rhythmisieren®).

64 Inseinem Text unterscheidet Waldenfels zwischen verschiedenen Arten von Differenzen: »So
verweisen die signifikative, die reprasentative, die appetitive und die responsive Differenz
auf den Ort, wo etwas als etwas auftritt, etwas fiir anderes steht, etwas in anderem erstrebt
oder auf etwas geantwortet wird.« (Ebd., 175)

am 14.02.2028, 08:36:53.

419


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

420

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Rif3 ohne etwas, das zerreift, als Spalt ohne etwas, das sich aufspaltet, als Pause,
ohne etwas, das aufhort und wieder beginnt, als Abweichung ohne etwas, das ab-
weicht — und so eben auch die Diastase ohne etwas, das auseinandertritt.« (Ebd.)
Abstinde seien damit ebenfalls lediglich Resultate von diastatischen Bewegungen:
»Die Diastase verfestigt sich zu einem blofien Ab-stand, wenn die Bewegung in ei-
nen Zu-stand iibergeht; stagniert das Zwischenereignis, so bleibt ein Zwischenraum
zuriick, der sich mit diesem und jenem ausfiillen lif8t.« (Ebd.)*

In Ankniipfungen an Martin Seels Uberlegungen zum >Erscheinenc(s. Kap. *Pri-
senz_Erscheinen®) gestaltet sich ein weiterer Punkt als von besonderem Interesse
fiir unsere Auseinandersetzung: die Differenz, die Waldenfels mit >Etwas erscheint
als etwas< zum Ausdruck bringt. Dabei konne dieses Als, das im Zentrum der Ar-
tikulation der Erfahrung steht und das »einen Spalt 6ffnet zwischen dem, was er-
scheint, und der Art, wie es erscheint, aufgefalt oder gedeutet wird, [..] nun auf

65  Ereignisse, »in denen etwas auftritt, indem es an anderes ankniipft, ohne vorweg mit ihm
verknipft zu sein« (ebd.), bezeichnet Waldenfels als >Zwischenereignisse< und macht diese
zum Hauptmoment eines diastatischen Denkens: »Entscheidend fiir die Ausgestaltung ei-
ner diastatischen Denkweise sind bestimmte Figuren des Zwischen, gleichsam Interfigura-
tionen, wie man sie im Gegensatz zu Konfigurationen nennen kénnte.« (Ebd., 185) Des Weite-
ren erarbeitet Waldenfels’ Text unterschiedlichesLeitfiguren<des Zwischen heraus: »Entzug,
Selbstspaltung, Selbstverdopplung, Unterbrechung und Asymmetrie.« (Ebd., 186) So verwei-
sen diese Figuren vor allem auf die vielfach gefaltete Verschrinkung zwischen Selbst und
Anderem, die selbst wiederum erst aus dem Ereignis resultieren: »Insofern geht der Fremd-
entzug dessen, wovon wir getroffen sind, Hand in Hand mit dem Selbstbezug dessen, der ge-
troffenist.« (Ebd.,193) Damit liege auch die Bedingungjeglicher Erfahrungin einer Spaltung,
denn»[d]ie Arche, der Anfang und Ursprung dessen, was ich an mir selbst, am eigenen Leibe
erfahre, liegt weder in mir noch aufier mir [...], sondern als Ur-sprung ist sie in sich selbst ge-
spalten, gebunden an ein Selbst, das sich selbst vorausgeht, weil es aus und in Anderem lebt.«
(Ebd., 206) Damit die Spaltung bzw. der Entzug jedoch nicht zu einer volligen Zerstiickelung
fithren, bediirfe die Selbstspaltung einer Selbst- bzw. einer Fremdaffektion (vgl. ebd., 204).
Der Entzug meiner selbst sei folglich verquickt mit dem Entzug des Anderen, denn »wenn
ich nur bin, wer ich bin, indem ich von Anderen affiziert und in Anspruch genommen bin,
so bin ich auRer meiner selbst, mir selbst fremd« (ebd., 205). Diese Fremdheit, die Walden-
fels als »ekstatische Fremdheit« (ebd.) bezeichnet, bedeute aber nicht lediglich einen Austritt,
ein Nach-Auflen-Treten des Selbst: »Als Selbst, das aus Widerfahrnissen hervorgeht, das sich
in der Fremdaffektion selbst affiziert und nicht etwa ihr zuvor, bin ich mir anfanglich selbst
entzogen.« (Ebd., 205f.) Demnach konne die Figur des Zwischen, bei dem Selbst und Ande-
rer auseinandertreten, als eine »eigentiimliche Form der Verdopplung« (ebd., 207) gesehen
werden: »Dies geschieht in einem ProzeR der Veranderung oder des Othering, der nicht zu
einem anderen hinfiihrt, sondern ihn sozusagen hervorbringt, so daf ich selbst beim Ande-
ren bin, durch den ich mich zuvor schon affiziert fithlte.« (Ebd., 212) Die>duplikative Fremd-
heit, wie Waldenfels es bezeichnet (vgl. ebd., 213), zeigt sich folglich in einem Chiasmus von
Selbst- und Fremderfahrung. Die Figur des Doppelgdngers ist auch, wie Waldenfels anfiihrt,
bei Paul Valéry prasent (vgl. Valéry 1973/74).

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

verschiedene Weise fungieren, und dies fithrt uns zuriick zu der Frage nach den pa-
thischen Komponenten der Intentionalitit« (ebd., 30). Erfahrung kénne, Walden-
fels’ Ausfithrungen nach, in einer starken oder einer schwachen Variante zum Aus-
druck kommen und sich dabei in einem breiten Spektrum zwischen Gewshnung
und Uberraschung bewegen (vgl. ebd.). Haben wir es mit Formen von Habituali-
sierung, Normalisierung oder Programmierung zu tun, spaltet sich das Bedeuten
vom Begehren und die Erfahrung schwicht sich ab (vgl. ebd., 31). Eine Schwichung
tritt demzufolge auch dann auf, »wenn das Als eingefroren wird in Klischees oder
Schablonen« (ebd.). Wenn wir also erneut auf »Test Chamber: Isolation« (2020) zu-
riickkommen, dann zeigt sich die pathische Komponente der Ausstellungssituation
gerade darin, dass sich diese nicht in einer gewohnt erwartbaren, vor allem visuel-
len Geste vollzieht, sondern dass die Diastase ein Aufklaffen evoziert, aus dem etwa
der Isolationstank und >Ich« als >veranderndes, verdoppelte Grofien resultieren. In-
timitit stellt sich demnach als ein Parameter auf, der den Grad der Involvierung, die
Form der Erfahrung, die Ebene des Widerfahrnisses angibt bzw. markiert.

In seinen Ausfithrungen betont auch Jullien das Ereignis- und Zisurhafte
des Intimen (vgl. Jullien 2019, 179) (zum Begriff des Ereignisses s. Kap. *Zeitlich-
keit_Rhythmisieren®). Dem Intimen liegt also eine propositionale Geste zugrunde,
denn>intim<kénne sowohl als Anzeiger als auch Wegzeiger einer Relation begriffen
werden. So heifdt es an einer weiteren Stelle: »Man trdumt nicht vom Intimen; man
denkt nicht einmal daran, intim zu werden. Und eines Tages stellt man fest, ermisst
man, dass man es de facto bereits geworden ist.« (Ebd., 28) Damit einhergehend
wird das Intime nicht als eine »Qualitit« (auf die man stolz sein kénnte), sondern
tatsichlich etwas Qualifizierendes« beschrieben (ebd., 117). Zugleich ist es mit einem
Wagnis und Risiko verbunden, denn das Intime »hat riskiert und sich riskiert«
(ebd., 118).°° Demnach fiirchtet sich das Intime auch nicht davor anzudauern,
es will es sogar vielmehr. Von jeder Finalitit losgesagt, sind im Intimen winzige
Kleinigkeiten von Bedeutung (vgl. ebd., 106), oder in unserem Kontext gespro-
chen: Affizierungen. Diese Uberlegungen bieten fiir uns demnach erneut einen
Ankniipfungpunkt, Intimitit nicht nur psychosozial und >zwischenmenschlichs
zu denken, sondern primir >materiellc und sintrarelational« (ohne eine humane
Subjektzentrierung vorzunehmen).

Doch nicht nur das >Einstellen< des Intimen vollzieht sich ereignishaft bzw. un-
merKklich (vgl. ebd., 179), auch die Loslosung, die Trennung gestaltet sich auf eine
Weise, die erst im Vollzug selbst wahrgenommen werden kann, als ein Resultat des-
sen: »Unmerklich und daher so, dass man nicht einmal daran denkt dariiber zu re-
den, hat de facto die Trennung physisch bereits begonnen: Die Schulter wird nicht
mehr gestreift, die Hand tastet sich nicht mehr vor. Das Ausbleiben der intimen

66  Siehe hierzu den Begriff der Uberfahrt bei Souriau (vgl. Souriau 2015; Stengers/Latour 20715).

am 14.02.2028, 08:36:53.

421


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

422

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Geste verrit bzw. bringt das Ende oder zumindest das Angeschlagensein einer still-
schweigenden Ubereinkunft und Vertrautheit zum Ausdruck.« (Ebd., 45) Im Hin-
blick auf dsthetische Erfahrung bedeutet die Trennung jedoch mehrere Bewegun-
gen. Zum einen setzt Intimitit schon immer auch das >Herausfallen¢, das Been-
den voraus (wie mit dem Begriff des Extimen diskutiert), denn erst jenes Heraus-
fallen bedingt das Bilden von Positionen (wie etwa Kunstwerk/Ich als Betrachterin
etc.). Zum anderen stellt sich die Frage nach Wiederkehrungen, denn wihrend man-
che Situationen bzw. Konfigurationen immer wieder Intensititen erzeugen und da-
durch stets auch im Intimen hantieren, lassen sich auch Konstellationen denken,
die situativ keine Verdichtungen evozieren. Dann wird und bleibt ein Bild an der
Wand - ein Bild in einer vermeintlichen Ausstellungssituation — ein Bild, das ledig-
lich (als >Codeq) >registriert« wird und seinen Status nicht im Intimen verhandelt.
Dann ist es eine >Trennungs, bei der nicht mehr riskiert wird. Der Isolationstank
wird dann zu einem technischen Gebilde, der Isolationsraum zu einem Raum, in
dem wir eher Ausschau nach einem Fén halten, anstatt dass uns darin etwas wider-

fahrt.
Mit-Sein

Wenn wir Intimitit als pathisch-responsiv beschreiben, dann wird deutlich, dass
damit mehrere Bewegungen einhergehen, die gleichsam als eine Faltung beschrie-
ben werden konnen - als ein Ineinandergreifen von Bezug und Entzug, von Alterie-
rung und Selbstwerdung, von Abgrenzung und Vergemeinschaftung. Die Intimitit
ist damit auf ein/e/n Anderes/Andere/Anderen angewiesen, ohne dass diese dem
bereits vorgingig wiren. Als Folge der Diastase, die das >Auflésenc<der Intimitit ein-
lautet, vollzieht sich die Geste des Sozialen, die Vergemeinschaftung, die einerseits
ein Wir generiert, andererseits aber auch den/die Andere/n.

In einem Zwischen- bzw. Unter-Uns (nach Lévinas: entre nous), so Waldenfels,
»haben wir die Intimitit einer Ich-Du-Dyade immer schon verlassen zugunsten ei-
ner Wir-Sphére. Die >Urspur des Mitseins« [...] ist der Begegnung von Ich und Du
von Anfang an eingezeichnet.« (Waldenfels 2015, 64; vgl. ders. 1994, 423) Fremdheit
und Mitsein bilden auf diese Weise ebenfalls ein Ineinandergreifen, das sich nichtin
einer Komplementaritit auflésen lisst: »Eine intime Beziehung verbindet mich mit
einem anderen Selbst, das mehr darstellt als jemand anderen, mit dem wir etwas Drit-
tes gemein haben; dafiir spricht auch die Anredeform, die zwischen >Du< und »Sie«
oder auf vergleichbare Weise wechselt.« (Waldenfels 2015, 70) Demnach sei auch die
Singularitit »wie die radikale Fremdheit nicht relativ, aber sie ist relational. Es han-
delt sich dabei um keine bloRe Beziehung zwischen Fremden, sondern um eine veri-
table>Fremdheit zwischen uns — I'étrangeté entre nous<, wie Blanchot in Lentretien infini
formuliert [...].« (Ebd., 66; vgl. Blanchot 1969, 109) Der Andere werde zu jemand un-
ter anderen »im Zuge einer permanenten Vergemeinschaftung« (Waldenfels 2015,

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

66).” Im Zuge dessen spricht Waldenfels von einer »intimen Fremdheit« (ebd.). Ne-
ben einem Fremden, das sich als ein >Auflerordentliches« gestaltet, »sich storend in
die jeweilige Ordnung einmischt und die Grenzen auch der sozialen Ordnung iiber-
schreitet, gibt es ein Fremdes, das sich als Ferne in der Néihe, als Abwesenheit in der An-
wesenheit; als Entzug im Bezug bestimmt« (ebd., 61). Als »Ort dieser performativen Ge-
meinsambkeit« (ebd., 95) macht Waldenfels’ Text »ein priobjektives und prasubjek-
tives Erfahrungsfeld« aus (ebd.): »Den Rahmen fiir die Gemeinsambkeit von Pathos
und Response bildet eine Sphire der Zwischenleiblichkeit in Verbindung mit einer
Zwischenwelt; daraus resultiert ein Geflecht aus Eigenem und Fremdem, das weder
auf separate Einzelinstanzen noch auf ein kompaktes Ganzes zuriickgefithrt wer-
den kann.« (Ebd., 96) Damit vollzieht sich die Vergemeinschaftung »im Ubergang
vom Wovon des Pathos zum Worauf der Response, in der Transformation von Affekt
in Sinn, Gestalt, Struktur, Typus und Habitus« (ebd., 95): »Geburt des Sozialen aus
dem Pathos« (ebd., 76). Jene »Einiibung in Gemeinsames« (ebd., 95), die Waldenfels
im Aufeinander-Einspielen eines Sportteams®® oder einer Schauspieltruppe® ver-
nimmt, passiert auf eine ambivalente Weise: auch in Ausstellungssituationen sbe-
dingt« es die Erfahrung, resultiert aber gleichzeitig erst aus dem >Zusammenfall
der Intimitit.”

In »Test Chamber: Isolation« (2020) ereignet sich jenes triadisch verstandene
Mitsein, das aus der Diastase und den damit einhergehenden Pathos (Wider-
fahrnis) und Response (Antworten) hervorgeht, auf eine beinahe zu explizit-
metareflektierende Weise, denn die Ausstellungssituation realisiert jenes zu Meta-
stabilisierungen fithrende Aufklaffen und thematisiert es zugleich. So ereignet sich
im Zuge dessen ein Uberlagern von Objektadressierungen und Konnotierungen.

67  Siehe zur Thematik der>entwerkten< Gemeinschaft Nancy 1988.

68  Zwar wird damit nicht ausgesagt, dass Ausstellungssituationen und etwa FuRballspiele sich
gleicher Modalititen bedienen, jedoch lassen sich Parallelen nachzeichnen, die deutlich ma-
chen, dass es sich auch bei Ausstellungen um Formen handelt, die ein gesteigertes Mitsein
in Leben rufen (s. Kap. “Agencement_Materialisieren” und *Objekt_Konfigurieren®). Was da-
bei differiert, ist die Art und Weise der Involvierung (auch im sensomotorischen Sinne) und
macht deutlich, dass Intimitat einen grundlegenden Modus zu beschreiben vermag, in der
Ausstellung jedoch eine Form annimmt, die sich selbstreflexiv eben mit jenen Momenten
der>Veranderung« beschiftigt.

69  Zum Verhaltnis zwischen Ausstellung und Auffiihrung s. beispielsweise Fischer-Lichte et al.
2004.

70  Mit der Figur des Anderen riickt auch eine ethische Ebene ins Bild. Diese bietet fiir uns im
Kontext von Ausstellungen eine wichtige gedankliche Bewegung, denn, wie etwa in den
Kap. *Korper_Hervorbringen®, *Referenz_|nstitutionalisieren” und *Agencement_Materiali-
sieren” herausgestellt, mit Ausstellungen gehen Momente des Dispositionalen einher. Aus-
stellungen werden im Sinne eines In-Bezug-Setzens verstanden, das sich immer wieder aufs
Neue konfiguriert und als ein wechselseitiger Prozess verstanden werden muss.

am 14.02.2028, 08:36:53.

423


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

424

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Der Raum und insbesondere der Isolationstank als Objekt (oder auch die Handtii-
cher) zeigen sich in Statustransformationen, bei denen ereignishaft und materiell
erfahrene Dinge einerseits als Kunstobjekte wahrgenommen werden (denn sie pri-
sentieren sich in einer bestimmten polyvalenten Erscheinungsweise innerhalb des
Ausstellungssettings; s. Kap. *Priasenz_Erscheinen” sowie *Objekt_Konfigurieren®)
gleichzeitig aber immer wieder in eine Funktionalitit kippen und dadurch eine
kontinuierliche Ambiguitit fortschreiben. Auf diese Weise erfolgt also eine Dopp-
lung zwischen Erfahrbarmachung und Explizit-Werden jener Erfahrbarkeit, die
die Ausstellung als solche initiiert, vor allem explizit gemacht durch das Rahmen
der Installation als einer Experimentalsituation.

Versuchen wir jenes intime Widerfahrnis systematischer aufzugreifen und zu-
mindest im Ansatz konturierbar zu machen - wohlwissend um die Singularitit der
Erfahrung —, dann machen sich allem voran zwei Momente bemerkbar, die zwecks
einer Anndherung produktive Impulse zu geben vermégen. Zum einen handelt es
sich — wie weiter unten noch aufzugreifen sein wird — um die Faltung zwischen
Verbergen und Exponieren, die das Ereignis bedingen, und zum anderen zeigt sich
die Ebene der Materialitit von einer gesteigerten Bedeutung. In einem gefalteten
Innen-Auflen-Setting entfaltet sich eine bestimmte materielle Affizierung, die sich
zugleich aber erst in einer Quasi-Nachtraglichkeit bemerkbar macht. Mit starken
materiellen Kontrasten konfrontiert — dem warmen, zihfliissigen Salzwasser, das
ein >korperloses< Schweben erlaubt, dem Rau-Kristallinen des Innenraums des
Tanks, dem Weich-Gewohnten der Handtuchbaumwolle —, passiert eine leibliche
Einnahme, die die Korperlichkeit selbst mithervorbringt. In der Berithrung mit der
Flitssigkeit wird der Korper spiirbar, doch erst in einer Nachtriglichkeit, als Folge
der Diastase (s. Kap. *Koérper_Hervorbringen®).

In der Situation des radikalen Ausgeliefert-Seins, auf den Salzwassertank als
Objekt eingelassen, ereignet sich etwas, das als Folge von Intensititsmomenten Po-
sitionierungen erlaubt. >Ich« kann mich demnach vom dem Wassertank abstrahie-
ren, in dem Moment, in dem die Intimitit kippt, in dem etwa der Gong, der die Ses-
sion beendet, ertont oder nach dem Handtuch gegriffen wird: diesmal jedoch nicht
mehr durchzogen von Materialsensationen, sondern gewohnheitsmiRig, habitua-
lisiert. Doch die abstrahierbaren Positionen — wie das >Ich< oder der >Tank< oder das
sHandtuch« — werden nicht lediglich zu isolierbaren und hermetisch geschlossenen
Grofen, sondern evozieren eine Vergemeinschaftung, denn die sich vollzogene In-
tensitit zieht eine Relationalitit nach sich: das >Kippen< aus der Intimitit heraus
resultiert (aus, aber auch) in einer Okologie, die ein umgebungssensitives Mitsein
produziert, das stets in einer Verflechtung von Bezug und Entzug operiert.

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

Als eine weitere Figur und, wie Waldenfels beschreibt, als Prototyp einer radi-
kalen Fremderfahrung und eine Art >Hyperphinomen<”, lisst sich des Weiteren —
in einem zugleich sehr bildlichen Anschluss an »Test Chamber: Isolation« — die
Schwelle anfithren (vgl. ebd., 211f.). Dabei seien Schwellen jedoch »keine Orte, an
denen das Soziale heimisch wird; im Gegenteil, es sind Orte, an denen es aus dem
Tritt gerdt und seine Schwichen wie seine Stirken ausspielt« (ebd., 210). Schwelle
sei demnach als Zwischenort, Zwischenzeit und Zwischenzustand (vgl. ebd., 219)
zu begreifen und unterscheide sich grundlegend von einer Grenze, denn Erstere
bedinge eine Fremderfahrung und ermagliche erst ein Verhandeln von Positionen
und Grenzziehungsmomenten”, die nicht lediglich Verschiedenheit markieren
respektive konstatieren, sondern aus einem Ineinandergreifen hervorgehen:

»Alteritat ist nicht mit Andersheit im Sinne der Verschiedenheit zu verwechseln.
Ich selbst spreche generell von Fremdheit und beziiglich der speziellen Fremdheit
des Anderen (autrui) von Alteritit. Entscheidend ist, dafd der Bezug zwischen
Eigenem und Fremdem einen asymmetrischen Bezug darstellt, der sich nicht nach
Belieben umkehren [af3t. Dies gilt in besonderem Mafie fiir die Differenz von
Drinnen und Draufen, ohne die es keine Fremderfahrung, aber eben auch keine
Schwellenerfahrung gabe.« (Ebd., 211)7

Die Figur der Schwelle lisst sich damit in Verbindung bringen mit einer Faltung von
Innen und Aufien, die auch in Anlehnung an Julliens Ausfihrungen deutlich wird
und die schliefflich im etymologischen Sinne Intimitit als Begriff prigt. Jenes >Ge-
meinsames, das sich in einer ambiguen Faltung beschreiben ldsst, lasst sich sowohl
in Waldenfels’ als auch in Julliens Ausfithrungen nachzeichnen. Wihrend das Ka-
pitel einerseits beiden Ansitzen folgt, nimmt es andererseits einige Fokusverschie-

71 Hyperphidnomene werden hierbei verstanden als Formen eines informellen Mitseins (wie et-
wa Gastlichkeit, Vertretung, Vertrauen etc.) (vgl. Waldenfels 2015, 72; ders. 2012).

72 Hier ldsst sich eine Unterscheidung zwischen zwei Arten von Grenzziehung nachzeichnen:
onto-logische Form der Abgrenzung, die »Selbes von Anderem« (ebd., 211) scheidet, sowie
eine chrono-topische Form, »die Selbst und Eigenes von Fremdem abhebt« (ebd.).

73 Auch in, wie Waldenfels es bezeichnet, >archaischen< Formen der Fremdheitserfahrung sei
die Differenz von Eigenem und Fremdem zu finden, wie etwa in der kollektiv verankerten
Unterscheidung zwischen dem Sakralen und dem Profanen (vgl. ebd. 215). So materialisiert
sich diese Form etwa auch in Eintritts- oder Verbotsritualen, die wir auch in Ausstellungs-
settings zeitgendssicher Kunst wiederfinden (s. Kap. *Setting_Verraumlichen®, *Kérper_Her-
vorbringen®, *Referenz_|Institutionalisieren®). Des Weiteren wirft Waldenfels an mehreren
Stellen die Frage nach dem Dritten auf. So werden Schwellen in Gestalt eines Dritten als in-
tervenierend und platzhaltend beschrieben (vgl. ebd. 221):»[..] um die Distanz zwischen dem
eigenen und dem fremden Selbst >zur Aussprache ihres eigenen Sinnes< zu bringen, bedarf
es einer Drittinstanz« (ebd. 109). Zur Frage nach Instanzen bzw. Institutionen s. Kap. *Refe-
renz_Institutionalisieren®.

am 14.02.2028, 08:36:53.

425


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

426

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

bungen vor. Dies betrifft in erster Linie das Subjekt-Objekt-Verhiltnis. Zum einen
betont Waldenfels in seiner bereits zitierten Monografie »Sozialitit und Alteritat.
Modi sozialen Erfahrung« (2015) den fakultativen Charakter des>Mit¢, der uns davor
bewahrt, »das Mitmenschliche fraglos auf Instanzen wie Subjekt oder Person, Fami-
lie, Volk oder Staat festzulegen, und es wird ebensosehr von einem sozialen Pater-
nalismus oder humanen Chauvinismus abhalten, der alles Nicht-Menschliche, sei-
en es Tiere, Pflanzen oder Dinge, rigoros menschlichen Belangen unterwirft« (Wal-
denfels 2015, 10). Zum anderen stellt Waldenfels etwa im Kapitel »Mitwirkung der
Dinge« deutlich heraus, dass es nicht darum gehe, »den Dingen und Gegenstinden
den Status von Quasi-Subjekten zuzuerkennen« (ebd., 230). Ohne an dieser Stel-
le eine entfaltete problematisierende Diskussion iiber Dinge im Hinblick auf die
Subjekt-Objekt-Verschrinkung bzw. deren Genealogie erbringen zu kénnen (s. Kap.
*Objekt_Konfigurieren®), sei betont, dass der Grundgedanke der vorliegenden Ar-
beit, der den Begriff der Intimitit umgreift, sich gerade dadurch auszeichnet, dass
es nicht um Bestimmungen von Dingpositionen und -funktionalititen geht. Fir
die Bewegung, die mit dem Begriff der Intimitit beschrieben wird, ist es zunichst
nicht von Interesse, ob wir Ausstellungssituationen heranziehen, aus denen nicht-
menschliche oder menschliche Entititen >resultieren<. Die Figur des Anderen um-
fasst folglich nicht lediglich Subjekte im >primirenc Sinne. Und genau das fithren
Ausstellungen gewissermaf3en ein Stiick weit vor. Wie mit Waldenfels’ Figuren der
Alterisierung bzw. des Zwischen aufgezeigt, sind alle entstehenden Positionen oh-
nehin nie, in welcher Form auch immer, shomogens, sondern stets ineinanderge-
griffen und durchzogen von Momenten, die sich nicht integrieren und keine abge-
schlossene Position entstehen lassen. So betont Waldenfels auch an einer anderen
Stelle, dass das pathisch-responsive Doppelereignis Subjekt und Objekt nicht vor-
aussetzt, sondern gerade erst entstehen lisst: »Halten wir uns an dieses Doppel-
ereignis, so gibt es noch kein Objekt und kein Subjekt, noch keine selbststindigen
Dinge und keine selbsttitigen Menschen.« (Ebd., 239)

An dieser Stelle miissen wir deshalb eine Differenzierung vornehmen respekti-
ve die Notwendigkeit markieren, eine Verschiebung in Julliens Ausfithrungen her-
einzubringen. Diese betrifft allem voran die Frage nach der Subjektivitit bzw. nach
Relationen. Wihrend sich Julliens Uberlegungen primir auf (menschliche) Subjekte
beziehen (vgl. Jullien 2019, 216), scheinen die von ihm entwickelten Grundkonfigu-
rationen jedoch auch im Kontext eines erweiterten Relations- und Existenzbegriffs
produktiv zu sein, der sich nicht an eine hierarchisch-dichotome Trennung zwi-
schen Subjekten und Objekten hilt. Jene Figur des Anderen, von der Jullien spricht,
muss folglich ebenfalls weitergedacht werden. Damit schligt das Kapitel vor, sich
vor allem die Bedingungen dessen anzuschauen, wie sich jenes Anderer/Anderes-

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

Werden vollzieht, und zwar bezogen auf 4sthetische Situationen im Kontext von
Kunstausstellungen. Bei Jullien wird die Ebene des Asthetischen bzw. der Kunst-
erfahrung zwar auch gedacht, erfihrt aber eher einen sekundiren Stellenwert und
wird vielmehr im Sinne einer geteilten Betrachtungssituation verstanden (z.B. ein
Landschaftsgemilde in der Zweisambkeit betrachten) (vgl. ebd., 194f.). Das Gemailde
bekommt in der Situation demzufolge eine sekundir-dispositionale Funktion. Da-
gegen entwickelt die Arbeit einen Intimititsbegriff, der jene >Zweisamkeit< auf das
asthtische Erleben selbst bezieht. Folglich geht es um Intimitit als einen Prozess,
aus dem sowohl das >Gemilde« als auch >Ich< im Zuge der Intensititsverdichtung
und dessen Entzug erst resultieren.

Vor diesem Hintergrund miissen Julliens Ausfithrungen dahingehend fortge-
fithrt werden, dass diese zum einen als ein Prozess der Produktion von Subjektivi-
tit begriffen werden und zum anderen diesen Prozess jenseits der strikten Subjekt-
Objekt-Dichotomie verorten, sodass das Intime, wie Jullien es beschreibt, als ein
viel umfassenderer und grundlegenderer Begriff fruchtbar gemacht werden kann.
In dieser Erweiterung kann auch das folgende Zitat verstanden werden:

»[..] Indem ich zu diesem Auflen des Anderen gelange, habe ich im Gegenzug
nichtzu>mir<Zutritt, so als wiirde es sich da um einen Abpraller oder um irgendei-
ne interne Bewegung in der Art der Dialektik handeln, sondern gelange vielmehr
zur Quelle AuRen/Innerer, von der ausgehend sich jedes Subjekt entwickeln sowie
seine Fahigkeiten und seine Ressourcen herleiten kann.« (Ebd., 129)

Wenn wir folglich sowohl mit Riickgriff auf Julliens als auch auf Waldenfels’ Uber-
legungen von einem >Einiiben in Gemeinsames«< sprechen, dann sprechen wir von
einem Gemeinsamen, das sich einerseits, wie bereits aufgezeigt, durch stetige Auf-
klaffbewegungen und Teilungen auszeichnet, andererseits sich aber eben dadurch
markiert, dass es nicht schlicht bestehende Positionen miteinander vermengt<. Mit
Donna Haraway (sowie auch im Anschluss an Jean-Luc Nancy”™) gesprochen impli-
ziert jenes Gemeinsame ein >Becoming-With« (vgl. Haraway 2016, 16). Das Mitsein
wird durch die Intimitit erméglicht, denn sie ist es, die eine Differenz zu evozieren
vermag, die ein >Gemeinsames« (Relationalitit) schlieflich von >Koexistenz« unter-
scheidet.

74  Weiterzudiskutieren ware das Verhaltnis zwischensder Anderecund>das Andere<respektive
zwischen den Figuren bei Waldenfels und Lévinas.
75  Zur Figur des Mit s. etwa Nancy 2016.

am 14.02.2028, 08:36:53.

427


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

428

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

6. différance/Relationalitat/Alterisierung

Wie bereits etwa durch das Eingehen auf die Figur der Falte, den Begriff der Zwi-
schenleiblichkeit oder des Anderen konturiert, adressiert die Auseinandersetzung
mit Intimitit ein breites Spektrum an philosophisch-dsthetischen Ansitzen. Nun
soll aber eine Ebene explizit gemacht werden, die eine gewisse >Paradoxie« zu evo-
zieren scheint: die Ebene des Miteinanders von Relationalitit und Alterisierung. In-
timitdtimpliziert — wie die Diskussion der Falte sowie des Widerfahrnisses zeigte —
sowohl ein kontinuierliches >Werden«als auch Ruptur und Entzug. Wihrend im bis-
herigen Verlauf des Kapitels verstirkt der phinomenologisch motivierte Ansatz der
Zwischenleiblichkeit sowie die Figur des Pathisch-Responsiven fruchtbar gemacht
wurden, gilt es die Aufmerksamkeit nun erneut mit einer anderen Perspektivierung
auf die Momente des Entzugs zu lenken, der dabei ebensowenig lediglich als eine
»>Abwesenheit von etwas« verstanden werden soll.

In »Randginge der Philosophie« (1988) initiiert Jacques Derrida eine dekon-
struktivistische Verschiebung, die sich aus dem Wechsel eines Buchstabens ergibt —
dem phonetisch nicht greifbaren Wechsel von e zu a im franzésischen Wort »dif-
fér(nce« (Derrida 1988, 31).” Diese Verschiebung erdffne, Derrida folgend, einen
seltsamen Raum »zwischen Sprechakt und Schrift« (ebd.) und bringe eine Ver-
schrinkung zwischen dem Sensiblen und dem Intelligiblen hervor (vgl. ebd.). Das
Sprechen iiber die différance gestalte sich jedoch selbst in einer Ambivalenz, denn
die différance, die nach Derrida weder ein Wort noch ein Begriff sei (vgl. ebd., 33),
lasse sich ebensowenig exponieren:

»Man kann immer nur das exponieren, was in einem bestimmten Augenblick an-
wesend, offenbar werden kann, was sich zeigen kann, sich als ein Gegenwartiges
prasentieren kann, ein in seiner Wahrheit gegenwartig Seiendes, in der Wahrheit
eines Anwesenden oder des Anwesens des Anwesenden. Wenn aber die différance
dasist (ich streiche auch das»ist<durch), was die Gegenwartigung des gegenwdrtig
Seienden ermoglicht, so gegenwartigt sie sich nie als solche. Sie gibt sich nie dem
Cegenwidrtigen hin. Niemandem. [..] In jeder Exposition wire sie dazu exponiert,
als Verschwinden zu verschwinden. Sie liefe Gefahr zu erscheinen: zu verschwin-
den.« (Ebd., 31f)

76  Verortet sich das Denken der différance nach Derrida in einem primar zeichentheoretischen
Kontext der Dekonstruktion, ist es offenkundig, dass dieser nicht im Rahmen der vorliegen-
den Arbeit explizit entfaltet werden kann. Dennoch wird différance als Figur herangezogen,
da diese Verschiebungen thematisiert, die im Kontext der Auseinandersetzung mit Intimi-
tat—so der hoffnungsgeladene Ansatz des Kapitels —eine produktive Verflechtung initiieren
kann.

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

In Ankniipfung daran liegt deshalb auch die Uberlegung nahe, Intimitit ebenfalls in
dieser Nicht-Exponiertheit zu begreifen — als etwas, das sich nicht dem Gegenwir-
tigen >hingibt«. Dies macht sich ebenfalls an den bereits weiter oben diskutierten
»Evidenzenc« der Intimitit spiirbar — der Notwendigkeit des Extimen und Deklama-
torischen.

Derrida verweist des Weiteren auf zwei etymologische Bedeutungen des Verbs
différer bzw. die polysemische Komponente von différance:

»Es ist bekannt, dafR das Verb »différer< (lateinisch differre) zwei Bedeutungen hat,
die anscheinend sehr verschieden sind [...]. [D]as latenische differre [...] [umfasst]
namlich die Tatigkeit, etwas auf spater zu verschieben, sich von der Zeit und
den Kriften bei einer Operation Rechenschaft abzulegen, die Rechnung aufzu-
machen, die 6konomischen Kalkil, Umweg, Aufschub, Verzogerung, Reserve,
Reprasentation impliziert, alles Begriffe, die ich hier in einem Wort zusammen-
fasse, das ich nie benutzt habe, das man jedoch in diese Kette einfiigen konnte:
die Temporisation. Différer in diesem Sinne heifdt temporisieren, heifst bewufst
oder unbewufst auf die zeitliche und verzégernde Vermittlung eines Umweges
rekurrieren, welcher die Ausfithrung oder Erfiillung des>Wunsches<oder>Willens<
suspendiert und sie ebenfalls auf eine Art verwirklicht, die ihre Wirkung aufhebt
oder temperiert. [..] Die andere Bedeutung von différer ist die eher gewohnliche
und identifizierbare: nichtidentisch sein, anders sein, erkennbar sein usw.« (Ebd.,
33f)

Dabei wird deutlich, dass sich durch den Wechsel von e zu a eine grammatikalisch-
temporale Verschiebung ergibt, denn das a stamme unmittelbar vom Partizip Pri-
sens (différant) her, neutralisiere aber zugleich »das, was der Infinitiv als einfach ak-
tivkennzeichnet« (ebd., 34). Die différance sei damit weder aktiv noch passiv, sondern
etwas, das »eher eine mediale Form ankiindigt oder in Erinnerung ruft, eine Ope-
ration zum Ausdruck bringt, die keine Operation ist, die weder als Erleiden noch
als Tatigkeit eines Subjektes, bezogen auf ein Objekt, weder von einem Handeln-
den noch von einem Leidenden aus, weder von diesen Termini ausgehend noch im
Hinblick auf sie, sich denken 1a8t« (ebd.). Daraus ergibt sich fir Derrida folgende
Konsequenz:

»[Dlie différance ist nicht. Sie ist kein gegenwartig Seiendes, so hervorragend, ein-
malig, grundsitzlich oder transzendent man es wiinschen mag. Sie beherrscht
nichts, waltet Gber nichts, Gibt nirgends eine Autoritit aus. Sie kiindigt sich durch
keine Majuskel an. Nicht nur gibt es kein Reich der différance, sondern diese stiftet
zur Subversion eines jeden Reiches an.« (Ebd., 47)

Vielmehr werde die différance als etwas verstanden, das die »Alternative von Ge-
genwart und Abwesenheit iiberschreitet« (ebd., 46): »Diese radikale Andersheit im

am 14.02.2028, 08:36:53.

429


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

430

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Verhiltnis zu jeder méglichen Gegenwart duflert sich in irreduziblen Effekten des
Nachher, der Nachtriglichkeit. Und um sie zu beschreiben, um die Spuren der
sunbewufiten« Spuren zu lesen (es gibt keine >bewuf3te< Spur), ist die Sprache der
Anwesenheit oder der Abwesenheit [..] inadiquat.« (Ebd.) Mit der différance gehe
folglich ein Verhiltnis von Nachtriglichkeit einher, das jedoch keinem linear ver-
standenen, greifbaren Verlauf von >vorher« und snachher< bzw. sdanach« dquivalent
sei:

»Die Struktur der Nachtriglichkeit verbietet es, die Temporalisation (Temporisa-
tion) einfach zu einer dialektischen Komplikation der lebendigen Gegenwart zu
machen, als origindrer und unaufhérlicher, stindig auf sich selbst zurtickgefiihr-
ter, in sich selbst zusammengefafiter, zusammenfassender Synthese von retentio-
nalen und protentionalen Spuren. Bei der Andersheit des >Unbewufsten< haben
wir es nicht mit Horizonten von modifizierten — vergangenen oder ankommen-
den— Gegenwarten zu tun, sondern mit einer >Vergangenheits, die nie anweste
und nie anwesend wird, deren >An-kunft< nie die Produktion oder Reproduktion in
der Form der Anwesenheit sein wird. Der Begriff der Spur ist also mit dem der
Retention, des Vergehens dessen, was gegenwdrtig war, inkommensurabel. Man
kann die Spur—und also die différance — nicht von der Gegenwart oder vom Anwe-
sen des Anwesenden her denken.« (Ebd.)

An dieser Stelle macht sich eine Verbindung zum Intimititsbegriff besonders be-
merkbar, denn dieser lisst sich ebensowenig als eine Anwesenheit begreifen und
operiert stets mit einer Quasi-Nachtriglichkeit, aus der tiberhaupt erst Positionen
resultieren konnen. Deshalb ist bei der Diskussion der Intimitat auch der Begriff
des Extimen, den Jullien vorstellt, von Bedeutung, denn dieser verweist erneut auf
ein ambigues Verhiltnis, denn das Extime entspringe dem Intimen und gehe die-
sem aber zugleich voraus. Deshalb scheint es produktiv, einen genaueren Blick auf
die Figur der Spur zu werfen, die différance stets begleitet. Der Begrift der Spur ver-
weist unentwegt auf die ihm inhdrenten Momente des Auflésens und Erloschens:
»Als stets differierende stellt die Spur sich nie als solche dar. Sie erlischt, wenn sie
auftritt, wird stimmlos, wenn sie ertdnt, wie das a, wenn es sich schreibt, seine Pyra-
mide in die différance einschreibt.« (Ebd., 48) Derrida fithrt weiter aus: »Da die Spur
kein Anwesen ist, sondern das Simulacrum eines Anwesens, das sich auflost, ver-
schiebt, verweist, eigentlich nicht stattfindet, gehort das Erlschen zu ihrer Struk-
tur.« (Ebd., 49)

In seiner Monografie »Echtzeit — Text — Archiv — Simulation. Die Matrix der Me-
dien und ihre philosophische Herkunft« (2003) stellt Timo Skrandies insbesondere
die >Virtualitit« der différance heraus: »Das Wesen der différance jedenfalls, so lisst
sich paradoxerweise sagen, wire es, keines zu haben und seine Anwesenheit ste-
tig ins Virtuelle zu verschieben. Sie entzieht sich einer Wesensbestimmung ebenso,

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

wie ihr>ac als Differenz zum gemeinhin verwendeten »e< unhérbar bleibt [...].« (Sk-
randies 2003, 152) Folglich kénne die différance nicht allein semantisch auf eine hin-
reichende Weise beschrieben werden und verbleibe »dem >Wahrnehmungsglauben«
(Merleau-Ponty) der rhetorisch stets statuierenden Sprache als nicht-reprisentier-
ter Modus innerlich und uneindeutig« (ebd., 153). Die différance, die Skrandies wie-
derum als die innere Spur des Ereignisses bezeichnet (vgl. ebd., 142), werde erst les-
bar und vernehmbar in ihrer Wirkung — der »Spur, die sie hinterlisst, Bedeutung
generierend« (ebd., 155).7

Jene Produktion von Differenzen nach Derrida lisst sich wiederum selbst als ein
gewissermaflen gefaltetes Verhiltnis lesen, das nicht lediglich mit einer Titigkeit
gleichgesetzt werden konne. Zudem werde auch an dieser Stelle betont, dass die dif-
férance nicht in einem priexistenten Modus gedacht werde:

»Was sich différance schreibt, wire also jene Spielbewegung, welche diese Diffe-
renzen, diese Effekte der Differenz, durch das>produzierts, was nicht einfach Ta-
tigkeitist. Die différance, die diese Differenzen hervorbringt, gehtihnen nicht etwa
in einer einfachen und an sich unmodifizierten, in-differenten Gegenwart voraus.
Die différance ist der nicht-volle, nicht-einfache Ursprung der Differenzen. Folglich
kommt ihr der Name >Ursprung« nicht mehr zu.« (Derrida 1988, 37)

Nach Derrida sei die différance als eine Bewegung zu begreifen, »durch die sich die
Sprache oder jeder Code, jedes Verweisungssystem im allgemeinen shistorisch« als

77 Jedoch betont Skrandies, dass eine Bestimmung der différance lediglich als Spur nicht ge-
winnbringend sei und einen Kurzschluss produzieren wiirde: »Denn>Spur<wadre lediglich ei-
ne jeweils andere Version des Zustands >Unterschied<oder, nochmals auf das Heidegger-Vo-
kabular bezogen, das>Verhiltnis von Sein und Seiendems, wire damit aber wiederum in ei-
ner Dialektik oder Dichotomie bestimmbar. So gehort zur Spur auch dasjenige, was sie qua
Spur verschiebt, vergessen macht, auflost, zum Verschwinden bringt. Das, was von der Spur
als Zeichen ausgestellt wird, tragt das Ungesagte, Verschwundene notwendig in sich und mit
sich mit.« (Ebd., 155f.) Entscheidend ist dabei eben auch die bedeutungsgenerierende Ces-
te, die mit der Spur einhergeht und zugleich deutlich macht, dass Bedeutung nichtim Sinne
einer Praexistenz oder einer sich selbst>a-semiotischer Selbstprasenz«verstanden wird »um
dann von »dort<in der AuRRerlichkeit von Sprache und Schrift angezeigt zu werden. Jede Be-
deutung, auch die der>ldentitits, bleibt a priori auf das verwiesen, was ihr differiert. Hier tritt
das in das >systematische Spiel von Differenzen«[..] ein, was Derrida die »différance< nennt.«
(Ebd.,152) Auf diese Weise verschiebtsich folglich, wie Skrandies herausstellt, das Verhaltnis
zwischen ldentitat und Anwesenheit: »Was in der Intention als anwesend erfahren wird, ist
schon ein Effekt. Denn Identitdt hat zu ihrer gegenwértigen Positionierung sich vom ihr An-
deren zu unterscheiden und abzugrenzen. Damit bleibt sie fiir die Selbst-Konstitution darauf
verwiesen, selbst affektiv (signifikant) nur sein/werden zu kénnen, indem ein Bezug zu einem
Anderen hergestellt ist— damit aber wird Identitdt zu einem Signifikanten, der signifikant
nur durch die Spur eines Anderen auf sie wird.« (Ebd., 156)

am 14.02.2028, 08:36:53.

43


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

432

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

Gewebe von Differenzen konstituiert« (ebd., 38).”® Die hervorbringende Bewegung
der différance habe aber auch eine weitere Konsequenz, die sich, Skrandies zufolge,
an der Konzeption des Subjekts bemerkbar macht, denn dieses werde ebenfalls im
Zuge der différance hervorgebracht (vgl. Skrandies 2003, 151f.):

»Doch paradoxerweise wird nun dieses Subjekt just in dem Augenblick stets be-
raubt, in dem es seine Ermachtigung erfahrt. Denn es bedarf der Differierung von
sich selbst, der Aufgabe der Selbst-Gegenwart des Selbst, um zu sich selbst sich
ins Verhaltnis zu setzen. In diesem Augenblick —dem als Ereignis ein Zeit-Riss in-
hariert, [...] — ist das selbstbewusste Subjekt bewusstlos und seines Wissens um
sich selbst beraubt, denn es muss den Umweg (des tours) der Lektiire seiner selbst
nehmen—unddie kann nie an dem Ort stattfinden, an dem Ich im Augenblick ist.«
(Ebd., 158)

Wie bereits durch das Heranziehen von Waldenfels’ Uberlegung aufgezeigt, wird die
Subjektposition in einem verflochtenen Verhiltnis zwischen Bezug und Entzug ver-
standen und resultiert aus einem Aufspalten — der Diastase —, die jedoch nicht mit
einem préexistenten Spalt einhergeht. Das Selbst ist damit per se in Prozesse von
Alterisierung involviert und entsteht stets in einer interfiguralen Verflechtung von
>selbst« und >anderem«. Wiederum mit Derrida gesprochen bringt Skrandies diese
sich zeitlich und raumlich aufklaffende Bewegung wie folgt auf den Punkt: »[...] Das
Bewusstsein existiert fiir sich selbst also nicht prisent, sondern wird wahrnehm-
bar nur als Effekt der in der différantiellen Iteration im Vorgang begriffenen Verzeit-
lichung (Auf-Riss von Zeitlichkeit) und Verriumlichung (Einrdumung von Ortlich-
keit).« (Ebd., 158f.)

Ein weiterer Punkt, den Skrandies herausstellt und der im Kontext des Begriffs
der Intimitit von weiterer Spannung zu sein scheint, ist das Thematisieren der So-
zialititim Sinne eines spukenden Mit-Da (vgl. ebd., 171). Der>Hantologie<nach Der-
rida zufolge spuke es im Ereignis und hinterlasse eine Spur: »Im Ereignen des Ereig-
nisses spukt also die >Unzeitigkeit seiner Gegenwart< und Spuken (-hanter<) >heifdt
nicht gegenwartig sein, und man muf3 den Spuk schon in die Konstruktion eines
Begriffes aufnehmenc«.« (Ebd., 173) Nach Skrandies geben uns demnach erst die >Ge-
spenster<»das Da des Ereignisses zu denken« (ebd., 176), sodass auch das »Sprechen
des Anderen, sein Anspruch jetzt, [...] gespenstisch [bleibt]« (ebd.). Jenes >Gespensti-
sche«vermag auch einen der wesentlichen Ziige der Intimitit zu beschreiben. Denn
in der Doppelbewegung des Intimen, die sich in einer nicht auflésbaren Ambiguitit
zeigt — selbst oder gerade dann, wenn das Sich-Positionieren sich bereits vollzogen
und das >Herausfallen< aus der intimen Verdichtung stattgefunden hat — geschieht

78  Diese Beobachtung stellt Derrida im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit der Zeichen-
theorie nach Ferdinand de Saussure auf, dessen Schema, jedoch aber nicht die Inhalte, Der-
rida im Hinblick auf das Verhaltnis zwischen Sprechen und Sprache ibernimmt (vgl. ebd.).

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

eine Heimsuchung. Die Spur bleibt, doch nicht als eine Evidenz einer svergangenenc«
Anwesenheit, sondern als ein Spuk der différance, der sich nicht in der Dichotomie
von abwesend/anwesend auflosen lisst.

Mit diesem fragmentarischen >Assoziieren<von Derridascher différance mit Inti-
mitit wird demnach der Vorschlag gemacht, die Ebene der Verschiebung, des Ent-
zugs, der mit Intimitit einhergeht, mit einer spezifischen Gewichtung herauszu-
stellen. Dieser Double Bind (vgl. Bateson 2017) des Intimen bzw. das Faltungsverhilt-
nis verlangen und bedingen eine diskursive Verschrinkung, denn als Begriff initi-
iert Intimitit eine Verkniipfung zwischen Momenten des Relationalen sowie den
damit assoziierten Diskursen (der >6kologisch< orientierten Denkbewegungen etwa
im Sinne der ANT, des New Materialism, des Enaktivismus etc.), als auch des Diffe-
renzphilosophischen (im Sinne einer fortwihrenden Alterisierung). Mit dem Begrift
der Intimitit wird es vor diesem Hintergrund méoglich, sowohl unterschiedliche Ak-
teure (im okologischen Sinne) ins Blickfeld zu riicken (solche Positionen wie Kunst-
werk, Katalog, Betrachter:in, Sockel, Eintrittskarte, Onlineausschreibung etc.) — als
auch Momente bzw. Prozesse des Geworden-Seins bzw. Werdens jener Positionen
(im Sinne der Momente eines Entzugs, einer Verflechtung von An- und Abwesen-
heit, einer Spur ohne Zugriff) zu fokussieren. Wie im Kapitel *Agencement_Mate-
rialisieren® diskutiert, gestalten sich Ausstellungen als dynamische, aufs Dichtes-
te aufeinander eingestellte Gespanne — als Konfigurationen, die sich stets aktuali-
sieren und immer wieder Momente des In-Verhiltnis-Setzens initiieren (oder wie
Waldenfels diese bezeichnet:>Interfigurationenc; vgl. Waldenfels 2002, 185). D.h. auf
dieser Ebene konnte der Anschein entstehen, es handele sich um Versammlungen
von isolierbarens, apriorischen Grofien und Positionen, die sich lediglich zu einem
Arrangement bringen. Doch wiirde es, wie die Kapitel *Agencement_Materialisie-
ren” und *Objekt_Konfigurieren® zeigen, der Bewegung, die dem zugrunde liegt,
nicht gerecht werden (bzw. es wiirde zu einem inventurhaft-inhaltistischen Kurz-
schluss fithren). Auf dieser Ebene benétigt das Denken des Relationalen folglich das
Denken der différance und Alterisierung, denn, wie Barad (gewissermafien im An-
schluss an Uberlegungen Derridas) deutlich macht, entstehen Relata erst als Resul-
tat von Relationen und sind diesen nicht vorgingig (vgl. Barad 2012). Dies verweist
erneut umso stirker auf die Notwendigkeit einer diskursiven Verschrinkung.

7. Fazit

Versuchen wir nun, nach diesem Akt des Versammelns, Flechtens und Faltens, er-
neut die Gedankenstringe nachzuzeichnen, die das Kapitel begleitet haben, dann
lisst sich allem voran das Bestreben herausstellen, Intimitit als einen Parameter
des Ausstellens herauszuarbeiten, der mit Momenten des Offentlich-Werdens und
Sich-Entziehens operiert und diese — wie das Kapitel zeigte — faltet. Ob durch eine

am 14.02.2028, 08:36:53.

433


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

434

[EXP]OSITION - Die Ausstellung als Existenzweise

kleine, unscheinbare Geste, eine unmerkliche Bewegung, eine >irgendwie affizie-
rende« Oberflichenstruktur eines Objekts oder durch ein unerwartetes Erwidern
eines Blicks: In Ausstellungen passiert etwas, das uns ein Stiick weit iiberwiltigt,
irritiert, aufler uns geraten lisst. Und eben diesen unscheinbaren Momenten, die
zugleich gewichtige Verschiebungen nach sich ziehen, schlug das Kapitel vor sich
durch den Begriff der Intimitit anzunihern. Mit jenem Begriff wurde demzufolge
ein Parameter herausgearbeitet, der Ausstellungen als Faltungen beschreibt, in de-
nen sich etwas ereignet, in denen uns etwas widerfihrt und eine unentwegte Uber-
lagerung zwischen Innen und Aulen, dem Verborgenen und dem Offentlichen, dem
Greifbaren und dem Sich-Entziehenden nach sich zieht. Eher in einer fragmenta-
risch-assoziativen Bewegung als in scharfkantig abtrennbaren Definitionsvorschli-
gen wurde im Laufe des Kapitels jenen Momenten nachgespiirt, die Ausstellungen
als Situationen eines pathischen Uberkommen-Werdens erscheinen lassen, aus de-
nen solche Positionen wie Betrachter:in oder Kunstwerk iiberhaupt erst >resultie-
ren<. Damit stand die Ebene der Erfahrung sowie deren >Ausgestelltheit< bzw. >Aus-
stellbarkeit<im Fokus des Kapitels — als eine Ebene, die ein Innen generiert, zugleich
aber schon immer auf ein Aufden - das Exponierende und Deklamatorische — ange-
wiesen ist. Kippmomente generierend gestaltet sich Intimitit im Kontext von Aus-
stellungen folglich auf eine Weise, die ein Gewahr-Werden der Gegenwirtigkeit in
der Faltung von An- und Abwesenheit initiiert. Jenes Gewahr-Werden impliziert da-
mit auch, dass Konfigurationen bzw. Situationen sich erst dann als eine Ausstel-
lung realisieren, wenn diese eine Ebene erméglichen, die die Bedingungen der ei-
genen >Ausgestelltheit« mitreflektiert und mitverhandelt. Intimitit und das Expo-
nieren inhirieren der Existenzweise Ausstellung folglich insofern, als diese erst je-
nes grundlegende Verhandeln von Positionen (und damit auch ein Ein-Stimmen,
Falten, Verflechten, Antworten, Differenzieren, Andere-Werden etc.) ermoglichen.
Exponierend und diskret operieren Ausstellungen nicht nur als Shows, sie ereignen
sich und erscheinen als verdichtete Situationen, die Faltungen produzieren, befra-
gen, metastabilisieren und damit nicht zuletzt >Subjektivitit« zu verhandeln vermo-
gen.

So wurde, die Diskussion eréffnend, auf die im Nails Projectroom realisierte
Ausstellung »Test Chamber: Isolation« (2020) von Till Bodeker eingegangen, die
die Erfahrbarkeit des Selbst ausgehend von einer Deprivationssession thematisiert
und damit mit einem riumlichen Setting operiert, das das Verhiltnis zwischen
offen und geschlossen, innen und auflen, Auflésung und Verdichtung zu befragen
erlaubt. Im Zuge dessen konnten Fragen aufgeworfen werden, die auf ein Aus-
stellungssituationen genuines Faltungsverhiltnis verweisen, dem dieses Kapitel
als Folge durch das Heranziehen des Begriffs der Intimitit begegnete. Vor diesem
Hintergrund wurde deshalb zunichst eine (kultur-)historische Skizzierung vor-
genommen, die den Wandel der etymologischen Konnotierungen von Intimitit
in den Blick nimmt und dabei eine Uberlagerung bzw. Neuformation zwischen

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INTIMITAT _ EXPONIEREN

dem Offentlichen und Privaten thematisiert, um schlieflich die Notwendigkeit
einer Neuauslegung und Schirfung des Begriffs zu markieren. Nach diesem his-
torischen Exkurs riickte das Kapitel explizit den Begriff des Exponierens in den
Fokus und pointierte diesen als eine der Existenzweise Ausstellung genuine Praxis,
denn damit sich jenes Intime einstellen kann, bedarf es des Deklamatorischen —
der Rahmungen, Sockel, Ankiindigungen —, der Ausgestelltheit, des Extimen. Im
Zuge dessen wurde die Figur der Falte herangezogen, um das bereits mit »Test
Chamber: Isolation« aufgeworfene Verhiltnis von Zeigen und Entziehen, Innen
und Auflen zu thematisieren und die mit Ausstellungen einhergehenden Praktiken
des Implizierens (Einfalten), Explizierens (Entfalten) und Komplizieren (Zusam-
menfalten) herauszustellen. Im nichsten inhaltlichen Schritt wurde erneut die
Ereignishaftigkeit von Ausstellungssituationen in den Blick genommen, diesmal
jedoch mit der Fokussierung auf jene Prozesse, aus denen jegliche Positionen wie
etwa Betracher:in, Kunstobjekt etc. itberhaupt erst resultieren, jedoch nicht im
Sinne einer »feststehenden Substanz< oder >Essenz¢, sondern als metastabilisier-
te Positionen, die immer wieder aufs Neue verhandelt werden. Im Zuge dessen
wurden die Begrifflichkeiten des Widerfahrnisses (Pathos), des Aufspaltens (Dia-
stase), des Antwortens (Response) sowie der Fremdheit, die ein >Mit-Sein« bedingt,
diskutiert. Im letzten Teil wurde schlieflich eine Doppelbewegung thematisiert,
die mit Intimitit einhergeht: die versammelnde Bewegung im Sinne der Fokus-
sierung von Relationen sowie die sich abgrenzende, teilende Bewegung, die ein
Sich-Unterscheiden-Von erméglicht. So wurde der Vorschlag gemacht, Intimitit
im Sinne jener Verschrinkung zwischen Momenten des Relationalen sowie des
Alterisierenden zu beschreiben, indem mit der dekonstruktivistischen Figur der
différance Momente von Verschiebung ins Blickfeld geriickt wurden.

am 14.02.2028, 08:36:53.

435


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2028, 08:36:53.


https://doi.org/10.14361/9783839467961-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

