3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

Dieses Kapitel verfolgt die Absicht, zunichst einen Uberblick iiber eine be-
sonders relevante und vergleichsweise kompromisslose Stromung innerhalb
der tierethischen Debatte zu liefern: tierrechtliche Ansitze. Im Mittelpunkt
werden folgende Fragen stehen: Was sind Tierrechte? Wie werden diese
begriindet? Und vor allem: Welche - insbesondere politik-philosophisch
relevanten — Forderungen gehen mit diesen einher? Bevor ich mich in den
Abschnitten 3.2 und 3.3 ausfiihrlich dem Diskurs um Tierrechte zuwen-
de, diirfte es sinnvoll sein, im Folgenden zunichst einige weithin geteilte
Grundannahmen und Begriffe der tierethischen Diskussion kurz zu erlau-
tern.

3.1 Die moralische Beriicksichtigung anderer Tiere: Grundlagen

Inwiefern sollten wir Tiere in unsere moralischen Uberlegungen einschlie-
Ben? Eine gegenwirtig nicht mehr sonderlich populdre Antwort auf diese
Frage lautet, dass Tiere moralisch betrachtet zwar eine Rolle spielen, im
Vergleich zu uns Menschen jedoch lediglich eine indirekte. Wie dies genau-
er zu verstehen ist, sollte mit folgendem Beispiel deutlich werden: Stellen
wir uns vor, wir bekdmen mit, wie ein Hundebesitzer auf offener Strafle
seinen Hund schldgt. Nehmen wir weiter an, dass der Gewaltausbruch
von Seiten des Besitzers nicht entschuldigt oder gar gerechtfertigt werden
kénnte.! Die allermeisten diirften wohl darin tibereinstimmen, dass diese
Handlung moralisch nicht in Ordnung und entsprechend zu verurteilen
wire. Noch nicht geklart ist damit allerdings, warum die Handlung, mora-

1 Entschuldigen kénnte man den Schlager beispielsweise dann, wenn er ohne sein Wis-
sen und ohne seine Einwilligung vor der Tat unter Drogen gesetzt worden wire, welche
zu jenem Gewaltausbruch gefithrt haben. Auch wenn der Handelnde damit entschul-
digt wire, so wire die Handlung selbst doch weiterhin moralisch zu verurteilen. Noch
einmal anders gelagert wére der Fall, wenn sich herausstellen wiirde, dass der Hunde-
besitzer lediglich deshalb auf den Hund einschldgt, um diesen dazu zu bringen, von
einem unschuldigen Kind abzulassen. Die gewaltsame Intervention des Hundebesitzers
kénnte dann nicht nur entschuldigt, sondern gerechtfertigt sein. Ich komme darauf im
4. Kapitel zuriick.

35

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

lisch betrachtet, nicht gestattet ist. Wer meint, dass Tiere lediglich indirekt
moralisch zdhlen, kann nicht darauf verweisen, dass sich der Schlager
dem Hund gegeniiber falsch verhilt. Vielmehr miisste man indirekt argu-
mentieren, dass eine solche Handlung moralisch zu verurteilen ist, weil
diese beispielsweise fiir Menschen, denen etwas an diesem Hund liegt,
unangenehm oder verstorend sein konnte. Eine andere Option bestiinde
darin, zu argumentieren, dass ein solches gewalttétiges Verhalten deshalb zu
verurteilen ist, weil es zur Verrohung des Charakters des Schldgers beitréigt
und dazu fithren koénnte, dass dieser zukiinftig ein dhnliches Verhalten
gegeniiber Menschen an den Tag legt.?

Den allermeisten Autor:innen in der Tierethik zufolge wird solch eine
lediglich indirekte Verurteilung der moralischen Bewertung dieser Situati-
on nicht gerecht. Sie betonen, dass wir es Tieren direkt schulden, ihnen
nicht ungerechtfertigter Weise Leid und Schadigungen zuzufiigen. Bezogen
auf den gewalttitigen Hundebesitzer bedeutet dies: Ein solcher Gewaltaus-
bruch ist zu unterlassen, weil das Wohl des Hundes moralisch zahlt -
ganz unabhéngig davon, ob von der Handlung indirekt irgendein Mensch
betroffen sein mag.

Grundlegend fiir eine solche Bewertung ist in aller Regel zunachst die
- mittlerweile auch wissenschaftlich kaum mehr ernsthaft umstrittene -
Annahme, dass es sich bei vielen Tieren um empfindungsfihige Lebewesen
handelt, d.h. um Individuen, die fithlen, also zu subjektiven Empfindungen
und Erlebnissen fdhig sind.> In dieser Hinsicht lassen sich viele Tiere
ahnlich wie wir von nicht-empfindungsfihigen Entititen (z.B. Steinen,
Pflanzen, etc.) unterscheiden.* Die zentrale Intuition, die sich hinter diesen
Uberlegungen erkennen lisst, kann im Riickgriff auf das Beispiel des Hun-

2 Eine solche Position findet sich traditionell bei Kant und wird in der gegenwirtigen
Debatte von Peter Carruthers aufgegriffen, vgl. Kant (2017), Teil 2, Tugendlehre, § 17;
Carruthers (1992; 2014).

3 Eine gewisse mediale Aufmerksamkeit hat in diesem Zusammenhang beispielsweise
die ,Cambridge Declaration on Consciousness“ namhafter Neurowissenschaftler:innen
erregt, vgl. Low (2012).

4 Welche Tiere im Detail als empfindungsfihig gelten konnen, bleibt Gegenstand wis-
senschaftlicher Debatten. Eine gemeinhin akzeptierte Grenze wird zwischen Wirbeltie-
ren (zu denen neben uns Menschen u.a. die anderen Saugetiere, Vogel und Fische
zdhlen) und wirbellosen Tieren (z.B. Insekten, Wiirmer und Schnecken) gezogen, vgl.
Cochrane (2012), 22. Die verschiedenen Tierarten, die diesen Kategorien zugeordnet
werden, sind allerdings so zahlreich, dass diese grobe Unterscheidung lediglich einen
ersten Ausgangspunkt darstellt — und gerade vor dem Hintergrund wissenschaftlicher
Untersuchungen der letzten beiden Jahrzehnte mit erheblicher Vorsicht zu geniefSen
ist. Einen besonders interessanten Fall unter den wirbellosen Tieren stellt der Stamm

36

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Die moralische Beriicksichtigung anderer Tiere: Grundlagen

deschldgers illustriert werden: Stellen wir uns fiir einen Moment vor, die
Person wiirde nicht auf einen Hund, sondern auf eine &ffentliche Parkbank
einschlagen. Auch in diesem Fall wiirden wir uns wundern oder, angesichts
des unkontrollierten Gewaltausbruchs, gar unwohl fithlen. Und vermutlich
wiirden wir die Handlung aufgrund der zur Schau gestellten Riicksichtslo-
sigkeit, was den Umgang mit 6ffentlichem Eigentum angeht, moralisch
verurteilen. Die allerwenigsten diirften sich aber darum sorgen, wie es der
Parkbank geht. Und genau hier besteht der entscheidende Unterschied zum
Hund, der - anders als die Parkbank - als empfindungsfdhiges Wesen
Schmerz subjektiv erlebt.

Genauer ist Empfindungsféhigkeit fiir die meisten gleichbedeutend mit
dem Umstand, tiber phdnomenales Bewusstsein zu verfiigen. Der Begriff
bezieht sich, wie Colin Allen und Michael Trestman festhalten, genauer
auf die ,qualitative, subjective, experiential, or phenomenological aspects of
conscious experience (...)>. Phanomenales Bewusstsein lasst sich von der
anspruchsvolleren Vorstellung unterscheiden, dass Tiere Selbstbewusstsein
haben. Darunter ist zu verstehen, dass ein Lebewesen sich selbst in einer
bestimmten Form wahrnimmt und beispielsweise seinen Korper als den
eigenen begreift.® Ob Tiere iiber Selbstbewusstsein verfiigen, kann auch

der Weichtiere dar, der von Muscheln und Schnecken bis hin zu Kopffiflern, die
komplexe Hirnstrukturen aufweisen und gute Lernféhigkeiten erkennen lassen, reicht.
Letzteren wird zunehmend auch auf politischer Ebene Empfindungsfahigkeit attestiert.
So wird bereits unter Punkt 8 der Richtlinie 2010/63/EU des Europiischen Parla-
ments und des Rates zum Schutz der fiir wissenschaftliche Zwecke verwendeten Tiere
ausdriicklich empfohlen, neben den Wirbeltieren auch Kopffiifer in den Geltungsbe-
reich der Richtlinie aufzunehmen, ,da es wissenschaftliche Belege dafiir gibt, dass sie
Schmerzen, Leiden und Angste empfinden sowie dauerhafte Schiden erleiden konnen.*
Und auch mit Blick auf Krebstiere (Decapoda) verdichten sich die Hinweise, dass diese
als empfindungsfihig anerkannt werden sollten, wenngleich die Beweislage hier (noch)
weniger eindeutig ist, vgl. Birch et al (2021).

5 Allen/Trestman (2017), Abschnitt 2. Explizit Bezug auf die Begrifflichkeit des phéno-
menalen Bewusstseins nimmt auch Cochrane (2012), 21.

6 Vgl. einfithrend Allen/Trestman (2017), Abschnitte 2 und 7.5. Eine empirische Grund-
lage, auf der sich Tieren Selbstbewusstsein zuschreiben ldsst, bietet der sog. Spiegeltest.
In diesem wird gepriift, ob Lebewesen sich selbst in einem Spiegel erkennen kénnen.
Der Korper des zu testenden Tieres wird hierzu beispielsweise farblich markiert und
beobachtet, ob das Tier ein entsprechendes Verhalten zeigt, das den Schluss nahelegt,
dass es den Fleck als ein Merkmal des eigenen Korpers wahrnimmt. Neben Schimpan-
sen haben diesen Test u.a. Elefanten und Delfine bestanden. Welche Folgerungen
aus dem Bestehen des Tests mit Blick auf die Selbstwahrnehmung und das Selbstbe-
wusstsein der Tiere gezogen werden konnen, ist umstritten. Fiir Diskussionen hat
auch eine Untersuchung gesorgt, der zufolge Putzerfische den Spiegeltest bestanden

37

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

fir die Frage, was wir Tieren moralisch schulden, von Relevanz sein, wie
noch zu sehen sein wird. Fiir die Ansicht, dass Tiere direkte moralische Be-
riicksichtigung verdienen, wird in der Regel jedoch lediglich vorausgesetzt,
dass diese empfindungsfihig im Sinne phdnomenaler Bewusstseinszustan-
de sind.’

Im weiteren Kontext der umweltethischen Diskussion werden Ansitze,
die den Kreis der direkt moralisch zu beriicksichtigenden Wesen auf lei-
dens- bzw. empfindungsfihige Individuen beschranken, dem ,pathozentri-
schen” oder ,sentientistischen® Lager zugeordnet. Empfindungsfahige Le-
bewesen nehmen diesen Ansitzen nach nicht nur gegeniiber Unbelebtem
eine besondere moralische Stellung ein, sondern auch gegeniiber allen
sonstigen nicht-leidens- bzw. nicht-empfindungsfihigen Lebewesen sowie
Tierarten, Okosystemen oder der Natur als solcher.® Anders formuliert
wird dem Wohl und den Interessen von empfindungsfihigen Individuen
eine besondere moralische Bedeutung beigemessen und in aller Regel da-
rauf hingewiesen, dass sich diese Begrifflichkeiten, wenn tiberhaupt, nur
bedingt auf andere, nicht-empfindungsfahige Entitéten iibertragen lassen.

Die Frage, wie das Wohl und die Interessen von Tieren genauer zu
verstehen und moralisch zu beriicksichtigen sind, wird in der tierethischen
Literatur sehr unterschiedlich beantwortet.® Auf einige einflussreiche Posi-
tionen werde ich in den néchsten Abschnitten zu sprechen kommen.

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

Peter Singer und Tom Regan stiitzen sich beide auf die Idee der morali-
schen Gleichheit, buchstabieren diese mit Blick auf Tiere theoretisch jedoch
unterschiedlich aus. Konkreter gesprochen bestreiten beide, dass uns Men-
schen eine Sonderstellung in der Moral zukommt, und stimmen insofern
darin uberein, dass der Bereich der moralisch Gleichen erweitert werden

haben, vgl. Kohda et al. (2019). Einen hilfreichen ausfiithrlicheren Uberblick iiber die
verschiedenen Formen des Bewusstseins und die Frage der Bewusstseinsfahigkeit von
Tieren bietet Wild (2018).

7 Dieser Punkt lasst sich genauer formuliert auch wie folgt ausdriicken: Empfindungsfa-
higkeit wird als notwendige und hinreichende Bedingung dafiir angesehen, dass ein
Lebewesen moralisch zéhlt. Eine griindlichere Erlauterung und kritische Diskussion
dieser Auffassung findet sich in Kagan (2019), Kapitel 1.

8 Fiir einen kurzen, hilfreichen Uberblick iiber diese Debatte vgl. Krebs (1997).

9 Eine ausfiihrliche und aufschlussreiche Gegeniiberstellung und Diskussion verschiede-
ner (Tier-)Wohlbegriffe bietet Wawrzyniak (2019), Abschnitte II.1 - 4.

38

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

muss. Wihrend der Gleichheitsgedanke bei Singer utilitaristisch eingebet-
tet ist und in der Forderung Ausdruck findet, die Interessen aller empfin-
dungsfahigen Lebewesen gleich zu beriicksichtigen, verweist Regan auf
den gleichen inhdrenten Wert aller ,Subjekte-eines-Lebens” und pladiert
fir moralische Rechte fiir Tiere. Die Grundideen dieser beiden Ansitze,
die die zeitgendssische Debatte erheblich geprigt haben sind, werden in
den Abschnitten 3.2.1 und 3.2.2 einfiihrend vorgestellt. Den Grundlagenteil
zur tierrechtlichen Diskussion abschlieflen wird ein kurzer Uberblick iiber
das in der Tierethik duflerst einflussreiche, aber kontrovers diskutierte Ar-
gument der Grenzfille (3.2.3).

3.2.1 Nichtmenschliche Tiere und Utilitarismus: Peter Singer

Peter Singer hat seine tierethische Position iiber die Jahre hinweg immer
wieder liberarbeitet und angepasst. Zuletzt hat er gar einen grundsatzlichen
Wechsel vollzogen, was die utilitaristische Grundausrichtung seines Ansat-
zes angeht. Es ist nicht meine Absicht, Singers Uberlegungen, iiber die
schon viel geschrieben worden ist, im Detail nachzuvollziehen und zu
diskutieren. Eine kurze Erlduterung einiger zentraler Thesen Singers und
der Schlussfolgerungen, die sich aus seiner Position ergeben, scheint mir
jedoch sinnvoll, bildet seine Position doch eine zentrale Kontrastfolie fir
Regans Rechte-Ansatz.

Speziesismus, das Prinzip der gleichen Interessenabwigung und Utilitarismus

Tiere, so Singers Grundiiberzeugung, diirfen nicht allein deshalb als mo-
ralisch weniger bedeutsam angesehen werden, weil sie Tiere sind. Wer
ein empfindungsfihiges Lebewesen schlicht aufgrund seiner Spezieszuge-
horigkeit in einem anderen moralischen Universum ansiedelt, verstofit
laut Singer vielmehr wie Rassist:innen oder Sexist:innen gegen das Prin-
zip der Gleichheit. Wahrend Letztere bestimmte Personen als moralisch
relevanter ansehen, weil sie Teil der gleichen ethnischen Gruppe sind
oder dem gleichen Geschlecht angehdren, werde im Fall von Tieren eine
vergleichbare willkiirliche Grenze auf Grundlage der Spezieszugehorigkeit
gezogen. Und entsprechend macht sich laut Singer jede Person, die die
fundamentale Gleichheitsforderung mit Blick auf das Verhaltnis von Men-
schen und Tieren missachtet, des Speziesismus schuldig - einer historisch

39

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

gewachsenen, nicht zu rechtfertigenden Ideologie, der zufolge Menschen
schlicht aufgrund ihrer Spezieszugehorigkeit eine besondere Bedeutung zu-
kommt. Vielmehr seien alle empfindungsfiahigen Individuen - unabhéngig
von ihrer Spezies — grundsétzlich moralisch gleich zu beriicksichtigen.

Was ist genauer damit gemeint, Tiere gleich zu beriicksichtigen und was
folgt aus dieser Forderung? Diese Fragen lassen sich nicht ohne Weiteres
beantworten, da die Idee der gleichen Beriicksichtigung, wie gesagt, zu-
néchst vage bleibt und mit verschiedenen moralphilosophischen Positionen
verkniipft werden kann. Peter Singer begreift die Idee konkreter im Sinne
des Prinzips der gleichen Interessenabwégung (oder Interessenberiicksichti-
gung). Den Begriff des Interesses diskutiert Singer selten ausfiihrlicher und
widmet sich auch nur an wenigen Stellen der Frage, wie Interessenabwia-
gungen mit Blick auf Tiere genau vorzunehmen sind. Die Grundideen
lassen sich allerdings recht einfach erldutern. In Animal Liberation legt er
gleich zu Beginn dar, dass Tiere, wie wir Menschen, Schmerz empfinden
und leiden konnen und ihnen folglich Interessen zugesprochen werden
miissen, die an diese subjektiven Erfahrungen gebunden sind. Und diese
Interessen gilt es, wie Singer im Riickgriff auf die beiden einflussreichen
Utilitaristen Jeremy Bentham und Henry Sidgwick deutlich macht, im Fall
moralischer Entscheidungssituationen in gleicher Weise zu beriicksichtigen:

If a being suffers there can be no moral justification for refusing to take
that suffering into consideration. No matter what the nature of the being,
the principle of equality requires that its suffering be counted equally
with the like suffering — insofar as rough comparisons can be made - of
any other being.1

Die Forderung nach gleicher Interessenberiicksichtigung lasst sich wie folgt
veranschaulichen: Angenommen, wir wiren vor die Entscheidung gestellt,
entweder einem Hund oder einem Menschen auf die Pfote bzw. den Fuf3
treten zu miissen. Was sollten wir, moralisch betrachtet, in einem solchen
Fall tun? Schlicht darauf zu verweisen, dass man sich fiir den Hund ent-
scheiden sollte, weil es sich bei diesem blof3 um ein Tier handelt, wiirde
Singer als speziesistische (Schein-)Rechtfertigung verurteilen. Stattdessen
gilt es, zunéchst einmal die Interessen aller an dieser Situation Beteiligten
zu betrachten und zu verstehen, was fiir diese jeweils auf dem Spiel steht.
Wir miissten uns insbesondere fragen, inwiefern unsere Handlung mit

10 Vgl. Singer (2009), 9.

40

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

Schmerzen und Leid verbunden wire und den beiden Individuen entspre-
chende Interessen attestiert werden kénnen.!!

Die Frage, welche Handlung Singer zufolge moralisch gefordert wire,
lasst sich letztlich nicht ohne griindlichere Erlduterungen zu seinem utili-
taristischen Ansatz beantworten. Hierbei ist zundchst darauf hinzuweisen,
dass Singer das Prinzip der gleichen Interessenabwigung mit einer konse-
quentialistischen Position verbindet. Dies bedeutet, kurz gesagt, dass fiir
Singer bei der moralischen Bewertung einer Handlung entscheidend ist,
ob diese hinsichtlich der Verwirklichung eines bestimmten Gutes die ins-
gesamt besten Konsequenzen mit sich bringt. Konkreter hat Singer lange
Zeit eine praferenzutilitaristische Position vertreten und diese von einer
hedonistischen Spielart des Utilitarismus abgegrenzt.!? Zur Erkldrung: Die
hedonistische Utilitaristin bewertet Handlungen danach, inwiefern diese
das in der Welt vorhandene Gliick - verstanden als positive Bewusstseins-
zustinde — maximieren (bzw. mit Schmerz und Leid verbundene negative
Zustinde reduzieren). Wenn ich also beispielsweise mit zwei moglichen
Handlungsoptionen konfrontiert bin, muss ich diejenige wiéhlen, die in
dieser Hinsicht die bessere Gliicksbilanz aufweist. Der Priferenzutilitarist
hingegen ist der Auffassung, dass es nicht darum geht, positive Bewusst-
seinszustinde wie Freude zu vermehren (bzw. negative wie Schmerz zu
reduzieren), sondern darum, die beste Bilanz an Préferenzbefriedigung zu

11 Um eine tiberzeugende Einschdtzung treffen zu konnen, wie die Interessen unter-
schiedlicher Individuen zu verstehen und zu gewichten sind, sind freilich eine ganze
Reihe von Uberlegungen anzustellen und genauere Informationen nétig. Man kénnte
sich zundchst fragen, wie intensiv oder langanhaltend der Schmerz fiir beide wire,
kénnte der Hund doch woméglich eine dickere Haut oder weniger schmerzempfind-
liche Pfoten haben. Dariiber hinaus weist Singer darauf hin, dass Menschen in der
Regel iiber komplexere mentale Kapazititen verfiigen. Nicht zuletzt konnen wir z.B.
antizipieren und haben ein detaillierteres Geddchtnis. Diese besonderen Fahigkeiten
sind bei der Bewertung eines Interesses ebenfalls zu beriicksichtigen. Haufig diirften
diese dazu fiihren, die Interessen von Menschen als gewichtiger einzuordnen. Dies
muss allerdings nicht zwangsldufig der Fall sein. In bestimmten Féllen kénnen die
geringeren kognitiven Fahigkeiten von Tieren zur Folge haben, dass eine Handlung
fiir diese grofieres Leid bedeutet als fiir Menschen, vgl. ebd., 15 f. Singer ist sich ferner
bewusst, dass die Interessenabwagungen nicht prézise durchgefithrt werden konnen,
zeigt sich allerdings zuversichtlich, dass dies mit Blick auf die wesentlichen Formen
der Nutzung von Tieren auch gar nicht nétig ist: ,Even if we were to prevent the
infliction of suffering on animals only when it is quite certain that the interests of
humans will not be affected to anything like the extent that animals are affected, we
would be forced to make radical changes in our treatment of animals (...) ebd., 16 f.

12 Vgl. Singer (2013), 41.

41

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

erreichen — der Begriff der Préferenz bezieht sich hierbei auf die ,Bediirf-
nisse, Wiinsche und Interessen?® eines Individuums, wie Singer betont.
Kurz gesagt geht es dem Priferenzutilitaristen nicht darum, ob sich ein
Wesen wohl fiihlt und wie viel von diesem Gefiihl in der Welt vorhanden
ist, sondern welchen Zustand ein Lebewesen préferiert und wie viele Prife-
renzen insgesamt befriedigt werden.

Diese beiden Perspektiven — hedonistischer Utilitarismus und Préferen-
zutilitarismus - fallen im Ergebnis haufig zusammen, miissen es aber nicht.
Denn eine Handlung, die der Préferenzbefriedigung dient, muss nicht not-
wendigerweise positive Bewusstseinszustdnde fordern. So konnte man sich
beispielsweise vorstellen, dass eine Person ein Interesse an einer Handlung
hat, die sie nicht sonderlich wohl fiihlen ldsst oder die vielleicht gar zu
negativen Bewusstseinszustanden (wie Angst, Panik oder Schmerz) fiihrt.

Priferenzutilitarismus und die Nutzung von Tieren

Ich komme gleich noch darauf zu sprechen, worin Peter Singer mit Blick
auf tierethische Uberlegungen lange Zeit die Vorziige einer priferenzutilita-
ristischen Position erkannt hat. Dabei geht es vor allem um die spezielle
Frage der T6tung und damit verbunden der Ersetzbarkeit von Tieren. Zu-
néchst sollte allerdings kurz allgemeiner erldutert werden, was aus Peter
Singers praferenzutilitaristischer Position in Verbindung mit der Idee der
gleichen Interessenabwégung fiir die Praxis der Tiernutzung folgt.

Singer ist iiberzeugt, dass viele Formen der gegenwirtigen Nutzung von
Tieren moralisch nicht gerechtfertigt werden kénnen und ein enormes mo-
ralisches Problem darstellen. Dies gilt beispielsweise fiir die landwirtschaft-
liche Nutzung von Tieren. Hier stehen laut Singer fundamentale Interessen
von Tieren nach Schmerzfreiheit und einem einigermafien erfiillten Leben
den relativ trivialen Interessen von Menschen gegeniiber, Produkte wie
Fleisch und Milch konsumieren zu konnen. Singer betont dabei, dass das
Prinzip der gleichen Interessenabwégung es gerade nicht gestattet, ,groflere
Interessen fiir kleinere Interessen zu opfern“ und folglich insbesondere die
Zustdnde der intensiven Nutztierhaltung zu verurteilen sind.

Weniger eindeutig gestaltet sich die Situation laut Singer, wenn man an
Formen der landwirtschaftlichen Tiernutzung denkt, die mit geringerem

13 Ebd., 39.
14 Ebd., 108.

42

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

Schmerz und Leid verbunden sind. Singer bezieht sich dabei u.a. auf Hith-
ner in Freilandhaltung und frei weidende Rinder. Er rdumt ein, dass es
diesen Tieren im Vergleich zu anderen besser gehen mag, gibt jedoch zu
bedenken, dass bei genauerem Hinsehen auch diese Tiere einer ganzen
Reihe von Behandlungen ausgesetzt sind, die mit Leid verbunden sind -
von der Kastration {iber die Trennung von Muttertier und Jungem bis hin
zum Transport und den Umsténden der letztlichen Totung.!> Theoretisch
mag es laut Singer mdéglich sein, dass diese Tiere — wenn die Gesamtzahl
drastisch reduziert wiirde - unter Bedingungen gehalten werden konnten,
in denen ihr Wohl angemessen beriicksichtigt wird. In jedem Fall, so betont
er, miissten wir unseren Konsum von Fleisch, Eiern und Milch erheblich
einschranken. Und denjenigen, die in Stidten leben und nicht feststellen
kénnen, woher die Produkte stammen, die sie verzehren, bleibt laut Singer
wohl nur die Option, sich einer veganen Lebensweise zu verschreiben.!6

Abgesehen von der landwirtschaftlichen Nutzung von Tieren erkennt
Singer in der Praxis der Tierversuche ein weiteres Beispiel von ,hochgradi-
gem, systematischen Speziesismus.”” Singer betont, dass in einer Vielzahl
von Versuchen das Prinzip der gleichen Interessenabwigung verletzt wird.
Dies gilt vor allem im Fall von Versuchen, die dazu dienen, kosmetische
Produkte und Behandlungen zu testen, aber auch fiir Tierversuche zu
medizinischen Zwecken, welche Singer zufolge oftmals keine vorteilhaften
Auswirkungen fiir den Menschen haben oder von denen zumindest sehr
ungewiss ist, inwiefern sie sich als positiv fiir die Menschen erweisen wer-
den.’® Grundsitzlich rdumt Singer vor dem Hintergrund seiner utilitaristi-
schen Grundposition, der zufolge die Praferenzen aller zu beriicksichtigen
sind, jedoch konsequenterweise ein, dass Tierversuche nicht kategorisch
verurteilt werden konnen:

Wenn ein Tier oder auch ein Dutzend Tiere Experimente erleiden miis-
sen, um Tausende zu retten, dann wiirde ich es im Hinblick auf die
gleiche Interessenabwigung fiir richtig halten, dass sie leiden."”

Auf andere Bereiche der Tiernutzung (u.a. Zirkusse, Zoos, die Jagd) geht
Singer im Rahmen von kurzen Anmerkungen ein. Er betont, dass diese mit

15 Vgl. ebd., 110.
16 Vgl.ebd., 110 f.
17 Ebd.,, 115.

18 Vgl.ebd., 112 1.
19 Ebd., 113 f.

43

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

dhnlichen Problemen verbunden sind, iiberldsst es aber den Leser:innen,
seine Uberlegungen auf diese anzuwenden.20 Auch ich mochte auf diese
anderen Bereiche nicht weiter eingehen. Wichtig zu betonen ist an dieser
Stelle allerdings, dass alle der bisher dargestellten Uberlegungen Singers
hinsichtlich der Frage, was gegen die Nutzung von Tieren spricht, sich
ausschliefilich auf Priferenzen bezogen haben, die das Wohlergehen im
Sinne negativer Bewusstseinszustinde der Tiere betreffen. Keine Beriick-
sichtigung hat bisher die Frage erfahren, inwiefern eine Tétung von Tieren,
die schmerz- und angstfrei passiert und sich somit nicht negativ auf die
Empfindungen von Tieren auswirkt, moralisch vertretbar ist.

Zur utilitaristischen Rechtfertigung der Totung von Tieren

Die T6tung von Lebewesen wirft zahlreiche komplexe philosophische Fra-
gen auf?! Fiir Singer stellt sich grundsatzlich folgende Frage: Worin besteht,
moralisch betrachtet, iberhaupt das Problem, wenn ein Lebewesen angst-
und schmerzfrei getdtet wird? Das Wesen selbst kann offensichtlich nach
der Totung nicht mehr unter dieser leiden. Die hedonistische Utilitaristin,
die die Maximierung von positiven Bewusstseinszustanden in der Welt vor
Augen hat, kann, so Singer, lediglich indirekte Griinde anbringen, die gegen
die Tétung sprechen. Beispielsweise konnte diese darauf hinweisen, dass
die Familienmitglieder des getoteten Lebewesens trauern und somit leiden
wiirden. Alternativ konnte sie argumentieren, dass insgesamt das vorhande-
ne Gliick in der Welt moralisch von Relevanz ist und dieses durch die
Totung reduziert werden wiirde. Hierbei miisste allerdings vorausgesetzt
werden, dass es sich bei dem getdteten Tier um ein nicht-ungliickliches
Lebewesen handelte.

Vertreter:innen eines préferenzutilitaristischen Ansatzes konnen laut
Singer hingegen eine differenziertere Position einnehmen und eine direk-
te Erklarung dafiir anbieten, weshalb zumindest die T6tung bestimmter
Lebewesen moralische Probleme aufwirft. Genauer argumentiert Singer,
dass Personen — d.h. selbstbewusste, rationale, mit einem Zeitbewusstsein
ausgestattete Wesen — auf die Zukunft bezogene Priferenzen haben. Hierzu
zéhlen u.a. die Wiinsche, spéter mal ein Buch zu schreiben, ein fremdes
Land zu bereisen oder eine Familie zu griinden. Der Priferenzutilitarist

20 Vgl.ebd., 115 1.
21 Vgl. ebd., Kapitel 4 und 5. Einfithrend zur Rechtfertigung der Tétung von Tieren:
Visak (2018a).

44

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

erkennt daher in der Vereitelung derartiger Priferenzen ein Unrecht (zu-
mindest sofern, wie Singer betont, das Mafl an Priferenzerfiillung nicht
durch entgegengesetzte Priferenzen ausgeglichen wird). Singer erldutert
dies wie folgt:

Eine Person zu toten bedeutet darum normalerweise nicht nur eine,
sondern eine Vielzahl der zentralsten und bedeutendsten Praferenzen,
die ein Wesen haben kann, zu verletzen. (...) Im Gegensatz dazu kann ein
Wesen, das sich nicht selbst als eine Entitdt mit einer eigenen Zukunft
sehen kann, keine Priferenz hinsichtlich seiner eigenen zukiinftigen
Existenz haben.??

Singer veranschaulicht dies in der Folge, indem er darauf verweist, dass
Fische, die an einem Angelhaken zappeln und um ihr Leben kidmpfen, eine
Priferenz dafiir haben, den mit Schmerzen (und woméglich Angstemp-
findungen) verbundenen Umstinden zu entkommen. Anzunehmen, dass
diesen - als Nicht-Personen - zudem Priferenzen zugesprochen werden
konnen, die sich auf die Zukunft beziehen, ist hingegen wenig plausibel.
Was die Frage des Uberlebens angeht, kommt Fischen im Gegensatz zu
Personen folglich kein besonderer moralischer Schutzanspruch zu. Singer
ist jedoch tiberzeugt, dass zumindest einige Tiere dem Kreis der Personen
zugeordnet werden konnen und somit aus préferenzutilitaristischer Sicht
direkte Griinde gegen ihre Totung sprechen. Die weit verbreitete Auffas-
sung, dass das Leben von Angehdrigen unserer eigenen Spezies immer
bedeutsamer ist, ist daher grundsétzlich abzulehnen, denn: ,Manche Ange-
horigen anderer Gattungen sind Personen; manche Angehdrigen unserer
eigenen Spezies sind es nicht >

22 Singer (2013), 152.

23 Ebd., 185. Welche Tiere als Personen gelten konnen, bleibt dhnlich wie im Fall der
Frage der Empfindungsfahigkeit nicht zuletzt empirisch zu klaren, vgl. ebd., 188-191.
Singer verweist in diesem Zusammenhang vor allem auf den bereits erwahnten Spie-
geltest und nennt neben den groflen Menschenaffen Elefanten, Delfine und Elstern.
Dariiber hinaus gibt er mit Verweis auf verschiedene empirische Beobachtungen zu
bedenken, dass sich gute Griinde angeben lassen, weshalb sehr viele andere Tiere
- neben den allermeisten Nutztieren selbst wirbellose wie Kraken - die Bedingun-
gen des Tests erfiillen und ihre Totung somit anfechtbar ist. Allerdings qualifiziert
Singer diese Aussage. Denn wenngleich viele Tiere als Personen gelten konnen, sind
diese ,wahrscheinlich nicht so deutlich auf die Zukunft ausgerichtet wie normale
menschliche Wesen’; ebd. 190. Das Unrecht, das eine Totung darstellt, bemisst sich
demnach nicht nur danach, ob es sich bei dem Lebewesen um eine Person handelt,

45

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

Peter Singer hat diese praferenzutilitaristische Perspektive inzwischen,
wie bereits angemerkt, zugunsten einer hedonistischen Position aufgege-
ben.?* Was Singer im Detail zu diesem Wandel bewogen hat, kann an dieser
Stelle vernachlédssigt werden. Wichtig ist vielmehr, welche Konsequenzen
sich aus diesem Umdenken fiir unseren Umgang mit Tieren ergeben.
Hierzu ist es ndtig, auf eine weitere mit der Totungsfrage in Verbindung
stehende Problematik einzugehen: die Ersetzbarkeit von Lebewesen.

Was ist damit gemeint? Kurz gesagt kénnte man aus der Sicht der hedo-
nistischen Utilitaristin die Frage stellen, ob der (angst- und schmerzfreie)
Tod eines Lebewesens dadurch kompensiert werden konnte, dass ein neuer
Artgenosse im Gegenzug das Licht der Welt erblicken darf. Wichtig ist
natiirlich, dass die allgemeine Gliicksbilanz nicht verschlechtert wird - also
beispielsweise kein sehr gliickliches Tier gegen ein nur miflig gliickliches
Tier ausgetauscht wird.?®

Grundsitzlich weist Singer bereits in Praktische Ethik darauf hin, dass
sich die Frage der Ersetzbarkeit nur dann stellt, wenn man es fiir sinnvoll
halt, bisher nicht-existierende Lebewesen als moralisch relevant zu betrach-
ten, wenn es darum geht, die beste Gliicksbilanz zu erzeugen. Singer nennt
dies die ,Totalansicht® und grenzt diese von der ,Vorherige-Existenz“-An-
sicht ab, der zufolge nur jene Lebewesen bei der moralischen Bewertung
einer Handlung eine Rolle spielen, die bereits existieren (oder ganz sicher
existieren werden).26

In diesem fritheren Werk gibt Singer der Totalansicht den Vorzug und
gesteht vor dem Hintergrund seiner praferenzutilitaristischen Position zu,
dass im Fall von Nicht-Personen keine direkten Griinde gegen die Ersetz-
barkeit sprechen. Dabei verweist er konkreter darauf, dass wir offensicht-
lich etwas Schlechtes tun, wenn wir wissentlich ein ungliickliches Wesen in

sondern auch danach, in welchem Umfang das Lebewesen auf die Zukunft gerichtete
Praferenzen hat und wie bedeutsam diese fiir sein Leben sind.

24 Vgl. hierzu de Lazari-Radek/Singer (2014), 162-166.

25 Ferner stellt sich die Frage der Ersetzbarkeit tiberdies nicht im Fall von Tieren, deren
Leben mehr Leid als Freude bedeutet, da sich ein solches Leben notwendigerweise
immer negativ auf die Gliicksbilanz auswirken wiirde.

26 Vgl. Singer (2013), 164-168. Zugunsten der Vorherige-Existenz-Ansicht liefle sich, so
Singer, argumentieren, dass es iiberhaupt keinen Sinn ergibt, davon zu sprechen, dass
man nicht-existierenden Lebewesen etwas Gutes tite, wenn man sie in die Welt setzte
- denn es existiert iiberhaupt noch niemand, dem man etwas Gutes tun konnte, vgl.
ebd., 198.

46

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

die Welt setzen.”” In The Point of View of the Universe, jenem neueren, dem
hedonistischen Utilitarismus verpflichteten Buch, diskutieren Singer und
seine Co-Autorin de Lazari-Radek die Ersetzbarkeit von Tieren im Rahmen
ihrer Auseinandersetzung mit der Frage, inwiefern neue Lebewesen in die
Welt gebracht werden sollten, um die Gliicksbilanz zu erhdhen. Dabei
zeigen sie sich indifferent, welcher der beiden Positionen - der Totalansicht
oder der Vorherige-Existenz-Ansicht - zuzustimmen ist.?

Mit Blick auf die Nutzung von Tieren zu Nahrungszwecken, so geben die
beiden zu bedenken, sprechen fiir zwei unterschiedliche Auffassungen gute
Griinde: Man konnte die Praxis der Schlachtung von Tieren einerseits mit
Verweis darauf ablehnen, dass die Tiere durch die T6tung ihres weiteren
Lebens beraubt werden. Andererseits konnte fiir die Nutzung und Schlach-
tung von Tieren sprechen, dass auf diese Weise nicht nur Menschen die
landwirtschaftliche Nutzung von Tieren ermdglicht wird, sondern immer
wieder vielen weiteren Tieren tiberhaupt ein Leben.?

Abschlieflend sollte in diesem Zusammenhang ein wichtiger Punkt
nochmals betont werden: Die Ersetzbarkeit von Lebewesen setzt voraus,
dass diese ein grundsitzlich gliickliches Leben fiihren, also insgesamt po-
sitive Bewusstseinszustdnde iiberwiegen. Was die Toétung von Tieren zu
Nahrungszwecken angeht, bedeutet dies: Selbst, wenn diese im Sinne der
Ersetzbarkeit von Tieren theoretisch gerechtfertigt sein konnte, hiefle das
noch lange nicht, dass gegenwirtige Formen landwirtschaftlicher Nutzung
von Tieren moralisch akzeptabel sind. Ganz im Gegenteil ist Singer der
Auffassung, dass das Leben im Rahmen der intensiven Tierhaltung in den
allermeisten Fallen mit erheblichem Leid verbunden ist.3

Anders gelagert ist der Fall bei Tieren, denen in der Gesamtbilanz ein
angenehmes Leben attestiert werden kann. Singer erldutert dies in Prakti-
sche Ethik wiederum am Beispiel von Hithnern auf einem Bauernhof mit
Freilandhaltung.® Dabei nimmt Singer — er vertritt hier ja noch eine prife-

27 Singer erldutert dies ausfiihrlicher u.a. in Auseinandersetzung mit Parfits Non-Iden-
tity-Problem, vgl. ebd., 191-223. Die Frage, inwiefern die Ersetzbarkeit auch ein Prob-
lem fiir eine praferenzutilitaristische Position darstellt, klammere ich an dieser Stelle
aus. Eine hilfreiche Diskussion von Singers nicht einfach zu durchschauenden Uber-
legungen zu dieser Problematik bietet Kagan (2015); ferner grundsitzlich zur Frage,
ob Utilitarist:innen das Ersetzbarkeitsargument akzeptieren miissen Visak (2015).

28 de Lazari-Radek/Singer (2014), Kapitel 12.

29 Vgl. ebd., 374.

30 Vgl. Singer (2013), 218-220.

31 Vgl.ebd., 219.

47

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

renzutilitaristische Position - an, dass es sich bei Hithnern um Nicht-Perso-
nen handelt, die keine in die Zukunft gerichteten Préferenzen haben. Da er
sich inzwischen einer hedonistisch-utilitaristischen Position verschrieben
hat, erstreckt sich die Ersetzbarkeit, wenn man einmal die Totalansicht ak-
zeptiert, grundsitzlich auf alle Lebewesen, also auch die selbstbewussten.3?

Vertreter:innen tierrechtlicher Ansitze brechen, wie im Folgenden im
Riickgriff auf Tom Regans wegweisende Position einfithrend deutlich wer-
den soll, mit zentralen utilitaristischen Grundannahmen und betonen den
besonderen moralischen Wert von Individuen. Was die Nutzung und To-
tung angeht, gelangen Vertreter:innen von Tierrechten vor diesem Hinter-
grund gar zu kompromissloseren Einschitzungen und Forderungen.

3.2.2 Moralische Rechte fiir Tiere: Tom Regan

Zu Tom Regans Rechte-Ansatz wurde ebenfalls bereits eine Menge gesagt,
so dass ich mich wiederum auf einige fiir die weiteren Zwecke dieser Arbeit
besonders relevante Aspekte seiner Position beschrianken werde. Regans ei-
genem Vorgehen folgend, werde ich zunéchst auf seine Kritik am Utilitaris-
mus eingehen. Im Anschluss daran werde ich auf zentrale Grundideen und
die weitreichenden Konsequenzen seines Ansatzes zu sprechen kommen.

Regans Kritik am Utilitarismus

Tom Regan setzt sich in seinem tierethischen Hauptwerk The Case for Ani-
mal Rights ausfiithrlich mit utilitaristischen Grundannahmen auseinander
und fiihrt dabei eine ganze Reihe von Kritikpunkten - insbesondere auch
gegen Singers préferenzutilitaristische tierethische Position - an.3* Sein zen-
traler Vorwurf gegen utilitaristische Ansitze lautet, dass das Wohl und Le-
ben von Individuen bei genauer Betrachtung in diesen - trotz gleicher In-
teressenabwégung - keine zufriedenstellende moralische Beriicksichtigung
erfahren. Utilitaristische Ansdtze sind laut Regan daher mit erheblichen
kontraintuitiven Konsequenzen verbunden, was die Suche nach einer iiber-

32 Zum grundsatzlichen Verhiltnis von Hedonismus und Tétungsfrage vgl. de Lazari-
Radek/Singer (2014), 262-266.
33 Vgl. Regan (1985), bes. Abschnitte 6.3, 6.4, 6.5 und 7.7.

48

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

zeugenderen theoretischen Alternative notwendig macht. Und eine solche
erkennt er in seinem Rechte-Ansatz.34

Aber der Reihe nach. Handlungsutilitaristischen Ansétzen zufolge sind
Handlungen, wie im Rahmen der knappen Bemerkungen zum Konsequen-
tialismus bereits angedeutet wurde, danach zu bewerten, inwiefern sich die-
se auf die allgemeine Nutzenbilanz auswirken - ganz gleich, ob man hierbei
das Mafd an positiven Bewusstseinszustinden oder an Préferenzerfiillung
zugrunde legt. Eine Handlung, die sich positiv auf die Gesamtnutzenbilanz
auswirkt, ist auszufiihren; eine Handlung, die sich in der Konsequenz nega-
tiv auswirkt, ist entsprechend zu unterlassen. Das grundsitzliche Problem
eines solchen konsequentialistischen Ansatzes, der die Maximierung des
Nutzens fordert, besteht nach Regan darin, dass in diesen die Frage der
Verteilung und letztlich die Individuen selbst unberiicksichtigt bleiben.
Eine Steigerung der Gesamtnutzenbilanz sagt ndmlich nichts dariiber aus,
wie der Nutzen verteilt ist und wie es einzelnen Individuen dabei ergeht.
So ist vorstellbar, dass eine Handlung, bei der einzelne Individuen oder
Gruppen massiv schlechter gestellt werden, gefordert sein kdnnte, solange
diese dazu beitrdgt, die Nutzenbilanz zu verbessern.

Fiir Regan sehen sich sowohl Vertreter:innen des Gliicksutilitarismus als
auch des Priferenzutilitarismus daher mit erheblichen Herausforderungen
konfrontiert, wie er insbesondere mit Verweis auf die Frage der Toétung
von Individuen ausfithrt. Ein konsequenter Glicksutilitarist, so wendet
Regan ein, miisste beispielsweise zugestehen, dass die T6tung einer Person
(oder auch einer Nicht-Person) nicht nur moralisch nicht zu verurteilen ist,
sondern gar geboten sein kann, wenn sich dadurch die Gliicksbilanz (im
Sinne von positiven Bewusstseinszustdnden) steigern ldsst. Um die Kritik,
die gegen diese Schlussfolgerungen vorgebracht werden kann, an Regans
eigenem Beispiel zu illustrieren: Eine reiche, miirrische Person - Regan
spricht von seiner Tante Bea — darf selbst dann nicht gettet werden, wenn
eine solche Tat die einzige Moglichkeit darstellt, an das Geld der Tante

34 Tom Regan gibt sich hierbei als klarer Anhinger der Idee des Uberlegungsgleich-
gewichts zu erkennen. Was die Rechtfertigung seiner theoretischen Uberlegungen
angeht, sieht er es folglich als relevant an, inwiefern diese mit unseren Intuitionen
in Einklang gebracht werden konnen. ,Intuitionen® versteht Regan allerdings nicht
als selbst-evidente Wahrheiten und auch nicht als ein blof3es unreflektiertes Bauchge-
fithl, sondern als Uberzeugungen, die wir nach einer gewissenhaften Priifung aner-
kennen. Regan spricht dabei dhnlich wie Rawls von ,considered beliefs’, vgl. ebd.,
Abschnitt 4.3.

49

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

zu gelangen, um mit diesem viel Gutes in der Welt zu bewirken, also den
Gesamtnutzen (im Sinne des in der Welt vorhandenen Gliicks) zu steigern.

Die Interessen von Individuen mdgen in der utilitaristischen Gesamt-
rechnung zwar gleichberechtigt einflieflen - insofern weist der Utilitaris-
mus fiir Regan durchaus ein egalitires Moment auf. Im Endergebnis kann
es aber moralisch gefordert sein, die Interessen Einzelner zu iibergehen,
wenn dies zur Herstellung des bestméglichen Zustands notwendig ist. Und
dabei macht der Utilitarismus theoretisch auch vor besonders gewichti-
gen Interessen — etwa an korperlicher Unversehrtheit — keinen Halt. Das
Grundproblem erkennt Regan darin, dass Individuen in utilitaristischen
Ansitzen lediglich als austauschbare Behilter zur bestmdéglichen Nutzen-
maximierung angesehen werden: Die positiven und negativen Bewusst-
seinszustinde der betroffenen Individuen werden aggregiert und am Ende
gilt es jene Handlung zu wihlen, die die beste Bilanz an Gliick verspricht.
Die Individuen selbst, so Regan, zéhlen tiberhaupt nicht, da der Utilitaris-
mus ,den Gedanken ihrer inhédrenten Gleichwertigkeit nicht zuldsst.>> Und
genau dieser Gedanke bildet den Ausgangspunkt fiir seinen Rechte-Ansatz.

Gleicher inhdrenter Wert und moralische Rechte

Regans Argumentation fiir seine tierrechtliche Position vollzieht sich in
zwei Schritten. Zuerst erldutert er, dass alle Lebewesen, die als ,Subjekte-ei-
nes-Lebens® gelten konnen, gleichen inhédrenten Wert besitzen. In einem
zweiten Schritt leitet er daraus gewichtige individuelle moralische Rechte
fiir Tiere ab.

Zunichst zum Begriff des ,inhdrenten Werts“ von Individuen: Laut
Regan besteht, wie zu sehen war, ein zentrales Problem utilitaristischer
Ansidtze darin, dass es diesen um die Maximierung von Zustinden geht

35 Regan (1997), 38. Diese Problematik der Nichtbeachtung des Werts von Individuen
im utilitaristischen Denken spitzt Regan in The Case for Animal Rights im Rickgriff
auf die bereits angesprochene Frage der Ersetzbarkeit von Lebewesen zu: Wann im-
mer ein Individuum durch ein anderes ersetzt werden konnte, das mehr Gliick in die
Welt bringt, wire aus utilitaristischer Sicht ein entsprechender Austausch gefordert.
Der grundsitzliche Vorwurf, so erlautert Regan im Riickgriff auf H.L.A Harts Kritik
an Singer, trifft auch auf den Préferenzutilitarismus zu, vgl. Regan (1985), 208 ff.
Singers Behandlung dieser Frage in der dritten Auflage von Praktische Ethik und
die daran anschlieffende Diskussion hat der mittlerweile verstorbene Regan meines
Wissens spater nicht mehr diskutiert.

50

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

(des vorhandenen Mafles an Gliicksempfinden oder Priferenzerfiillung).
Demgegeniiber betont er, dass Individuen an sich wertvoll sind und es
zuallererst auf die Achtung ihres inhdrenten Wertes ankommt.>® Dass Indi-
viduen inhdrenten Wert besitzen, schliefit allerdings noch nicht aus, dass
manche von ihnen mehr oder weniger davon besitzen konnten. So lieSe
sich beispielsweise argumentieren, wie Regan anmerkt, dass bestimmte mo-
ralische Akteur:innen als wertvoller zu betrachten sind, weil sie sich durch
bestimmte tugendhafte Fahigkeiten auszeichnen. Eine solche Position -
Regan spricht u.a. mit Verweis auf Aristoteles von perfektionistischen Theo-
rien - betrachtet er jedoch als inakzeptabel, da sich auf dieser Grundlage
eine hierarchische Gesellschaft rechtfertigen liefe, in der diejenigen mit
einem geringeren inhdrenten Wert denjenigen mit einem grof3eren dienen
miissten. Laut Regan muss vielmehr allen Subjekten-eines-Lebens, und da-
rin driickt sich sein vergleichsweise radikaler Egalitarismus aus, der gleiche
inhédrente Wert zugesprochen werden.

Welche Lebewesen konnen laut Regan als Subjekte-eines-Lebens ver-
standen werden, denen ein solcher gleicher inhédrenter Wert zukommt?
Regan présentiert in The Case for Animal Rights ein recht anspruchsvolles
Kriterium. Es gentigt nicht, lebendig oder ein mit Bewusstsein ausgestatte-
tes empfindungsfahiges Lebewesen zu sein. Vielmehr verlangt Regan, dass
sich ein Individuum u.a. erinnern kann, ein Zukunftsverstandnis aufweist
und iiber eine {iber die Zeit andauernde psychophysische Identitdt ver-
figt.?” Dabei verweist er allerdings mehrfach darauf, dass es schwierig ist,
eine genaue Grenze zu ziehen, welche Menschen und Tiere darunterfallen
und pladiert fiir eine ,conservative policy*“3®. Demnach konnen fiir ihn
alle Menschen und sonstigen Séugetiere, die mindestens ein Jahr alt und
nicht in erheblichem Mafle kognitiv eingeschrankt sind, als entsprechende
Subjekte gelten.*

Der néchste Schritt in Regans Argumentation besteht darin, ausgehend
von der Betonung des gleichen inhédrenten Wertes aller Subjekte-eines-Le-

36 Vgl. Regan (1985), Kapitel 7, bes. 7.2 und 7.3.

37 Vgl. ebd., 243.

38 Vgl.ebd., 78.

39 Regan scheint spiter, wie Friederike Schmitz bemerkt, von diesem anspruchsvollen
Verstandnis abgeriickt zu sein und diese in jiingeren Beitragen zugunsten der bloflen
Empfindungsfihigkeit aufgegeben zu haben, vgl. Schmitz (2014), 54, Fn. 121, ferner
Regan (2004), 50.

51

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

bens moralische Rechte fiir Tiere abzuleiten.® Regan erldutert zunéchst,
dass wir allen Subjekten-eines-Lebens schulden, sie mit Respekt zu behan-
deln (respect principle). Aus diesem Prinzip ldsst sich laut Regan wiederum
das sog. harm principle ableiten: Da Subjekte-eines-Lebens einen Anspruch
darauf haben, mit Respekt behandelt zu werden, haben wir eine Prima
facie-Pflicht, das Wohlergehen dieser Individuen nicht zu beeintrachtigen
~ d.h. eine Pflicht, die vorlaufig gilt, bis sie durch andere moralische Uber-
legungen (etwa konkurrierende, gewichtigere Prima facie-Pflichten) aufler
Kraft gesetzt wird.

Ausgehend von diesen moralischen Prinzipien spezifiziert Regan seine
Uberlegungen mit Verweis auf das Konzept moralischer Rechte und erldu-
tert, dass alle Lebewesen, die iiber den gleichen inhdrenten Wert verfiigen,
ein basales moralisches Recht auf respektvolle Behandlung sowie in der
Folge ein Prima facie-Recht darauf haben, nicht geschiadigt zu werden -
dieses umfasst auch einen Anspruch darauf, Unterstiitzung zu erhalten,
wenn andere dieses Recht missachten.*! Moralische Rechte versteht Regan
dabei mit Verweis auf Joel Feinberg konkreter als ,valid claims® also als giil-
tige Anspriiche auf bestimmte Giiter, die gegeniiber den jeweiligen morali-
schen Akteur:innen bestehen, die entsprechende Verpflichtungen haben.*?

Regan betont, dass es niemals gerechtfertigt sein kann, das basale Recht
darauf, mit Respekt behandelt zu werden, zu ignorieren oder sich einfach
iiber dieses hinwegzusetzen. Die Schiadigung eines Individuums, um bei-
spielsweise das allgemeine Wohlergehen zu steigern, ist demnach katego-
risch ausgeschlossen. Dieses moralische Recht, das auch ein Verbot der
Totung umfasst, so Regan, gilt allerdings nicht absolut: Es kann Fille
geben, in denen es auf Grundlage eines anderen giiltigen moralischen Prin-
zips gerechtfertigt sein kann, andere zu schidigen. Zugleich macht Regan
jedoch deutlich, dass eine solche Rechtfertigung nur unter besonderen
Umstdnden - bei Selbstverteidigung, zur Bestrafung oder in tragischen

40 Ich werde mich bei der Darstellung von Regans Argumentation, die dieser vor allem
im 7. und 8. Kapitel entwickelt, auf einige zentrale Punkte beschranken.

41 Vgl. ebd., 8.4 bis 8.7.

42 Vgl. ebd., 8.2. In diesem Zusammenhang sei erwahnt, dass Regans Ansichten zu
Tieren, wie er selbst einrdumt, erheblich von Joel Feinbergs Analyse von Rechten
beeinflusst sind, vgl. ebd., 413, Fn. 9. Feinberg kommt zweifellos eine Vorreiterrolle
dabei zu, Tiere als Triger:innen von Rechten zu verstehen, vgl. hierzu Feinberg (1970;
1974).

52

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

Konfliktsituationen, in denen zwischen einem kleineren und einem grofe-
ren Ubel entschieden werden muss — greift.*?

Folglich ergeben sich mit Blick auf unseren Umgang mit Tieren bei
Regan weitreichende und im Vergleich etwa zu Singer durchaus kompro-
misslosere Schlussfolgerungen. Kurz gesagt pladiert Regan, der die Idee
der Tierrechte in enger theoretischer Verbindung zur Begriindung von
Menschenrechten entwickelt, fiir einen weitgehenden Abolitionismus: Die
Nutzung und Tétung von Tieren - insbesondere im Rahmen von Landwirt-
schaft und Forschung - ist laut Regan nicht mit ihrem Status als Individuen
mit einem gleichen inhdrenten Wert vereinbar und daher abzulehnen.*4

In Abschnitt 3.3 werde ich mich neueren tierrechtlichen Ansitzen zu-
wenden und ausfithrlicher darauf zuriickkommen, welche moralischen
und politischen Forderungen sich mit Tierrechten verbinden. Im letzten
Abschnitt dieses Unterkapitels zu den zentralen Grundlagen des tierrecht-
lichen Diskurses mochte ich zundchst allerdings noch auf ein duflerst ein-
flussreiches, aber ebenso umstrittenes Argument blicken.

3.2.3 Das Argument der Grenzfalle*>

Das Argument der Grenzfélle tritt in verschiedenen Spielarten auf und
wird, je nach Kontext, mit unterschiedlichen Zielsetzungen gebraucht. Ich
mochte im Folgenden auf zwei haufig unterschiedene Verwendungsweisen
des Arguments eingehen: die kritische (bzw. schwache) und die konstrukti-
ve (bzw. starke).46

43 Vgl. Regan (1985), 8.7 und 8.10.

44 Vgl. ebd., Kapitel 9; vgl. ferner auch Regan (2004), bes. Teil IT und IV.

45 Mitunter wird die Bezeichnung ,Argument der Grenzfélle® als ungenau und/oder
diskriminierend kritisiert. Alternativ wird vom ,Argument der nicht-paradigmati-
schen Fille® oder vom ,, Argument der Speziesiiberschneidung® (Argument from Spe-
cies Overlap) gesprochen, vgl. die Anmerkung von Friederike Schmitz in der Uber-
setzung des Textes von Elisabeth Anderson (2014), 291, Fn. 291; ferner Horta (2014).
Da die urspriingliche Bezeichnung weiter am gebrauchlichsten ist und, wie Tatjana
Visak in ihrer Einfithrung festhélt, grundsatzlich nicht abwertend zu verstehen ist,
habe ich mich - nicht ohne gewisse ,Bauchschmerzen® - dazu entschieden, diese
beizubehalten, vgl. ViSak (2018b). Bedenkenswert ist ferner auch die grundlegendere
Kritik, dass die Art und Weise der Thematisierung von Menschen mit geistigen Be-
hinderungen in der tierethischen Diskussion als ,diskursive Ausbeutung® zu werten
ist, vgl. Schidel (2023), 76 ff.

46 So bereits Regan (1979). Fir frithe ausfithrlichere Rekonstruktionen und Auseinan-
dersetzungen mit dem Argument vgl. u.a. Pluhar (1995) und Dombrowski (1997).

53

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

Die kritische Variante des Arguments zielt vor allem darauf ab, Kriterien
und Uberlegungen, die die besondere moralische Relevanz von Menschen
rechtfertigen sollen, infrage zu stellen und letztlich als willkiirliche, spe-
ziesistische Grenzziehungen zu entlarven. Dies ldsst sich anhand der Zu-
schreibung von starken individuellen moralischen Rechten, wie sie vielen
Tierrechtler:innen vorschweben, veranschaulichen: Diejenigen, die gewich-
tige individuelle Rechte ausschliefilich fiir Menschen reservieren mdchten,
berufen sich haufig auf besondere, intrinsische menschliche Eigenschaften
oder Fahigkeiten wie Rationalitdt oder die Fahigkeit zur Autonomie. Weil
Menschen diese aufweisen und Tiere nicht, so die Argumentation in aller
Kiirze, kann es gerechtfertigt werden, den Bereich der Lebewesen, die
entsprechende Rechte haben, auf Menschen zu beschrénken.

Vertreter:innen von Tierrechten wenden ein — und hier kommt das Ar-
gument der Grenzfille ins Spiel -, dass sich eine solche Argumentation
bei genauerer Betrachtung schnell als inkonsistent erweist. Was bei dieser
namlich unbeachtet bleibt, ist, dass es auch Menschen gibt, die die entspre-
chenden Eigenschaften oder Fahigkeiten nicht besitzen (oder noch nicht
bzw. nicht mehr). Dies sind die so genannten untypischen ,Grenz“-Fille:
z.B. Menschen, die von Geburt an schwerste geistige Behinderungen ha-
ben, Sduglinge oder stark Demente. Wer also meint, dass Tiere aufgrund
fehlender Eigenschaften oder Fahigkeiten grundsitzlich in eine andere mo-
ralische Kategorie einzuordnen sind und in der Folge keine Rechte haben,
sollte nicht iibersehen, dass eine solche Rechtfertigung auch bestimmte
Menschen ausschliefit. In dieser kritischen oder schwachen Form dient
das Argument vor allem der Verteidigung tierethischer und -rechtlicher
Uberlegungen und stellt eine Herausforderung fiir zahlreiche Positionen in
der Moralphilosophie dar, die Tiere aus dem Bereich der gleichen morali-
schen Beriicksichtigung bzw. der Tréager:innen starker individueller Rechte
heraushalten méchten.

Das Argument der Grenzfille ldsst in dieser Form allerdings erst einmal
offen, welche Schliisse man zu ziehen hat. So liefle sich der Vorwurf der
Inkonsistenz namlich nicht nur dadurch vermeiden, dass man einrdum-
te, dass die Interessen von Tieren stirker als bisher zu beriicksichtigen
sind und diesen Lebewesen Rechte zugesprochen werden sollten. Vielmehr
konnte alternativ zugestanden werden, dass den Interessen von menschli-
chen Grenzfillen bislang ein zu grofles Gewicht beigemessen wurde und
dieses folglich nach unten korrigiert werden muss. Anders formuliert: Wer
nicht bereit ist, die Kriterien fiir die Zuerkennung von Rechten so anzu-
passen, dass menschlichen Grenzféllen und Tieren Rechte zuteilwerden,

54

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte

der konnte die bittere Pille schlucken und einrdumen, dass menschliche
Grenzfille die bisherigen Kriterien ebenfalls nicht erfiillen und moralisch
herabzustufen sind. Eine solche Position diirfte fiir die allermeisten duflerst
kontraintuitiv sein — inkonsistent und als speziesistisch zu kritisieren wire
sie allerdings nicht.

Vertreter:innen von Rechte-Ansdtzen in der Tierethik gebrauchen das
Argument hdufig aber nicht nur in dieser kritischen, auf die Aufdeckung
von Inkonsistenzen abzielenden Absicht, sondern in einer starkeren, kon-
struktiven Weise.#” Im Gegensatz zur schwécheren Version des Arguments
liegt der Fokus nicht darauf, Kriterien zu problematisieren, sondern direkt
dafiir zu argumentieren, dass diese — um menschliche Grenzfille und Tiere
angemessen beriicksichtigen zu konnen - méglichst inklusiv sein miissen.
Weil wir menschlichen Grenzféllen grundlegende Rechte zusprechen, so
die Argumentation, miissen wir dies auch im Fall von Tieren tun. Denn
Letztere unterscheiden sich in keiner moralisch relevanten Hinsicht von
Ersteren.

Das Argument der Grenzfille hat also insbesondere in der starken,
tierrechtlichen Variante weitreichende Implikationen. Zu beachten ist aller-
dings, dass das Argument selbst in dieser Version keinen radikalen Egali-
tarismus fordern muss, was die Gewichtung der Rechte und die Behand-
lung verschiedener Individuen betrifft. Dies kann bereits am Beispiel von
Regans Ansatz nachvollzogen werden. Wie erlautert wurde, raumt Regan
allen Subjekten-eines-Lebens gleichen inhdrenten Wert ein. Zugleich ist er
allerdings der Auffassung, dass die Rechte von Tieren unter besonderen
Umstidnden zugunsten derjenigen von Menschen geopfert werden diirfen.

Regan veranschaulicht dies anhand von Rettungsboot-Szenarien, in de-
nen man vor die Entscheidung gestellt ist, entweder das Leben eines moral
agents — also eines Lebewesens, das moralisch handeln kann - zu retten
oder das eines Hundes. Laut Regan sollte man in diesem Fall das Leben des
Ersteren retten - allerdings nicht aus konsequentialistischen Uberlegungen,
sondern schlichtweg, weil der Tod fiir dieses Individuum einen grofieren
Verlust bedeuten wiirde.*® Regan erldutert sogar, dass die Entscheidung
genauso auszufallen hitte, wenn diese zwischen einem moralischen Akteur
und unzdhligen Hunden zu treffen wire. Wichtig ist zu betonen, dass Regan

47 Dies gilt beispielsweise fiir die erwdhnten Ansitze von Dombrowski und Pluhar.
Regan stiitzt sich ebenfalls auf die stirkere Version des Arguments, schwankt aber
mitunter zwischen dieser und der schwicheren, vgl. hierzu u.a. Dombrowski (1997),
Kapitel 1.

48 Vgl. Regan (1985), bes. Abschnitte 8.6, 8.13 und 9.1.

55

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

diese Uberlegungen nicht auf Tiere beschrinkt, sondern diese nur exem-
plarisch fiir den Konfliktfall wahlt, in dem zwischen Individuen mit unter-
schiedlichen Eigenschaften entschieden werden muss. Mit anderen Worten:
Die Entscheidung fiele in einem solchen Fall nicht nur zu Ungunsten von
Tieren aus, sondern auch von menschlichen Grenzfallen. Folglich weist er
darauf hin, dass an der empfohlenen Entscheidung nichts speziesistisch ist
und diese mit der Uberzeugung vereinbar ist, dass alle Subjekte-eines-Le-
bens ein gleiches Prima facie-Recht darauf haben, mit Respekt behandelt zu
werden.

So einflussreich das Argument der Grenzfille bis heute ist, sieht es sich,
dies sei abschlieflend bemerkt, mit einer ganzen Reihe kritischer Einwande
konfrontiert. Gegner:innen weisen die Argumentation dabei in der Regel
als unterkomplex zuriick und versuchen in der ein oder anderen Form
zu plausibilisieren, weshalb die Zugehorigkeit zur menschlichen Spezies
oder Gemeinschaft moralisch durchaus von Relevanz ist. Hierbei wird
beispielsweise bemangelt, dass sich die Vertreter:innen des Arguments
meist ausschliefllich auf die intrinsischen Eigenschaften oder Féahigkeiten
von Individuen konzentrieren und somit die sozialen Kontexte, in die die
Zuschreibung von Rechten eingebunden ist, weitgehend unberiicksichtigt
lassen.®

Kaum ein:e Vertreter:in des Arguments der Grenzfille, dies ldsst sich den
vielen Entgegnungen und Kommentierungen entnehmen, diirfte dessen
Grundannahmen und Implikationen aufgrund der Einwénde allerdings
ernsthaft in Zweifel gezogen sehen.>® Die Grundiiberzeugungen vieler Tie-
rethiker:innen, die von dem Argument Gebrauch machen, bleiben uner-
schiittert. Dennoch haben die anhaltenden Auseinandersetzungen um das
Argument der Grenzfille ihre Spuren hinterlassen. Gerade in jiingerer Zeit
zeigen sich einige Autor:innen zuriickhaltend, was den theoretischen Stel-

49 Die Kritik von Elisabeth Anderson hat sich in diesem Zusammenhang als besonders
einflussreich erwiesen, vgl. Anderson (2014). Fiir einen hilfreichen Uberblick und
eine knappe Diskussion verschiedener Einwédnde gegen das Argument der Grenzfille
vgl. Visak (2018b), 151-153; Garner (2012), 145-151.

50 Peter Singer halt beispielsweise fest: ,The continuing failure of philosophers to pro-
duce a plausible theory of the moral importance of species membership indicates,
with increasing probability, that there is no such plausible theory*; vgl. Singer (2006),
4. Aus tierrechtlicher Perspektive merken zudem Sue Donaldson und Will Kymlicka
an, dass Theoretiker:innen, die die Idee unverletzbarer Grundrechte weiterhin aus-
schliefflich fiir Menschen reservieren wollen, sich zunehmend in ,,contorted intellec-
tual gymnastics® verstrickten, Donaldson/Kymlicka (2011), 29.

56

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

lenwert dieses polarisierenden Arguments angeht, und verzichten oftmals
weitgehend auf dieses.> Das Argument der Grenzfille wird nicht zuletzt
auch deshalb in den folgenden Kapiteln nochmals Erwahnung finden,
wenn ich auf den politischen Status von Tierrechten zu sprechen komme.

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

Regans Idee des gleichen inhdrenten Werts wirft — so intuitiv nachvollzieh-
bar diese als Reaktion auf einen utilitaristischen Ansatz sein mag - bei
genauerer philosophischer Betrachtung schnell Fragen auf. Recht frith wen-
dete beispielsweise bereits Mary Anne Warren ein, dass es sich bei dem von
Regan postulierten inhdrenten Wert um ein recht dubioses Konzept han-
delt. Letztlich sei schlicht nicht klar, welche Lebewesen iiber diesen Wert
verfiigen und vor allem weshalb. Sie fasst ihre Kritik wie folgt zusammen:

In short, the concept of inherent value seems to create at least as many
problems as it solves. If inherent value is based on some natural property,
then why not try to identify that property and explain its moral signifi-
cance, without appealing to inherent value? And if it is not based on any
natural property, then why should we believe in it? That it may enable us
to avoid some of the problems faced by the utilitarian is not a sufficient
reason, if it creates other problems which are just as serious.”

Viele jlingere Vertreter:innen von Tierrechten teilen die Kritik am Konzept
des inhdrenten Wertes. In Abgrenzung zu Regan versuchen diese daher,
ihre tierrechtlichen Positionen auf ein tiberzeugenderes theoretisches Fun-
dament zu griinden, das ohne den Verweis auf einen mysteriésen inhéren-
ten Wert auskommt.

In den folgenden Abschnitten mochte ich, um das Verstandnis von Tier-
rechten weiter zu schérfen, einige ausgewéhlte neuere tierrechtliche Ansatze
genauer vorstellen. Der Fokus wird hierbei zundchst auf den interessenba-
sierten Ansétzen von Alasdair Cochrane und Bernd Ladwig liegen, die es

51 Explizit um eine Ausklammerung des Arguments bemiiht ist Robert Garner im
Rahmen seiner nichtidealen Theorie der Gerechtigkeit fiir Tiere, vgl. Garner (2013).
Tony Milligan erkennt im ,downgrading of the argument from marginal cases” ein
zentrales Merkmal des political turn in der Tierethik, vgl. Milligan (2016), 88 f. Auch
Bernd Ladwig betont, dass seine Tierrechtstheorie nicht auf die Wahrheit des Argu-
ments der Grenzfille angewiesen ist; darauf komme ich in Abschnitt 3.3.1 zuriick.

52 Warren (1987), 165.

57

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

erlauben, vergleichsweise klar zu bestimmen, wie die Rechte von Tieren be-
griindet werden konnen und wie diese zu gewichten sind (3.3.1).%% In einem
néachsten Schritt werde ich u.a. im Riickgriff auf Clare Palmer und die
politische Theorie der Tierrechte von Sue Donaldson und Will Kymlicka
auf die Diskussion um positive Pflichten und die moralische Relevanz von
Beziehungen eingehen. Uberleitend auf das 4. Kapitel werde ich abschlie-
Bend auf das grundsitzliche Verhiltnis von moralischen (Tier-)Rechten,
Gerechtigkeit, Demokratie und Legitimitdt zu sprechen kommen (3.3.3).

3.3.1 Interessenbasierte Tierrechtstheorie: Cochrane und Ladwig

Die tierrechtlichen Ansitze von Alasdair Cochrane und Bernd Ladwig wei-
sen zahlreiche Gemeinsamkeiten auf. Beide Autoren teilen die Grundiiber-
zeugung, dass Tiere gleichermaflen moralisch zu beriicksichtigen sind, und
betten diese in eine interessentheoretische Konzeption subjektiver Rechte
ein.>* Den Ausgangspunkt sowohl fiir Cochrane als auch fiir Ladwig bil-
det Joseph Raz’ Analyse des Rechtsbegriffs.>> Unterschiede zwischen den
beiden Ansitzen lassen sich vor allem darin erkennen, wie die Interessen-
theorie philosophisch begriindet wird und die Interessen von Tieren vor
diesem Hintergrund im Detail spezifiziert werden.>

53 An dieser Stelle seien kurz einige alternative tierrechtliche Ansitze genannt, auf die
ich nicht weiter eingehen werde. Mark Rowlands argumentiert auf der Grundlage ei-
nes unparteilichen Kontraktualismus fiir starke Tierrechte, vgl. u.a. Rowlands (2002;
2009). Christine Korsgaard prisentiert in Auseinandersetzung mit Kants Handlungs-
theorie ein transzendentales Argument fiir Tierrechte, vgl. Korsgaard (2018), bes.
Kapitel 8. Als zentraler Vertreter der abolitionistischen Tradition im Diskurs um
Tierrechte gilt Gary Francione, vgl. u.a. Francione (2008) sowie Francione/Garner
(2010).

54 Zur Frage des gleichen moralischen Status von Menschen und Tieren vgl. Ladwig
(2020), Kapitel 2; Cochrane (2012), 24-28.

55 Die klassische Alternative zu einer Interessentheorie der Rechte bilden willensba-
sierte Rechtekonzeptionen. Letzteren zufolge besteht der Zweck von Rechten nicht
darin, bestimmte Interessen zu schiitzen, sondern die Entscheidungen autonomer
Akteur:innen. Ein zentraler Kritikpunkt an diesen alternativen Konzeptionen lautet,
dass diese eine anspruchsvolle Vorstellung von Handlungsfahigkeit voraussetzen und
somit implizieren, dass Kinder (und viele weitere Lebewesen) keine Rechte besitzen
kénnen. Fiir eine Gegeniiberstellung und Kritik an der Willenstheorie vgl. Ladwig
(2020), 109-115, einfithrend zu den Diskussionen um die Funktion und Begriindung
von Rechten vgl. Wenar (2023).

56 Weitere, tiefer greifende Unterschiede zwischen den beiden Autoren betreffen die
jeweiligen politischen Theorien, die diese auf Grundlage ihrer moralphilosophischen

58

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

Interessentheoretische Begriindung von Tierrechten

Joseph Raz zufolge hat ein Individuum, kurz gesagt, genau dann ein Recht,
wenn es Rechte haben kann und {iber ein Interesse verfiigt, das einen
hinreichenden Grund darstellt, einer anderen Partei eine Pflicht aufzuer-
legen.”” Mit Blick auf die Beriicksichtigung von Tieren gilt es somit fiir
Cochrane und Ladwig zu kldren, ob Tiere {iberhaupt Rechte haben konnen,
und, falls ja, ob ihre Interessen hinreichende Griinde liefern, um Rechte
begriinden zu konnen.

Was die erste Frage angeht, stimmen Cochrane und Ladwig vor dem
Hintergrund ihrer egalitdren Grundposition iiberein, dass es keine plausi-
blen Griinde dafiir gibt, weshalb Tieren abgesprochen werden sollte, Rech-
te haben zu konnen. Jedes empfindungsfahige Lebewesen verfiigt iiber ein
eigenes Wohl und damit verbunden iiber Interessen, die zum Gegenstand
von Rechten werden konnen.>® Zur Beantwortung der zweiten Frage ist
zu priifen, von welchen Interessen sich behaupten ldsst, diese lieferten
hinreichende Griinde dafiir, anderen eine Pflicht aufzuerlegen. Viele Inter-
essen — sowohl von Menschen als auch von Tieren - sind offensichtlich
zu schwach, um eine entsprechende Pflicht zu begriinden. Dies gilt, wie
Cochrane anmerkt, beispielsweise im Fall des trivialen Interesses einer
Person, eine Gesichtsstraffung zu erhalten.> Zahlreiche andere Interessen,
die sich etwa darauf beziehen, keinem Leid oder Schadigungen ausgesetzt
zu sein, konnen hingegen durchaus hinreichende Griinde liefern.

Zur genaueren Bestimmung dieser Interessen ist laut Cochrane zu unter-
suchen, wie stark und gewichtig unterschiedliche Interessen bei genauerer
Betrachtung sind. Folgende zwei Kriterien schlagt er vor.°® Zum einen
gilt es zu fragen, welchen Wert ein bestimmtes Gut fiir das Wohlergehen
eines Individuums hat, das heif$t zu priifen, wie relevant ein Interesse

Uberlegungen entwickeln. Darauf werde ich in Abschnitt 3.3.2 im Rahmen kurzer
Erlauterungen zuriickkommen.

57 Oder formaler ausgedriickt: ,X has a right’ if and only if X can have rights, and,
other things being equal, an aspect of X’s well-being (his interest) is a sufficient
reason for holding some other person(s) to be under a duty®; Cochrane (2012), 41f.
Wie Ladwig betont — und dies wird im weiteren Verlauf noch relevant werden -,
fehlt bei dieser Definition allerdings ,der Hinweis, dass die Erfiillung der Pflicht der
Rechteinhaberin geschuldet wird und eine Verletzung grundsitzlich auch Sanktionen
rechtfertigt’, Ladwig (2020), 112, Fn. 22, meine Hervorhebung.

58 Vgl. Cochrane (2012), 24-36; Ladwig (2020), 111-116.

59 Vgl. ebd., 42.

60 Vgl. ebd., 52-54.

59

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

hinsichtlich der Lebensqualitét eines Individuums ist. Und zum anderen ist
zu beriicksichtigen, wie Cochrane mit Verweis auf Jeff McMahan deutlich
macht, inwiefern ein Individuum eine psychologische Kontinuitat iiber die
Zeit hinweg aufweist. Einem Lebewesen, bei dem diese ausgeprégter ist -
dessen Identitit also iiber einen lingeren Zeitraum verbunden ist —, kann
ein stdrkeres Interesse am Weiterleben attestiert werden als einem, das im
Wesentlichen im Moment lebt.

Um ein Recht zu begriinden, geniigt es allerdings nicht, die Starke ei-
nes Interesses festzustellen. Vielmehr sind laut Cochrane weitere relevante
Uberlegungen zu beriicksichtigen, die entgegenstehende Interessen sowie
die moglichen Kosten fiir denjenigen betreffen, dem eine korrespondieren-
de Pflicht auferlegt werden soll.®! Cochrane fithrt zur Veranschaulichung
folgendes Beispiel an: Es mag sein, dass jemand ein sehr starkes Interesse
daran hat, Liigen zu verbreiten, um damit den Ruf seines Nachbarn zu
ruinieren. Interessen, die mit der Freiheit, seine eigene Meinung zu duflern
verbunden sind, sind oftmals besonders stark und konnen Rechte begriin-
den. In diesem konkreten Fall, so Cochrane, gilt dies allerdings nicht, da
das Interesse des Nachbarn, nicht zum Opfer einer solchen Rufschidigung
zu werden, das andere Interesse aussticht. Die Beriicksichtigung des Kon-
texts, so Cochrane, ist also ebenfalls zentral, wenn es darum geht, zu kldren,
welche Interessen einen Anspruch auf ein Recht begriinden kénnen.

Um auf die knifflige Herausforderung konfligierender Rechte zu reagie-
ren, stutzt sich auch Cochrane auf die Idee von Prima facie-Rechten, die
bereits im Rahmen der Ausfithrungen zu Regan zur Sprache gekommen
ist. Genauer unterscheidet er zwischen Prima facie-Rechten und konkreten
Rechten: Interessen, fiir die hinreichende Griinde vorliegen, ein Recht zu
begriinden, sind zunichst einmal auf einer abstrakten Ebene angesiedelt
und als Prima facie-Rechte zu verstehen. Wenn die Prima facie-Rechte
zweier Parteien in Konflikt geraten, hidngt es von den jeweiligen Umstan-
den ab, wessen Recht all things considered als konkretes Recht gelten
kann.®?

Cochrane illustriert dies am Beispiel zweier Personen, die beide ein
Prima facie-Recht auf gesundheitliche Versorgung haben. Die eine von
beiden Personen bendtigt eine dufiert kostspielige Pille, um ein mildes
Hautleiden zu kurieren, wahrend die andere unter einer sehr viel ernsteren
Krankheit leidet. Die vorhandenen Ressourcen geniigen allerdings nicht,

61 Vgl.ebd., 42f.
62 Vgl.ebd., 45 f.

60

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

um beide Leiden zu beseitigen, so dass die Prima facie-Rechte der beiden
konfligieren. Cochranes interessenbasierter Ansatz weist einen Ausweg: Da
das Interesse der zweiten Person sehr viel gewichtiger und drangender ist,
kann dieses eine Pflicht und damit ein konkretes Recht begriinden, das
Interesse der ersten Person hingegen nicht.

Bei Ladwig verhdlt es sich im Grunde sehr dhnlich. Auch fiir ihn sind
Rechte von erheblichem Gewicht und entsprechend sind fiir ,jede Uber-
tretung eines Rechts (...) starke rechtfertigende Griinde vonnéten.“®® Dies
bedeutet wiederum zugleich, dass Rechte nicht als absolut gelten kénnen.
Wenn das Recht einer Partei mit einem Recht anderer Parteien oder auch
mit weiteren moralisch besonders relevanten Zielsetzungen (beispielsweise
dem offentlichen Gesundheitsschutz) in Konflikt gerit, kann es gerechtfer-
tigt sein, dieses einzuschrianken.® Welche Rechte - alles in allem betrachtet
- einem Individuum zukommen, muss wiederum je nach Kontext bewertet
werden.

Hierbei betont auch Ladwig, dass insbesondere zu beachten ist, dass
die Interessen, die durch ein Recht geschiitzt werden sollen, ,von den
vorgesehenen Pflichtadressaten nichts Unzumutbares“® verlangen diirfen:
»Die Pflichten miissen wenigstens perspektivisch fiir alle tragbar sein. Sie
diirfen die Akteure nicht tiberfordern und sie auch nicht zu moralisch ins-
gesamt unerlaubten Handlungen anhalten“® Das konkrete Gewicht eines
Rechts bemisst sich daran, wie stark das Interesse eines Individuums ist, das
durch dieses Recht geschiitzt oder geférdert wird.®” Wenn demnach gezeigt
werden kann, dass ein Tier (oder allgemeiner: ein bestimmtes Individuum)
ein schwicheres Interesse hat, dann kann auch das entsprechende Recht als
weniger stark gelten. Im Fall moralischer Konflikte bedeutet dies, dass es
gefordert sein kann, die Rechte von Tieren zugunsten gewichtigerer Rechte
von Menschen einzuschranken.68

Ladwigs Interessentheorie ldsst somit Raum fiir Abstufungen und Abwi-
gungen, wenn unterschiedlich starke Rechte aufeinanderprallen. Zugleich
macht er deutlich, dass die Rechte verschiedener Individuen nicht einfach
verrechnet werden diirfen. Ein Utilitarismus der Rechte, der darauf zielt,

63 Ladwig (2020), 121.
64 Vgl. ebd., 118-123.
65 Ebd., 117.

66 Ebd.

67 Vgl. ebd., 129.

68 Vgl. ebd., 133.

61

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

einen moglichst optimalen Zustand der Verwirklichung von Rechten zu
erreichen, verbietet sich. Ein solches aggregatives Vorgehen wiirde nam-
lich der moralischen Unvertretbarkeit des Einzelnen nicht gerecht: ,Eine
marginale Annehmlichkeit fiir noch so viele kann darum eine regelrechte
Quilerei fiir noch so wenige nicht rechtfertigen.“®”

Wihrend Cochrane sich zur weiteren Begriindung seines Ansatzes auf
das Argument der Grenzfille stiitzt’®, méchte Ladwig seine Theorie der
Tierrechte ausdriicklich unabhéngig von diesem philosophisch und poli-
tisch umstrittenen Argument verstanden wissen. Vielmehr kniipft er an
die gemeinhin vertraute Idee der Menschenrechte an, die jedem Men-
schen grundsitzlich ein gutes Leben ermdglichen sollen und entwickelt,
ausgehend von der speziesneutralen Deutung des Grundsatzes gleicher In-
teressenberticksichtigung, zundchst eine Interessentheorie der subjektiven
Rechte von Menschen.”! Genauer entwirft Ladwig eine pluralistische Kon-
zeption moralisch erheblicher Interessen von Menschen und unterscheidet
dabei vier verschiedene Dimensionen, die unserer tierischen und unserer
spezifisch menschlichen Natur Rechnung tragen: der Existenz, der Aktivitat
und Selbstbestimmung, des Wohlbefindens sowie des eigenen moralischen
Status.”

Diese pluralistische Konzeption moralisch erheblicher Interessen bildet
tiir Ladwig nicht nur die Basis zur Bestimmung grundlegender Menschen-

69 Ebd., 98, vgl. ferner 122, 124-126.

70 Genauer macht Cochrane, wie Garner bemerkt, von beiden Versionen des Argu-
ments Gebrauch, vgl. Garner (2013), 144 f.; Cochrane (2012), 26-30, 63, 68-71, 76-78.

71 Vgl. Ladwig (2020), 25f., 41, 134. Die schwierigen Herausforderungen, die mit dem
Argument verbunden sind, verschwinden selbstverstandlich nicht, nur weil dieses
begriindungstheoretisch ausgeklammert wird. Wenn man, wie Ladwig, zugesteht,
dass grundlegende Rechte — etwa das Recht auf Leben - in unterschiedlichen Star-
ken vorliegen, drangt sich zwangslaufig die Frage auf, wie es beispielsweise um das
Lebensrecht von Menschen mit schweren geistigen Beeintrachtigungen bestellt ist.
Ladwig ist sich dieser Problematik bewusst: Im Rahmen seiner Diskussion dieser
Herausforderung geht er einen recht weiten Schritt auf die Vertreter:innen des Ar-
guments der Grenzfille zu und rdumt ein, dass letztlich wohl keine prinzipiellen,
sondern lediglich moralpragmatische Griinde angefiihrt werden konnen, weshalb wir
von entsprechenden Abstufungen im Fall der Rechte aller Menschen absehen sollten.
Konkreter weist er darauf hin, dass unsere Moral ,in ihrem menschenrechtlichen
Kernbereich einfach und klar, in ihren Anforderungen und Folgen gut nachvollzieh-
bar und fiir ein gewShnliches Moralempfinden anziehend® sowie ,bestmdglich gegen
Missbrauch und Dammbriiche gesichert sein® sollte, ebd., 131.

72 Vgl. ebd., Abschnitt 4.1.

62

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

rechte, sondern ,zugleich eine Briicke @iber die Artenbarriere“’?, sind einige
dieser Interessen-Dimensionen doch auch fiir Tiere relevant. ,Subjektiv
versehrbar®, so halt Ladwig fest, sind Tiere ,in den Dimensionen der Exis-
tenz, der Aktivitat und des Wohlbefindens.””* Die erste Dimension bezieht
Ladwig zum einen auf die Frage eines Interesses von Tieren am Weiterleben
und zum anderen auf die ,physische und psychische Funktionsfihigkeit
als Voraussetzungen eines guten Lebens”>. Die zweite Dimension bringt
insbesondere zum Ausdruck, dass viele Tiere ihr Leben aktiv gestalten und
es als frustrierend empfinden, wenn sie etwa in ihrer Bewegungsfreiheit
eingeschrankt werden. Entsprechende Einschrinkungen bediirfen daher
~einer Begriindung mit Bezug auf moralisch relevante Giiter“7¢. Und zuletzt
betont Ladwig, dass das Wohlbefinden einen Grundbestandteil des Guten
bildet, woraus wiederum folgt, dass ,schwerwiegende Eingriffe in tierliches
Wohlbefinden einer starken Rechtfertigung bediirfen”’.

Die Interessen von Tieren unberiicksichtigt zu lassen und starke subjek-
tive Rechte ausschliefilich fiir Menschen zu reservieren, wire — der grund-
sdtzlichen Gleichheitsannahme folgend, dass gleiche Fille gleich behandelt
werden miissen — fiir Ladwig schlichtweg willkiirlich und moralisch nicht
zu rechtfertigen. Vielmehr begriinden Interessen, die wir bei Menschen
fiir rechtlich schiitzenswert halten, auch im Fall von Tieren grundlegende
Rechte, sofern diese tatsachlich in vergleichbarer Form vorliegen. ,Jedes
Subjekt von Empfindungen®, so fasst Ladwig sein allgemeines Verstdndnis
von Rechten zusammen, ,hat einen giiltigen Anspruch auf ein eigenes Leben
nach Maf$gabe grundlegend und zentral bedeutsamer Interessen.“’

So weit, so allgemein zur Begriindung von Tierrechten bei Cochrane und
Ladwig. Welche Rechte koénnen Tieren auf einer interessentheoretischen
Grundlage konkreter zugeschrieben werden und welche Konsequenzen er-

73 Ebd., 134.

74 Ebd. Die beiden Interessen-Dimensionen der Autonomie und des eigenen morali-
schen Status scheiden fiir die allermeisten Tiere aus, da diese schlichtweg nicht dazu
in der Lage sind, autonom zu leben und ihren eigenen Status zu reflektieren, vgl. ebd.,
Abschnitt 4.2.

75 Ebd., 148, kursiv im Original.

76 Ebd., 150. So konnte eine Einschrankung der Bewegungsfreiheit von Tieren beispiels-
weise damit gerechtfertigt werden, dass diese ihrem eigenen Schutz dient.

77 Ebd., 152. Ladwig zeigt sich, dies sei hier nur erwahnt, im Vergleich zu Cochrane
vorsichtiger, was die Frage betrifft, ob Freiheiten fiir Tiere immer nur instrumentell,
also bezogen auf ihr Wohlbefinden und ihr Interesse am Weiterleben, bedeutsam
sind, vgl. ebd., 154-158.

78 Ebd., 126, kursiv im Original.

63

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

geben sich daraus fiir unseren Umgang mit Tieren? Auch hierbei gelangen
Cochrane und Ladwig zu sehr dhnlichen Einschédtzungen.

Was folgt aus der Interessentheorie der Tierrechte?

Cochrane blickt in insgesamt sechs Kapiteln auf verschiedene Bereiche
der Nutzung von Tieren - von Tierversuchen {iber die Landwirtschaft bis
hin zur Frage der Rechtfertigung kultureller Praktiken - und diskutiert,
welche Interessen jeweils auf dem Spiel stehen und wie diese gewichtet wer-
den sollten. Die jeweiligen Uberlegungen ausfiihrlich nachzuzeichnen, ist
nicht erforderlich, um die weitreichenden Konsequenzen nachvollziehen zu
konnen. Allgemein betont Cochrane, dass Tieren offensichtlich gewichtige
Interessen daran attestiert werden konnen, nicht zu leiden und nicht getotet
zu werden - wenngleich das Interesse von Tieren am Weiterleben schwi-
cher sein mag als das der meisten Menschen. Vor diesem Hintergrund halt
er in der Folge zunichst fest, dass Tiere grundsatzlich nicht nur ein Prima
facie-Recht darauf haben, keinen mit Schmerzen und Leid verbundenen
Handlungen ausgesetzt zu werden, sondern auch ein Prima facie-Recht
darauf, nicht getdtet zu werden.

Die betroffenen Interessen von Tieren, so erlautert Cochrane unter Be-
trachtung der gingigen Praktiken der Nutzung und T6tung von Tieren
weiter, stechen entgegenstehende Interessen von Menschen in aller Regel
aus, so dass Tieren konkrete Rechte zugesprochen werden miissen. Die
Produktion von Fleisch miisste im Grunde komplett eingestellt werden,
ebenso die allermeisten Tierversuche und kulturellen Praktiken, die mit
der Schéddigung von Tieren verbunden sind (z.B. Stierkdmpfe oder die
Waljagd).

Erwidhnenswert ist ferner, dass Cochrane auf Grundlage seines interes-
senbasierten Rechte-Ansatzes allerdings verneint, dass Tiere ein Recht auf
Freiheit besitzen — und er folglich festhilt, dass prinzipiell nichts dagegen-
spricht, Tiere zu halten und zu nutzen. Der Grund hierfiir ist, so erldutert
Cochrane, dass Tiere (oder zumindest die allermeisten) kein intrinsisches
Interesse an Freiheit haben, sondern lediglich ein instrumentelles. Das
heifst, sie haben - anders als autonome Akteur:innen - kein Interesse
an der Freiheit selbst, da sie schlichtweg keine in einem anspruchsvollen
Sinne selbstbestimmten Leben fithren konnen. Freiheiten (wie z.B. die
Bewegungsfreiheit) sind fiir Tiere nur insofern relevant, als diese ihr Wohl-

64

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

ergehen betreffen und insbesondere fiir ein Leben ohne Leid nétig sind.”
Daher stellt es im Fall von Tieren keine Schddigung dar, wenn wir sie
halten und nutzen - solange dabei ihren sonstigen Rechten angemessen
Rechnung getragen wird.

Cochrane grenzt sich in dieser Hinsicht theoretisch von anderen Vertre-
ter:innen von Tierrechten wie Gary Francione ab, der gegen den Eigen-
tumsstatus von Tieren und fiir einen vergleichsweise strikten Abolitionis-
mus - also eine weitgehende Abschaffung aller Formen der Haltung von
Tieren — argumentiert. Zugleich ist sich Cochrane bewusst, dass die Konse-
quenzen, die sich aus seiner Rechtekonzeption ergeben, dennoch duflert
weitreichend sind. Er selbst fasst diese am Ende seines Buches wie folgt
zusammen:

The chapters have shown that these rights impose extremely strict limits
on what we can do to animals (...). In fact, if these rights were institu-
tionalized and established as legal rights, the result would be incredibly
radical .80

Wie gestaltet sich die Situation bei Ladwig? Dieser dauflert sich im Vergleich
zu Cochrane weniger detailliert zu den unterschiedlichen Bereichen der
Tiernutzung und damit zur Frage, in welchen Zusammenhingen die In-
teressen von Tieren konfligierende Interessen von Menschen ausstechen.
Auch seine Ausfiithrungen lassen jedoch klar erkennen, dass die Rechte von
Tieren - auch wenn diese im Vergleich zu den Rechten von Menschen
mitunter schwicher einzustufen sein mogen - sehr viel stirker sind, als
gegenwirtig anerkannt wird.8!

79 Cochrane illustriert dies am Beispiel der Figur Truman Burbank aus dem Film The
Truman Show. Truman Burbank lebt ein im Grunde gliickliches und zufriedenes
Leben. Was er allerdings nicht weif3, ist, dass sein ganzes Leben Teil einer Fernseh-
sendung ist, einem Drehbuch folgt, und alle anderen Personen - seine Freund:innen
und sogar seine Frau - lediglich bezahlte Schauspieler:innen sind. Cochranes Punkt
ist, dass wir — obwohl Truman gliicklich sein mag - nicht der Auffassung sind, dass
er ein gutes Leben fiihrt, weil ihm von Anfang an eine authentische, selbstbestimmte
Gestaltung seines Lebens versagt bleibt. Truman kann keine wirklich eigenen Pline
fiir sein Leben schmieden und Beziehungen eingehen, vgl. u. a. ebd., 11-13, ferner
71-76.

80 Ebd., 205.

81 Dies gilt auch fiir das Interesse von Tieren am Weiterleben und ihr Recht auf Leben.
Ladwig folgt auch hier Cochrane, rdumt aber gewisse Zweifel ein, was die Relevanz
des Kriteriums der psychologischen Kontinuitit bei der Bestimmung der Starke des
Interesses am Weiterleben angeht, vgl. ebd., Abschnitt 4.4.

65

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

Ladwig erlautert dies exemplarisch anhand unserer Nutzung von Tieren
zu Nahrungszwecken. Hier stehen den fundamentalen Interessen von Tie-
ren, so Ladwig, meist lediglich triviale Interessen von Menschen gegeniiber,
die sich oft auch auf alternative Weise befriedigen lassen, so dass Tieren
in diesem Kontext starke subjektive Rechte zuzusprechen sind.3? Nur in
jenen Fallen, in denen eine Pflicht fiir ein menschliches Individuum unzu-
mutbar wire, ldsst sich der Konsum tierischer Produkte rechtfertigen. So
zeigt sich Ladwig beispielsweise zuriickhaltend, ob eine vegane Erndahrung
wirklich fiir alle Menschen - etwa chronisch Kranke, Schwangere oder
Allergiker:innen — gefordert ist.

Diese vergleichsweise kompromisslosen Einschdtzungen zum Kontext
der Erndhrung lassen sich, so merkt Ladwig selbst an, ,auf die allermeis-
ten institutionalisierten Praktiken der Haltung und Nutzung von Tieren
ibertragen: Sie verletzen giiltige Anspriiche auf grundlegend bedeutsame
Giiter® Und dies gilt auch dann, so betont er ausdriicklich, wenn erhebli-
che menschliche Interessen auf dem Spiel stehen: ,Doch sogar moralisch
vorzeigbare Zwecke wie medizinische Fortschritte legitimieren keine leid-
und todbringenden Tierversuche.®* Letztlich gelangt Ladwig wie Cochrane
auf Grundlage moralphilosophischer Uberlegungen somit zu Forderungen,
die nach radikalen Verdnderungen unseres Umgangs mit Tieren verlangen.

3.3.2 Rechte, positive Pflichten und die Relevanz von Beziehungen

Meine Erlduterungen zu den praktischen Konsequenzen, die sich aus
den tierrechtlichen Ansétzen von Regan, Cochrane und Ladwig ergeben,
haben sich bislang im Wesentlichen darauf beschrankt, inwiefern unser
Tun moralische Rechte von Tieren verletzt und was wir entsprechend zu
unterlassen haben. So gut wie nichts wurde dazu gesagt, welche positiven
Pflichten wir gegeniiber Tieren haben. Und diese Darstellung entspricht
zundchst einmal auch dem Fokus, der die tierethische Debatte lange Zeit
gekennzeichnet hat. Dieser lag auf den Schadigungen und dem verursach-
ten Leid im Rahmen unserer Nutzung von Tieren. Gerade im Kontext
der stirker politiktheoretischen und politikphilosophischen Beschiftigung
mit den Mensch-Tier-Beziehungen hat sich das Bild in den letzten Jahren

82 Vgl. ebd., Abschnitt 4.5.
83 Ebd., 183.
84 Ebd.

66

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

allerdings gewandelt. Es wird mittlerweile verstarkt danach gefragt, was
wir Tieren - insbesondere auf politischer Ebene - in positiver Hinsicht
schulden.

In diesem Abschnitt soll ein kurzer Uberblick iiber einige wesentliche
Diskussionspunkte dieser Debatte gegeben werden. Dieses Unterkapitel
dient somit zum einen dazu, das Bild von Rechte-Ansétzen in der Tierethik
weiter zu vervollstindigen. Zum anderen bildet es das Scharnier zum letz-
ten Unterkapitel, in dem ich mich ausfithrlicher dem politischen Status von
Tierrechten widmen werde.

Clare Palmer und die Idee relationaler positiver Pflichten

Clare Palmer kommt sicherlich das Verdienst zu, als eine der Ersten beson-
ders griindlich herausgearbeitet zu haben, welche Fragen sich hinsichtlich
unserer positiven Verpflichtungen gegeniiber Tieren stellen. Tierethische
Positionen, die sich, wie dies bei Singer und Regan der Fall ist, ausschlie3-
lich auf die kognitiven Kapazititen von Lebewesen konzentrieren, erweisen
sich laut Palmer als zu grobgestrickt.3> Stattdessen komme es darauf an, die
spezifischen Beziehungen und Kontexte, in denen wir Tieren begegnen, zu
beriicksichtigen. Palmer beschiftigt dabei vor allem die Frage, inwiefern die
von vielen geteilte Intuition, dass wir wild lebende Tiere in Ruhe lassen
sollten, gerechtfertigt werden kann, wahrend wir domestizierten Tieren
gegeniiber erhebliche Verpflichtungen zu haben scheinen. Palmer spricht
hierbei von der ,laissez-faire intuitionse.

Palmers Uberlegungen bilden einen wichtigen Ankniipfungspunkt fiir
die politische Theorie der Tierrechte von Sue Donaldson und Will Kymli-
cka, auf die ich gleich zu sprechen kommen werde. Palmer selbst, dies
sei vorweggeschickt, verschreibt sich anders als Donaldson und Kymlicka
keiner tierrechtlichen Position. Sie betont aber, dass ihre Uberlegungen
hinsichtlich unserer positiven Pflichten gegeniiber Tieren als ,add-on“¥,
also als Ergénzung tierrechtlicher Ansitze verstanden werden kénnen und
diese somit nicht infrage stellen.

Um Palmers Uberlegungen besser verstehen zu kdnnen, diirfte es zu-
néchst hilfreich sein, anhand ihrer Auseinandersetzung mit Regans Ansatz

85 Vgl. Palmer (2012), Kapitel 2.
86 Ebd., 2.
87 Ebd., 33.

67

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

deutlich zu machen, warum der alleinige Fokus auf Fihigkeiten ihres Er-
achtens unzureichend ist, um unsere Verpflichtungen gegeniiber verschie-
denen Tieren theoretisch angemessen greifen zu konnen.® Palmer konzen-
triert sich dabei auf die bereits angesprochene Hilfspflicht (duty to assist),
die bei Regan mit dem Recht auf Nicht-Schadigung einhergeht. Sie betont,
dass diese Pflicht, Unterstiitzung zu leisten, laut Regan auf Fille beschrankt
bleibt, in denen die Rechte von Tieren durch einen moralischen Akteur
verletzt wurden. Nach Regan besteht somit keine Pflicht, Tieren zur Hilfe
zu kommen, die durch andere Tiere oder durch sonstige Umstinde, in

denen kein moralischer Akteur involviert war, in Not geraten sind. Palmer
halt folglich fest:

Regan’s view, then, does not seem to support a general duty of provision
derived from a right to respectful treatment. If an animal is hungry, and
the hunger is not caused by a moral agent, then there is no duty to
assist.%

Palmer erachtet diese Auffassung als nicht vollig zufriedenstellend. Zwar
kann Regan durch seine begrenzte Hilfspflicht vermeiden, akzeptieren zu
miissen, dass sich aus seinem Ansatz die Konsequenz ergibt, umfassend in
die Natur einzugreifen zu miissen.”® Zugleich erscheint Palmer Regans Po-
sition zu restriktiv. Positive Hilfspflichten kdnnen sich, wie sie mit Verweis
auf Dale Jamieson deutlich macht, ndmlich durchaus unabhéingig von der
Frage ergeben, welche Rolle ein moralischer Akteur bei der Verursachung
gespielt hat: Wir haben beispielsweise die Pflicht, jemanden vor einem
herunterfallenden Felsblock zu warnen, ganz gleich, ob jener von einem
moralischen Akteur gelockert wurde oder ohne ein solches Zutun in Bewe-
gung geraten ist.%!

Die entscheidende Schlussfolgerung, die wir laut Palmer aus diesem
Beispiel mit Blick auf unseren Umgang mit Tieren zu ziehen haben, ist, dass
Hilfspflichten ihren Ursprung nicht in den moralisch relevanten intrinsi-
schen Eigenschaften der Tiere haben kénnen:

88 Vgl. ebd., bes. 31-38.

89 Ebd., 36.

90 Die weitreichenden Implikationen hinsichtlich wild lebender Tiere erachtet Palmer,
wie sie zuvor ausfiihrt, als eine wesentliche Schwierigkeit von Singers utilitaristi-
schem Ansatz, vgl. ebd., bes. 28-31.

91 Vgl.ebd., 37.

68

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

So, if we should owe assistance or provision to one and not to the other,
this must be based on something other than the animals’ psychological
capacities; something about the animals’ context or its relationship to us
must be what is of moral relevance.”?

Palmers Absicht im weiteren Verlauf ihres Buches ist es, genauer zu verste-
hen, wann und weshalb uns in konkreten Kontexten Hilfs- und Fiirsorge-
pflichten gegeniiber Tieren erwachsen kénnen. Zum besseren Verstdndnis
will ich wiederum nur auf einige zentrale Uberlegungen eingehen. Im Fall
wild lebender Tiere ist sie — der Laissez-Faire-Intuition folgend - grund-
satzlich der Auffassung, dass keine positiven Pflichten zur Hilfeleistung
bestehen. Solche ergeben sich erst dann, wenn wir mit Tieren in moralisch
relevante Beziechungen treten:

Where there is no human/animal contact, then a laissez-faire approach
to assistance prevails; there are only negative duties toward fully wild
animals. It is forms of contact, in particular the creation of vulnerabilities
and earlier violations of negative duties, that generate special obligations
to assist.”

Bei domestizierten Tieren ist fiir Palmer hingegen offensichtlich, dass ent-
sprechende Verantwortungsbeziehungen bestehen und sich folglich spezi-
elle Pflichten fiir uns ergeben: Wir setzen diese Lebewesen in die Welt,
sperren sie ein und haben nicht zuletzt ihre Natur so verdndert, dass sie
sich héufig gar nicht mehr selbst erhalten konnten und folglich von uns
abhingig sind.**

Dariiber hinaus spricht Palmer weitere Zusammenhénge an, in denen
sich spezielle positive Verpflichtungen gegeniiber (wild lebenden) Tieren
ergeben konnen. Palmer verweist dabei zum einen auf Fille, in denen Tiere
einen Anspruch auf Reparationsleistungen haben, weil sie in der Vergan-
genheit geschiddigt wurden und noch immer negativ beeinflusst werden.?®

92 Ebd., 39.

93 Ebd., 90.

94 Vgl., 90-95.

95 Vgl. ebd., bes. Kapitel 6. Sie illustriert dies am Beispiel einer Gruppe von Kojoten,
die, um einen Gebaudekomplex zu errichten, aus ihrem gewohnten Gebiet vertrieben
und damit u.a. ihres Jagdgebiets beraubt wurden. Ferner sehen sich die Kojoten
in der Folge weiteren Gefahren ausgesetzt, etwa belebteren Straflen und mdglichen
Ubergriffen durch die Bewohner:innen. Nicht nur leben die Koyoten durch die
Errichtung des Gebaudes gefahrlicher, so Palmer, sondern kénnen sich auch weniger
leicht selbst versorgen. Ein solcher Fall gleicht laut Palmer der Struktur nach Fillen,

69

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

Neben derartigen Reparationsfallen geht Palmer zum anderen auf Situatio-
nen ein, in denen uns spezielle Hilfspflichten aufgrund unserer Verwick-
lung in bestimmte gesellschaftliche Praktiken — beispielsweise in die Ziich-
tung und Haltung von Haustieren — erwachsen konnen. Sie veranschaulicht
dies am Beispiel von Katzenjungen, die, weil sie keinen Profit versprechen,
von einem Ziichter in einen Miillcontainer gelegt wurden und sterben
werden, wenn ihnen niemand zur Hilfe kommt. Palmer zufolge ldsst sich
argumentieren, dass einer Person, die die Katzenjungen zuféllig entdeckt,
zumindest eine schwache Pflicht zukommt, diesen zu helfen. Wichtig ist
hierbei: Diese Pflicht besteht nicht aufgrund der bloflen Tatsache, dass
es sich um empfindungsfahige Individuen handelt, sondern aufgrund des
Umstands, dass wir alle, wenn auch sehr indirekt, in die gesellschaftliche
Praxis der Haustierhaltung involviert sind. Im Fall von Rattenbabys, die
von einer wild lebenden Rattenmutter verstofien wurden und ebenfalls zu
sterben drohen, bestiinde laut Palmer keine solche Pflicht.?®

Der grundsitzliche Punkt Palmers, auf den es mir ankommt, sollte mit
diesem kurzen Uberblick hinreichend klar geworden sein: Jenseits von ne-
gativen Pflichten konnen sich positive Pflichten in verschiedenen Kontex-
ten aufgrund unseres Verhiltnisses zu verschiedenen Tieren ergeben. Sue
Donaldson und Will Kymlicka haben diesen Grundgedanken aufgegriffen
und einflussreich in eine politiktheoretische Konzeption der Tierrechte
eingebettet.

Donaldsons und Kymlickas politische Theorie der Tierrechte

Sue Donaldson und Will Kymlicka teilen, wie bereits angemerkt, zentrale
tierrechtliche Uberzeugungen und verstehen den rechtebasierten Ansatz
im Anschluss an Regan ausdriicklich als ,a natural extension of the con-
ception of moral equality underpinning the doctrine of human rights*”
Die beiden haben allerdings nicht den Anspruch, in ithrem Buch Zoopolis
eine eigenstindige moralphilosophische Grundlegung von Tierrechten zu

in denen wir einrdumen, dass Menschen einen Anspruch auf Reparation haben. Die
Verpflichtungen mogen weniger stark sein als im Fall von Menschen, jedoch halt
Palmer grundsatzlich fest: ,If we take their interests with moral seriousness, these
harms should generate some backward-looking special obligations to assist, ebd., 102.
96 Vgl. ebd., 106-114.
97 Donaldson/Kymlicka (2011), 4.

70

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

liefern. Die Originalitdt ihres Beitrags erkennen sie vielmehr im zweiten,
politiktheoretischen Teil ihres Werkes.

Bevor ich auf diesen blicke, diirften dennoch einige allgemeine Anmer-
kungen zu ihrem Verstdndnis von (Tier-)Rechten sinnvoll sein. Donaldson
und Kymlicka sind, wie sie im ersten Kapitel in Auseinandersetzung mit
unterschiedlichen Vertreter:innen von Tierrechten ausfiihrlich erldutern,
der Auffassung, dass auch Tieren unverletzbare, utilitaristische Uberlegun-
gen trumpfende Rechte zuzusprechen sind. Alle subjektiv erlebenden In-
dividuen - seien diese menschlich oder nicht — haben demnach den glei-
chen Anspruch auf Rechte, die sie davor schiitzen sollen, auf Grundlage
von Niitzlichkeitsiiberlegungen geschddigt und damit zu bloflen Mitteln
degradiert zu werden. Die Forderung, Tiere als Zwecke an sich zu achten,
bedarf den beiden zufolge letztlich keiner weiteren Voraussetzung, als ein
verletzbares Individuum zu sein.® Wollte man den Besitz unverletzbarer
Grundrechte an anspruchsvollere Bedingungen binden - etwa daran, ein
moralischer Akteur zu sein -, ergaben sich schlichtweg duflerst kontraintui-
tive, der gemeinhin akzeptierten Theorie und Praxis der Menschenrechte
widersprechende Schlussfolgerungen. Donaldson und Kymlicka nehmen
dabei auf die Logik des Arguments der Grenzfille Bezug.”

Wenn Donaldson und Kymlicka von Grundrechten sprechen, haben sie,
auch dies wurde zu Beginn bereits erwihnt, eine Reihe negativer Rechte
im Sinn, die bestimmen, was wir gegeniiber Tieren zu unterlassen haben
- ganz gleich, wie grof$ der gesellschaftliche Nutzen sein mag, der uns da-
durch entgeht (z.B. im Zuge der medizinischen Forschung mit Tieren). Ge-
nauer, so fassen die beiden am Ende ihrer Verteidigung der tierrechtlichen
Position zusammen, haben Tiere Rechte darauf, nicht gefoltert zu werden,
nicht zu Versuchszwecken genutzt zu werden, nicht als Eigentum besessen
zu werden, nicht versklavt zu werden, nicht eingesperrt zu werden und
nicht getotet zu werden.!?® Die Konsequenzen, die sich daraus mit Blick auf
verschiedene Kontexte der Tiernutzung ergeben, sind wie im Fall anderer
tierrechtlicher Ansdtze duflerst tiefgreifend und umfassend: Es wire nicht

98 Vgl. ebd., 24-32.

99 Es sollte allerdings erwéhnt werden, dass auch Donaldson und Kymlicka die Rede
von ,,Grenzfallen® fiir verfehlt halten, da der mit dem Argument verbundene Ein-
wand nicht auf diese Individuen beschrankt werden kann. Vielmehr, so betonen sie,
ist die ,capacity for Kantian moral agency® grundsitzlich im Fall aller Menschen als
~fragile achievement that humans have to varying degrees at varying points in their
lives“ zu betrachten, ebd., 27.

100 Vgl. ebd., 49.

71

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

weniger gefordert als eine weitgehende Abschaffung gegenwirtiger Prakti-
ken der landwirtschaftlichen Nutztierhaltung, der Jagd, der kommerziellen
Haustierindustrie, der Zoohaltung und der Tierversuche.!!

Trotz der klaren Verortung im Lager der Tierrechtsvertreter:innen, und
hier zeigt sich eine entscheidende Gemeinsamkeit mit den Uberlegungen
Clare Palmers, wenden die beiden ein, dass tierrechtliche Autor:innen bis-
lang die Frage, welche positiven Pflichten wir zusitzlich zu bestimmten
universellen negativen Pflichten haben, weitgehend ignoriert haben. Und
wie Palmer betonen sie, dass wir, um diese Fragen beantworten zu konnen,
den Beziehungen, die wir zu verschiedenen Tieren unterhalten, theoretisch
mehr Aufmerksamkeit schenken miissen.

Donaldson und Kymlicka nehmen hierbei allerdings eine explizit poli-
tisch-philosophische Perspektive ein. Wahrend Palmer unsere Beziehungen
zu Tieren im Wesentlichen auf individueller Ebene untersucht, fragen Do-
naldson und Kymlicka danach, welche Verpflichtungen wir, als politische
Gemeinschaft, gegeniiber verschiedenen Gruppen von Tieren haben. Den
theoretischen Bezugspunkt bilden hierbei insbesondere Debatten um die
Konzepte der Staatsbiirgerschaft (citizenship), der Souverdnitit und der
Einwohnerschaft (denizenship). Konkreter unterscheiden Donaldson und

101 Die Forderung nach unverletzbaren Grundrechten gilt auch bei Donaldson und
Kymlicka nicht als absolut und ausnahmslos, vgl. ebd., 40-49. So kann es den
beiden zufolge erlaubt sein, andere zu schidigen, wenn dies zur Selbstverteidigung
notwendig ist. Ferner betonen die beiden, dass es auch in extremen Ausnahmesitua-
tionen — wie etwa in den weiter oben bereits erwdhnten Rettungsbootszenarien —
gestattet sein kann, Individuen zu schidigen. Allgemeiner erldutern die beiden im
Anschluss an Rawls und Hume, dass wir anderen nur unter bestimmten Umstanden
Gerechtigkeit schulden, den sog. ,circumstances of justice. Etwas vereinfacht aus-
gedriickt besagen diese, dass Gerechtigkeit zu iiben nur dann geboten ist, wenn
die Umstdnde derart sind, dass Gerechtigkeit nétig und - was entscheidender ist
- moglich ist. Gerechtigkeit ist dabei klassischerweise ,,notig", weil eine gewisse Res-
sourcenknappheit vorliegt, d.h. Ressourcen nicht im Uberfluss vorhanden sind und
daher Konflikte um diese Ressourcen bestehen. ,Maoglich” ist Gerechtigkeit dann,
wenn die Anspriiche anderer anerkannt werden kénnen, ohne dabei die eigene
Existenz zu gefihrden, und sich die Ressourcenknappheit also moderat gestaltet.
Diese Voraussetzung, so ldsst sich mit Blick auf die Mensch-Tier-Beziehungen argu-
mentieren, lag lange Zeit nicht vor: Die Nutzung von Tieren war iiberlebenswichtig,
eine Anerkennung von Tierrechten hétte faktisch bedeutet, den eigenen Tod in Kauf
zu nehmen. Heutzutage, so betonen Donaldson und Kymlicka, sind die meisten von
uns hingegen in der Lage, ihre Bediirfnisse zu befriedigen, ohne hierzu Tiere halten
oder toten zu miissen. Ich werde im néachsten Abschnitt noch einmal ausfiihrlicher
auf den Begriff der Gerechtigkeit und seine Bedeutung in der aktuellen tierethischen
Diskussion zuriickkommen.

72

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

Kymlicka drei Gruppen von Tieren: domestizierte Tiere (z.B. Hunde und
Kiihe), wild lebende Tiere (z.B. Hirsche oder Wale) und jene, die dazwi-
schen anzusiedeln sind (so genannte Grenzgéinger wie Ratten oder Tauben,
die nicht direkt mit uns, aber doch unter uns leben).

Besonders weitreichend sind die Forderungen von Donaldson und
Kymlicka im Fall der Gruppe der domestizierten Tiere, fiir deren Existenz
als von uns abhédngige Lebewesen wir verantwortlich sind und die mit uns
einen Kooperationszusammenhang bilden. Diese sollten wir, wie Donald-
son und Kymlicka im fiinften Kapitel ihres Buches ausfiihren, als Staatsbiir-
ger:innen betrachten, deren Interessen und Stimme bei der Bestimmung
des Gemeinwohls im Rahmen politischer Prozesse beriicksichtigt werden
miissen. Ferner haben sie verschiedene Anspriiche auf positive Leistungen
von Seiten der politischen Gemeinschaft (z.B. auf den effektiven Schutz
durch das Gesetz oder auf 6ffentliche Gesundheitsversorgung).

Wild lebende Tiere betrachten Donaldson und Kymlicka - analog zu
den Biirger:innen anderer Staaten — hingegen als Teil souverédner, selbst-
regulierender Gemeinschaften. Unsere Beziehungen zu diesen sollten ent-
sprechend der Normen internationaler Gerechtigkeit geregelt werden. Dies
bedeutet, dass wir — wie im Fall anderer Staaten — in erster Linie die Pflicht
haben, die Territorien dieser Tiere zu respektieren und uns weitgehend aus
ihren Angelegenheiten herauszuhalten. Lediglich in einem recht begrenzten
Rahmen konnen positive, nicht-systematische Interventionen, die die Sou-
verdnitat der Tiergemeinschaften nicht verletzen, gerechtfertigt werden.!%?
Nicht zuletzt, so betonen die beiden, gilt es, unsere Beziehungen zu wild
lebenden Tiergemeinschaften auch jenseits direkter Einwirkungen gerecht
zu gestalten.| Konkreter verweisen die beiden beispielsweise darauf, dass
Tiere auf indirekte Weise durch Habitatverluste, die sich aufgrund der
Ausbreitung menschlicher Gemeinschaften oder auch aufgrund von Um-
weltverschmutzung ergeben, geschidigt werden kénnen.!%4

102 Vgl. ebd., 179-187. Auf individueller Ebene kann dies laut Donaldson und Kymlicka
der Fall sein, wenn es darum geht, einem verhungernden wild lebenden Tier zu
helfen. Aber auch Interventionen durch politische Gemeinschaften kdnnen grund-
satzlich mit der Achtung der Souverénitat von Tiergemeinschaften vereinbar sein.
Dies gilt beispielsweise im Fall von Hilfsleistungen bei (drohenden) Naturkatastro-
phen.

103 Vgl. ebd., 156 f.

104 Donaldson und Kymlicka sind tiberzeugt davon, dass diese Souveranitétsperspekti-
ve gegeniiber Palmers Ansatz klare Vorziige hat. Konkret erlautern die beiden, dass
Palmer die Intuition, dass wir wild lebende Tiere in Ruhe lassen sollten, lediglich

73

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Die letzte von Donaldson und Kymlicka betrachtete Gruppe umfasst
sehr unterschiedliche Tiere, die sich nicht unter ein Modell subsumieren
lassen. Gemein ist diesen, wie bereits erwahnt, dass sie zwar nicht mit
uns, aber auch nicht jenseits unserer politischen Gemeinschaften leben. Im
Wesentlichen betonen Donaldson und Kymlicka im siebten Kapitel, dass
diese Tiere den Status von Migrant:innen haben konnen oder auch von
Gruppen, die - wie etwa die Amischen in den USA - eine weitgehend un-
abhingige Gemeinschaft innerhalb eines Staates bilden. Diese Tiere haben
im Vergleich zu anderen Mitbiirger:innen zunichst oder auch dauerhaft
lediglich einen Teil der Rechte und Pflichten, die mit dem Status der Staats-
biirgerschaft verbunden sind.!%

Interessenbasierte Tierrechtstheorie und die Frage politischer Mitgliedschaft

Die gruppendifferenzierte politische Theorie der Tierrechte von Donald-
son und Kymlicka hat in den vergangenen gut zehn Jahren zahlreiche
Reaktionen und kritische Auseinandersetzungen provoziert — gerade auch
von Seiten anderer Tierrechtler:innen. So stimmen beispielsweise Alasdair
Cochrane und Bernd Ladwig grundsitzlich in der kritischen Einschitzung
tiberein, dass der relationale Ansatz von Donaldson und Kymlicka mitunter
»den Pfad der Interessentheorie verldsst“1°. Dies zeigt sich insbesondere im
Fall wild lebender Tiere, die Donaldson und Kymlicka, wie erwihnt, als
autonome Gemeinschaften verstanden wissen wollen, deren Souverdnitat

auf Grundlage fehlender positiver Verpflichtungen rechtfertigt und damit verkennt,
dass es sich bei wild lebenden Tieren um souverdne Gemeinschaften handelt, de-
ren Autonomie von erheblichem moralischem Wert ist. Zum Vorwurf machen die
beiden Palmer und der traditionellen Theorie der Tierrechte in diesem Zusammen-
hang auch, dass diese folglich wenig iiber die erwahnten indirekten Schadigungen
von wild lebenden Tiergemeinschaften durch menschliche Gemeinschaften zu sa-
gen haben, vgl. ebd., 207, auch 159.

105 Vgl. ebd., 229. Um es an einem einfachen Beispiel deutlich zu machen: Im Vergleich
zu Hunden, die wir als Haustiere halten, genieflen etwa Ratten und Méuse, denen
wir an U-Bahnhofen begegnen, gewisse Freiheiten. Sie haben einen Anspruch da-
rauf, unter uns zu leben, sehen sich aber mit keinen Einschrdnkungen konfrontiert,
wann sie sich drauflen frei bewegen diirfen. Zugleich haben wir ihnen gegeniiber
weniger Pflichten als unseren Haustieren. So haben die Ratten anders als Haustiere
keinen Anspruch darauf, in unsere Wohnraume aufgenommen zu werden. Ganz
im Gegenteil diirfen wir gewisse, humane Mafinahmen ergreifen, um sie davon
abzuhalten, in diese einzudringen.

106 Ladwig (2014), 27; Cochrane (2014) sowie fiir eine frithe Kritik Garner (2012), 100-
105.

74

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

zu achten ist. Vor dem Hintergrund einer interessenbasierten Theorie stellt
sich ndmlich die Frage, ob Nicht-Einmischung wirklich eine moralisch
iiberzeugende Option ist, bedeutet die Achtung der Souverénitat wildleben-
der Tiere fiir viele Individuen doch nichts anderes, als diese schlichtweg
ihrem Schicksal - d.h. in der Regel einem Leben voller Unsicherheiten,
Gefahren und Leid - zu iiberlassen.

Ladwig und Cochrane sind daher beide der Uberzeugung, dass das
Wohl und die Interessen wild lebender Tiere stirkere politische Beriick-
sichtigung verdienen, wenngleich sich die Vorstellungen der beiden, wie
diese Forderung zu begriinden und umzusetzen ist, unterscheiden. Cochra-
ne pladiert im Rahmen seiner globalen Gerechtigkeitstheorie der Mensch-
Tier-Beziehungen dafiir, wild lebende Tiere als gleiche Mitglieder inner-
halb gemischter Mensch-Tier-Gemeinschaften (mixed human-animal com-
munities) zu verstehen, deren Interessen in kosmopolitisch ausgestalteten
demokratischen Strukturen reprasentiert werden sollten.!” Ladwig unter-
schreibt durchaus die Idee der Représentation der Interessen wild leben-
der Tiere, zeigt sich aber insgesamt zuriickhaltender. Nicht nur nimmt er
grundsitzlich Abstand von Cochranes globaler Perspektive, sondern betont
auch, den Mitgliedschaftsstatus an eine anspruchsvollere Bedingung als
Cochrane kniipfen zu wollen: Um Mitgliedschaftsrechte zu erhalten, geniigt
es seines Erachtens nicht, von den Entscheidungen und Handlungen politi-
scher Gemeinschaften betroffen zu sein. Vielmehr sollten wir diese — um die
Idee der Mitgliedschaft nicht zu verwiéssern und diese ,auch noch auf jede
Schlange und jeden Frosch im Regenwald“1% anzuwenden - fiir jene Tiere
reservieren, die wir im engeren Sinne unserer Ordnung unterwerfen. Lad-
wig bewegt sich, indem er folglich strengere Unterscheidungen hinsichtlich
unseres Verhaltnisses zu wild lebenden Tieren trifft, ein Stiick weit naher an
Donaldson und Kymlicka als Cochrane.

In diesem Zusammenhang sei abschlieflend noch auf einen weiteren
Diskussionspunkt hingewiesen, der den Status der von uns abhingigen,
domestizierten Tiere betrifft. Wie angemerkt wurde, wollen Donaldson und
Kymlicka diese als Staatsbiirger:innen begreifen, woraus sich wiederum
weitreichende politische Forderungen ergeben. Vorgesehen ist dabei nicht
nur der effektive Schutz der Grundrechte von Tieren durch das Gesetz,
die Einbeziehung von Tieren in offentliche Versorgungssysteme und die
Berticksichtigung und Vertretung der Interessen von Tieren auf verschiede-

107 Vgl. hierzu Cochrane (2018), Kapitel 5.
108 Ladwig (2020), 342, Fn. 60.

75

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

nen politischen Ebenen. Vielmehr betonen Donaldson und Kymlicka, dass
Tiere zudem aktiv an demokratischen Prozessen zu beteiligen sind.

Den Hintergrund fiir diese Uberlegungen bildet ein recht inklusives Ver-
stindnis der Anforderungen, die sich mit dem Konzept der Staatsbiirger-
schaft verbinden. Staatsbiirgerschaft werde, so Donaldson und Kymlicka,
klassischerweise so aufgefasst, dass mindestens drei zentrale Fahigkeiten
gegeben sein miissen: Erstens muss jemand iiber ein subjektives Wohl
verfiigen und dieses mitteilen konnen. Zweitens muss jemand in der Lage
sein, soziale Normen einhalten und kooperieren zu kénnen. Und drittens
muss jemand dazu fahig sein, als Co-Autor:in am Gesetzgebungsprozess
mitwirken zu kénnen. Donaldson und Kymlicka bestreiten nicht, dass diese
Bedingungen fiir die Moglichkeit, als Mitbiirger:in einer politischen Ge-
meinschaft angesehen werden zu konnen, zentral sind. Die beiden wenden
sich aber gegen die strenge kognitivistische und rationalistische Lesart,
in der diese meist interpretiert werden. Setzt man Sprachfahigkeit, ein
komplexes Bewusstsein sowie ein klassisches Verstindnis von Autonomie
voraus, kommen Tiere als Mitbiirger:innen sicher nicht in Frage. Mit Ver-
weis auf Debatten aus den Disability Studies halten die beiden allerdings
fest — und hierbei klingt das Argument der Grenzfille erneut an -, dass
ein solch enges Verstandnis davon, was es heifit, sich mitteilen, kooperieren
und partizipieren zu kénnen, problematisch ist:

If interpreted in these highly cognitivist ways, then animals do indeed
seem incapable of being citizens. However, large numbers of human
beings would also be excluded: children, the mentally disabled, people
with dementia, and those who are temporarily incompetent due to illness
or injury.!%

Selbstverstandlich dréngt sich insbesondere die Frage auf, inwiefern Tiere
als sich aktiv politisch einbringende und das Gemeinwohl mitbestimmen-
de Mitbiirger:innen gelten kénnen. Donaldson und Kymlicka sind sich
dieser Herausforderung bewusst und regen wiederum an, bei der Idee poli-
tischer Partizipation von traditionellen, allzu rationalistischen Kategorien
Abstand zu nehmen."” Im Fall von Menschen mit Behinderungen, die
im gesellschaftlichen Alltag haufig weitgehend unsichtbar sind, zeige sich,
dass ihre blofle Sichtbarkeit politische Prozesse und Debatten verandert.
Und das Gleiche halten die beiden mit Blick auf domestizierte Tiere fest.

109 Donaldson/Kymlicka (2011), 104.
110 Vgl. ebd., 112-116.

76

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

Exemplarisch verweisen sie hierzu u.a. auf einen politischen Prozess auf
kommunaler Ebene, bei dem es um die zukiinftige Nutzung einer offent-
lichen Parkanlage ging. Die Anwesenheit von Hunden soll eine wichtige
Rolle dabei gespielt haben, wie die Diskussionen verlaufen sind und welche
Entscheidungen getroffen wurden.

Fiir Bernd Ladwig schiefit die Idee, Tiere als kooperierende Aktivbiir-
ger:innen zu begreifen, iibers Ziel hinaus.!!! Tiere, so Ladwig, seien schlicht-
weg nicht in der Lage, in einem angemessenen Sinne verstanden politisch
handeln zu kénnen. Fiir politisches Handeln sei es ndmlich notig, dass
die Akteur:innen Anliegen reflektieren kénnen und mit ihrem Tun selbst
politische Absichten verbinden. Ladwig stellt dem von Donaldson und
Kymlicka vertretenen Konzept der Staatsbiirgerschaft die bereits erwéhnte,
vorsichtigere Idee eines politischen Mitgliedschaftsstatus gegeniiber. Aus
diesem ergeben sich gehaltvolle subjektive Rechte fiir Tiere, was Aufent-
haltsrechte, die politische Beriicksichtigung der Interessen von Tieren so-
wie offentliche Versorgungsleistungen angeht.!? Die aktivbiirgerliche, parti-
zipatorische Dimension, die Donaldson und Kymlicka stark machen, bleibt
bei Ladwig allerdings aufSen vor.

Zugleich erweist sich Ladwigs Ansatz allerdings in anderer Hinsicht als
weniger exklusiv, wie er selbst anmerkt. Donaldson und Kymlicka binden
den Staatsbiirgerschaftsstatus, wie erwdhnt, an die Idee der Kooperation
zwischen Menschen und Tieren. Bei Ladwig gilt hingegen jedes Tier als
Mitglied unserer politischen Gemeinschaft, ,das unter uns lebt und das re-
gelmafliger menschlicher Zuwendung bedarf, um iiberleben und gut leben
zu konnen. !B ,Dies’, so Ladwig weiter, ,,setzt nur eine bestimmte von uns
verantwortete Bediirftigkeit voraus und nicht auch prosoziale Fahigkeiten
auf Seiten der Tiere selbst. 1 Letztere allerdings wiren notwendig, wenn
man wie Donaldson und Kymlicka den politischen Status jener Tiere an die
Bedingung kniipfte, in einem nicht-trivialen Sinne mit uns interagieren zu
kénnen.

Selbstverstdandlich liefle sich noch sehr viel mehr zu diesen innertier-
rechtlichen Debatten, die sehr grundsitzliche politiktheoretische Fragestel-
lungen beriihren, sagen. Fiir die Zwecke dieser Arbeit ging es mir lediglich
darum, einen einfithrenden Uberblick iiber einige zentrale tierrechtliche

111 Vgl. Ladwig (2020), bes. Kapitel 8 und 9.

112 Vgl. ebd., bes. Abschnitte 8.2 und 8.3.

113 Ebd., 329. Vgl. hierzu ferner Ladwigs aufschlussreiche Diskussion zu den Begriffen
der Kooperation und Unterwerfung, ebd., Abschnitt 6.3.

114 Ebd., 329.

77

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

Positionen und Debatten zu liefern, um ein gemeinsames Grundverstind-
nis zu schaffen. Was dieser letzte Abschnitt trotz aller Differenzen auch
deutlich gemacht haben sollte, ist, dass sowohl Donaldson und Kymlicka
als auch Ladwig und Cochrane Tiere nicht nur als moralisch Gleiche mit
starken negativen Grundrechten verstehen. Vielmehr sprechen sie diesen
Tieren jeweils auch politik-theoretisch betrachtet einen gewichtigen Status
zu, der mit eigenen Anspriichen verbunden ist. Im folgenden Abschnitt soll
die Forderung nach Tierrechten vor diesem Hintergrund abschlieffend ge-
nauer im Spannungsfeld von Moral, Recht und Politik eingeordnet werden.

3.3.3 Zur politischen Verortung von Tierrechten

Die gegenwirtige gesellschaftliche Realitdt unseres Umgangs mit Tieren
bleibt offensichtlich deutlich hinter den Forderungen tierrechtlicher Au-
tor:innen zurilick - trotz aller Verscharfungen, die man hinsichtlich des
Tierschutzes in den letzten Jahrzehnten anfithren mag. Im positiven Recht
anerkannt werden allenfalls schwache Rechte von Tieren, die im Vergleich
zum gewOhnlichen, starken Verstdndnis von Rechten, das Tierrechtler:in-
nen vorschwebt, lediglich einen recht geringen Schutz bieten. Und dies, wie
Saskia Stucki festhalt, konkreter aus zwei Griinden.!!>

Die positiven Rechte von Tieren beziehen sich aktuell erstens auf einen
sehr spezifischen Bereich sekundérer Interessen und bieten entsprechend
nur einen eng begrenzten Schutz. Stucki verweist in diesem Zusammen-
hang beispielsweise darauf, dass die Schlachtung von Tieren nicht ohne
Betdubung geschehen darf oder Kiiken mittels ,fast-acting methods* getotet
werden missen. Das primére Interesse am Weiterleben spielt im Rahmen
dieser rechtlichen Regulierung keine Rolle. Andere Rechte nehmen - wenn
etwa von einem Recht auf Leben, Wohlbefinden oder Wiirde die Rede ist
- durchaus Bezug auf fundamentale, primére Interessen von Tieren. Das
Problem im Fall dieser Rechte ist zweitens allerdings, dass diese allzu leicht
ausgestochen werden kdnnen:

Although the object of such rights is of a more fundamental nature,
the substantive guarantee of these facially fundamental rights is, to a
great extent, eroded by a conspicuously low threshold for permissible
infringements. That is, these rights suffer from a lack of normative force,

115 Vgl. Stucki (2020), 548-551.

78

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

which manifests in their characteristically high infringeability (ie their
low resistance to being overridden).!'®

Letztlich, so Stucki, stellt sich damit die Frage, ob die Rede von Rechten mit
Blick auf bestehende Tierschutzgesetze tiberhaupt angemessen ist, erfiillen
diese doch lediglich minimale begriffliche Kriterien, nicht aber die charak-
teristische normative Funktion von Rechten.

Das Urteil, das {iber unseren Umgang mit Tieren aus moralphilosophi-
scher, tierrechtlicher Perspektive gefallt werden muss und wird, ist klar:
Gegenwartige Praktiken der Tiernutzung stellen nicht lediglich eine harm-
lose Abweichung von verniinftigen Zustinden dar. Vielmehr sind diese
als massive, systematische Verletzung und Missachtung der fundamentalen
Rechte von zig Millionen moralisch relevanten Lebewesen zu werten -
ein ,institutionalisiertes Unrecht“!”, wie Ladwig betont. Um die Dringlich-
keit dieses moralischen Unrechts zu verdeutlichen, sei nicht zuletzt an
das Argument der Grenzfille erinnert. Wenn wir dieses ernst nehmen,
dann diirfte sich eine Gesellschaft wie die unsrige, in der die Rechte von
Tieren in gravierender Form verletzt werden, nicht oder zumindest nicht in
erheblichem Mafle von einer Gesellschaft unterscheiden, in der Menschen
mit dhnlichen kognitiven Fahigkeiten auf vergleichbare Weise behandelt
werden - also Individuen, die wir in der Regel als besonders verwundbar
und schutzbediirftig betrachten.

Im nichsten Kapitel, in dem ich mich der Rechtfertigung von zivilem
Ungehorsam und anderen politischen Interventionen zum Schutz der
Rechte von Tieren zuwende, wird verstandlicher werden, was diese Bemer-
kungen bereits andeuten: Tierrechtliche Forderungen verlangen nach einer
Klirung, in welchem Verhiltnis moralphilosophische Uberlegungen zum
positiven Recht und der gemeinhin vertrauten Idee der demokratischen
Legitimation stehen. Die folgenden Abschnitte sollen vorbereitend dazu
dienen, einige zentrale Begrifflichkeiten (weiter) zu klaren und theoretische
Diskussionspunkte vorzustellen.

Pflichten, moralische Rechte und legale Rechte

Wenn jemandem eine moralische Pflicht zugeschrieben wird, dann bedeu-
tet dies grundsitzlich, dass diese Person eine bestimmte Handlung auszu-

116 Ebd., 550.
117 Ladwig (2020), 10.

79

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

fithren oder zu unterlassen hat (z.B. einer hilfsbediirftigen alteren Mitbiir-
gerin Uber die Strafle helfen oder eine Freundin nicht beliigen sollte). Der-
artige Pflichten sind dadurch gekennzeichnet, dass sie einen erheblichen
Verbindlichkeitscharakter aufweisen, es also nicht einfach dem Gutdiinken
der handelnden Person {iberlassen bleibt, ob sie die Pflicht beachtet oder
nicht.

Im Rahmen der Unterscheidung sog. ,vollkommener® und ,unvollkom-
mener” Pflichten wird - prominent u.a. bereits bei Kant und bei Mill -
allerdings darauf hingewiesen, dass je nach Pflicht ein gewisser Spielraum
besteht, wie diese umzusetzen ist."® Unvollkommene Pflichten, so schreibt
Mill, sind diejenigen,

bei denen die Ausfithrung der Handlung in besonderen Fillen, obwohl
sie Pflicht ist, auf unserer eigenen Wahl beruht, wie zum Beispiel die
Pflicht der Barmherzigkeit oder des Wohltuns. Zu diesen sind wir zwar
in der Tat verpflichtet, sie betreffen aber keine bestimmte Person oder
miissen nicht in einer vorgeschriebenen Zeit getan werden.!?

Anders verhdlt es sich bei vollkommenen Pflichten. Im Fall dieser Pflichten
kommt einer bestimmten Person ein korrespondierendes Recht zu. Wird
eine entsprechende Pflicht verletzt, wird folglich einer identifizierbaren
Person Unrecht getan.!20

Zu sagen, dass wir einer anderen Person gegeniiber ein moralisches
Recht haben, bedeutet dabei zugleich, dass wir von dieser einfordern
konnen, sich entsprechend zu verhalten. Ernst Tugendhat wiahlt hierzu
folgendes Bild, um den Charakter der Rechtsbeziehung im Bereich des
Moralischen zu illustrieren:

Wenn wir den anderen als Rechtssubjekt anerkennen, denken wir ihn
uns so, dafl er unbestimmt viele unsichtbare Ziigel in der Hand hilt,
an die wir, als Mitglieder der moralischen Gemeinschaft, gebunden sind
und an die er uns gegebenenfalls erinnern kann.!?!

118 Vgl. Kant (2017); Mill (2006).

119 Mill (2006), 75. Kant halt im Rahmen seiner Tugendlehre in dhnlicher Weise fest,
dass im Fall der Tugendpflichten ein gewisser Spielraum besteht, da nicht bestimmt
werden konne, ,wie und wie viel durch die Handlung zu dem Zweck, der zugleich
Pflicht ist, gewirkt werden solle‘; Kant (2017), 520.

120 Vgl. Mill (2006), 75 f.

121 Tugendhat (1993), 348.

80

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

Die grundsitzliche Einforderbarkeit oder Einklagbarkeit ist somit ein zen-
trales Merkmal moralischer Rechte. Wie in der Einleitung bereits angespro-
chen wurde, verbindet sich mit der Idee rechtlicher Anspriiche nicht selten
gar die Vorstellung, dass diese gesetzlich verankert werden sollten und
notfalls unter Anwendung von Zwang dafiir gesorgt werden darf, dass be-
stimmte Rechte von Personen nicht verletzt werden. Wer sich beispielswei-
se unrechtmiflig das Eigentum einer anderen Person aneignet oder diese
kérperlich schédigt, verdient dafiir nicht nur Tadel, sondern darf von staat-
licher Seite legitimerweise an der Ausfithrung entsprechender Handlungen
gehindert werden und muss bei Verstofl die rechtlichen Konsequenzen
tragen.1??

Vollkommene Pflichten gelten folglich gemeinhin als strenger'?* und ver-
weisen auf das positive Recht — wenngleich, wie Mill betont, es nicht in al-
len Fallen sinnvoll oder zweckmiflig sein mag, Rechtsanspriiche gesetzlich
zu regulieren, da wir einen guten Grund haben, ,,dem Magistrat keine der-
art unbegrenzte Macht iiber Individuen erteilen zu wollen:?* Fir Tugend-
hat besteht in diesem Zusammenhang die wesentliche Differenz zwischen
moralischen und legalen Rechten darin, in welcher Form diese einklagbar
sind. Bei Letzteren ist der Fall klar: Es existieren Instanzen wie Gerichte,
an die man sich bei Rechtsverletzungen wenden kann. Bei moralischen
Rechten hingegen besteht diese Moglichkeit nicht; sie sind fiir Tugendhat
deshalb als schwachere Rechte zu verstehen. Wer ein moralisches Recht hat,
kann dieses zwar einfordern, aber die Forderung erweist sich lediglich als

122 Vgl. Mill (2006), 72 f. Bei Kant verhalt es sich wiederum @hnlich, wenngleich dieser
seine Uberlegungen auf ein doch sehr verschiedenes philosophisches Fundament
griindet. Der Begriff des Rechts bezieht sich bei diesem allein auf die Handlungs-
freiheit — und nicht etwa die Zwecksetzungen - von Personen. Das Recht legt dem-
nach die Grenze fiir die Handlungsfreiheit von Personen fest. Wenn eine Person
diese Grenze iiberschreitet, indem sie die Handlungsfreiheit einer anderen Person
unrechtmiflig einschrinkt, darf sie notfalls zur Wahrung der Grenze gezwungen
werden, vgl. Kant (2017), 338 f.

123 So betrachtet etwa Kant die Beachtung unvollkommener Pflichten lediglich als
WVerdienst (...); ihre Ubertretung aber ist nicht so fort Verschuldung (...), sondern
blof moralischer Unwert, ebd., 520.

124 Mill (2006), 73. So mag man beispielsweise der Auffassung sein, dass eine Person,
moralisch betrachtet, ein Recht darauf hat, zu erfahren, wenn sie von ihrem:r
Partner:in hintergangen wurde. Zugleich wird man sich dagegen aussprechen, staat-
lichen Stellen die entsprechende Autoritit zu verleihen, fiir die Durchsetzung dieser
Rechte zu sorgen, da dies nur zum Preis massiver Eingriffe in die Privatsphére von
Personen sichergestellt werden konnte.

81

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Appell an die moralische Ordnung. Dariiber hinaus verfiigt die Person tiber
keine Mittel, ,dieser Forderung Nachdruck zu verleihen. 12>

Tugendhat weist allerdings darauf hin, dass moralische Rechte in Bezie-
hung zu einem anspruchsvolleren Verstindnis von Rechten stehen konnen.
So kann es namlich sein, dass ein moralisches Recht als eine Forderung
an alle auftritt, gemeinsam dafiir zu sorgen, dass ein moralisches Recht
geschiitzt wird, indem eine legale Instanz geschaffen wird. Ein moralisches
Recht, so Tugendhat, ,laf3t sich also durchaus im starken Sinne verstehen,
aber nur so, daf$ sich daraus eine kollektive moralische Pflicht ergibt, eine
entsprechende legale Rechtsinstanz zu institutionalisieren. 126

Wie lassen sich vor diesem Hintergrund die Uberlegungen von Tier-
rechtsvertreter:innen genauer verstehen? Die Unterscheidung zwischen
moralischen und positiven Rechten ist freilich auch diesen nicht unbe-
kannt. So betont bereits Regan, dass moralische Rechte, anders als legale
Rechte, nicht das Ergebnis eines schopferischen Aktes eines Individuums
(z.B. eines Despoten) oder einer Gruppe (z.B. einer gesetzgebenden Ver-
sammlung) sind.'?” Vielmehr ergeben sich diese, wie er unter Verweis auf
Joel Feinberg deutlich macht, auf Grundlage moralischer Prinzipien und
lassen sich als Ausdruck eines aufgeklarten Gewissens (,enlightened consci-
ence“) verstehen.28

Sind Tierrechte, um Tugendhats Unterscheidung aufzugreifen, ferner
zumindest insofern als stark zu verstehen, dass sie eine kollektive Pflicht
zur Institutionalisierung begriinden? Und was konnte Letzteres im Fall von
Tierrechten genauer bedeuten? Bei Regan findet sich noch keine ausfiihr-
liche theoretische Auseinandersetzung mit der Frage, in welchem Verhilt-
nis seine moralphilosophischen, tierrechtlichen Uberzeugungen konkreter
zum positiven Recht und der politischen Gemeinschaft stehen. Er spricht
allerdings an, dass die Tréger:innen von Rechten einen giiltigen Anspruch
gegeniiber der Gesellschaft haben, dass diese den Schutz der Rechte sicher-
stellt. So hilt Regan mit Verweis auf Mill fest: ,If I have the right to liberty,
for example, then you and society have a duty, in Mill's words, ‘to protect
me in the possession of it”!? Und nicht zuletzt verweist er darauf, dass

125 Tugendhat (1993), 349.

126 Ebd., 350.

127 Vgl. Regan (1985), 268.

128 Ebd., 271. In dhnlicher Weise erkldren auch Cochrane und Ladwig, dass moralische
Rechte auf moralischen Prinzipien oder Uberlegungen basieren, vgl. Cochrane
(2012), 13; Ladwig (2020), 105.

129 Vgl. Regan (1985), 270.

82

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

moralische Rechte dazu genutzt werden kénnen, fiir Anderungen in der
Gesellschaftsordnung — und damit auch am bestehenden Rechtssystem - zu
argumentieren.!3

Erst seit einigen Jahren wird insbesondere unter Bezugnahme auf den
Begriff der Gerechtigkeit der politiktheoretischen Verortung tierrechtlicher
Uberlegungen gréfiere Beachtung geschenkt.

Tierrechte und Gerechtigkeit

Was unter ,Gerechtigkeit zu verstehen ist, ist bekanntlich seit der Antike
umstritten. In der zeitgendssischen Gerechtigkeitsdebatte, die einen wesent-
lichen Bezugspunkt fiir jiingere tierethische Diskussionen bildet, ldsst sich
im Anschluss an Mill und John Rawls allerdings zumindest von einem
gemeinhin geteilten Grundverstdndnis sprechen. Der Begriff der Gerechtig-
keit wird hierbei in aller Regel nicht (oder zumindest nicht in erster Linie)
auf das Verhalten oder den Charakter von Individuen bezogen, sondern,
um Rawls’ einflussreiche Formulierung aufzugreifen, auf ,die Grundstruk-
tur der Gesellschaft“’! und damit auf die wichtigsten gesellschaftlichen
Institutionen: insbesondere das politische System, die Verfassung sowie die
6konomische Ordnung.

Und mehr noch: Gerechtigkeit wird meist nicht lediglich als ein Wert
neben anderen betrachtet, sondern, um nochmals auf Rawls zu verweisen,
als ,.erste Tugend sozialer Institutionen“®2. Dieser Auffassung zufolge ,miis-
sen noch so gut funktionierende und wohlabgestimmte Gesetze und Insti-
tutionen abgedndert oder abgeschafft werden, wenn sie ungerecht sind. 13
Anspriiche der Gerechtigkeit weisen folglich eine besondere Qualitit auf;
sie sind, so hebt etwa Martha Nussbaum hervor, von ,besonders zwingen-

130 Vgl. ebd., 269, 278.

131 Rawls (1979), 23.

132 Rawls (1979), 19 (meine Hervorhebung). Einfithrend zum Tugend- und Gerechtig-
keitsbegriff vgl. LeBar/Slote (2020).

133 Rawls (1979), 19. Nicht unerwdhnt bleiben sollte, dass diese Auffassung nicht un-
umstritten ist. So weist etwa Fabian Wendt im Rahmen der Debatte um unsere
moralischen Verpflichtungen zur Aufnahme von Gefliichteten darauf hin, dass der
Wert der Gerechtigkeit nicht der einzige, und mitunter nicht der entscheidende ist,
wenn es darum geht, worin die Aufgabe von Staaten zu sehen ist. Konkreter merkt
er mit Verweis auf Thomas Hobbes an, dass der Zweck des Staates lange Zeit vor
allem darin gesehen wurde, fiir Frieden zu sorgen, vgl. Wendt (2016), 45.

83

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

der und grundlegender Art“B4. Mit dieser Formulierung Nussbaums ist
ein bedeutsames Element angesprochen, dass die Forderung nach Gerech-
tigkeit kennzeichnet und an die Erlduterungen zum Rechtsbegriff ankniipft:
Anspriiche der Gerechtigkeit sind nicht nur besonders dringlich und ver-
bindlich, sondern werden ferner grundsatzlich als (staatlich) erzwingbar
verstanden.!3

Im Kontext der tierrechtlichen Diskussion hat Alasdair Cochrane als
einer der ersten ausfiihrlicher die enge Verbindung, die man zwischen Ge-
rechtigkeitsiiberlegungen und der politischen Ausiibung von Zwang ziehen
kann, unterstrichen. So macht er zu Beginn seines Buches Animal Rights
Without Liberation ausdriicklich deutlich:

Indeed, the theory of moral rights provided in this book has an intrinsic
relationship to both law and politics. After all, by providing an account of
the moral rights of animals, the book is not merely saying that it would
be permissible or desirable for animals to be treated in this way or that.
Instead the language of rights immediately implies that this treatment of
animals is a matter of justice. That is, it is a matter that pertains to what
individuals can be legitimately coerced to comply with.136

Ahnlich duf8ert sich im Anschluss an Cochrane Robert Garner. Thm zu-
folge unterscheidet sich der Bereich der Gerechtigkeit von jenen weiten
Bereichen der Wohltitigkeit oder des Mitgefiihls dadurch, dass er beson-
ders strenge Pflichten umfasst und folglich ,an element of compulsion“®”
enthalte. Weil Gerechtigkeitsanspriiche — und die mit diesen verbundenen
Rechte - von solch besonderer Bedeutung sind, kommt die Pflicht, gegen
Ungerechtigkeiten vorzugehen, meist dem Staat oder anderen politischen
Autorititen zu. Die Konsequenz, die sich daraus ergibt, macht Garner wie
folgt deutlich:

134 Nussbaum (2014a), 457 f.

135 Diesen spezifischen Zwangscharakter, der sich mit dem Gerechtigkeitsbegriff
verbindet, betont auch David Miller: ,It is a characteristic mark of justice that
the obligations it creates should be enforceable: we can be made to deliver what is
due to others as a matter of justice, either by the recipients themselves or by third
parties, Miller (2021), Abschnitt 1.2.

136 Cochrane (2012), 13. Auch Cochrane gibt allerdings zu bedenken, dass nicht jedes
moralische Recht gesetzlich verankert und durchgesetzt werden sollte, sondern gute
Griinde dafiir sprechen konnen, in bestimmten Féllen davon abzusehen, vgl. ebd.,
14.

137 Garner (2013), 47.

84

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

The requirement to be just to animals means, in practice, that it is regar-
ded as a pressing matter, one that should be considered compulsory and
not left to individuals to decide if they want to abide by obligations.!3

Ubertragen auf Tierrechte bedeutet dies: Die Entscheidung, tierische Pro-
dukte zu konsumieren, deren Erzeugung mit der Verletzung zentraler, ge-
rechtigkeitsrelevanter moralischer Rechte von Tieren verbunden ist, sollte
nicht der freien Wahl von Biirger:innen {iberlassen bleiben. Vielmehr hat
der Staat sicherzustellen, dass entsprechende Optionen tiberhaupt nicht be-
stehen, also die Rechte der Tiere gesetzlich zu verankern und notfalls unter
Anwendung von Zwang dafiir zu sorgen, dass diese respektiert werden.1*
Wenn wir die Frage — um ein fritheres Beispiel Garners aufzugreifen -,
ob wir einen Hummer lebend in kochend heifles Wasser werfen diirfen,
als eine Sache der Gerechtigkeit verstehen, dann betrachten wir die Riick-
sichtnahme auf das Wohlergehen des Hummers nicht ldnger als eine blof3e
moralische Préferenz, der manche folgen mogen und andere nicht.!40

Zu vergleichbaren Einschédtzungen hinsichtlich der Rechtfertigung von
Zwangsausiibung gelangt auch Bernd Ladwig. Nur in sehr wenigen Féllen
diirfte eine solche Forderung unzumutbar und damit nicht gestattet sein.
So stellt er unter Verweis auf die in der tierethischen Debatte nicht selten
bemiihten und umstrittenen Sklavereivergleiche ausdriicklich klar:

Unzumutbar konnte ein Verzicht auf Tiernutzung zunichst fiir die vielen
Menschen erscheinen, die direkt oder indirekt von ihr leben. Was etwa
ist mit den Beschiftigten in der Nahrungsmittelindustrie und mit den
Landwirten? Die Antwort ist grundsatzlich einfach: Sofern das System,
an dem sie mitwirken und von dem sie abhingen, gegen moralische
Rechte verstofit, so haben sie keinen Anspruch auf sein Fortbestehen.
Hier trdgt der in anderer Hinsicht sicher fragwiirdige Vergleich zwischen
Sklaverei und Tierhaltung. Die Sklaverei war Unrecht, selbst wenn sie

138 Ebd., 49.

139 Genauer kann Zwang von staatlicher Seite grundsatzlich auf zwei Weisen ausge-
ubt werden, wie Arash Abizadeh festhélt: Direkt (praventiv) im Rahmen einer
Zwangshandlung (beispielsweise durch Anwendung physischer Gewalt) oder indi-
rekt durch Zwangsandrohung (Sanktionierung bei Fehlverhalten), vgl. Abizadeh
(2017), 102£.

140 Garner spricht dieses Beispiel im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit Rawls
und dem moralischen Pluralismus an, vgl. Garner (2005), 67.

85

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

als System sehr vielen Menschen, etwa in den Siidstaaten der USA, die
okonomische Existenz sicherte.!4!

Zahlreiche weitere Autor:innen in der zeitgendssischen tierethischen Dis-
kussion teilen dieses gerechtigkeitstheoretische Grundverstindnis.'> Coch-
rane, Garner und Siobhan O’Sullivan méchten dieses gar als verbindendes
und distinktes Merkmal des political turn in der Tierethik verstanden wis-
sen.3 Genauer argumentieren sie, dass Gerechtigkeit in zahlreichen jiinge-
ren Beitrigen erstens in dem soeben erlduterten engen Sinn verstanden
wird und sich im Vergleich zur traditionellen tierethischen Literatur explizit
auf den Bereich besonders gewichtiger und grundlegender moralischer
Rechte bezieht. Zum Zweiten halten sie fest, dass sich jene Beitrége, die
diesem turn zugeordnet werden konnen, dadurch kennzeichnen lassen,
dass sie sich auf politische Institutionen, Strukturen und Prozesse beziehen
und danach fragen, wie diese zu transformieren sind, um Gerechtigkeit
gegeniiber Tieren sicherzustellen.

Zusammengefasst: Wenn unsere Pflichten gegentiber Tieren in die starke
Sprache individueller moralischer Rechte gekleidet und zu einer Sache der
Gerechtigkeit erklart werden, riicken ethische Uberlegungen unweigerlich
in die Nahe von Politik und Gesetz. Die moralischen Rechte von Tieren,
so wurde deutlich gemacht, werden von tierrechtlicher Seite als Ideal ent-
worfen, dem das positive Recht folgen sollte, so dass institutionell sicherge-
stellt wird, dass die Rechte der Tiere notfalls unter Ausiibung von Zwang
geschiitzt und durchgesetzt werden konnen. Um die nicht nur rhetorische
Ndghe von Menschen- und Tierrechten nochmals zu unterstreichen, sei

141 Ladwig (2020), 179. Sein Gerechtigkeitsverstindnis, das sehr nahe an dem von
Cochrane und Garner skizzierten liegt, erlautert Ladwig in Auseinandersetzung u.a.
mit Mill an spiterer Stelle ausfiihrlicher, vgl. ebd., 218-221.

142 So schreiben beispielsweise Marcel Wissenburg und David Schlosberg: ,Turning
what would be ethically required into practice takes more than preaching and
proselytising at the level of individuals; it is a matter of politics, of authoritatively
imposing legitimate and legitimised rules including sanctions on the whole of
a political society®, Schlosberg/Wissenburg (2014), 1. Svenja Ahlhaus und Peter
Niesen machen ebenfalls darauf aufmerksam, dass der Theoretisierung der Rechte
von Tieren im Rahmen politischer Zwangsaustibung ein zentrales Element eines
politischen Verstdndnisses der Mensch-Tier-Beziehungen ist, vgl. Ahlhaus/Niesen
(2015), 14-16. Donaldson/Kymlicka betonen, dass der politischen Gemeinschaft die
Pflicht zukommt, die Rechte der Mitbiirger:innen - zu denen auch zahlreiche Tiere
zdhlen - zu schiitzen und es sich dabei um eine Sache der Gerechtigkeit handelt,
vgl. Donaldson/Kymlicka (2011), 132 f., 155.

143 Vgl. Cochrane/Garner/O’Sullivan (2018), bes. 10-13.

86

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

darauf hingewiesen, dass Cochrane dafiir argumentiert, Menschen- und
Tierrechte im tibergeordneten Konzept von ,sentient rights®, also der Rech-
te aller empfindungsfahigen Lebewesen, zu vereinen.!44

Nun sind wir, wie zu Beginn dieses Abschnitts angemerkt wurde, weit
von diesem Ideal entfernt. Die allermeisten Menschen treffen taglich Ent-
scheidungen, die, wenn auch indirekt, mit der Verletzung der Rechte von
Tieren in Verbindung stehen, ohne dass sie irgendjemand daran hindern
wiirde. Und eine nicht unbeachtliche Anzahl an Menschen ist — angefangen
von der Aufzucht {iber den Transport bis hin zur Schlachtung - auch
direkt an der Schiadigung von Tieren beteiligt. Ist die Forderung nach
der zwangsweisen Durchsetzung von Tierrechten also nicht mehr als ein
frommer Wunsch, von dem die Vertreter:innen von Tierrechten allenfalls
hoffen konnen, dass er eines Tages in Erfiillung gehen mag?

Tierrechtler:innen sind sich der Herausforderung, die die dramatische
Diskrepanz zwischen moralischem Anspruch und gesellschaftlicher Wirk-
lichkeit darstellt, durchaus bewusst. Theoretisch haben einige Autor:innen
darauf reagiert, indem sie ihre Uberlegungen mitunter explizit auf die
»nichtideale“ Ebene verlagert haben. Auf dieser wird, grob gesprochen,
im Anschluss an Rawls’ viel diskutierte Unterscheidung zwischen idealer
und nichtidealer Theoriebildung davon ausgegangen, dass die allermeisten
ihren moralischen Pflichten, die sich auf der Ebene der idealen Gerechtig-
keitstheorie ergeben, nicht nachkommen.> Von dieser Ausgangsannahme
ausgehend wird dann gefragt, wie eine tierrechtliche Theorie gestaltet sein
sollte, die diesem Umstand iiberzeugend Rechnung trégt.146

Rawls konzentriert sich im Rahmen seiner Gerechtigkeitstheorie, was
seine Uberlegungen zur nichtidealen Theorie betrifft, vor allem auf die
Frage, inwiefern ziviler Ungehorsam in einer Gesellschaft gerechtfertigt
sein kann, die bedeutsame Ungerechtigkeiten aufweist. Bei Rawls geht es
dabei, wie im 4. Kapitel zu sehen sein wird, nicht um Ungerechtigkeiten
gegeniiber Tieren, sondern um die Missachtung grundlegender Rechte von

144 Vgl. Cochrane (2013). Ladwig halt Cochrane folgend ebenfalls fest, dass die Men-
schenrechte ,als eine Teilklasse von Rechten aller empfindungsfahigen Wesen® ver-
standen werden sollten, Ladwig (2020), 22.

145 Die ideale Theorie betrachtet, so Rawls, ,,also in erster Linie das, was ich vollstandi-
ge Konformitat nenne (...) Rawls (1979), 25.

146 Im Kontext der tierethischen Gerechtigkeitsdiskussion hat Robert Garner als einer
der ersten ausfithrlicher Bezug auf die nichtideale Theoriebildung genommen, vgl.
Garner (2013), bes. 11-19. Fiir eine ,immanente“ Kritik an Garners nichtidealer
Position vgl. Ladwig (2021).

87

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Menschen. Dennoch ergeben sich vergleichbare — und bislang selten aus-
fihrlicher diskutierte — Fragen, wenn man sich vor diesem Hintergrund
unserem Umgang mit Tieren zuwendet. Konkreter besteht Klarungsbedarf,
wie sich Forderungen nach Gerechtigkeit fiir Tiere gegeniiber Forderungen
verhalten, die die Legitimitdt der Durchsetzung politischer Zwangsmaf3-
nahmen in einer liberalen Demokratie betreffen. Was ist unter nichtidealen
Umstdnden moralisch erlaubt oder gar gefordert, um die Rechte von Tieren
zu schiitzen und der Gerechtigkeit Geniige zu tun?

Wire es, so ldsst sich fragen, gar gerechtfertigt, wenn die moralischen
Rechte von Tieren sofort und direkt — d.h. gegebenenfalls ohne voran-
gegangene demokratische Legitimation — politisch durchgesetzt wiirden?
Den allermeisten diirfte diese Frage unmittelbar intuitiv abwegig erschei-
nen. Denn selbstverstandlich, so legt ein gemeinhin verbreitetes demokrati-
sches Grundverstindnis nahe, miissen moralische Uberzeugungen, die die
Ausiibung von Zwang fordern, demokratisch verhandelt werden und im
Rahmen entsprechender Prozeduren legitimiert werden. Genauer bedeutet
dies: Staatliche Akteure diirften sich nicht einfach tiber demokratische Pro-
zesse hinwegsetzen, um tierrechtliche Forderungen durchzusetzen, die weit
iber geltende Tierschutzbestimmungen hinausreichen. Und zu @hnlichen
Ergebnissen diirften die meisten im verwandten Falle illegaler, unter Um-
stainden gewaltsamer Interventionen von Tierrechtsaktivist:innen gelangen.
Auch diese miissen sich an die Spielregeln des demokratischen Rechtsstaats
halten und diirfen der iibrigen Bevilkerung ihre Anliegen nicht ohne Wei-
teres aufzwingen.

Aus einer tierrechtlichen Perspektive gestaltet sich die Situation aller-
dings weniger eindeutig, so dass sich die Frage stellt, inwiefern eine an-
spruchsvolle Gerechtigkeitstheorie im Fall von Tieren als Ideal iberzeugen
kann. Bevor ich mich diesem Problemkomplex in den nichsten Kapiteln
ausfiihrlich zuwenden werde, diirften abschliefend einige weitere vorberei-
tende Bemerkungen zum Verhiltnis von Gerechtigkeit, Demokratie und
legitimer Zwangsausiibung in liberalen Gesellschaften hilfreich sein.

Tierrechte, Demokratie und Legitimitdt
Ich mochte hierzu mit einer kurzen Kldrung der bereits in der Einleitung

angesprochenen Frage, was unter ,Liberalismus® zu verstehen ist, beginnen.
Dabei muss vorweggeschickt werden, dass es den Liberalismus nicht gibt,

88

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

sondern es sich dabei um eine Familie von Ideen handelt, die in verschiede-
nen Ansitzen ihren Ausdruck gefunden hat. Michael Freeden bemiiht in
diesem Sinne das Bild eines ,house of many mansions“4’. Die zentralen
Uberlegungen, um die es dabei geht, umfassen insbesondere die Werte der
(individuellen) Freiheit, der moralischen und politischen Gleichheit, der
Autonomie und Selbstverwirklichung sowie der Toleranz. Damit verbun-
den spielen, historisch betrachtet, Vorstellungen wie Rechtsstaatlichkeit,
die Rechtfertigungsbediirftigkeit und Beschrdnkung staatlicher Macht, eine
marktwirtschaftlich organisierte Okonomie, aber auch Sozialstaatlichkeit
und soziale Gerechtigkeit eine zentrale Rolle in den Gedankengebduden
liberaler Theoretiker:innen — wenn auch in sehr unterschiedlicher Auspra-
gung.

Im Anschluss an gegenwirtige Diskussionen zum politischen Liberalis-
mus mochte ich den Liberalismus hier und im Folgenden in erster Linie
als ,eine Theorie staatlicher Legitimitdt“4® verstehen, deren normatives
Fundament ein unterschiedlich ausbuchstabierbares Freiheitsverstindnis
bildet. Die Grundidee ist dabei folgende: Jede Einschriankung der personli-
chen Freiheit durch den Staat (oder allgemeiner gesprochen: die politische
Gemeinschaft) ist rechtfertigungsbediirftig. Eine liberale Theorie gibt dem-
nach Aufschluss dariiber, so Bratu und Dittmeyer, ,welche Handlungen ein
Staat vollziehen darf bzw. wie dessen Institutionen beschaffen sein mussen,
damit er insgesamt als legitim angesehen werden kann.14°

147 Vgl. Freeden (2015), Kapitel 1. Fiir einen hilfreichen einfiihrenden Uberblick iiber
den Liberalismus als politischer Ideologie ferner Freeden/Stears (2013). Eine beson-
dere, andere Akzente setzende Spielart des Liberalismus stellt Judith Shklars Libera-
lismus der Furcht dar. Auf diesen komme ich im 6. Kapitel zurtick.

148 Bratu/Dittmeyer (2017), 13. Vgl. grundlegend hierzu auch Waldron (1987). Laut
Waldron ist der Liberalismus im Wesentlichen ,a theory about what makes political
action - and in particular the enforcement and maintenance of a social and political
order — morally legitimate. The thesis that I want to say is fundamentally liberal is
this: a social and political order is illegitimate unless it is rooted in the consent or
agreement of all who have to live under it; the consent or agreement of these people
is a condition of its being morally permissible to enforce that order against themS
ebd., 140.

149 Bratu/Dittmeyer (2017), 13. Die beiden verorten ,die normative Grundannahme des
Liberalismus“ direkt in einem Recht auf Freiheit, welches ,als der ausschlaggebende
Priifstein fiir die Legitimitdt eines Staates” fungiert, ebd., 14. In dhnlicher Weise
halten auch Gaus, Courtland und Schmitz fest, werde der Wert der Freiheit von
Liberalen typischerweise als ,normatively basic* betrachtet und als Grundannahme
vorausgesetzt, vgl. Gaus/Courtland/Schmitz (2020). An anderer Stelle spricht Gaus
in diesem Zusammenhang vom ,Fundamental Liberal Principle®: Diesem zufolge

89

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

Die bisherigen Ausfithrungen legen nahe, dass zwischen den Forderun-
gen nach demokratischer Legitimation und liberaler Legitimitat grofle Ge-
meinsamkeiten bestehen. Und im gemeinen Alltagsverstindnis scheinen
Liberalismus und Demokratie ohnehin eng miteinander verkniipft.!>® Dies
ist nicht verwunderlich, bringt die Forderung nach Legitimation bzw. Legi-
timitdt doch in beiden Fallen zum Ausdruck, dass die Ausiibung staatlicher
Zwangsgewalt einer iiberzeugenden, fiir jede:n nachvollziehbaren Rechtfer-
tigung bedarf - historisch einflussreiche Vorstellungen, wonach politische
Herrschaft auf Grundlage familidgrer Abstammung oder mit Verweis darauf,
von Gott eingesetzt zu sein, legitimiert werden konnte, lassen wir heute
nicht mehr gelten.

Bei genauerer Betrachtung wird allerdings schnell klar, dass sich das
Verhiltnis von Demokratie und Liberalismus als durchaus spannungsreich
erweist — gerade was die Frage betrifft, welches normative Gewicht dem
faktischen demokratischen Prozess samt Mehrheitsentscheidung zukommt.
Ohne allzu weit (ideen-)geschichtlich auszuholen, sei darauf hingewiesen,
dass bereits frithe Liberale demokratischen Gedanken ambivalent begegnet
sind. Man denke insbesondere an John Stuart Mills Warnung vor den
Gefahren einer ,Tyrannei der Mehrheit“’®. Die Haltung dieser Liberalen
gegeniiber demokratischen Prozessen und Mehrheitsentscheidungen, so
John Skorupski, lasst sich wohl am besten ,as a mixture of support and
vigilance’®?, also einer Mischung aus Unterstiitzung und Wachsambkeit,
beschreiben.

Die Gemeinsamkeiten und Spannungen zwischen liberalen und demo-
kratischen Perspektiven lassen sich allerdings noch genauer fassen. Von
zentraler Bedeutung sind hierbei die Ideen der Zustimmung und des Kon-
senses, die bereits angeklungen sind. Denkt man an historisch einflussreiche
liberale und demokratische Uberlegungen zur grundsitzlichen Rechtferti-
gung staatlicher Herrschaft, besteht zwar sicherlich eine allgemeine Uber-
einstimmung dahingehend, dass der politischen Ordnung (und der mit

liegt die Begriindungslast auf Seiten derjenigen, die Freiheit einschranken méchten.
Und entsprechend muss jede Begrenzung der Freiheit durch politische Autorititen
gerechtfertigt werden, vgl. Gaus (1996). Abschnitt 10.2.1.

150 John Skorupski spricht in diesem Sinne von einer ,widespread attitude which sees
liberal democracy as a kind of indissoluble whole— perhaps, at most, with a faintly
discernible internal hyphen', Skorupski (2017), 178.

151 Mill (2009), 19.

152 Skorupski (2017), 173. Vgl. ferner Freeden (2015), 27 f.

90

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

dieser verbundenen Ausiibung von Zwang) von allen zugestimmt wird.">3
Spannend wird es allerdings, wenn man danach fragt, in welcher Form
diese Zustimmung gegeben werden muss.

Jeremy Waldron trifft hierzu die hilfreiche Unterscheidung zweier ver-
schiedener liberaler Vorstellungen zur Begriindung politischer Legitimitit.
Erstens kann der Fokus auf der faktischen demokratischen Zustimmung
liegen. Im Mittelpunkt steht hierbei der Wille der Individuen, den es
zu beriicksichtigen gilt - Waldron spricht entsprechend von ,voluntaris-
tischen“ Ansidtzen politischer Legitimitit und nennt Rousseau als einen
wesentlichen Vertreter.!>* Andere Autor:innen stiitzen sich im Gegensatz
hierzu, zweitens, auf die Idee eines hypothetischen Konsenses und geben
damit die enge Bindung politischer Legitimitdt an den tatsdchlichen Willen
von Individuen (und damit verbunden: des Volkes) weitgehend auf. Fiir
die Legitimitdt der politischen Ordnung ist dann nicht entscheidend, ob
eine faktische Zustimmung vorliegt, sondern ob gezeigt werden kann, dass
verniinftigerweise zugestimmt werden wiirde oder sollte (bzw. diese nicht
verniinftigerweise zuriickgewiesen werden konnte oder sollte). Waldron
wihlt fiir diese Ansétze die Bezeichnung ,rationalistisch® und fithrt Kant
als einen zentralen historischen Vertreter an.!>®

Beide Positionen sehen sich mit Herausforderungen konfrontiert. Die
erste, auf faktische Zustimmung abzielende Begriindungsstrategie bleibt
immer eng an den vorhandenen Willen von Individuen gebunden. Damit
stellt sich allerdings die Frage, inwiefern dann noch eine unabhingige
kritische Betrachtung der politischen Legitimitdt einer Ordnung moglich
ist. Dies gilt insbesondere fiir den Fall, dass Institutionen Unterstiitzung er-
fahren, diese Institutionen aus Sicht der Vernunft aber mit guten Griinden
als illegitim kritisiert werden konnen.

Hypothetische Ansitze zur Rechtfertigung weisen demgegeniiber den
Vorteil auf, dass sie gerade die moralischen Grenzen von Theorien fak-
tischer Zustimmung bestimmen.!>® Zugleich haben diese ebenfalls ihren
Preis: Sie miissen idealisieren und damit zwangsldufig Abstand nehmen
von dem, was Menschen tatsdchlich fiithlen und wollen. Nicht mehr der

153 Eine Einschriankung unserer Freiheit durch andere, so erldutert Jeremy Waldron
die zentrale zugrunde liegende moralische Uberzeugung, ist dann erlaubt, wenn
diese mit unserem Einverstandnis geschieht. Denn dann behalten wir weiterhin die
Kontrolle dariiber, was mit uns geschieht, vgl. Waldron (1987), 137.

154 Vgl. ebd., 140.

155 Vgl. ebd., 141.

156 Vgl. ebd., 142 1.

91

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Beriicksichtigung und individuelle Rechte

Wille der Individuen fungiert als moralisch entscheidende Kontrollinstanz
fir die Zuldssigkeit der Ausiibung von Zwang, sondern die Vernunft bzw.
eine idealisierte Vorstellung verniinftiger Biirger:innen. Mit Blick auf mo-
derne pluralistische Gesellschaften dréngt sich dabei die Frage auf, ob eine
solche Position iiberhaupt iiberzeugend begriindet werden und auf Akzep-
tanz hoffen kann. Eine mégliche Option fiir Liberale, dieser Herausforde-
rung zu begegnen, so bereits Waldron, besteht darin, sich auf gemeinhin
geteilte Interessen und Uberzeugungen zu stiitzen.'s”

John Skorupski trifft eine nicht undhnliche Unterscheidung zwischen
zwei historisch einflussreichen Perspektiven: dem ,altem Liberalismus®
und ,radikal-demokratischen® Vorstellungen. Allerdings konzentriert sich
Skorupski starker auf das Verhaltnis von Politik und Ethik.1>® Der zentrale
Konflikt, den er zwischen diesen beiden Zugéngen ausmacht, dreht sich
um die normative Quelle des Ethischen und des Politischen. Fiir Liberale,
so Skorupski, stellen ethische Uberlegungen - genauer: die normativen
Prinzipien eines unparteilichen, kosmopolitischen Individualismus — den
Ausgangspunkt dar, von dem aus diese sich der Politik nahern. Der de-
mokratische Prozess selbst bildet entsprechend nicht das Fundament po-
litischer Legitimitédt. Radikal-demokratische Ansdtze hingegen betrachten
den souverdnen Willen des Volkes als die fundamentale Basis politischer
Legitimitédt. Das Ethische wird in erster Linie als eine Beschreibung jener
Tugenden betrachtet, die fiir die demokratische Selbstbestimmung notwen-
dig sind.

Diese Unterscheidungen erweisen sich als hilfreich, um nun genauer zu
betrachten, wie sich die Begriffe der Legitimitat und der Gerechtigkeit —
und damit insbesondere die Forderung nach Achtung individueller Grund-
rechte — zueinander verhalten. Stellt man die Ideen faktischer Zustimmung
und demokratischer Selbstbestimmung in den Mittelpunkt, bedeutet dies
zugleich, ethische Uberlegungen normativ betrachtet in den Hintergrund
zu riicken. Wir mégen dann beispielsweise, um zum Mensch-Tier-Verhalt-
nis zurilickzukehren, unseren politischen Umgang mit Tieren unter ethi-
schen Gesichtspunkten kritisieren, gar fiir zutiefst ungerecht erachten - il-
legitim wire dieser allerdings nicht, sofern er als Ausdruck demokratischer
Selbstbestimmung gelten kann. Ganz im Gegenteil miisste die Vorstellung,
dass die Rechte von Tieren notfalls durch die Ausiibung von Zwang zu
schiitzen und zu verwirklichen sind, als offensichtlich illegitim bezeichnet

157 Vgl. ebd., 145.
158 Vgl. Skorupski (2017), 176-178.

92

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik

werden, sofern ein solches Vorhaben nicht an die Idee demokratischer
Legitimation zuriickgebunden wird.

Im Fall von Tierrechten mag diese stirker demokratisch akzentuierte Le-
gitimitdtsvorstellung bei den meisten intuitiv keinen Widerstand hervorru-
fen. Anders diirfte es allerdings aussehen, wenn es sich nicht um die Rechte
von Tieren, sondern um fundamentale Forderungen der Gerechtigkeit ge-
geniiber Menschen handelte. Klaffen hier das, was faktisch demokratisch
gewollt wird, und das, was moralisch geboten ist, weit auseinander, gewinnt
die stdrker ethisch fundierte liberale Legitimitatsperspektive zweifellos an
Plausibilitdt. Denn dieser zufolge muss die legitime Ausiibung politischen
Zwangs grundlegenden Gerechtigkeitsvorstellungen gentigen.!>

Um es greifbarer zu machen: Fundamentale Grundrechte, die nicht zu-
letzt dem Schutz von Minderheiten dienen, gelten vielen Liberalen gemein-
hin als der demokratischen Auseinandersetzung entzogen; auch eine demo-
kratische Mehrheit kann diese nicht abschaffen und somit massive Unge-
rechtigkeiten legitimieren. Im Umkehrschluss ergibt sich aus diesen Uberle-
gungen ferner die Konsequenz, dass bestimmte fundamentale Anspriiche
von staatlicher Seite notfalls mit Zwang durchgesetzt werden kénnen, auch
wenn diese nicht von der Mehrheit befiirwortet werden. So diirfte vielen
beispielsweise die Position grundsatzlich moralisch einleuchten, dass bei
gravierenden Verletzungen der Grundrechte einer Minderheit staatlicher
Zwang ausgeiibt werden darf, um diese Rechte zu schiitzen - ganz gleich,
was die Mehrheit der Bevolkerung fiir richtig hélt und will (man denke,
um einen besonders drastischen Fall zu wiahlen, etwa an die demokratisch
nicht legitimierte Durchsetzung von Grundrechten in einer Gesellschaft,
in der bislang bestimmte Bevélkerungsgruppen versklavt werden). Ahnlich
gelagert ist die Herausforderung, wenn man iiber den engen Rahmen in-

159 Eine solche Spannung lasst sich laut Arash Abizadeh mit Blick auf die ethische
Debatte um die Rechtfertigung staatlicher Grenzen konstatieren, wo ein liberaler,
individuelle Rechte betonender und offene Grenzen nahelegender Universalismus
auf eine im engeren Sinne demokratische, partikularistische Position trifft, die
dem Prinzip der (nationalen) Selbstbestimmung und der Kontrolle der eigenen
Grenzen Vorrang einrdumt. Im Wesentlichen stellt sich, mit anderen Worten, die
Frage, ob und inwieweit Staaten selbstbestimmt demokratisch dariiber bestimmen
diirfen, ihre Grenzen zu schlieffen, auch wenn dies auf Kosten des Schutzes der
grundlegenden Rechte von Individuen geht, vgl. Abizadeh (2017), 106-109. Nicht
unerwahnt bleiben sollte, dass Abizadehs Absicht im weiteren Verlauf seines Textes
darin besteht, diese Gegeniiberstellung zu problematisieren und zu tiberwinden,
indem er zu zeigen versucht, dass gerade aus einer stirker demokratietheoretisch
fundierten Perspektive die Rechtfertigung von Grenzen kritisiert werden kann.

93

18.01.2026, 22:02:36. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Tiere, moralische Berticksichtigung und individuelle Rechte

nerstaatlicher Gerechtigkeit hinausblickt und danach fragt, unter welchen
Umstdnden die Souverénitit eines Staates eingeschrankt werden darf. Nicht
wenige erachten es heute im Fall katastrophaler Menschenrechtsverletzun-
gen prinzipiell als gerechtfertigt (oder unter Umstdnden als gefordert), in
letzter Instanz gar mit militdrischen Mitteln zu intervenieren.

Wenn es also gerechtfertigt sein kann, aus Griinden der Gerechtigkeit
fundamentale Rechte im Zweifelsfall ohne (oder gegen) eine demokratische
Mehrheit durchzusetzen, konnte dies dann aus tierrechtlicher Perspektive
nicht auch fiir die Rechte von Tieren gelten, die gegenwirtig in einem
dramatischen Ausmafl verletzt werden? Bedarf es, moralisch betrachtet,
zur Durchsetzung der Rechte von Tieren wirklich erst der demokratischen
Legitimation durch die politische Gemeinschaft, ehe entsprechende Inter-
ventionen gerechtfertigt waren? Allgemeiner gesprochen ist zu kliren, ob
und inwiefern die Rechte von Tieren, wie Chad Flanders es formuliert,
analog zu den Grundrechten von Menschen als ,above and beyond poli-
tics“10 verstanden werden sollten. Diesen Fragen, die das Verhiltnis von
individuellen Tierrechten, Gerechtigkeit und der legitimen Ausiibung von
Zwang betreffen, werde ich mich in den folgenden Kapiteln griindlicher
widmen.

160 Flanders (2014), 44.

94

18.01.2026, 22:02:36. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748944287-35
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1 Die moralische Berücksichtigung anderer Tiere: Grundlagen
	3.2 Moralische Gleichheit, Utilitarismus und Tierrechte
	3.2.1 Nichtmenschliche Tiere und Utilitarismus: Peter Singer
	Speziesismus, das Prinzip der gleichen Interessenabwägung und Utilitarismus
	Präferenzutilitarismus und die Nutzung von Tieren
	Zur utilitaristischen Rechtfertigung der Tötung von Tieren

	3.2.2 Moralische Rechte für Tiere: Tom Regan
	Regans Kritik am Utilitarismus
	Gleicher inhärenter Wert und moralische Rechte

	3.2.3 Das Argument der Grenzfälle

	3.3 Tierrechtstheorie zwischen Moral, Recht und Politik
	3.3.1 Interessenbasierte Tierrechtstheorie: Cochrane und Ladwig
	Interessentheoretische Begründung von Tierrechten
	Was folgt aus der Interessentheorie der Tierrechte?

	3.3.2 Rechte, positive Pflichten und die Relevanz von Beziehungen
	Clare Palmer und die Idee relationaler positiver Pflichten
	Donaldsons und Kymlickas politische Theorie der Tierrechte
	Interessenbasierte Tierrechtstheorie und die Frage politischer Mitgliedschaft

	3.3.3 Zur politischen Verortung von Tierrechten
	Pflichten, moralische Rechte und legale Rechte
	Tierrechte und Gerechtigkeit
	Tierrechte, Demokratie und Legitimität



