
Selbst_Positionierungen

In zehn Einzelinterviews baten wir Muslim:innen, die sich entweder

selbst als solche bezeichnen oder als solche adressiert werden, uns zu

schildern, wie sie den Sicherheitsdiskurs wahrnehmen, welche Auswir-

kungen er auf sie hat und wie sie damit umgehen. Uns interessierte,

wie sie sich angesichts ihrer Adressierung als ›bedrohlich (und) fremd‹

selbst positionieren. Um ein möglichst breites Feld an Deutungen und

Praktiken zu erhalten, versuchten wir, möglichst diverse Gesprächs-

partner:innen für Interviews zu gewinnen. Zur Auswertung nutztenwir

die Objektive Hermeneutik als Werkzeug und passten sie unserer Fra-

gestellung sowie unseren erkenntnistheoretischen und forschungsethi-

schen Positionen an. An den Einzelinterviews nahmen die folgenden

Personen (Pseudonyme) teil: Adem O., Ibtissam P., Khadija R., Rabea

S., Latifa T., Can U., Jasmin V., Martin W., Ussama X. und Merve Y.

Die folgenden drei Abschnitte fassen unsere Forschungsergebnisse

aus den Einzelinterviews zusammen.Die Fokussierung auf die genann-

ten Aspekte »SchützendeDistanzierungen«, »Performative Interventio-

nen« und »Globalhistorische Verflechtungen« entwickeltenwir induktiv

aus dem Material. Der Datenerhebung und -auswertung gingen theo-

retische, ethische und methodologische Auseinandersetzungen voran,

die den Forschungsprozess begleiteten und in Form neuer Erkenntnisse

und Fragen anTheorien sowie Forschungsmethoden und -ethik darüber

hinausragen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Schützende Distanzierungen

Das Bedrohungsszenario nimmt Muslim:innen als Sicherheitsrisiko in

den Blick, während ihre eigenen Sicherheitsbedürfnisse nicht berück-

sichtigt werden. Es werden sicherheitspolitische Themen an sie her-

angetragen, sie werden aufgefordert, sich damit zu beschäftigen und

dazu zu positionieren. Auf ihre Adressierung als ›muslimische Bedro-

hung‹ antworten unsere Gesprächspartner:innen unterschiedlich. Sie

setzen – mehr oder weniger bewusst – verschiedene Strategien ein,

um verletzenden Erfahrungen präventiv auszuweichen oder sich da-

von zu erholen.1 Sie gehen intellektuell auf Distanz, indem sie sich mit

anderen Themen beschäftigen, sie gehen körperlich auf Distanz und

wechseln die Arbeitsstelle oder den Wohnort und sie gehen emotional

auf Distanz, indem sie ihre Erfahrungen verdrängen oder die überwäl-

tigenden Gefühle, die sie auslösen, zu bändigen versuchen. Sie kehren

das Distanzierungsgebot gegenüber dem ›islamistischen Terrorismus‹

und ›bösen‹ Muslim:innen um, indem sie ihrerseits in Distanz zum Be-

drohungsszenario gehen. Sie kritisieren, dass ihre Erfahrungen, ihre

Wahrnehmungen und ihre Bedürfnisse kaum Eingang in den Sicher-

heitsdiskurs finden, obwohl ihre Sicherheit unter anderem durch die

Omnipräsenz und durch die Gewalt des Bedrohungsszenarios gefähr-

det ist. Sie erleben Rassismus als intellektuelle, physische und emotio-

nale Herausforderung und versuchen ihr auf diesen Ebenen zu begeg-

nen. Der Einschreibung in ihre Körper und Psyche versuchen sie durch

befristete Migration, berufliche Entscheidungen und emotionale Stra-

tegien zu begegnen. Sie analysieren Rassismus in seiner Bedeutung für

ihr Befinden und suchen nach Wegen, sich davon zu distanzieren, um

sich in Sicherheit zu bringen.

1 Zum emotionalen Umgang mit Rassismuserfahrungen: Ahmed 2018; Mecheril

1994.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 137

»Okay ich will mich damit nicht mehr befassen«

Auf die Einstiegsfrage, wie Latifa T. die Sicherheitsdebatten wahr-

nimmt und beurteilt, in denen Muslim:innen als Sicherheitsbedrohung

dargestellt werden, bemerkt sie, dass diese ihr Leben »total« struktu-

rieren. Ihre Rassifizierung stellt für sie einen »Zugang« zum Thema

dar, dem sie sich nicht entziehen kann. Dem Alltagsrassismus, dem sie

tagtäglich ausgesetzt ist, stellt sie allerdings selbstermächtigend ihre

eigene Entscheidung entgegen: Sie will sich »damit nicht mehr befas-

sen«. Es wirkt zunächst so, als stehe es ihr frei, sich zu entscheiden,

ob sie eine Rassismuserfahrung als solche zur Kenntnis nehmen will,

als handelte es sich um irgendein Thema, das sie aufgreifen kann oder

auch nicht. Latifa T. ist sich jedoch darüber im Klaren, dass sie sich als

rassifizierte Person dieser Erfahrung nicht entziehen kann, weil sich

ihr Rassismus nicht als selbstgewähltes Thema stellt, sondern ihren

Alltag in einer antimuslimisch-rassistisch strukturierten Normalität

durchzieht. Sie wünscht sich, dass es anders wäre und weiß doch, dass

sie im Unterschied zu weißen Personen keine Wahl hat zu entscheiden,

ob sie sich mit Rassismus »befassen« will. Sie weiß auch, dass ihre

Beschäftigung damit positioniert ist: »Äh ich glaub, wenn man davon

direkt betroffen ist, dann hat man nochmal n ganz anderen Zugang äh

dazu.« Rassismus ruft rassifizierte Menschen permanent dazu auf, sich

mit dieser Erfahrung zu beschäftigen und hindert sie daran, andere

Dinge zu tun. Sich zu entscheiden, andere Dinge zu tun und sich nicht

von Rassismus aufhalten zu lassen, ist eine mögliche Umgangsweise

mit Rassismus. Die Person entzieht sich der Antwort und konzentriert

sich stattdessen auf andere Dinge. Sie entscheidet sich dazu, die

Antwort schuldig zu bleiben, zu schweigen, auszuweichen oder sich

abzuwenden, und damit doch, wenn auch auf verweigernde Weise, zu

antworten.

Latifa T. arbeitet mit einer weißen Partnerin in einem eigenen La-

den. Sie hat sich einen Raum geschaffen, in dem sie sich mit anderen

Themen als mit Rassismus beschäftigen kann. Sie wendet sich Dingen

zu, die sie und ihre Community betreffen, und ist sich währenddes-

sen gewiss, dass ihre weiße Partnerin die Verantwortung für Rassismus

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

übernimmt, sich ihm stellt, sich informiert und engagiert – sie ist oh-

nehin »viel engagierter und informierter« als Latifa T. selbst.Die Bereit-

schaft, sich alsweiße Personmit Rassismus zu beschäftigen, ist für Lati-

fa T. eine Voraussetzung dafür, dass eine Freundschaft und eine private

und berufliche Partnerschaft möglich wird und funktioniert. Latifa T.

berichtet, dass ihre weiße Partnerin »mitkriegt«, dass ihr Rassismuser-

fahrungen aufgenötigt werden, dass sie »im Laden oder auch im Freun-

deskreis« mit Rassismus konfrontiert wird. Im Unterschied zu weißen

Personen kann sie sich nicht entscheiden, ob sie sich dieser Erfahrung

aussetzen will oder nicht. Der Begriff »mitkriegen« deutet darauf hin,

dass weiße Personen aufgrund der Beobachtung rassistischer Situatio-

nen eine rassismuskritische Haltung entwickeln können.

Latifa T. versucht sich rassistischen Erfahrungen zu entziehen, in-

dem sie sich räumlich/körperlich und thematisch/intellektuell auf Di-

stanz und damit in Sicherheit bringt. Indem sie versucht, sich nicht

allzu sehr Rassismus auszusetzen, eröffnet sie sich Handlungsmöglich-

keiten: Sie kann Personen, die sich rassistisch äußern oder verhalten,

den Zutritt verweigern bzw. des Raumes verweisen und so die Souve-

ränität über ihren Laden und ihr Leben behalten bzw. zurückgewin-

nen. Sie kann weiße Personen zur Verantwortung ziehen, sich mit ihrer

Verstrickung in rassistische Diskurse und Strukturen auseinanderzu-

setzen, sodass sie diejenigen sind, die sich Rassismus stellen müssen.

Sie selbst gewinnt dadurch Raum und Zeit, um sich anderen Dingen zu

widmen und eigenen Themen nachzugehen. Latifa T. entscheidet sich,

auf welche Weise und zu welchem Zeitpunkt sie (re-)agieren möchte.

Es obliegt ihrer Entscheidung, ihre limitierten Ressourcen, ihre Zeit

und ihre Energie, ihre emotionalen und ihre intellektuellen Kapazitäten

einzusetzen. Sie hat den Entschluss gefasst, sich Rassismus soweit wie

möglich zu entziehen und stattdessen Räume der Erholung, der Selbst-

ermächtigung und der alltäglichen Selbstverständlichkeit zu schaffen.

Ihr Entschluss ist eine Antwort auf den antimuslimischen Rassismus:

Sie unterwirft sich dem hegemonialen Diskurs, indem sie ihn in Rech-

nung stellen muss, gleichzeitig widersteht sie ihm, indem sie ihn in

Schach hält und dieMöglichkeiten,Deutungs- undHandlungsmacht zu

ihren Gunsten auszuweiten, ergreift. Diese Möglichkeiten bieten sich

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 139

ihr aufgrund des sozialen Raums, in dem sie sich bewegt: Er ist von

kritischer Diversität und den Kämpfen sozialer Bewegungen geprägt.

Adem O. entwickelt eine ähnliche Strategie, sich zu schützen. Als

muslimische, romani, männliche Person blickt er auf »nicht nur eine,

sondern mehrere« Erfahrungen mit dem Sicherheitsdiskurs zurück.

Seine »spezifische Strategi:e« besteht darin, sich dem antimuslimi-

schen Sicherheitsdiskurs zu »entzieh[en]«, indem er sicherheitspoli-

tische Themen aktiv zurückweist. Als muslimischer Rom wird er als

Kronzeuge aufgerufen mit dem Ziel, ihn gegen andere Muslim:innen

in Stellung zu bringen. Er verweigert diese Rolle in der Hoffnung,

zumindest diesen Diskursstrang aufzulösen: »Also das ist eine ganz

bewusste Abgrenzungsstrategie. Auch damit lege ich einen Diskurs

trocken.« Sein situiertes Erfahrungswissen und die antizipierte Ras-

sismuserfahrung helfen ihm zu erkennen, so seine Ausführungen,

dass sein Beitrag zu bestimmten Themen instrumentalisiert wird. Um

dieser Instrumentalisierung zu entgehen und gewisse »Rollen nicht

zu erfüllen«, entzieht er sich und reagiert nicht auf Anfragen, die er

als antimuslimisch identifiziert. Adem O. sagt, dass es »keinen Sinn«

ergibt, in der Dominanzgesellschaft auf muslimische Perspektiven

aufmerksam zu machen, da die hegemoniale Anrufung als Sicherheits-

bedrohung keine andere Positionierung zulässt und er nicht gehört

wird. Er entzieht sich aber nicht gänzlich. Wenn er sich entscheidet,

doch zu antworten, dann »erklärt« er zunächst die Spielregeln: »[D]as

fing halt damit an, dass ich erklärt hab, äh es geht umMenschenrechte,

das ist eigentlich das Thema.« Er distanziert sich thematisch/intellek-

tuell von der Diskursivierung des Islams als bedrohlich und verleiht

seiner Thematisierung eine andere Rahmung. Er weist die fremdbe-

stimmte Deutung und Kontrolle zurück und antwortet in einer Weise,

zu der er sich selbst bemächtigt und die ihn ermächtigt. Inwiefern er

von der Dominanzgesellschaft gehört wird, bleibt offen. Nach innen

hin kann er in der muslimischen Rom-Community eigene Themen

setzen und bearbeiten: »ä:hm haben wir auch gelernt äh, j:a: (.) äh

eigene Schutzräume zu schaffen«. Das Verb »schaffen« deutet auf die

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

selbstbestimmte, kreative Aktivität hin, im Unterschied zum passiven,

reaktiven Antworten auf die Fragen Anderer.2

»Ok eigentlich muss ich hier weg«

Ibtissam P. geht auf physische/körperliche Distanz und sucht einen

räumlichen, in diesem Fall geografischen Abstand zu ihren Rassis-

muserfahrungen in Deutschland. Sie ist »müde« und »erschöpft«, fühlt

sich »sehr, sehr stark eingeengt«: »Ok eigentlich muss ich hier weg.«

Sie entscheidet sich, für mehrere Monate im Südwesten der USA zu

leben. Die Sicherheitsdebatten dort und auch ihre intersektionalen

Rassismuserfahrungen unterscheiden sich von jenen in Deutschland:

»Und spannend war da, (.) ich hab mich die ganze wirklich bedroht

gefühlt als Schwarze Frau.« Der unmittelbaren Bedrohung begegnet

sie analytisch (»spannend«) und kann so die Angst durch intellektuelle

Distanz bändigen. Ihre gewohnte Rassismuserfahrung als Hijabi in

Deutschland tritt in den USA hinter jene als Schwarze Frau zurück. In

Südspanien wiederum, wo sie ebenfalls mehrere Monate lang versucht,

sich vom deutschen Rassismus zu erholen, tritt ihre muslimische Mar-

kierung wieder in den Vordergrund, allerdings auf andere Weise als

im deutschen Kontext:

»[D]er nationale Diskurs (.) zu Muslimen ist ja grade in Südspanien

einfach n anderer ist, im Sinne von so auch so ner Anerkennu:ng. Wir

haben ja islamische:: sowaswie ne islamischeGeschichte, Südspanien

ist verwurzeltmit ner spanisch- ähmit ner islamischen Geschichte. Äh

wie das dann ausgehandelt ist, ist dahin gestellt.«

Die ›Verwurzelung‹ in der islamischen Geschichte ist ein Zugeständ-

nis Südspaniens, es ist in der Architektur, der Kultur und anderen Ma-

terialisierungen offensichtlich und kann nicht geleugnet werden. Der

nationale Diskurs in Südspanien ist ein anderer als in Deutschland,

weil er eine islamische Geschichte berücksichtigen muss. Ibtissam P.

2 Auf geschützte Räume wird im Kapitel Ver_Handlungen im Abschnitt Ver_Ant-

worten ausführlich eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 141

relativiert zwar das positive Beispiel, indem sie hervorhebt, dass das

Eingeständnis einer islamischen Geschichte Südspaniens nicht gleich-

bedeutend ist mit der Wertschätzung einer gemeinsamen Geschichte

oder Kultur. Die Tatsache als solche kann aber nicht geleugnet werden,

sodass sie dort als Schwarze Muslimin anders positioniert wird und

sich anders positionieren kann als in Deutschland. Die Anerkennung

der historischen Existenz des Islams auf südspanischem Boden ist für

Ibtissam P. ausschlaggebend dafür, dass sie dort »das Gefühl [hat], dass

ich da auf einmal anders leben konnte«. Sie fühlt sich frei, selbstver-

ständliche Dinge selbstverständlich zu tun, Sport zu treiben, tanzen

zu gehen und einen Malkurs zu belegen. Gleichwohl fühlt sie sich dort

nicht heimisch: »ähm aber weil ich auch nicht aus Spanien bin und ich

halt auch nicht so vertraut war mit diesen mit dem Kontext von Spani-

en«.

Der geografische, räumliche, physische Abstand, der hier in zwei

verschiedenen Kontexten ein nationaler ist, und die körperliche Erfah-

rung, außerhalb Deutschlands anders adressiert zu werden und sich

selbst anders wahrzunehmen, ermöglichen ihr, neu auf ihre deutsche

Erfahrung zu blicken: Es existiert eine Wirklichkeit außerhalb der ihr

vertrauten, ihr Körper wird anderswo anders wahrgenommen und fühlt

sich deswegen auch anders an. In den USA fühlt sie sich als Schwarze

Frau verletzlich, sie bezieht sich im Interview auf die von der Polizei

ausgehende Gewalt gegen Schwarze. Ihre Sicherheit als Schwarze steht

dort zur Disposition. Ihr Umgang damit ist ein intellektueller, sie ana-

lysiert sich in der Situation und schafft so eine Distanz zwischen dem

erlebenden, bedrohten Körper und dem analysierenden, ermächtigten

Intellekt. In Spanien wiederum ist der nationale Diskurs ein anderer.

Die ›islamischenWurzeln‹ bieten ihr als Muslimin eine Grundlage, dort

anders leben zu können als in den USA oder in Deutschland. Sie kann

als Hijabi aufatmen und sich frei fühlen. Gleichzeitig fühlt sie sich dort

fremd, sie ist in Deutschland sozialisiert. In Deutschland wird sie als

Muslimin, zumal mit Kopftuch, als Gefahr adressiert und ihre – aus ih-

rer Sicht – fraglos gegebene Zugehörigkeit in Frage gestellt. Indem sie

auf räumliche/körperliche Distanz zu ihrem Alltag geht, kann sie ih-

re Erfahrungen als historisch, national und intersektional akzentuierte

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

reflektieren und auf analytische Distanz zu der Ursache ihrer Erschöp-

fung gehen. Das ermöglicht es ihr, Handlungsmöglichkeiten zu erpro-

ben, die über Reaktionen auf ihre Adressierung hinausgehen. Ihr eröff-

nen sich Freiräume, Dinge für sich selbst zu tun. Es handelt sich dabei

um Aktivitäten (Sport, Tanzen, Malen), die einer Schwarzen Hijabi im

deutschen Kontext nicht so ohne weiteres möglich sind, auf rassifizie-

rende Kommentierungen muss sie gefasst sein.

Sich dem deutschen Kontext und den belastenden Diskursen zu

entziehen, bedeutet für Ibtissam P., sich der auch an sie persönlich ge-

richteten Adressierung zu entziehen und sich nicht zu Salafismus und

Terrorismus positionieren zu müssen. Die räumliche/körperliche Di-

stanzierung und die vergleichende Reflexion ermöglichen es Ibtissam

P., nach ihrer Rückkehr auch diskursiv und thematisch/intellektuell auf

Distanz zu gehen. Sie fällt eine Entscheidung: Sie reagiert nicht mehr

auf ihre Anrufung, da sie den hegemonialen Diskurs nicht verändern

kann, und geht stattdessen »selbstbestimmt« ihren eigenen Interessen

nach.

»also irgendwie man versucht natürlich sich auch dann

anders zu (.) verwi:rklichen«

Rabea S. beendet ein Arbeitsverhältnis und geht auf thematisch/in-

tellektuelle, räumlich/physische und emotionale Distanz zu einer

Situation, die sie belastet. Sie berät muslimische Klient:innen in einer

staatlichen Institution und bemerkt, dass sowohl sie selbst als auch ihre

Klient:innen im Vergleich zu den nicht-muslimischen Berater:innen

und Klient:innen ungerecht behandelt werden. Im Unterschied zu den

anderen Beratungsverhältnissen ist der Datenschutz im muslimisch-

muslimischen Beratungsverhältnis eingeschränkt. Es wird von ihr

erwartet, Informationen über ihre Klient:innen preiszugeben. Sie

berichtet von verschiedenen Hürden, die ihr bei der Ausübung ihrer

Tätigkeit in den Weg gelegt werden. Sie spricht im Interview den

Staat direkt an und wirft ihm vor, Muslim:innen auszuspähen und zu

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 143

vernachlässigen: »Wie willst DU mir glaubhaft machen, dass du für

uns DA bist?«3

Rabea S. signalisiert, dass sie den Staat durchschaut hat und zieht

ihn in die Verantwortung. Implizit fordert sie, dass die Ungleichbe-

handlung beendet wird undMuslim:innen nicht nur gleichgestellt, son-

dern auch beschützt und umsorgt werden. Diese Forderung kehrt den

Sicherheitsdiskurs in mehrfacher Hinsicht um: Rabea S. ist diejenige,

die ein Bedürfnis nach und Recht auf Sicherheit und Fürsorge hat, sie

ist diejenige, die in der Position ist, zu fordern und sie ist es, die sich

getäuscht fühlt und anklagt. Im Sicherheitsdiskurs ist sie in der Bring-

schuld und steht mit dem Rücken an der Wand. Nun tadelt sie und

fordert ihre Rechte ein.

Sie wird im Interview laut, nimmt sich Zeit und überlegt, wie sie

ihre Bedürfnisse und Erfahrungen prägnant in Worte fassen kann. Im

Verlauf des Gesprächs artikuliert Rabea S. ihre eigenen Sicherheitsbe-

dürfnisse und fordert, dass der Staat für alle Bürger:innen gleicherma-

ßen Verantwortung zu übernehmen hat. Sie ist nicht länger bereit, auf-

grund ihrer Rassifizierung Ungerechtigkeiten zu ertragen. Ihre diesbe-

zügliche Kritik an ihrer Arbeitsstelle wird nicht gehört, ihr wird nicht

»glaubhaft« gemacht, dass der Staat auch für sie da ist. Deswegen ent-

scheidet sich Rabea S., das Arbeitsverhältnis zu beenden und sich um-

zuorientieren: »[I]rgendwie: geht’s dann doch (.) also irgendwie man

versucht natürlich sich auch dann anders zu (.) verwi:rklichen.« Sie hat

sich entschieden zu gehen, sich also räumlich/physisch und damit auch

intellektuell und emotional zu distanzieren, um sich selbst zu schützen

und die Ungerechtigkeit nicht länger zu ertragen undmitzutragen. Ra-

bea S. ist zuversichtlich, dass es »irgendwie« weitergeht und sie sich

selbstverständlich (»natürlich«) verwirklichen möchte, dies aber auch

auf andere Weise möglich ist. Wenn dies im Beruf oder in diesem Beruf

nicht möglich ist, weil ihr die Umstände schaden, stehen ihr auch an-

dere Wege offen. Sie entscheidet sich, die diskriminierende Situation

zu verlassen und kündigt ihre Arbeitsstelle.

3 Hier klingt auch der Vorwurf der Täuschung an, der im Kapitel Ver_Handlungen

im Abschnitt Ver_Antworten diskutiert wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Rabea S. spricht an anderer Stelle ganz allgemein über den anti-

muslimischen Rassismus. Im Anschluss an ihre rationalen und kon-

trollierten Überlegungen zur Bedeutung des Sicherheitsdiskurses für

muslimische Communities geht sie auf ihre eigene Wahrnehmung und

schließlich auf ihre Gefühle ein: »Also es is zwischenWut und Trauer (.)

pendelt das dann immer bei mir.« Sie reagiert emotional auf ihre ras-

sifizierende Adressierung, die ihr unter anderem in der medialen Be-

richterstattung begegnet und die Muslim:innen unter Generalverdacht

stellt. Sie versucht, ihre Emotionen zu kontrollieren. Sie hofft, dass sie

gehört wird, wenn ihre emotionale Betroffenheit als Folge ihrer Ras-

sismuserfahrungen anerkannt wird. Sie wirkt unsicher und findet nur

schwer die richtigen Worte: »Und manchmal weiß ich nicht: Was soll

ich mehr empfinden? Also das ist immer so g-emotional immer auch

so Chaos äh, was es bei mir dann verursacht.« Rabea S. ist sich nicht

sicher, ob sie ihre Rassismuserfahrungen richtig deutet, weil sie häu-

fig erleben muss, dass sie geleugnet oder bagatellisiert werden.4 Das

»Chaos« rührt möglicherweise daher, dass ihr signalisiert wird, dass

ihre emotionalen Reaktionen (»Wut und Trauer«) unangemessen sind,

vielleicht werden sie nicht ernst genommen.

Rabea S. will die Ursache für ihren emotionalen Aufruhr verstehen

und kontrollieren, vielleicht auch ihre Empfindungen regulieren. Sie

beobachtet und analysiert ihre Gefühle in der Hoffnung, sich nicht von

ihnen beherrschen zu lassen. »Was soll ichmehr empfinden?« Die Frage

wirkt wie der Ruf nach einer klaren Anweisung, um das Chaos zu been-

den und Klarheit zu gewinnen. DerWiderspruch, der in der Anweisung

(»soll«) zu einer emotionalen Reaktion (»empfinden«) liegt, drückt ih-

re Verzweiflung aus: Sie ist bereit, anders zu empfinden, wenn sie nur

wüsste, wie. Sie sucht nach einer kognitiven Lösung ihrer emotiona-

len Verstrickung. Der intellektuelle Austausch über den Sicherheitsdis-

kurs ersetzt nicht den Austausch über die Emotionen, die er auslöst.

Trotz fachlicher Expertise und argumentativer Sicherheit in ihrer Kritik

am Diskurs bleibt die Auseinandersetzung auf der Gefühlsebene unab-

geschlossen. Ihr stehen keine Gelegenheiten zur Verfügung, über ihre

4 Ahmed 2018: 119ff.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 145

Emotionen zu reflektieren, ihr »emotional[es…] Chaos« zu verstehen

und zu ordnen, einen Umgang mit ihrer »Wut und Trauer« zu finden.

Die Frage nach angemessenen Empfindungen ist mit der Frage nach

entsprechenden Deutungen und Handlungen verknüpft. Ihre überwäl-

tigenden Gefühle zu klären und zu ordnen und so in eine analytische

Distanz zu ihnen und zum verletzenden Auslöser zu gehen, um an-

schließend wieder zu sich zurückzufinden und sich zu zentrieren, kann

als Voraussetzung für angemessene (Sprech-)Handlungen notwendig

werden. Die Sicherheit, die ihr eine Ordnung auf emotionaler Ebene

gibt, könnte zu ihrer Handlungsfähigkeit beitragen.

»weil ich das einfach so lächerlich finde«

Khadija R. findet sich in den Sicherheitsdebatten in Deutschland nicht

wieder, will sich damit nicht beschäftigen und kann sie nicht wirklich

ernst nehmen: »Ähm, ja ich kann das gar nicht so richtig wahrnehmen

oder ähm (.) mach mir da überhaupt gar nicht so wirklich Gedanken,

weil ich das einfach so lächerlich finde.« Sie geht auf Distanz dazu und

grenzt sich ab. Das hegemoniale Wissen über Muslim:innen nimmt

Khadija R. als verzerrt und falsch wahr, sie findet es »lächerlich«, es

verdient keine weitere Beachtung. Der hegemonialen Perspektive stellt

sie ihre eigene entgegen. Vor dem Hintergrund ihrer Erfahrungen und

ihres Wissens über sich selbst kann sie die Diskursivierung muslimi-

scher junger Frauen als Gefahr nicht nachvollziehen: »Weil ichmir nicht

vorstellen kann, dass ein kleines Kopftuch°mädchen° äh auf der Stra-

ße eine Gefahr darstellen kann.« Sie lacht auf, als sie »Kopftuch°mäd-

chen°« sagt und unterstreicht, wie »lächerlich« die Vorstellung ist, dass

sie und andere Hijabis eine Gefahr darstellen könnten. Indem sie den

Namen, der ihr im öffentlichen Diskurs gegeben wird, annimmt, um

ihn der Lächerlichkeit preiszugeben, übernimmt sie die Kontrolle über

die Bedeutung des Wortes und nutzt es für ihre eigene Erzählung.

Khadija R. berichtet von verschiedenen Rassismuserfahrungen. Im

Zuge eines Bewerbungsverfahrens muss sie von einem Gebäude in ein

anderes wechseln und lässt ihre »Sachen« zurück. Der aufgebrachte

Wachmann trägt ihr ihre Tasche am weit ausgestreckten Arm durch

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

zwei Gebäude hinterher, da er das klingendeMobiltelefon darin für eine

Bombe hält: »›Nicht dass hier gleich was hochgeht‹.« In einer anderen

Situation drängelt sich an der Kasse ein Kunde vor. Sie versucht zu-

nächst durch Vorfahren, dann durch Hüsteln auf sich aufmerksam zu

machen, um ihn schließlichmit ihremRollstuhl leicht anzustupsen.Die

Person holt, ohne sich umzudrehen, mit dem Fuß nach hinten aus und

tritt sie weg. In der Schilderung gesteht sie ein, dass sie den sich vor-

drängelnden Mann hätte zur Rede stellen sollen. Sie entschuldigt sich

damit, dass sie »nicht so die Person [ist], die dazu was sagen kann«.

Sein Verhalten erlebt sie trotz ihres eigenen Fehlers als unangemessen

aggressiv und gewaltvoll. Sie ringt bei der Schilderung nach Worten,

wiederholt sich mehrfach und fragt: »Ok, war-warum? Äh aus welchem

Grund? Warum gibt es so Menschen?« Sie ist fassungslos. Obwohl ih-

re Frage zunächst nach den Motiven fragt, kehrt sie in der Evaluation

der Situationen zu sich zurück und konzentriert sich auf die Effekte.

Sie ist emotional betroffen: »Und man hat sich einfach so schlecht da-

bei gefühlt.« Sie abstrahiert von ihrem eigenen Gefühl und ihrer Be-

troffenheit (»man«) sowie von der konkreten Person (»so Menschen«).

Durch die Generalisierung gelingt ihr eine Distanzierung. Sie teilt ihre

emotionale Betroffenheit mit anderen Personen in vergleichbaren Si-

tuationen.

Obwohl Khadija R. zu Beginn des Interviews zu verstehen gibt, dass

sie den Sicherheitsdiskurs nicht ernst nehmen kann, geht aus den kon-

kreten Schilderungen ihrer Erfahrungen und aus ihrer emotionalen In-

volviertheit hervor, dass dies nur bedingt gelingt: Sie bleibt vom anti-

muslimischen Rassismus nicht unberührt. Sie weigert sich jedoch, sich

von diesen Erfahrungen überwältigen zu lassen: Sie verallgemeinert ih-

re emotionale Betroffenheit und nimmt ihnen durch die Distanzierung

von sich als Person das Verletzungspotential. Auch rahmt sie die Fülle

an Beispielen, die sie im 22-minütigen Interview vorträgt, durch eine

Basiserzählung, nach der ihre »Erfahrungen bis jetzt eigentlich immer

ganz positiv« waren. Ihre Schilderungen fallen sehr knapp aus. Sie führt

sie lediglich an, um sie sogleichwieder zu verdrängen, sie will nicht dar-

über nachdenken. Indem sie sie dennoch anführt, zielt ihre Schilderung

nicht darauf, sich als Opfer zu thematisieren. Vielmehr versucht sie zu

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 147

verstehen,was ihr und anderen passiert,warumMenschen anderenGe-

walt antun und wie sich das für die Opfer der Gewalt anfühlt. Zudem

dienen die Beispiele dazu, auf die Eingangsfrage zurückzukommen, sie

kontert: »Und sind wir jetzt die be-Bedrohung oder sind es andere Leu-

te mit deren Gedanken?« Resümierend stellt sie fest, dass sie vermehrt

Diskriminierung und Gewalt erfährt, seitdem sie ein Kopftuch trägt.

Ihre Erfahrung, als »armes Mädchen im Rollstuhl« »nett und freund-

lich« behandelt zu werden, weicht ihrer Erfahrung, nun als gefährliche

Hijabi verhandelt zu werden.

Khadija R. reflektiert, dass ihr Gefahr »auf der Straße« droht, in

der Öffentlichkeit, im nicht-muslimischen Außen. Zuhause und in ih-

rer Community ist sie geschützt. Sie kehrt die hegemoniale Erzählung

um, wonach Kopftuch tragende Frauen durch das muslimische Innen

– die Familie, andere Muslim:innen, die Community und den Islam –

unterdrückt werden und das nicht-muslimische Außen sie rettet und

emanzipiert. Vor ihrem eigenen Erfahrungshintergrund sind muslimi-

sche Frauen mit Hijab in der Öffentlichkeit bedroht, hier erleben sie

Diskriminierung und Gewalt. Angesichts dessen ist die hegemoniale

Diskursivierung vonHijabis besonders abwegig (»lächerlich«): »Weil ich

mir nicht vorstellen kann, dass ein kleines Kopftuch°mädchen° äh auf

der Straße eine Gefahr darstellen kann.« Sie spitzt denWiderspruch zu,

indem sie die rassistische Bezeichnung (›kleines Kopftuchmädchen‹)

und das koloniale Narrativ (›muslimische Frauen retten‹) dem Bedro-

hungsszenario gegenüberstellt. Wenn Musliminnen Opfer (des Islams,

der muslimischen Kultur und muslimischer Männer) sind, dann stellen

sie keineGefahr dar, sondern benötigen Schutz. Ihre Erfahrung lehrt sie

aber, dass sie zwar schutzbedürftig ist – allerdings angesichts des anti-

muslimischen Rassismus. Khadija R. nimmt die Bezeichnung ›kleines

Kopftuchmädchen‹ an, aber nicht, um sich selbst als solches zu positio-

nieren, sondern um die Inkonsistenz und ›Lächerlichkeit‹ des hegemo-

nialen Diskurses aufzudecken. Sie spricht von Demokratie und Men-

schenrechten, appelliert an Religions- und Meinungsfreiheit, an Fair-

ness und ein »gutes Klima«. Sie hält auch hier der Dominanzgesell-

schaft den Spiegel vor, wendet die antimuslimische Argumentation um

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und fordert sozialverträgliches Verhalten, demokratische Rechte und

die Gewährleistung ihrer Sicherheit ein.

Performative Interventionen

Das Sprechen über antimuslimischen Rassismus lässt sich nicht auf ei-

ne einzelne Diskriminierungserfahrung reduzieren – im Gegenteil le-

gen die Gesprächspartner:innen großen Wert darauf, das Thema von

einzelnen Erfahrungen zu trennen und auf Diskursstrukturen zu ver-

weisen, die sie selbst überblicken, verstehen und einordnen können.

Themen, die an sie herangetragen werden, können sie verkomplizie-

ren, Fragen ausweiten, eigene Sprechhandlungen analysieren und kon-

textualisieren. Unsere Gesprächspartner:innen bieten eine alternative

Sichtweise auf ihre Lebensrealitäten abseits der etablierten Ordnung

an.5

Unter Rückgriff auf die eigenen Erfahrungshorizonte sind sie in der

Lage, ein widerständiges Bewusstsein zu artikulieren und der Diskri-

minierung mit distinkten, selbstdefinierten Standpunkten entgegen-

zutreten.Diese reichen vonmimetischen Sprachhandlungen, bei denen

hegemoniale Diskursfiguren angeeignet, umgedeutet und zum Zwecke

der Unterbrechung des antimuslimischen Rassismus zurückgeworfen

werden, über Strategien, an sie herangetragene Fragen zu sezieren,

historisch-politisch zu kontextualisieren und Diskursräume auszudif-

ferenzieren, bis hin zu aktivistischen, pädagogischen und zivilgesell-

schaftlichen Interventionen, bei denen hegemoniale Narrative irritiert

undmitmultiplen Erzählungen verkompliziert werden.Die Gesprächs-

partner:innen untergraben hegemoniale Sprechakte im antimuslimi-

schen Bedrohungsszenario: Dessen Effekt, zum Schweigen zu bringen,

zu führen und zu disziplinieren, scheitert bisweilen an performativ-

analytischen Protestformen, die sich am Diskurs selbst orientieren, an

5 »Kurz gesagt, erfährt eine untergeordnete Gruppe nicht nur eine andere Rea-

lität als eine herrschende Gruppe, sondern sie kann diese Realität auch anders

und unabhängig interpretieren.« (Collins 1989: 18).

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 149

dessenThemen und Begrifflichkeiten anknüpfen, sie umdeuten, irritie-

ren oder aneignen und verkomplizieren.

»ich beg- benutz immer diese Fachbegriffe, das tut mir leid«

Adem O. stellt direkt zum Interviewbeginn klar, dass er sich vollkom-

men bewusst ist darüber, »dass ich natürlich in einer bestimmten Art

und Weise gele:sen werde«. Um sich als muslimisch markierter Rom

vor Racial Profiling an öffentlichen Orten zu schützen, verfolgt er »eine

ganz spezifische Strategie«. Wenn er auf Reisen geht, etwa am Flug-

hafen, trägt er Anzug und Hemd. Den hegemonialen Sicherheitsdis-

kurs versteht er als »eine Art (2) Theater, äh in dem festgelegte Rolle

sind«. Das bedeutet aber nicht, dass er den Zuschreibungen und De-

batten ohnmächtig ausgeliefert ist. Er betritt die diskursive Bühne und

spielt mit den Bedeutungen, er eignet sich sozioökonomische Codes

an, um die rassifizierende Wahrnehmung zu irritieren oder zu neutra-

lisieren. Schließlich werden sowohl Muslim:innen als auch Rom:nja mit

einem bestimmten sozialen Habitus assoziiert, mit Armut und Mangel

an Bildung und sozialem Kapital in Verbindung gebracht. Wenn Adem

O. sich das Kostüm der bürgerlichen Mitte anzieht, also Anzug und

Hemd trägt, entgeht er den rassistisch motivierten Kontrollen: »und

ä:hm in der Regel werde ich dann auch nicht °kontrolliert°.« Adem O.

senkt die Stimme, als befürchte er, seiner Strategie überführt zu wer-

den, gleichzeitig amüsiert ihn die mimikryhafte Performanz, mit der

er den Diskurs zu untergraben hofft. Er will nichts dem Zufall überlas-

sen. Die bewusste, fast schon parodistische Nachahmung sozioökono-

mischer Symbole soll hier weniger affirmieren als vielmehr irritieren,

Ausschlüsse entlarven und ihm Schutz bieten bzw. vor erneuten Ras-

sismuserfahrungen bewahren.6

6 Homi K. Bhabha schreibt über Mimikry im kolonialen Setting: »Die metony-

mische Strategie produziert den Signifikanten der kolonialen Mimikry als den

Affekt der Hybridität – als Modus sowohl der Aneignung als auch des Wider-

standes, vom Disziplinierten zum Begehrenden. Als das diskriminierte Objekt

wird das Metonym der Präsenz zur Stütze eines autoritären Voyeurismus und

dient dazu, nur um so besser das Auge der Macht zur Schau zu stellen. Wenn

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Zum einen führt Adem O. praktisch vor, wie sich Rassismen mit-

einander und mit anderen sozialen Kategorien, darunter Klasse, aber

auch Gender, vermengen und Hierarchien hervorbringen. Zum ande-

ren zeigt er dadurch ihren performativen Charakter. Es handelt sich um

keine gegebenen, schon gar nicht natürlich festgeschriebenen Identitä-

ten, sondern um Konstrukte, die ihre Wirkmächtigkeit in ihrer wieder-

holten Performativität entfalten und gleichzeitig in der performativen

Wiederholung verschieben lassen. Adem O. erlaubt sich einen spieleri-

schen Umgang, um den Ausschluss an sich in seinen Funktionsweisen

exemplarisch vorzuführen und die Trennlinien ins Absurde zu führen.

Das heißt, er eignet sich die Zeichen der Autorität bewusst in jenen Si-

tuationen an, in denen er eigentlich diskriminiert werden soll – und

wirft sie zurück. Die Subversion liegt darin, dass dualistische Ordnun-

gen ausgehöhlt werden, was mitunter einen parodierenden Effekt hat.

Im vorliegenden Fall liegt das Ziel der Strategie darin, in einer zeit-

lich begrenzten Situation der Unsicherheit bewusst sozioökonomische

und -kulturelle Codes nachzuahmen, um sich vor (rassistischer) Dis-

kriminierung zu schützen. Mehr nur als (weißbürgerliche) Autorität zu

kopieren, irritiert die Handlung essentialistische Identitätskategorien

und zieht die Ordnung ins Lächerliche.

Es ist nicht die einzige Umgangsweise, auf die Adem O. alltäglich

zurückgreift: »Tatsächlich, das heißt das sind ganz ganz ähm ja alltägli-

che Strategien.« Die strategische Performativität tritt bereits im Spre-

chen über seine Erfahrung mit dem Sicherheitsdiskurs auf. Das per-

formative Wissen, wie sich rassifizierte Subjekte im öffentlichen Raum

zu geben haben, um sich Gewalt möglichst zu entziehen, spiegelt sich

sprachlich wieder und strukturiert im Sprechen über die Erfahrung

Handlungsoptionen. IndemAdemO. etwa durchgängig auf seineWort-

wahl achtet und Fachtermini nutzt (»ich beg- benutz immer diese Fach-

begriffe, das tut mir leid.«) und der wissenschaftlichen Befragung ei-

ne eigene wissenschaftliche Analyse und Expertise anbietet (»ich bin

dann die Diskriminierung in die Bestätigung des Hybriden umschlägt, wird das

Signum der Autorität zu einer Maske, zu einer Farce.« (2000: 178).

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 151

ja selbst Autodidakt« und »das ist meine Analyse«), expliziert er seine

Sprecherposition und interveniert in das Geschehen.

Adem O. fordert Kontrolle über den Gesprächsverlauf und seine

Wahrnehmung und Bewertung ein, indem er seine Position als Experte

stärkt und die Deutungshoheit Anderer über sich abweist und zugleich

seine Situation in einen größeren gesellschaftlichen Kontext setzt: »Al-

so ich bin mir voll und ganz bewusst, dass unsere Gesellschaft von Ras-

sismus, Antisemitismus und gruppenbezogenerMenschenfeindlichkeit

strukturie:rt ist.« Er wechselt im Sprechen mehrfach zwischen »wir«

(Plural) und »ich« (Singular), setzt also seine eigenen Erfahrungen in

den Zusammenhang kollektiver Erfahrungen: »Man muss natürlich sa-

gen als Ro:ma haben wir andere historische nochmal Bedürfnisse als

andere Muslime. U:nd ä:hm (.) und durch die historische Erfahrung

haben wir auch gelernt (.) – ich spreche auch im- in einem wi:r.«

Damit greift Adem O. Fremdmarkierungen vor: Er analysiert und

erklärt sein Sprechen und nimmt Einfluss auf die Beobachtung und die

Analyse Anderer über ihn. Er reflektiert, wann er als Teil eines/welches

Kollektivs spricht und wann als Einzelperson. Er liefert eine Analyse als

Befragter und unterläuft die übliche Hierarchie zwischen Forscher:in

und Beforschtem.7 Adem O. macht sich im Sprechen über seine Dis-

kriminierungserfahrung selbst zum Untersuchungsgegenstand und si-

gnalisiert, dass er durchaus weiß, wer er ist und was er tut. Es könn-

te sein, dass ihm diese kurze Intervention auch deshalb wichtig ist,

weil rassifizierten Menschen i.d.R. ein Expert:innentum abgesprochen

wird: Es wird über sie gesprochen, ihr Erfahrungswissen als unwissen-

schaftliches, subjektives Wissen diskreditiert und abgewiesen. Einem

hegemonialen Objektivitätsanspruch hält Adem O. ein »situiertes Wis-

7 Die Zurückweisung weißer Gadje-Wissenschaftler:innen gründet sicherlich

auch auf der historischen Erfahrung und dem kollektiven Gedächtnis von

Rom:nja und Sinti:zze. Lange vor dem Nationalsozialismus und bis in die Ge-

genwart hinein nehmen Wissenschaftler:innen eine maßgebliche Rolle in der

Rassifizierung, Aussonderung, Verfolgung und Tötung von Rom:nja und Sin-

ti:zze ein.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

sen«8 entgegen, das den vermeintlich wissenschaftlichen Standpunkt

Anderer, aus dem diese heraus sprechen, beobachten und bewerten, als

subjektiv entlarvt und zugleich die eigene Position als ebenbürtig und

relevant würdigt. Indem er sich selbst einer Gruppe zuordnet (»ich kol-

lektiviere mich gerade«) kommt er einer Fremdzuschreibung zuvor.

Zugleich fungiert die analytische Intervention als vorgreifendes

Korrektiv, um die Richtung der Bewertung und Betrachtung der

Forschenden mitzubestimmen. Indem Adem O. sich im Sprechen

über das eigene Sprechen stellt, davon abstrahiert und die Regeln

seines Sprechens erläutert, weist er die wissenschaftliche Autorität

der Forschenden über ihn zurück. Diese Strategie wendet er auch

im Umgang mit dem Sicherheitsdiskurs im Allgemeinen und den

öffentlichen Institutionen im Speziellen an. Adem O. meint, sich

der Anrufung (Muslim/Rom/Bedrohung) entziehen zu können. Den

Sicherheitsdiskurs kann er »glaub ich trocken legen, indem man eben

diese Rolle nicht erfüllt. Und sich auch dieser Rolle entzieht«. Zwar

werde er zu bestimmten Themen angefragt, entscheide aber selbst

darüber, ob und wie er auf Adressierungen von außen reagiert: »[I]ch

schaffe auch ein ganz bestimmtes Framing. Ich entziehe mich einem

Framing und schaffe ein Framing. Ä:h und das heißt auch bestimm-

te Anfragen abzulehnen.«9 Adem O. ist sich seiner performativen

Interventionsmöglichkeiten bewusst, mit denen er jene, die auf ihn

blicken und ihn adressieren, mit dem eigenen (Zurück-)Blicken und

der eigenen Themenwahl und -fokussierung konfrontiert und so das

Geschehen mitbeeinflusst: »Ich belasse sie äh (.) in ihren Räumen. (.)

Und indem ich mich nicht positioniere, müssen sie reflektieren, ob

sie wollen oder nicht.« Der hegemonialen Anrufung begegnet er mit

eigenen Positionierungen und Expertisen: »[E]s geht um Menschen-

rechte, das ist eigentlich das Thema. Es geht nicht um Sinti und Roma

und ich werde jetzt auch nicht sagen, erzählen, wie man über Sinti

und Roma, was deren Kultur ist und ähm also ich werd jetzt da kein

Roma-Flüsterer-Training anbieten oder so.« Adem O. schlägt hier eine

8 Haraway 1995: 80.

9 Diese Strategie wird im Abschnitt Schützende Distanzierungen interpretiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 153

Brücke: Er führt sowohl persönliche als auch fachliche Erfahrungen

zusammen. Er blickt auf eigenes Wissen und eigene Kompetenzen,

die im öffentlichen Diskurs zu wenig Beachtung finden, doch deren

Relevanz er konsequent verteidigt.

»WOAH, wo soll ich jetzt anfangen?«

IbtissamP. schenkt ihre volle Aufmerksamkeit den Fragen, die ihr ange-

sichts ihrer Erfahrungenmit dem antimuslimischen Rassismus gestellt

werden: »Ok, gut. Ich so: WOAH, wo soll ich jetzt anfangen? (.) Ähm,

kannst du die Frage noch mal wiederholen. (10) Ähm (4)«. Statt unmit-

telbar zu antworten, lässt sie Fragen auf sich wirken, bittet um ihre

Wiederholung und Klarstellung. Sie seziert die Fragen, die an sie her-

angetragen werden, und nähert sich Schritt für Schritt weiteren Frage-

stellungen und thematischen Querverbindungen, die für eine differen-

zierte Beantwortung notwendig erscheinen. »(4) also es geht aber auch

schon auch so um hm also nicht nur jetzt heute im Moment oder aktu-

ell, sondern auch so in der- (6)«. Ibtissam P. breitet das Diskussionsfeld

aus, sie will das Geschehen zeitlich (»heute im Moment oder aktuell,

sondern auch so in der-«), thematisch (»die mediale Berichterstattung

zu Muslimen«) und örtlich (»in Deutschland«) präzisieren. Der jeweili-

ge nationale Kontext, in dem Sicherheitsdebatten geführt werden, wie

auch Ort und Zeit sind für Ibtissam P. zentrale Referenzpunkte, um die

Mechanismen des antimuslimischen Bedrohungsszenarios einordnen

zu können.10 Das besagte Thema setzt sie unmittelbar in einen globa-

len Zusammenhang: Sie spricht über 9/11 in den USA und die darauf-

folgenden Veränderungen im Umgang mit Muslim:innen, die auch Ef-

fekte auf Debatten und Praktiken in Europa und Deutschland hatten.

9/11 ist deshalb für sie relevant geworden, weil das Thema an sie her-

angetragen wurde. Retrospektiv macht Ibtissam P. den Mechanismus,

bei dem ihr ein Thema aufgedrängt und zu ihrer Diskriminierung an-

geführt wird, selbst zum Thema ihrer Kritik. Das Thema »mediale Be-

10 Die nationalen Kontexte werden im Abschnitt Schützende Distanzierungen dis-

kutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

richterstattung zu Muslim:innen in Deutschland« im Zusammenhang

mit 9/11 gibt gleichzeitig Auskunft über ihre Kindheitserfahrungen, also

über jene Zeit, in der das Phänomen in ihr alltägliches Leben tritt und

ihr suggeriert, dass »[ich] als Muslima (.) für das Land, in dem ich lebe,

und die Welt, in der ich lebe, irgendwie f- eine Gefahr bin, so, ähm (.).«

Systematisch baut Ibtissam P. die eigene Erfahrung als Quellen-

nachweis ein, um erst im Anschluss, nachdem die ›richtigen‹ und präzi-

sen Fragen aufbereitet wurden, zu antworten. Sie hangelt sich zwischen

Distanzierung und Annäherung an denThemen entlang und fordert ei-

ne Auffächerung in verschiedene Dimensionen, um dem großen The-

menblock der Sicherheitsdebatten und ihrer Bedeutung für sie als ras-

sifizierte Person gerecht zu werden. In der Subjektposition »Muslima«

zu sein wird nach einer analytischen, retrospektiven Interpretation der

medialen Repräsentation vonMuslim:innen in Deutschland seit 9/11 für

sie virulent. Ibtissam P. bildet damit einen strukturellen Rahmen, um

in einem global-politischen Kontext, also über das Individuelle (»Mus-

lima«/»Gefahr«) und über den deutschen Rahmen hinaus (Land/Welt),

zu reflektieren. Das heißt, die wissenschaftlich-technische Eingangs-

sequenz erfüllt den Zweck, eine Sprecherinposition zu etablieren und

das eigene Sprechen möglich zu machen, um die eigene Erfahrung zu

erzählen und wissenschaftlich zu untermauern.

Durch die analytische Schrittfolge kommt sie zu demErgebnis, dass

Muslim:innen in Deutschland zu einer globalen Metapher für Gefahr

werden, das heißt die mediale Berichterstattung nicht konkrete Men-

schen in den Blick nimmt, sondern auf Symbolen beruht, die transna-

tional zirkulieren und auf Ereignisse woanders zurückgreifen, die sie

lokal relevant machen. Die Gesprächspartnerin würdigt die persönli-

chen Erfahrungen in der Herausbildung ihrer eigenen Interpretation,

stärkt kollektive Bezugspunkte undwürdigtmarginalisierte Positionen,

sodass sie zugleich Wege alternativer, widerständiger Wissensproduk-

tionen beschreitet.11 Einer stigmatisierenden und pauschalisierenden

Medienlandschaft, die sich als objektiv und neutral definiert, hält sie

11 Patricia Hill Collins (1989) zu Schwarzem feministischem Denken.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 155

eine eigene differenzierte Methode der Berichterstattung und Erörte-

rung entgegen.

Sie demonstriert im Gesprächsverlauf, wie sie sich selbst gesell-

schaftlichen Themen annähert: Es bedarf der Selbstreflexion der Spre-

chenden und ihrer gesellschaftspolitischen Sprecherposition (Ich), der

Explikation und Reflexion dessen, worum es geht (mediale Bericht-

erstattung), wen diese wiederum berührt bzw. welchesThema (Markie-

rung als Gefahr) und wo dies im Konkreten oder Allgemeinen örtlich

stattfindet (Deutschland/Welt). Dadurch bringt Ibtissam P. gleichzeitig

etwas anderes zum Ausdruck, nämlich dass die relevante Schnittstel-

le (9/11) gesellschaftlich relevant gemacht wurde und dadurch relevant

für sie wird, das Thema also an sie herangetragen wird und keines-

falls selbst gewählt ist. Im Bedrohungsszenario haben Muslim:innen

dem hegemonialen Interesse zu folgen und auf Fragen zu antworten.

Das bedeutet auch, dass Muslim:innen, die sich mit diesen relevant ge-

machten Themen befassen, aus dem Blick verlieren, was eigentlich in

ihrem eigenen Leben von Relevanz ist, also vomEigenen abgelenkt wer-

den. Die Gesprächspartnerin widersetzt sich einer solchen Ablenkung,

indem sie einerseits auf das relevant Gemachte zurückgreift, um aber

dann die eigene Erfahrung ins Feld zu führen und dadurch implizit ge-

sellschaftspolitische Forderungen nach Anerkennung, Repräsentation,

Zugehörigkeit und differenzierter, medialer Berichterstattung mit zu

erzählen.

»das war wirklich nicht meine Geschichte. Das ist nu:r ihre (.)

Vorstellung und sie wOllen das hÖ:ren«

Jasmin V. positioniert sich als Geflüchtete, die in ihrer Sprache über

ihre eigene Fluchterfahrung in weißen Räumen eingeschränkt wird. Sie

beklagt, dass ihre Geschichte nicht gehört wird, sondern in dominanten

Kontexten missgedeutet wird. Sie macht die Erfahrung, dass nur eine

bestimmte Geschichte in der Dominanzgesellschaft über geflüchtete,

(queere) Muslim:innen bzw. muslimische Trans* zugelassen ist. »War-

um denken sie, wir sind Opfer?«, fragt Jasmin V. undweist unzutreffen-

de Vorannahmen über ihren Fluchtgrund zurück. Es werde durchgän-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

gig vermutet, dass Jasmin V. wegen ihrer muslimischen Familie (aus ei-

nem mehrheitlich muslimischen Land) geflohen sei. Es gäbe bestimm-

te Bilder über »die muslimische Familie«. Jasmin V. beklagt, dass ihr

ganz persönlicher Grund zur Flucht stereotyp interpretiert wird, wo-

nach sie aufgrund familiärer Erfahrungen, das heißt der Verfolgung

durch Familienmitglieder, nicht aber als regimekritische politische Ak-

tivistin, geflohen sei. Gemäß einer solchen Vorstellung wird »diemusli-

mische Familie« als Täter qua Religion und Kultur imaginiert, während

unsichtbar gemacht wird, dass muslimische Familien auch in Deutsch-

land leben und hiesigen Herrschaftsverhältnissen ausgesetzt sind: Die

DichotomieHier Freiheit vs. Dort Unfreiheit geht nicht auf. Jasmin V. stellt

klar: »[D]as war wirklich nicht meine Geschichte. Das ist nu:r ihre (.)

Vorstellung und sie wOllen das hÖ:ren.«

Jasmin V. ist mit einem hegemonialen Begehren nach einer quee-

ren muslimischen Geflüchteten konfrontiert, die antimuslimische Ste-

reotype bestätigt. Andere Geschichten können im öffentlichen Raum

nicht gehört werden, nicht weil es keine Stimmen gibt, die widerspre-

chen, sondern weil sie verdrängt und ausgeblendet werden. Jasmin V.

wird auf ein stereotypes Opfer-Sein reduziert, ihre Erfahrungen zum

Zwecke der Bestätigung antimuslimischer Narrative und stereotyper

Darstellungen über mehrheitlich muslimische Länder instrumentali-

siert. Sie beschreibt eine Abhängigkeitssituation: Um gesellschaftlich

Zugänge zu erlangen, ›Erlaubnis‹ zu bekommen, eintreten zu dürfen

bzw. Teil der (Dominanz-)Gesellschaft zu sein, von ihr wahrgenommen

und gehört zu werden, können Diskursregeln, die über das Gehört-

Werden entscheiden, nicht ignoriert werden. Jasmin V. beklagt: »Und

wir müssen diese Geschichte w-(.) einfach wiederholen, a-auf ihre In-

teresse reden zum Beispiel für eine (.) als geflüchtete Person […] (.)

weiße Fantasie einfach wiederholen.« Muslimisierte Subjekte werden

dazu gedrängt, die »Bilder«, »Vorstellungen« und »weißen Fantasien«

zu »wiederholen«. Doch Jasmin V. weigert sich, in Argumentationen

des interkulturellen Paradigmas zu sprechen und eine hegemoniale Ge-

schichtsdeutung zu erzählen. Sie weist diese zurück, da sie nicht auf

sie zutrifft. Die Gesprächspartnerin führt die persönliche Biografie als

signifikante Wissensquelle für die Kritik sozialer Machtverhältnisse in

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 157

Deutschland ein. Jasmin V. sucht nach Auswegen, um innerhalb der

Diskursfelder, in die sie als Geflüchtete und queere Muslimin verwie-

sen und innerhalb der Kategorien, auf die sie durchgängig reduziert

wird, den eigenen Geschichten Raum zu geben und zu widersprechen.

Das hindert Jasmin V. nicht daran, andere queere Fluchtgeschich-

ten anzuerkennen, die ebenso ko-existieren können. Die narrative

Intervention besteht darin, sensibel für verschiedene Erzählungen zu

sein und multiplen Realitäten Gehör zu verschaffen. Umso wichtiger

ist ihr der Begriff der Intersektionalität. Als Transfrau, als Muslimin

und als Geflüchtete macht sie spezifische Erfahrungen. Es gibt dem-

nach nicht die eine muslimische Erfahrung, sondern verschiedene,

die sich überschneiden können. Jasmin V. lässt sich von bestimmten

absoluten Begriffen weder vereinnahmen noch schränkt sie sich durch

diese selbst ein. Die vielschichtige Erzählung über ihre Erfahrungen

und Identitäten erfüllen zugleich den Zweck, politischen Forderun-

gen nach Schutz Nachdruck zu verleihen und für jeweils spezifische

Antworten zu plädieren. Jasmin V. braucht »mehr Sicherheit« gerade

weil sie an der Schnittstelle verschiedener Diskriminierungskategorien

existiert. Damit bringt sie auch zum Ausdruck, dass es wichtig ist, das

Spezifische in jeder Rassismuserfahrung zu berücksichtigen. Die Un-

sicherheit, die aus der muslimischen Erfahrung hervorgeht, vermengt

sich mit der Unsicherheit für Trans* of Color und Geflüchtete. Daraus

folgen spezifische Sicherheitsbedürfnisse genauso wie Allianzvorha-

ben. Jasmin V.s narrative Intervention untergräbt das hegemoniale

Islambild, reichert die Erfahrung als queere muslimische Geflüchtete

an und weist damit Fantasien der Dominanzgesellschaft zurück.

»Ä:hm is ja eine se:hr ((atmet tief aus)) breit gefasste Frage. (…)

Die Debatten äh gibt=es (.) ja scho- seit etlichen Jahren«

Merve Y. macht schon zu Beginn des Interviews klar, dass sie nicht als

Betroffene sprechen will, sondern rein beruflich mit demThema zu tun

hat und vor diesem Erfahrungshintergrund sprechen wird. Sie kom-

mentiert Fragen im Gespräch (»Ä:hm is ja eine se:hr ((atmet tief aus))

breit gefasste Frage«) und betont: »Die Debatten äh gibt=es (.) ja scho-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

seit etlichen Jahren.« Merve Y. entscheidet sich dazu, das Thema Be-

drohungsszenario »ganz allgemein« zu beantworten. Sie wahrt Anony-

mität und Professionalität. Sie berichtet nicht von persönlichen Ras-

sismuserfahrungen, aber nicht weil sie keine hat. Indem sie auf die

fachliche Diskussion setzt und sich der Diskurstermini bedient, macht

sie sich die Regeln öffentlicher Debatten zunutze und verteidigt ihre

Sprecherinposition als Expertin bzw. macht sich hörbar.12 Ihre strate-

gische Überlegung geht davon aus, dass ihre fachliche Erfahrung nicht

in Frage gestellt wird, wohl aber ihre persönliche. Die Entscheidung,

als Expertin statt als Diskriminierte zu sprechen, gibt ihr Sicherheit

im Gespräch. Merve Y. positioniert sich in einer Fachdebatte zum anti-

muslimischen Rassismus und bringt die Expertise anderer Kolleg:in-

nen thematisch ein (»ich mein du hast darüber auch ne Veröffentli-

chung geschrieben«). Das ist eine Möglichkeit, an das Wissen Ande-

rer anzuknüpfen, dieses zu bestätigen und auf eine politische Misslage

hinzuweisen, in der die Bedürfnissemuslimischer Jugendlicher von Be-

hörden und Ministerien übergangen, ausschließlich auf das Thema is-

lamistischer Extremismus und Deradikalisierung beschränkt werden,

und andere Themen, die muslimisches Leben betreffen, darunter auch

Empowerment und Schutz, nicht förderwürdig erscheinen: »Weil das

[Islamismus] nicht die Realität ist, mit der wir konfrontiert sind oder

werden in unserer Arbeit. Dass es um ganz andere Themen geht. Und

ä:h (.) auch vor allem um das Sicherheitsbedürfnis der rassifizierten

Jugendlichen geht.«

Merve Y.s Einstieg »ganz allgemein« zu sprechen, kann gerade des-

halb nicht als persönliche Einschätzung abgewiesen werden, weil auch

andere »ganz allgemein« zu den gleichen Schlüssen gekommen sind.

»Ganz allgemein« kann der antimuslimische Rassismus folglich nicht

geleugnet werden, er ist nicht nur deshalb eine Realität, weil Betrof-

fene davon berichten, sondern weil auch Wissenschaft und Praxis zu

der gleichen Einschätzung kommen. Indirekt bestätigt Merve Y. damit

auch die persönlichen Berichte anderer Muslim:innen als »ganz allge-

mein«wahr und zutreffend,weil sie imEinklangmit demwissenschaft-

12 Butler 2006; Foucault 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 159

lichen Diskurs stehen. Wie in den vorangegangen Ausführungen ande-

rer Gesprächspartner:innen kommen auch in dieser Umgangsstrategie

persönliche und wissenschaftliche/professionelle Erfahrungen zusam-

men, sie ergänzen sich gegenseitig. Merve Y. ist von diesen Entwick-

lungen nicht unberührt, sie flechtet, ähnlich wie andere Gesprächs-

partner:innen, eigene Gefühle ein. Es sei »immer wieder schmerzhaft«,

dass öffentliche Diskussionen, die mit dem Bedrohungsszenario spie-

len, »hochkochen« und das Leben von Muslim:innen negativ beeinflus-

sen. Sie führt die gesellschaftlichen Dynamiken an, wenn rassistische

Vorurteile in den Medien zirkulieren und auch in den sozialen Medien

aufgegriffen werden können, sodass Diskussionen um Muslim:innen

und als solcheMarkierte »hochkochen«. Sie kritisiert, dass »rassistische

Vorurteile sehr stark in den Medien präsent sind und (.) was dann auch

vor allem auch in den sozialen Medien äh thematisiert wird«. Eine Lö-

sung des Problems sieht sie darin, mit Jugendlichen gemeinsam zu re-

flektieren, wie Medien auf sie (ein-)wirken und wie Gegennarrative ge-

stärkt werden können (»Und ich würde das [Sicherheitsdiskurse] gerne

so ein bisschen um=umdeuten.«).

Merve Y.s Aussagen erinnern an Ibtissam P.s Kritik an etablierten

Medien. Sie erkennt ein Potential in alternativen Medien gerade für

Muslim:innen, die in etablierten Medien oft stereotyp dargestellt und

übergangen werden. Das Gespräch bietet zugleich einen Anknüpfungs-

punkt zu Jasmin V.s Kritik, dass die dominanteMehrheit ihre Geschich-

te nicht hören will und sie dem öffentlichen Begehren ausgeliefert ist.

Umso stärker erscheint Merve Y.s Argument, dass soziale Medien für

benachteiligte Gruppen einen Handlungsspielraum ermöglichen, um

ihre Realitäten in die Öffentlichkeit zu tragen und sich Gehör zu ver-

schaffen.

Globalhistorische Verflechtungen

Einige unserer Gesprächspartner:innen sehen sich mit einer euro-

bzw. germanozentrischen Geschichtsschreibung und Erinnerungs-

politik konfrontiert, in der Narrative und Erfahrungen ihrer Familie

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

keinen Platz finden. Sie bleiben eine historische Randnotiz, werden

umgedeutet und angepasst oder gar geleugnet und diskreditiert. Un-

sere Interviewpartner:innen heben globalhistorische Verknüpfungen

hervor und rücken vor dem Hintergrund ihrer eigenen Erfahrungen

und Bezüge außer- und innerhalb Europas Verbindungslinien in den

Fokus. Sie finden unterschiedliche Auswege, um mit der historisch

unterkomplexen Narration von Bürger:inschaft im Zusammenhang

mit der unterfütterten Anrufung als Sicherheitsgefahr umzugehen.

Sie schweigen in bestimmten Gesprächssituationen, zensieren sich

selbst und schützen sich, weil sie die Erfahrung machen, dass ihnen

ihre Geschichte genommen und ihre Erinnerung diskreditiert wird,

dass ihre Lebensrealitäten geleugnet oder umgedeutet und sie auf das

eine vermeintlich wahre Narrativ verpflichtet werden. Sie treffen Ent-

scheidungen, wann und in welcher Form historische Adressierungen

aufgegriffen und beantwortet werden, indem für sie relevante Bezüge

aus dem kollektiven Gedächtnis in Erinnerung gerufen werden, sodass

sie ihre eigenen Bedürfnisse im Licht der Vergangenheit und dem Zu-

sammenspiel globalhistorischer Verflechtungen artikulieren können.

Sie lesen die nationale Geschichtsschreibung gegen den Strich und

bringen verdeckte Ereignisse und Erinnerungen an die Oberfläche. Sie

erinnern multidirektional, ergänzen und durchkreuzen das Feld der

Erinnerung um weitere Dimensionen. Sie setzen die ›muslimische‹

Erfahrung ins Verhältnis zu anderen Ereignissen und Erfahrungen,

changieren zwischen dem Universellen und dem Partikularen, zwi-

schen der Zurückweisung eines einzigen nationalen Narrativs und dem

Insistieren auf globalhistorischen Perspektivierungen und verschaffen

sich dadurch Gehör für eigene Lebenswirklichkeiten und Interessen,

Deutungen und Praktiken.

»eine vollkommen andere, (.) äh als die Erfahrung, die man mir

versucht sozusagen aufzudrücken«

Adem O. identifiziert sich als muslimischer Rom, seine Rassismuser-

fahrungen beruhen auf beiden Rassismen und ihrer Intersektion. Der

Präsenz muslimischer Rom:nja-Gemeinden in Deutschland wird in der

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 161

breiten Öffentlichkeit wenig Beachtung geschenkt und sowohl in der

Rassifizierung von Rom:nja als auch in jener von Muslim:innen wenig

Rechnung getragen. Einerseits entlastet das Adem O., denn seine Un-

sichtbarkeit als Muslim erspart ihm diesbezüglich verletzende und un-

sinnige Fragen: »Und ähwir werden also nicht gefragt, wie wir zu Erdo-

gan stehen °oder so°, zum Beispiel. Und alle anderen werden gefragt.«

Andererseits werden andere grenzüberschreitende und unsinnige Fra-

gen an ihn gerichtet: »Wir werden eher gefragt, warum wir Muslime

sind.« Adem O. berichtet, dass seine Identifizierung als muslimischer

Rom unsichtbar gemacht wird, indem sein gleichzeitiges Muslimisch-

und Romsein in einMuslimischsein und ein Romsein gespalten und ge-

geneinander ausgespielt wird. Er spricht von einem »weißen Diskurs«,

in dem er als Rom gegen andere Muslim:innen instrumentalisiert wer-

den soll: »Ok, das ist ein Roma, der ist bestimmt irgendwie unterdrückt

von anderen Muslimen.« Mit der gesellschaftlichen Anrufung als Rom

geht die Erwartungshaltung einher, eine Rolle einzunehmen, die der

Dominanzgesellschaft im Umgang mit anderen Muslim:innen dient:

»Und das ist ja die Rolle, die ich ausüben soll.« IndemAdemO. als (mus-

limischer) Rom angerufen und nach einer Diskriminierungs- und Un-

terdrückungserfahrungmit IslamundMuslim:innen befragt wird,wird

er als Kronzeuge zu instrumentalisieren versucht. Er widersetzt sich je-

doch der Teile-und-Herrsche-Strategie, die die Sorge um Rom:nja pla-

kativ ins Feld führt, um Muslim:innen zu stigmatisieren: »Und das ist

die Rolle, die ich eben nicht ausübe, weil tatsächlich für mich Muslim-

sein für meine eigene Biographie äh und (eher) etwas Emanzipatori-

sches bedeutet.«

Der diskursiven Spaltung Rom versus Muslim hält er eine widerstän-

dige Selbstpositionierung entgegen: Muslimischsein bedeutet für ihn

weder ein Makel noch ein Defizit, vielmehr erlebt er es als Bereiche-

rung und hebt dessen emanzipatorische Bedeutung hervor. »Muslim-

sein« stellt für ihn keine Gefahr dar, die von anderen Muslim:innen

oder dem Islam ausgeht, sondern ist für ihn ein biographisch wich-

tiger Ankerpunkt, der ihm Schutz und Entwicklung bietet. Adem O.

irritiert die homogene Zuschreibung von Muslim:innen als Täter:innen

und Rom:nja als deren Opfer, indem er sich selbstbewusst als musli-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

mischer Rom präsentiert. Er untergräbt die eurozentrische Universali-

sierung des Unrechts an Europas Sinti:zze und Rom:nja, indem er die

Geschichte muslimischer Rom:nja kontrapunktisch erzählt und global-

historisch perspektiviert. Er weist die der Anrufung inhärente Narra-

tion zurück, wonach der Rassismus gegen Sinti:zze und Rom:nja der

nationalsozialistischen Vergangenheit angehört, während andernorts

und in anderen ›Kulturen‹ Rom:nja weiterhin diskriminiert, aber von

der geläuterten, bundesdeutschen Gesellschaft beschützt würden. Die

deutsche Selbstvergewisserung, aus der Geschichte gelernt zu haben

und nun Andere (wieder) zu führen und in Demokratie und Moder-

ne einzuführen, beruft sich auf die Figur des Islams und muslimischer

Herrschaft als europäisches Gegenbild.

Demgegenüber greift Adem O. auf eine Narration zurück, in der

»ein idealisiertes Bild über das Osmanische Reich« vorherrscht. Das

Bild entspricht zwar nicht der Realität, so Adem O., es ist »natürlich

kein differenziertes Bild«. Gleichwohl erfüllt das »idealisierte Bild«

wichtige Funktionen: Zum einen vermag es das Narrativ, der Erfah-

rung und der Identifizierung muslimischer Rom:nja einen Rahmen zu

geben: »[E]ine Roma-Community im Balkan, die muslimisch ist und

die sich unter Umständen idealisiert als Osmanen definieren.« Adem

O. liest die deutsch-europäische Geschichtserzählung kontrapunktisch

und kann nun seine eigenen und die Erinnerungen seiner Community

als muslimischer Rom emanzipatorisch zusammenführen. Zum Ande-

ren entlarvt die Idealisierung jene Mechanismen, die Rom:nja gegen

Muslim:innen instrumentalisieren, indem sie den Islam als rassistisch

gegen Rom:nja in Stellung zu bringen versucht. Die Idealisierung ist

jedoch »auch nicht differenziert«. Adem O.s Bezug auf das Narrativ

geht es nicht darum, Geschichte zu idealisieren und Konflikte zu

glätten. Vielmehr nutzt er das »idealisierte Bild«, um sich mit anderen

Muslim:innen zu solidarisieren, und gleichzeitig die spezifische Erfah-

rung von (muslimischen) Rom:nja zu betonen: »Man muss natürlich

sagen, als Roma haben wir andere historische nochmal Bedürfnisse als

andere Muslime.«

Adem O. antwortet auf den Sicherheitsdiskurs, indem er einerseits

sein (romani-)Muslimischsein emanzipatorisch deutet, widerständige

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 163

Narrative in Erinnerung ruft und die Erfahrungen mit den Rassismen

globalhistorisch verkompliziert. Andererseits kann er zwischen Rom-

sein undMuslimsein changieren: »Tatsächlich haben Roma (.) ab einem

bestimmten (2) ab einem bestimmten Level auch eine privilegierte Po-

sition. (.) Äh und es gibt ja eine Staatsräson.« Je nach Kontext wählt er

bestimmte Aspekte aus und reklamiert ihre Relevanz, um sich so der

einseitigen, instrumentalisierenden Anrufung zu widersetzen. Das be-

deutet nicht, dass sich für Adem O. Muslimischsein und Romsein ge-

genseitig ausschließen, vielmehr legt er Wert auf das Zusammenspiel

und die Komplexität verschiedener sozialer Verhältnisse, Erfahrungen

und Erinnerungen. Schließlich ist seine Erfahrung »dann also eine voll-

kommen andere, (.) äh als die Erfahrung, die man mir versucht sozu-

sagen aufzudrücken«.

»konnte ich mich nicht so äußern wie ich (.) w- gerne, also ich (.)

hab dann einfach oft dieses Thema vermieden (.) so«

Ussama X. identifiziert sich als muslimisch und palästinensisch. Er ist

in Deutschland geboren und aufgewachsen, die Flucht und die Ver-

treibung aus Palästina gehören zu zentralen Aspekten seiner Biogra-

fie. Während in seiner Familie darüber gesprochen wird, finden die-

se Erfahrungen in der deutschen Öffentlichkeit keinen Platz. Sie wer-

den aus der postnazistischen Geschichtsschreibung der Bundesrepu-

blik und der hegemonialen Narration verdrängt und/oder umgedeutet.

Ussama X. findet sich regelmäßig in Gesprächssituationen wieder, in

denen seine Erinnerungen und seine Erfahrungen nicht gehört werden

und nicht zählen, sie werden als illegitim zurückgewiesen und er zum

Schweigen gebracht: »[K]onnte ich mich nicht so äußern wie ich (.) w-

gerne, also ich (.) hab dann einfach oft dieses Thema vermieden (.) so.«

Seine Erfahrung mit dem antimuslimischen Rassismus hängt unmit-

telbar mit der Auslöschung der palästinensischen Erfahrung aus der

bundesdeutschen Geschichtsschreibung und dem hegemonialen deut-

schen, kollektiven Gedächtnis zusammen, der antimuslimische Rassis-

mus zeigt sich ihm gleichzeitig antiarabisch und antipalästinensisch.

Ussama X.wird wiederholt als Sicherheitsbedrohung angerufen, einer-

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

seits im Verhältnis zur Dominanzgesellschaft, indem er als muslimisch

adressiert wird, und andererseits im Verhältnis zur jüdischen Minder-

heit im In- und Ausland, indem er als muslimisch, arabisch und paläs-

tinensisch adressiert wird.

Bereits seit den 1970/80er Jahren sind die Namen ›Palästinenser‹,

›Araber‹ und ›Terrorist‹ im bundesdeutschenDiskurs eng verwoben und

mit anderen Gewaltakten (etwa der RAF) diskursiv verkoppelt. Mithil-

fe des antimuslimischen Bedrohungsszenarios werden die historischen

Karten neu gemischt und eine Anordnung skizziert, wonach das deut-

sche Wir, das (wieder aufblühende) jüdische Leben in Deutschland und

der Staat Israel auf der gleichen Seite platziert werden, während ihnen

gegenüber dermuslimisch-arabisch-palästinensische Terrorist verortet

wird. Gemeinsammit ›Juden‹ und ›Jüdinnen‹ diskursivieren sich ›Deut-

sche‹ als Opfer von ›Muslim:innen‹ im Allgemeinen und im Besonderen

als Opfer von ›Arabern‹, die (historisch fragwürdige) Ethnisierung ei-

ner Sprachgemeinschaft nutzend, um die Vertreibung und Staatenlo-

sigkeit der Palästinenser:innen zu de-thematisieren. Die Verschiebung

der antisemitischen Gefahr auf Muslim:innen, Araber:innen und Paläs-

tinenser:innen, insbesondere auf solche, die als Migrant:innen und Ge-

flüchtete von außen eindringen, beendet das kollektive ›deutsche‹ Tä-

ternarrativ und entlässt sich selbst aus der historischen Verantwortung

für die Schoah und für die Vertreibung der nicht-jüdischen Palästinen-

ser:innen. Gleichzeitig werden migrationsgesellschaftliche Defizite der

Bundesrepublik in den ›Nahen Osten‹ verschoben, sodass sich die Bun-

desrepublik auch dieser Verantwortung und ihrer (geo-)politischen Rol-

le entziehen bzw. sie verdecken kann.

Die palästinensische Erfahrung von Flucht und Vertreibung wird

unsichtbar gemacht und mit ihrer Dethematisierung auch die deut-

sche, (post-)nazistische Verantwortung dafür. Dies kollidiert mit dem

palästinensischen Narrativ und einer globalhistorischen Perspektivie-

rung, wie sie Ussama X. reflektiert. Im Unterschied zur hegemonialen

Diskursivierung stellt sich die ›Naqba‹ seiner Familie weder als räum-

lich noch als zeitlich entferntes, wenn nicht gar fragwürdiges, Ereignis

dar, sondern ist mit seinem Leben eng verwoben. In der deutschen Er-

innerungskultur haben Ussama X.s Erfahrungen jedoch keinen Platz.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 165

Im Gegenteil sieht er sichmit einer Geschichtsschreibung undmit Nar-

rativen konfrontiert, die palästinensische Erinnerungen als partikular,

wenn nicht gar als falsch deuten, und sie der eigenen, als richtig und

universell gültigen Erzählung, die als objektive Geschichtsschreibung

präsentiert wird, entgegensetzen. Das hat Konsequenzen für Ussama

X. und die (Un-)Möglichkeit, die eigene Biografie und die Vertreibung

seiner Familie aus Palästina in alltäglichen Situationen anzusprechen.

Er hat daraus gelernt und antizipiert eine erneute Zurechtweisung und

einen diskursiven Ausschluss, indem er schweigt und sich nun selbst

führt: »Ähm (.) und hab so mein Palästinenser (.) meine palästinensi-

sche Seite irgendwie so’n bisschen einfach so (.) so’n bisschen unter den

Tisch oder so weißte so (.) nu::r nicht auffallen (.) oder so.«

Die Selbstführung bedeutet aber nicht, dass Ussama X. sich gänz-

lich dem Diskurs unterwirft und in einer passiven Position verharrt.

Die Interviewsituation selbst ist exemplarisch für sein Vermögen, sich

Gehör zu verschaffen. Er spricht sein Dilemma offen an und riskiert,

sanktioniert zu werden, gleichzeitig erwartet er, von der ihn interview-

enden Person verstanden zu werden. Ussama X. nutzt die einseitige

Gesprächssituation – das Interview – und vertraut angesichts der

Forschungsfrage auf die Bereitschaft der Forschenden zur Sensibilität

für seine Selbstpositionierung und ihre Reflexion. In der Interviewsi-

tuation greift er auf konkurrierende, historische Gedächtnisse zurück,

kontextualisiert nationale Geschichtsschreibungen globalhistorisch

und führt vor Augen, dass seine biographische Erfahrung und kollek-

tive Erinnerung mit der Anderer verwoben ist. Ussama X. Interesse

daran, gehört zu werden, rührt auch daher, dass er nun als Vater

besondere Verantwortung trägt: »Also ich hab jetzt auch zwei Jungs

zum Beispiel ja? Und (1) vielleicht macht das auch n Unterschied, weil

ich mich mit diesem Thema beschäftige ja?«

Er ist nun selbst in der Position, das palästinensische Narrativ

weiterzugeben, er trägt Verantwortung gegenüber seiner Community

und seinen Kindern.13 Gleichzeitig lotet er Handlungsoptionen aus

und sucht nach Wegen, Erinnerungen Rechnung zu tragen und Zeit

13 El-Qasem 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und Energie nicht in ungeeigneten Situationen aufs Spiel zu setzen,

in denen das Gegenüber keine Bereitschaft zeigt, die Engführung

nationaler Erinnerungskultur zu hinterfragen und der Komplexität

von Globalgeschichte und Widersprüchlichkeit von Narrativen Auf-

merksamkeit zu schenken. Ussama X. reflektiert den Kontext und

wählt wohlüberlegt aus: Er begreift das Erinnern und das Erzählen

als individuelle und kollektive Ressourcen und entscheidet je nach Ort

und Situation, wann er sie einsetzt und wann nicht. Die gleichzeitig

aufgenötigte und selbstgewählte Zensur, der Rückzug aus Orten und

Gesprächssituationen ist ein emanzipatorischer Akt, er bietet Schutz

und Heilung und vermag so, die Erinnerung selbstbestimmt und

eigenmächtig zu entfalten.

»der nationale Diskurs (.) zu Muslimen […] einfach n anderer ist,

im Sinne von so auch so ner Anerkennu:ng«

Ibtissam P. fasst ihre Erfahrung, als Muslimin in Deutschland zu

leben, wie folgt zusammen: »Also dieses immer wieder hinterfragt

werden. Frage von welche Berechtigung, welche Existenzberechtigung

hat man?« Im Unterschied dazu blickt sie auf eine positive Aus-

landserfahrung in Südspanien zurück.14 Auch dort war sie »natürlich

weiterhin eine Schwarze muslimische Frau«, jedoch konnte sie sich

dort ganz anders im öffentlichen Raum bewegen und einen anderen

Alltag führen. Schließlich ist »der nationale Diskurs (.) zu Muslimen

[ist] ja grade in Südspanien einfach n anderer ist, im Sinne von so

auch so ner Anerkenn:ung ›Wir haben ja islamische:: sowas wie ne

islamische Geschichte, Südspanien ist verwurzelt mit ner spanisch-

äh mit ner islamischen Geschichte‹.« Die islamische Geschichte im

heutigen Europa legt Zeugnis über die historisch-gewachsene Präsenz

muslimischer Wirklichkeiten ab und prägt das Bewusstsein, sowohl

jenes von (europäischen) Muslim:innen als auch jenes der Region. Zwar

ist Geschichtsschreibung auch in Südspanien eine Frage der nationalen

14 Unter anderer Fragestellung wird diese Sequenz im Abschnitt Performative In-

terventionen rekonstruiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Selbst_Positionierungen 167

Aushandlung und Rassismus kein Relikt der Vergangenheit, dessen ist

sich Ibtissam P. bewusst. Nichtsdestotrotz liegt der Unterschied für

sie darin, dass muslimische Geschichte in Südspanien anders als in

Deutschland nicht geleugnet werden kann.

Ibtissam P. identifiziert sich weder als arabisch noch als amazig-

hisch, sie verfügt auch nicht über persönliche, biografische Bezüge

zu Südspanien oder dem nordafrikanischen Raum, in den Spaniens

Muslim:innen einst deportiert wurden. Das hindert sie aber nicht

daran, sich in der Geschichte Andalusiens wiederzufinden und auf das

kollektive Gedächtnis als Muslimin zurückzugreifen. Darin kommt der

acht Jahrhunderte währenden Präsenz von Muslim:innen im nördli-

chen Mittelmeerraum ein hoher erinnerungspolitischer Stellenwert

zu. In Deutschland wird dieser historischen Präsenz kaum Rechnung

getragen, ebensowenig wie den anderen Orten im heutigen Europa, in

denen Muslim:innen heimisch waren und noch sind. Dem nationalen

und europäischen Diskurs zufolge werden Muslim:innen außerhalb

Europas verortet und als Gefahr für europäische Werte und Sicherheit

konstruiert. Die nationale Geschichtsschreibung und Erinnerungskul-

tur in Deutschland kommt ohne Muslim:innen aus bzw. führt sie als

äußere Andere in die Diskussion ein. Durch die (zeitlich befristete)

Verlagerung ihres Alltags nach Südspanien entzieht sich Ibtissam P. der

hegemonialen, deutschen Adressierung als Andere, deren »Existenz-

berechtigung« auf dem Spiel steht. Durch ihre Selbstpositionierung

(unter anderem) als Muslim:in kann sie im ehemaligen Al-Andalus

ihre Anwesenheit als Selbstverständlichkeit einfordern und verteidi-

gen. Dort verhält sie sich anders als in Deutschland, sie legt keine

Rechenschaft über ihr So-Sein ab, sie bezieht keine Position (»Erklär

mal Salafismus. Was- Wie stehst du dazu? Was machst du damit?«).

Indem Ibtissam P. auf die noch sichtbare muslimisch-arabisch-

amazighische Präsenz in Südspanien verweist, kann sie die eigene

Präsenz als Schwarze muslimische Hijabi als Teil der europäischen

Geschichte und Gegenwart verteidigen, mehr noch: Sie kann ihren

Platz dort reklamieren bzw. ganz selbstverständlich einnehmen. Sie

kontextualisiert die eigene muslimische Erfahrung erinnerungspoli-

tisch, rückt die islamische Geschichte innerhalb Europas ins Zentrum

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

und gibt jenen Perspektiven Raum, die in einer deutschen nationalen

Erinnerungskultur zum Schweigen gebracht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007 - am 14.02.2026, 12:20:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

