
 

 

Zwischen Ethik und Politik 

Butler und das Denken der Alterität 

SERGEJ SEITZ 

 

1. BUTLERS DENKEN ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK 

Jede politische Philosophie muss eine Auskunft darüber geben können, wie sie das 
Verhältnis zwischen Politik und Ethik begreift. Dies gilt für normative Theorien, in-
sofern diese in unterschiedlicher Weise darauf abzielen, ethische Prinzipien und 
Grundlagen für das gute Zusammenleben in einem politischen Gemeinwesen zu lie-
fern, genauso wie für Ansätze, die auf dem Eigensinn des Politischen gegenüber mo-
ralischen und ethischen Ansprüche beharren. Soll Judith Butlers Denken als genuiner 
Beitrag zur politischen Philosophie gelesen werden, wie es sich der vorliegende Band 
zum Ziel setzt, dann gilt es folglich nicht zuletzt herauszuarbeiten, wie Butler das 
Verhältnis von Ethik und Politik begreift. 

Darüber hinaus wird auch aus einer immanenten Perspektive auf Butlers Schrif-
ten deutlich, dass die Frage nach der Relation von Ethik und Politik in ihren neueren 
Arbeiten immer dezidierter in den Fokus rückt. Denn Butler arbeitet seit ihren 
Adorno-Vorlesungen im Jahr 2002 einerseits an einer Kritik der ethischen Gewalt – 
einer Kritik an den restriktiven, repressiven und entpolitisierenden Implikationen tra-
ditioneller Ethik-Entwürfe –, und versucht andererseits gleichzeitig in mehrfachen 
Neuanläufen, das Ethische abseits klassischer Auslegungsbahnen neu zu denken und 
daraus jeweils kritische Orientierungen für spezifische politische Fragestellungen zu 
gewinnen. In der Folge konzentriere ich mich in der Rekonstruktion des Verhältnisses 
von Ethik und Politik bei Butler wesentlich auf ihre Bezugnahmen zum Oeuvre von 
Emmanuel Levinas und dessen Kernstück: das Denken der Alterität, d.h. eines unver-
brüchlichen ethischen Aufgefordertseins im Herzen aller Subjektivität. Denn Levinas’ 
Alteritätsdenken bildet für Butler nicht nur seit beinah zwei Jahrzehnten einen kontinu-
ierlichen kritischen Bezugspunkt, sondern stellt für sie auch einen privilegierten Ort 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | SERGEJ SEITZ 

 

dar, um die Frage zu verhandeln, inwiefern und unter welchen Bedingungen ethischen 
Ansprüchen im Bereich des Politischen Rechnung getragen werden kann oder muss. 

In der Rezeption von Butlers neueren Schriften wird einerseits die Auffassung 
vertreten, dass Butler über die Einbeziehung Levinas’scher alteritätsethischer Über-
legungen den genuin politischen Fokus ihrer früheren Analysen aus den Augen ver-
liere, wodurch ihr Denken im Zuge einer problematischen ›Ethisierung‹ seine kriti-
sche Schärfe und politische Anschlussfähigkeit einbüße (vgl. Segal 2008, Coole 
2008). In dieser Perspektive seien die ›authentischen‹ theoretisch-politischen Über-
legungen Butlers vor allem in ihren früheren Schriften zu finden (von Das Unbeha-
gen der Geschlechter über Körper von Gewicht und Psyche der Macht bis zu Haß 
spricht) (vgl. Lloyd 2015). Andere Kommentator*innen machen dagegen geltend, 
dass die explizite Inblicknahme ethischer Fragestellungen eine immanente Konse-
quenz von Butlers Denkbewegung selbst darstellt und dass in der Tat bereits ihre 
frühen Schriften – wenn auch zumeist unausgewiesen und implizit – ethische Impli-
kationen mit sich führen (vgl. Gies 2015, Mills 2015). Diese Position kann u.a. gel-
tend machen, dass bereits Butlers frühe Dekonstruktion der Sex-Gender-Unterschei-
dung von dem Impetus einer Pluralisierung lebbarer Subjektpositionen und einer in-
klusiven Öffnung von Anerkennungsstrukturen getragen ist. In diesem Sinne er-
schiene Butlers Denkweg folglich eher als Prozess einer steten Neuaufklärung und 
Befragung der normativen Implikationen der (eigenen) Politik und des politischen 
Handelns (vgl. Prager 2013). 

Ich ziele im Folgenden nicht auf eine gleichsam philologische Klärung von But-
lers Denkweg ab, sondern möchte in systematischer Auseinandersetzung mit Butler 
zu einer produktiven und kritischen Verhältnisbestimmung von Ethik und Politik ge-
langen. Dabei versuche ich zunächst zu zeigen, dass Butlers Einbeziehung alteritäts-
ethischer Denkfiguren eine triftige Intuition zugrunde liegt, insofern der Übergang 
zu Fragen der Alterität sich in einer stimmigen Weise aus dem Grundanliegen ihrer 
politischen Theoriebildung ergibt. Dieses Grundanliegen besteht, wie in der Folge 
genauer darzulegen sein wird, in der Erarbeitung einer konsequent postsouveränen 
Konzeption des Politischen, in der politische Subjektivität, Handlungsfähigkeit und 
Verantwortung entgegen klassischer Paradigmen der Souveränität, der Autonomie, 
der Identität und der Selbstpräsenz neu gedacht werden sollen.  

Dabei ist eine Inblicknahme der alteritätsethischen Überlegungen von Levinas in 
der Tat aus strukturellen Gründen naheliegend. Denn mit Alterität ist bei Levinas 
gerade der Gedanke gemeint, dass das Subjekt keineswegs bei sich selbst beginnt und 
sich auch niemals gänzlich autonom ›in der Hand hat‹. Im Gegenteil erweist sich Sub-
jektivität nach Levinas als konstitutiv auf Andere bezogen, die dem Subjekt vorausge-
hen und es allererst, indem sie es zur Verantwortung aufrufen, als ethisches Subjekt 
konstituieren. Davon ausgehend hält Levinas’ Denken vielschichtige argumentative 
Ressourcen für eine profunde Zurückweisung klassischer Figuren autonomer und sou-
veräner Subjektivität bereit – eine Zurückweisung, die zugleich mit der Konturierung 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 73 

 

eines unauflöslichen Spannungsverhältnisses zwischen ethischen und politischen An-
sprüchen, zwischen Normativität und Praxis einhergeht, und diese Spannung gerade im 
Kern menschlicher Subjektivität selbst situiert (vgl. Seitz 2016, Flatscher/Seitz 2017).  

Butler bezieht sich, wie ich in der Folge herausarbeiten werde, auf Levinas’ Kon-
zeption der Alterität primär mit dem Ziel, die politischen Bedingungen ethischer Ver-
antwortlichkeit sowie die ethischen Motivationsgründe politischen Handelns zu un-
tersuchen. Damit vermag sie Anerkennungsverhältnisse und Sichtbarkeitsordnungen 
freizulegen, die ansonsten in der politischen Philosophie weitgehend unthematisch 
bleiben. Zugleich gerät damit die Frage nach den strukturellen normativen Implika-
tionen der Alteritätsbeziehung tendenziell in den Hintergrund. Daher stelle ich mei-
ner Rekonstruktion von Butlers Verständnis des Verhältnisses von Ethik und Politik, 
die den Großteil dieses Aufsatzes einnimmt, noch einen Abschnitt hintan, der auf-
zeigt, inwiefern das Denken der Alterität in einer umfassenderen Weise für Butlers 
Zielsetzung einer konsequent postsouveränen Philosophie des Politischen produktiv 
gemacht werden kann.  

2. ETHIK, ENTPOLITISIERUNG UND DIE FRAGE

 DES SUBJEKTS 

Für den Nachvollzug von Butlers Denken des Verhältnisses von Ethik und Politik ist 
es aufschlussreich, zunächst einen kurzen Aufsatz aus dem Jahr 2000 in den Blick zu 
nehmen, in dem sie unter dem sprechenden Titel »Ethical Ambivalence« einen auto-
biographisch grundierten Einblick in ihre frühe Levinas-Rezeption vorlegt. Butler 
referiert dabei zunächst Levinas’ Grundthese, der zufolge wir als ethische Subjekte 
bereits vor jeder bewussten ethischen Reflexion auf die Normen und Werte, die unser 
Zusammenleben regeln sollen, in einer ›ethischen Beziehung‹ stehen: »Given that we 
reflect ethically on the principles and norms that guide our relations to others, are we 
not, prior to any such reflection, already in relation to others such that that reflection 
becomes possible – an ethical relation that is, as it were, prior to all reflection?« (But-
ler 2000a: 18) Subjektivität ist, wie Butler hier kondensiert zusammenfasst, nach 
Levinas als durch und durch ethische Subjektivität zu verstehen. Was es heißt, ein 
handelndes Subjekt zu sein, können wir Levinas’ Auffassung zufolge nur angemessen 
beschreiben, wenn wir die Subjektivität als von Anfang an einem Anspruch vonseiten 
des Anderen ausgesetzt begreifen, der das Subjekt zur Verantwortung aufruft. Dieses 
Verständnis einer ethischen Subjektivität, die sich je schon dem Anspruch des Ande-
ren ausgesetzt findet, richtet sich gegen das traditionelle Subjektivitätsverständnis der 
Philosophie der Moderne: gegen das Paradigma des »starken«, selbstpräsenten und 
selbstgegründeten, souveränen Subjekts, das alleiniger Ursprung und Urheber seiner 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | SERGEJ SEITZ 

 

Handlungen ist, das nach Selbsterhaltung, Erkenntnis oder Macht strebt und zu dem 
Andere erst in einer sekundären und stets kontingenten Hinsicht in Beziehung treten.  

Entgegen diesem klassischen Verständnis ist für Levinas, wie Butler paraphrasie-
rend festhält, das Subjekt wesentlich dem Anderen ausgesetzt und ihm gegenüber in 
einer passiven Position: »This subject is […] from the start split by the wound of the 
other […]. The task of this fundamentally wounded subject is to take responsibility 
for the very other who, in Levinas’s terms, ›persecutes‹ that self.« (Butler 2000a: 
18f.) Butler macht hier darauf aufmerksam, dass für Levinas Subjektivität schlecht-
hin nicht vor der ›ethischen‹ Notwendigkeit gedacht werden kann, auf die Ansprüche 
Anderer zu antworten, die das Subjekt ›heimsuchen‹ bzw. ›verfolgen‹.  

Dem autobiographischen Gestus ihres Artikels folgend hält Butler fest, dass sie 
dieser Denkweise zunächst höchst ablehnend gegenübergestanden war und in der 
Folge dem, was sie bei Levinas als eine Aufwertung der Selbstaufopferung, des Ma-
sochismus und der Sklavenmoral ansah, mit Nietzsche den Willen und die Affirma-
tion des Lebens sowie mit Spinoza den Conatus essendi entgegenstellte (vgl. Butler 
2000a: 20). Denn in ihrer ersten Inblicknahme schien ihr das Levinas’sche Denken 
ethischer Subjektivität auf eine gewaltsame, moralisierende Überforderung hinaus-
zulaufen. Das Genötigtsein zum Antworten auf die Ansprüche Anderer im Zentrum 
und am Anbeginn von Subjektivität zu verorten, wie Levinas es tut, stellt in dieser 
Perspektive eine hyperbolische Geste allumfassender Moralisierung dar, die uns ge-
radezu ›die Luft zum Atmen raubt‹ (Butler 2000a: 27).1 

Wie sich bereits an dieser frühen Auseinandersetzung Butlers mit Levinas zeigt, 
hängt die Antwort auf die Frage nach dem Verhältnis von Ethik und Politik in hohem 
Maße davon ab, was genau man unter »Ethik« überhaupt verstanden wissen möchte. 
Denn gerade Levinas’ Begriff von Ethik ist in vielerlei Hinsicht deren traditionellem 
Verständnis entgegengesetzt. Schließlich geht es Levinas zunächst gerade nicht da-
rum, einen Katalog von Normen zu erarbeiten, der dann nur noch zu institutionali-
sieren wäre. Gegenüber einem solchen präskriptiv-normativistischen Verständnis von 
Ethik betont Levinas, dass zunächst die Bedingungen zu klären sind, unter denen wir 
als Subjekte überhaupt allererst mit Normativität konfrontiert werden. Indem Levinas 
argumentiert, dass jeder Deliberation über konkrete Normen ein ethisches Bezugsge-
schehen vorausliegt, das das Subjekt als ethisches ins Leben ruft, zielt er darauf ab, 
den Status des Subjekts in der Ethik fundamental in Frage zu stellen. Denn während 
in klassischen Ethiken – sowohl aristotelischer wie auch kantianischer und utilitaris-
tischer Prägung – das Subjekt eine Grundlage oder Voraussetzung der eigentlichen 
normativen Überlegungen darstellt, werden Subjekt und Subjektivierung bei Levinas 
zum eigentlichen Problem der Ethik (vgl. hierzu auch Lloyd 2015). 

                                                             
1  Derselbe Vorwurf findet sich auch noch vier Jahre später in Gefährdetes Leben (vgl. GL: 166). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 75 

 

Diese Akzentverschiebung, im Zuge derer das Subjekt nicht mehr als Grund, son-
dern vielmehr, insofern es Subjekt ist, als Problem fungiert, findet sich nicht nur bei 
Levinas, sondern auch in den früheren Schriften Butlers, und tritt dort gerade im Re-
gister des Politischen auf. Denn Butler verortet bereits in Das Unbehagen der Ge-
schlechter den politischen Impetus ihrer gendertheoretischen Überlegungen in einer 
Kritik der gesellschaftlichen Subjektivierungsweisen, die Subjekte entlang einer he-
teronormativen und androzentrischen Matrix hervorbringen. Zur kritischen Analyse 
der gesellschaftlich wirksamen Subjektivierungsweisen bezieht sich Butler dabei auf 
Michel Foucault und seine zentrale These, der zufolge gesellschaftliche »Machtre-
gime die Subjekte, die sie schließlich repräsentieren, zuerst auch produzieren« (UG: 
16). Daran anschließend argumentiert Butler, dass es im Sinne eines radikalen femi-
nistischen politischen Projekts zuvorderst die Arten und Weisen in Frage zu stellen 
gilt, in denen jedes Individuum als geschlechtliches Subjekt konstituiert wird, sowie 
die machtgesättigten Prozeduren sichtbar zu machen, die diese Konstitutionsprozesse 
naturalisieren und damit dem Zugriff der Kritik entheben.  

Sowohl Levinas’ Überlegungen als auch die frühen Arbeiten Butlers zielen, wie 
sich an dieser ersten Annäherung zeigt, auf eine Problematisierung des Status des 
Subjekts in der Ethik bzw. in der Politik ab. Während Levinas sich zur Infragestellung 
des grundlegenden Status des Subjekts auf ein Moment der radikalen Alterität be-
zieht, die jede subjektive Selbstpräsenz unterläuft und subvertiert, verweist Butler 
unter Rückgriff auf Foucault und Nietzsche auf das Moment der machtdurchwirkten 
Sozialität, die ihrerseits jeder subjektiven Handlungsfähigkeit vorausliegt und Indi-
viduen allererst als handlungsfähige Subjekte konstituiert. Vor diesem Hintergrund 
lassen sich Butlers spätere Schriften nicht zuletzt auch als ein Versuch begreifen, die 
alteritätsethische und die diskursanalytische Problematisierung des Subjekts mitei-
nander zu vermitteln und füreinander fruchtbar zu machen. 

3. FACETTEN DER »ETHISCHEN GEWALT« 

Das Ziel von Butlers Engführung alteritätsethischer und diskursanalytischer Überle-
gungen liegt in einer Konzeption des Politischen, die das kritisch konterkariert, was 
sie die »ethische Gewalt« nennt, die ihrer Auffassung nach klassischen Entwürfen 
sowohl der Ethik als auch der politischen Philosophie inhärent ist. Daher ist es im 
Sinne der Rekonstruktion von Butlers Verständnis des Verhältnisses von Ethik und 
Politik zunächst notwendig zu klären, was Butler genau unter »ethischer Gewalt« 
versteht. Dabei möchte ich vorschlagen, drei miteinander verbundene Ausformungen 
der ethischen Gewalt zu unterscheiden, die in Butlers Adorno-Vorlesungen zur Kritik 
der ethischen Gewalt miteinander verflochten sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | SERGEJ SEITZ 

 

(a) Die ethische Gewalt des souveränen Subjektbegriffs: Klassischerweise gehen 
normative Theorien von einem Verständnis von Subjektivität und Handlungsfähig-
keit aus, das in vielerlei Hinsicht dem Subjektbegriff verwandt ist, der bereits in Das 
Unbehagen der Geschlechter die Zielscheibe der Kritik bildet: Das Subjekt wird in-
dividualistisch als autonomer Akteur begriffen, der über eine kohärente Präferenz- 
und Begehrensstruktur verfügt, eigeninteressiert handelt und sich allenfalls, wie etwa 
bei Rawls, im Sinne eines »kooperative[n] Unternehmen[s] zum wechselseitigen Vor-
teil« mit anderen in einer politischen Gemeinschaft zusammenfindet (Rawls 1977: 
355). Ein solches Subjekt verfügt über einen hohen Grad an Kohärenz und Selbsti-
dentität und vermag es idealiter jederzeit, von sich selbst Rechenschaft abzulegen, 
d.h. seine Interessen, Begehren und Ziele in einer nichtwidersprüchlichen Art und 
Weise systematisch zu artikulieren und zu verfolgen.  

Dieses Bild von Subjektivität stellt für Butler eine geradezu gewaltsame Zumu-
tung dar, die unserem tatsächlichen Sein als verwundbare, abhängige, auf Gemein-
schaft mit Anderen angewiesene Subjekte nicht nur nicht gerecht wird, sondern uns 
auch einem rigiden Kohärenz- und Identitätszwang ausliefert – d.h. einer Forderung 
nach Nichtwidersprüchlichkeit, Übereinstimmung mit sich selbst und Autarkie, die 
zu erfüllen wir in Butlers Augen letztlich nur scheitern können. Der Anspruch, in 
dieser Weise Rechenschaft von sich selbst abzulegen – der englischsprachige Titel 
von Butlers Adorno-Vorlesungen lautet gerade Giving an Account of Oneself –, bildet 
den zentralen Fokus von Butlers Kritik. Wie sie u.a. in Rückgriff auf Nietzsche, 
Foucault und die Psychoanalyse argumentiert, ist der Umstand, dass Subjekte in der 
Tat durch widersprüchliche und ambivalente Begehrensstrukturen charakterisiert 
sind, die sich darüber hinaus erst im Rahmen einer irreduziblen Abhängigkeit von 
Anderen ausbilden, keineswegs als bloß empirische Komplikation abzutun, um die 
sich eine ideale Theorie nicht weiter kümmern müsste, sondern vielmehr als wesent-
lich für den Begriff von Subjektivität selbst anzusehen. Insofern stellt sich Butler mit 
ihrer »Aussetzung der Forderung nach Selbstidentität und insbesondere nach voll-
ständiger Kohärenz […] einer gewissen ethischen Gewalt entgegen, die verlangt, 
dass wir jederzeit unsere Selbstidentität vorführen und aufrechterhalten und von an-
deren dasselbe verlangen« (KEG: 59).  

Dabei ist es zentral zu betonen, dass es Butler bei dieser »Aussetzung der Forde-
rung nach Selbstidentität« in keiner Weise um eine Affirmation reiner Beliebigkeit 
geht. Vielmehr zielt sie darauf ab, »aus diesem unausweichlichen Scheitern« am Er-
füllen der Kohärenz- und Identitätsforderung einen »neue[n] ethischen Sinn« zu ge-
winnen (KEG: 59). Kurz: Die Frage lautet für Butler, was genau in ethischer Hinsicht 
daraus folgt, wenn wir das Subjekt nicht mehr als autonomen, selbstidentischen Ak-
teur begreifen, sondern als verletzliches Wesen, das immer schon auf Andere verwie-
sen ist und allererst in einem Bezugsgeflecht sozialer Normen und Diskurse zu einer, 
wie immer prekären, vorläufigen und instabilen Identität gelangt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 77 

 

(b) Die ethische Gewalt der abstrakten Allgemeinheit: Unter diesem Begriff 
möchte ich einen weiteren Aspekt von Butlers Kritik an universalistischen Ethiken 
und normativen Theorien fassen. Butler leitet ihre Vorlesungen zur Kritik der ethi-
schen Gewalt unter Rückgriff auf Adorno ein und bezieht sich eingangs auf Adornos 
Verwendung des »Begriff[s] der Gewalt in Bezug auf die Ethik im Kontext von Uni-
versalitätsansprüchen« (KEG: 11). In seiner Vorlesung Probleme der Moralphiloso-
phie kritisiert Adorno den traditionellen ethischen Primat des Allgemeinen gegenüber 
dem Besonderen, d.h. den Fokus auf universale Normen gegenüber dem Moment der 
Besonderheit der ethischen Subjekte. Anders gesagt: In der Art und Weise, wie Ethi-
ken traditionell auf die Auszeichnung universaler Normen fokussiert sind, schließen 
sie nach Adorno die Besonderheiten der Subjekte aus, die sich gleichsam unterhalb 
des Radars der ethischen Allgemeinheit abzeichnen. Dies führt nach Adorno dazu, 
dass ein ethisches System – im Blick hat er Kants Moralphilosophie –, das das Be-
sondere ausschließt und sich einseitig auf das Allgemeine fokussiert, »sich darstellt 
als ein Gewaltsames und Äußerliches, das für die Menschen selber eigentlich keine 
Substantialität hat« (Adorno 1963: 35).  

An diese hegelianisch grundierten Überlegungen Adornos anschließend macht 
Butler geltend, dass ethische »Maximen oder Regeln so beschaffen sein müssen, dass 
sie von den Individuen ›lebendig‹ angeeignet werden können« (KEG: 12): »Ist eine 
solche lebendige Aneignung nicht möglich, dann scheint daraus zu folgen, dass sich 
die Regel als totes Ding lediglich ertragen lässt, dass sie nichts als ein Leiden ist, das 
von einem indifferenten Außen auf Kosten von Freiheit und Besonderheit verhängt 
wird.« (KEG: 14) Diese Form der »ethischen Gewalt« als Gewalt der abstrakten All-
gemeinheit besteht somit in einer Aufoktroyierung universaler Regeln, die die sozialen, 
kulturellen und geschichtlichen Bedingungslagen ignoriert, unter denen Subjekte es 
vermögen würden, sich mit jenen Normen in einer produktiven Weise zu identifizieren. 

(c) Die ethische Gewalt des Partikularismus: In diesem Sinne scheint Butlers 
Kritik der ethischen Gewalt der abstrakten Allgemeinheit mit der kommunitaristi-
schen Kritik am abstrakten liberalen Universalismus konform zu gehen. Doch sie 
unterscheidet sich von dieser Traditionslinie beträchtlich in den Konsequenzen, die 
sie aus ihrer Kritik zieht. Denn während die kommunitaristische Kritik dem libera-
listischen Fokus auf dem Universalen die Vorstellung einer unhintergehbaren gesell-
schaftlichen Partikularität einfach unvermittelt entgegenstellt – die Letztinstanz der 
Normenbegründung ist nun nicht mehr die universale Praktische Vernunft, sondern 
der jeweilige kulturelle und historische Horizont der Sittlichkeit –, opponiert Butler 
keineswegs gegen das Moment der Universalität als solcher. Vielmehr wendet sie 
sich gegen jene abstrakten Formen ethischer Allgemeinheit, »die kulturelle Beson-
derheiten außer Acht lassen« (KEG: 12). Die Universalität von Normen ist demnach 
nicht als solche gewaltsam, sondern sie wird zur Gewalt, wenn sie mit einer »Indif-
ferenz gegenüber den gesellschaftlichen Bedingungen« einhergeht, »unter denen eine 
lebendige Aneignung [der Normen] vielleicht möglich würde« (KEG: 14).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | SERGEJ SEITZ 

 

Butler plädiert davon ausgehend für eine Verschränkung von Universalität mit 
dem, was sie im Anschluss an Homi Bhabha »kulturelle Übersetzung« nennt (vgl. 
KEG: 15; Butler 2000b: 46f.). So argumentiert sie bereits zwei Jahre vor ihrer Kritik 
der ethischen Gewalt in ihrer dialogischen Auseinandersetzung mit Ernesto Laclau 
und Slavoj Žižek in dem Band Kontingenz – Hegemonie – Universalität, dass ein 
Moment der Universalität stets notwendig ist, um in einer wirksamen Weise politi-
sche Forderungen erheben und Kritik an sozialen Ungerechtigkeiten und Ungleich-
heiten üben zu können. Denn wie Butler geltend macht, artikuliert sich auch in 
scheinbar bloß partikularen Forderungen stets ein Appell an Universalität.2 Zugleich 
aber vollziehen sich auch universale Forderungen stets aus einer partikularen Position 
heraus und bedürfen daher einer Übersetzungsleistung, um über ihren partikularen 
Artikulationsort hinaus politische Intelligibilität und Wirkkraft entfalten, und damit 
ihren universalen Anspruch überhaupt einlösen zu können (vgl. Butler 2000b: 46). 
Hier zeigt sich, dass abstrakter Universalismus und Partikularismus für Butler nur zwei 
Seiten einer Medaille bilden: Beide Positionen übersehen, dass Universalität und Parti-
kularität im Politischen immer schon in diffiziler Weise miteinander verwoben sind.  

Explizit kritisiert Butler partikularistisch-kommunitaristische Positionen auch in 
ihren jüngst veröffentlichten Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung. Dabei wendet sie sich vor allem gegen jene »Kommunitarist/innen, die 
nichts gegen den lokalen, provisorischen und manchmal nationalistischen Charakter 
der Gemeinschaften einzuwenden haben, mit denen sie sich ethisch verbunden fühlen 
und deren spezifische Gemeinschaftsformen als ethisch verbindlich behandelt wer-
den« (APV: 133). Eine solche Konzeption verunmöglicht es nach Butler, »Solidari-
tätsbeziehungen« zu denken, »die über Raum und Zeit hinweg entstehen« und »die 
nicht von einer gemeinsamen Sprache oder einem Gemeinschaftsleben in physischer 
Nähe« abhängen (APV: 134). Während die ethische Gewalt des Universalismus darin 
besteht, die besonderen kulturellen und historischen Bedingungslagen zu ignorieren, 
unter denen Normen allererst entstehen und soziale Bindungskraft erlangen, ließe 
sich folglich parallel dazu von einer ethischen Gewalt des Partikularismus sprechen, 
die darin liegt, das Moment kultureller Besonderheit zu verdinglichen und als allei-
nigen Geltungshorizont normativer Verpflichtungen zu hypostasieren. So fasst Butler 
ihre Kritik an beiden Optionen zusammen: »[Wenn] ich nur an die Menschen gebunden 
bin, die mir nahe und schon vertraut sind, [wird] meine Ethik zwangsläufig beschränkt, 
kommunitär und ausschließend [sein] […]. Wenn ich [dagegen] nur an die gebunden 
bin, die im abstrakten Sinne ›menschlich‹ sind, wende ich jeden Versuch einer kulturel-
len Übersetzung zwischen meiner eigenen Lage und der anderer ab.« (APV: 139) Nach 
Butler gilt es folglich, Normativität sowohl jenseits eines abstrakten Universalismus als 

                                                             
2  So nimmt auch die scheinbar bloß partikulare Forderung der Beseitigung politischer Un-

terrepräsentiertheit von Frauen auf das universale Ideal der Gleichbehandlung Bezug. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 79 

 

auch jenseits eines verdinglichenden Partikularismus neu zu denken – und dies ist der 
Ort, an dem für Butler alteritätsethische Überlegungen mit ins Spiel kommen. 

4. SOZIALITÄT UND ALTERITÄT 

Butlers Vorhaben einer alteritätsethisch informierten Rekonzeptualisierung politi-
scher Normativität soll nun eine Alternative zu allen drei angeführten Formen der 
ethischen Gewalt konventioneller ethisch-politischer Theoriebildung bieten. Dabei 
geht Butler davon aus, dass ein anderes Denken des Subjekts dazu führt, auch unsere 
Vorstellungen von Universalität und partikular-gemeinschaftlicher Bindung in Frage 
zu stellen und neu zu fassen. 

Ein zentrales Problem, das sich für dieses Anliegen in systematischer Hinsicht 
stellt, betrifft die Beziehung zwischen der alteritätsethischen und der sozial-diskur-
siven Erläuterung der Subjektkonstitution. Denn Butler begreift Subjektivität schließ-
lich, wie eingangs skizziert, mit Nietzsche und Foucault wesentlich als Resultat so-
zial-diskursiver, machtgesättigter Normierungsprozesse und Anerkennungsdisposi-
tive. Unter Rückgriff auf Foucault verweist sie dabei auf das gesellschaftliche »Wahr-
heitsregime«, das in historisch-kontingenter Weise »einen Rahmen für den Schau-
platz der Anerkennung« bietet (KEG: 34). Das sozial-diskursive Wahrheits- und An-
erkennungsregime »legt fest, wer als Subjekt der Anerkennung in Frage kommt, und 
es bietet Normen für den Akt der Anerkennung selbst« (KEG: 34). Butler macht da-
rauf aufmerksam, dass dieses soziale Regime der Anerkennung stets normierend und 
exkludierend ist: Widersetzt man sich den grundlegenden Normen der Anerkennung, 
»dann riskiert man in Bezug auf das gegenwärtige Regime, kein anerkennungsfähi-
ges Subjekt mehr zu sein« (KEG: 35). Subjektwerdung ist in dieser Perspektive im-
mer ein Prozess, der sich im Rahmen von gesellschaftlichen Normenrastern vollzieht, 
die im Voraus regeln, wer oder was überhaupt als Subjekt anerkennbar ist: »Die Nor-
men, nach denen ich jemand anderen oder in der Tat auch mich selbst anerkenne, sind 
nicht allein meine Normen; sie funktionieren, soweit sie soziale Normen sind […].« 
(KEG: 36, meine Herv.)  

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie das Verhältnis zwischen dieser 
sozial-diskursiven Konzeption von Subjektivierung über soziale Normen und Aner-
kennungsraster einerseits und der alteritätsethischen Konzeption von Subjektivierung 
durch einen ethischen Aufruf zur Verantwortung andererseits zu denken ist.3 Für Butler 

                                                             
3  Dabei ist zu betonen, dass Butler Anerkennung gerade nicht – wie etwa bei Honneth (1992) 

– als reziprokes und symmetrisches Geschehen fasst, sondern vielmehr davon ausgeht, dass 
wir es immer schon mit sozial und politisch begründeten Asymmetrien zu tun haben, sobald 
wir den Schauplatz der Anerkennung betreten. Darauf macht Butler auch terminologisch 
aufmerksam, wenn sie dem Begriff der Anerkennung den Begriff der Anerkennbarkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | SERGEJ SEITZ 

 

ist die Antwort auf diese Frage eindeutig: Sozialität geht der Alterität voraus; jede ethi-
sche Begegnung mit dem Anderen ereignet sich für sie immer schon in einem weiteren 
Kontext sozialer Normen und Anerkennungsbeziehungen. Dabei argumentiert Butler, 
dass »schon das Sein des Selbst nicht nur von der Existenz des Anderen in seiner Sin-
gularität abhängt, wie Lévinas sagen würde, sondern auch von der sozialen Dimension 
der Normativität, die den Schauplatz der Anerkennung beherrscht. Diese soziale Di-
mension der Normativität geht jedem dyadischen Austausch voraus und bedingt ihn« 
(KEG: 35f.). Und weiter heißt es: »Zwar mag ich also die ethische Beziehung als dya-
dische oder auch als vor-soziale denken, aber ich bin nicht nur bereits in die Sphäre der 
Normativität verstrickt, sondern auch in die Problematik der Macht« (KEG: 37f.). But-
ler macht damit geltend, dass die Beziehung zum Anderen sich nur innerhalb eines be-
reits vorgegebenen sozialen Raums ereignen kann, der von Normen, Machtverhältnis-
sen und Anerkennungsstrukturen durchwirkt ist (vgl. Schönwälder-Kuntze 2010). 

In dieser Perspektive ist die Alterität folglich immer schon sozial vermittelt. Der 
Bezug zum Anderen wird als ein soziales Ereignis gedacht, das immer auch verfehlt 
und verstellt werden kann – etwa, wenn gewisse Normengefüge oder Anerkennungs-
ordnungen verhindern, dass bestimmte Andere als Andere in den Blick zu kommen 
und dementsprechend als ethisch-politisch bedeutsame Akteure Berücksichtigung zu 
finden vermögen. Mit diesem Verständnis sozial-diskursiv vermittelter Alterität zielt 
Butler darauf ab, eine kritische Untersuchung der diskursiven, sozialen und politi-
schen Bedingungen durchzuführen, unter denen wir von Anderen zu ethischer Ver-
antwortung aufgefordert werden können. Butler scheint damit in ihrer Levinas-Re-
zeption zwei Aspekte der Alterität zu trennen, die für Levinas intrinsisch zusammen-
gehören, nämlich das subjektkonstitutive Moment des Anspruchs des Anderen einer-
seits und das ethische Moment eines Aufrufs zur Verantwortung innerhalb ebendieses 
Anspruchs andererseits. Oder anders gesagt: Für Butler scheint die soziale Konstitu-
tion von Subjektivität durch diskursive Normengefüge der ethischen Konstitution 
von Subjektivität durch Alterität vorauszugehen: »[D]er Andere erscheint mir über-
haupt nur, er fungiert für mich überhaupt nur als Anderer, wenn es einen Rahmen 
gibt, in dem ich ihn in seiner Getrenntheit und Äußerlichkeit sehen und erfassen 
kann.« (KEG: 37) Butlers Argument lautet demnach, dass jede Konfrontation mit 
Alterität eine Ordnung der Sichtbarkeit voraussetzt, die diese Konfrontation ermög-
licht und begünstigt. Die politischen Konsequenzen dieser Konzeption des Verhält-
nisses zwischen ethischer und sozial-diskursiver Subjektivierung sollen nun mit 
Blick auf Butlers neuere Schriften rekonstruiert werden. 

                                                             
(recognizability) voranstellt (vgl. RK: 13f.). Vgl. hierzu auch den Beitrag von Flat-
scher/Pistrol in diesem Band. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 81 

 

5. BUTLERS POLITIKEN DER ALTERITÄT 

5.1 Politik des Gesichts 

Indem Butler Alterität als wesentlich sozial vermitteltes Geschehen begreift, stellt 
sich das Problem der Normativität für sie folglich als die Frage, wie Alterität, im 
Sinne eines Aufrufs zu ethischer Verantwortung, im Politischen sichtbar zu werden 
vermag. Alterität wird so letztlich zu einer Frage sozialer moralischer Epistemologie: 
Unter welchen sozialen, politischen und diskursiven Bedingungen vermag der An-
dere in seiner Andersheit zu erscheinen und wahrgenommen zu werden, sodass dieses 
Erscheinen und Wahrgenommenwerden eine ethisch verantwortungsvolle Subjekti-
vierungsform zeitigt? Diese Frage steht im Zentrum von Gefährdetes Leben: Über 
welche politischen Rahmendispositive wird es möglich, Leben als gefährdet, schüt-
zenswert und betrauerbar – kurz: als ethisch relevant – wahrzunehmen?  

Butler bezieht sich dabei auf Levinas’ zentralen Begriff des Gesichts bzw. des 
Antlitzes (visage), der bei Levinas nicht das konkrete sinnlich wahrnehmbare 
menschliche Gesicht meint, sondern den Umstand benennt, dass sich der Andere im-
mer schon meinem intentionalen Zugriff entzieht und zugleich mit einem ethischen 
Anspruch an mich herantritt, auf den ich zu antworten genötigt bin. Levinas illustriert 
dieses Genötigtsein zum Antworten auf die Ansprüche des Anderen, das sich in der 
Konfrontation mit dem »Gesicht« kundtut, in seinen späteren Schriften mit dem Be-
griff der Besessenheit. Diese Besessenheit ist »nicht erneut eine Intentionalität […]. 
Die Besessenheit durch den Anderen im Gesicht ist bereits die Verstrickung in das 
Unendliche […], die die Reichweite der Intentionalität überschreitet.« (Levinas 
1974: 203) Und gerade in dieser nicht-intentionalen Besessenheit vom Anderen 
»wird ein Gebot vernehmbar […]. Diese Weise des Nächsten heißt Gesicht. Das Ge-
sicht […] bedeutet mir eine unabweisbare Verantwortung, die jeder freien Zustim-
mung, jedem Pakt, jedem Vertrag vorausgeht.« (Levinas 1974: 198f.)  

Unter Rückgriff auf Levinas’ Begriff des Gesichts analysiert Butler in der Folge 
Prozesse der Humanisierung und der Dehumanisierung – wobei Humanisierung den 
Vorgang benennt, im Zuge dessen Individuen sozial-diskursiv als ethische Subjekte 
in Erscheinung zu treten vermögen und Dehumanisierung den gegenteiligen Vorgang, 
im Zuge dessen Individuen das Mensch-Sein und die ethische Subjektivität abgespro-
chen wird. Damit vollzieht Butler eine beträchtliche Perspektivenverschiebung ge-
genüber Levinas’ eigenen Überlegungen. Sie versucht Alterität für die Belange dieser 
politischen Analyse von (De-)Humanisierungsprozessen neu zu denken, insofern sie 
davon ausgeht, dass »die Politik – und die Macht – zum Teil so funktionieren, daß« 
sie »Schemata der Intelligibilität« einrichten und kontrollieren, die festlegen und vor-
schreiben, wer oder was als ethisch relevantes Subjekt – als Anderer, dem gegenüber 
ich verantwortlich bin – »erscheinen darf und [wer oder] was gehört werden kann« 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | SERGEJ SEITZ 

 

(GL: 174). Damit zeigt sich eine erste Antwort Butlers auf die Frage nach dem Ver-
hältnis von Ethik und Politik: Politik reguliert, normiert und orchestriert die Arten 
und Weisen, in der ethische Ansprüche zu erscheinen und gehört zu werden vermö-
gen. Insofern die Politik dies in einer repressiven und ausschließenden Weise tut, so-
dass Ansprüche, die ethisch relevant wären, nicht mehr als solche vernehmbar wer-
den können, ist sie nach Butler kritisch zu beeinspruchen und ist eine Verantwortlich-
keit dort einzuklagen, wo sie über politisch-mediale Rahmendispositive unsichtbar 
gemacht oder verschleiert wird. Die Möglichkeit einer solchen Kritik ergibt sich da-
bei daraus, dass – wie Butler in Raster des Krieges argumentiert – diese Rahmungen 
wesentlich brüchig sind und in gespannter Differenz zu sich selbst stehen. Dabei spricht 
Butler von einer essentiellen »Zirkulierbarkeit« der Darstellungen des Anderen (RK: 
17), und schließt damit an Derridas Begriff der Iterabilität sprachlicher Zeichen an, d.h. 
an den Gedanken, dass jedes Zeichen die Kraft hat, mit seinem Kontext zu brechen. 

Für die Frage nach dem Verhältnis von Ethik und Politik bedeutet dies, dass die 
Politik für Butler als eine Sphäre der Distribution ethischer Affektivität und Aufmerk-
samkeit in den Blick kommt; und Kritik sollte folglich gerade da ansetzen, wo die 
ethische Aufmerksamkeit in ungleicher Weise verteilt ist – sodass gewisse Existenz-
weisen aus dem Bereich anerkennbarer ethischer Subjektivität herausfallen und al-
lenfalls noch an den Rändern der sozialen Repräsentationsdispositive aufzuscheinen 
vermögen. Kurz: Das Ethische ist nach Butler immer schon sozial und politisch ver-
mittelt. Andererseits ist es strukturell möglich, dass die Rahmung im Politischen – im 
Sinne eines liminalen Aufbrechens ethischer Ansprüche – in Frage gestellt wird. 

5.2 Politik der Kohabitation 

Dieses Verständnis der Relation von Ethik und Politik liegt auch Butlers jüngsten 
ethisch-politischen Überlegungen zugrunde, wie sie sie in Am Scheideweg und in den 
Anmerkungen vorgetragen hat. Im Fokus steht für sie hier die Frage des Zusammen-
lebens im Kontext des Israel-Palästina-Konflikts und sie zielt darauf ab, unter Rück-
griff auf eine Reihe von jüdischen Denker*innen (neben Levinas vor allem Hannah 
Arendt, Walter Benjamin, Primo Levi und Martin Buber) aber auch palästinensischen 
Autor*innen (wie Edward Said) zu einem Verständnis von Kohabitation zu gelangen, 
das sich gegen nationalistische Ansprüche sowie gegen ethnozentristische Positionen 
wendet, die auf den normativen Vorrang und die Souveränität der je eigenen Gemein-
schaft fokussiert sind.  

Während also Butlers frühere Kritik der ethischen Gewalt primär gegen univer-
salistische und individualistische Positionen gerichtet war, geraten nun in stärkerem 
Maße kommunitaristische Positionen – und somit auch die oben skizzierte ›ethische 
Gewalt des Partikularismus‹ – dezidierter in den Fokus ihrer Kritik. Dabei zielt Butler 
auf einen »Bruch mit einem kommunitaristischen Diskurs« ab (AS: 18), der das Ethi-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 83 

 

sche exklusiv in den normativen Bindungen der Mitglieder einer gegebenen Gemein-
schaft untereinander verortet und somit daran scheitert, »zureichende Ressourcen für 
das Leben in einer Welt der sozialen Vielfalt und für die Schaffung einer Basis des 
Zusammenlebens über religiöse und kulturelle Unterschiede hinweg« zu liefern (AS: 
18). Gegen das Insistieren des ethischen Partikularismus auf der normativen Souve-
ränität des eigenen Gemeinwesens führt Butler ein alteritätsethisches Verständnis von 
ethischer Verantwortung ins Treffen: »Sobald Ethik nicht mehr ausschließlich als 
Disposition oder Handlung eines fertigen Subjekts begriffen wird, sondern vielmehr 
als relationale Praxis in Erwiderung auf eine Pflicht, die ihren Ursprung außerhalb 
des Subjekts hat, stellt die Ethik Konzeptionen des souveränen Subjekts und der 
Selbstidentität infrage. Ethik bezeichnet dann eben jenen Akt, der denen Platz ein-
räumt, die ›nicht ich‹« – und, wie man hinzufügen könnte: auch nicht wie ich – »sind 
und die mich […] über meinen Souveränitätsanspruch hinaustragen in Richtung einer 
Herausforderung meines Selbstseins von anderswoher« (AS: 19).  

Durch den Rekurs auf das Motiv der Alterität im Sinne eines Aufgefordertwerdens 
vom Anderen, mit dem mich keine vorgängige Gemeinschaft zusammenschweißt, ist 
aber nicht nur die ungebrochene Souveränität des Subjekts, sondern auch die Souverä-
nität der kulturellen Gemeinschaft bzw. der Nation ethisch in Frage gestellt. Butler 
spricht hier von einem »der Souveränität und der Nation Enteignetwerden[] im Zuge 
der Antwort auf Ansprüche von jenen, die man weder vollständig kennt noch sich voll-
ständig ausgesucht hat« (AS: 19). Und sie hält fest, dass sich aus »dieser Konzeption 
der ethischen Beziehung« auch eine »Neukonzeption sowohl sozialer Bindungen wie 
politischer Pflichten [ergibt], die uns über den Nationalismus hinausführt« (AS: 19). 

Dabei betont Butler wiederum die Relevanz der politischen und medialen Reprä-
sentationsdispositive, die in ihrer Perspektive je schon eine spezifische Distribution 
ethischer Aufmerksamkeit vornehmen. So sieht Butler im Kontext des Israel-Paläs-
tina-Konflikts ein zentrales Problem in »jener Gesichtslosigkeit […], die in den do-
minierenden Medien zur Norm geworden ist. Wenn die Zugehörigkeit zur israeli-
schen Nation Voraussetzung ethischer Relevanz ist, kann es kein ethisches Verhalten 
gegenüber jenen geben, die sich außerhalb der Mauern des Nationalstaats befinden; 
dann gibt es auch keinen Anderen, und das bedeutet, dass der ethische Anspruch aus-
gelöscht wurde« (AS: 66). Butler geht hier davon aus, dass die Kohabitation von 
Israelis und Palästinenser*innen so lange einer nationalistischen und kolonialisti-
schen Logik folgen wird, wie keine Gleichverteilung der Arten und Weisen gegeben ist, 
als ethisch relevantes Subjekt zu erscheinen und repräsentiert zu werden. Um die Frage 
zu beantworten, was – entgegen der herrschenden ›kommunitären‹ Logik einer exklu-
siven normativen Fokussierung auf die Ansprüche der ›eigenen‹ Gemeinschaftsmitglie-
der – »die Kolonisatoren zu einer Neuorientierung an Grundsätzen der Gleichheit und 
sozialen Pluralität« bewegen könnte, wendet sie sich erneut Levinas zu (AS: 66).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | SERGEJ SEITZ 

 

Dabei zielt sie darauf ab – entsprechend dem titelgebenden Motto ihrer Lektüre: 
»Levinas kontra Levinas« (vgl. AS: 70-85) – das Denken der Alterität für eine anti-
nationalistische und anti-ethnozentristische Politik fruchtbar zu machen, und zwar 
entgegen Levinas’ eigenen konkret-politischen Einwürfen, die zuweilen, wie Butler 
zu Recht festhält, weit hinter das Reflexionsniveau seiner Philosophie zurückfallen 
und deren elementarste Gehalte in einer höchst irritierenden Weise konterkarieren, 
indem sie teils sogar in einer hochproblematischen Weise nationalistischen und eth-
nozentrischen Ressentiments stattgeben.4 Somit geht es Butler darum, »mit Lévinas 
gegen Lévinas [zu] denken und eine mögliche Richtung seiner Ethik und seiner Po-
litik aus[zu]leuchten, die er selbst nicht verfolgt hat« (AS: 78).  

Die zentrale Frage, die sich Butler dabei stellt, ist wiederum die nach dem Ver-
hältnis zwischen dem ethischen Anspruch und der Sphäre der Politik, d.h. nach der 
Art und Weise, »wie dieser ethische Anspruch in der Sphäre des Sozialen und Politi-
schen fortbesteht«: »Überlebt das Antlitz in der Sphäre des Politischen? Und wenn 
ja, in welcher Form?« (AS: 72) Anders gesagt: Butler geht es im Sinne ihres Projekts 
einer kritischen Analyse der medialen und politischen Repräsentationsregime, die un-
sere ethische Aufmerksamkeit regulieren und distribuieren, um die Frage, wie ethische 
Ansprüche erscheinen können, die von diesen Repräsentationsregimen gerade unsicht-
bar gemacht werden: »[W]ie sollen wir nun die Verpflichtung durch den Anderen den-
ken, wenn sein Antlitz buchstäblich nicht mehr sichtbar ist […]?« (AS: 66) Wie Butler 
betont, werfen derartige soziale und politische Entwicklungen gerade die Frage auf, 
»wie eine ethische Beziehung zu Menschen möglich ist, die nicht im Horizont der Ethik 
erscheinen können, die keine Personen sind oder nicht als die Art von Wesen erachtet 
werden, mit denen man in ein ethisches Verhältnis treten kann oder muss« (APV: 143). 

Butlers Antwort auf diese Fragen liegt– wie bereits in Gefährdetes Leben – in 
dem emanzipatorischen Impetus, die Politik und die herrschenden Repräsentations-
diskurse dazu zu bringen, Alterität in egalitärer Weise vernehmbar zu machen. Dies 

                                                             
4  So warnt Levinas an einer Stelle mit – wie Butler zu Recht hervorhebt – »unverhohlenem 

Rassismus« (AS: 62) vor der Gefahr eines »Aufstieg[s] der zahllosen Massen unterentwi-
ckelter asiatischer Völker« (Levinas 1973: 123). Darüber hinaus schließt Levinas, wie But-
ler ebenfalls richtig feststellt, mit seiner geschichtsphilosophischen These, dass das Erbe 
Europas vor allem im Sinne einer Konkordanz von griechischer und jüdisch-christlicher 
Tradition zu denken sei – »Was ist Europa? Die Bibel und die Griechen.« (Levinas 1986: 
151) –, die gesamte islamische Tradition und deren Beitrag zum europäischen kulturellen 
Erbe aus (vgl. AS: 64). Eine weitere Stelle in einem Interview, die Butler immer wieder 
kritisch ins Treffen führt, in der Levinas in Butlers Lesart den Palästinensern abspreche, 
ein Antlitz zu haben (vgl. Levinas 1983: 244; AS: 35; APV: 143) müsste jedoch differen-
zierter betrachtet werden – und in der Tat hat sich darum eine regelrechte Kontroverse in 
der französischen Tageszeitung Le Monde zugetragen (vgl. Chaouat 2013, Fassin 2013, 
Butler 2013). Vgl. hierzu auch die Lektüre dieser Debatte bei Morgan 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 85 

 

geschieht jedoch nach Butler nicht im Zuge eines autonomen, dezisionistischen poli-
tischen Entschlusses. Vielmehr ist dazu das Aufscheinen einer ethischen Herausfor-
derung notwendig, die sich an den Grenzen des politisch Repräsentierbaren artiku-
liert. So fragt Butler, ob nicht Bilder und andere Repräsentationen unter gewissen 
Kontextbedingungen eine Kraft entfalten können, durch die wir »überwältigt und 
[zugleich] ›entparalysiert‹ werden«, im Sinne eines »Wirken[s] einer ethischen Ver-
pflichtung auf unsere Sensibilität« (APV: 136). Demgemäß beginnt emanzipatorische 
Politik nicht bei sich selbst, sondern vielmehr müssen wir nach Butler »tatsächlich 
zu einem gewissen Grad überwältigt werden, um ein Motiv zum [ethisch-politischen] 
Handeln zu haben« (APV: 137). Ethische Verpflichtungen vermögen sich folglich 
dann zu melden, wenn das Leiden derer, die zunächst fern – oder gänzlich außerhalb 
unseres Gesichtskreises – zu sein schienen, sich auf einmal in nächster Nähe auf-
drängt: »Meine These lautet, dass die ethischen Forderungen, die sich aus den globa-
len Kreisläufen unserer Zeit ergeben, von dieser begrenzten, aber notwendigen Um-
kehrbarkeit von Nähe und Distanz abhängen.« (APV: 138) 

6. FÜR EINE RADIKALE POLITIK DER ALTERITÄT 

Wie dargestellt wurde, geht Butler davon aus, dass sich Subjektivierung primär über 
soziale und diskursive Anerkennungs- und Normierungsprozeduren vollzieht, und 
dass Alterität dabei im Rahmen einer sozialen moralischen Epistemologie ins Spiel 
kommt, um zu klären, wie das diskursiv konstituierte Subjekt zu einem ethischen 
Subjekt zu werden vermag. Dieser Primat der Sozialität gegenüber der Alterität in 
Bezug auf die Frage der Subjektkonstitution führt dazu, dass das Ethische – im Sinne 
eines Konfrontiertwerdens mit Ansprüchen Anderer – bei Butler vordringlich als 
Triebfeder politischen Handelns fungiert: Wir müssen durch eine Konfrontation mit 
einem Antlitz überwältigt werden, das an den Rändern der sozialen Repräsentations-
dispositive aufscheint, um dazu motiviert zu werden, die überkommenen Strukturen 
der Anerkennung kritisch in den Blick zu nehmen und gegebenenfalls im politischen 
Handeln dagegen aufzubegehren.  

Ich möchte nun mit Levinas zeigen, inwiefern das Denken der Alterität nicht nur 
Ressourcen für eine solche Erläuterung der Motivationsgründe politischen Handelns 
bereithält, sondern es darüber hinausgehend erlaubt, auf einer strukturellen Ebene 
Kriterien auszuzeichnen, die sowohl zur Beurteilung politischen Handelns als auch 
zur Evaluation politischer Ordnungen herangezogen werden können.5 Damit möchte 

                                                             
5  In der Forschung zu Levinas’ Denken des Politischen ist dies ein neuer Ansatz. Vgl. zum 

Begriff des Dritten sowie zum Politischen bei Levinas Gondek 1994, Waldenfels 1995, 
Bernasconi 1998, Liebsch 2001, Liebsch 2010, Delhom 2002, Caygill 2002, Bedorf 2003, 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | SERGEJ SEITZ 

 

ich einen Reflexionsrahmen anbieten, der Butlers eigenen ethisch-politischen Ziel-
setzungen stärkeres Gewicht verleiht. 

Dabei sei zunächst darauf aufmerksam gemacht, dass Levinas in seinen späten 
Schriften aufzuzeigen versucht, dass die Andersheit des Anderen gerade nicht, wie 
dies bei Butler zum Teil angelegt zu sein scheint, eine Art Äußerlichkeit darstellt – 
etwa, wenn Butler nach den Rahmen fragt, die notwendig dafür sind, dass ich den 
Anderen »in seiner Getrenntheit und Äußerlichkeit sehen und erfassen kann« (KEG: 
37). Levinas verweist demgegenüber auf eine Alterität, die das Subjekt nicht ›von 
außen her‹, sondern vielmehr in seinem vermeintlich eigensten Innersten heimsucht: 
Es geht ihm um das Denken eines »Subjekt[s], in dem der Andere im Selben ist« 
(Levinas 1974: 321, meine Herv.): »Das Andere, das das Selbe im Tiefsten seiner 
selbst anruft!« (Levinas 1977: 61, Herv. i. Orig.) Diese nicht bloß exteriore, sondern 
intrinsische Alterität6 meldet sich für Levinas auch nicht im Register des Epistemi-
schen, sie wird nicht in einem Wahrnehmungsakt präsent, sondern bezeugt sich am Phä-
nomen der Rede: Jede Rede spricht nicht nur inhaltlich über etwas, sondern ist wesent-
lich gerichtet. Rede prädiziert und adressiert. Genauer: Rede vermag nur zu prädizieren, 
indem sie adressiert. Durch ihr Adressiertsein bezeugt sie, so Levinas’ Argument, die 
Vorgängigkeit des Anderen vor dem redenden Subjekt. Denn würden nicht Andere der 
Rede vorausgehen, könnte sie sich nicht an sie richten – könnte folglich nicht Rede sein.  

Levinas nennt diese Dimension der responsiven Adressiertheit der Rede, die von 
der Alterität zeugt, das »Sagen« (Levinas 1974: 34). Das Sagen hat die Qualität einer 
Bedingung der Inhaltsebene einer Äußerung, des »Gesagten«. Bedingung des Rede-
inhalts (des »Gesagten«) ist das Adressiertsein der Rede (das »Sagen«). Dass meine 
Rede adressiert ist, heißt also, dass sie immer schon antwortet: »Die Verantwortung 
für den Anderen […] ist eine Passivität, die passiver ist als jede Passivität – Ausge-
setztsein dem Anderen, ohne dieses Ausgesetztsein selbst noch einmal übernehmen zu 
können, rückhaltloses Ausgesetztsein […], Sagen.« (Levinas 1974: 50)  

Diese intrinsische Alterität bestimmt Levinas weiterhin als plurale Alterität, die 
über jede dyadische Zweierbeziehung immer schon hinaus ist. Ich finde mich je 
schon in einer Situation pluraler Verantwortlichkeit. Denn ich antworte nie auf einen 

                                                             
Abensour 2005, Critchley 2005, Delhom/Hirsch 2007, Franck 2008, Bensussan 2008, Zeil-
linger 2010, Hansel 2011, Flatscher 2014, Morgan 2016. 

6  Während Levinas sein erstes Hauptwerk Totalität und Unendlichkeit noch im Untertitel als 
Versuch über die Exteriorität bezeichnet, zeigt sich in seinen späteren Schriften und insbe-
sondere in Jenseits des Seins eine »Unangemessenheit des Exterioritätsbegriffs für das Ver-
ständnis der Alteritätsbeziehung« (Zeillinger 2010: 232). Denn der Begriff der Exteriorität 
führt, wie Andreas Gelhard konzise herausstreicht, leicht zu dem »Missverständnis, der 
Andere betreffe die Subjektivität nicht in ihrer Grundstruktur selbst, sondern trete gleichsam 
in einem zweiten Schritt zu einem vollständig kostituierten Subjekt hinzu. Diesem Missver-
ständnis begegnet Levinas in Jenseits des Seins, indem er die Subjektivität als ›Verstrickung 
des Anderen im Selben‹ (intrigue de l’Autre dans le Meme) bestimmt« (Gelhard 2005: 87). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 87 

 

Anspruch allein, sondern stets auf eine Pluralität von Ansprüchen. Levinas drückt 
dies unter Rückgriff auf optische Metaphorik so aus: »In den Augen des Anderen 
sieht mich der Dritte an« (Levinas 1961: 307f.). Der »Dritte« ist Levinas’ Begriff 
dafür, dass ich immer schon mit einer Pluralität von Ansprüchen konfrontiert bin. 
Diese Pluralität von Ansprüchen kommt für Levinas nicht späterhin zu einer bereits 
vorgängigen, vermeintlichen ›Dyade‹ hinzu. Anders gesagt: Levinas macht mit dem 
Begriff des Dritten nicht auf die bloß faktische Tatsache der Vielzähligkeit der Men-
schen aufmerksam, sondern auf das strukturelle Moment einer intrinsisch pluralen 
Alterität. Bereits »[i]n der Nähe des Anderen bedrängen mich – bis zur Besessenheit 
– auch all die Anderen, die Andere sind für den Anderen« (Levinas 1974: 344). In 
diesem Sinne bin ich nie nur einem Anderen gegenüber verantwortlich, sondern stets 
allen: Wenn die Alterität »mir allein den Anderen und niemanden sonst zur Aufgabe 
machte, ›hätte es kein Problem gegeben‹ […]. Die Verantwortung für den Anderen 
ist eine Unmittelbarkeit, die der Frage vorausgeht […]. Sie wird gestört und sie wird 
zum Problem mit dem Eintritt des Dritten« (Levinas 1974: 342) – d.h. von allem 
Anfang an, da der Dritte bereits in der Nähe des Anderen mitbegegnet. Die Pluralität 
der Anderen ergänzt also in keiner Weise nachträglich eine ursprünglich dyadische 
Alterität, sondern die Alterität ist ab ovo plural. Anders gesagt, mit Blick auf den 
wesentlich sprachlich-responsiven Charakter der Alterität: Zwischen mir und dem 
Anderen gibt es keine Privatsprache; jedes Antworten ist bereits in der Struktur des 
Sagens selbst, wenn man so will, ›polyadressiert‹. 

Wäre ich nur einem Anderen gegenüber verantwortlich, gäbe es insofern »kein 
Problem«, als meine einzige Option die der absoluten Dienstbarkeit gegenüber ihm 
wäre. Dazu müsste ich nichts wissen und mir nichts bewusst machen. Dem ist aber, 
wie eben ausgeführt, nicht nur aufgrund der empirischen Vielzahl der Menschen nicht 
so. Denn der Dritte begegnet eben sogleich »in den Augen des Anderen« – im Bezug 
zum einen Anderen bin ich bereits mit der pluralen Alterität verstrickt: »Nicht, als ob 
zuerst das Antlitz da wäre und sich anschließend das Seiende, das sich in ihm mani-
festiert oder ausdrückt, um Gerechtigkeit kümmerte. Die Epiphanie des Antlitzes als 
eines Antlitzes erschließt die Menschheit.« (Levinas 1961: 308) In dieser Wendung 
macht Levinas auf ein intrinsisches Spannungsverhältnis von Singularität und Uni-
versalität aufmerksam: Die Verantwortung für den singulären Anderen – die »Epipha-
nie des Antlitzes« – setzt sich dem Moment der Universalität nicht entgegen, sondern 
aufgrund des pluralen Charakters der Alterität ergeht je schon in der Nähe des Ande-
ren eine Forderung an mich, auch alle anderen Anderen (in ihrer jeweiligen Singula-
rität) mitzuberücksichtigen – das »Antlitz erschließt die Menschheit«.  

Diese extreme Spannung zwischen singulärer Verantwortlichkeit für den einzel-
nen Anderen und der Universalitätsforderung angesichts der anderen Anderen be-
gründet nach Levinas die Notwendigkeit der Gerechtigkeit. Dieses Konzept von Ge-
rechtigkeit hat selbst eine subjektkonstitutive Komponente. Denn es meint zunächst 
das Abwägenmüssen zwischen singulären Verantwortungsrelationen – und dafür sind 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | SERGEJ SEITZ 

 

Bewusstsein, Rationalität und Urteilskraft vonnöten, d.h. alle klassischen Merkmale 
der Subjektivität: »Was also sind sie, der Andere und der Dritte, was sind sie, der-
Eine-für-den-Anderen? Was haben sie einander getan? Welcher hat Vortritt vor dem 
Anderen?« (Levinas 1974: 343) Das sind Fragen der Vergleichbarkeit, die Erkennt-
nis, Wissen und Objektivität verlangen. Das vermeintlich normativ Neutrale – Ob-
jektivität, Wissen, Erkenntnis – erweist sich für Levinas somit als Notwendigkeit, die 
sich aus der Situation pluralen Aufgefordertseins ergibt. Das Bedingte – das Gegen-
einander-Abwägen: das Urteilen – wird demnach möglich und notwendig aufgrund 
der Gleichursprünglichkeit pluraler unbedingter Ansprüche. Als Subjekt der Gerech-
tigkeit – des pluralen Antwortenmüssens – bin ich urteilendes Subjekt.  

Ich bin folglich für Levinas immer zugleich Subjekt der Verantwortung und Sub-
jekt der Gerechtigkeit. Das Entscheidende ist, dass durch den Dritten nicht die je 
singuläre Verantwortungsbeziehung aufgehoben wird. Daher markiert der Begriff des 
Dritten gerade nicht, wie es vielleicht scheinen könnte, den Rückgang zu einem tra-
ditionellen Verständnis von Subjektivität. Vielmehr modifiziert die Verantwortungs-
beziehung die Sphäre der Gerechtigkeit. Insofern die Verantwortung auch im Ange-
sicht der Forderung nach Gerechtigkeit in Geltung bleibt, ist die Gerechtigkeit selbst 
aufgefordert, verantwortlich zu sein, mit anderen Worten: dem Singulären ebenfalls 
gerecht zu werden. In der Situation der Vergleichbarkeit, die für das gerechte Urteilen 
notwendig ist, ist die Rücksicht auf das Unvergleichliche des singulären Anderen zu 
bewahren: »In Wirklichkeit schließt mich die Gerechtigkeit nicht in das Gleichge-
wicht ihrer Universalität ein – die Gerechtigkeit nötigt mich, über die gerade Linie 
der Gerechtigkeit hinauszugehen« (Levinas 1961: 360).  

Verantwortung für das Singuläre und Gerechtigkeit für alle sind so im Begriff der 
Gerechtigkeit selbst ineinander verzahnt. Gerechtigkeit kann demnach nicht bloß in 
der Einrichtung einer Ordnung bestehen, die »für alle« gerecht ist – das wäre das 
›Gleichgewicht der Universalität‹ –, sondern muss darüber hinaus stets dem Singulä-
ren, dem Anderen gerecht werden. Das ist Levinas’ Aporie der Gerechtigkeit: Ge-
rechtigkeit oszilliert unaufhörlich zwischen dem Universalen und dem Singulären, 
zwischen der allgemeinen Gerechtigkeit und der je singulären Verantwortung, indem 
sie beidem gerecht werden muss – und dadurch allererst auf die Momente der Erkennt-
nis, des Wissens und der Wahrheit, der Objektivität und des Urteils angewiesen ist. 

Levinas macht darauf aufmerksam, dass diese Konzeption von Gerechtigkeit als 
Forderung, die sich aus der Pluralität singulärer Verantwortlichkeiten ergibt und zur 
Herausbildung von Wissen und Erkenntnis drängt, sich gegen nicht weniger als den 
traditionellen philosophischen Primat theoretischer Erkenntnis vor allem Praktischen 
selbst richtet. Denn klassischerweise versteht man Gerechtigkeit und das gute Zu-
sammenleben als abhängig von einer vorausgehenden theoretischen Einsicht in die 
Verfasstheit der (sozialen) Welt. Diese Sichtweise bringt Levinas in dem bekannten 
Aufsatz »Frieden und Nähe« (Levinas 1984) auf die Formel: »Frieden, ausgehend 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 89 

 

von der Wahrheit« (Levinas 1984: 137). Die gerechte soziale Ordnung – der »Frie-
den« – würde demnach die theoretische Einsicht in die objektive Realität der mensch-
lichen Zusammenhänge voraussetzen. Im Gegensatz dazu fragt Levinas, ob die ge-
rechte soziale Ordnung nicht zunächst auf jene Vor-Geschichte rekurrieren muss, in 
der sich Objektivität und Vergleichbarkeit allererst als Antworten auf die Forderung 
nach Gerechtigkeit konstituieren. Mit anderen Worten: Er fragt, ob die gerechte so-
ziale Ordnung »nicht auf einen Ruf zu antworten hat, der […] vom Ruf der Wahrheit 
unterschieden ist. Wir können uns fragen, ob wir nicht das Ideal selbst der Wahrheit 
[…] schon in bezug auf ein Ideal des Friedens verstehen sollen, das älter als dasjenige 
des Wissens ist« (Levinas 1984: 141). Dieses ältere Ideal ist eben die Forderung nach 
verantwortlicher Gerechtigkeit bzw. gerechter Verantwortung – d.h. nach einer Form 
von sozialer Normativität, die die aporetische Spannung von Singularität und Uni-
versalität nie aufheben oder vereinseitigen kann. 

Es zeigt sich somit, dass für Levinas nicht weniger als die soziale Ordnung selbst 
als eine Antwortordnung zu begreifen ist, die sich aus der Grundsituation des pluralen 
Aufgefordertseins ergibt. Eine soziale Ordnung – so der Leitgedanke der politischen 
Überlegungen, die sich für Levinas aus der Explikation der aporetischen Spannung von 
Verantwortung und Gerechtigkeit ergeben – kann nur dann gerecht sein, wenn sie das 
Moment des verantwortlichen Antwortens nicht verleugnet. Mit anderen Worten: Poli-
tik – als die Sphäre der gerechten Regelung des menschlichen Zusammenlebens – darf 
sich nicht von der Ethik – der Sphäre der verantwortlichen Beziehung zum Anderen – 
abkapseln, wie Levinas in einem bekannten Interview mit Philippe Nemo festhält: »Die 
Politik muss in der Tat immer von der Ethik aus kontrollierbar und kritisierbar bleiben.« 
(Levinas 1984: 62) Damit wird auch deutlich, dass Levinas die Idee der Gerechtigkeit 
im herkömmlichen Sinne – als Auskunft über die Beschaffenheit gerechter Institutio-
nen, Gesetze, ökonomischer und staatlicher Strukturen – keineswegs geringschätzt oder 
verwirft. Vielmehr warnt er gerade vor einer Politik, die sich als selbstgenügsam gibt, 
indem sie davon ausgeht, dass sie als Selbstzweck existiert: »Es schien uns von daher 
wichtig, an den Frieden und die Gerechtigkeit als […] Ursprung, Rechtfertigung und 
Maß [der Politik] zu erinnern; daran zu erinnern, daß diese Gerechtigkeit […] keine 
natürliche und anonyme Legalität ist, die die menschlichen Massen regiert […]. Es 
schien uns wichtig, daran zu erinnern, daß es unmöglich ist, einen Staat so zu rechtfer-
tigen, der seinen eigenen Notwendigkeiten ausgeliefert ist.« (Levinas 1984: 146)  

Gesetze, Institutionen, Politik und Staatlichkeit braucht es folglich in dieser Per-
spektive gerade, um der aporetischen Forderung nach Verantwortung und Gerechtig-
keit gerecht werden zu können. Levinas illustriert diesen Gedanken beispielhaft über 
eine Kritik des vertragstheoretischen Denkens, in dem sich die Notwendigkeit der 
Gerechtigkeit daraus ergibt, dass ein ursprünglich konflikthafter Zustand unter den 
Menschen überwunden werden muss: »Es ist […] wichtig zu wissen, ob der egalitäre 
und gerechte Staat, in dem der Mensch seine Erfüllung findet (und den es einzurich-
ten und vor allem durchzuhalten gilt), aus einem Krieg aller gegen alle hervorgeht 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | SERGEJ SEITZ 

 

oder aus der irreduziblen Verantwortung des Einen für alle« (Levinas 1974: 348). 
Während klassische (Hobbes) und moderne Vertragstheorien (Rawls) von der Grund-
situation des Konflikts und der Eigeninteressiertheit ausgehen, macht Levinas gel-
tend, dass die staatlich-politische Ordnung vielmehr ihrerseits zuvorderst als Antwort 
auf eine plurale Verantwortungsforderung begriffen werden muss. In dieser Perspek-
tive hätte die egalitäre staatliche Ordnung ihren Sinn nicht ursprünglich in der Siche-
rung meiner eigenen Freiheit durch die Konstitution von Souveränität, sondern in der 
Realisierung der Gerechtigkeit als pluraler Verantwortlichkeit. Der Staat – die insti-
tuierte soziale Ordnung – wäre demnach selbst eine Antwort auf die Forderung nach 
Verantwortung und Gerechtigkeit. 

Warum ist es also nach Levinas »wichtig zu wissen«, ob der Staat aus dem Krieg 
aller gegen alle herstammt oder aus dem Herausgefordertsein durch Alterität? Weil 
das Narrativ des Naturzustandes und des Krieges aller gegen alle die Instituierung 
von Souveränität rechtfertigen soll, während Levinas’ Gegennarrativ der pluralen 
Verantwortung das Motiv der Souveränität gerade in Frage stellt. Ein Staat, der aus 
einem vermeintlichen Naturzustand entstünde, in dem jede autonome Freiheit von 
Anfang an gerechtfertigt ist, käme niemals mit der Notwendigkeit des Antwortens in 
Berührung, er wäre gleichsam stumm und fände sich nicht durch Anderes in Frage 
gestellt. Die Alterität dagegen »zerbricht die Totalität der Kriege und Imperien, in 
denen nicht gesprochen wird« (Levinas 1961: 23). Bei einer Ordnung, die sich als 
aus einem Krieg aller gegen alle hervorgehend begreift, handelt es sich um eine 
gleichsam »stumme« Ordnung, und zwar in dem Sinne, dass ihr die Grundrelation 
des Antwortens selbst undurchsichtig ist. Würde der gerechte Staat aus dem Schwei-
gen des kriegerischen Naturzustandes erwachsen, wäre alle Souveränität gerechtfer-
tigt. Denn der Ursprung und das Fundament der Ordnung lägen in ihr selbst und im 
Selbst der Vertragspartner. Sie müsste (sich) nicht (ver)antworten, sondern wäre 
gleichsam autochthon. Levinas drückt dies folgendermaßen aus: »Es ist nicht ganz 
unwichtig, dies zu wissen« – also zu wissen, ob der Staat sich der Befriedung des 
bellum omnium contra omnes verdankt oder der Notwendigkeit der Vermittlung plu-
raler Responsabilitäten –, »damit nicht der Krieg zur Einrichtung des Krieges mit 
gutem Gewissen wird« (Levinas 1974: 378).  

Denn im ersten Fall steht die Legitimität der Behauptung des Eigenen absolut 
außer Frage: Die Souveränität muss sich nicht rechtfertigen, sie ist vielmehr immer 
schon gerechtfertigt. Die Alterität dagegen zerreißt die Selbstgenügsamkeit der sou-
veränitätszentrierten Ordnung, indem sie sie in Frage stellt. Das Antworten ist in die-
ser Hinsicht geradezu das Gegenteil der souveränen Selbst-Setzung. Souveränität 
wäre demgegenüber nichts anderes als die Geste des umstandslosen Bei-sich-selbst-
Beginnen-Könnens. Dies ist aber unmöglich, denn insofern alles menschliche Spre-
chen und Handeln Antwortcharakter hat, steht es folglich konstitutiv an einer nach-
träglichen Position. Kurz: In der menschlichen Subjektivität und Intersubjektivität 
gibt es nirgendwo die Stelle eines Ursprungs oder Fundaments, auf die man sich 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 91 

 

»rechtmäßig« berufen könnte. Alterität entzieht so dem Motiv egologischer Ur-
sprünglichkeit selbst den Boden. Souveränität aber setzt die Möglichkeit ursprüngli-
cher und ungebrochener Selbstsetzung voraus. Daher ist jede Souveränität eigentlich 
Usurpation: bloße Machtsetzung, Gewalt.  

Aus dieser alteritätsethischen Perspektive lässt sich der – nun genuin politische – 
Auftrag ableiten, eine Kritik der Souveränität auf der Ebene der gesellschaftlichen 
Institutionen in Angriff zu nehmen. Die kritische Frage wäre also jeweils: Sind diese 
rechtlichen Gesetze, jene politischen Bestimmungen und jene ökonomischen Struk-
turen damit vereinbar, dass sie Antworten darstellen, d.h. damit, dass sie aus einer 
responsiven – und niemals: aus einer ursprünglichen – Position hervorgehen? Oder 
verdrängen sie das Antworten-Müssen, indem sie sich, wie immer phantasmatisch, 
als selbstgegründet, selbstgenügsam und selbstpräsent, kurz: als souverän setzen? 
Anders formuliert: Was der Grundsituation des Antwortenmüssens widerstreitet, ver-
leugnet oder verdrängt sein eigenes Infragegestelltsein. 

Damit wird es auch möglich, auf einer strukturellen Ebene sowohl eine nationa-
listische und ›kommunitäre‹ Politik zu kritisieren als auch exkludierende Repräsen-
tationsregime zu beeinspruchen – und damit, nicht zuletzt, einen wesentlichen ethi-
schen Impetus von Butlers politischer Philosophie einzulösen. Eine solche alteritäts-
ethisch informierte kritische Infragestellung konfrontiert eine gegebene Ordnung mit 
ihrem eigenen unverbrüchlichen Antwortenmüssen und befragt sie daraufhin, ob sie 
diesem in ihrer eigenen Verfasstheit und Performanz gerecht wird. In dieser Weise 
vermag die Analyse der Alteritätsbeziehung ein Kriterium zu liefern, das sowohl für 
die Bewertung politischer Institutionen als auf für die Analyse politischer Akte und 
Handlungen herangezogen werden kann. Das Kriterium bestünde in der Selbstbezeu-
gung des eigenen Antwortenmüssens. Die Ungerechtigkeit und die strukturelle Ge-
walt lägen demnach im Vergessen, Verdrängen oder Verschleiern des Antworten-
Müssens. Ungerecht wäre demnach jeder Akt und jede Ordnung, die sich vollziehen 
oder einrichten, »als wäre[n] sie allein« (Levinas 1973: 15).  

Meines Erachtens kann diese Lesart auch für Butlers eigene Ansprüche an ein 
kritisches politisches Denken produktiv gemacht werden. Dies zeigt sich besonders 
deutlich an den Implikationen von Butlers Kritik an den drei Facetten ethischer Ge-
walt – der ethischen Gewalt des souveränen Subjekts, der abstrakten Allgemeinheit 
und des Partikularismus. Denn der gemeinsame Nenner dieser Kritiken liegt, wie ich 
geltend machen möchte, letztlich gerade in einer resoluten Zurückweisung des Sou-
veränitätsmotivs in allen seinen Spielarten: Weder das Subjekt, noch die je partikulare 
Gemeinschaft, noch auch die Universalität der Praktischen Vernunft können, wie sich 
an Butlers Kritik der ethischen Gewalt zeigt, einen souveränen Status für sich bean-
spruchen; vielmehr ist Gewalt im Spiel, sobald sie sich als souverän – d.h. als selbst-
gegründet, autonom, unabhängig – geben: Die Kategorie des Subjekts erlangt gewalt-
samen Charakter, sobald die Bezogenheit auf Andere sowie die Momente der Relati-
onalität, der Verwundbarkeit und der Abhängigkeit verdrängt werden; das Universale 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | SERGEJ SEITZ 

 

wird gewaltsam, sobald es als unabhängig von den partikularen Positionen begriffen 
wird, von denen aus es artikuliert wird und an die es in einer lebbaren Weise anschluss-
fähig zu sein hätte; und der Partikularismus wird gewaltsam, sobald der Wertehorizont 
der jeweiligen Partikulargemeinschaft zum unhintergehbaren Geltungshorizont hypo-
stasiert wird und die ethischen Verpflichtungen gegenüber Nichtmitgliedern ignoriert 
werden. Damit zeigt sich aber, dass es letztlich in allen drei Formen ethischer Gewalt, 
die Butler freilegt, jeweils eine Verleugnung oder Verdrängung des Bezogenseins auf 
Andere(s) – oder, anders gesagt: eine Verleugnung oder Verdrängung des Antworten-
müssens – ist, die ein Moment der Gewalt bzw. der Ungerechtigkeit mit sich führt. 

Darüber hinaus lässt sich auch mit Blick auf Butlers zentrales Anliegen einer kri-
tischen Analyse und inklusiven Öffnung der gesellschaftlichen Anerkennungsregime, 
Repräsentationssysteme und Sichtbarkeitsordnungen dieses alteritätsethische Krite-
rium als Aufforderung zur Bezeugung der eigenen Nichtsouveränität in Anschlag 
bringen. Ungerecht wären hier alle Repräsentationsformen, die sich anmaßen, das 
Gemeinwesen und seine Teile in toto adäquat zu repräsentieren, d.h. jede Repräsen-
tationsweise, die, mit Jacques Rancière gesprochen, geltend macht, dass es »keinen 
Anteil der Anteillosen« gibt (Rancière 1995: 27). Denn insofern, wie Butler argu-
mentiert, jede Konstitution einer politischen Ordnung der Sichtbarkeit und der Aner-
kennbarkeit grundsätzlich mit einem konstitutiven Ausschluss einhergeht, d.h. mit 
einem Ausschluss all jener Existenzen, die den Normen der Anerkennung nicht ent-
sprechen, ist die Repräsentation des Gemeinwesens konstitutiv inadäquat, sie enthält, 
wie auch Rancière argumentiert, immer eine »Verrechnung« oder eine falsche Zäh-
lung seiner Teile. Wie sich bei Butler gezeigt hat, ist es gerade diese Unmöglichkeit 
einer vollständigen Repräsentation der Gemeinschaft, die stets dazu führen kann, 
dass ethische Ansprüche trotz ihrer Verwerfung sichtbar und hörbar werden können. 
Die Behauptung, die Gemeinschaft und ihre Teile adäquat und vollständig zu reprä-
sentieren – d.h. die Behauptung, dass es keine (relevanten) Ausschlüsse gibt –, ist 
nun gerade eine gewaltsame Geste der Souveränität, insofern sie impliziert, über ei-
nen privilegierten Blick zu verfügen, dem nichts entgehen kann.  

Repräsentationsweisen, die ihr Bezogensein auf Alterität nicht verleugnen, stel-
len dagegen explizit in Rechnung, dass ihnen konstitutiv etwas entgeht, dass sie kon-
stitutiv scheitern an ihrem Versuch, das Gemeinwesen zu repräsentieren: Sie öffnen 
sich gegenüber der Möglichkeit, dass Ansprüche dort aufzubrechen vermögen, wo 
sie es selbst nicht gewahren. Es gilt folglich, die Offenheit für das Konfrontiertwer-
den mit ethischen Ansprüchen, die sich in nicht antizipierbarer Weise kundtun, inner-
halb des Gemeinwesens selbst zu habitualisieren und strukturell in seiner Verfasstheit 
zu verankern. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 93 

 

LITERATUR 

Abensour, Miguel (2005): »Der Staat der Gerechtigkeit«, in: Delhom, Pascal/Hirsch, 
Alfred (Hg.): Im Angesicht der Anderen. Levinas’ Philosophie des Politischen. 
Berlin: diaphanes, 45–60.  

Adorno, Theodor W. (1963): Probleme der Moralphilosophie. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1997.  

Bedorf, Thomas (2003): Dimensionen des Dritten. Sozialphilosophische Modelle 
zwischen Ethischem und Politischem. München: Fink. 

Bensussan, Gérard (2008): Ethique et expérience. Levinas politique. Strasbourg: La 
Phocide. 

Bernasconi, Robert (1998): »Wer ist der Dritte? Überkreuzung von Ethik und Politik 
bei Levinas«, in: Waldenfels, Bernhard/Därmann, Iris (Hg.): Der Anspruch des 
Anderen. Perspektiven phänomenologischer Ethik, München: Fink, 87–110. 

Butler, Judith (2000a): »Ethical Ambivalence«, in: Garber, Marjorie/Hanssen, 
Beatrice/Walkowitz, Rebecca L. (Hg.): The Turn to Ethics. London/New York: 
Routledge, 15–28. 

Butler, Judith (2000b): »Reinszenierung des Universalen: Hegemonie und die Gren-
zen des Formalismus«, in: KHU, 15–55. 

Butler, Judith (2013): »Levinas trahi? La réponse de Judith Butler«, in: Le Monde, 
Online-Ausgabe vom 21.3.2013,  
http://laphilosophie.blog.lemonde.fr/2013/03/21/levinas-trahi-la-reponse-de-ju-
dith-butler/ (Zugriff 28.3.2017). 

Caygill, Howard (2002): Levinas and the Political. London/New York: Routledge. 
Chaouat, Bruno (2013): »Judith Butler et la Critique de la Raison Sioniste«, in: Le 

Monde, Online-Ausgabe vom 13.3.2013,  http://laphilosophie.blog.le-
monde.fr/2013/03/13/debat-judith-butler-ou-levinas-trahi/ (Zugriff 28.3.2017). 

Coole, Diana (2008): »Butler’s Phenomenological Existentialism«, in: Carver, Ter-
rell/Chambers, Samuel A. (Hg.): Judith Butler’s Precarious Politics. Critical En-
counters. New York: Routledge, 11–27. 

Critchley, Simon (2005): »Fünf Probleme in Levinas’ Sicht der Politik und die Skizze 
ihrer Lösung«, in: Delhom, Pascal/Hirsch, Alfred (Hg.): Im Angesicht der Ande-
ren. Levinas’ Philosophie des Politischen. Berlin: diaphanes, 61–74. 

Delhom, Pascal (2002): Der Dritte. Levinas’ Philosophie zwischen Verantwortung 
und Gerechtigkeit. München: Fink.  

Delhom, Pascal/Hirsch, Alfred (2007): »Vorwort«, in: Emmanuel Levinas: Verletz-
lichkeit und Frieden. Schriften über die Politik und das Politische, hg. von Del-
hom,Pascal/Hirsch, Alfred Hirsch. Zürich: diaphanes, 7–71. 

Fassin, Eric (2013): »L’interprétation des guillemets«, in: Le Monde, Online-Aus-
gabe vom 22.3.2013, http://laphilosophie.blog.lemonde.fr/2013/03/22/levinas-
butler-eric-fassin-du-bon-usage-des-guillemets/ (Zugriff 28.3.2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | SERGEJ SEITZ 

 

Flatscher, Matthias (2014): »Pluralisierungen des Anspruchs. Levinas’ und Butlers 
Kritik am dyadischen Verständnis von Alterität«, in: Liebsch, Burkhard/ Staudigl, 
Michael (Hg.): Bedingungslos? Zum Gewaltpotenzial unbedingter Ansprüche im 
Kontext politischer Theorie. Baden-Baden: Nomos 2014, 73–98. 

Flatscher, Matthias/Seitz, Sergej (2017): »The Ethico-Political Turn of Phenomenol-
ogy. Reflections on Otherness in Husserl and Levinas«, in: Vanzago, 
Luca/Summa, Michela/Fuchs, Thomas (Hg.): Imagination, Intersubjectivity and 
Perspective-Taking. London: Routledge (i. Ersch.). 

Franck, Didier (2008): L’un-pour-l’autre. Levinas et la signification. Paris: PUF. 
Gelhard, Andreas (2005): Levinas. Stuttgart: Reclam. 
Gies, Nathan (2015): »Signifying Otherwise: Liveability and Language«, in: Lloyd, 

Moya (Hg.): Butler and Ethics. Edinburgh: Edinburgh UP. 
Gondek, Hans-Dieter (1994): »Gesetz, Gerechtigkeit und Verantwortung bei Levinas. 

Einige Erläuterungen«, in: Haverkamp, Anselm (Hg.): Gewalt und Gerechtigkeit. 
Derrida – Benjamin. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 315–330. 

Hansel, Georges (2011): Politique d’Emmanuel Levinas. Paris: Sandre. 
Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozia-

ler Konflikte. Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Levinas, Emmanuel (1961): Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriori-

tät. Freiburg: Alber 2008. 
Levinas, Emmanuel (1973): Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum. Frank-

furt/M.: Jüdischer Verlag 1996. 
Levinas, Emmanuel (1974): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Frei-

burg: Alber 1992. 
Levinas, Emmanuel (1977): Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die Betrof-

fenheit von Transzendenz. Freiburg: Alber 2004. 
Levinas, Emmanuel (1983): »Israel: Ethik und Politik«, in: Ders.: Verletzlichkeit und 

Frieden. Schriften über die Politik und das Politische. Hg. von Pascal Delhom u. 
Alfred Hirsch. Zürich: diaphanes 2007, 237–248. 

Levinas, Emmanuel (1984): »Frieden und Nähe«, in: Ders.: Verletzlichkeit und Frie-
den. Schriften über die Politik und das Politische. Hg. von Pascal Delhom u. Alf-
red Hirsch. Zürich: diaphanes 2007, 137–150. 

Levinas, Emmanuel (1986): »Die Bibel und die Griechen«, in: Ders.: Verletzlichkeit 
und Frieden. Schriften über die Politik und das Politische. Hg. von Pascal Del-
hom u. Alfred Hirsch. Zürich: diaphanes 2007, 151–154. 

Liebsch, Burkhard (2001): Zerbrechliche Lebensformen. Widerstreit – Differenz – 
Gewalt, Berlin: Akademie. 

Liebsch, Burkhard (2010): »Ethik als anti-politisches Denken. Kritische Überlegun-
gen zu Emmanuel Levinas mit Blick auf Jacques Rancière«, in: Bröckling, Ul-
rich/Feustel, Robert (Hg.): Das Politische denken. Zeitgenössische Positionen. 
Bielefeld: transcript, 99–129. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 95 

 

Lloyd, Moya (2008): »Towards a Cultural Politics of Vulnerability. Precarious Lives 
and Ungrievable Deaths«, in: Carver, Terrell/Chambers, Samuel A. (Hg.): Judith 
Butler’s Precarious Politics. Critical Encounters. New York: Routledge, 92–106. 

Lloyd, Moya (2015): »Introduction«, in: Dies. (Hg.): Butler and Ethics. Edinburgh: 
Edinburgh UP, 1–14.  

Mills, Catherine (2015): »Butler’s Ethical Appeal: Being, Feeling and Acting Responsi-
ble«, in: Lloyd, Moya (Hg.): Butler and Ethics. Edinburgh: Edinburgh UP, 65–90. 

Morgan, Michael (2016): Levinas’s Ethical Politics. Bloomington: Indiana UP. 
Prager, Julia (2013): Frames of Critique. Kulturwissenschaftliche Handlungsfähig-

keit »nach« Judith Butler. Baden-Baden: Nomos. 
Rancière, Jacques (1995): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt/M.: 

Suhrkamp 2002. 
Rawls, John (1977): »Verteilungsgerechtigkeit«, in: Horn, Christoph/Scarano, Nico 

(Hg.): Philosophie der Gerechtigkeit. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2002, 355–386. 
Segal, Lynne (2008): »After Judith Butler: Identities, Who Needs Them?«, in: Sub-

jectivity 25 (1), 381–394. 
Schönwälder-Kuntze, Tatjana (2010): »Zwischen Ansprache und Anspruch: Judith 

Butlers moraltheoretischer Entwurf«, in: DZPhil 58 (2010) 1, 83–104. 
Seitz, Sergej (2016): »Gerechtigkeit, ethische Subjektivität und Alterität. Zu den nor-

mativen Implikationen der Philosophie von Emmanuel Levinas«, in: Zeitschrift 
für Praktische Philosophie 3(1), 165–202. 

Waldenfels, Bernhard (1995): Deutsch-Französische Gedankengänge. Frankfurt/M.: 
Suhrkamp. 

Zeillinger, Peter (2010): »›eins, zwei, viele…‹ – oder: Ohne Selbst, aber in Gemeinschaft. 
Der Einbruch des Anderen-im-Plural bei Levinas«, in: Flatscher, Matthias/Loidolt, So-
phie (Hg.): Das Fremde im Selbst – Das Andere im Selben. Transformationen der Phä-
nomenologie. Würzburg: Königshausen & Neumann, 225–247. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466-004 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

