Zwischen Ethik und Politik

Butler und das Denken der Alteritat

SERGEJ SEITZ

1. BUTLERS DENKEN ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK

Jede politische Philosophie muss eine Auskunft dariiber geben koénnen, wie sie das
Verhéltnis zwischen Politik und Ethik begreift. Dies gilt fiir normative Theorien, in-
sofern diese in unterschiedlicher Weise darauf abzielen, ethische Prinzipien und
Grundlagen fiir das gute Zusammenleben in einem politischen Gemeinwesen zu lie-
fern, genauso wie fiir Ansétze, die auf dem Eigensinn des Politischen gegeniiber mo-
ralischen und ethischen Anspriiche beharren. Soll Judith Butlers Denken als genuiner
Beitrag zur politischen Philosophie gelesen werden, wie es sich der vorliegende Band
zum Ziel setzt, dann gilt es folglich nicht zuletzt herauszuarbeiten, wie Butler das
Verhiltnis von Ethik und Politik begreift.

Dartiber hinaus wird auch aus einer immanenten Perspektive auf Butlers Schrif-
ten deutlich, dass die Frage nach der Relation von Ethik und Politik in ihren neueren
Arbeiten immer dezidierter in den Fokus riickt. Denn Butler arbeitet seit ihren
Adorno-Vorlesungen im Jahr 2002 einerseits an einer Kritik der ethischen Gewalt —
einer Kritik an den restriktiven, repressiven und entpolitisierenden Implikationen tra-
ditioneller Ethik-Entwiirfe —, und versucht andererseits gleichzeitig in mehrfachen
Neuanldufen, das Ethische abseits klassischer Auslegungsbahnen neu zu denken und
daraus jeweils kritische Orientierungen fiir spezifische politische Fragestellungen zu
gewinnen. In der Folge konzentriere ich mich in der Rekonstruktion des Verhéltnisses
von Ethik und Politik bei Butler wesentlich auf ihre Bezugnahmen zum Oeuvre von
Emmanuel Levinas und dessen Kernstiick: das Denken der Alteritit, d.h. eines unver-
briichlichen ethischen Aufgefordertseins im Herzen aller Subjektivitit. Denn Levinas’
Alteritétsdenken bildet fiir Butler nicht nur seit beinah zwei Jahrzehnten einen kontinu-
ierlichen kritischen Bezugspunkt, sondern stellt fiir sie auch einen privilegierten Ort

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | SERGEJ SEITZ

dar, um die Frage zu verhandeln, inwiefern und unter welchen Bedingungen ethischen
Anspriichen im Bereich des Politischen Rechnung getragen werden kann oder muss.

In der Rezeption von Butlers neueren Schriften wird einerseits die Auffassung
vertreten, dass Butler iiber die Einbeziehung Levinas’scher alterititsethischer Uber-
legungen den genuin politischen Fokus ihrer fritheren Analysen aus den Augen ver-
liere, wodurch ihr Denken im Zuge einer problematischen >Ethisierung« seine kriti-
sche Schirfe und politische Anschlussfahigkeit einbiifie (vgl. Segal 2008, Coole
2008). In dieser Perspektive seien die »authentischen« theoretisch-politischen Uber-
legungen Butlers vor allem in ihren fritheren Schriften zu finden (von Das Unbeha-
gen der Geschlechter liber Korper von Gewicht und Psyche der Macht bis zu Hafs
spricht) (vgl. Lloyd 2015). Andere Kommentator*innen machen dagegen geltend,
dass die explizite Inblicknahme ethischer Fragestellungen eine immanente Konse-
quenz von Butlers Denkbewegung selbst darstellt und dass in der Tat bereits ihre
frithen Schriften — wenn auch zumeist unausgewiesen und implizit — ethische Impli-
kationen mit sich fiithren (vgl. Gies 2015, Mills 2015). Diese Position kann u.a. gel-
tend machen, dass bereits Butlers frithe Dekonstruktion der Sex-Gender-Unterschei-
dung von dem Impetus einer Pluralisierung lebbarer Subjektpositionen und einer in-
klusiven Offnung von Anerkennungsstrukturen getragen ist. In diesem Sinne er-
schiene Butlers Denkweg folglich eher als Prozess einer steten Neuaufklarung und
Befragung der normativen Implikationen der (eigenen) Politik und des politischen
Handelns (vgl. Prager 2013).

Ich ziele im Folgenden nicht auf eine gleichsam philologische Klérung von But-
lers Denkweg ab, sondern mochte in systematischer Auseinandersetzung mit Butler
zu einer produktiven und kritischen Verhéltnisbestimmung von Ethik und Politik ge-
langen. Dabei versuche ich zunéchst zu zeigen, dass Butlers Einbeziehung alteritéts-
ethischer Denkfiguren eine triftige Intuition zugrunde liegt, insofern der Ubergang
zu Fragen der Alteritét sich in einer stimmigen Weise aus dem Grundanliegen ihrer
politischen Theoriebildung ergibt. Dieses Grundanliegen besteht, wie in der Folge
genauer darzulegen sein wird, in der Erarbeitung einer konsequent postsouveridnen
Konzeption des Politischen, in der politische Subjektivitit, Handlungsféhigkeit und
Verantwortung entgegen klassischer Paradigmen der Souverdnitét, der Autonomie,
der Identitit und der Selbstprasenz neu gedacht werden sollen.

Dabei ist eine Inblicknahme der alterititsethischen Uberlegungen von Levinas in
der Tat aus strukturellen Griinden naheliegend. Denn mit Alteritdt ist bei Levinas
gerade der Gedanke gemeint, dass das Subjekt keineswegs bei sich selbst beginnt und
sich auch niemals génzlich autonom >in der Hand hat«. Im Gegenteil erweist sich Sub-
jektivitdt nach Levinas als konstitutiv auf Andere bezogen, die dem Subjekt vorausge-
hen und es allererst, indem sie es zur Verantwortung aufrufen, als ethisches Subjekt
konstituieren. Davon ausgehend hélt Levinas® Denken vielschichtige argumentative
Ressourcen fiir eine profunde Zuriickweisung klassischer Figuren autonomer und sou-
verdner Subjektivitdt bereit — eine Zuriickweisung, die zugleich mit der Konturierung

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 73

eines unaufloslichen Spannungsverhéltnisses zwischen ethischen und politischen An-
spriichen, zwischen Normativitit und Praxis einhergeht, und diese Spannung gerade im
Kern menschlicher Subjektivitit selbst situiert (vgl. Seitz 2016, Flatscher/Seitz 2017).

Butler bezieht sich, wie ich in der Folge herausarbeiten werde, auf Levinas’ Kon-
zeption der Alteritdt primdr mit dem Ziel, die politischen Bedingungen ethischer Ver-
antwortlichkeit sowie die ethischen Motivationsgriinde politischen Handelns zu un-
tersuchen. Damit vermag sie Anerkennungsverhiltnisse und Sichtbarkeitsordnungen
freizulegen, die ansonsten in der politischen Philosophie weitgehend unthematisch
bleiben. Zugleich gerdt damit die Frage nach den strukturellen normativen Implika-
tionen der Alteritdtsbeziehung tendenziell in den Hintergrund. Daher stelle ich mei-
ner Rekonstruktion von Butlers Verstiandnis des Verhiltnisses von Ethik und Politik,
die den GroBteil dieses Aufsatzes einnimmt, noch einen Abschnitt hintan, der auf-
zeigt, inwiefern das Denken der Alteritét in einer umfassenderen Weise fiir Butlers
Zielsetzung einer konsequent postsouverdnen Philosophie des Politischen produktiv
gemacht werden kann.

2. ETHIK, ENTPOLITISIERUNG UND DIE FRAGE
DES SUBJEKTS

Fiir den Nachvollzug von Butlers Denken des Verhiltnisses von Ethik und Politik ist
es aufschlussreich, zundchst einen kurzen Aufsatz aus dem Jahr 2000 in den Blick zu
nehmen, in dem sie unter dem sprechenden Titel »Ethical Ambivalence« einen auto-
biographisch grundierten Einblick in ihre frithe Levinas-Rezeption vorlegt. Butler
referiert dabei zunédchst Levinas’ Grundthese, der zufolge wir als ethische Subjekte
bereits vor jeder bewussten ethischen Reflexion auf die Normen und Werte, die unser
Zusammenleben regeln sollen, in einer >ethischen Beziehung« stehen: »Given that we
reflect ethically on the principles and norms that guide our relations to others, are we
not, prior to any such reflection, already in relation to others such that that reflection
becomes possible —an ethical relation that is, as it were, prior to all reflection?« (But-
ler 2000a: 18) Subjektivitdt ist, wie Butler hier kondensiert zusammenfasst, nach
Levinas als durch und durch ethische Subjektivitdt zu verstehen. Was es heifit, ein
handelndes Subjekt zu sein, konnen wir Levinas’ Auffassung zufolge nur angemessen
beschreiben, wenn wir die Subjektivitit als von Anfang an einem Anspruch vonseiten
des Anderen ausgesetzt begreifen, der das Subjekt zur Verantwortung aufruft. Dieses
Versténdnis einer ethischen Subjektivitit, die sich je schon dem Anspruch des Ande-
ren ausgesetzt findet, richtet sich gegen das traditionelle Subjektivititsverstdndnis der
Philosophie der Moderne: gegen das Paradigma des »starken«, selbstprisenten und
selbstgegriindeten, souverdnen Subjekts, das alleiniger Ursprung und Urheber seiner

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | SERGEJ SEITZ

Handlungen ist, das nach Selbsterhaltung, Erkenntnis oder Macht strebt und zu dem
Andere erst in einer sekundéren und stets kontingenten Hinsicht in Beziehung treten.

Entgegen diesem klassischen Versténdnis ist fiir Levinas, wie Butler paraphrasie-
rend festhélt, das Subjekt wesentlich dem Anderen ausgesetzt und ihm gegeniiber in
einer passiven Position: »This subject is [...] from the start split by the wound of the
other [...]. The task of this fundamentally wounded subject is to take responsibility
for the very other who, in Levinas’s terms, >persecutes< that self.« (Butler 2000a:
18f.) Butler macht hier darauf aufmerksam, dass fiir Levinas Subjektivitét schlecht-
hin nicht vor der »ethischen< Notwendigkeit gedacht werden kann, auf die Anspriiche
Anderer zu antworten, die das Subjekt »heimsuchen< bzw. »verfolgenx.

Dem autobiographischen Gestus ihres Artikels folgend hélt Butler fest, dass sie
dieser Denkweise zundchst hochst ablehnend gegeniibergestanden war und in der
Folge dem, was sie bei Levinas als eine Aufwertung der Selbstaufopferung, des Ma-
sochismus und der Sklavenmoral ansah, mit Nietzsche den Willen und die Affirma-
tion des Lebens sowie mit Spinoza den Conatus essendi entgegenstellte (vgl. Butler
2000a: 20). Denn in ihrer ersten Inblicknahme schien ihr das Levinas’sche Denken
ethischer Subjektivitit auf eine gewaltsame, moralisierende Uberforderung hinaus-
zulaufen. Das Genoétigtsein zum Antworten auf die Anspriiche Anderer im Zentrum
und am Anbeginn von Subjektivitdt zu verorten, wie Levinas es tut, stellt in dieser
Perspektive eine hyperbolische Geste allumfassender Moralisierung dar, die uns ge-
radezu »die Luft zum Atmen raubt¢ (Butler 2000a: 27).!

Wie sich bereits an dieser frilhen Auseinandersetzung Butlers mit Levinas zeigt,
héngt die Antwort auf die Frage nach dem Verhiltnis von Ethik und Politik in hohem
MaBe davon ab, was genau man unter »Ethik« {iberhaupt verstanden wissen mochte.
Denn gerade Levinas’ Begriff von Ethik ist in vielerlei Hinsicht deren traditionellem
Verstandnis entgegengesetzt. SchlieBlich geht es Levinas zunéchst gerade nicht da-
rum, einen Katalog von Normen zu erarbeiten, der dann nur noch zu institutionali-
sieren wire. Gegeniiber einem solchen préskriptiv-normativistischen Verstéindnis von
Ethik betont Levinas, dass zunéchst die Bedingungen zu kldren sind, unter denen wir
als Subjekte tiberhaupt allererst mit Normativitét konfrontiert werden. Indem Levinas
argumentiert, dass jeder Deliberation iiber konkrete Normen ein ethisches Bezugsge-
schehen vorausliegt, das das Subjekt als ethisches ins Leben ruft, zielt er darauf ab,
den Status des Subjekts in der Ethik fundamental in Frage zu stellen. Denn wéhrend
in klassischen Ethiken — sowohl aristotelischer wie auch kantianischer und utilitaris-
tischer Pragung — das Subjekt eine Grundlage oder Voraussetzung der eigentlichen
normativen Uberlegungen darstellt, werden Subjekt und Subjektivierung bei Levinas
zum eigentlichen Problem der Ethik (vgl. hierzu auch Lloyd 2015).

1 Derselbe Vorwurf findet sich auch noch vier Jahre spéter in Gefdihrdetes Leben (vgl. GL: 166).

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 75

Diese Akzentverschiebung, im Zuge derer das Subjekt nicht mehr als Grund, son-
dern vielmehr, insofern es Subjekt ist, als Problem fungiert, findet sich nicht nur bei
Levinas, sondern auch in den fritheren Schriften Butlers, und tritt dort gerade im Re-
gister des Politischen auf. Denn Butler verortet bereits in Das Unbehagen der Ge-
schlechter den politischen Impetus ihrer gendertheoretischen Uberlegungen in einer
Kritik der gesellschaftlichen Subjektivierungsweisen, die Subjekte entlang einer he-
teronormativen und androzentrischen Matrix hervorbringen. Zur kritischen Analyse
der gesellschaftlich wirksamen Subjektivierungsweisen bezieht sich Butler dabei auf
Michel Foucault und seine zentrale These, der zufolge gesellschaftliche »Machtre-
gime die Subjekte, die sie schlieBlich reprisentieren, zuerst auch produzieren« (UG:
16). Daran anschlieBend argumentiert Butler, dass es im Sinne eines radikalen femi-
nistischen politischen Projekts zuvorderst die Arten und Weisen in Frage zu stellen
gilt, in denen jedes Individuum als geschlechtliches Subjekt konstituiert wird, sowie
die machtgesattigten Prozeduren sichtbar zu machen, die diese Konstitutionsprozesse
naturalisieren und damit dem Zugriff der Kritik entheben.

Sowohl Levinas’ Uberlegungen als auch die frithen Arbeiten Butlers zielen, wie
sich an dieser ersten Anndherung zeigt, auf eine Problematisierung des Status des
Subjekts in der Ethik bzw. in der Politik ab. Wéhrend Levinas sich zur Infragestellung
des grundlegenden Status des Subjekts auf ein Moment der radikalen Alteritdt be-
zieht, die jede subjektive Selbstprasenz unterlduft und subvertiert, verweist Butler
unter Riickgriff auf Foucault und Nietzsche auf das Moment der machtdurchwirkten
Sozialitdt, die ihrerseits jeder subjektiven Handlungsfahigkeit vorausliegt und Indi-
viduen allererst als handlungsféhige Subjekte konstituiert. Vor diesem Hintergrund
lassen sich Butlers spétere Schriften nicht zuletzt auch als ein Versuch begreifen, die
alteritdtsethische und die diskursanalytische Problematisierung des Subjekts mitei-
nander zu vermitteln und fiireinander fruchtbar zu machen.

3. FACETTEN DER »ETHISCHEN GEWALT«

Das Ziel von Butlers Engfiihrung alteritiitsethischer und diskursanalytischer Uberle-
gungen liegt in einer Konzeption des Politischen, die das kritisch konterkariert, was
sie die »ethische Gewalt« nennt, die ihrer Auffassung nach klassischen Entwiirfen
sowohl der Ethik als auch der politischen Philosophie inhdrent ist. Daher ist es im
Sinne der Rekonstruktion von Butlers Verstindnis des Verhdltnisses von Ethik und
Politik zunéchst notwendig zu kldren, was Butler genau unter »ethischer Gewalt«
versteht. Dabei mochte ich vorschlagen, drei miteinander verbundene Ausformungen
der ethischen Gewalt zu unterscheiden, die in Butlers Adorno-Vorlesungen zur Kritik
der ethischen Gewalt miteinander verflochten sind.

- am 14.02.2028, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | SERGEJ SEITZ

(a) Die ethische Gewalt des souverdnen Subjektbegriffs: Klassischerweise gehen
normative Theorien von einem Verstdndnis von Subjektivitit und Handlungsféhig-
keit aus, das in vielerlei Hinsicht dem Subjektbegriff verwandt ist, der bereits in Das
Unbehagen der Geschlechter die Zielscheibe der Kritik bildet: Das Subjekt wird in-
dividualistisch als autonomer Akteur begriffen, der iiber eine kohdrente Praferenz-
und Begehrensstruktur verfiigt, eigeninteressiert handelt und sich allenfalls, wie etwa
bei Rawls, im Sinne eines »kooperative[n] Unternehmen[s] zum wechselseitigen Vor-
teil« mit anderen in einer politischen Gemeinschaft zusammenfindet (Rawls 1977:
355). Ein solches Subjekt verfiigt tiber einen hohen Grad an Kohdrenz und Selbsti-
dentitit und vermag es idealiter jederzeit, von sich selbst Rechenschaft abzulegen,
d.h. seine Interessen, Begehren und Ziele in einer nichtwiderspriichlichen Art und
Weise systematisch zu artikulieren und zu verfolgen.

Dieses Bild von Subjektivitit stellt fiir Butler eine geradezu gewaltsame Zumu-
tung dar, die unserem tatséchlichen Sein als verwundbare, abhéngige, auf Gemein-
schaft mit Anderen angewiesene Subjekte nicht nur nicht gerecht wird, sondern uns
auch einem rigiden Kohérenz- und Identititszwang ausliefert — d.h. einer Forderung
nach Nichtwiderspriichlichkeit, Ubereinstimmung mit sich selbst und Autarkie, die
zu erfiillen wir in Butlers Augen letztlich nur scheitern kénnen. Der Anspruch, in
dieser Weise Rechenschaft von sich selbst abzulegen — der englischsprachige Titel
von Butlers Adorno-Vorlesungen lautet gerade Giving an Account of Oneself—, bildet
den zentralen Fokus von Butlers Kritik. Wie sie u.a. in Riickgriff auf Nietzsche,
Foucault und die Psychoanalyse argumentiert, ist der Umstand, dass Subjekte in der
Tat durch widerspriichliche und ambivalente Begehrensstrukturen charakterisiert
sind, die sich dariiber hinaus erst im Rahmen einer irreduziblen Abhéngigkeit von
Anderen ausbilden, keineswegs als blo3 empirische Komplikation abzutun, um die
sich eine ideale Theorie nicht weiter kiimmern miisste, sondern vielmehr als wesent-
lich fiir den Begriff von Subjektivitit selbst anzusehen. Insofern stellt sich Butler mit
ihrer »Aussetzung der Forderung nach Selbstidentitdt und insbesondere nach voll-
stindiger Kohérenz [...] einer gewissen ethischen Gewalt entgegen, die verlangt,
dass wir jederzeit unsere Selbstidentitdt vorfithren und aufrechterhalten und von an-
deren dasselbe verlangen« (KEG: 59).

Dabei ist es zentral zu betonen, dass es Butler bei dieser » Aussetzung der Forde-
rung nach Selbstidentitdt« in keiner Weise um eine Affirmation reiner Beliebigkeit
geht. Vielmehr zielt sie darauf ab, »aus diesem unausweichlichen Scheitern« am Er-
fiillen der Kohérenz- und Identitétsforderung einen »neue[n] ethischen Sinn« zu ge-
winnen (KEG: 59). Kurz: Die Frage lautet fiir Butler, was genau in ethischer Hinsicht
daraus folgt, wenn wir das Subjekt nicht mehr als autonomen, selbstidentischen Ak-
teur begreifen, sondern als verletzliches Wesen, das immer schon auf Andere verwie-
sen ist und allererst in einem Bezugsgeflecht sozialer Normen und Diskurse zu einer,
wie immer prekdren, vorldufigen und instabilen Identitéit gelangt.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND PoLITIK | 77

(b) Die ethische Gewalt der abstrakten Allgemeinheit: Unter diesem Begriff
mochte ich einen weiteren Aspekt von Butlers Kritik an universalistischen Ethiken
und normativen Theorien fassen. Butler leitet ihre Vorlesungen zur Kritik der ethi-
schen Gewalt unter Riickgriff auf Adorno ein und bezieht sich eingangs auf Adornos
Verwendung des »Begriff[s] der Gewalt in Bezug auf die Ethik im Kontext von Uni-
versalitatsanspriichen« (KEG: 11). In seiner Vorlesung Probleme der Moralphiloso-
phie kritisiert Adorno den traditionellen ethischen Primat des Allgemeinen gegeniiber
dem Besonderen, d.h. den Fokus auf universale Normen gegeniiber dem Moment der
Besonderheit der ethischen Subjekte. Anders gesagt: In der Art und Weise, wie Ethi-
ken traditionell auf die Auszeichnung universaler Normen fokussiert sind, schlieen
sie nach Adorno die Besonderheiten der Subjekte aus, die sich gleichsam unterhalb
des Radars der ethischen Allgemeinheit abzeichnen. Dies fiihrt nach Adorno dazu,
dass ein ethisches System — im Blick hat er Kants Moralphilosophie —, das das Be-
sondere ausschlieft und sich einseitig auf das Allgemeine fokussiert, »sich darstellt
als ein Gewaltsames und AuBerliches, das fiir die Menschen selber eigentlich keine
Substantialitit hat« (Adorno 1963: 35).

An diese hegelianisch grundierten Uberlegungen Adornos anschlieBend macht
Butler geltend, dass ethische »Maximen oder Regeln so beschaffen sein miissen, dass
sie von den Individuen >lebendig« angeeignet werden konnen« (KEG: 12): »lst eine
solche lebendige Aneignung nicht moglich, dann scheint daraus zu folgen, dass sich
die Regel als totes Ding lediglich ertragen lésst, dass sie nichts als ein Leiden ist, das
von einem indifferenten Aulen auf Kosten von Freiheit und Besonderheit verhangt
wird.« (KEG: 14) Diese Form der »ethischen Gewalt« als Gewalt der abstrakten All-
gemeinheit besteht somit in einer Aufoktroyierung universaler Regeln, die die sozialen,
kulturellen und geschichtlichen Bedingungslagen ignoriert, unter denen Subjekte es
vermodgen wiirden, sich mit jenen Normen in einer produktiven Weise zu identifizieren.

(¢) Die ethische Gewalt des Partikularismus: In diesem Sinne scheint Butlers
Kritik der ethischen Gewalt der abstrakten Allgemeinheit mit der kommunitaristi-
schen Kritik am abstrakten liberalen Universalismus konform zu gehen. Doch sie
unterscheidet sich von dieser Traditionslinie betrichtlich in den Konsequenzen, die
sie aus ihrer Kritik zieht. Denn wahrend die kommunitaristische Kritik dem libera-
listischen Fokus auf dem Universalen die Vorstellung einer unhintergehbaren gesell-
schaftlichen Partikularitit einfach unvermittelt entgegenstellt — die Letztinstanz der
Normenbegriindung ist nun nicht mehr die universale Praktische Vernunft, sondern
der jeweilige kulturelle und historische Horizont der Sittlichkeit —, opponiert Butler
keineswegs gegen das Moment der Universalitét als solcher. Vielmehr wendet sie
sich gegen jene abstrakten Formen ethischer Allgemeinheit, »die kulturelle Beson-
derheiten auBler Acht lassen« (KEG: 12). Die Universalitdt von Normen ist demnach
nicht als solche gewaltsam, sondern sie wird zur Gewalt, wenn sie mit einer »Indif-
ferenz gegeniiber den gesellschaftlichen Bedingungen« einhergeht, »unter denen eine
lebendige Aneignung [der Normen] vielleicht moglich wiirde« (KEG: 14).

- am 14.02.2028, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | SERGEJ SEITZ

Butler plédiert davon ausgehend fiir eine Verschrinkung von Universalitdt mit
dem, was sie im Anschluss an Homi Bhabha »kulturelle Ubersetzung« nennt (vgl.
KEG: 15; Butler 2000b: 46f.). So argumentiert sie bereits zwei Jahre vor ihrer Kritik
der ethischen Gewalt in ihrer dialogischen Auseinandersetzung mit Ernesto Laclau
und Slavoj Zizek in dem Band Kontingenz — Hegemonie — Universalitdt, dass ein
Moment der Universalitét stets notwendig ist, um in einer wirksamen Weise politi-
sche Forderungen erheben und Kritik an sozialen Ungerechtigkeiten und Ungleich-
heiten iiben zu konnen. Denn wie Butler geltend macht, artikuliert sich auch in
scheinbar bloB partikularen Forderungen stets ein Appell an Universalitit.? Zugleich
aber vollziehen sich auch universale Forderungen stets aus einer partikularen Position
heraus und bediirfen daher einer Ubersetzungsleistung, um iiber ihren partikularen
Artikulationsort hinaus politische Intelligibilitdt und Wirkkraft entfalten, und damit
ihren universalen Anspruch iiberhaupt einldsen zu konnen (vgl. Butler 2000b: 46).
Hier zeigt sich, dass abstrakter Universalismus und Partikularismus fiir Butler nur zwei
Seiten einer Medaille bilden: Beide Positionen iibersehen, dass Universalitit und Parti-
kularitdt im Politischen immer schon in diffiziler Weise miteinander verwoben sind.

Explizit kritisiert Butler partikularistisch-kommunitaristische Positionen auch in
ihren jiingst veroffentlichten Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Ver-
sammlung. Dabei wendet sie sich vor allem gegen jene »Kommunitarist/innen, die
nichts gegen den lokalen, provisorischen und manchmal nationalistischen Charakter
der Gemeinschaften einzuwenden haben, mit denen sie sich ethisch verbunden fiihlen
und deren spezifische Gemeinschaftsformen als ethisch verbindlich behandelt wer-
den« (APV: 133). Eine solche Konzeption verunmdglicht es nach Butler, »Solidari-
titsbeziehungen« zu denken, »die {iber Raum und Zeit hinweg entstehen« und »die
nicht von einer gemeinsamen Sprache oder einem Gemeinschaftsleben in physischer
Néhe« abhéngen (APV: 134). Wihrend die ethische Gewalt des Universalismus darin
besteht, die besonderen kulturellen und historischen Bedingungslagen zu ignorieren,
unter denen Normen allererst entstehen und soziale Bindungskraft erlangen, liefle
sich folglich parallel dazu von einer ethischen Gewalt des Partikularismus sprechen,
die darin liegt, das Moment kultureller Besonderheit zu verdinglichen und als allei-
nigen Geltungshorizont normativer Verpflichtungen zu hypostasieren. So fasst Butler
ihre Kritik an beiden Optionen zusammen: »[ Wenn] ich nur an die Menschen gebunden
bin, die mir nahe und schon vertraut sind, [wird] meine Ethik zwangsldufig beschrankt,
kommunitir und ausschlieend [sein] [...]. Wenn ich [dagegen] nur an die gebunden
bin, die im abstrakten Sinne »menschlich« sind, wende ich jeden Versuch einer kulturel-
len Ubersetzung zwischen meiner eigenen Lage und der anderer ab.« (APV: 139) Nach
Butler gilt es folglich, Normativitit sowohl jenseits eines abstrakten Universalismus als

2 So nimmt auch die scheinbar blof} partikulare Forderung der Beseitigung politischer Un-
terreprasentiertheit von Frauen auf das universale Ideal der Gleichbehandlung Bezug.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 79

auch jenseits eines verdinglichenden Partikularismus neu zu denken — und dies ist der
Ort, an dem fiir Butler alteritéitsethische Uberlegungen mit ins Spiel kommen.

4. SOZIALITAT UND ALTERITAT

Butlers Vorhaben einer alteritdtsethisch informierten Rekonzeptualisierung politi-
scher Normativitét soll nun eine Alternative zu allen drei angefiihrten Formen der
ethischen Gewalt konventioneller ethisch-politischer Theoriebildung bieten. Dabei
geht Butler davon aus, dass ein anderes Denken des Subjekts dazu fiihrt, auch unsere
Vorstellungen von Universalitdt und partikular-gemeinschaftlicher Bindung in Frage
zu stellen und neu zu fassen.

Ein zentrales Problem, das sich fiir dieses Anliegen in systematischer Hinsicht
stellt, betrifft die Bezichung zwischen der alteritdtsethischen und der sozial-diskur-
siven Erlduterung der Subjektkonstitution. Denn Butler begreift Subjektivitét schlie3-
lich, wie eingangs skizziert, mit Nietzsche und Foucault wesentlich als Resultat so-
zial-diskursiver, machtgesittigter Normierungsprozesse und Anerkennungsdisposi-
tive. Unter Riickgriff auf Foucault verweist sie dabei auf das gesellschaftliche » Wahr-
heitsregime«, das in historisch-kontingenter Weise »einen Rahmen fiir den Schau-
platz der Anerkennung« bietet (KEG: 34). Das sozial-diskursive Wahrheits- und An-
erkennungsregime »legt fest, wer als Subjekt der Anerkennung in Frage kommt, und
es bietet Normen fiir den Akt der Anerkennung selbst« (KEG: 34). Butler macht da-
rauf aufmerksam, dass dieses soziale Regime der Anerkennung stets normierend und
exkludierend ist: Widersetzt man sich den grundlegenden Normen der Anerkennung,
»dann riskiert man in Bezug auf das gegenwirtige Regime, kein anerkennungsféhi-
ges Subjekt mehr zu sein« (KEG: 35). Subjektwerdung ist in dieser Perspektive im-
mer ein Prozess, der sich im Rahmen von gesellschaftlichen Normenrastern vollzieht,
die im Voraus regeln, wer oder was iiberhaupt als Subjekt anerkennbar ist: »Die Nor-
men, nach denen ich jemand anderen oder in der Tat auch mich selbst anerkenne, sind
nicht allein meine Normen; sie funktionieren, soweit sie soziale Normen sind [...].«
(KEG: 36, meine Herv.)

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie das Verhdltnis zwischen dieser
sozial-diskursiven Konzeption von Subjektivierung iiber soziale Normen und Aner-
kennungsraster einerseits und der alterititsethischen Konzeption von Subjektivierung
durch einen ethischen Aufruf zur Verantwortung andererseits zu denken ist.? Fiir Butler

3 Dabei ist zu betonen, dass Butler Anerkennung gerade nicht — wie etwa bei Honneth (1992)
—als reziprokes und symmetrisches Geschehen fasst, sondern vielmehr davon ausgeht, dass
wir es immer schon mit sozial und politisch begriindeten Asymmetrien zu tun haben, sobald
wir den Schauplatz der Anerkennung betreten. Darauf macht Butler auch terminologisch
aufmerksam, wenn sie dem Begriff der Anerkennung den Begriff der Anerkennbarkeit

- am 14.02.2028, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | SERGEJ SEITZ

ist die Antwort auf diese Frage eindeutig: Sozialitét geht der Alteritdt voraus; jede ethi-
sche Begegnung mit dem Anderen ereignet sich fiir sie immer schon in einem weiteren
Kontext sozialer Normen und Anerkennungsbeziehungen. Dabei argumentiert Butler,
dass »schon das Sein des Selbst nicht nur von der Existenz des Anderen in seiner Sin-
gularitit abhingt, wie Lévinas sagen wiirde, sondern auch von der sozialen Dimension
der Normativitét, die den Schauplatz der Anerkennung beherrscht. Diese soziale Di-
mension der Normativitét geht jedem dyadischen Austausch voraus und bedingt ihn«
(KEG: 35f.). Und weiter heif3t es: »Zwar mag ich also die ethische Beziehung als dya-
dische oder auch als vor-soziale denken, aber ich bin nicht nur bereits in die Sphére der
Normativitit verstrickt, sondern auch in die Problematik der Macht« (KEG: 37f.). But-
ler macht damit geltend, dass die Beziehung zum Anderen sich nur innerhalb eines be-
reits vorgegebenen sozialen Raums ereignen kann, der von Normen, Machtverhéltnis-
sen und Anerkennungsstrukturen durchwirkt ist (vgl. Schonwalder-Kuntze 2010).

In dieser Perspektive ist die Alteritdt folglich immer schon sozial vermittelt. Der
Bezug zum Anderen wird als ein soziales Ereignis gedacht, das immer auch verfehlt
und verstellt werden kann — etwa, wenn gewisse Normengefiige oder Anerkennungs-
ordnungen verhindern, dass bestimmte Andere als Andere in den Blick zu kommen
und dementsprechend als ethisch-politisch bedeutsame Akteure Berticksichtigung zu
finden vermdgen. Mit diesem Verstindnis sozial-diskursiv vermittelter Alteritét zielt
Butler darauf ab, eine kritische Untersuchung der diskursiven, sozialen und politi-
schen Bedingungen durchzufiihren, unter denen wir von Anderen zu ethischer Ver-
antwortung aufgefordert werden konnen. Butler scheint damit in ihrer Levinas-Re-
zeption zwei Aspekte der Alteritét zu trennen, die fiir Levinas intrinsisch zusammen-
gehdren, ndmlich das subjektkonstitutive Moment des Anspruchs des Anderen einer-
seits und das ethische Moment eines Aufrufs zur Verantwortung innerhalb ebendieses
Anspruchs andererseits. Oder anders gesagt: Fiir Butler scheint die soziale Konstitu-
tion von Subjektivitit durch diskursive Normengefiige der ethischen Konstitution
von Subjektivitdt durch Alteritit vorauszugehen: »[D]er Andere erscheint mir {iber-
haupt nur, er fungiert fiir mich tiberhaupt nur als Anderer, wenn es einen Rahmen
gibt, in dem ich ihn in seiner Getrenntheit und AuBerlichkeit sehen und erfassen
kann.« (KEG: 37) Butlers Argument lautet demnach, dass jede Konfrontation mit
Alteritdt eine Ordnung der Sichtbarkeit voraussetzt, die diese Konfrontation ermog-
licht und begiinstigt. Die politischen Konsequenzen dieser Konzeption des Verhalt-
nisses zwischen ethischer und sozial-diskursiver Subjektivierung sollen nun mit
Blick auf Butlers neuere Schriften rekonstruiert werden.

(recognizability) voranstellt (vgl. RK: 13f)). Vgl. hierzu auch den Beitrag von Flat-
scher/Pistrol in diesem Band.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND PoLITIK | 81

5. BUTLERS POLITIKEN DER ALTERITAT

5.1 Politik des Gesichts

Indem Butler Alteritdt als wesentlich sozial vermitteltes Geschehen begreift, stellt
sich das Problem der Normativitét fiir sie folglich als die Frage, wie Alteritét, im
Sinne eines Aufrufs zu ethischer Verantwortung, im Politischen sichtbar zu werden
vermag. Alteritit wird so letztlich zu einer Frage sozialer moralischer Epistemologie:
Unter welchen sozialen, politischen und diskursiven Bedingungen vermag der An-
dere in seiner Andersheit zu erscheinen und wahrgenommen zu werden, sodass dieses
Erscheinen und Wahrgenommenwerden eine ethisch verantwortungsvolle Subjekti-
vierungsform zeitigt? Diese Frage steht im Zentrum von Gefiihrdetes Leben: Uber
welche politischen Rahmendispositive wird es moglich, Leben als gefahrdet, schiit-
zenswert und betrauerbar — kurz: als ethisch relevant — wahrzunehmen?

Butler bezieht sich dabei auf Levinas’ zentralen Begriff des Gesichts bzw. des
Antlitzes (visage), der bei Levinas nicht das konkrete sinnlich wahrnehmbare
menschliche Gesicht meint, sondern den Umstand benennt, dass sich der Andere im-
mer schon meinem intentionalen Zugriff entzieht und zugleich mit einem ethischen
Anspruch an mich herantritt, auf den ich zu antworten genétigt bin. Levinas illustriert
dieses Gendtigtsein zum Antworten auf die Anspriiche des Anderen, das sich in der
Konfrontation mit dem »Gesicht« kundtut, in seinen spéteren Schriften mit dem Be-
griff der Besessenheit. Diese Besessenheit ist »nicht erneut eine Intentionalitit [...].
Die Besessenheit durch den Anderen im Gesicht ist bereits die Verstrickung in das
Unendliche [...], die die Reichweite der Intentionalitit iiberschreitet.« (Levinas
1974: 203) Und gerade in dieser nicht-intentionalen Besessenheit vom Anderen
»wird ein Gebot vernehmbear [...]. Diese Weise des Néchsten heifit Gesicht. Das Ge-
sicht [...] bedeutet mir eine unabweisbare Verantwortung, die jeder freien Zustim-
mung, jedem Pakt, jedem Vertrag vorausgeht.« (Levinas 1974: 198f.)

Unter Riickgriff auf Levinas’ Begriff des Gesichts analysiert Butler in der Folge
Prozesse der Humanisierung und der Dehumanisierung — wobei Humanisierung den
Vorgang benennt, im Zuge dessen Individuen sozial-diskursiv als ethische Subjekte
in Erscheinung zu treten vermdgen und Dehumanisierung den gegenteiligen Vorgang,
im Zuge dessen Individuen das Mensch-Sein und die ethische Subjektivitéit abgespro-
chen wird. Damit vollzieht Butler eine betrachtliche Perspektivenverschiebung ge-
geniiber Levinas’ eigenen Uberlegungen. Sie versucht Alteritit fiir die Belange dieser
politischen Analyse von (De-)Humanisierungsprozessen neu zu denken, insofern sie
davon ausgeht, dass »die Politik — und die Macht — zum Teil so funktionieren, daB«
sie »Schemata der Intelligibilitét« einrichten und kontrollieren, die festlegen und vor-
schreiben, wer oder was als ethisch relevantes Subjekt — als Anderer, dem gegentiber
ich verantwortlich bin — »erscheinen darf und [wer oder] was gehdrt werden kann«

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | SERGEJ SEITZ

(GL: 174). Damit zeigt sich eine erste Antwort Butlers auf die Frage nach dem Ver-
héltnis von Ethik und Politik: Politik reguliert, normiert und orchestriert die Arten
und Weisen, in der ethische Anspriiche zu erscheinen und gehort zu werden vermo-
gen. Insofern die Politik dies in einer repressiven und ausschlieBenden Weise tut, so-
dass Anspriiche, die ethisch relevant wiren, nicht mehr als solche vernehmbar wer-
den konnen, ist sie nach Butler kritisch zu beeinspruchen und ist eine Verantwortlich-
keit dort einzuklagen, wo sie liber politisch-mediale Rahmendispositive unsichtbar
gemacht oder verschleiert wird. Die Moglichkeit einer solchen Kritik ergibt sich da-
bei daraus, dass — wie Butler in Raster des Krieges argumentiert — diese Rahmungen
wesentlich briichig sind und in gespannter Differenz zu sich selbst stehen. Dabei spricht
Butler von einer essentiellen »Zirkulierbarkeit« der Darstellungen des Anderen (RK:
17), und schlie3t damit an Derridas Begriff der Iterabilitét sprachlicher Zeichen an, d.h.
an den Gedanken, dass jedes Zeichen die Kraft hat, mit seinem Kontext zu brechen.

Fiir die Frage nach dem Verhéltnis von Ethik und Politik bedeutet dies, dass die
Politik fiir Butler als eine Sphére der Distribution ethischer Affektivitdiit und Aufinerk-
samkeit in den Blick kommt; und Kiritik sollte folglich gerade da ansetzen, wo die
ethische Aufmerksamkeit in ungleicher Weise verteilt ist — sodass gewisse Existenz-
weisen aus dem Bereich anerkennbarer ethischer Subjektivitit herausfallen und al-
lenfalls noch an den Réndern der sozialen Reprisentationsdispositive aufzuscheinen
vermogen. Kurz: Das Ethische ist nach Butler immer schon sozial und politisch ver-
mittelt. Andererseits ist es strukturell moéglich, dass die Rahmung im Politischen —im
Sinne eines liminalen Aufbrechens ethischer Anspriiche — in Frage gestellt wird.

5.2 Politik der Kohabitation

Dieses Verstindnis der Relation von Ethik und Politik liegt auch Butlers jlingsten
ethisch-politischen Uberlegungen zugrunde, wie sie sie in Am Scheideweg und in den
Anmerkungen vorgetragen hat. Im Fokus steht fiir sie hier die Frage des Zusammen-
lebens im Kontext des Isracl-Paldstina-Konflikts und sie zielt darauf ab, unter Riick-
griff auf eine Reihe von jiidischen Denker*innen (neben Levinas vor allem Hannah
Arendt, Walter Benjamin, Primo Levi und Martin Buber) aber auch paldstinensischen
Autor*innen (wie Edward Said) zu einem Verstiandnis von Kohabitation zu gelangen,
das sich gegen nationalistische Anspriiche sowie gegen ethnozentristische Positionen
wendet, die auf den normativen Vorrang und die Souverénitit der je eigenen Gemein-
schaft fokussiert sind.

Wihrend also Butlers frithere Kritik der ethischen Gewalt primér gegen univer-
salistische und individualistische Positionen gerichtet war, geraten nun in stirkerem
Male kommunitaristische Positionen — und somit auch die oben skizzierte >ethische
Gewalt des Partikularismus< — dezidierter in den Fokus ihrer Kritik. Dabei zielt Butler
auf einen » Bruch mit einem kommunitaristischen Diskurs« ab (AS: 18), der das Ethi-

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND PoLITIK | 83

sche exklusiv in den normativen Bindungen der Mitglieder einer gegebenen Gemein-
schaft untereinander verortet und somit daran scheitert, »zureichende Ressourcen fiir
das Leben in einer Welt der sozialen Vielfalt und fiir die Schaffung einer Basis des
Zusammenlebens iiber religiose und kulturelle Unterschiede hinweg« zu liefern (AS:
18). Gegen das Insistieren des ethischen Partikularismus auf der normativen Souve-
ranitdt des eigenen Gemeinwesens fiihrt Butler ein alteritdtsethisches Verstdndnis von
ethischer Verantwortung ins Treffen: »Sobald Ethik nicht mehr ausschlieBlich als
Disposition oder Handlung eines fertigen Subjekts begriffen wird, sondern vielmehr
als relationale Praxis in Erwiderung auf eine Pflicht, die ihren Ursprung auBerhalb
des Subjekts hat, stellt die Ethik Konzeptionen des souverdnen Subjekts und der
Selbstidentitit infrage. Ethik bezeichnet dann eben jenen Akt, der denen Platz ein-
rdumt, die »nicht ich«« — und, wie man hinzufiigen kdnnte: auch nicht wie ich — »sind
und die mich [...] iiber meinen Souveranitdtsanspruch hinaustragen in Richtung einer
Herausforderung meines Selbstseins von anderswoher« (AS: 19).

Durch den Rekurs auf das Motiv der Alteritdt im Sinne eines Aufgefordertwerdens
vom Anderen, mit dem mich keine vorgéngige Gemeinschaft zusammenschweift, ist
aber nicht nur die ungebrochene Souverinitit des Subjekts, sondern auch die Souvera-
nitdt der kulturellen Gemeinschaft bzw. der Nation ethisch in Frage gestellt. Butler
spricht hier von einem »der Souverénitit und der Nation Enteignetwerden[] im Zuge
der Antwort auf Anspriiche von jenen, die man weder vollstindig kennt noch sich voll-
stindig ausgesucht hat« (AS: 19). Und sie hélt fest, dass sich aus »dieser Konzeption
der ethischen Beziehung« auch eine »Neukonzeption sowohl sozialer Bindungen wie
politischer Pflichten [ergibt], die uns iiber den Nationalismus hinausfiihrt« (AS: 19).

Dabei betont Butler wiederum die Relevanz der politischen und medialen Repri-
sentationsdispositive, die in ihrer Perspektive je schon eine spezifische Distribution
ethischer Aufmerksamkeit vornehmen. So sieht Butler im Kontext des Israel-Palés-
tina-Konflikts ein zentrales Problem in »jener Gesichtslosigkeit [...], die in den do-
minierenden Medien zur Norm geworden ist. Wenn die Zugehorigkeit zur israeli-
schen Nation Voraussetzung ethischer Relevanz ist, kann es kein ethisches Verhalten
gegeniiber jenen geben, die sich auflerhalb der Mauern des Nationalstaats befinden;
dann gibt es auch keinen Anderen, und das bedeutet, dass der ethische Anspruch aus-
geloscht wurde« (AS: 66). Butler geht hier davon aus, dass die Kohabitation von
Israelis und Paldstinenser*innen so lange einer nationalistischen und kolonialisti-
schen Logik folgen wird, wie keine Gleichverteilung der Arten und Weisen gegeben ist,
als ethisch relevantes Subjekt zu erscheinen und représentiert zu werden. Um die Frage
zu beantworten, was — entgegen der herrschenden >kommunitdren< Logik einer exklu-
siven normativen Fokussierung auf die Anspriiche der >eigenen< Gemeinschaftsmitglie-
der — »die Kolonisatoren zu einer Neuorientierung an Grundsétzen der Gleichheit und
sozialen Pluralitdt« bewegen konnte, wendet sie sich erneut Levinas zu (AS: 66).

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | SERGEJ SEITZ

Dabei zielt sie darauf ab — entsprechend dem titelgebenden Motto ihrer Lektiire:
»Levinas kontra Levinas« (vgl. AS: 70-85) — das Denken der Alteritit fiir eine anti-
nationalistische und anti-ethnozentristische Politik fruchtbar zu machen, und zwar
entgegen Levinas’ eigenen konkret-politischen Einwiirfen, die zuweilen, wie Butler
zu Recht festhélt, weit hinter das Reflexionsniveau seiner Philosophie zuriickfallen
und deren elementarste Gehalte in einer hochst irritierenden Weise konterkarieren,
indem sie teils sogar in einer hochproblematischen Weise nationalistischen und eth-
nozentrischen Ressentiments stattgeben.* Somit geht es Butler darum, »mit Lévinas
gegen Lévinas [zu] denken und eine mogliche Richtung seiner Ethik und seiner Po-
litik aus[zu]leuchten, die er selbst nicht verfolgt hat« (AS: 78).

Die zentrale Frage, die sich Butler dabei stellt, ist wiederum die nach dem Ver-
héltnis zwischen dem ethischen Anspruch und der Sphére der Politik, d.h. nach der
Art und Weise, »wie dieser ethische Anspruch in der Sphére des Sozialen und Politi-
schen fortbesteht«: »Uberlebt das Antlitz in der Sphire des Politischen? Und wenn
ja, in welcher Form?« (AS: 72) Anders gesagt: Butler geht es im Sinne ihres Projekts
einer kritischen Analyse der medialen und politischen Représentationsregime, die un-
sere ethische Aufmerksamkeit regulieren und distribuieren, um die Frage, wie ethische
Anspriiche erscheinen kdnnen, die von diesen Représentationsregimen gerade unsicht-
bar gemacht werden: »[ W]ie sollen wir nun die Verpflichtung durch den Anderen den-
ken, wenn sein Antlitz buchstéblich nicht mehr sichtbar ist [...]?« (AS: 66) Wie Butler
betont, werfen derartige soziale und politische Entwicklungen gerade die Frage auf,
»wie eine ethische Beziehung zu Menschen méoglich ist, die nicht im Horizont der Ethik
erscheinen kénnen, die keine Personen sind oder nicht als die Art von Wesen erachtet
werden, mit denen man in ein ethisches Verhéltnis treten kann oder muss« (APV: 143).

Butlers Antwort auf diese Fragen liegt— wie bereits in Gefdhrdetes Leben — in
dem emanzipatorischen Impetus, die Politik und die herrschenden Représentations-
diskurse dazu zu bringen, Alteritdt in egalitdrer Weise vernehmbar zu machen. Dies

4 So warnt Levinas an einer Stelle mit — wie Butler zu Recht hervorhebt — »unverhohlenem
Rassismus« (AS: 62) vor der Gefahr eines »Aufstieg[s] der zahllosen Massen unterentwi-
ckelter asiatischer Volker« (Levinas 1973: 123). Dariiber hinaus schlieit Levinas, wie But-
ler ebenfalls richtig feststellt, mit seiner geschichtsphilosophischen These, dass das Erbe
Europas vor allem im Sinne einer Konkordanz von griechischer und jiidisch-christlicher
Tradition zu denken sei — »Was ist Europa? Die Bibel und die Griechen.« (Levinas 1986:
151) —, die gesamte islamische Tradition und deren Beitrag zum européischen kulturellen
Erbe aus (vgl. AS: 64). Eine weitere Stelle in einem Interview, die Butler immer wieder
kritisch ins Treffen fiihrt, in der Levinas in Butlers Lesart den Paldstinensern abspreche,
ein Antlitz zu haben (vgl. Levinas 1983: 244; AS: 35; APV: 143) miisste jedoch differen-
zierter betrachtet werden — und in der Tat hat sich darum eine regelrechte Kontroverse in
der franzosischen Tageszeitung Le Monde zugetragen (vgl. Chaouat 2013, Fassin 2013,
Butler 2013). Vgl. hierzu auch die Lektiire dieser Debatte bei Morgan 2016.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 85

geschieht jedoch nach Butler nicht im Zuge eines autonomen, dezisionistischen poli-
tischen Entschlusses. Vielmehr ist dazu das Aufscheinen einer ethischen Herausfor-
derung notwendig, die sich an den Grenzen des politisch Repréisentierbaren artiku-
liert. So fragt Butler, ob nicht Bilder und andere Reprisentationen unter gewissen
Kontextbedingungen eine Kraft entfalten konnen, durch die wir »iiberwaltigt und
[zugleich] yentparalysiert<« werden«, im Sinne eines »Wirken[s] einer ethischen Ver-
pflichtung auf unsere Sensibilitit« (APV: 136). Demgemél beginnt emanzipatorische
Politik nicht bei sich selbst, sondern vielmehr miissen wir nach Butler »tatsdchlich
zu einem gewissen Grad liberwiltigt werden, um ein Motiv zum [ethisch-politischen]
Handeln zu haben« (APV: 137). Ethische Verpflichtungen vermogen sich folglich
dann zu melden, wenn das Leiden derer, die zundchst fern — oder ginzlich auBerhalb
unseres Gesichtskreises — zu sein schienen, sich auf einmal in nichster Ndhe auf-
dréngt: »Meine These lautet, dass die ethischen Forderungen, die sich aus den globa-
len Kreislédufen unserer Zeit ergeben, von dieser begrenzten, aber notwendigen Um-
kehrbarkeit von Nihe und Distanz abhéngen.« (APV: 138)

6. FUR EINE RADIKALE POLITIK DER ALTERITAT

Wie dargestellt wurde, geht Butler davon aus, dass sich Subjektivierung primér iiber
soziale und diskursive Anerkennungs- und Normierungsprozeduren vollzieht, und
dass Alteritdt dabei im Rahmen einer sozialen moralischen Epistemologie ins Spiel
kommt, um zu kldren, wie das diskursiv konstituierte Subjekt zu einem ethischen
Subjekt zu werden vermag. Dieser Primat der Sozialitdt gegeniiber der Alteritdt in
Bezug auf die Frage der Subjektkonstitution fiihrt dazu, dass das Ethische —im Sinne
eines Konfrontiertwerdens mit Anspriichen Anderer — bei Butler vordringlich als
Triebfeder politischen Handelns fungiert: Wir miissen durch eine Konfrontation mit
einem Antlitz iberwiltigt werden, das an den Réndern der sozialen Représentations-
dispositive aufscheint, um dazu motiviert zu werden, die iberkommenen Strukturen
der Anerkennung kritisch in den Blick zu nehmen und gegebenenfalls im politischen
Handeln dagegen aufzubegehren.

Ich mdchte nun mit Levinas zeigen, inwiefern das Denken der Alteritdt nicht nur
Ressourcen fiir eine solche Erlduterung der Motivationsgriinde politischen Handelns
bereithélt, sondern es dariiber hinausgehend erlaubt, auf einer strukturellen Ebene
Kriterien auszuzeichnen, die sowohl zur Beurteilung politischen Handelns als auch
zur Evaluation politischer Ordnungen herangezogen werden kdénnen.> Damit mdchte

5 In der Forschung zu Levinas’ Denken des Politischen ist dies ein neuer Ansatz. Vgl. zum
Begriff des Dritten sowie zum Politischen bei Levinas Gondek 1994, Waldenfels 1995,
Bernasconi 1998, Liebsch 2001, Liebsch 2010, Delhom 2002, Caygill 2002, Bedorf 2003,

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | SERGEJ SEITZ

ich einen Reflexionsrahmen anbieten, der Butlers eigenen ethisch-politischen Ziel-
setzungen starkeres Gewicht verleiht.

Dabei sei zunidchst darauf aufmerksam gemacht, dass Levinas in seinen spéten
Schriften aufzuzeigen versucht, dass die Andersheit des Anderen gerade nicht, wie
dies bei Butler zum Teil angelegt zu sein scheint, eine Art AuBerlichkeit darstellt —
etwa, wenn Butler nach den Rahmen fragt, die notwendig dafiir sind, dass ich den
Anderen »in seiner Getrenntheit und AuBerlichkeit sehen und erfassen kann« (KEG:
37). Levinas verweist demgegeniiber auf eine Alteritdt, die das Subjekt nicht »von
aufen her¢, sondern vielmehr in seinem vermeintlich eigensten Innersten heimsucht:
Es geht ihm um das Denken eines »Subjekt[s], in dem der Andere im Selben ist«
(Levinas 1974: 321, meine Herv.): »Das Andere, das das Selbe im Tiefsten seiner
selbst anruft!« (Levinas 1977: 61, Herv. i. Orig.) Diese nicht blof} exteriore, sondern
intrinsische Alteritéit® meldet sich fiir Levinas auch nicht im Register des Epistemi-
schen, sie wird nicht in einem Wahrnehmungsakt présent, sondern bezeugt sich am Phé-
nomen der Rede: Jede Rede spricht nicht nur inhaltlich tiber etwas, sondern ist wesent-
lich gerichtet. Rede pradiziert und adressiert. Genauer: Rede vermag nur zu priadizieren,
indem sie adressiert. Durch ihr Adressiertsein bezeugt sie, so Levinas’ Argument, die
Vorgéngigkeit des Anderen vor dem redenden Subjekt. Denn wiirden nicht Andere der
Rede vorausgehen, konnte sie sich nicht an sie richten — konnte folglich nicht Rede sein.

Levinas nennt diese Dimension der responsiven Adressiertheit der Rede, die von
der Alteritdt zeugt, das »Sagen« (Levinas 1974: 34). Das Sagen hat die Qualitét einer
Bedingung der Inhaltsebene einer AuBerung, des »Gesagten«. Bedingung des Rede-
inhalts (des »Gesagten«) ist das Adressiertsein der Rede (das »Sagen«). Dass meine
Rede adressiert ist, heif3it also, dass sie immer schon antwortet: »Die Verantwortung
fiir den Anderen [...] ist eine Passivitit, die passiver ist als jede Passivitit — Ausge-
setztsein dem Anderen, ohne dieses Ausgesetztsein selbst noch einmal {ibernehmen zu
konnen, riickhaltloses Ausgesetztsein |[...], Sagen.« (Levinas 1974: 50)

Diese intrinsische Alteritét bestimmt Levinas weiterhin als plurale Alteritét, die
iiber jede dyadische Zweierbeziehung immer schon hinaus ist. Ich finde mich je
schon in einer Situation pluraler Verantwortlichkeit. Denn ich antworte nie auf einen

Abensour 2005, Critchley 2005, Delhom/Hirsch 2007, Franck 2008, Bensussan 2008, Zeil-
linger 2010, Hansel 2011, Flatscher 2014, Morgan 2016.

6  Waihrend Levinas sein erstes Hauptwerk Totalitit und Unendlichkeit noch im Untertitel als
Versuch iiber die Exterioritdt bezeichnet, zeigt sich in seinen spateren Schriften und insbe-
sondere in Jenseits des Seins eine »Unangemessenheit des Exterioritatsbegriffs fiir das Ver-
stindnis der Alteritétsbeziehung« (Zeillinger 2010: 232). Denn der Begriff der Exterioritit
fiihrt, wie Andreas Gelhard konzise herausstreicht, leicht zu dem »Missverstandnis, der
Andere betreffe die Subjektivitét nicht in ihrer Grundstruktur selbst, sondern trete gleichsam
in einem zweiten Schritt zu einem vollsténdig kostituierten Subjekt hinzu. Diesem Missver-
sténdnis begegnet Levinas in Jenseits des Seins, indem er die Subjektivitit als » Verstrickung
des Anderen im Selben< (intrigue de I’Autre dans le Meme) bestimmt« (Gelhard 2005: 87).

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 87

Anspruch allein, sondern stets auf eine Pluralitidt von Anspriichen. Levinas driickt
dies unter Riickgriff auf optische Metaphorik so aus: »In den Augen des Anderen
sieht mich der Dritte an« (Levinas 1961: 307f.). Der »Dritte« ist Levinas’ Begriff
dafiir, dass ich immer schon mit einer Pluralitdt von Anspriichen konfrontiert bin.
Diese Pluralitit von Anspriichen kommt fiir Levinas nicht spéterhin zu einer bereits
vorgingigen, vermeintlichen >Dyade< hinzu. Anders gesagt: Levinas macht mit dem
Begriff des Dritten nicht auf die bloB faktische Tatsache der Vielzédhligkeit der Men-
schen aufmerksam, sondern auf das strukturelle Moment einer intrinsisch pluralen
Alteritét. Bereits »[i]n der Ndhe des Anderen bedrdangen mich — bis zur Besessenheit
— auch all die Anderen, die Andere sind fiir den Anderen« (Levinas 1974: 344). In
diesem Sinne bin ich nie nur einem Anderen gegeniiber verantwortlich, sondern stets
allen: Wenn die Alteritdt »mir allein den Anderen und niemanden sonst zur Aufgabe
machte, »>hitte es kein Problem gegebenc« [...]. Die Verantwortung fiir den Anderen
ist eine Unmittelbarkeit, die der Frage vorausgeht [...]. Sie wird gestort und sie wird
zum Problem mit dem Eintritt des Dritten« (Levinas 1974: 342) — d.h. von allem
Anfang an, da der Dritte bereits in der Ndhe des Anderen mitbegegnet. Die Pluralitit
der Anderen erginzt also in keiner Weise nachtriglich eine urspriinglich dyadische
Alteritét, sondern die Alteritét ist ab ovo plural. Anders gesagt, mit Blick auf den
wesentlich sprachlich-responsiven Charakter der Alteritit: Zwischen mir und dem
Anderen gibt es keine Privatsprache; jedes Antworten ist bereits in der Struktur des
Sagens selbst, wenn man so will, »polyadressiert«.

Waire ich nur einem Anderen gegeniiber verantwortlich, gébe es insofern »kein
Problem, als meine einzige Option die der absoluten Dienstbarkeit gegeniiber ihm
wére. Dazu miisste ich nichts wissen und mir nichts bewusst machen. Dem ist aber,
wie eben ausgefiihrt, nicht nur aufgrund der empirischen Vielzahl der Menschen nicht
so. Denn der Dritte begegnet eben sogleich »in den Augen des Anderen« — im Bezug
zum einen Anderen bin ich bereits mit der pluralen Alteritat verstrickt: »Nicht, als ob
zuerst das Antlitz da wire und sich anschlieBend das Seiende, das sich in ihm mani-
festiert oder ausdriickt, um Gerechtigkeit kiimmerte. Die Epiphanie des Antlitzes als
eines Antlitzes erschlieit die Menschheit.« (Levinas 1961: 308) In dieser Wendung
macht Levinas auf ein intrinsisches Spannungsverhiltnis von Singularitdt und Uni-
versalitdt aufmerksam: Die Verantwortung fiir den singuldren Anderen — die » Epipha-
nie des Antlitzes« — setzt sich dem Moment der Universalitét nicht entgegen, sondern
aufgrund des pluralen Charakters der Alteritét ergeht je schon in der Nahe des Ande-
ren eine Forderung an mich, auch alle anderen Anderen (in ihrer jeweiligen Singula-
ritdt) mitzuberiicksichtigen — das » Antlitz erschlieBt die Menschheit«.

Diese extreme Spannung zwischen singuldrer Verantwortlichkeit fiir den einzel-
nen Anderen und der Universalititsforderung angesichts der anderen Anderen be-
griindet nach Levinas die Notwendigkeit der Gerechtigkeit. Dieses Konzept von Ge-
rechtigkeit hat selbst eine subjektkonstitutive Komponente. Denn es meint zunéchst
das Abwiégenmiissen zwischen singuldren Verantwortungsrelationen —und dafiir sind

- am 14.02.2028, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | SERGEJ SEITZ

Bewusstsein, Rationalitdt und Urteilskraft vonnoten, d.h. alle klassischen Merkmale
der Subjektivitit: »Was also sind sie, der Andere und der Dritte, was sind sie, der-
Eine-fiir-den-Anderen? Was haben sie einander getan? Welcher hat Vortritt vor dem
Anderen?« (Levinas 1974: 343) Das sind Fragen der Vergleichbarkeit, die Erkennt-
nis, Wissen und Objektivitdt verlangen. Das vermeintlich normativ Neutrale — Ob-
jektivitdt, Wissen, Erkenntnis — erweist sich fiir Levinas somit als Notwendigkeit, die
sich aus der Situation pluralen Aufgefordertseins ergibt. Das Bedingte — das Gegen-
einander-Abwigen: das Urteilen — wird demnach méglich und notwendig aufgrund
der Gleichurspriinglichkeit pluraler unbedingter Anspriiche. Als Subjekt der Gerech-
tigkeit — des pluralen Antwortenmiissens — bin ich urteilendes Subjekt.

Ich bin folglich fiir Levinas immer zugleich Subjekt der Verantwortung und Sub-
jekt der Gerechtigkeit. Das Entscheidende ist, dass durch den Dritten nicht die je
singuldre Verantwortungsbeziehung aufgehoben wird. Daher markiert der Begriff des
Dritten gerade nicht, wie es vielleicht scheinen konnte, den Riickgang zu einem tra-
ditionellen Versténdnis von Subjektivitdt. Vielmehr modifiziert die Verantwortungs-
beziehung die Sphire der Gerechtigkeit. Insofern die Verantwortung auch im Ange-
sicht der Forderung nach Gerechtigkeit in Geltung bleibt, ist die Gerechtigkeit selbst
aufgefordert, verantwortlich zu sein, mit anderen Worten: dem Singuldren ebenfalls
gerecht zu werden. In der Situation der Vergleichbarkeit, die fiir das gerechte Urteilen
notwendig ist, ist die Riicksicht auf das Unvergleichliche des singuldren Anderen zu
bewahren: »In Wirklichkeit schliet mich die Gerechtigkeit nicht in das Gleichge-
wicht ihrer Universalitét ein — die Gerechtigkeit notigt mich, iiber die gerade Linie
der Gerechtigkeit hinauszugehen« (Levinas 1961: 360).

Verantwortung fiir das Singuldre und Gerechtigkeit fiir alle sind so im Begriff der
Gerechtigkeit selbst ineinander verzahnt. Gerechtigkeit kann demnach nicht bloB in
der Einrichtung einer Ordnung bestehen, die »fiir alle« gerecht ist — das wire das
»Gleichgewicht der Universalitdt< —, sondern muss dariiber hinaus stets dem Singuld-
ren, dem Anderen gerecht werden. Das ist Levinas’ Aporie der Gerechtigkeit: Ge-
rechtigkeit oszilliert unaufhérlich zwischen dem Universalen und dem Singuléren,
zwischen der allgemeinen Gerechtigkeit und der je singuldren Verantwortung, indem
sie beidem gerecht werden muss — und dadurch allererst auf die Momente der Erkennt-
nis, des Wissens und der Wahrheit, der Objektivitit und des Urteils angewiesen ist.

Levinas macht darauf aufmerksam, dass diese Konzeption von Gerechtigkeit als
Forderung, die sich aus der Pluralitit singuldrer Verantwortlichkeiten ergibt und zur
Herausbildung von Wissen und Erkenntnis dréngt, sich gegen nicht weniger als den
traditionellen philosophischen Primat theoretischer Erkenntnis vor allem Praktischen
selbst richtet. Denn klassischerweise versteht man Gerechtigkeit und das gute Zu-
sammenleben als abhdngig von einer vorausgehenden theoretischen Einsicht in die
Verfasstheit der (sozialen) Welt. Diese Sichtweise bringt Levinas in dem bekannten
Aufsatz »Frieden und Néhe« (Levinas 1984) auf die Formel: »Frieden, ausgehend

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND PoLITIK | 89

von der Wahrheit« (Levinas 1984: 137). Die gerechte soziale Ordnung — der »Frie-
den« —wiirde demnach die theoretische Einsicht in die objektive Realitét der mensch-
lichen Zusammenhédnge voraussetzen. Im Gegensatz dazu fragt Levinas, ob die ge-
rechte soziale Ordnung nicht zunéchst auf jene Vor-Geschichte rekurrieren muss, in
der sich Objektivitit und Vergleichbarkeit allererst als Antworten auf die Forderung
nach Gerechtigkeit konstituieren. Mit anderen Worten: Er fragt, ob die gerechte so-
ziale Ordnung »nicht auf einen Ruf zu antworten hat, der [...] vom Ruf der Wahrheit
unterschieden ist. Wir kdnnen uns fragen, ob wir nicht das Ideal selbst der Wahrheit
[...] schon in bezug auf ein Ideal des Friedens verstehen sollen, das élter als dasjenige
des Wissens ist« (Levinas 1984: 141). Dieses éltere Ideal ist eben die Forderung nach
verantwortlicher Gerechtigkeit bzw. gerechter Verantwortung — d.h. nach einer Form
von sozialer Normativitét, die die aporetische Spannung von Singularitit und Uni-
versalitit nie autheben oder vereinseitigen kann.

Es zeigt sich somit, dass fiir Levinas nicht weniger als die soziale Ordnung selbst
als eine Antwortordnung zu begreifen ist, die sich aus der Grundsituation des pluralen
Aufgefordertseins ergibt. Eine soziale Ordnung — so der Leitgedanke der politischen
Uberlegungen, die sich fiir Levinas aus der Explikation der aporetischen Spannung von
Verantwortung und Gerechtigkeit ergeben — kann nur dann gerecht sein, wenn sie das
Moment des verantwortlichen Antwortens nicht verleugnet. Mit anderen Worten: Poli-
tik — als die Sphére der gerechten Regelung des menschlichen Zusammenlebens — darf
sich nicht von der Ethik — der Sphére der verantwortlichen Beziehung zum Anderen —
abkapseln, wie Levinas in einem bekannten Interview mit Philippe Nemo festhilt: »Die
Politik muss in der Tat immer von der Ethik aus kontrollierbar und kritisierbar bleiben. «
(Levinas 1984: 62) Damit wird auch deutlich, dass Levinas die Idee der Gerechtigkeit
im herkdmmlichen Sinne — als Auskunft iiber die Beschaffenheit gerechter Institutio-
nen, Gesetze, 6konomischer und staatlicher Strukturen — keineswegs geringschétzt oder
verwirft. Vielmehr warnt er gerade vor einer Politik, die sich als selbstgeniigsam gibt,
indem sie davon ausgeht, dass sie als Selbstzweck existiert: »Es schien uns von daher
wichtig, an den Frieden und die Gerechtigkeit als [...] Ursprung, Rechtfertigung und
MaB [der Politik] zu erinnern; daran zu erinnern, dafl diese Gerechtigkeit [...] keine
natiirliche und anonyme Legalitit ist, die die menschlichen Massen regiert [...]. Es
schien uns wichtig, daran zu erinnern, dafl es unmdglich ist, einen Staat so zu rechtfer-
tigen, der seinen eigenen Notwendigkeiten ausgeliefert ist.« (Levinas 1984: 146)

Gesetze, Institutionen, Politik und Staatlichkeit braucht es folglich in dieser Per-
spektive gerade, um der aporetischen Forderung nach Verantwortung und Gerechtig-
keit gerecht werden zu koénnen. Levinas illustriert diesen Gedanken beispielhaft iiber
eine Kritik des vertragstheoretischen Denkens, in dem sich die Notwendigkeit der
Gerechtigkeit daraus ergibt, dass ein urspriinglich konflikthafter Zustand unter den
Menschen liberwunden werden muss: »Es ist [...] wichtig zu wissen, ob der egalitire
und gerechte Staat, in dem der Mensch seine Erfiillung findet (und den es einzurich-
ten und vor allem durchzuhalten gilt), aus einem Krieg aller gegen alle hervorgeht

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | SERGEJ SEITZ

oder aus der irreduziblen Verantwortung des Einen fiir alle« (Levinas 1974: 348).
Wihrend klassische (Hobbes) und moderne Vertragstheorien (Rawls) von der Grund-
situation des Konflikts und der Eigeninteressiertheit ausgehen, macht Levinas gel-
tend, dass die staatlich-politische Ordnung vielmehr ihrerseits zuvorderst als Antwort
auf eine plurale Verantwortungsforderung begriffen werden muss. In dieser Perspek-
tive hétte die egalitdre staatliche Ordnung ihren Sinn nicht urspriinglich in der Siche-
rung meiner eigenen Freiheit durch die Konstitution von Souverénitit, sondern in der
Realisierung der Gerechtigkeit als pluraler Verantwortlichkeit. Der Staat — die insti-
tuierte soziale Ordnung — wére demnach selbst eine Antwort auf die Forderung nach
Verantwortung und Gerechtigkeit.

Warum ist es also nach Levinas »wichtig zu wissen«, ob der Staat aus dem Krieg
aller gegen alle herstammt oder aus dem Herausgefordertsein durch Alteritdt? Weil
das Narrativ des Naturzustandes und des Krieges aller gegen alle die Instituierung
von Souverdnitdt rechtfertigen soll, wahrend Levinas’ Gegennarrativ der pluralen
Verantwortung das Motiv der Souverénitét gerade in Frage stellt. Ein Staat, der aus
einem vermeintlichen Naturzustand entstiinde, in dem jede autonome Freiheit von
Anfang an gerechtfertigt ist, kime niemals mit der Notwendigkeit des Antwortens in
Beriihrung, er wire gleichsam stumm und fénde sich nicht durch Anderes in Frage
gestellt. Die Alteritdt dagegen »zerbricht die Totalitdt der Kriege und Imperien, in
denen nicht gesprochen wird« (Levinas 1961: 23). Bei einer Ordnung, die sich als
aus einem Krieg aller gegen alle hervorgehend begreift, handelt es sich um eine
gleichsam »stumme« Ordnung, und zwar in dem Sinne, dass ihr die Grundrelation
des Antwortens selbst undurchsichtig ist. Wiirde der gerechte Staat aus dem Schwei-
gen des kriegerischen Naturzustandes erwachsen, wire alle Souverénitét gerechtfer-
tigt. Denn der Ursprung und das Fundament der Ordnung ldgen in ihr selbst und im
Selbst der Vertragspartner. Sie miisste (sich) nicht (ver)antworten, sondern wire
gleichsam autochthon. Levinas driickt dies folgendermaflen aus: »Es ist nicht ganz
unwichtig, dies zu wissen« — also zu wissen, ob der Staat sich der Befriedung des
bellum omnium contra omnes verdankt oder der Notwendigkeit der Vermittlung plu-
raler Responsabilititen —, »damit nicht der Krieg zur Einrichtung des Krieges mit
gutem Gewissen wird« (Levinas 1974: 378).

Denn im ersten Fall steht die Legitimitdt der Behauptung des Eigenen absolut
auBler Frage: Die Souverénitit muss sich nicht rechtfertigen, sie ist vielmehr immer
schon gerechtfertigt. Die Alteritit dagegen zerreifit die Selbstgeniigsamkeit der sou-
verénititszentrierten Ordnung, indem sie sie in Frage stellt. Das Antworten ist in die-
ser Hinsicht geradezu das Gegenteil der souverdnen Selbst-Setzung. Souverdnitit
wire demgegeniiber nichts anderes als die Geste des umstandslosen Bei-sich-selbst-
Beginnen-Koénnens. Dies ist aber unmoglich, denn insofern alles menschliche Spre-
chen und Handeln Antwortcharakter hat, steht es folglich konstitutiv an einer nach-
traglichen Position. Kurz: In der menschlichen Subjektivitit und Intersubjektivitéit
gibt es nirgendwo die Stelle eines Ursprungs oder Fundaments, auf die man sich

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND PoLITIK | 91

»rechtméBig« berufen konnte. Alteritdt entzieht so dem Motiv egologischer Ur-
spriinglichkeit selbst den Boden. Souverénitit aber setzt die Moglichkeit urspriingli-
cher und ungebrochener Selbstsetzung voraus. Daher ist jede Souverénitit eigentlich
Usurpation: bloBe Machtsetzung, Gewalt.

Aus dieser alterititsethischen Perspektive 1dsst sich der — nun genuin politische —
Auftrag ableiten, eine Kritik der Souverénitit auf der Ebene der gesellschaftlichen
Institutionen in Angriff zu nehmen. Die kritische Frage wire also jeweils: Sind diese
rechtlichen Gesetze, jene politischen Bestimmungen und jene 6konomischen Struk-
turen damit vereinbar, dass sie Antworten darstellen, d.h. damit, dass sie aus einer
responsiven — und niemals: aus einer urspriinglichen — Position hervorgehen? Oder
verdringen sie das Antworten-Miissen, indem sie sich, wie immer phantasmatisch,
als selbstgegriindet, selbstgeniigsam und selbstpréisent, kurz: als souverdn setzen?
Anders formuliert: Was der Grundsituation des Antwortenmiissens widerstreitet, ver-
leugnet oder verdréingt sein eigenes Infragegestelltsein.

Damit wird es auch mdglich, auf einer strukturellen Ebene sowohl eine nationa-
listische und >kommunitére< Politik zu kritisieren als auch exkludierende Représen-
tationsregime zu beeinspruchen — und damit, nicht zuletzt, einen wesentlichen ethi-
schen Impetus von Butlers politischer Philosophie einzuldsen. Eine solche alteritts-
ethisch informierte kritische Infragestellung konfrontiert eine gegebene Ordnung mit
ihrem eigenen unverbriichlichen Antwortenmiissen und befragt sie daraufhin, ob sie
diesem in ihrer eigenen Verfasstheit und Performanz gerecht wird. In dieser Weise
vermag die Analyse der Alteritdtsbeziehung ein Kriterium zu liefern, das sowohl fiir
die Bewertung politischer Institutionen als auf fiir die Analyse politischer Akte und
Handlungen herangezogen werden kann. Das Kriterium bestiinde in der Selbstbezeu-
gung des eigenen Antwortenmiissens. Die Ungerechtigkeit und die strukturelle Ge-
walt ldgen demnach im Vergessen, Verdringen oder Verschleiern des Antworten-
Miissens. Ungerecht wire demnach jeder Akt und jede Ordnung, die sich vollziehen
oder einrichten, »als wére[n] sie allein« (Levinas 1973: 15).

Meines Erachtens kann diese Lesart auch fiir Butlers eigene Anspriiche an ein
kritisches politisches Denken produktiv gemacht werden. Dies zeigt sich besonders
deutlich an den Implikationen von Butlers Kritik an den drei Facetten ethischer Ge-
walt — der ethischen Gewalt des souverdnen Subjekts, der abstrakten Allgemeinheit
und des Partikularismus. Denn der gemeinsame Nenner dieser Kritiken liegt, wie ich
geltend machen mdochte, letztlich gerade in einer resoluten Zuriickweisung des Sou-
verdnititsmotivs in allen seinen Spielarten: Weder das Subjekt, noch die je partikulare
Gemeinschaft, noch auch die Universalitdt der Praktischen Vernunft konnen, wie sich
an Butlers Kritik der ethischen Gewalt zeigt, einen souverdnen Status fiir sich bean-
spruchen; vielmehr ist Gewalt im Spiel, sobald sie sich als souverdn — d.h. als selbst-
gegriindet, autonom, unabhéngig — geben: Die Kategorie des Subjekts erlangt gewalt-
samen Charakter, sobald die Bezogenheit auf Andere sowie die Momente der Relati-
onalitit, der Verwundbarkeit und der Abhéngigkeit verdrangt werden; das Universale

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 | SERGEJ SEITZ

wird gewaltsam, sobald es als unabhéngig von den partikularen Positionen begriffen
wird, von denen aus es artikuliert wird und an die es in einer lebbaren Weise anschluss-
féhig zu sein hétte; und der Partikularismus wird gewaltsam, sobald der Wertehorizont
der jeweiligen Partikulargemeinschaft zum unhintergehbaren Geltungshorizont hypo-
stasiert wird und die ethischen Verpflichtungen gegeniiber Nichtmitgliedern ignoriert
werden. Damit zeigt sich aber, dass es letztlich in allen drei Formen ethischer Gewalt,
die Butler freilegt, jeweils eine Verleugnung oder Verdringung des Bezogenseins auf
Andere(s) — oder, anders gesagt: eine Verleugnung oder Verdringung des Antworten-
miissens — ist, die ein Moment der Gewalt bzw. der Ungerechtigkeit mit sich fiihrt.

Dartiber hinaus ldsst sich auch mit Blick auf Butlers zentrales Anliegen einer kri-
tischen Analyse und inklusiven Offnung der gesellschaftlichen Anerkennungsregime,
Reprisentationssysteme und Sichtbarkeitsordnungen dieses alteritétsethische Krite-
rium als Aufforderung zur Bezeugung der eigenen Nichtsouveranitdt in Anschlag
bringen. Ungerecht wiren hier alle Représentationsformen, die sich anmafen, das
Gemeinwesen und seine Teile in fofo addquat zu reprisentieren, d.h. jede Représen-
tationsweise, die, mit Jacques Ranciére gesprochen, geltend macht, dass es »keinen
Anteil der Anteillosen« gibt (Ranciére 1995: 27). Denn insofern, wie Butler argu-
mentiert, jede Konstitution einer politischen Ordnung der Sichtbarkeit und der Aner-
kennbarkeit grundsétzlich mit einem konstitutiven Ausschluss einhergeht, d.h. mit
einem Ausschluss all jener Existenzen, die den Normen der Anerkennung nicht ent-
sprechen, ist die Reprisentation des Gemeinwesens konstitutiv inadéquat, sie enthélt,
wie auch Ranciére argumentiert, immer eine » Verrechnung« oder eine falsche Zah-
lung seiner Teile. Wie sich bei Butler gezeigt hat, ist es gerade diese Unmdoglichkeit
einer vollstindigen Représentation der Gemeinschaft, die stets dazu fiihren kann,
dass ethische Anspriiche trotz ihrer Verwerfung sichtbar und hérbar werden kénnen.
Die Behauptung, die Gemeinschaft und ihre Teile addquat und vollstdndig zu repra-
sentieren — d.h. die Behauptung, dass es keine (relevanten) Ausschliisse gibt —, ist
nun gerade eine gewaltsame Geste der Souverinitit, insofern sie impliziert, {iber ei-
nen privilegierten Blick zu verfiigen, dem nichts entgehen kann.

Représentationsweisen, die ihr Bezogensein auf Alteritét nicht verleugnen, stel-
len dagegen explizit in Rechnung, dass ihnen konstitutiv etwas entgeht, dass sie kon-
stitutiv scheitern an ihrem Versuch, das Gemeinwesen zu repréasentieren: Sie dffnen
sich gegeniiber der Moglichkeit, dass Anspriiche dort aufzubrechen vermdgen, wo
sie es selbst nicht gewahren. Es gilt folglich, die Offenheit fiir das Konfrontiertwer-
den mit ethischen Anspriichen, die sich in nicht antizipierbarer Weise kundtun, inner-
halb des Gemeinwesens selbst zu habitualisieren und strukturell in seiner Verfasstheit
zu verankern.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND PoLITIK | 93

LITERATUR

Abensour, Miguel (2005): »Der Staat der Gerechtigkeit«, in: Delhom, Pascal/Hirsch,
Alfred (Hg.): Im Angesicht der Anderen. Levinas’ Philosophie des Politischen.
Berlin: diaphanes, 45-60.

Adorno, Theodor W. (1963): Probleme der Moralphilosophie. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp 1997.

Bedorf, Thomas (2003): Dimensionen des Dritten. Sozialphilosophische Modelle
zwischen Ethischem und Politischem. Miinchen: Fink.

Bensussan, Gérard (2008): Ethique et expérience. Levinas politique. Strasbourg: La
Phocide.

Bernasconi, Robert (1998): »Wer ist der Dritte? Uberkreuzung von Ethik und Politik
bei Levinas«, in: Waldenfels, Bernhard/Darmann, Iris (Hg.): Der Anspruch des
Anderen. Perspektiven phdnomenologischer Ethik, Miinchen: Fink, 87-110.

Butler, Judith (2000a): »Ethical Ambivalence«, in: Garber, Marjorie/Hanssen,
Beatrice/Walkowitz, Rebecca L. (Hg.): The Turn to Ethics. London/New York:
Routledge, 15-28.

Butler, Judith (2000b): »Reinszenierung des Universalen: Hegemonie und die Gren-
zen des Formalismus«, in: KHU, 15-55.

Butler, Judith (2013): »Levinas trahi? La réponse de Judith Butler«, in: Le Monde,
Online-Ausgabe vom 21.3.2013,
http://laphilosophie.blog.lemonde.fr/2013/03/21/levinas-trahi-la-reponse-de-ju-
dith-butler/ (Zugriff 28.3.2017).

Caygill, Howard (2002): Levinas and the Political. London/New York: Routledge.

Chaouat, Bruno (2013): »Judith Butler et la Critique de la Raison Sioniste«, in: Le
Monde, Online-Ausgabe vom 13.3.2013, http://laphilosophie.blog.le-
monde.fr/2013/03/13/debat-judith-butler-ou-levinas-trahi/ (Zugriff 28.3.2017).

Coole, Diana (2008): »Butler’s Phenomenological Existentialism, in: Carver, Ter-
rell/Chambers, Samuel A. (Hg.): Judith Butler s Precarious Politics. Critical En-
counters. New York: Routledge, 11-27.

Critchley, Simon (2005): »Fiinf Probleme in Levinas’ Sicht der Politik und die Skizze
ihrer Losungy, in: Delhom, Pascal/Hirsch, Alfred (Hg.): Im Angesicht der Ande-
ren. Levinas’ Philosophie des Politischen. Berlin: diaphanes, 61-74.

Delhom, Pascal (2002): Der Dritte. Levinas’ Philosophie zwischen Verantwortung
und Gerechtigkeit. Miinchen: Fink.

Delhom, Pascal/Hirsch, Alfred (2007): »Vorwort«, in: Emmanuel Levinas: Verletz-
lichkeit und Frieden. Schriften iiber die Politik und das Politische, hg. von Del-
hom,Pascal/Hirsch, Alfred Hirsch. Ziirich: diaphanes, 7-71.

Fassin, Eric (2013): »L’interprétation des guillemets«, in: Le Monde, Online-Aus-
gabe vom 22.3.2013, http://laphilosophie.blog.lemonde.fr/2013/03/22/levinas-
butler-eric-fassin-du-bon-usage-des-guillemets/ (Zugriff 28.3.2017).

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | SERGEJ SEITZ

Flatscher, Matthias (2014): »Pluralisierungen des Anspruchs. Levinas’ und Butlers
Kritik am dyadischen Versténdnis von Alteritit«, in: Liebsch, Burkhard/ Staudigl,
Michael (Hg.): Bedingungslos? Zum Gewaltpotenzial unbedingter Anspriiche im
Kontext politischer Theorie. Baden-Baden: Nomos 2014, 73-98.

Flatscher, Matthias/Seitz, Sergej (2017): »The Ethico-Political Turn of Phenomenol-
ogy. Reflections on Otherness in Husserl and Levinas«, in: Vanzago,
Luca/Summa, Michela/Fuchs, Thomas (Hg.): Imagination, Intersubjectivity and
Perspective-Taking. London: Routledge (i. Ersch.).

Franck, Didier (2008): L un-pour-l’autre. Levinas et la signification. Paris: PUF.

Gelhard, Andreas (2005): Levinas. Stuttgart: Reclam.

Gies, Nathan (2015): »Signifying Otherwise: Liveability and Language«, in: Lloyd,
Moya (Hg.): Butler and Ethics. Edinburgh: Edinburgh UP.

Gondek, Hans-Dieter (1994): »Gesetz, Gerechtigkeit und Verantwortung bei Levinas.
Einige Erlduterungen«, in: Haverkamp, Anselm (Hg.): Gewalt und Gerechtigkeit.
Derrida — Benjamin. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 315-330.

Hansel, Georges (2011): Politique d’Emmanuel Levinas. Paris: Sandre.

Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozia-
ler Konflikte. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Levinas, Emmanuel (1961): Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exteriori-
tdt. Freiburg: Alber 2008.

Levinas, Emmanuel (1973): Schwierige Freiheit. Versuch iiber das Judentum. Frank-
furt/M.: Jidischer Verlag 1996.

Levinas, Emmanuel (1974): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Frei-
burg: Alber 1992.

Levinas, Emmanuel (1977): Wenn Gott ins Denken einfdllt. Diskurse iiber die Betrof-
fenheit von Transzendenz. Freiburg: Alber 2004.

Levinas, Emmanuel (1983): »Israel: Ethik und Politik«, in: Ders.: Verletzlichkeit und
Frieden. Schrifien iiber die Politik und das Politische. Hg. von Pascal Delhom u.
Alfred Hirsch. Ziirich: diaphanes 2007, 237-248.

Levinas, Emmanuel (1984): »Frieden und Néhe, in: Ders.: Verletzlichkeit und Frie-
den. Schriften iiber die Politik und das Politische. Hg. von Pascal Delhom u. Alf-
red Hirsch. Ziirich: diaphanes 2007, 137-150.

Levinas, Emmanuel (1986): »Die Bibel und die Griechen, in: Ders.: Verletzlichkeit
und Frieden. Schriften iiber die Politik und das Politische. Hg. von Pascal Del-
hom u. Alfred Hirsch. Ziirich: diaphanes 2007, 151-154.

Liebsch, Burkhard (2001): Zerbrechliche Lebensformen. Widerstreit — Differenz —
Gewalt, Berlin: Akademie.

Liebsch, Burkhard (2010): »Ethik als anti-politisches Denken. Kritische Uberlegun-
gen zu Emmanuel Levinas mit Blick auf Jacques Ranciére«, in: Brockling, Ul-
rich/Feustel, Robert (Hg.): Das Politische denken. Zeitgendssische Positionen.
Bielefeld: transcript, 99—129.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZWISCHEN ETHIK UND POLITIK | 95

Lloyd, Moya (2008): »Towards a Cultural Politics of Vulnerability. Precarious Lives
and Ungrievable Deaths«, in: Carver, Terrell/Chambers, Samuel A. (Hg.): Judith
Butlers Precarious Politics. Critical Encounters. New York: Routledge, 92—106.

Lloyd, Moya (2015): »Introduction«, in: Dies. (Hg.): Butler and Ethics. Edinburgh:
Edinburgh UP, 1-14.

Mills, Catherine (2015): »Butler’s Ethical Appeal: Being, Feeling and Acting Responsi-
ble, in: Lloyd, Moya (Hg.): Butler and Ethics. Edinburgh: Edinburgh UP, 65-90.

Morgan, Michael (2016): Levinas s Ethical Politics. Bloomington: Indiana UP.

Prager, Julia (2013): Frames of Critique. Kulturwissenschaftliche Handlungsfihig-
keit ynach« Judith Butler. Baden-Baden: Nomos.

Rancieére, Jacques (1995): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt/M.:
Suhrkamp 2002.

Rawls, John (1977): »Verteilungsgerechtigkeit«, in: Horn, Christoph/Scarano, Nico
(Hg.): Philosophie der Gerechtigkeit. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2002, 355-386.

Segal, Lynne (2008): »After Judith Butler: Identities, Who Needs Them?«, in: Sub-
Jectivity 25 (1), 381-394.

Schonwélder-Kuntze, Tatjana (2010): »Zwischen Ansprache und Anspruch: Judith
Butlers moraltheoretischer Entwurf«, in: DZPhil 58 (2010) 1, 83—104.

Seitz, Sergej (2016): »Gerechtigkeit, ethische Subjektivitdt und Alteritdt. Zu den nor-
mativen Implikationen der Philosophie von Emmanuel Levinas«, in: Zeitschrift
fiir Praktische Philosophie 3(1), 165-202.

Waldenfels, Bernhard (1995): Deutsch-Franzosische Gedankengdnge. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Zeillinger, Peter (2010): »eins, zwei, viele...< — oder: Ohne Selbst, aber in Gemeinschaft.
Der Einbruch des Anderen-im-Plural bei Levinas, in: Flatscher, Matthias/Loidolt, So-
phie (Hg.): Das Fremde im Selbst — Das Andere im Selben. Transformationen der Phd-
nomenologie. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 225-247.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

