
Sinnbildung und Widerstreit zwischen 
mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 
Zu einer Umkehrung des Platonismus in den Gemälden 

von Francis Bacon

Irene Breuer

In dem Beitrag wird der Frage nachgegangen, wie der Widerstreit zwischen 
mimesis und methexis eine – so die These – ›atopische Differenz‹ hervorbringt, 
die den Sinn des Gegenstandes zu einer fortwährenden Bildung zwingt, einen 
Sinn, der sich weder vollständig erhellen noch in bestehenden Begrifflichkei-
ten erfassen lässt, sondern sich eher in sinnlicher Erfahrung ausdrückt. Der 
Begriff der Atopie bedeutet nach Franco Rella,1 außerhalb unseres Platzes bzw. 
der Grenzen unserer wahrnehmungsmäßigen und kognitiven Gewohnheiten 
zu sein. Die hier vorgeschlagene atopische Differenz – eine Differenz, die sich 
in keinem eigenen Ort bzw. topos idios im Sinne Aristoteles verankern lässt – 
wandert zwischen dem Abbild und dem Trugbild und entzieht sich unseren 
Gewohnheiten und übernommenen Begriffen. 

Um die Voraussetzungen der Repräsentation, wie sie von Platon benannt 
werden, aufzudecken, soll in einem ersten Schritt das Verhältnis zwischen 
Urbild und Abbild im Denken Platons vorgestellt werden. Anschließend wird 
auf Gilles Deleuzes Schriften Differenz und Wiederholung2 und Logik des Sinns3 
eingegangen, die die Grundbausteine für eine moderne Aufwertung der mi-
metischen Praktiken liefern. Der französische Philosoph hebt die Produktion 
von Trugbildern als eine »Umkehrung des Platonismus« hervor, denn diese 

1 | Rella, Franco: »Atopía«, in: El silencio y las palabras, Barcelona, Buenos Aires, 

1992, S. 112.

2 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], übers. 

von Joseph Vogel, München 1997.

3 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], übers. von Bernhard Diek-

mann, Frankfur t a.M. 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer52

reproduzieren nicht mehr das Urbild. In einem dritten Schritt werden die Ei-
genschaften der Trugbilder anhand der Gemälde des englischen Malers Fran-
cis Bacon näher bestimmt. Zum Schluss wird die atopische Differenz in ihrer 
Entstehungsmöglichkeit und ihrer Tragweite näher beleuchtet. Es wird sich 
herausstellen, dass die Umkehrung des Platonismus nicht nur eine Produk
tion des Trugbildes, sondern auch einen sinnlichen Überschuss verursacht, 
der sich jeder wesentlichen Bestimmung widersetzt, unlokalisierbar bleibt und 
die Betrachter affiziert.

1.	 mimesis und me the xis

Die Differenz, die zwischen dem Bildenden und dem Abgebildeten ent-
steht, wirft die Frage nach der Medialität von Bildern auf. Es handelt sich  
um eine dreifache Differenz zwischen dem, was in das Bild kommt – dem 
Abgebildeten –, und dem, was das Bild selbst ausmacht – dem Bildlichen –, 
und wie etwas in das Bild gelangt  – dem Bildenden. Relevant wird hier 
eine bildliche Differenz, die im Spannungsverhältnis zwischen mimesis 
und methexis, zwischen Nachahmung und Teilnahme, im ontologischen 
Dreistufenmodell aus dem Spätdialog Platons, der Politeia, entsteht: die 
unsichtbare Idee des Urbildes, das reale sichtbare Ding als Abbild und das 
Schattenbild als Abbild des Abbildes. Diese dreifache Unterscheidung in 
der Politeia4 entspricht einer zweifachen in dem Sophistes:5 Hier unterschei-
det Platon zwischen eikastischer und phantastischer Nachahmung. Die 
eikastische mimesis, als das erzeugte »Ebenbild«, ist die inhaltliche Nach-
ahmung der sinnlich wahrnehmbaren Wirklichkeit.6 Durch die phantasti-
sche mimesis dagegen erzeugt der Künstler unzuverlässige und trügerische 
Scheinbilder bzw. Trugbilder, die das Große verkleinern und das Kleine ver-
größern. Denn Abbilder und trügerische Simulakra ringen um die recht-
mäßige Stellvertretung des Wahren: »Die Abbilder sind Besitzer zweiten 
Ranges, wohlbegründete Bewerber, durch die Ähnlichkeit bestätigt; die 
Trugbilder sind wie die falschen Bewerber, die auf einer Ungleichartigkeit 
beruhen, eine wesentliche Perversion, eine Umlenkung implizieren«,7 so 
Deleuze. Es sind die sich-immer-gleichbleibenden Ideen, die als wahrhaft 
Seiende unserem Bewusstsein vorgegeben sind. Sie bilden eine eigene 
Welt, den kósmos noetós, den kósmos, den wir durch geistiges Anschauen der 

4 | Platon: Politeia X, 595b.

5 | Platon: Sophistes 235b-236d.

6 | Ebd., 235e.

7 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 314.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 53

Ideen – nóesis – als einfache unsinnliche Anblicke oder Sichten (das Wort 
idéa, lateinisch videre, bedeutet »sehen« und daher im wörtlichen Sinne 
»Sicht«) erkennen können. Der kósmos aisthetós dagegen enthält die sinn-
lich wahrnehmbaren Dinge, die stets-immer-anders werden und deshalb 
nicht wahrhaftig sind. Doch können wir sie als Abbilder der Ideen erken-
nen, weil sie am Sein der Ideen teilnehmen: Als Erscheinung-von-etwas-an-
derem (den Ideen) existieren die Abbilder als Bezug auf etwas Anderes, so 
dass die Sinnenwelt auf die Ideenwelt verweist. Das Sein des Abbildes be-
steht also in der Verweisung auf die abgebildeten Ideen. Die Andersheit der 
Abbilder gegenüber den Ideen bedarf eines eigenen Mediums, worin ihre 
Selbstständigkeit möglich wird: dem Raum, die eigene Dimension des kos-
mos aisthetós. Diese Teilnahme können wir einsehen, indem wir die Ideen 
in den geistigen Blick nehmen und durchschauen können, dass zwischen 
Ideen und Sinnenwelt ein Verhältnis – logos – der Analogie waltet. Im Licht 
dieser Sichten können wir die Dinge der Sinneswelt als das, was sie sind, 
benennen und beschreiben, wie sie sind. Es ist also eine »innere oder ab-
geleitete Ähnlichkeit«8 mit der Idee, die den Anspruch der Abbilder, eine 
bestimmte Qualität zu besitzen und als etwas erfasst zu werden, begründet. 

Es ist wichtig hervorzuheben, dass die mimesis nicht per se von Platon ver-
worfen wird. Stattdessen wird sie aufgefordert, sich nach dem Wahren zu rich-
ten. Trugbilder verlaufen wiederum nicht über die Idee, sondern sie verletzen 
das Gesetz des Guten, nach dem sich die Abbilder richten. Trugbilder sind Ab-
bilder des Abbilds, doch zwischen beiden besteht ein Wesensunterschied, eine 
›atopische Differenz‹: »Das Abbild ist ein mit Ähnlichkeit ausgestattetes Bild, 
das Trugbild ein Bild ohne Ähnlichkeit.«9 Letzterem entsprechen also auch 
die Bilder, die im Rahmen einer nicht-repräsentativen modernen Kunst ent-
stehen. Denn indem der Künstler umwälzt, bewahrt er; indem er zerstört und 
verformt, deutet er: Hierdurch tritt ein neuer Sinn in ein Spannungsverhält-
nis mit dem alten. Diese andauernde Spannung zwischen beiden Polen, die 
jedem Prozess der Sinnbildung zugrunde liegt, verhindert eine dialektische 
Aufhebung des Heterogenen. Dieser Prozess zeugt von der Suche nach einem 
›neuen‹ Verständnis von mimesis, das ihr eine schöpferische und produktive 
Rolle zuteilt: Es geht hier nicht um eine einfache Reproduktion des Urbildes, 
sondern um die kreative Produktion des Trugbilds. Um dieser Verschiebung 
in der Auffassung der mimesis Rechnung zu tragen, ist es sinnvoll, dem Ver-
ständnis von Repräsentation und ihrer Umkehrung nachzugehen, wie sie bei 
Deleuze durchgeführt wird.

8 | Ebd., S. 315.

9 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer54

2.	R epr äsentation als Rekognition,  
Wiederholung als répétition

Deleuze zufolge besteht die »Aufgabe der modernen Philosophie« in der »Um-
kehrung des Platonismus«.10 Indem der Platonismus erstens ein »konkretes 
Kriterum« – die »Ähnlichkeit« – für die Unterscheidung zwischen Idee und 
Bild liefert und zweitens dieses Kriterium als Maßstab für die Berechtigung 
der Abbilder, der Sache zu entsprechen, festlegt, begründet er das Gebiet der 
Repräsentation. Die Ähnlichkeit ist keine raumzeitliche bzw. nur äußere Dif-
ferenz, sondern eine dem Wesen immanente Differenz, die von der Idee er-
fasst wird, indem sie die »konstitutive[n] Beziehungen und Proportionen des 
inneren Wesens [des Bildes] begreift«.11 Diese innere oder durch ein ›geisti-
ges Auge‹ erschaubare Ähnlichkeit beruht auf der Möglichkeit der Rekogniti-
on – der Wiedererkennung – der Idee als Vorbild des Abgebildeten: Beide sind 
durch »die Identität im Begriff«, »die Ähnlichkeit im Objekt« und »die Ana-
logie im Urteil« – als Übereinstimmung zwischen Begriff und Objekt – aufei
nander bezogen.12 Es besteht also eine begriffliche Identität zwischen der Idee 
und der Erscheinung, eine Entsprechung in der Rekognition, eine Kohärenz 
oder Kontinuität in der Wahrnehmung, die die Ordnung der Repräsentation 
ausmachen. Die Repräsentation legt die Regeln fest, welche die Entsprechung 
und Identität zwischen dem Vorbild und dem Abbild bzw. zwischen Idee und 
Erscheinung garantieren.

In diesem Zusammenhang deutet Deleuze Friedrich Nietzsches Lehre von 
der ewigen Wiederkehr im Sinne der Bildfrage. Die ewige Wiederkehr besteht 
darin, dass jedes Ding nur als Wiederkehrendes existiert, als »Abbild einer 
Unendlichkeit von Abbildern«,13 d.h. als Trugbild. So steht die Wiederholung 
als répétition »der Repräsentation gegenüber«.14 Die Wiederholung, wie sie in 
der Repräsentation verstanden wird, ist »Wiederholung des Selben«15, sie ist 
eine »nackte Wiederholung« – eine eikastische mimesis im Sinne Platons; eine 
begriffliche Erfassung dessen, was wiederholt wird.16 Die répétition dagegen 
bildet sich selbst, »indem sie sich bekleidet, maskiert, verkleidet«17 und ist als 
»bekleidete Wiederholung«  – die phantastische mimesis im Sinne Platons  – 
zu verstehen. Die ewige Wiederkehr Nietzsches ist, in der Interpretation von 

10 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 87.

11 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 314.

12 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 179-180.

13 | Ebd., S. 95.

14 | Ebd., S. 85.

15 | Ebd., S. 42.

16 | Ebd., S. 45.

17 | Ebd., S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 55

Deleuze, das einzige Selbe dessen, was wird, und dessen, was sich ändert. 
Dies entspricht einer kopernikanischen Revolution,18 denn die Identität ist 
ein gewordenes Prinzip. Das Werden wird als unendliche Schöpfung von Dif-
ferenzen verstanden, die bejaht werden müssen. Dasjenige, was das Denken 
entlockt, ist eher Gegenstand einer Begegnung und nicht einer Rekognition: 
Dieses Etwas, was uns zum ersten Male begegnet, kann nur empfunden wer-
den, sich uns aufzwingen, uns unmittelbar präsent sein.

3.	U mkehrung des Pl atonismus

Den Platonismus umzukehren bedeutet für Deleuze, »das Primat eines Ori-
ginals gegenüber dem Abbild, eines Urbilds gegenüber dem Bild an[zu]fech-
ten«.19 Die Strategie läuft darauf hinaus, »die Trugbilder aufsteigen [zu] lassen, 
ihre Rechte zwischen den Ikonen oder den Abbildern geltend machen«.20 Es 
geht hier weder um die Unterscheidung zwischen Idee und Abbild noch um 
diejenige zwischen Wesen und Erscheinung, sondern um die »Subversion in 
diese Welt«,21 denn das Trugbild enthält eine »positive Macht, die sowohl das 
Original wie das Abbild, das Modell wie die Reproduktion verneint«.22 Es verin-
nerlicht eine Differenz, eine Simulation, die das unvorstellbar Neue schöpft. 
Dafür muss aber mit dem Primat der Identität gebrochen werden; um den ei-
genen Begriff »Differenz« zu produzieren, darf man ihn nicht in die Identi-
tät eines Begriffs – des Seinsbegriffs – als eine »kategoriale Differenz«23 im 
Sinne Aristoteles »einschreiben«24 und ihn somit als »Prädikat im Inhalt des 
Begriffs«25 bestimmen. Vielmehr muss die Wiederholung als eine »begriffslo-
se Differenz«,26 als ein Intensitätsunterschied bzw. als etwas, »was nur emp-
funden werden kann«,27 verstanden werden. Die Intensität ist die Form der 
Differenz als Grund des Sinnlichen. Jede »Intensität ist differentiell, Differenz 

18 | In Anlehnung an Kants ›Umänderung der Denkart‹, vgl. »Kritik der reinen Vernunft«, 

in: Weischedel, Wilhelm (Hg.): Immanuel Kant, Werke in sechs Bänden, Darmstadt 

1956, B XVII.

19 | Deleuze: Dif ferenz und Wiederholung, a.a.O., S. 95.

20 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 320.

21 | Ebd.

22 | Ebd., Herv.i.O.

23 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 55.

24 | Ebd., S. 56.

25 | Ebd., S. 54.

26 | Ebd., S. 46.

27 | Ebd., S. 292.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer56

an sich selbst«.28 In Logik des Sinns wird von Deleuze das Sinnliche aber nicht 
durch Begriffe differenziert, sondern es ist die Differenz, die »heterogene Seri-
en« des Sinnlichen erzeugt. Diese sinnliche Differenz, die die »ursprüngliche 
Disparität« produziert, bestimmt die Welt der Trugbilder und bildet zugleich 
die »Bedingungen der wirklichen Erfahrung«. Zwischen der Ähnlichkeit der 
Dinge und der mit dem Trugbild »verbundene[n] Affektladung« wird, mit Paul 
Valéry gesagt, eine »Resonanz«29 bzw. »ein oszillatorisches System«30 erzeugt, 
das sich in der »Empfindung des Todes« oder der »Lebenszerstückelung«31 äu-
ßert. Dieses System enthält Differenzen, Varianten, die einen Kern aus »präin-
dividuellen Singularitäten« einhüllen. Sie werden als die »wahren transzenden-
talen Ereignisse« verstanden, weil sie über eine »potentiale Energie« verfügen, 
die die Differenzen entlang der Serien generieren. Sie sind transzendental, 
weil sie die Bedingung der Möglichkeit der Erfahrung bilden, und für Deleuze 
»lenken [sie] die Genese der Individuen und Personen«.32 Die Schöpfung jeder 
Serie entstammt einem ›singulären Ereignis‹, das aus der zufälligen Begeg-
nung von unterschiedlichen Kausalreihen im Sinne Aristoteles bzw. durch die 
Kreuzung bereits existierender Kräfte und nicht aus der Zusammenarbeit der 
Erkenntnisvermögen im Sinne Kants entsteht. Nicht nur das Kunstwerk, son-
dern alle Phänomene beruhen auf dieser »konstitutive[n] Differenz«,33 die so-
mit die Bedingung der »wirklichen Erfahrung« und diejenige der Entstehung 
des Kunstwerks vereinigt. Es ist also dem Zufall zu verdanken, dass sich die 
Entstehung eines Phänomens sowie eines Kunstwerkes ereignet. 

Die Differenz wird jetzt von keiner vorgängigen Identität erzeugt, sondern 
umgekehrt wird die Identität von dieser »Grunddisparität« produziert, inso-
fern es jetzt die Differenzen sind, die einander ähneln.34 Die Identität lässt 
die Differenzen der divergenten Serien wiederkehren in einer »nomadischen 
Verteilung«, die sich jeder hierarchischen Bestimmung widersetzt.35 Das sin-
guläre Ereignis erzeugt die Wiederholung der Differenzen als verkleidete bzw. 
als Trugbilder. Indem sie sich bildet, konstituiert sie das Identische dessen, 

28 | Ebd., S. 282.

29 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 136: »Die Zeichen bleiben ohne Sinn, so-

lange sie nicht in die Oberflächenorganisation eintreten, die die Resonanz zwischen 

zwei Serien sicherstellt […].« 

30 | Valéry, Paul: Cahiers/Hefte [Cahiers, 1973, 1974], übers. von Bernhard Böschen-

stein, Hartmut Köhler und Jürgen Schmidt-Radefeldt, Frankfur t a.M. 1993, S. 81.

31 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 319, S. 320.

32 | Ebd., S. 315.

33 | Ebd., S. 319.

34 | Ebd., S. 320.

35 | Ebd., S. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 57

was sich ändert, die nackte Wiederholung.36 »Was wiederkehrt, das sind die 
divergenten Serien als divergente«,37 d.h., die Wiederkehr selbst ist das einzige 
Selbe der Divergenz. Die Umkehrung Platons ist hiermit vollzogen, denn das 
Trugbild, die phantastische mimesis, ist nun das Originäre und der Ursprung 
aller Identitäten.

4.	D as TruGBbgildbild und das Unsichtbare:  
Die Intensität der Malerei Fr ancis Bacons

In Francis Bacons Gemälden sieht Deleuze die Antwort auf die Frage nach 
der Möglichkeit eines »anderen Typ[s] von Beziehungen zwischen Figuren, 
einen Typ, der nicht narrativ wäre und auf keinerlei Figuration hinauslaufen 
würde«.38 Bacon entkommt dem Figurativen, indem er die Figur isoliert, de-
formiert und sie mit der Struktur und der Kontur in ein Spannungsverhält-
nis versetzt, das somit die drei Grundelemente des Gemäldes in Verbindung 
miteinander hält.39 Deleuze führt Cézanne als denjenigen an, der diesen neu-
en malerischen Weg eröffnete, indem er die »Sensation« malte, d.h., indem 
er den Körper malte, insofern dieser »erlebt wird als einer, der die Sensati-
on erfährt«.40 Diese Sensation in statu nascendi wurde von Valéry anhand des 
Begriffs der »Rohwahrnehmung« beschrieben: »Alle Empfindung ist in sich 
ursprünglich, nie verspürt, und darin liegt eine Bedingung ihrer Genese. Wir 
fühlen nur, was wir noch nie gefühlt haben – während der Entstehungspha-
se.«41 Jede Sensation, jede Empfindung bringt demnach eine andere hervor;42 
zusammen bilden sie eine Sequenz, wobei jede Sensation sich in unterschied-
lichen Ordnungen befindet: Die Sensation, die die unterschiedlichen Sensati-
onen synthetisiert, umhüllt eine »konstitutive Ebenendifferenz, eine Pluralität 
von konstituierenden Bereichen«.43 So führen uns Bacons »Reihen«, wie z.B. 
die der Päpste, der Porträts oder der Selbstporträts, in verschiedene »Emfin-
dungsbereiche« oder auf »›sensitive[…] Ebene[n]‹«44, die von der synthetisch 
einheitlichen Sensation durchkreuzt werden. 

36 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 43.

37 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 323.

38 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation [Francis Bacon – Logique de la 

sensation, 1981], übers. von Joseph Vogl, München 1995, S. 10.

39 | Ebd., S. 25.

40 | Ebd., S. 27.

41 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.O., S. 175.

42 | Ebd., S. 176.

43 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 28.

44 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer58

Wie ist diese Sensation zu verstehen? Sie ist nicht als ein Gefühl aufzufas-
sen, das die Bilder zu erzählten Geschichten verbindet, sondern als ein Trieb, 
der nach der »›besten‹ Sensation«45 sucht. Diese Sensation könnte durch die 
Bewegung erklärt werden, welche die Kontur der Figuren verschiebt. Aber 
die Bewegung erklärt nicht die Sensation, vielmehr erklärt die »Elastizität der 
Sensation«46 die Momentaufnahme der Bewegung, denn sie kann diese still 
stellen, so wie in der erstarrten Grimasse des Schreienden. Die Bewegung inte-
ressiert den Künstler eigentlich nur als ein »Spasmus«, der von der »Wirkung 
unsichtbarer Kräfte auf den Körper« zeugt.47 Die »Gewalt der Sensation« steht 
außerdem »dem Sensationellen, dem Klischee« gegenüber, insofern Bacon 
beim schreienden Papst mit der Figuration dessen, was eine heftige Empfin-
dung verursacht, bricht. Die Grausamkeit wird »selbst Figur«, d.h., sie provo-
ziert keinen Schrecken, sondern wird selbst »Schrei«. Dafür »neutralisiert« 
Bacon den Schrecken, indem der Malvorgang die Figur isoliert und sie dem Se-
hen entzieht: Sie schreit »angesichts des Unsichtbaren«.48 Die Sensationsebenen 
verweisen nicht nur phänomenologisch auf die Sinnesorgane, sondern sie sind 
durch ein »vitale[s] Vermögen« verbunden, »de[n] Rhythmus«, den es »sicht-
bar zu machen« gilt. Dieses Vermögen der »existentielle[n] Kommunikation« 
zwischen den Ebenen macht das »›pathische‹ (nicht repräsentative) Moment 
der Sensation« aus.49 Es geht also darum, den Körper als Intensität  – einen 
»organlose[n] Körper« im Sinne Artauds bzw. ein »nicht-organisches Leben« – 
zu malen, das dem Kräftespiel unterworfen ist.50 Es war wiederum Valéry, der 
die Intensität und Dauer der Empfindungen im Sinne einer Energie verstand, 
welche die Arbeit der Sensibilität ermöglichte.51

In Anlehnung an Merleau-Ponty kann vorgeschlagen werden, dass es 
Bacon darum geht, das »Unsichtbare dieser Welt«52  – die Intensität der 
Sensation – anhand des Trugbilds sichtbar zu machen. Dieses Unsichtbare ist 
kein Gegenteil des Sichtbaren, sondern es ist etwas, das sich vorerst dem Blick  

45 | Ebd., S. 30.

46 | Ebd.

47 | Ebd., S. 31.

48 | Ebd., S. 29, Herv.i.O.

49 | Ebd., S. 31, Herv.i.O.

50 | Ebd., S. 32.

51 | Vgl. Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.O., S. 177.

52 | Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare [Le Visible et l’In-

visible, 1964], übers. von Regula Giuliani und Bernhard Waldenfels, München 2004, 

S. 198.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 59

als »nicht-urpräsentierbar«53 entzieht und uns eben deshalb anzieht:54 Die 
Offenbarung bzw. die Sichtbarmachung des Fleisches als wesentlich unsicht-
bare Fülle bzw. Tiefe der Körperoberfläche bildet das Außerordentliche, die 
Anomalität des Sehens. Was sich eigentlich dem Blick entzieht, ist nur durch 
eine Überschreitung der normalen Ordnungen sichtbar und bildet somit den 
Überschuss des Sichtbaren. Dieser Exzess wird in der Spannung eines »Stur-
zes« erfahren, in dem »Abstieg« einer Ebene zur anderen; denn »[d]er Sturz 
ist exakt der aktive Rhythmus«, so Deleuze. Das Fleisch trägt die Zeichen des 
Sturzes; es rutscht von den Knochen herab.55 Es ist »die Instabilität des Stabi-
len«, welche das »Merkmal der ›Sensibilität‹« ist.56 Das Unsichtbare bzw. das 
Kräftespiel zu malen, ist die eigentliche Aufgabe der Künste.57 Dabei muss 
das Auge zu einem »mehrwertigen, unbestimmten Organ«58 werden, welches 
überall im Körper ›sieht‹ bzw. empfindet. Das Auge wird zum inkarnierten 
Organ, das sich auf die Oberfläche des Körpers erstreckt und hierdurch eine 
»haptische«59 Funktion übernimmt. Die dem Gemälde zufällig hinzugefügten 
manuellen Markierungen als »asignifikante Striche« sind Spuren der Empfin-
dung, die den »Zusammenbruch der visuellen Koordinaten« hervorrufen und 
somit die »spezifisch pikturale Erfahrung« ausmachen.60 Diesen Zusammen-
hang beschreibt Deleuze als »Diagramm«, welches er als »die operative Ge-
samtheit der Linien und Zonen, der asignifikanten und nicht-repräsentativen 
Striche und Flecke«61 versteht. Es handelt sich um eine den Malakt vorbereiten-
de Arbeit, die in einer unlösbaren Spannung mit dem aktuell oder potenziell 
figurativen Charakter des Bildmotivs steht: Einzelne Stellen werden gesäubert, 
ausgebürstet oder verwischt; Farbe wird in unterschiedlichen Geschwindig-
keiten und aus verschiedenen Richtungen hingeworfen, so dass dieser Über-
schuss des spezifischen Malaktes sichtbar wird.62 Das Diagramm darf aber 
das Gemälde nicht in ein Chaos verwandeln, sondern »muss operativ und 
kontrolliert bleiben«;63 es ist »niemals optischer Effekt, sondern entfesselte 

53 | Ebd., S. 234.

54 | Vgl. Waldenfels, Bernhard: »Das Unsichtbare dieser Welt oder: Was sich dem Blick 

entzieht«, in: Bernet, Rudolf und Kapust, Antje (Hg.): Die Sichtbarkeit des Unsichtbaren, 

München 2009, S. 11-29.

55 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 52.

56 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.O., S. 76.

57 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 39.

58 | Ebd., S. 36.

59 | Ebd., S. 84.

60 | Ebd., S. 60-64.

61 | Ebd., S. 63.

62 | Ebd., S. 60.

63 | Ebd., S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer60

manuelle Macht«.64 Es ist diese unsichtbare Spannung – die paradoxe Einheit 
im Widerstreit zwischen Hand und Auge und zwischen den Assoziationen des 
Willkürlichen und der mehr oder weniger spürbaren ästhetischen Ordnung –, 
die sich in der »Präzision der Sensation« ausdrücken soll. Es ist die Aufgabe 
der »neue[n] Figuration«,65 die Intensität der Sensation klar und präzise sicht-
bar zu machen. 

Durch welche Mittel kann eine derartige Sichtbarmachung der Intensität 
erreicht werden? Der Verzicht auf die Perspektive zugunsten einer »seichten 
Tiefe«,66 die einen »frontalen Blick«67 erfordert und zum Abtasten der For-
men aufruft, sowie der nicht-plastische Charakter der Form, die von der Linie 
oder der Kontur erzeugt wird, bekräftigen die haptische Funktion des Auges. 
Diese seichte Tiefe könnte in Analogie zu dem visuellen Effekt eines Reliefs 
verstanden werden. Die Überlappung der unterschiedlichen Bildebenen – dia-
grammatische und figurative – ergibt den Schein einer Tiefe, die im Gemälde 
lokal begrenzt an den Rändern der Figur sichtbar wird. An der Oberfläche des 
Bildes entsteht somit ein Effekt der Tiefe, der als ein optisches ›Flimmern‹ 
bezeichnet werden kann. Das Diagramm wird wirksam, indem es weder das 
ganze Gemälde wie beim Expressionismus einnimmt noch sich in der seich-
ten Tiefe verschanzt. Es tritt an ausgewählten Stellen an die Oberfläche, um 
eine »Zone von Ununterscheidbarkeit oder objektiver Unbestimmbarkeit«68 
zwischen zwei Formen, eine tiefe »Unähnlichkeit«69 bzw. eine Deformation 
zu erzeugen, die die Figuration beider Formen zerstört. Daher besteht die 
schöpferische Macht des Diagramms meiner Ansicht nach darin, ein origi-
näres Trugbild hervorzubringen. Dessen Eigenschaften verbildlicht die Kunst 
Bacons paradigmatisch, indem seine Bilder die Spuren der Intensität der Emp-
findung als sichtbar gewordene Kräfte  – als »Isolations-«, »Deformations-«, 
»Auflösungs-« und »Paarungskräfte«70 – tragen. In Logik der Sensation erklärt 
Deleuze, dass der Malakt bei Bacon noch einen zweiten Moment umfasst: Das 
Verwenden des »kolorierende[n] Grau[s]«, das aus der Mischung von Komple-
mentärfarben entsteht, bewahrt die Heterogenität der Farben. Die Farbe wird 
z.B. sowohl als Rot wie auch als Grün empfunden, so dass die eine durch die 
andere ›flimmert‹. Dieses Verhältnis von »gebrochenen Tönen«, das generell 
in Bacons Kunst auftaucht, ergibt eine »tiefere«, »nicht-figurative Ähnlichkeit 

64 | Ebd., S. 84.

65 | Ebd., S. 68.

66 | Ebd., S. 84.

67 | Ebd., S. 75.

68 | Ebd., S. 96.

69 | Ebd., S. 71.

70 | Ebd., S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 61

für dieselbe Form«,71 die für Deleuze in der Spannung zwischen der Ähnlich-
keit des figuralen Bildes und der Unähnlichkeit der eingesetzten Mittel be-
steht. Diese Heterogenität des Diagramms ist sein wesentliches Merkmal und 
charakterisiert die »Differenz« oder den »Sprung« vom Optischen zum Takti-
len und umgekehrt. Diesen Prozess oder Übergang aus der Potenzialität – der 
»faktische[n] Möglichkeit« – zur Aktualität – zum »Faktum« – des Diagramms 
bezeichnet Deleuze als »de[n] große[n] Moment im Malakt«. Denn das Dia-
gramm zwingt dem bloßen, nicht-narrativen »pikturalen Faktum«72 – dem im 
Gemälde vergegenwärtigtem Abgebildeten  – innere und äußere spasmische 
Kräfte auf, die die ursprüngliche Dualität zwischen Auge und Hand zuguns-
ten des Haptischen überholen. Alles ist zugleich: Auge und Hand, Abbild und 
Diagramm. Sie werden von Kräften durchzogen, die von den ästhetischen Wir-
kungen der Dinge auf die Sinnlichkeit zeugen. Dinge, die solche Wirkungen 
ausüben, sind als »rohe Vielheiten«73 im Sinne Valérys zu verstehen. 

Der Malakt zielt also darauf, eine »sinnliche Ähnlichkeit« aus »unähnli-
che[n] Mittel[n]« zu produzieren.74 Er besteht darin, eine originäre Differenz zu 
erzeugen zwischen einem »prä-pikturale[n] Figurative[n]«75 oder einer »erste[n] 
Figuration«,76 die sich auf dem Gemälde und im Geist des Malers als Abbild 
einer Figur befindet (wie ein schreiender Papst oder ein liegender Mann) und 
einer »visuellen Figur« oder »zweiten Figuration«,77 die als ein Trugbild fun-
giert, das aus der wiederholten Deformation durch die Arbeit des Diagramms 
entsteht. Diese Differenz, die als eine »nicht-figurative Analogie«78 aufgefasst 
werden kann, lässt weder eine Verortung noch eine Identifizierung zu, weil 
sie instabil und provisorisch ist. Da jede wiederholte »Injektion« der deformie-
renden Kraft auf das visuelle Ensemble erneut divergierende Differenzen her-
vorbringt, ist der Malakt nach Deleuze »stets aufgeschoben«:79 Er »oszilliert« 
nicht nur »zwischen einem Zuvor und Danach«,80 sondern zwischen dem ori-
ginären Abbild und dem fertigen Trugbild. In diesem Sinne hat Bacons Kunst, 
ebenso wie die Samuel Becketts oder Franz Kafkas, »unbändige Figuren ent-
worfen, […] indem sie das Schreckliche, die Verstümmelung, die Prothese, 

71 | Ebd., S. 96.

72 | Ebd., S. 96f.

73 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.O., S. 43.

74 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 71, S. 96.

75 | Ebd., S. 60.

76 | Ebd., S. 61.

77 | Ebd.

78 | Ebd., S. 71.

79 | Ebd., S. 61.

80 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer62

den Sturz oder das Versagen ›repräsentierte[n]‹«.81 Bacons Gemälde können 
insofern paradigmatisch als Verbildlichung der Umkehrung des Platonismus 
verstanden werden.

5.	D er Körper als Fleischwerdung

Die Mechanismen des Trugbilds, wie sie von Deleuze am Beispiel der Figura-
tion in Francis Bacons Werken aufgezeigt werden, bedingen ein stetiges ›An-
derswerden‹. In Bacons Gemälden werden Mensch und Tier auf diese Weise 
ununterscheidbar. Sie sind »das Fleisch als körperliches Material der Figur«, 
denn für Bacon ist das Fleisch »das gemeinsame Faktum von Mensch und 
Tier«.82 Diese Ununterscheidbarkeit ist weder auf eine einfache Ähnlichkeit 
noch auf eine gefühlvolle Identifizierung zurückzuführen, sondern sie grün-
det meiner Ansicht nach auf einer tiefer liegenden Seinsebene. Im Leiden sind 
Mensch und Tier vereint oder, besser gesagt, eine Einheit. Leidende, sich in 
Schmerz auflösende Körper sind von einer »ontologischen Zerreißung«83 be-
troffen, die keine Umkehrung mehr erlaubt. Das Leiden löst nicht nur die For-
men, wie Deleuze analysiert hat, sondern die Selbstidentität, die geistige wie 
die leibliche, auf. Der menschliche Körper ist daher in einem Prozess der »Ver-
anderung«84 betroffen. Er wird nicht nur immer anders (Veränderung), son-
dern er wird ein Anderer (Veranderung), Mensch und/oder Tier – oder eben  
etwas Anderes: Fleisch.85 Der Genieakt besteht für Valéry gerade darin, zu »ver
ungleich[en], was vom Geist als gleich geboten wird«.86 Das Bestreben des 

81 | Ebd., S. 42.

82 | Ebd., S. 20.

83 | Deleuze, Gilles: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Körpers«, in: Klossowski, 

Pierre, Bataille, Georges, Blanchot, Maurice u.a. (Hg.): Sprachen des Körpers, Margina-

lien zum Werk von Pierre Klossowski, Berlin 1979, S. 33.

84 | Vgl. Theunissen, Michael: Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, 

Berlin 1965, S. 84: »Das Zu-einem-Anderen- und das Zu-etwas-Anderem-werden brin-

gen wir terminologisch auf einen gemeinsamen Nenner, indem wir die Veränderung, die 

ich hier wie dort durch den Anderen erleide, als ›Veranderung‹ bezeichnen.« Herv.i.O. In 

Anlehnung an Theunissens Begrif f wird hier der Prozess, der zur Ununterscheidbarkeit 

zwischen Mensch und Tier führt, als »Veranderung« bezeichnet.

85 | Es war wiederum Valéry, der Schönes und Neues einander entgegensetzte. Vgl. 

Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.O., S. 56: »Das Schöne ist Sehnsucht nach dem Selben, das 

Neue ist Sehnsucht nach dem Anderen«. Denn es ist das Schöne, das den Wunsch nach 

unendlicher Wiederholung, d.h. zum getreuen Abbild, erweckt. Das Neue dagegen über-

wältigt und überrascht den Künstler. Ebd., S. 151. 

86 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.O., S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 63

Künstlers gilt dabei nicht nur der »Veranderung« der Bildsubjekte, sondern 
seinem Selbst: Er wird jemand anders,87 ohne dass er sich verfremden würde. 
Zugleich gibt der Künstler uns nicht bloß etwas Anderes in der Welt zu sehen, 
sondern eröffnet uns die Möglichkeit, uns und die Welt anders zu sehen.88

Der Körper bei Bacon unterliegt ebenfalls dieser »Veranderung«: Er wird 
Fleisch in einem Prozess der Fleischwerdung, also indem das formlose Fleisch 
sich von den tragenden Knochen löst. Es handelt sich nicht nur um eine Ver-
renkung des Leibes, sondern um die Spannung zwischen dem herunterfallen-
den, sich auflösenden Fleisch und den nackten, herausragenden Knochen. Der 
Körper zerfällt in Schalen, das tief liegende Fleisch steigt mit seiner nackten 
Realität an die Oberfläche, während die »Figur verschwindet« und durch die 
Auflösung des Körpers unsichtbar wird.89 In dieser Umkehrung der Sichtbar-
keit tritt das Unsichtbare an die Oberfläche, während das Sichtbare in der Tiefe 
des Unbestimmten, des Unsichtbaren verschwindet. An dem äußersten Punkt 
dieser Umkehrung ist das emporgestiegene Fleisch weder lebendig noch leb-
los, es trägt aber die Spuren der ihm zugefügten Leiden. Nicht nur appelliert 
es an das Mitgefühl des Betrachters, sondern erweckt in ihm ein Gefühl des 
Erhabenen, das Bewunderung, aber vor allem Lust am Ekel auslöst. Unser Ge-
müt wird demzufolge von dem Bild wechselweise angezogen und abgestoßen. 
Ein Widerstreit der Gefühle entsteht. Konvulsivische Schönheit, die Schmerz, 
Lust und Begehren auslöst, ist hier am Werk. Diese konvulsivische Schönheit 
impliziert im Sinne André Bretons eine Gratwanderung zwischen Leben und 
Tod, die sich an dem formlosen Gesichtsfleisch von Bacons Figuren zeigt. Die-
ses Auflösen des Gesichtes, das wir als ein Zeichen der Lebendigkeit des Lei-
bes auffassen können, geht mit einer Auflösung des Selbst einher: Denn es 
ist das Gesicht, das die Verbindung zwischen Ich und Welt gewährleistet. Der 
Gesichtsausdruck ist jedoch etwas mehr als eine bloße Vermittlungsinstanz, 
denn er spiegelt unsere Identität im Sinne der »Selbigkeit«90 wieder, d.h. eine 
Identität, die trotz der Veränderung von Eigenschaften an einen unwandelba-
ren Kern der Persönlichkeit gebunden ist: ›Was‹ und ›wie‹ wir sind, also unser 
Sein und unsere Seinsweise, drückt sich in unseren Zügen und Gesten aus. 
Unser Gesicht ist somit ein unverwechselbarer Zeichenträger; er trägt die Zei-
chen unserer Selbigkeit in die Welt aus. 

Diese Körper als Mensch/Tier sind zweideutige Wesen: Indem sie ihre Ge-
sichter in Fleisch auflösen und gleichzeitig ihre unversehrte, aber unscharfe 

87 | Ebd., S. 159.

88 | Waldenfels: »Das Unsichtbare dieser Welt«, a.a.O., S. 13-14.

89 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 24-25.

90 | Ricœur, Paul: Das Selbst als ein Anderer [Soi même comme un autre, 1990], 

übers. von Jean Greisch in Zusammenarbeit mit Thomas Bedorf und Birgit Schaaff, Mün-

chen 1996, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer64

Körperlichkeit bewahren, sind sie echte, schwindelerregende Trugbilder, da sie 
zugleich das Eine, das Auflösen aller Formen, aussagen, während sie etwas 
Anderes vortäuschen, nämlich die Bewahrung eben dieser Formen. Statt einer 
eindeutigen Sichtbarkeit des originell Unsichtbaren wird eine ›trübe Sichtbar-
keit‹ erreicht, die die Formen als vorläufiges Resultat der Intensität des Kräfte-
spiels offenbart. Die Verzerrung der Formen, die Auflösung des Körpers und 
des Selbst drücken nicht nur die Intensität, sondern den Zwiespalt des Wesens 
aus: weder ›dies‹ noch ›jenes‹, sondern ›beides‹ in stetiger »Veranderung« zu 
sein. Diese Art von Identität kann als eine »Selbstheit« verstanden werden, die 
das Ungleichartige, das Gegenteilige miteinschließt.91 Die Trugbilder offenba-
ren somit einen dynamischen Prozess der Identitätsverwandlung; ein Wider-
streit zwischen einer stabilen Selbstheit, dessen Kerneigenschaften sich stets 
verändern, und einer sich verandernden Selbstheit, die eine ebenso verwandel-
bare Andersheit einbezieht. 

In dem Trugbild wird etwas bekundet, das sich dabei auch gleichzeitig 
verbirgt. Die Figur stellt einen Menschen dar, dessen Leib sich der Wiederer-
kennung entzieht und dessen geistiges Leben sich uns verbirgt. Das Trugbild 
schafft somit die Eindeutigkeit ab und täuscht eine Realität vor, indem es deren 
gewohnte Erscheinungsweise verfremdet. Das Entstehen dieser eigentümli-
chen »Konstellation«92 kann wie folgt nachvollzogen werden. Trugbilder sind 
Scheinbilder (im Gegensatz zu Abbildern), die durch folgende Eigenschaften 
gekennzeichnet sind: Veränderung (stetiges Anders-Werden), Unähnlichkeit 
(ein Wiedererkennen ist hier unmöglich), Vortäuschung (gibt ein Zeichen für 
etwas Anderes aus), Zweideutigkeit (gleichzeitige Bewahrung und Auflösung 
der Formen), Verstellung (etwas Anderes-Werden, Veranderung), Verzerrung 
(Zerreißen der Formen) und Schöpfung von asignifikanten Strichen (zeugen 
von der Intensität der Empfindung).

6.	D ie atopische Differenz, der sinnliche Überschuss 
der Wahrnehmung, die Sinnbildung

Was uns widerfährt, ist also ein Gegenstand der Begegnung und nicht der 
Rekognition, die Urbild und Abbild aufeinander bezieht. Entsprechend kön-
nen Trugbilder als Bilder verstanden werden, die sich uns aufdrängen. Die 
dem Dargestellten zugefügte Gewalt ruft Sensationen auch im Körper des 

91 | Ebd.

92 | Deleuze: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Körpers«, a.a.O., S. 29: Deleuze 

fasst Klossowskis »eigene, ausnehmend reiche Konstellation« folgendermaßen zusam-

men: »Trugbild (simulacre), Ähnlichkeit (similitude), Gleichzeitigkeit (simultanéité), Vor-

täuschung (simulation) und Verstellung (dissimulation)«.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 65

Betrachters hervor. In diesem Berührtsein durch das Bild entsteht ein sinn-
licher Überschuss gegenüber der Bedeutung. Es ist jetzt weder der figurative, 
illustrative oder narrative Charakter der gemalten Figur, der dem Körper Sinn 
gibt, sondern die ›atopische Differenz‹ zwischen dem Abbild und dem Trug-
bild. Als Sinn-Stiftung bringt sie ein Selbes als ein Widerstreit zwischen dem 
stetigen Anders-Werden (Veränderung) und dem ebenso stetigen Etwas-Ande-
res-Werden (Veranderung) hervor. Durch die ontologische Zwittereinheit zwi-
schen der Selbigkeit und der Selbstheit wird ein Sinn gestiftet, der sich weder 
vollständig erhellen noch in bestehenden Begrifflichkeiten erfassen lässt, son-
dern sich eher in einer sinnlichen Erfahrung erweist. 

Wie bildet sich aber ein sinnlicher Überschuss und wie ist diese ›atopi-
sche Differenz‹ näher zu bestimmen? Dieser sinnliche Überschuss entsteht 
in der Sphäre der Passivität, im Bereich des Vorprädikativen, d.h. außerhalb 
der Diskursivität, und kann mit Husserl weiter erläutert werden. Beide Auto-
ren teilen nämlich die Suche nach einer vorbegrifflichen Differenz, die nur 
in sinnlichen Erfahrungen empfunden werden kann. So findet nach Husserl 
in der Passivität, d.h. »ohne aktive Ichbeteiligung«,93 eine »fortschreitende 
Sinnesschöpfung«94 bzw. eine »Sinnbildung«95 statt, die dem Gegenstand im 
stetigen Wandeln der Anblicke einen sinnlichen Überschuss verleiht. Die-
ser Sinnbildungsprozess im Vorkategorialen kann mit Husserl als eine »ur-
sprüngliche Sinnesformung«96 verstanden werden, aus der die Sinnstiftung 
hervorgeht. Alles, was uns »je affiziert«,97 setzt diesen Sinnbildungsprozess in 
Gang. Die »Quelle«, aus der die Prädikate schöpfen, sind die »Gefühle«;98 in 
der »Gefühlsaffektion« ist das Ich ein »fühlendes Ich«.99 Denn in der Passivi-
tät fungiert die »Affektion« als ein »objektivierender Modus« niederster Stufe: 
Sie konstituiert einen Gegenstand als eine Einheit hyletischer, d.h. stofflicher 
Merkmale. Dabei entsteht die Affektion im Spiel zwischen einem Reiz, den 
die Objekte ausstrahlen und der dadurch geweckten »Gefühlszuwendung«.100 
Dies bedeutet, dass der Gegenstand als eine aus der Verflechtung »hyletische[r] 

93 | Husserl, Edmund: »Aktive Synthesen«: Aus der Vorlesung »Transzendentale Logik« 

1920/21. Ergänzungsband zu »Analysen zur passiven Synthesis«, Hua XXXI, hg. von  

Roland Breeur, Dordrecht 2000, S. 8. (hiernach als Hua. XXXI mit Seitenangabe zitier t).

94 | Ebd., S. 25.

95 | Richir, Marc: Phänomenologische Meditationen: Zur Phänomenologie des Sprach-

lichen [Méditations phénoménologiques, 1992], übers. von Jürgen Trinks, Wien 2001, 

S. 82.

96 | Husserl: Hua XXXI, a.a.O., S. 20.

97 | Ebd., S. 15.

98 | Ebd., S. 7.

99 | Ebd., S. 9.

100 | Ebd., S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Irene Breuer66

Daten«101 herausgehobene Einheit verstanden wird, die durch die passive Ge-
fühlszuwendung eines auf Reize antwortenden, fühlenden Ichs entsteht. An 
dieser »ursprüngliche[n]« schöpferischen »Aktivität […] einer fortschreiten-
de[n] Sinnesschöpfung«102 zeichnet sich eine sinnlich affektive Überschuss-
struktur ab, da diese Einheit sich fortschreitend an anschaulichem Gehalt  
bereichert. 

Dieses Verständnis der passiven Genesis des Sinns entgeht meines Er-
achtens Deleuzes Kritik, dass die phänomenologische Sinnkonstitution »ver-
strickt« in die »Fallen des Bewußtseins oder des Cogito«103 bliebe. Denn durch 
die passive Konstitution wird mit dem epistemologischen Paradigma gebro-
chen, das die Objekte ausgehend von der Zusammenarbeit der Erkenntnis-
vermögen in einem denkenden Subjekt konzipiert.104 Deleuze tritt aber noch 
einen weiteren Schritt von Husserls Konzeption zurück, indem er jede Form 
von Subjektivität außer Kraft setzt. Das »transzendentale Feld ist ebenso wenig 
individuell wie persönlich – und ebenso wenig allgemein wie universell«,105 
entgegnet er Husserl. Für Deleuze kann sich der Sinn nur auf einem »neutra-
le[n], präindividuelle[n] und unpersönliche[n] Feld«106 entfalten. »Neutralität« 
und »genetische Potenz« des Sinns stehen hier in einer Wechselwirkung: Zum 
einen ist der Sinn bei Deleuze eine »Wirkung«, ein »Oberflächeneffekt«107 kör-
perlicher Ursachen, und die neutrale Oberfläche des Körpers ist das Produkt 
seines »maßlosen Pulsieren[s]« in der »undifferenzierten Tiefe« des Feldes.108 
Zum anderen ist er die »Quasi-Ursache« als Hervorbringung der Individua-
tion und der weiteren Bestimmung – z.B. der Bedeutung – der Körper.109 Die 
Individuation der Körper erwächst somit aus der Wirkung des Sinns auf das 
Sinnliche als ein Reich präindividueller Differenzen oder Singularitäten. Die 
Sinnstiftung vollzieht sich, indem »sich der Sinn auf der Oberfläche auf beide 
Seiten gleichzeitig verteilt, als Ausgedrücktes, das in den Sätzen subsistiert, 
und als Ereignis, das den Körperzuständen widerfährt«.110 

101 | Ebd.

102 | Ebd., S. 25.

103 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 159, siehe auch S. 130.

104 | Ebd., S. 130.

105 | Ebd., S. 131.

106 | Ebd., S. 159.

107 | Vgl. ebd., S. 136: »[D]ie Oberfläche [ist] als Ort des Sinns zu nennen [...].« Und 

S. 161: »[D]ie Oberfläche [ist] das transzendentale Feld selbst und der Ort des Sinns 

oder des Ausdrucks. Der Sinn ist das, was sich an der Oberfläche bildet und entfaltet.«

108 | Ebd., S. 159-160.

109 | Ebd., S. 161.

110 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze 67

In diesem Zusammenhang kann das Trugbild als ein Bild ohne Ähnlich-
keit verstanden werden, dass sich während der Wahrnehmung fortwährend 
sinnlich bereichert. In dem Bild findet sich somit eine wesentliche Diskre-
panz: Das Wesen des Bildes besteht darin, ein wechselbares, offenes Sein zu 
besitzen. ›Offenheit‹ bedeutet hier ein Zweifaches, insofern das Sein offen für 
die Veränderung seiner Eigenschaften (Selbigkeit) ist und immer schon sei-
ne eigene Alterität (Selbstheit) trägt. Dieses ›scheinbare Sein‹ ist kontingent 
und steht damit im Gegensatz nicht nur zum notwendigen Sein der Ideen, 
sondern zum kontingenten Sein der Abbilder, die den Urbildern ähnlich sind. 
Ein Trugbild schließt außerdem nicht nur den Beobachterwinkel ein, so dass 
es für jedermann eine Singularität, ein Unikat darstellt, sondern wird erst vom 
Akteur in dieser Singularität in seinem Sinn vor jeder Begriffserfassung sinn-
lich erfahren. In Analogie mit Deleuzes Deutung der Wiederholung können 
wir also das Trugbild als ›das Sein des Werdens‹ verstehen, das eine sinnstif-
tende Funktion ausübt. Dank dieses wesentlichen Zwiespalts zwischen Sein 
und Werden – das Sein als ständige Veränderung bzw. Veranderung – ist der 
Sinn wandernd und ohne stabile Verortung: Eine atopische Differenz entsteht. 
So ist ersichtlich, dass der Widerstreit zwischen mimesis und methexis gerade 
die atopische Differenz hervorbringt, die das Trugbild zu einer fortwährenden 
Sinnbildung zwingt, welche sich nur in sinnlichen Erfahrungen auszudrü-
cken vermag und den Körpern als ein Ereignis widerfährt. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003 - am 14.02.2026, 11:41:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

