Sinnbildung und Widerstreit zwischen
mimesis und methexis bei Gilles Deleuze
Zu einer Umkehrung des Platonismus in den Gemélden

von Francis Bacon

Irene Breuer

In dem Beitrag wird der Frage nachgegangen, wie der Widerstreit zwischen
mimesis und methexis eine — so die These — »atopische Differenz< hervorbringt,
die den Sinn des Gegenstandes zu einer fortwihrenden Bildung zwingt, einen
Sinn, der sich weder vollstindig erhellen noch in bestehenden Begrifflichkei-
ten erfassen lisst, sondern sich eher in sinnlicher Erfahrung ausdriickt. Der
Begriff der Atopie bedeutet nach Franco Rella,' auerhalb unseres Platzes bzw.
der Grenzen unserer wahrnehmungsmifigen und kognitiven Gewohnheiten
zu sein. Die hier vorgeschlagene atopische Differenz — eine Differenz, die sich
in keinem eigenen Ort bzw. topos idios im Sinne Aristoteles verankern lisst —
wandert zwischen dem Abbild und dem Trugbild und entzieht sich unseren
Gewohnheiten und tibernommenen Begriffen.

Um die Voraussetzungen der Reprisentation, wie sie von Platon benannt
werden, aufzudecken, soll in einem ersten Schritt das Verhiltnis zwischen
Urbild und Abbild im Denken Platons vorgestellt werden. Anschliefend wird
auf Gilles Deleuzes Schriften Differenz und Wiederholung® und Logik des Sinns®
eingegangen, die die Grundbausteine fiir eine moderne Aufwertung der mi-
metischen Praktiken liefern. Der franzgsische Philosoph hebt die Produktion
von Trugbildern als eine »Umkehrung des Platonismus« hervor, denn diese

1 | Rella, Franco: »Atopia«, in: El silencio y las palabras, Barcelona, Buenos Aires,
1992, S. 112.

2 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], iibers.
von Joseph Vogel, Miinchen 1997.

3 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], Gibers. von Bernhard Diek-
mann, Frankfurta.M. 1993.

14.02.2026, 11:41:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Irene Breuer

reproduzieren nicht mehr das Urbild. In einem dritten Schritt werden die Ei-
genschaften der Trugbilder anhand der Gemilde des englischen Malers Fran-
cis Bacon ndher bestimmt. Zum Schluss wird die atopische Differenz in ihrer
Entstehungsmoglichkeit und ihrer Tragweite niher beleuchtet. Es wird sich
herausstellen, dass die Umkehrung des Platonismus nicht nur eine Produk-
tion des Trugbildes, sondern auch einen sinnlichen Uberschuss verursacht,
der sich jeder wesentlichen Bestimmung widersetzt, unlokalisierbar bleibt und
die Betrachter affiziert.

1. MIMESIS UND METHEXIS

Die Differenz, die zwischen dem Bildenden und dem Abgebildeten ent-
steht, wirft die Frage nach der Medialitit von Bildern auf. Es handelt sich
um eine dreifache Differenz zwischen dem, was in das Bild kommt — dem
Abgebildeten —, und dem, was das Bild selbst ausmacht — dem Bildlichen —,
und wie etwas in das Bild gelangt — dem Bildenden. Relevant wird hier
eine bildliche Differenz, die im Spannungsverhiltnis zwischen mimesis
und methexis, zwischen Nachahmung und Teilnahme, im ontologischen
Dreistufenmodell aus dem Spitdialog Platons, der Politeia, entsteht: die
unsichtbare Idee des Urbildes, das reale sichtbare Ding als Abbild und das
Schattenbild als Abbild des Abbildes. Diese dreifache Unterscheidung in
der Politeia* entspricht einer zweifachen in dem Sophistes:> Hier unterschei-
det Platon zwischen eikastischer und phantastischer Nachahmung. Die
eikastische mimesis, als das erzeugte »Ebenbild, ist die inhaltliche Nach-
ahmung der sinnlich wahrnehmbaren Wirklichkeit.®* Durch die phantasti-
sche mimesis dagegen erzeugt der Kiinstler unzuverldssige und triigerische
Scheinbilder bzw. Trugbilder, die das Grofse verkleinern und das Kleine ver-
grofern. Denn Abbilder und triigerische Simulakra ringen um die recht-
mifige Stellvertretung des Wahren: »Die Abbilder sind Besitzer zweiten
Ranges, wohlbegriindete Bewerber, durch die Ahnlichkeit bestitigt; die
Trugbilder sind wie die falschen Bewerber, die auf einer Ungleichartigkeit
beruhen, eine wesentliche Perversion, eine Umlenkung implizieren«,’
Deleuze. Es sind die sich-immer-gleichbleibenden Ideen, die als wahrhaft
Seiende unserem Bewusstsein vorgegeben sind. Sie bilden eine eigene
Welt, den kdsmos noetés, den kdsmos, den wir durch geistiges Anschauen der

SO

4 | Platon: Politeia X, 595b.

5 | Platon: Sophistes 235b-236d.

6 | Ebd., 235e.

7 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 314.

14.02.2026, 11:41:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

Ideen — ndesis — als einfache unsinnliche Anblicke oder Sichten (das Wort
idéa, lateinisch videre, bedeutet »sehen« und daher im wortlichen Sinne
»Sicht«) erkennen konnen. Der kdsmos aisthetds dagegen enthilt die sinn-
lich wahrnehmbaren Dinge, die stets-immer-anders werden und deshalb
nicht wahrhaftig sind. Doch kénnen wir sie als Abbilder der Ideen erken-
nen, weil sie am Sein der Ideen teilnehmen: Als Erscheinung-von-etwas-an-
derem (den Ideen) existieren die Abbilder als Bezug auf etwas Anderes, so
dass die Sinnenwelt auf die Ideenwelt verweist. Das Sein des Abbildes be-
steht also in der Verweisung auf die abgebildeten Ideen. Die Andersheit der
Abbilder gegeniiber den Ideen bedarf eines eigenen Mediums, worin ihre
Selbststindigkeit moglich wird: dem Raum, die eigene Dimension des kos-
mos aisthetds. Diese Teilnahme kénnen wir einsehen, indem wir die Ideen
in den geistigen Blick nehmen und durchschauen kénnen, dass zwischen
Ideen und Sinnenwelt ein Verhiltnis — logos — der Analogie waltet. Im Licht
dieser Sichten kénnen wir die Dinge der Sinneswelt als das, was sie sind,
benennen und beschreiben, wie sie sind. Es ist also eine »innere oder ab-
geleitete Ahnlichkeit«® mit der Idee, die den Anspruch der Abbilder, eine
bestimmte Qualitit zu besitzen und als etwas erfasst zu werden, begriindet.

Es ist wichtig hervorzuheben, dass die mimesis nicht per se von Platon ver-
worfen wird. Stattdessen wird sie aufgefordert, sich nach dem Wahren zu rich-
ten. Trugbilder verlaufen wiederum nicht iiber die Idee, sondern sie verletzen
das Gesetz des Guten, nach dem sich die Abbilder richten. Trugbilder sind Ab-
bilder des Abbilds, doch zwischen beiden besteht ein Wesensunterschied, eine
»atopische Differenz« »Das Abbild ist ein mit Ahnlichkeit ausgestattetes Bild,
das Trugbild ein Bild ohne Ahnlichkeit.«’ Letzterem entsprechen also auch
die Bilder, die im Rahmen einer nicht-reprisentativen modernen Kunst ent-
stehen. Denn indem der Kiinstler umwalzt, bewahrt er; indem er zerstért und
verformt, deutet er: Hierdurch tritt ein neuer Sinn in ein Spannungsverhilt-
nis mit dem alten. Diese andauernde Spannung zwischen beiden Polen, die
jedem Prozess der Sinnbildung zugrunde liegt, verhindert eine dialektische
Aufhebung des Heterogenen. Dieser Prozess zeugt von der Suche nach einem
>neuenc< Verstindnis von mimesis, das ihr eine schopferische und produktive
Rolle zuteilt: Es geht hier nicht um eine einfache Reproduktion des Urbildes,
sondern um die kreative Produktion des Trugbilds. Um dieser Verschiebung
in der Auffassung der mimesis Rechnung zu tragen, ist es sinnvoll, dem Ver-
stindnis von Reprisentation und ihrer Umkehrung nachzugehen, wie sie bei
Deleuze durchgefiihrt wird.

8 | Ebd., S. 315.
9 | Ebd.

14.02.2026, 11:41:41,

53


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Irene Breuer

2. REPRASENTATION ALS REKOGNITION,
WIEDERHOLUNG ALS REPETITION

Deleuze zufolge besteht die »Aufgabe der modernen Philosophie« in der »Um-
kehrung des Platonismus«.”” Indem der Platonismus erstens ein »konkretes
Kriterum« — die »Ahnlichkeit« — fiir die Unterscheidung zwischen Idee und
Bild liefert und zweitens dieses Kriterium als Mafstab fiir die Berechtigung
der Abbilder, der Sache zu entsprechen, festlegt, begriindet er das Gebiet der
Reprisentation. Die Ahnlichkeit ist keine raumzeitliche bzw. nur dulere Dif-
ferenz, sondern eine dem Wesen immanente Differenz, die von der Idee er-
fasst wird, indem sie die »konstitutive[n] Beziehungen und Proportionen des
inneren Wesens [des Bildes] begreift«.!! Diese innere oder durch ein >geisti-
ges Auge« erschaubare Ahnlichkeit beruht auf der Moglichkeit der Rekogniti-
on — der Wiedererkennung — der Idee als Vorbild des Abgebildeten: Beide sind
durch »die Identitit im Begriff«, »die Ahnlichkeit im Objekt« und »die Ana-
logie im Urteil« — als Ubereinstimmung zwischen Begriff und Objekt — aufei-
nander bezogen.!? Es besteht also eine begriffliche Identitit zwischen der Idee
und der Erscheinung, eine Entsprechung in der Rekognition, eine Kohirenz
oder Kontinuitit in der Wahrnehmung, die die Ordnung der Reprisentation
ausmachen. Die Reprisentation legt die Regeln fest, welche die Entsprechung
und Identitit zwischen dem Vorbild und dem Abbild bzw. zwischen Idee und
Erscheinung garantieren.

In diesem Zusammenhang deutet Deleuze Friedrich Nietzsches Lehre von
der ewigen Wiederkehr im Sinne der Bildfrage. Die ewige Wiederkehr besteht
darin, dass jedes Ding nur als Wiederkehrendes existiert, als »Abbild einer
Unendlichkeit von Abbildern«,”® d.h. als Trugbild. So steht die Wiederholung
als répétition »der Reprisentation gegeniiber«.* Die Wiederholung, wie sie in
der Reprisentation verstanden wird, ist »Wiederholung des Selben«, sie ist
eine »nackte Wiederholung« — eine eikastische mimesis im Sinne Platons; eine
begriffliche Erfassung dessen, was wiederholt wird.’® Die répétition dagegen
bildet sich selbst, »indem sie sich bekleidet, maskiert, verkleidet«” und ist als
»bekleidete Wiederholung« — die phantastische mimesis im Sinne Platons —
zu verstehen. Die ewige Wiederkehr Nietzsches ist, in der Interpretation von

10 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 87.
11 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 314.
12 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 179-180.

13 | Ebd., S. 95.
14 | Ebd., S. 85.
15 | Ebd., S. 42.
16 | Ebd., S. 45.

17 | Ebd., S. 42.

14.02.2026, 11:41:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

Deleuze, das einzige Selbe dessen, was wird, und dessen, was sich dndert.
Dies entspricht einer kopernikanischen Revolution,’® denn die Identitit ist
ein gewordenes Prinzip. Das Werden wird als unendliche Schépfung von Dif-
ferenzen verstanden, die bejaht werden miissen. Dasjenige, was das Denken
entlockt, ist eher Gegenstand einer Begegnung und nicht einer Rekognition:
Dieses Etwas, was uns zum ersten Male begegnet, kann nur empfunden wer-
den, sich uns aufzwingen, uns unmittelbar prisent sein.

3. UMKEHRUNG DES PLATONISMUS

Den Platonismus umzukehren bedeutet fiir Deleuze, »das Primat eines Ori-
ginals gegeniiber dem Abbild, eines Urbilds gegeniiber dem Bild anfzujfech-
ten«.!” Die Strategie liuft darauf hinaus, »die Trugbilder aufsteigen [zu] lassen,
ihre Rechte zwischen den Tkonen oder den Abbildern geltend machen«.?® Es
geht hier weder um die Unterscheidung zwischen Idee und Abbild noch um
diejenige zwischen Wesen und Erscheinung, sondern um die »Subversion in
diese Welt«,?' denn das Trugbild enthilt eine »positive Macht, die sowohl das
Original wie das Abbild, das Modell wie die Reproduktion verneint«.?? Es verin-
nerlicht eine Differenz, eine Simulation, die das unvorstellbar Neue schopft.
Dafiir muss aber mit dem Primat der Identitit gebrochen werden; um den ei-
genen Begriff »Differenz« zu produzieren, darf man ihn nicht in die Identi-
tit eines Begriffs — des Seinsbegriffs — als eine »kategoriale Differenz«* im
Sinne Aristoteles »einschreiben«? und ihn somit als »Pridikat im Inhalt des
Begriffs«® bestimmen. Vielmehr muss die Wiederholung als eine »begriffslo-
se Differenz«,? als ein Intensititsunterschied bzw. als etwas, »was nur emp-
funden werden kann«,” verstanden werden. Die Intensitit ist die Form der
Differenz als Grund des Sinnlichen. Jede »Intensitit ist differentiell, Differenz

18 | In Anlehnung an Kants »Uménderung der Denkarts, vgl. »Kritik der reinen Vernunft,
in: Weischedel, Wilhelm (Hg.): Immanuel Kant, Werke in sechs Banden, Darmstadt
1956, B XVII.

19 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 95.

20 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 320.

21 | Ebd.

22 | Ebd., Herv.i.0.

23 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 55.

24 | Ebd., S. 56.
25 | Ebd., S. 54.
26 | Ebd., S. 46.

27 | Ebd., S. 292.

14.02.2026, 11:41:41,

55


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Irene Breuer

an sich selbst«.?® In Logik des Sinns wird von Deleuze das Sinnliche aber nicht
durch Begriffe differenziert, sondern es ist die Differenz, die »heterogene Seri-
en« des Sinnlichen erzeugt. Diese sinnliche Differenz, die die »urspriingliche
Disparitit« produziert, bestimmt die Welt der Trugbilder und bildet zugleich
die »Bedingungen der wirklichen Erfahrung«. Zwischen der Ahnlichkeit der
Dinge und der mit dem Trugbild »verbundene[n] Affektladung« wird, mit Paul
Valéry gesagt, eine »Resonanz«* bzw. »ein oszillatorisches System«*® erzeugt,
das sich in der »Empfindung des Todes« oder der »Lebenszerstiickelung«* du-
Rert. Dieses System enthilt Differenzen, Varianten, die einen Kern aus »priin-
dividuellen Singularititen«einhiillen. Sie werden als die »wahren transzenden-
talen Ereignisse« verstanden, weil sie tiber eine »potentiale Energie« verfiigen,
die die Differenzen entlang der Serien generieren. Sie sind transzendental,
weil sie die Bedingung der Méglichkeit der Erfahrung bilden, und fiir Deleuze
»lenken [sie] die Genese der Individuen und Personen«.*? Die Schépfung jeder
Serie entstammt einem >singuldren Ereignis<, das aus der zufilligen Begeg-
nung von unterschiedlichen Kausalreihen im Sinne Aristoteles bzw. durch die
Kreuzung bereits existierender Krifte und nicht aus der Zusammenarbeit der
Erkenntnisvermégen im Sinne Kants entsteht. Nicht nur das Kunstwerk, son-
dern alle Phinomene beruhen auf dieser »konstitutive[n] Differenz«,* die so-
mit die Bedingung der »wirklichen Erfahrung« und diejenige der Entstehung
des Kunstwerks vereinigt. Es ist also dem Zufall zu verdanken, dass sich die
Entstehung eines Phinomens sowie eines Kunstwerkes ereignet.

Die Differenz wird jetzt von keiner vorgingigen Identitit erzeugt, sondern
umgekehrt wird die Identitit von dieser »Grunddisparitit« produziert, inso-
fern es jetzt die Differenzen sind, die einander dhneln.** Die Identitit lisst
die Differenzen der divergenten Serien wiederkehren in einer »nomadischen
Verteilung, die sich jeder hierarchischen Bestimmung widersetzt.*® Das sin-
gulire Ereignis erzeugt die Wiederholung der Differenzen als verkleidete bzw.
als Trugbilder. Indem sie sich bildet, konstituiert sie das Identische dessen,

28 | Ebd., S. 282.

29 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 136: »Die Zeichen bleiben ohne Sinn, so-
lange sie nicht in die Oberflachenorganisation eintreten, die die Resonanz zwischen
zwei Serien sicherstellt [...].«

30 | Valéry, Paul: Cahiers/Hefte [Cahiers, 1973, 1974], ibers. von Bernhard Béschen-
stein, Hartmut Kohler und Jiirgen Schmidt-Radefeldt, Frankfurt a.M. 1993, S. 81.

31 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 319, S. 320.

32 | Ebd., S. 315.
33 | Ebd., S. 319.
34 | Ebd., S. 320.

35 | Ebd., S. 321.

14.02.2026, 11:41:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

was sich dndert, die nackte Wiederholung.’® »Was wiederkehrt, das sind die
divergenten Serien als divergente«,*” d.h., die Wiederkehr selbst ist das einzige
Selbe der Divergenz. Die Umkehrung Platons ist hiermit vollzogen, denn das
Trugbild, die phantastische mimesis, ist nun das Originidre und der Ursprung
aller Identitaten.

4. DAs TRUGBILDBILD UND DAS UNSICHTBARE:
Die INTENSITAT DER MALEREI FRANCIS BACONS

In Francis Bacons Gemilden sieht Deleuze die Antwort auf die Frage nach
der Moglichkeit eines »anderen Typ[s] von Beziehungen zwischen Figuren,
einen Typ, der nicht narrativ wire und auf keinerlei Figuration hinauslaufen
wiirde«.*® Bacon entkommt dem Figurativen, indem er die Figur isoliert, de-
formiert und sie mit der Struktur und der Kontur in ein Spannungsverhilt-
nis versetzt, das somit die drei Grundelemente des Gemaildes in Verbindung
miteinander hilt.** Deleuze fithrt Cézanne als denjenigen an, der diesen neu-
en malerischen Weg er6ffnete, indem er die »Sensation« malte, d.h., indem
er den Korper malte, insofern dieser »erlebt wird als einer, der die Sensati-
on erfihrt«.** Diese Sensation in statu nascendi wurde von Valéry anhand des
Begriffs der »Rohwahrnehmung« beschrieben: »Alle Empfindung ist in sich
urspriinglich, nie verspiirt, und darin liegt eine Bedingung ihrer Genese. Wir
fuhlen nur, was wir noch nie gefiihlt haben — wihrend der Entstehungspha-
se.«* Jede Sensation, jede Empfindung bringt demnach eine andere hervor;*”
zusammen bilden sie eine Sequenz, wobei jede Sensation sich in unterschied-
lichen Ordnungen befindet: Die Sensation, die die unterschiedlichen Sensati-
onen synthetisiert, umhiillt eine »konstitutive Ebenendifferenz, eine Pluralitit
von konstituierenden Bereichen«.® So fithren uns Bacons »Reihen, wie z.B.
die der Pipste, der Portrits oder der Selbstportrits, in verschiedene »Emfin-
dungsbereiche« oder auf »sensitive[...| Ebene[n]«*, die von der synthetisch
einheitlichen Sensation durchkreuzt werden.

36 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 43.

37 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 323.

38 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon, Logik der Sensation [Francis Bacon - Logique de la
sensation, 1981], libers. von Joseph Vogl, Miinchen 1995, S. 10.

39 | Ebd., S. 25.

40 | Ebd., S. 27.

41 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.0., S. 175.
42 | Ebd., S. 176.

43 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 28.
44 | Ebd.

14.02.2026, 11:41:41,

57


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Irene Breuer

Wie ist diese Sensation zu verstehen? Sie ist nicht als ein Gefiihl aufzufas-
sen, das die Bilder zu erzihlten Geschichten verbindet, sondern als ein Trieb,
der nach der »besten< Sensation«® sucht. Diese Sensation kénnte durch die
Bewegung erklirt werden, welche die Kontur der Figuren verschiebt. Aber
die Bewegung erklirt nicht die Sensation, vielmehr erklirt die »Elastizitit der
Sensation«*® die Momentaufnahme der Bewegung, denn sie kann diese still
stellen, so wie in der erstarrten Grimasse des Schreienden. Die Bewegung inte-
ressiert den Kiinstler eigentlich nur als ein »Spasmus, der von der »Wirkung
unsichtbarer Krifte auf den Korper« zeugt.” Die »Gewalt der Sensation« steht
auflerdem »dem Sensationellen, dem Klischee« gegentiber, insofern Bacon
beim schreienden Papst mit der Figuration dessen, was eine heftige Empfin-
dung verursacht, bricht. Die Grausamkeit wird »selbst Figur«, d.h., sie provo-
ziert keinen Schrecken, sondern wird selbst »Schrei«. Dafiir »neutralisiert«
Bacon den Schrecken, indem der Malvorgang die Figur isoliert und sie dem Se-
hen entzieht: Sie schreit »angesichts des Unsichtbaren«.*® Die Sensationsebenen
verweisen nicht nur phinomenologisch auf die Sinnesorgane, sondern sie sind
durch ein »vitale[s] Vermogen« verbunden, »de[n] Rhythmus«, den es »sicht-
bar zu machen« gilt. Dieses Vermogen der »existentielle[n] Kommunikation«
zwischen den Ebenen macht das »>pathische< (nicht reprisentative) Moment
der Sensation« aus.” Es geht also darum, den Koérper als Intensitit — einen
»organlose[n] Kérper« im Sinne Artauds bzw. ein »nicht-organisches Leben« —
zu malen, das dem Kriftespiel unterworfen ist.>® Es war wiederum Valéry, der
die Intensitit und Dauer der Empfindungen im Sinne einer Energie verstand,
welche die Arbeit der Sensibilitit erméglichte.

In Anlehnung an Merleau-Ponty kann vorgeschlagen werden, dass es
Bacon darum geht, das »Unsichtbare dieser Welt«®?> — die Intensitit der
Sensation — anhand des Trugbilds sichtbar zu machen. Dieses Unsichtbare ist
kein Gegenteil des Sichtbaren, sondern es ist etwas, das sich vorerst dem Blick

45 | Ebd., S. 30.
46 | Ebd.
47 | Ebd., S. 31.

48 | Ebd., S. 29, Herv.i.0.

49 | Ebd., S. 31, Herv.i.0.

50 | Ebd., S. 32.

51 | Vgl. Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.0., S. 177.

52 | Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare [Le Visible et I'In-
visible, 1964], Ubers. von Regula Giuliani und Bernhard Waldenfels, Miinchen 2004,
S. 198.

14.02.2026, 11:41:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

als »nicht-urprisentierbar«® entzieht und uns eben deshalb anzieht:>* Die

Offenbarung bzw. die Sichtbarmachung des Fleisches als wesentlich unsicht-
bare Fiille bzw. Tiefe der Korperoberfliche bildet das Aufierordentliche, die
Anomalitit des Sehens. Was sich eigentlich dem Blick entzieht, ist nur durch
eine Uberschreitung der normalen Ordnungen sichtbar und bildet somit den
Uberschuss des Sichtbaren. Dieser Exzess wird in der Spannung eines »Stur-
zes« erfahren, in dem »Abstieg« einer Ebene zur anderen; denn »[d]er Sturz
ist exakt der aktive Rhythmus«, so Deleuze. Das Fleisch trigt die Zeichen des
Sturzes; es rutscht von den Knochen herab.” Es ist »die Instabilitit des Stabi-
len«, welche das »Merkmal der >Sensibilitit« ist.>® Das Unsichtbare bzw. das
Kriftespiel zu malen, ist die eigentliche Aufgabe der Kiinste.” Dabei muss
das Auge zu einem »mehrwertigen, unbestimmten Organ«*® werden, welches
iiberall im Kérper »sieht< bzw. empfindet. Das Auge wird zum inkarnierten
Organ, das sich auf die Oberfliche des Korpers erstreckt und hierdurch eine
»haptische«* Funktion iibernimmt. Die dem Gemilde zufillig hinzugefiigten
manuellen Markierungen als »asignifikante Striche« sind Spuren der Empfin-
dung, die den »Zusammenbruch der visuellen Koordinaten« hervorrufen und
somit die »spezifisch pikturale Erfahrung« ausmachen.®® Diesen Zusammen-
hang beschreibt Deleuze als »Diagramme, welches er als »die operative Ge-
samtheit der Linien und Zonen, der asignifikanten und nicht-reprisentativen
Striche und Flecke«® versteht. Es handelt sich um eine den Malakt vorbereiten-
de Arbeit, die in einer unldsbaren Spannung mit dem aktuell oder potenziell
figurativen Charakter des Bildmotivs steht: Einzelne Stellen werden gesdubert,
ausgebiirstet oder verwischt; Farbe wird in unterschiedlichen Geschwindig-
keiten und aus verschiedenen Richtungen hingeworfen, so dass dieser Uber-
schuss des spezifischen Malaktes sichtbar wird.®> Das Diagramm darf aber
das Gemalde nicht in ein Chaos verwandeln, sondern »muss operativ und
kontrolliert bleiben«;® es ist »niemals optischer Effekt, sondern entfesselte

53 | Ebd., S. 234.

54 | Vgl. Waldenfels, Bernhard: »Das Unsichtbare dieser Welt oder: Was sich dem Blick
entziehte, in: Bernet, Rudolf und Kapust, Antje (Hg.): Die Sichtbarkeit des Unsichtbaren,
Miinchen 2009, S. 11-29.

55 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 52.

56 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.0., S. 76.

57 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 39.

58 | Ebd., S. 36.
59 | Ebd., S. 84.
60 | Ebd., S. 60-64.
61 | Ebd., S. 63.
62 | Ebd., S. 60.

63 | Ebd., S. 68.

14.02.2026, 11:41:41,

59


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Irene Breuer

manuelle Macht«.%* Es ist diese unsichtbare Spannung — die paradoxe Einheit
im Widerstreit zwischen Hand und Auge und zwischen den Assoziationen des
Willkiirlichen und der mehr oder weniger spiirbaren dsthetischen Ordnung —,
die sich in der »Prizision der Sensation« ausdriicken soll. Es ist die Aufgabe
der »neue[n] Figuration«,® die Intensitit der Sensation klar und prizise sicht-
bar zu machen.

Durch welche Mittel kann eine derartige Sichtbarmachung der Intensitit
erreicht werden? Der Verzicht auf die Perspektive zugunsten einer »seichten
Tiefe«,®® die einen »frontalen Blick«” erfordert und zum Abtasten der For-
men aufruft, sowie der nicht-plastische Charakter der Form, die von der Linie
oder der Kontur erzeugt wird, bekriftigen die haptische Funktion des Auges.
Diese seichte Tiefe konnte in Analogie zu dem visuellen Effekt eines Reliefs
verstanden werden. Die Uberlappung der unterschiedlichen Bildebenen — dia-
grammatische und figurative — ergibt den Schein einer Tiefe, die im Gemilde
lokal begrenzt an den Riandern der Figur sichtbar wird. An der Oberfliche des
Bildes entsteht somit ein Effekt der Tiefe, der als ein optisches >Flimmernc<
bezeichnet werden kann. Das Diagramm wird wirksam, indem es weder das
ganze Gemilde wie beim Expressionismus einnimmt noch sich in der seich-
ten Tiefe verschanzt. Es tritt an ausgewidhlten Stellen an die Oberfliche, um
eine »Zone von Ununterscheidbarkeit oder objektiver Unbestimmbarkeit«®®
zwischen zwei Formen, eine tiefe »Unihnlichkeit«® bzw. eine Deformation
zu erzeugen, die die Figuration beider Formen zerstort. Daher besteht die
schopferische Macht des Diagramms meiner Ansicht nach darin, ein origi-
nires Trugbild hervorzubringen. Dessen Eigenschaften verbildlicht die Kunst
Bacons paradigmatisch, indem seine Bilder die Spuren der Intensitit der Emp-
findung als sichtbar gewordene Krifte — als »Isolations-«, »Deformations-«,
»Aufldsungs-« und »Paarungskrifte«’® — tragen. In Logik der Sensation erklirt
Deleuze, dass der Malakt bei Bacon noch einen zweiten Moment umfasst: Das
Verwenden des »kolorierende[n] Grau[s]«, das aus der Mischung von Komple-
mentirfarben entsteht, bewahrt die Heterogenitit der Farben. Die Farbe wird
z.B. sowohl als Rot wie auch als Griin empfunden, so dass die eine durch die
andere >flimmert«. Dieses Verhiltnis von »gebrochenen Ténens, das generell
in Bacons Kunst auftaucht, ergibt eine »tiefere«, »nicht-figurative Ahnlichkeit

64 | Ebd., S. 84.
65 | Ebd., S. 68.
66 | Ebd., S. 84.
67 | Ebd., S. 75.
68 | Ebd., S. 96.
69 | Ebd., S. 71.

70 | Ebd., S. 42.

14.02.2026, 11:41:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

fiir dieselbe Form«,” die fiir Deleuze in der Spannung zwischen der Ahnlich-
keit des figuralen Bildes und der Unihnlichkeit der eingesetzten Mittel be-
steht. Diese Heterogenitit des Diagramms ist sein wesentliches Merkmal und
charakterisiert die »Differenz« oder den »Sprung« vom Optischen zum Takti-
len und umgekehrt. Diesen Prozess oder Ubergang aus der Potenzialitit — der
»faktische[n] Moglichkeit« — zur Aktualitit — zum »Faktum« — des Diagramms
bezeichnet Deleuze als »de[n] grofle[n] Moment im Malakt«. Denn das Dia-
gramm zwingt dem blofen, nicht-narrativen »pikturalen Faktum«’? — dem im
Gemilde vergegenwirtigtem Abgebildeten — innere und 4uflere spasmische
Krifte auf, die die urspriingliche Dualitit zwischen Auge und Hand zuguns-
ten des Haptischen iiberholen. Alles ist zugleich: Auge und Hand, Abbild und
Diagramm. Sie werden von Kriften durchzogen, die von den dsthetischen Wir-
kungen der Dinge auf die Sinnlichkeit zeugen. Dinge, die solche Wirkungen
ausiiben, sind als »rohe Vielheiten«”® im Sinne Valérys zu verstehen.

Der Malakt zielt also darauf, eine »sinnliche Ahnlichkeit« aus »unihnli-
che[n] Mittel[n]« zu produzieren.” Er besteht darin, eine originire Differenz zu
erzeugen zwischen einem »pri-pikturale[n] Figurative[n]«”> oder einer »erste[n]
Figuration«,’® die sich auf dem Gemilde und im Geist des Malers als Abbild
einer Figur befindet (wie ein schreiender Papst oder ein liegender Mann) und
einer »visuellen Figur« oder »zweiten Figuration«,” die als ein Trugbild fun-
giert, das aus der wiederholten Deformation durch die Arbeit des Diagramms
entsteht. Diese Differenz, die als eine »nicht-figurative Analogie«’® aufgefasst
werden kann, lisst weder eine Verortung noch eine Identifizierung zu, weil
sie instabil und provisorisch ist. Da jede wiederholte »Injektion« der deformie-
renden Kraft auf das visuelle Ensemble erneut divergierende Differenzen her-
vorbringt, ist der Malakt nach Deleuze »stets aufgeschoben«:” Er »oszilliert«
nicht nur »zwischen einem Zuvor und Danach«,®® sondern zwischen dem ori-
gindren Abbild und dem fertigen Trugbild. In diesem Sinne hat Bacons Kunst,
ebenso wie die Samuel Becketts oder Franz Kafkas, »unbiandige Figuren ent-

worfen, [...] indem sie das Schreckliche, die Verstimmelung, die Prothese,
71 | Ebd., S. 96.
72 | Ebd., S. 96f.

73 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.0., S. 43.
74 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0.,S. 71, S. 96.

75 | Ebd., S. 60.
76 | Ebd., S. 61.
77 | Ebd.

78 | Ebd., S. 71.
79 | Ebd., S. 61.

80 | Ebd.

14.02.2026, 11:41:41,

61


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Irene Breuer

den Sturz oder das Versagen >reprisentierte[n]«.?' Bacons Gemilde kénnen
insofern paradigmatisch als Verbildlichung der Umkehrung des Platonismus
verstanden werden.

5. DEeR KORPER ALS FLEISCHWERDUNG

Die Mechanismen des Trugbilds, wie sie von Deleuze am Beispiel der Figura-
tion in Francis Bacons Werken aufgezeigt werden, bedingen ein stetiges >An-
derswerdenc. In Bacons Gemilden werden Mensch und Tier auf diese Weise
ununterscheidbar. Sie sind »das Fleisch als kérperliches Material der Figur«,
denn fir Bacon ist das Fleisch »das gemeinsame Faktum von Mensch und
Tier«.** Diese Ununterscheidbarkeit ist weder auf eine einfache Ahnlichkeit
noch auf eine gefithlvolle Identifizierung zurtickzufithren, sondern sie griin-
det meiner Ansicht nach auf einer tiefer liegenden Seinsebene. Im Leiden sind
Mensch und Tier vereint oder, besser gesagt, eine Einheit. Leidende, sich in
Schmerz auflésende Kérper sind von einer »ontologischen ZerreiRung«®® be-
troffen, die keine Umkehrung mehr erlaubt. Das Leiden 16st nicht nur die For-
men, wie Deleuze analysiert hat, sondern die Selbstidentitit, die geistige wie
die leibliche, auf. Der menschliche Kérper ist daher in einem Prozess der »Ver-
anderung«®* betroffen. Er wird nicht nur immer anders (Verinderung), son-
dern er wird ein Anderer (Veranderung), Mensch und/oder Tier — oder eben
etwas Anderes: Fleisch.®® Der Genieakt besteht fiir Valéry gerade darin, zu »ver-
ungleich[en], was vom Geist als gleich geboten wird«.®¢ Das Bestreben des

81 | Ebd,, S. 42.

82 | Ebd., S. 20.

83 | Deleuze, Gilles: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Korperse, in: Klossowski,
Pierre, Bataille, Georges, Blanchot, Maurice u.a. (Hg.): Sprachen des Kérpers, Margina-
lien zum Werk von Pierre Klossowski, Berlin 1979, S. 33.

84 | Vgl. Theunissen, Michael: Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart,
Berlin 1965, S. 84: »Das Zu-einem-Anderen- und das Zu-etwas-Anderem-werden brin-
gen wir terminologisch auf einen gemeinsamen Nenner, indem wir die Verdnderung, die
ich hier wie dort durch den Anderen erleide, als »Veranderung«bezeichnen.« Herv.i.0. In
Anlehnung an Theunissens Begriff wird hier der Prozess, der zur Ununterscheidbarkeit
zwischen Mensch und Tier fiihrt, als »Veranderung« bezeichnet.

85 | Es war wiederum Valéry, der Schénes und Neues einander entgegensetzte. Vgl.
Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.0., S. 56: »Das Schone ist Sehnsucht nach dem Selben, das
Neue ist Sehnsucht nach dem Anderen«. Denn es ist das Schdone, das den Wunsch nach
unendlicher Wiederholung, d.h. zum getreuen Abbild, erweckt. Das Neue dagegen liber-
wéltigt und Uberrascht den Kiinstler. Ebd., S. 151.

86 | Valéry: Cahiers/Hefte, a.a.0., S. 149.

14.02.2026, 11:41:41,



https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

Kiinstlers gilt dabei nicht nur der »Veranderung« der Bildsubjekte, sondern
seinem Selbst: Er wird jemand anders,*” ohne dass er sich verfremden wiirde.
Zugleich gibt der Kiinstler uns nicht blof etwas Anderes in der Welt zu sehen,
sondern erdffnet uns die Moglichkeit, uns und die Welt anders zu sehen.®

Der Korper bei Bacon unterliegt ebenfalls dieser »Veranderung«: Er wird
Fleisch in einem Prozess der Fleischwerdung, also indem das formlose Fleisch
sich von den tragenden Knochen 16st. Es handelt sich nicht nur um eine Ver-
renkung des Leibes, sondern um die Spannung zwischen dem herunterfallen-
den, sich auflésenden Fleisch und den nackten, herausragenden Knochen. Der
Korper zerfillt in Schalen, das tief liegende Fleisch steigt mit seiner nackten
Realitit an die Oberfliche, wihrend die »Figur verschwindet« und durch die
Auflésung des Koérpers unsichtbar wird.® In dieser Umkehrung der Sichtbar-
keit tritt das Unsichtbare an die Oberfliche, wihrend das Sichtbare in der Tiefe
des Unbestimmten, des Unsichtbaren verschwindet. An dem 4uflersten Punkt
dieser Umkehrung ist das emporgestiegene Fleisch weder lebendig noch leb-
los, es tragt aber die Spuren der ihm zugefiigten Leiden. Nicht nur appelliert
es an das Mitgefiihl des Betrachters, sondern erweckt in ihm ein Gefiihl des
Erhabenen, das Bewunderung, aber vor allem Lust am Ekel auslost. Unser Ge-
miit wird demzufolge von dem Bild wechselweise angezogen und abgestofRen.
Ein Widerstreit der Gefiihle entsteht. Konvulsivische Schonheit, die Schmerz,
Lust und Begehren auslost, ist hier am Werk. Diese konvulsivische Schonheit
impliziert im Sinne André Bretons eine Gratwanderung zwischen Leben und
Tod, die sich an dem formlosen Gesichtsfleisch von Bacons Figuren zeigt. Die-
ses Auflésen des Gesichtes, das wir als ein Zeichen der Lebendigkeit des Lei-
bes auffassen kénnen, geht mit einer Auflésung des Selbst einher: Denn es
ist das Gesicht, das die Verbindung zwischen Ich und Welt gewihrleistet. Der
Gesichtsausdruck ist jedoch etwas mehr als eine bloRe Vermittlungsinstanz,
denn er spiegelt unsere Identitit im Sinne der »Selbigkeit«*® wieder, d.h. eine
Identitit, die trotz der Verinderung von Eigenschaften an einen unwandelba-
ren Kern der Persénlichkeit gebunden ist: Was< und >wie« wir sind, also unser
Sein und unsere Seinsweise, driickt sich in unseren Ziigen und Gesten aus.
Unser Gesicht ist somit ein unverwechselbarer Zeichentriger; er trigt die Zei-
chen unserer Selbigkeit in die Welt aus.

Diese Korper als Mensch/Tier sind zweideutige Wesen: Indem sie ihre Ge-
sichter in Fleisch auflésen und gleichzeitig ihre unversehrte, aber unscharfe

87 | Ebd., S. 159.

88 | Waldenfels: »Das Unsichtbare dieser Weltg, a.a.0., S. 13-14.

89 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 24-25.

90 | Ricceur, Paul: Das Selbst als ein Anderer [Soi méme comme un autre, 1990],
ibers. von Jean Greisch in Zusammenarbeit mit Thomas Bedorf und Birgit Schaaff, Miin-
chen 1996, S. 11.

14.02.2026, 11:41:41,

63


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Irene Breuer

Korperlichkeit bewahren, sind sie echte, schwindelerregende Trugbilder, da sie
zugleich das Eine, das Auflésen aller Formen, aussagen, wihrend sie etwas
Anderes vortiuschen, nimlich die Bewahrung eben dieser Formen. Statt einer
eindeutigen Sichtbarkeit des originell Unsichtbaren wird eine >triibe Sichtbar-
keit< erreicht, die die Formen als vorldufiges Resultat der Intensitit des Krifte-
spiels offenbart. Die Verzerrung der Formen, die Auflésung des Kérpers und
des Selbst driicken nicht nur die Intensitit, sondern den Zwiespalt des Wesens
aus: weder »dies< noch >jenes<, sondern >beides< in stetiger »Veranderung« zu
sein. Diese Art von Identitit kann als eine »Selbstheit« verstanden werden, die
das Ungleichartige, das Gegenteilige miteinschlieft.”! Die Trugbilder offenba-
ren somit einen dynamischen Prozess der Identititsverwandlung; ein Wider-
streit zwischen einer stabilen Selbstheit, dessen Kerneigenschaften sich stets
verindern, und einer sich verandernden Selbstheit, die eine ebenso verwandel-
bare Andersheit einbezieht.

In dem Trugbild wird etwas bekundet, das sich dabei auch gleichzeitig
verbirgt. Die Figur stellt einen Menschen dar, dessen Leib sich der Wiederer-
kennung entzieht und dessen geistiges Leben sich uns verbirgt. Das Trugbild
schafft somit die Eindeutigkeit ab und tduscht eine Realitit vor, indem es deren
gewohnte Erscheinungsweise verfremdet. Das Entstehen dieser eigentiimli-
chen »Konstellation«®* kann wie folgt nachvollzogen werden. Trugbilder sind
Scheinbilder (im Gegensatz zu Abbildern), die durch folgende Eigenschaften
gekennzeichnet sind: Verinderung (stetiges Anders-Werden), Unihnlichkeit
(ein Wiedererkennen ist hier unméglich), Vortauschung (gibt ein Zeichen fiir
etwas Anderes aus), Zweideutigkeit (gleichzeitige Bewahrung und Auflésung
der Formen), Verstellung (etwas Anderes-Werden, Veranderung), Verzerrung
(Zerreiflen der Formen) und Schépfung von asignifikanten Strichen (zeugen
von der Intensitit der Empfindung).

6. DiE AToPISCHE DIFFERENZ, DER SINNLICHE UBERSCHUSS
DER WAHRNEHMUNG, DIE SINNBILDUNG

Was uns widerfihrt, ist also ein Gegenstand der Begegnung und nicht der
Rekognition, die Urbild und Abbild aufeinander bezieht. Entsprechend kén-
nen Trugbilder als Bilder verstanden werden, die sich uns aufdringen. Die
dem Dargestellten zugefiigte Gewalt ruft Sensationen auch im Koérper des

91 | Ebd.

92 | Deleuze: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Korpers«, a.a.0., S. 29: Deleuze
fasst Klossowskis »eigene, ausnehmend reiche Konstellation« folgendermafien zusam-
men: »Trugbild (simulacre), Ahnlichkeit (similitude), Gleichzeitigkeit (simultanéité), Vor-
tduschung (simulation) und Verstellung (dissimulation)«.

14.02.2026, 11:41:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

Betrachters hervor. In diesem Beriihrtsein durch das Bild entsteht ein sinn-
licher Uberschuss gegeniiber der Bedeutung. Es ist jetzt weder der figurative,
illustrative oder narrative Charakter der gemalten Figur, der dem Kérper Sinn
gibt, sondern die »atopische Differenz« zwischen dem Abbild und dem Trug-
bild. Als Sinn-Stiftung bringt sie ein Selbes als ein Widerstreit zwischen dem
stetigen Anders-Werden (Verinderung) und dem ebenso stetigen Etwas-Ande-
res-Werden (Veranderung) hervor. Durch die ontologische Zwittereinheit zwi-
schen der Selbigkeit und der Selbstheit wird ein Sinn gestiftet, der sich weder
vollstindig erhellen noch in bestehenden Begrifflichkeiten erfassen lisst, son-
dern sich eher in einer sinnlichen Erfahrung erweist.

Wie bildet sich aber ein sinnlicher Uberschuss und wie ist diese »atopi-
sche Differenz< niher zu bestimmen? Dieser sinnliche Uberschuss entsteht
in der Sphire der Passivitit, im Bereich des Vorpridikativen, d.h. auflerhalb
der Diskursivitit, und kann mit Husserl weiter erldutert werden. Beide Auto-
ren teilen nimlich die Suche nach einer vorbegrifflichen Differenz, die nur
in sinnlichen Erfahrungen empfunden werden kann. So findet nach Husserl
in der Passivitit, d.h. »ohne aktive Ichbeteiligung«,”® eine »fortschreitende
Sinnesschépfung«® bzw. eine »Sinnbildung«® statt, die dem Gegenstand im
stetigen Wandeln der Anblicke einen sinnlichen Uberschuss verleiht. Die-
ser Sinnbildungsprozess im Vorkategorialen kann mit Husserl als eine »ur-
spriingliche Sinnesformung«®® verstanden werden, aus der die Sinnstiftung
hervorgeht. Alles, was uns »je affiziert«,” setzt diesen Sinnbildungsprozess in
Gang. Die »Quelle«, aus der die Pridikate schopfen, sind die »Gefithle«;* in
der »Gefiihlsaffektion« ist das Ich ein »fithlendes Ich«.”” Denn in der Passivi-
tat fungiert die »Affektion« als ein »objektivierender Modus« niederster Stufe:
Sie konstituiert einen Gegenstand als eine Einheit hyletischer, d.h. stofflicher
Merkmale. Dabei entsteht die Affektion im Spiel zwischen einem Reiz, den
die Objekte ausstrahlen und der dadurch geweckten »Gefithlszuwendung«.1°
Dies bedeutet, dass der Gegenstand als eine aus der Verflechtung »hyletische(r]

93 | Husserl, Edmund: »Aktive Synthesen«: Aus der Vorlesung »Transzendentale Logik«
1920/21. Ergdnzungsband zu »Analysen zur passiven Synthesis«, Hua XXXI, hg. von
Roland Breeur, Dordrecht 2000, S. 8. (hiernach als Hua. XXXI mit Seitenangabe zitiert).
94 | Ebd., S. 25.

95 | Richir, Marc: Phdnomenologische Meditationen: Zur Phdnomenologie des Sprach-
lichen [Méditations phénoménologiques, 1992], iibers. von Jirgen Trinks, Wien 2001,
S. 82.

96 | Husserl: Hua XXXI, a.a.0., S. 20.

97 | Ebd., S. 15.
98 | Ebd., S. 7.
99 | Ebd., S. 9.

100 | Ebd., S. 8.

14.02.2026, 11:41:41,

65


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Irene Breuer

Daten«'! herausgehobene Einheit verstanden wird, die durch die passive Ge-
fuhlszuwendung eines auf Reize antwortenden, fithlenden Ichs entsteht. An
dieser »urspriingliche[n]« schopferischen »Aktivitit [...] einer fortschreiten-
de[n] Sinnesschépfung«®? zeichnet sich eine sinnlich affektive Uberschuss-
struktur ab, da diese Einheit sich fortschreitend an anschaulichem Gehalt
bereichert.

Dieses Verstindnis der passiven Genesis des Sinns entgeht meines Er-
achtens Deleuzes Kritik, dass die phinomenologische Sinnkonstitution »ver-
strickt« in die »Fallen des Bewufltseins oder des Cogito«'® bliebe. Denn durch
die passive Konstitution wird mit dem epistemologischen Paradigma gebro-
chen, das die Objekte ausgehend von der Zusammenarbeit der Erkenntnis-
vermégen in einem denkenden Subjekt konzipiert.* Deleuze tritt aber noch
einen weiteren Schritt von Husserls Konzeption zuriick, indem er jede Form
von Subjektivitit aufer Kraft setzt. Das »transzendentale Feld ist ebenso wenig
individuell wie personlich — und ebenso wenig allgemein wie universell«,'®®
entgegnet er Husserl. Fiir Deleuze kann sich der Sinn nur auf einem »neutra-
le[n], priindividuelle[n] und unpersénliche[n] Feld«'% entfalten. »Neutralitit«
und »genetische Potenz« des Sinns stehen hier in einer Wechselwirkung: Zum
einen ist der Sinn bei Deleuze eine »Wirkungs, ein »Oberflicheneffekt«'”” kor-
perlicher Ursachen, und die neutrale Oberfliche des Korpers ist das Produkt
seines »mafllosen Pulsieren[s]« in der »undifferenzierten Tiefe« des Feldes.!*®
Zum anderen ist er die »Quasi-Ursache« als Hervorbringung der Individua-
tion und der weiteren Bestimmung — z.B. der Bedeutung — der Kérper.'® Die
Individuation der Korper erwichst somit aus der Wirkung des Sinns auf das
Sinnliche als ein Reich priindividueller Differenzen oder Singularititen. Die
Sinnstiftung vollzieht sich, indem »sich der Sinn auf der Oberfliche auf beide
Seiten gleichzeitig verteilt, als Ausgedriicktes, das in den Sitzen subsistiert,
und als Ereignis, das den Kérperzustinden widerfihrt«.

101 | Ebd.

102 | Ebd., S. 25.

103 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 159, siehe auch S. 130.

104 | Ebd., S. 130.

105 | Ebd., S. 131.

106 | Ebd., S. 159.

107 | Vgl. ebd., S. 136: »[D]ie Oberflache [ist] als Ort des Sinns zu nennen [...].« Und
S. 161: »[D]ie Oberflache [ist] das transzendentale Feld selbst und der Ort des Sinns
oder des Ausdrucks. Der Sinn ist das, was sich an der Oberflédche bildet und entfaltet.«
108 | Ebd., S. 159-160.

109 | Ebd., S. 161.

110 | Ebd.

14.02.2026, 11:41:41,


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinnbildung und Widerstreit zwischen mimesis und methexis bei Gilles Deleuze

In diesem Zusammenhang kann das Trugbild als ein Bild ohne Ahnlich-
keit verstanden werden, dass sich wihrend der Wahrnehmung fortwihrend
sinnlich bereichert. In dem Bild findet sich somit eine wesentliche Diskre-
panz: Das Wesen des Bildes besteht darin, ein wechselbares, offenes Sein zu
besitzen. >Offenheit« bedeutet hier ein Zweifaches, insofern das Sein offen fiir
die Verinderung seiner Eigenschaften (Selbigkeit) ist und immer schon sei-
ne eigene Alteritit (Selbstheit) trigt. Dieses »scheinbare Seinc« ist kontingent
und steht damit im Gegensatz nicht nur zum notwendigen Sein der Ideen,
sondern zum kontingenten Sein der Abbilder, die den Urbildern dhnlich sind.
Ein Trugbild schlieflt auflerdem nicht nur den Beobachterwinkel ein, so dass
es fiir jedermann eine Singularitit, ein Unikat darstellt, sondern wird erst vom
Akteur in dieser Singularitit in seinem Sinn vor jeder Begriffserfassung sinn-
lich erfahren. In Analogie mit Deleuzes Deutung der Wiederholung kénnen
wir also das Trugbild als >das Sein des Werdens« verstehen, das eine sinnstif-
tende Funktion ausiibt. Dank dieses wesentlichen Zwiespalts zwischen Sein
und Werden — das Sein als stindige Verinderung bzw. Veranderung — ist der
Sinn wandernd und ohne stabile Verortung: Eine atopische Differenz entsteht.
So ist ersichtlich, dass der Widerstreit zwischen mimesis und methexis gerade
die atopische Differenz hervorbringt, die das Trugbild zu einer fortwihrenden
Sinnbildung zwingt, welche sich nur in sinnlichen Erfahrungen auszudri-
cken vermag und den Korpern als ein Ereignis widerfihrt.

14.02.2026, 11:41:41,

67


https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 1141



https://doi.org/10.14361/9783839435755-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

