188 | Matrixiale Philosophie

8. Entdifferenzierung: Die Totemmutter
als surreale Matrix

8.1 Totemistische Verwandtschaft:

eine Frage des soziobiologischen Kollektivs:

Totem-Mutter und Tier-Pflanzen-Mensch-Phylum
Das Phénomen des Totemismus bringt die Gesamtheit der Gruppe in Zusam-
menhang mit einem Phdnomen auBerhalb der Gruppe, mit etwas von auflen, in-
dem die menschliche Gruppe in mimetischer Entsprechung zu einer bestimmten
auflerhalb von ihr existierenden Kategorie des Seins steht, seien es nun Tiere,
Pflanzen, Steine, Gewisser, Berge, Sterne etc. Die Mitglieder befinden sich da-
bei ihrer Undhnlichkeit (Alter, Geschlecht etc.) in einem kiinstlichen Bund durch
das Totem, das wiederum einen Herkunftsbezug zur AuBlenwelt aufweist. Der
Totemismus erregt die Grenzen zwischen dem Innen und Auf3en, zwischen inne-
rer Identitdt der Menschen und AuBengebiet. In dieser Hinsicht fasst Lévi-
Strauss den Zusammenhang zwischen Tier- und Pflanzenwelt mit der aus Men-
schen bestehenden Gruppe als Quintessenz einer Bindung auf, die biologische
Taxonomien iiberschreitet, was er auf eine geistige Assoziation zuriickfiihrt:

Die Tierwelt und die Pflanzenwelt werden nicht nur herangezogen, weil sie da sind, son-
dern weil sie dem Menschen eine Denkmethode bieten. Der Zusammenhang zwischen der
Bezeichnung des Menschen zur Natur und der Charakterisierung der sozialen Gruppen
[...] erscheint nur so, weil die wirkliche Bindung zwischen den beiden Ordnungen indirekt

ist und weil sie durch den Geist geht. >

Die Frage, welche menschlichen Eigenschaften sich mit animalischen verbinden,
hat die Anthropologen und Ethnologen des 20. Jh. sehr beschéaftigt. Im Fall des
Muttertotems ist die Liaison zwischen Auflen- und Innenwelt des socius jedoch
nicht geistig, sondern generativ. Es wird jene Eigenschaft geteilt, die alle Arten
von Miittern in sich haben: die generative Kraft, das Leben weiterzuleiten. Als
Beispiel kann etwa der Schwangerschaftskult der Arunta in Zentralaustralien ge-
nannt werden, von dem Frazer berichtet. Die Arunta kennen keinen Zusammen-
hang zwischen Empfiangnis und Geschlechtsakt, sondern dadurch, dass die Geis-
ter der Verstorbenen eines Totems in den Leib der Frauen desselben Totems ein-
dringen, werden durch ,,Graviditat die Ahnen wiedergeboren: ,,Wenn ein Weib
sich als Mutter fiihlt, so ist in diesem Augenblick einer der auf Wiedergeburt
lauernden Geister von der néchstliegenden Geisterstétte in ihren Leib eingedrun-

222 Ebd. S. 22.

- am 14.02.2026, 11:47:33.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 189

gen und wird von ihr als Kind derart geboren“*”, dass das Totem aus einer
Schwangerschaftsfantasie der Frau beim Schock der ersten Kindesbewegungen
entsteht.”** Dieses Kind hat dasselbe Totem wie alle an einer bestimmten Stelle
lauernden Geister. Sir Galahad wiirde diese Empfangnis vermutlich als ,,Schock
der Kindesbewegung® bezeichnen, das heifit, das ,,Tier, der Vogelruf, die Pflan-
ze, der Windhauch, der Stein, der Stern, was eben in diesem bestiirzenden Mo-
ment ihre Aufmerksambkeit fesselt, soll die Schwangere filir den eben eingedrun-
genen Lebenserreger halten, der sich in Menschenform von ihr wiedergebéren
lassen will.«**

Unter dem psychologischen Vorzeichen dieser Totemismus-Theorie, der auf
der ,,auBerlichen Seele“?? beruht, wird die These behandelt, dass ,,das Weib ur-
spriinglich geglaubt hat, das Tier, die Pflanze, der Stein, das Objekt, welches ihre
Phantasie in dem Moment beschiftigte, als sie sich zum ersten Mal schwanger
fiihlte, sei wirklich in sie eingedrungen und werde dann von ihr in menschlicher
Form geboren, so wire die Identitdt eines Menschen mit seinem Totem durch
den Glauben der Mutter wirklich begriindet, und alle weiteren Totemgebote ...
lieBen sich leicht daraus ableiten.“**” Frazer stellt in diesem Zusammenhang die
These auf, dass der Totemismus eine Schépfung nicht des ménnlichen, sondern

T . .228
des weiblichen Geistes sei™" .

223 Freud, S.: Totem und Tabu, S. 460. Hiermit rezipiert Freud die Totemismus-Theorie
Frazers.

224 Vgl. Sir Galahad: Miitter und Amazonen, S. 275.

225 Ebd., S.275.

226 Vgl. Freud: ,,Die erste, psychologische Theorie Frazers, noch vor seiner Bekannt-
schaft mit den Beobachtungen von Spencer und Gillen geschaffen, ruhte auf dem
Glauben an die ,dufBerliche Seele‘. Der Totem sollte einen sicheren Zufluchtsort fiir
die Seele darstellen, an dem sie deponiert wird, um den Gefahren, die sie bedrohen,
entzogen zu bleiben. Wenn der Primitive seine Seele in seinem Totem untergebracht
hatte, so war er selbst unverletzlich, und natiirlich hiitete er sich, den Triger seiner
Seele selbst zu beschédigen. Da er aber nicht wuflte, welches Individuum der Tierart
war, lag es ihm nahe, die ganze Art zu verschonen. Frazer hat diese Ableitung des
Totemismus aus dem Seelenglauben spater selbst aufgegeben.” Freud, S: Totem und
Tabu, S. 459, vgl. dazu J. Frazer: The golden Bough, II. Taboo and the Perils of the
Soul, 1911.

227 Vgl. Ebd., S. 460.

228 Dazu Frazer: ,,Anything indeed that struck a woman at that mysterious moment of

her life when she first knows herself to be a mother might easily be identified by her

- am 14.02.2026, 11:47:33.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | Matrixiale Philosophie

Emile Durkheim konnte insofern behaupten, dass den Verwandtschaftsbe-
ziehungen totemistischer Gesellschaften nicht Blutsbeziehungen zugrunde lie-
gen;229vielmehr besteht ihre Gemeinsamkeit in der Zugehdrigkeit zu einem To-
tem. Diese Idee leitet er aus einer kritischen Arbeit Morgans her: ,,[...] die Ver-
wandtschaftsnamen, die zwei Australier einander geben, deuten also nicht not-
wendigerweise auf eine Blutsverwandtschaft zwischen ihnen hin, wie sie es nach
unserem Sprachgebrauche miissten; sie. bezeichnen soziale als physische Bezie-
hungen***

Das Totem bedeutet einen kollektiven Individuationsprozess, die Annahme
einer Form von Differenzierungssystemen, wobei Ahnlichkeiten zwischen
AuBen und Innen festgestellt werden, um zugleich eine Differenz mittels einer
Vorschrift festzusetzen. Diese unmittelbare, konkrete Teilnahme der Individuen
an ihrer Umwelt bezeichnet Beziehungen zwischen dem Menschen und dem
AuBen und ruft die Feststellung eine Art von Ahnlichkeiten hervor, aus der sich
das eigenartige Phdnomen des Totemismus ergibt. Das Totem ist die Bezeich-
nung fiir die Zusammenballung von Merkmalen dessen, was eine Gruppe fest-
legt. Es ist der Container tatséchlicher innerer Merkmale und die Verdichtung
von Eigenschaften, die das Andere potenziell enthilt. Es ist ein(e) kiinstleri-
sche(r) Genossenschafter(in), die / der potenziell sdmtliche Einteilungen enthilt.
Durch Darstellung der Gesamtheit der Arten oder der iibergeordneten Gattung
stellt der Mensch in der Grenze zum Absoluten die Bewahrung aller wirklichen
und potenziellen Arteinteilungen fest.

8.2 Epistemologisches Problem: die Totemmutter —

eine widerspriichliche Kategorie zur aristotelischen Logik
Die Verwandtschaft zwischen einer Gruppe oder einem Individuum und einer
Naturkraft oder einem Element der Umwelt sozialer Korper, wie sie der Tote-
mismus etabliert, widerlegt beildufig bestimmte zentrale wissenschaftliche Ta-
xonomien.”' Das Totem stellt die bestimmte Taxonomie und die Anordnung der

with the child in her womb. Such a maternal fancies, so natural and seemingly so
universal, appear to be root of totemism.* Zitat nach Freud, S.: Totem und Tabu, S.
461.

229 Vgl. E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiosen Lebens, S. 144.

230 S. Freud: Totem und Tabu, S. 300.

231 Es ist bekannt, dass Aristoteles mit Theophrast aus dessem naturphilosophischem
Wissen die Einteilung der urspriinglichen morphologischen Typen oder biologischen
Gruppen der verschiedensten Arten herausentwickelte. Die phylogenetische Reihe

der graduellen morphologischen Merkmale der Biologie liegt der antiken Klassenlo-

- am 14.02.2026, 11:47:33.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom II'| 191

Arten in Frage, aus denen jene Gattungen bestehen, die aus einem anthropozent-
risch-evolutionistischen Schema®? hergeleitet sind.

Das erste einheitliche System zur Klassifizierung von Tier- und Pflanzenar-
ten stiitzt sich auf eine bindre Nomenklatur von Art- und Gattungsnamen. Der
Naturforscher Carl von Linné (1741-1783) hatte die einzelnen Tieren und Pflan-
zen in Gruppen angeordnet und nach Arten und Gattungen klassifiziert. Die sys-
tematische Unterteilung in Arten und Gattungen setzt hierarchische Beziehungen
zwischen Tier- und Pflanzarten voraus, wobei bestimmte biologische Eigen-
schaften hervortreten. Das von Linné vorgeschlagene System basiert auf dem
von Aristoteles dargestellten bindren logischen System, in dem Differenzen
gegeniiber Ahnlichkeiten zwischen Singularititen bevorzugt werden.

Nach der aristotelischen Logik verzweigen sich Tiere, Pflanzen und Men-
schen in einem baumihnlichen Bild. Nicht ihre Verschiedenheit ist es, die man

gik zugrunde. Diese benennt die Art als Teilklasse einer umfassenderen Klasse, wel-
che der Gattung untergeordnet ist. Vgl. Hindenlang, Ludwig: Sprachliche Untersu-
chungen zu Theophrasts botanischen Schriften. Straburg: Triibner 1910, S. 167-
169. Dazu werden die neuzeitlichen Forscher von Klassikern der antiken Naturkun-
de, besonders von Aristoteles und Theophrast inspiriert. Aus dem 17. Jahrhundert
sind die Botaniker und Anatomen Caspar Bauhin sowie der Botaniker und Physiker
P. Pitton de Tourneforts bekannt. Im 18. Jahrhundert ist der Naturforscher Carl von
Linné, der die Grundlagen der modernen botanischen und zoologischen Taxonomie
etablierte, und im 19. Jahrhundert der Naturwissenschaftler und Naturforscher
Charles Darwin zu nennen, dem noch die klassischen Taxonomieverhéltnisse zwi-
schen Gattung (genus) und Art (eidos) folgen. Die neuzeitlichen Botaniker, Anato-
men und Zoologen, aber auch humanistische Lexikographen hatten zum Ziel, die
Genauigkeit der Lebewesen, besonders einzelner Pflanzen und Tiere, zu beobachten,
zu gliedern, zu klassifizieren und einzuteilen.

232 Evolution heift Veréinderung, Bewahrung dieser Verinderungen und Ubermittlung
dieser Verdnderungen von Generation zu Generation. Das Totem bedeutet Zusam-
mengehorigkeit der Menschen einer Gruppe. Sie teilen das, was sie bestimmt, und
dies enthdlt die Verschiedenartigkeit, welche der Sippe X innewohnt; das Totem
16scht die Differenzen unter diesen bestimmenden Merkmalen. Die Differenzen zwi-
schen verschieden Totems werden aufgrund des exogamischen 6konomischen Aus-
tauschsystems aufgeldst und eine kiinstliche Gattung entsteht. Dieser soziologisch-
ethnologischen Begriffseinteilung Sippe-Stamm folgt die abendlandische klassische
Logik dergestalt, dass sie die hohere Spezies vor anderen privilegiert. Infolgedessen
lasst sich die soziologisch-ethnologische Forschung auf der Basis dieses hierarchi-
schen Modells deuten.

- am 14.02.2026, 11:47:33.


http://de.wikipedia.org/wiki/Botanik
http://de.wikipedia.org/wiki/Zoologie
http://de.wikipedia.org/wiki/Taxonomie
https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://de.wikipedia.org/wiki/Botanik
http://de.wikipedia.org/wiki/Zoologie
http://de.wikipedia.org/wiki/Taxonomie

192 | Matrixiale Philosophie

zuerst beobachtet, sondern ihre Ahnlichkeit, sodass offensichtlich wird, wovon
die Arten abstammen. Die Ahnlichkeit der einzelnen Lebewesen untereinander
wird gemédl der biologischen Taxonomie nach der Referenz der vollstdndigsten
und hochsten Art, ndmlich dem Menschen bewertet. Ausgehend von der Defini-
tion der hochsten Art werden dann Differenzen zugunsten allgemeiner Merkmale
wahrgenommen, sodass die Differenzierung ihren Ursprung wiederum in der
Negation der Ahnlichkeiten hat — die gemeinsamen Merkmale, die alle Individu-
en einer Gruppe teilen, sind Voraussetzung zur Bestimmung der jeweiligen Dif-
ferenzen.”* Daraus ergibt sich eine Eskalation zwischen relativen (oder absolu-
ten) ober- und unterbegrifflichen qualitativen Abstufungen,”* und wir stofen auf

233 Insofern ist die aristotelische formale Logik dazu geeignet, die Einzeldinge unter
einem obersten Bestimmungsgesichtspunkt zu vereinen und zu einem Begriff zu
kommen. Vgl. G. Giinther: ,,Das Tertiur non Datum spielt, wie aus der Zeichnung
ohne weiteres abzulesen ist, zwischen ,rot* auf der eine Seite und dem zweistufigen
Pradikatenschema auf der anderen Seite. Die zweite (untere) Stufe représentiert die
Moglichkeit, iiber den einfachen Farbengegensatz hinaus zu reflektieren und andere
Gesichtspunkte heranzuziehen.“ G. Giinther: Idee und Grundriss einer nicht-
Aristotelischen Logik, S. 150. Der Satz der logischen Identitit besagt, dass das ob-
jektive Sein identisch mit sich selbst sein muss (Gott) und dass das absolute Pradikat
sich auf die Unterbegriffe (Subjekt) bezieht. Im Rahmen des absoluten Universal-
préadikats, das heif3t Sein, ist festzustellen, dass es kein Drittes zwischen Sein und
Nicht-Sein gibt. Das Tertium non Datum impliziert auf dem Boden einer zweiwerti-
gen Logik die Bejahung des Universalprddikats und dessen wahren oder falschen
Wahrheitswert. Vgl. ebd., S. 131f.

234 Die Einzeldinge lassen sich in einer Art zusammenschlieBen, wéahrend die Arten
ebenfalls in einer umfangreicheren Gattung zusammengefasst werden: ,, Vielleicht ist
es nun am besten, das, was die Gattung betrifft, gemeinsam zu sagen, wenn diese
Gattungen von den Menschen richtig bestimmt sind und eine einheitliche gemein-
same Natur besitzen und Arten in ihnen vorhanden sind, die nicht zu weit voneinan-
der entfernt sind, wie (die Gattung von) Vogel und Fisch, und ebenso auch wenn
eine Gruppe ohne Namen ist, aber in gleicher Weise wie die Gattung die in ihr ent-
haltenen Arten umfasst. Was aber nicht von dieser Art ist, das ist einzeln zu behan-
deln wie der Mensch und wenn es etwas anderes derartiges gibt.“ Aristoteles: De
Part I 3.644 b7, S. 29. Was die aristotelische logische Operation ermdglicht, ist die
Andeutung von immer mehr spezifischen Differenzen, einer immer héheren Beach-
tung von Einzeldingen, die sich aber unter einem Universalbegriff pradizieren las-
sen. In der biologischen Taxonomie geht es in der Regel um Arten (Spezies), die

derart definiert sind, dass sie sich auf Einzelne beziehen. Es kann sich auch um eine

- am 14.02.2026, 11:47:33.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 193

das allgemeine logische Problem der Differenz.””” Das heifit: Es wird nach der
Definition der hochsten Art (in diesem Fall des Menschen) die Differenz der
einzelnen Dinge zugunsten allgemeiner Merkmale auflosen.

Aus matrixialer Sicht hingegen fiihrt zum Aufbau totemistischer Interpreta-
tionen das Prinzip der Ahnlichkeit zwischen verschiedenen Arten von Miittern,
das heifit, zu einer Verbindung zwischen jenen Menschen, Tieren, Pflanzen etc.,
deren Ausdruck die Totemmutter ist. Wie viel oder wie wenig Tierisch-
Pflanzliches hat die Mutter, um sich dadurch zu differenzieren und eine neue
Gattung zu begriinden? Wie und auf welche Weise ist die Art ,,Homo* unabhin-
gig von ihren verwandten Arten innerhalb der Gattung Lebe(wesen) Tier/
Pflanze?

Zu dieser Frage mochte ich die Thesen der Philosophin und Kiinstlerin Eli-
sabeth von Samsonow iiber die symbolische Ordnung der ,,Mutterheit in die
Untersuchung einfithren. Die symbolische Ordnung, auf die sich die Figur Mut-

hohere Gattung handeln, um Wiederholungen von Sachverhalten, die allgemeiner
sind, zu vermeiden und nicht bei jeder einzelnen Spezies dasselbe konstatieren zu
miissen. Dies scheint letztendlich so zu sein, dass Aristoteles Demonstrationen im
Auge hat, die sich von einer allgemeinsten Gattung aus zu immer spezielleren Ein-
zeldingen abwirts in einer hoheren Ordnung umfassen lassen. Vgl. dazu Aristoteles:
Ernst An. I 19-23, S. 70. Dementsprechend werden die differentia specifica, die Ein-
zeldinge, immer mehr nach ihren Differenzen unterteilt und gegeneinander ausdiffe-
renziert, aber zugleich werden sie als Bestandteil immer groferer Gattungen, nach
deren Ahnlichkeiten sie zugeordnet werden, erfasst. Infolgedessen heift das Definie-
ren nach genus proximum und differentia specifica, die Bedeutung eines Begriffes
festlegen. Die differentia specifica sind nach dem Gesetz der Identitdt mit der hochs-
ten und vollkommensten Entitét so gemeint, dass sich daraus eine ganze hierarchi-
sche ontologische Taxonomie herleitet. Aristoteles: ,,Die Gattung scheint nicht von
der Differenz, sondern von dem ausgesagt zu werden, dem die Differenz beigelegt
wird, so das Sinnenwesen von Mensch, Ochs und den anderen Gangtieren, nicht von
der spezifischen Differenz selbst. Denn soll von jeder Differenz Sinnenwesen gesagt
werden, so wiirden viele Sinnenwesen von der Art ausgesagt werden. Auch sind alle
Differenzen entweder Arten oder Individuen, wofern sie Sinnenwesen sein sollen.
Denn jedes sinnliche Wesen ist entweder Art oder Individuum.* Aristoteles: Top VI
6 144b, S. 138. Vgl. dazu De Part I, 3, 643a 3, S. 25; De Part, I 16.659 b6, S. 52;
De part. IV 10. 687 a 5, S. 108.

235 Dies bildet die Grundlage der antiken philosophischen Lehre, insofern das Sein ein
Priadikat von Vielen oder von sich selbst ist und somit als Voraussetzung der baum-
dhnlichen Struktur des Seins und dessen Wirklichkeit zu begreifen ist.

- am 14.02.2026, 11:47:33.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | Matrixiale Philosophie

ter-Tier beruft, integriert danach ,,das Tier Sozius*“ und ,kultiviert ... die
Mutterheit™ als ,,eine ,,Offnung zum Transhumanen.“***An diesem Punkt wird
die Mehrwertigkeit der symbolischen Dimension der Mutter-X angesprochen,
die darin besteht, dass ihre Beschaffenheit nach aulen die innere Organisation
der Gesellschaft bestimmt. Im selben Sinne dehnt die Totem-Mutter die Grenzen
des socius aus, und durch die Liaison mit dem Auflen und die Verinnerlichung
dieser Verbindung wird die socius in sich ausdifferenziert. Mit Elisabeth von
Samsonow konnte festgestellt werden, dass die soziale Figur der Mutter also
noch auBlerhalb der Grenze des socius steht, nicht innerhalb, sondern an seiner
Peripherie.

8.2.1 Totem und Verbote der Ahnlichkeiten

Der peripherischen Stellung des Totems wird in der sozialen Einheit ist eine
aullerordentliche Kraft zugeschrieben, die in der ethnologischen Psychologie mit
dem Tabu assoziiert wird.”>’ Die doppelte Bedeutung des Wortes ,, Tabu* (nach
W. Wundt: heilig und unrein) wurde urspriinglich im Sinne eines Ddmonischen
zusammengefasst, dessen Zeichen es ist, dass es nicht beriihrt werden darf. Nach
Freud gehort das Wort ,,tabu® zum romanischen sacer, so wie andere analoge
Ausdriicke wie griechisch agos und hebréisch kodausch. Die indoeuropéischen
Ausdriicke des Wortes ,,Tabu* driicken einen sakralen oder religiosen Zustand
aus, eine Sitte, die zum Gesetz erhoben wurde. Um diese Intuition zu bestétigen,

zieht Freud den polynesischen Gegensatz des Wortes heran: noa.”® Noa bedeutet

236 E.v. Samsonow: Anti-Elektra, S. 66.

237 Vgl. Freud iiber die Tabutheorie bei Wundt: ,,Wundt lehrt uns also, das Tabu sei ein
Ausdruck und Ausfluss des Glaubens der primitiven Volker an ddmonische Méchte.
Spéter habe sich das Tabu von dieser Wurzel losgeldst und sei eine Macht geblie-
ben, einfach weil es eine solche war, infolge einer Art von psychischer Beharrung;
so sei es selbst die Wurzel unserer Sittengebote und unserer Gesetze geworden.“ S.
Freud: Totem und Tabu, S. 248f.

238 Vgl. Freud: ,,Streng genommen umfasst tabu nur 1) den heiligen (oder unreinen)
Charakter von Personen oder Dingen, b) die Art der Beschrankung, welche sich aus
diesem Charakter ergibt und 3) die Heiligkeit (oder Unreinheit), welche aus der Ver-
letzung dieses Verbotes hervorgeht. Das Gegenteil von tabu heifit in Polynesien

,noa‘, was ,gewohnlich® oder ,gemein‘ bedeutet.” Ebd, S. 342f.

- am 14.02.2026, 11:47:33.



https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 195

das Gegenteil des Sakralenm, niamlich das Gewohnliche und das, was allgemein
zuginglich ist.”*

Das Tabu fillt auf alle Taten, Gegenstidnde usw., welche die exogamische
Differenz des Totems iiberschritten haben. Wenn gegen die totemistische Alteri-
tit verstolen wird, gibt es ein Tabu; dabei geht die Grenze der Gruppe zwischen
Innen und AuBlen verloren. Unter den bekanntesten Dingen, auf die ein Tabu
fallt, finden sich Blut und bestimmte Speiseverbote.

Die Furcht, vom Blut zu reden, kann als Beispiel fiir ein Tabu herangezogen
werden.”*' Diese geht aus der Meinung hervor, dass das Totem aus demselben
Blut gebildet ist wie der Mensch, und darum verbietet der Blutbann den sexuel-
len Verkehr mit einer Frau, die demselben Totem angehdrt. Daraus ergibt sich,
wie Lévi-Strauss meint, dass ,,diese Furcht nur ein Sonderfall der allgemeinen
Furcht vor dem Blut ist; und dass diese schlieBlich nur bestimmte Gefiihle zum
Ausdruck bringt, die von dem Glauben an die Wesenseinheit des Individuums

“22 Die Furcht vor der Be-

als Mitglied eines Clans mit seinem Totem herriihren.
riihrung des Blutes ist der Zusammenhang zwischen totemistischem religidsen
System und exogamischer Codierung des Verwandtschaftssystems. Der Hinter-
grund dieser Vorschrift ist das Inzestverbot, das als Spur, als Uberbleibsel jedes
komplexen Gebdudes von Glaubensvorstellungen und Verboten, seinen Ur-
sprung in der Menstruation der Frauen hat.** Der exogamischen Vorschrift ging
das voran, was spater Inzestverbot genannt wurde, entstanden aus der Scheu vor
dem VergieBen des gleichen Totemblutes durch Defloration, was zur Heirat in
fremdes Clanblut zwingt.”**

239 Vgl. O. Rank: Das Heilige: Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und sein
Verhiltnis zum Rationalen, 1963.

240 Vgl. S. Freud: Totem und Tabu, S. 381- 404.

241 Lévi-Strauss: ,,Im Grunde beschrinkt man sich darauf, das alte Vorurteil von der
,Stimme des Bluts‘ aufzugreifen, das hier in mehr negativer als positiver Form zum
Ausdruck kommt.“ C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandt-
schaft, S. 63.

242 Ebd., S.68.

243 Vgl. ebd.

244 Vgl. Sir Galahad: ,,Wenn ein Mann, den Exogamieregeln entsprechend, innerhalb
seines eigenen Clans nicht heiraten kann, so letztlich deshalb, weil er andernfalls mit
jenem Blut in Berithrung kommen konnte, welches das sichtbare Zeichen und We-
sensausdruck seiner Verwandtschaft mit seinem Totem ist. Ebd, dazu vgl. Sir Ga-
lahad: Miitter und Amazonen, S. 276.

- am 14.02.2026, 11:47:33.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | Matrixiale Philosophie

Auch Speiseverbote konnen vor dem Hintergrund der Bedeutung der endo-
gamischen Tabus gesehen werden. Die Mitglieder ein und desselben Clans bil-
den, wie man sagt, ,,ein einziges Fleisch®, und in den Sprachen des Ostens von
Stidaustralien bezeichnet der Ausdruck fiir ,,Fleisch* auch das Totem. Aus dieser
fleischlichen Identifizierung von Clan und Totem entspringt die Regel der Exo-
gamie auf sozialer und des Speiseverbotes auf religidser Ebene.’*
Pflanzen und Tiere unterscheiden sich von Totemtieren oder Totempflanzen: Da

Profane

die ersten der Nahrung dienen, darf man die zweiten nicht essen, weil man damit
gleichsam sich selbst verzehren wiirde.”*

Das totemistische Verbot spiegelt wider, dass der totemistische Gegenstand
einer dueren Ordnung der (profanen) Gesellschaftsordnung angehért. Der Vor-
schriftscharakter des Tabus liegt in der Moglichkeit der Mitglieder der Gruppe,
die auBerordentliche Kraft des Totems nachzuahmen, was zur Folge hitte, dass
die Gesellschaft zur Auflésung kiime.**’ Das Tabu bedeutet also nicht eine ob-
jektive Furcht vor der Macht, sondern es verbietet, diese zu reizen und gebietet,
die Rache des Diamons zu beseitigen.””® In diesem Sinn gewinnt der Totem-
gegenstand heilige Macht. Er verkorpert die Liaison zwischen Auflen und Innen
und die Vorschrift, mit diesem Kontakt aufzunehmen; ihn anzufassen oder zu
beriihren setzt die Differenzierung innerhalb der Gruppe voraus, woraus sich
eine hierarchische Anordnung der Gesellschaft ergibt, eine Segmentierung.

Die urspriingliche Ubereinstimmung zwischen Heiligem und Unreinen®* hat
ihre Ursache darin, dass der totemistische Gegenstand nur zeit- und raumbe-
grenzt berithrt, konsumiert, zelebriert werden darf. In der Regel lassen sich die
Totems von der Gruppe nicht essen, aber weil sie heilig sind, konnen sie zweifel-
los in bestimmten mythischen Mahlzeiten vorkommen, und wir werden tatsich-

245 Vgl. C. Lévi-Strauss: Das Ende des Totemismus, S. 56.

246 Vgl. Sir Galahad: Miitter und Amazonen, S. 275-2771f.

247 Vgl. Ebd., S. 359.

248 Vgl. Wundt, Wilhelm: Religion und Mythus in Vélkerpsychologie, S. 308.

249 Freud: ,,Im Gegensatz hierzu leiten wir aus unseren Erorterungen miihelos ab, dass
dem Worte Tabu von allem Anfang an die erwéhnte Doppelbedeutung zukommt,
dass es zur Bezeichnung einer bestimmten Ambivalenz dient und alles dessen, was
auf dem Boden dieser Ambivalenz erwachsen ist. Tabu ist selbst ein ambivalentes
Wort, und nachtraglich meinen wir, man hétte aus dem Sinne dieses Wortes allein
erraten konnen, was sich als Ergebnis weitlaufiger Untersuchung herausgestellt hat,
dass das Tabuverbot als das Resultat einer Gefiihlsambivalenz zu verstehen ist“. S.
Freud: Totem und Tabu, S. 357f.

- am 14.02.2026, 11:47:33.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 197

lich sehen, dass sie manchmal als wahre Sakramente dienenm; das heif3t, sie
miissen zu sakralen Zeiten oder bei feierlichen Gelegenheiten verzehrt wer-
den251, wobei durch eine Stammeszeremonie eine Wiederidentifizierung mit dem
Totemtier oder der Totempflanze stattfindet.

Infolgedessen bewahrt die Totemmutter ihre Eigenschaft in einer sakralen
Ordnung: Sie ist die reine Mimese, in der Differenzen in einer vollstindigen und
absoluten Selbstheit znsammentreffen. Sie umfasst alle Differenzen, sie beinhal-
tet alle gemeinsamen Ahnlichkeiten und durch sie wird die Gleichheit zwischen
Totem und Individuum hergestellt, sodass sich in ihr Endogamie und Exogamie
treffen und sich eine doppelte Ordnung herausbildet: die Individuen fiigen sich
zu einer geschlossenen Gruppe zusammen, indem sie endogam zum Totem eine
Einheit herausbilden (genos). Sie werden als bunten Singularititen exogam zum
Totem (auBerhalb der Sippe) und innerhalb des Stamms (eidos.)

8.3 Okologische Episteme: eins mit der Umwelt sein

8.3.1 Totemistische Verwandtschaft und Prinzip der Ahnlichkeit

Die Verwandtschaft zwischen sozialer Einheit und AuBlenwelt fiihrt uns zu der
Frage, wie ein an der Auflenwelt orientiertes Bewusstsein eine kontinuierliche
Abstammungslinie im Einzelnen erreicht hat.”*> Wie bildet sich kollektives so-
ziales Bewusstsein nach aulen durch ein einzelnes Phdnomen, die Institutionali-
sierung der Gruppe durch eine Abstammungslinie?

Die Verbindung des kollektiven Bewusstseins mit der Aulenwelt wird in der
Sache vergegenstandlicht, wodurch die Gruppe mit dem AuBen Kontakt auf-
nimmt und sich von ihm ausdifferenziert. Bislang wurde vor allem auf die diffe-
rentiale Notation des Totems hingewiesen, nach der der Totemismus eine Ver-
bindung mit der AuBBenwelt vollbringt, um die Totemgenossenschaft von ande-
ren Totemsystemen abzugrenzen, auszudifferenzieren. In dieser Weise setzt er
Grenzen zwischen Umwelt / System, Totemgenossenschaft und anderen Totem-
genossenschaften fest, und diesen kommt in der Gruppe eine starke Bindungs-
funktion zu — doch immer innerhalb der Grenze und zugleich als Differenz zwei-

250 E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiésen Lebens, S. 454-455.

251 Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 192.

252 Gehlen: ,,Wie hat ein an der Auflenwelt orientiertes Bewusstsein den abstrakten,
nichtsichtbaren Sachverhalt einer kontinuierlichen Blutslinie iiberhaupt erreicht, und
wie konnte man diesen abstrakten Sachverhalt wieder in den Status des Einzelnen
iibersetzen?*“ A. Gehlen: Urmensch und Spétkultur, S. 201.

- am 14.02.2026, 11:47:33.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | Matrixiale Philosophie

ter Ordnung anderen Gruppen gegeniiber. In dieser Weise ist der Totemismus
Institutionalisierung.

Das Totem aber gilt fiir die Formgebung der Systemdifferenz als mediale In-
stanz, welche die Verbindung zwischen Gruppe und AufBlenwelt vollbringt. In
diesem Sinn werden mittels des Totems zwischen Innen (Gruppe) und Auflen
Ahnlichkeiten wahrgenommen und eine neue Gattung errichtet, die innere und
duflere Arten -einschlieft: etwa Mensch-Tier oder Mensch-Pflanze. Ist die
Gleichheit in der Gruppe einmal durch ein Auflen festgelegt, lasst sich die To-
temgenossenschaft von anderen Totemgesellschaften ausdifferenzieren.

Frazer behauptet, dass das epistemologische Schema des Totemismus nicht
auf Differenz beruht, sondern auf einem verborgenen Ahnlichkeitsprinzip der
Natur.*”

danach Verbindungen zwischen verschiedenen Arten durch das Ahnlichkeits-

Als institutionelle Form der Genossenschaft erreicht der Totemismus

prinzip: Eine Gruppe verschmilzt mit einem totemistischen Beziehungsob-
jekt (grundsatzlich natiirliche Erscheinungen), sodass eine Verwandtschaft zwi-
schen ihm und der Gruppe entsteht. Diese Identifizierung mit dem AuBlen kodiert
zugleich die Ungleichheit, die der Gruppe innewohnt, ndmlich Geschlechtsunter-
schiede, Altersunterschiede etc. derart, dass die Gruppe zu einer Gattung wird,
durch die sie sich von anderen Gruppen unterscheidet, was die Voraussetzungen
fiir den Zusammenhang und die Aufteilung der Gruppe (oder die Form ihrer Dif-
ferenzierungssysteme) schafft.

Die innere Verbindung zwischen Totem- und Menschengattung ist bis dato
noch unklar, zum Teil aufgrund der Verwendung wissenschaftlicher Methoden,
durch die das eingefiihrte Klassifikationsmodell immer ,,fehlerhaft erscheint.
Wissenschaftliche Methoden scheinen sich nicht dazu zu eignen, das innere Sys-
tem des Totems als gattungskonstituierendes System zu untersuchen. Die
Schwierigkeit, ein Gliederungssystem zur Klassifizierung des Totemismus zu
entwerfen und den Totemismus universell zu definieren, besteht vor allem im
epistemologischen Rahmen und in der Fremdheit des Phdnomens aus westlicher
Sicht. Unter welchen Bedingungen lassen sich derartige Gattungen iiberhaupt
gliedern? Wie lésst sich die Klassifikation der Gattungen von Totems zusam-
menfassen? Und wie kann man eine Verbindung zwischen Totemgegenstéinden
und Menschen, Individuum oder Gruppe schaffen? Dieses wissenschaftliche
Problem ist so relevant, dass Lévi-Strauss selbst die Methode der betreffenden
Wissenschaftsdisziplin in Frage stellte.”>* Betrachten wir kurz dieses taxonomi-

253 Vgl. J. Frazer: Totemism and Exogamy. Hamburg: Severus, 2011.
254 Vgl. C. Lévi-Strauss: Das Ende des Totemismus, S. 50.

- am 14.02.2026, 11:47:33.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 199

sche Problem des Totemismus, um die strukturelle Beschaffenheit des Phéno-
mens zu verstehen.

Die Komplexitdt der Erscheinungsformen ,,Totem* hat wissenschaftlich zu
keiner klaren Klassifikationssystem gefiihrt, in der Natur und Kultur korrelieren
und wo die Systeme Mensch und Tier differenziert wahrgenommen werden; es
ist also kein homologes System entstanden, um das ,,natiirliche und soziale Uni-
versum in der Form einer organisierten Totalitit“ begreifbar zu machen.*”

Von einer funktionalistischen Perspektive aus untersucht Malinowski das
Problem der Verbindung zwischen dem, was nicht menschlich ist und dem Men-
schen und spricht von einem System of magical co-operation in dem Sinne, dass
verwandtschaftliche Beziehungen Erscheinungsformen der Natur kontrollieren.
Dies aber ist nicht ,,das Ergebnis des Nachdenkens des primitiven Menschen
iiber geheimnisvolle Phanomene®, sondern ,,eine Mischung aus utilitaristischer
Sorge um die notwendigsten Dinge seiner Umgebung und die Beschéftigung mit
Dingen, die seine Einbildungskraft anregen und seine Aufmerksamkeit erwe-
cken, wie schéne Vogel, Reptilien und gefihrliche Tiere.“**® Dennoch iibt die
Funktionalismusschule, fiir die Malinowski steht, Kritik daran, dass der Funk-
tionssinn des Totemismus nicht mit den Motiven zusammenfillt, die zum Tote-
mismus hinfiihren.”” Obwohl die sogenannte ,,magische Erfahrung® ein pragma-
tischen Zwecken dienendes magisch-6konomisches Verhaltensinstrumentarium
darstellt, widerspriche dieses nicht einer animistischen Vorstellung.”®

Nach Emile Durkheim geht die totemistische Einheit daraus hervor, dass die
Mitglieder einer Gruppe in einem Totemkult vereint sind. Sie sind zwar verbun-
den durch einen geheimnisvollen Geist, ,,dessen Herrschaft {iber die Welt und

255 Der Totemismus liefert einen idealen Modus operandi, der die Funktion erfiillt, die
Kulturwirklichkeit der Gruppe durch begriffliche Transformation (und vermittels to-
temistischer Metaphorik) formal mit der Erscheinungswelt von Natur und Kosmos
zu korrelieren, um beide Erfahrungssysteme, die lediglich als homolog postuliert, de
facto jedoch als widerspriichlich wahrgenommen werden, miteinander in Einklang
zu bringen und so das ,,natiirliche und soziale Universum in der Form in einer orga-
nisierten Totalitdt” begreifbar zu machen, vgl. Lévi-Strauss, Claude: Le Totemism
aujord’hui, Paris: Presses Universitaires de France 1962.

256 B. Malinowski: Magie, Wissenschaft und Religion und andere Schriften, S. 6.

257 Gehlen: ,,Der Funktionssinn einer Institution, die sich herausstellende ZweckméBig-
keit ihres Funktionierens, die dann allerdings aufgegriffen und ausgebaut werde
kann, ist nicht identisch mit den Motiven, die zu jener Institution hinfiihrten.” A.
Gehlen: Urmensch und Spétkultur, S. 201

258 Vgl. B. Malinowski: Magie, Wissenschaft und Religion, S. 5.

- am 14.02.2026, 11:47:33.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | Matrixiale Philosophie

iiber ihn selbst er anerkannt hat und mit dem er sich vereint fiihlen méchte“zsg,

doch nicht durch die Anwesenheit eines Gottes.”®® Dass diese Einheit des Totems
iibernatiirliche Merkmale aufweist (allgemeine Charakteristika der Reli-
gion) setzt voraus, dass zunéchst eine natiirliche Ordnung etabliert wurde.

Bei feierlichen Ereignissen, etwa bei einer Geburt, einem Initiationsritual
oder bei Bestattungen, kommt die Identifizierung mit dem Totem durch Worter
und Zeichen zum Ausdruck. Sie werden begleitet von Ténzen, bei denen die An-
gehorigen des Totems die Bewegungen von Tieren imitieren. Jedes Clan-
Mitglied trdgt ein heiliges Zeichen in der Absicht, mit dem Tier eins zu sein.
Tiersein und Menschsein kommen zu einer Verschmelzung (Summe zweier We-
senheiten: Tier und Mensch),*®' die manche Anthropologen als doppelseitig
(Verschmelzung, aus der weder Mensch noch Tier resultiert) interpretiert ha-

262
ben.

8.3.2 Sozioreligidse Aspekte des Totemismus

Emile Durkheim beschreibt in seinem Buch ,,Die elementaren Formen des reli-
gidsen Lebens* primitive Religionen, indem er die grundsétzlichen Erscheinun-
gen religiosen Ausdrucks in verschiedenen Kulturen untersucht. Durkheims Ab-
sicht, den Totemismus als ethnologisch-historisches, strukturelles Faktum von
Gesellschaften zu behandeln, sollte vor allem einem besseren Verstindnis der
Religionen dienen, das heif3t, Durkheim interessierte sich fiir den Totemismus,
insofern dieser zu den grundlegenden Elementen des religiosen Lebens gehor-
te.”” Seine religionssoziologische Betrachtung vertritt die These, dass der Tote-
mismus die elementarste und urspriingliche Form der Religion sei.

259 Ebd., S.51.

260 Ebd., S.55.

261 Nach Durkheim gibt es keine Seele und keinen Geist, sondern das menschliche We-
sen ist gedoppelt in zwei Dimensionen. Ebenso wie fiir die Wilden Vorstellungen im
Wachen und im Traum den gleichen Wert haben, leitet sich aus diesen wiederholten
Erfahrungen die Idee ab, dass in jedem von uns ein Double existiert, ein anderes Ich,
das unter bestimmten Umstinden die Macht hat, den Organismus, in dem es behei-
matet ist, zu verlassen und auf Wanderschaft zu gehen. Vgl. E. Durkheim: Die ele-
mentaren Formen des religiosen Lebens, S. 81.

262 Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 199.

263 Durkheim: ,,Ob der Totemismus mehr oder weniger verbreitet ist, ist in unseren Au-
gen zweitranging. Er interessiert uns, weil wir bei seinem Studium solche Zusam-
menhinge zu entdecken hoffen, die uns das, was die Religion ist, besser versténdlich

machen.* E. Durkheim: Die elementaren Strukturen der Verwandtschatft, S. 137.

- am 14.02.2026, 11:47:33.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 201

Der Totemismus umfasst danach rituelle Praktiken und Glaubensinhalte, die
ihn als Totemreligion ausmachen.”® Totemistische Rituale erfiillen die Aufgabe,
sakrale und profane Dinge und Beziehungen zu demarkieren. Das Totem umfasst
nach Durkheim einen Bezug zur Aullenwelt, der eine religiose Beziehung be-
schreibt, da er eine Beziehung zum Heiligen herstellt. In diesem Sinn lédsst das
religiose Element des Totemkults sich in Verbotsvorschriften identifizieren, die
die innere Relation zwischen Auflen- und Innenwelt der Gemeinschaft festset-

2% Die heiligen Dinge werden durch das Verbot geschiitzt, und die profanen
266

zen
miissen von ihnen Abstand halten.”™ Nach diesem Prinzip werden auch die
Codes des Rechtssystems festgelegt, wobei die Integration der Differenz eine
konstitutive Einheit héherer Ordnung etabliert.”®’

Wihrend die sozialen Aspekte des Totemismus in der Aufteilung des Stam-
mes in kleinere Einheiten bestehen (Clans, Gentes oder Sippen) hat der Tote-
mismus zugleich die Aufgabe, in der Gesellschaft als integrale Kraft zu wirken.
Dieses kohisive Biindnis wird durch eine urreligiose Kraft animiert, und dies
liegt daran, dass der Totemismus ein religidses System von Glauben und Zere-
monien darstellt. Man kann die primitive Familienorganisation nicht verstehen,
ehe man nicht die primitiven religiosen Ideen kennt, deren Prinzip sie folgt.

264 Durkheim: ,,.Da jede Religion aus Vorstellungen und rituellen Praktiken besteht,
miissen wir hintereinander den Glauben und die Riten behandeln, die der Totemreli-
gion eigen sind. Zweifellos sind diese beiden Elemente des religiosen Lebens zu eng
verbunden, als dass es moglich wire, sie reinlich zu trennen.* Ebd., S. 143.

265 Durkheim erwihnt auch, dass Lang selbst zugibt, dass die ,,Totemgegenstinde mit
religiosem Respekt behandelt werden, dass besonders das Tierblut wie das Men-
schenblut Gegenstand vielfdltiger Verbote, oder wie er sagt, von Tabus ist, diese
mehr oder weniger verspitete Mythologie nicht erkldren kann.“ Vgl. Ebd., S. 276f.

266 M. Eliade: Das Heilige und das Profane, 2008.

267 Durkheim: ,,Heilige Dinge sind, was die Verbote schiitzen und isolieren. Profane
Dinge sind, worauf sich diese Verbote beziehen und die von den heiligen Dingen
Abstand halten miissen. Jede homogene Gruppe von heiligen Dingen oder sogar je-
des heilige Ding von einiger Bedeutung bildet ein Organisationszentrum, um das
eine Gruppe von Uberzeugungen und Riten oder ein Sonderkult kreisen. Es gibt kei-
ne Religion, wie einheitlich sie auch sei, die nicht eine Pluralitdt von heiligen Dinge
anerkennt.* Durkheim: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 671.

- am 14.02.2026, 11:47:33.


https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

