
188 | Matrixiale Philosophie 

8.  Entdifferenzierung: Die Totemmutter  

als surreale Matrix 

 

8.1  Totemistische Verwandtschaft:  

eine Frage des soziobiologischen Kollektivs:  

Totem-Mutter und Tier-Pflanzen-Mensch-Phylum 

Das Phänomen des Totemismus bringt die Gesamtheit der Gruppe in Zusam-

menhang mit einem Phänomen außerhalb der Gruppe, mit etwas von außen, in-

dem die menschliche Gruppe in mimetischer Entsprechung zu einer bestimmten 

außerhalb von ihr existierenden Kategorie des Seins steht, seien es nun Tiere, 

Pflanzen, Steine, Gewässer, Berge, Sterne etc. Die Mitglieder befinden sich da-

bei ihrer Unähnlichkeit (Alter, Geschlecht etc.) in einem künstlichen Bund durch 

das Totem, das wiederum einen Herkunftsbezug zur Außenwelt aufweist. Der 

Totemismus erregt die Grenzen zwischen dem Innen und Außen, zwischen inne-

rer Identität der Menschen und Außengebiet. In dieser Hinsicht fasst Lévi-

Strauss den Zusammenhang zwischen Tier- und Pflanzenwelt mit der aus Men-

schen bestehenden Gruppe als Quintessenz einer Bindung auf, die biologische 

Taxonomien überschreitet, was er auf eine geistige Assoziation zurückführt: 

 

Die Tierwelt und die Pflanzenwelt werden nicht nur herangezogen, weil sie da sind, son-

dern weil sie dem Menschen eine Denkmethode bieten. Der Zusammenhang zwischen der 

Bezeichnung des Menschen zur Natur und der Charakterisierung der sozialen Gruppen 

[…] erscheint nur so, weil die wirkliche Bindung zwischen den beiden Ordnungen indirekt 

ist und weil sie durch den Geist geht.
 222

 

 

Die Frage, welche menschlichen Eigenschaften sich mit animalischen verbinden, 

hat die Anthropologen und Ethnologen des 20. Jh. sehr beschäftigt. Im Fall des 

Muttertotems ist die Liaison zwischen Außen- und Innenwelt des socius jedoch 

nicht geistig, sondern generativ. Es wird jene Eigenschaft geteilt, die alle Arten 

von Müttern in sich haben: die generative Kraft, das Leben weiterzuleiten. Als 

Beispiel kann etwa der Schwangerschaftskult der Arunta in Zentralaustralien ge-

nannt werden, von dem Frazer berichtet. Die Arunta kennen keinen Zusammen-

hang zwischen Empfängnis und Geschlechtsakt, sondern dadurch, dass die Geis-

ter der Verstorbenen eines Totems in den Leib der Frauen desselben Totems ein-

dringen, werden durch „Gravidität“ die Ahnen wiedergeboren: „Wenn ein Weib 

sich als Mutter fühlt, so ist in diesem Augenblick einer der auf Wiedergeburt 

lauernden Geister von der nächstliegenden Geisterstätte in ihren Leib eingedrun-

                                                             
222  Ebd. S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 189 

 

gen und wird von ihr als Kind derart geboren“
223

, dass das Totem aus einer 

Schwangerschaftsfantasie der Frau beim Schock der ersten Kindesbewegungen 

entsteht.
224

 Dieses Kind hat dasselbe Totem wie alle an einer bestimmten Stelle 

lauernden Geister. Sir Galahad würde diese Empfängnis vermutlich als „Schock 

der Kindesbewegung“ bezeichnen, das heißt, das „Tier, der Vogelruf, die Pflan-

ze, der Windhauch, der Stein, der Stern, was eben in diesem bestürzenden Mo-

ment ihre Aufmerksamkeit fesselt, soll die Schwangere für den eben eingedrun-

genen Lebenserreger halten, der sich in Menschenform von ihr wiedergebären 

lassen will.“
225

  

Unter dem psychologischen Vorzeichen dieser Totemismus-Theorie, der auf 

der „äußerlichen Seele“
226

 beruht, wird die These behandelt, dass „das Weib ur-

sprünglich geglaubt hat, das Tier, die Pflanze, der Stein, das Objekt, welches ihre 

Phantasie in dem Moment beschäftigte, als sie sich zum ersten Mal schwanger 

fühlte, sei wirklich in sie eingedrungen und werde dann von ihr in menschlicher 

Form geboren, so wäre die Identität eines Menschen mit seinem Totem durch 

den Glauben der Mutter wirklich begründet, und alle weiteren Totemgebote … 

ließen sich leicht daraus ableiten.“
227

 Frazer stellt in diesem Zusammenhang die 

These auf, dass der Totemismus eine Schöpfung nicht des männlichen, sondern 

des weiblichen Geistes sei
228

. 

                                                             
223  Freud, S.: Totem und Tabu, S. 460. Hiermit rezipiert Freud die Totemismus-Theorie 

Frazers. 

224  Vgl. Sir Galahad: Mütter und Amazonen, S. 275. 

225  Ebd., S. 275. 

226  Vgl. Freud: „Die erste, psychologische Theorie Frazers, noch vor seiner Bekannt-

schaft mit den Beobachtungen von Spencer und Gillen geschaffen, ruhte auf dem 

Glauben an die ‚äußerliche Seele‘. Der Totem sollte einen sicheren Zufluchtsort für 

die Seele darstellen, an dem sie deponiert wird, um den Gefahren, die sie bedrohen, 

entzogen zu bleiben. Wenn der Primitive seine Seele in seinem Totem untergebracht 

hatte, so war er selbst unverletzlich, und natürlich hütete er sich, den Träger seiner 

Seele selbst zu beschädigen. Da er aber nicht wußte, welches Individuum der Tierart 

war, lag es ihm nahe, die ganze Art zu verschonen. Frazer hat diese Ableitung des 

Totemismus aus dem Seelenglauben später selbst aufgegeben.“ Freud, S: Totem und 

Tabu, S. 459, vgl. dazu J. Frazer: The golden Bough, II. Taboo and the Perils of the 

Soul, 1911. 

227  Vgl. Ebd., S. 460. 

228  Dazu Frazer: „Anything indeed that struck a woman at that mysterious moment of 

her life when she first knows herself to be a mother might easily be identified by her 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 | Matrixiale Philosophie 

Èmile Durkheim konnte insofern behaupten, dass den Verwandtschaftsbe-

ziehungen totemistischer Gesellschaften nicht Blutsbeziehungen zugrunde lie-

gen;
229

vielmehr besteht ihre Gemeinsamkeit in der Zugehörigkeit zu einem To-

tem. Diese Idee leitet er aus einer kritischen Arbeit Morgans her: „[...] die Ver-

wandtschaftsnamen, die zwei Australier einander geben, deuten also nicht not-

wendigerweise auf eine Blutsverwandtschaft zwischen ihnen hin, wie sie es nach 

unserem Sprachgebrauche müssten; sie. bezeichnen soziale als physische Bezie-

hungen“
230

 

Das Totem bedeutet einen kollektiven Individuationsprozess, die Annahme 

einer Form von Differenzierungssystemen, wobei Ähnlichkeiten zwischen 

Außen und Innen festgestellt werden, um zugleich eine Differenz mittels einer 

Vorschrift festzusetzen. Diese unmittelbare, konkrete Teilnahme der Individuen 

an ihrer Umwelt bezeichnet Beziehungen zwischen dem Menschen und dem 

Außen und ruft die Feststellung eine Art von Ähnlichkeiten hervor, aus der sich 

das eigenartige Phänomen des Totemismus ergibt. Das Totem ist die Bezeich-

nung für die Zusammenballung von Merkmalen dessen, was eine Gruppe fest-

legt. Es ist der Container tatsächlicher innerer Merkmale und die Verdichtung 

von Eigenschaften, die das Andere potenziell enthält. Es ist ein(e) künstleri-

sche(r) Genossenschafter(in), die / der potenziell sämtliche Einteilungen enthält. 

Durch Darstellung der Gesamtheit der Arten oder der übergeordneten Gattung 

stellt der Mensch in der Grenze zum Absoluten die Bewahrung aller wirklichen 

und potenziellen Arteinteilungen fest. 

 

8.2  Epistemologisches Problem: die Totemmutter –  

eine widersprüchliche Kategorie zur aristotelischen Logik 

Die Verwandtschaft zwischen einer Gruppe oder einem Individuum und einer 

Naturkraft oder einem Element der Umwelt sozialer Körper, wie sie der Tote-

mismus etabliert, widerlegt beiläufig bestimmte zentrale wissenschaftliche Ta-

xonomien.
231

 Das Totem stellt die bestimmte Taxonomie und die Anordnung der 

                                                                                                                                  
with the child in her womb. Such a maternal fancies, so natural and seemingly so 

universal, appear to be root of totemism.“ Zitat nach Freud, S.: Totem und Tabu, S. 

461. 

229  Vgl. E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiösen Lebens, S. 144. 

230  S. Freud: Totem und Tabu, S. 300. 

231  Es ist bekannt, dass Aristoteles mit Theophrast aus dessem naturphilosophischem 

Wissen die Einteilung der ursprünglichen morphologischen Typen oder biologischen 

Gruppen der verschiedensten Arten herausentwickelte. Die phylogenetische Reihe 

der graduellen morphologischen Merkmale der Biologie liegt der antiken Klassenlo-

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 191 

 

Arten in Frage, aus denen jene Gattungen bestehen, die aus einem anthropozent-

risch-evolutionistischen Schema
232

 hergeleitet sind. 

Das erste einheitliche System zur Klassifizierung von Tier- und Pflanzenar-

ten stützt sich auf eine binäre Nomenklatur von Art- und Gattungsnamen. Der 

Naturforscher Carl von Linné (1741-1783) hatte die einzelnen Tieren und Pflan-

zen in Gruppen angeordnet und nach Arten und Gattungen klassifiziert. Die sys-

tematische Unterteilung in Arten und Gattungen setzt hierarchische Beziehungen 

zwischen Tier- und Pflanzarten voraus, wobei bestimmte biologische Eigen-

schaften hervortreten. Das von Linné vorgeschlagene System basiert auf dem 

von Aristoteles dargestellten binären logischen System, in dem Differenzen 

gegenüber Ähnlichkeiten zwischen Singularitäten bevorzugt werden. 

Nach der aristotelischen Logik verzweigen sich Tiere, Pflanzen und Men-

schen in einem baumähnlichen Bild. Nicht ihre Verschiedenheit ist es, die man 

                                                                                                                                  
gik zugrunde. Diese benennt die Art als Teilklasse einer umfassenderen Klasse, wel-

che der Gattung untergeordnet ist. Vgl. Hindenlang, Ludwig: Sprachliche Untersu-

chungen zu Theophrasts botanischen Schriften. Straßburg: Trübner 1910, S. 167-

169. Dazu werden die neuzeitlichen Forscher von Klassikern der antiken Naturkun-

de, besonders von Aristoteles und Theophrast inspiriert. Aus dem 17. Jahrhundert 

sind die Botaniker und Anatomen Caspar Bauhin sowie der Botaniker und Physiker 

P. Pitton de Tourneforts bekannt. Im 18. Jahrhundert ist der Naturforscher Carl von 

Linné, der die Grundlagen der modernen botanischen und zoologischen Taxonomie 

etablierte, und im 19. Jahrhundert der Naturwissenschaftler und Naturforscher 

Charles Darwin zu nennen, dem noch die klassischen Taxonomieverhältnisse zwi-

schen Gattung (genus) und Art (eidos) folgen. Die neuzeitlichen Botaniker, Anato-

men und Zoologen, aber auch humanistische Lexikographen hatten zum Ziel, die 

Genauigkeit der Lebewesen, besonders einzelner Pflanzen und Tiere, zu beobachten, 

zu gliedern, zu klassifizieren und einzuteilen. 

232  Evolution heißt Veränderung, Bewahrung dieser Veränderungen und Übermittlung 

dieser Veränderungen von Generation zu Generation. Das Totem bedeutet Zusam-

mengehörigkeit der Menschen einer Gruppe. Sie teilen das, was sie bestimmt, und 

dies enthält die Verschiedenartigkeit, welche der Sippe X innewohnt; das Totem 

löscht die Differenzen unter diesen bestimmenden Merkmalen. Die Differenzen zwi-

schen verschieden Totems werden aufgrund des exogamischen ökonomischen Aus-

tauschsystems aufgelöst und eine künstliche Gattung entsteht. Dieser soziologisch-

ethnologischen Begriffseinteilung Sippe-Stamm folgt die abendländische klassische 

Logik dergestalt, dass sie die höhere Spezies vor anderen privilegiert. Infolgedessen 

lässt sich die soziologisch-ethnologische Forschung auf der Basis dieses hierarchi-

schen Modells deuten. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://de.wikipedia.org/wiki/Botanik
http://de.wikipedia.org/wiki/Zoologie
http://de.wikipedia.org/wiki/Taxonomie
https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://de.wikipedia.org/wiki/Botanik
http://de.wikipedia.org/wiki/Zoologie
http://de.wikipedia.org/wiki/Taxonomie


192 | Matrixiale Philosophie 

zuerst beobachtet, sondern ihre Ähnlichkeit, sodass offensichtlich wird, wovon 

die Arten abstammen. Die Ähnlichkeit der einzelnen Lebewesen untereinander 

wird gemäß der biologischen Taxonomie nach der Referenz der vollständigsten 

und höchsten Art, nämlich dem Menschen bewertet. Ausgehend von der Defini-

tion der höchsten Art werden dann Differenzen zugunsten allgemeiner Merkmale 

wahrgenommen, sodass die Differenzierung ihren Ursprung wiederum in der 

Negation der Ähnlichkeiten hat – die gemeinsamen Merkmale, die alle Individu-

en einer Gruppe teilen, sind Voraussetzung zur Bestimmung der jeweiligen Dif-

ferenzen.
233

 Daraus ergibt sich eine Eskalation zwischen relativen (oder absolu-

ten) ober- und unterbegrifflichen qualitativen Abstufungen,
234

 und wir stoßen auf 

                                                             
233  Insofern ist die aristotelische formale Logik dazu geeignet, die Einzeldinge unter 

einem obersten Bestimmungsgesichtspunkt zu vereinen und zu einem Begriff zu 

kommen. Vgl. G. Günther: „Das Tertiur non Datum spielt, wie aus der Zeichnung 

ohne weiteres abzulesen ist, zwischen ‚rot‘ auf der eine Seite und dem zweistufigen 

Prädikatenschema auf der anderen Seite. Die zweite (untere) Stufe repräsentiert die 

Möglichkeit, über den einfachen Farbengegensatz hinaus zu reflektieren und andere 

Gesichtspunkte heranzuziehen.“ G. Günther: Idee und Grundriss einer nicht-

Aristotelischen Logik, S. 150. Der Satz der logischen Identität besagt, dass das ob-

jektive Sein identisch mit sich selbst sein muss (Gott) und dass das absolute Prädikat 

sich auf die Unterbegriffe (Subjekt) bezieht. Im Rahmen des absoluten Universal-

prädikats, das heißt Sein, ist festzustellen, dass es kein Drittes zwischen Sein und 

Nicht-Sein gibt. Das Tertium non Datum impliziert auf dem Boden einer zweiwerti-

gen Logik die Bejahung des Universalprädikats und dessen wahren oder falschen 

Wahrheitswert. Vgl. ebd., S. 131f.  

234  Die Einzeldinge lassen sich in einer Art zusammenschließen, während die Arten 

ebenfalls in einer umfangreicheren Gattung zusammengefasst werden: „Vielleicht ist 

es nun am besten, das, was die Gattung betrifft, gemeinsam zu sagen, wenn diese 

Gattungen von den Menschen richtig bestimmt sind und eine einheitliche gemein-

same Natur besitzen und Arten in ihnen vorhanden sind, die nicht zu weit voneinan-

der entfernt sind, wie (die Gattung von) Vogel und Fisch, und ebenso auch wenn 

eine Gruppe ohne Namen ist, aber in gleicher Weise wie die Gattung die in ihr ent-

haltenen Arten umfasst. Was aber nicht von dieser Art ist, das ist einzeln zu behan-

deln wie der Mensch und wenn es etwas anderes derartiges gibt.“ Aristoteles: De 

Part I 3.644 b7, S. 29. Was die aristotelische logische Operation ermöglicht, ist die 

Andeutung von immer mehr spezifischen Differenzen, einer immer höheren Beach-

tung von Einzeldingen, die sich aber unter einem Universalbegriff prädizieren las-

sen. In der biologischen Taxonomie geht es in der Regel um Arten (Spezies), die 

derart definiert sind, dass sie sich auf Einzelne beziehen. Es kann sich auch um eine 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 193 

 

das allgemeine logische Problem der Differenz.
235

 Das heißt: Es wird nach der 

Definition der höchsten Art (in diesem Fall des Menschen) die Differenz der 

einzelnen Dinge zugunsten allgemeiner Merkmale auflösen. 

Aus matrixialer Sicht hingegen führt zum Aufbau totemistischer Interpreta-

tionen das Prinzip der Ähnlichkeit zwischen verschiedenen Arten von Müttern, 

das heißt, zu einer Verbindung zwischen jenen Menschen, Tieren, Pflanzen etc., 

deren Ausdruck die Totemmutter ist. Wie viel oder wie wenig Tierisch-

Pflanzliches hat die Mutter, um sich dadurch zu differenzieren und eine neue 

Gattung zu begründen? Wie und auf welche Weise ist die Art „Homo“ unabhän-

gig von ihren verwandten Arten innerhalb der Gattung Lebe(wesen) Tier/ 

Pflanze? 

Zu dieser Frage möchte ich die Thesen der Philosophin und Künstlerin Eli-

sabeth von Samsonow über die symbolische Ordnung der „Mutterheit“ in die 

Untersuchung einführen. Die symbolische Ordnung, auf die sich die Figur Mut-

                                                                                                                                  
höhere Gattung handeln, um Wiederholungen von Sachverhalten, die allgemeiner 

sind, zu vermeiden und nicht bei jeder einzelnen Spezies dasselbe konstatieren zu 

müssen. Dies scheint letztendlich so zu sein, dass Aristoteles Demonstrationen im 

Auge hat, die sich von einer allgemeinsten Gattung aus zu immer spezielleren Ein-

zeldingen abwärts in einer höheren Ordnung umfassen lassen. Vgl. dazu Aristoteles: 

Ernst An. I 19-23, S. 70. Dementsprechend werden die differentia specifica, die Ein-

zeldinge, immer mehr nach ihren Differenzen unterteilt und gegeneinander ausdiffe-

renziert, aber zugleich werden sie als Bestandteil immer größerer Gattungen, nach 

deren Ähnlichkeiten sie zugeordnet werden, erfasst. Infolgedessen heißt das Definie-

ren nach genus proximum und differentia specifica, die Bedeutung eines Begriffes 

festlegen. Die differentia specifica sind nach dem Gesetz der Identität mit der höchs-

ten und vollkommensten Entität so gemeint, dass sich daraus eine ganze hierarchi-

sche ontologische Taxonomie herleitet. Aristoteles: „Die Gattung scheint nicht von 

der Differenz, sondern von dem ausgesagt zu werden, dem die Differenz beigelegt 

wird, so das Sinnenwesen von Mensch, Ochs und den anderen Gangtieren, nicht von 

der spezifischen Differenz selbst. Denn soll von jeder Differenz Sinnenwesen gesagt 

werden, so würden viele Sinnenwesen von der Art ausgesagt werden. Auch sind alle 

Differenzen entweder Arten oder Individuen, wofern sie Sinnenwesen sein sollen. 

Denn jedes sinnliche Wesen ist entweder Art oder Individuum.“ Aristoteles: Top VI 

6 144b, S. 138. Vgl. dazu De Part I, 3, 643a 3, S. 25; De Part, II 16.659 b6, S. 52; 

De part. IV 10. 687 a 5, S. 108. 

235  Dies bildet die Grundlage der antiken philosophischen Lehre, insofern das Sein ein 

Prädikat von Vielen oder von sich selbst ist und somit als Voraussetzung der baum-

ähnlichen Struktur des Seins und dessen Wirklichkeit zu begreifen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | Matrixiale Philosophie 

ter-Tier beruft, integriert danach „das Tier Sozius“ und „kultiviert … die 

Mutterheit“ als „eine „Öffnung zum Transhumanen.“
236

An diesem Punkt wird 

die Mehrwertigkeit der symbolischen Dimension der Mutter-X angesprochen, 

die darin besteht, dass ihre Beschaffenheit nach außen die innere Organisation 

der Gesellschaft bestimmt. Im selben Sinne dehnt die Totem-Mutter die Grenzen 

des socius aus, und durch die Liaison mit dem Außen und die Verinnerlichung 

dieser Verbindung wird die socius in sich ausdifferenziert. Mit Elisabeth von 

Samsonow könnte festgestellt werden, dass die soziale Figur der Mutter also 

noch außerhalb der Grenze des socius steht, nicht innerhalb, sondern an seiner 

Peripherie.  

 

8.2.1  Totem und Verbote der Ähnlichkeiten 

Der peripherischen Stellung des Totems wird in der sozialen Einheit ist eine 

außerordentliche Kraft zugeschrieben, die in der ethnologischen Psychologie mit 

dem Tabu assoziiert wird.
237

 Die doppelte Bedeutung des Wortes „Tabu“ (nach 

W. Wundt: heilig und unrein) wurde ursprünglich im Sinne eines Dämonischen 

zusammengefasst, dessen Zeichen es ist, dass es nicht berührt werden darf. Nach 

Freud gehört das Wort „tabu“ zum romanischen sacer, so wie andere analoge 

Ausdrücke wie griechisch agos und hebräisch kodausch. Die indoeuropäischen 

Ausdrücke des Wortes „Tabu“ drücken einen sakralen oder religiösen Zustand 

aus, eine Sitte, die zum Gesetz erhoben wurde. Um diese Intuition zu bestätigen, 

zieht Freud den polynesischen Gegensatz des Wortes heran: noa.
238

 Noa bedeutet 

                                                             
236  E. v. Samsonow: Anti-Elektra, S. 66. 

237  Vgl. Freud über die Tabutheorie bei Wundt: „Wundt lehrt uns also, das Tabu sei ein 

Ausdruck und Ausfluss des Glaubens der primitiven Völker an dämonische Mächte. 

Später habe sich das Tabu von dieser Wurzel losgelöst und sei eine Macht geblie-

ben, einfach weil es eine solche war, infolge einer Art von psychischer Beharrung; 

so sei es selbst die Wurzel unserer Sittengebote und unserer Gesetze geworden.“ S. 

Freud: Totem und Tabu, S. 248f. 

238  Vgl. Freud: „Streng genommen umfasst tabu nur 1) den heiligen (oder unreinen) 

Charakter von Personen oder Dingen, b) die Art der Beschränkung, welche sich aus 

diesem Charakter ergibt und 3) die Heiligkeit (oder Unreinheit), welche aus der Ver-

letzung dieses Verbotes hervorgeht. Das Gegenteil von tabu heißt in Polynesien 

‚noa‘, was ‚gewöhnlich‘ oder ‚gemein‘ bedeutet.“ Ebd, S. 342f.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 195 

 

das Gegenteil des Sakralen
239

, nämlich das Gewöhnliche und das, was allgemein 

zugänglich ist.
240

 

Das Tabu fällt auf alle Taten, Gegenstände usw., welche die exogamische 

Differenz des Totems überschritten haben. Wenn gegen die totemistische Alteri-

tät verstoßen wird, gibt es ein Tabu; dabei geht die Grenze der Gruppe zwischen 

Innen und Außen verloren. Unter den bekanntesten Dingen, auf die ein Tabu 

fällt, finden sich Blut und bestimmte Speiseverbote. 

Die Furcht, vom Blut zu reden, kann als Beispiel für ein Tabu herangezogen 

werden.
241

 Diese geht aus der Meinung hervor, dass das Totem aus demselben 

Blut gebildet ist wie der Mensch, und darum verbietet der Blutbann den sexuel-

len Verkehr mit einer Frau, die demselben Totem angehört. Daraus ergibt sich, 

wie Lévi-Strauss meint, dass „diese Furcht nur ein Sonderfall der allgemeinen 

Furcht vor dem Blut ist; und dass diese schließlich nur bestimmte Gefühle zum 

Ausdruck bringt, die von dem Glauben an die Wesenseinheit des Individuums 

als Mitglied eines Clans mit seinem Totem herrühren.“
242

 Die Furcht vor der Be-

rührung des Blutes ist der Zusammenhang zwischen totemistischem religiösen 

System und exogamischer Codierung des Verwandtschaftssystems. Der Hinter-

grund dieser Vorschrift ist das Inzestverbot, das als Spur, als Überbleibsel jedes 

komplexen Gebäudes von Glaubensvorstellungen und Verboten, seinen Ur-

sprung in der Menstruation der Frauen hat.
243

 Der exogamischen Vorschrift ging 

das voran, was später Inzestverbot genannt wurde, entstanden aus der Scheu vor 

dem Vergießen des gleichen Totemblutes durch Defloration, was zur Heirat in 

fremdes Clanblut zwingt.
244

 

                                                             
239  Vgl. O. Rank: Das Heilige: Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein 

Verhältnis zum Rationalen, 1963. 

240  Vgl. S. Freud: Totem und Tabu, S. 381- 404. 

241  Lévi-Strauss: „Im Grunde beschränkt man sich darauf, das alte Vorurteil von der 

‚Stimme des Bluts‘ aufzugreifen, das hier in mehr negativer als positiver Form zum 

Ausdruck kommt.“ C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandt-

schaft, S. 63. 

242  Ebd., S.68.  

243  Vgl. ebd. 

244  Vgl. Sir Galahad: „Wenn ein Mann, den Exogamieregeln entsprechend, innerhalb 

seines eigenen Clans nicht heiraten kann, so letztlich deshalb, weil er andernfalls mit 

jenem Blut in Berührung kommen könnte, welches das sichtbare Zeichen und We-

sensausdruck seiner Verwandtschaft mit seinem Totem ist.“ Ebd, dazu vgl. Sir Ga-

lahad: Mütter und Amazonen, S. 276. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | Matrixiale Philosophie 

Auch Speiseverbote können vor dem Hintergrund der Bedeutung der endo-

gamischen Tabus gesehen werden. Die Mitglieder ein und desselben Clans bil-

den, wie man sagt, „ein einziges Fleisch“, und in den Sprachen des Ostens von 

Südaustralien bezeichnet der Ausdruck für „Fleisch“ auch das Totem. Aus dieser 

fleischlichen Identifizierung von Clan und Totem entspringt die Regel der Exo-

gamie auf sozialer und des Speiseverbotes auf religiöser Ebene.
245

 Profane 

Pflanzen und Tiere unterscheiden sich von Totemtieren oder Totempflanzen: Da 

die ersten der Nahrung dienen, darf man die zweiten nicht essen, weil man damit 

gleichsam sich selbst verzehren würde.
246

 

Das totemistische Verbot spiegelt wider, dass der totemistische Gegenstand 

einer äußeren Ordnung der (profanen) Gesellschaftsordnung angehört. Der Vor-

schriftscharakter des Tabus liegt in der Möglichkeit der Mitglieder der Gruppe, 

die außerordentliche Kraft des Totems nachzuahmen, was zur Folge hätte, dass 

die Gesellschaft zur Auflösung käme.
 247

 Das Tabu bedeutet also nicht eine ob-

jektive Furcht vor der Macht, sondern es verbietet, diese zu reizen und gebietet, 

die Rache des Dämons zu beseitigen.
248

 In diesem Sinn gewinnt der Totem-

gegenstand heilige Macht. Er verkörpert die Liaison zwischen Außen und Innen 

und die Vorschrift, mit diesem Kontakt aufzunehmen; ihn anzufassen oder zu 

berühren setzt die Differenzierung innerhalb der Gruppe voraus, woraus sich 

eine hierarchische Anordnung der Gesellschaft ergibt, eine Segmentierung. 

Die ursprüngliche Übereinstimmung zwischen Heiligem und Unreinen
249

 hat 

ihre Ursache darin, dass der totemistische Gegenstand nur zeit- und raumbe-

grenzt berührt, konsumiert, zelebriert werden darf. In der Regel lassen sich die 

Totems von der Gruppe nicht essen, aber weil sie heilig sind, können sie zweifel-

los in bestimmten mythischen Mahlzeiten vorkommen, und wir werden tatsäch-

                                                             
245  Vgl. C. Lévi-Strauss: Das Ende des Totemismus, S. 56. 

246  Vgl. Sir Galahad: Mütter und Amazonen, S. 275-277ff. 

247  Vgl. Ebd., S. 359. 

248  Vgl. Wundt, Wilhelm: Religion und Mythus in Völkerpsychologie, S. 308. 

249  Freud: „Im Gegensatz hierzu leiten wir aus unseren Erörterungen mühelos ab, dass 

dem Worte Tabu von allem Anfang an die erwähnte Doppelbedeutung zukommt, 

dass es zur Bezeichnung einer bestimmten Ambivalenz dient und alles dessen, was 

auf dem Boden dieser Ambivalenz erwachsen ist. Tabu ist selbst ein ambivalentes 

Wort, und nachträglich meinen wir, man hätte aus dem Sinne dieses Wortes allein 

erraten können, was sich als Ergebnis weitläufiger Untersuchung herausgestellt hat, 

dass das Tabuverbot als das Resultat einer Gefühlsambivalenz zu verstehen ist“. S. 

Freud: Totem und Tabu, S. 357f.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 197 

 

lich sehen, dass sie manchmal als wahre Sakramente dienen
250

; das heißt, sie 

müssen zu sakralen Zeiten oder bei feierlichen Gelegenheiten verzehrt wer-

den
251

, wobei durch eine Stammeszeremonie eine Wiederidentifizierung mit dem 

Totemtier oder der Totempflanze stattfindet. 

Infolgedessen bewahrt die Totemmutter ihre Eigenschaft in einer sakralen 

Ordnung: Sie ist die reine Mimese, in der Differenzen in einer vollständigen und 

absoluten Selbstheit zusammentreffen. Sie umfasst alle Differenzen, sie beinhal-

tet alle gemeinsamen Ähnlichkeiten und durch sie wird die Gleichheit zwischen 

Totem und Individuum hergestellt, sodass sich in ihr Endogamie und Exogamie 

treffen und sich eine doppelte Ordnung herausbildet: die Individuen fügen sich 

zu einer geschlossenen Gruppe zusammen, indem sie endogam zum Totem eine 

Einheit herausbilden (genos). Sie werden als bunten Singularitäten exogam zum 

Totem (außerhalb der Sippe) und innerhalb des Stamms (eidos.) 

 

8.3  Ökologische Episteme: eins mit der Umwelt sein 

 

8.3.1  Totemistische Verwandtschaft und Prinzip der Ähnlichkeit 

Die Verwandtschaft zwischen sozialer Einheit und Außenwelt führt uns zu der 

Frage, wie ein an der Außenwelt orientiertes Bewusstsein eine kontinuierliche 

Abstammungslinie im Einzelnen erreicht hat.
252

 Wie bildet sich kollektives so-

ziales Bewusstsein nach außen durch ein einzelnes Phänomen, die Institutionali-

sierung der Gruppe durch eine Abstammungslinie? 

Die Verbindung des kollektiven Bewusstseins mit der Außenwelt wird in der 

Sache vergegenständlicht, wodurch die Gruppe mit dem Außen Kontakt auf-

nimmt und sich von ihm ausdifferenziert. Bislang wurde vor allem auf die diffe-

rentiale Notation des Totems hingewiesen, nach der der Totemismus eine Ver-

bindung mit der Außenwelt vollbringt, um die Totemgenossenschaft von ande-

ren Totemsystemen abzugrenzen, auszudifferenzieren. In dieser Weise setzt er 

Grenzen zwischen Umwelt / System, Totemgenossenschaft und anderen Totem-

genossenschaften fest, und diesen kommt in der Gruppe eine starke Bindungs-

funktion zu – doch immer innerhalb der Grenze und zugleich als Differenz zwei-

                                                             
250  E. Durkheim: Die elementaren Formen des religiösen Lebens, S. 454-455. 

251  Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 192. 

252  Gehlen: „Wie hat ein an der Außenwelt orientiertes Bewusstsein den abstrakten, 

nichtsichtbaren Sachverhalt einer kontinuierlichen Blutslinie überhaupt erreicht, und 

wie konnte man diesen abstrakten Sachverhalt wieder in den Status des Einzelnen 

übersetzen?“ A. Gehlen: Urmensch und Spätkultur, S. 201. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | Matrixiale Philosophie 

ter Ordnung anderen Gruppen gegenüber. In dieser Weise ist der Totemismus 

Institutionalisierung. 

Das Totem aber gilt für die Formgebung der Systemdifferenz als mediale In-

stanz, welche die Verbindung zwischen Gruppe und Außenwelt vollbringt. In 

diesem Sinn werden mittels des Totems zwischen Innen (Gruppe) und Außen 

Ähnlichkeiten wahrgenommen und eine neue Gattung errichtet, die innere und 

äußere Arten einschließt: etwa Mensch-Tier oder Mensch-Pflanze. Ist die 

Gleichheit in der Gruppe einmal durch ein Außen festgelegt, lässt sich die To-

temgenossenschaft von anderen Totemgesellschaften ausdifferenzieren. 

Frazer behauptet, dass das epistemologische Schema des Totemismus nicht 

auf Differenz beruht, sondern auf einem verborgenen Ähnlichkeitsprinzip der 

Natur.
253

 Als institutionelle Form der Genossenschaft erreicht der Totemismus 

danach Verbindungen zwischen verschiedenen Arten durch das Ähnlichkeits-

prinzip: Eine Gruppe verschmilzt mit einem totemistischen Beziehungsob-

jekt (grundsätzlich natürliche Erscheinungen), sodass eine Verwandtschaft zwi-

schen ihm und der Gruppe entsteht. Diese Identifizierung mit dem Außen kodiert 

zugleich die Ungleichheit, die der Gruppe innewohnt, nämlich Geschlechtsunter-

schiede, Altersunterschiede etc. derart, dass die Gruppe zu einer Gattung wird, 

durch die sie sich von anderen Gruppen unterscheidet, was die Voraussetzungen 

für den Zusammenhang und die Aufteilung der Gruppe (oder die Form ihrer Dif-

ferenzierungssysteme) schafft. 

Die innere Verbindung zwischen Totem- und Menschengattung ist bis dato 

noch unklar, zum Teil aufgrund der Verwendung wissenschaftlicher Methoden, 

durch die das eingeführte Klassifikationsmodell immer „fehlerhaft“ erscheint. 

Wissenschaftliche Methoden scheinen sich nicht dazu zu eignen, das innere Sys-

tem des Totems als gattungskonstituierendes System zu untersuchen. Die 

Schwierigkeit, ein Gliederungssystem zur Klassifizierung des Totemismus zu 

entwerfen und den Totemismus universell zu definieren, besteht vor allem im 

epistemologischen Rahmen und in der Fremdheit des Phänomens aus westlicher 

Sicht. Unter welchen Bedingungen lassen sich derartige Gattungen überhaupt 

gliedern? Wie lässt sich die Klassifikation der Gattungen von Totems zusam-

menfassen? Und wie kann man eine Verbindung zwischen Totemgegenständen 

und Menschen, Individuum oder Gruppe schaffen? Dieses wissenschaftliche 

Problem ist so relevant, dass Lévi-Strauss selbst die Methode der betreffenden 

Wissenschaftsdisziplin in Frage stellte.
254

 Betrachten wir kurz dieses taxonomi-

                                                             
253  Vgl. J. Frazer: Totemism and Exogamy. Hamburg: Severus, 2011. 

254  Vgl. C. Lévi-Strauss: Das Ende des Totemismus, S. 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 199 

 

sche Problem des Totemismus, um die strukturelle Beschaffenheit des Phäno-

mens zu verstehen. 

Die Komplexität der Erscheinungsformen „Totem“ hat wissenschaftlich zu 

keiner klaren Klassifikationssystem geführt, in der Natur und Kultur korrelieren 

und wo die Systeme Mensch und Tier differenziert wahrgenommen werden; es 

ist also kein homologes System entstanden, um das „natürliche und soziale Uni-

versum in der Form einer organisierten Totalität“ begreifbar zu machen.
255

 

Von einer funktionalistischen Perspektive aus untersucht Malinowski das 

Problem der Verbindung zwischen dem, was nicht menschlich ist und dem Men-

schen und spricht von einem System of magical co-operation in dem Sinne, dass 

verwandtschaftliche Beziehungen Erscheinungsformen der Natur kontrollieren. 

Dies aber ist nicht „das Ergebnis des Nachdenkens des primitiven Menschen 

über geheimnisvolle Phänomene“, sondern „eine Mischung aus utilitaristischer 

Sorge um die notwendigsten Dinge seiner Umgebung und die Beschäftigung mit 

Dingen, die seine Einbildungskraft anregen und seine Aufmerksamkeit erwe-

cken, wie schöne Vögel, Reptilien und gefährliche Tiere.“
256

 Dennoch übt die 

Funktionalismusschule, für die Malinowski steht, Kritik daran, dass der Funk-

tionssinn des Totemismus nicht mit den Motiven zusammenfällt, die zum Tote-

mismus hinführen.
257

 Obwohl die sogenannte „magische Erfahrung“ ein pragma-

tischen Zwecken dienendes magisch-ökonomisches Verhaltensinstrumentarium 

darstellt, widerspräche dieses nicht einer animistischen Vorstellung.
258

 

Nach Émile Durkheim geht die totemistische Einheit daraus hervor, dass die 

Mitglieder einer Gruppe in einem Totemkult vereint sind. Sie sind zwar verbun-

den durch einen geheimnisvollen Geist, „dessen Herrschaft über die Welt und 

                                                             
255  Der Totemismus liefert einen idealen Modus operandi, der die Funktion erfüllt, die 

Kulturwirklichkeit der Gruppe durch begriffliche Transformation (und vermittels to-

temistischer Metaphorik) formal mit der Erscheinungswelt von Natur und Kosmos 

zu korrelieren, um beide Erfahrungssysteme, die lediglich als homolog postuliert, de 

facto jedoch als widersprüchlich wahrgenommen werden, miteinander in Einklang 

zu bringen und so das „natürliche und soziale Universum in der Form in einer orga-

nisierten Totalität“ begreifbar zu machen, vgl. Lévi-Strauss, Claude: Le Totemism 

aujord’hui, Paris: Presses Universitaires de France 1962. 

256  B. Malinowski: Magie, Wissenschaft und Religion und andere Schriften, S. 6. 

257  Gehlen: „Der Funktionssinn einer Institution, die sich herausstellende Zweckmäßig-

keit ihres Funktionierens, die dann allerdings aufgegriffen und ausgebaut werde 

kann, ist nicht identisch mit den Motiven, die zu jener Institution hinführten.“ A. 

Gehlen: Urmensch und Spätkultur, S. 201 

258  Vgl. B. Malinowski: Magie, Wissenschaft und Religion, S. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | Matrixiale Philosophie 

über ihn selbst er anerkannt hat und mit dem er sich vereint fühlen möchte“
259

, 

doch nicht durch die Anwesenheit eines Gottes.
260

 Dass diese Einheit des Totems 

übernatürliche Merkmale aufweist (allgemeine Charakteristika der Reli-

gion) setzt voraus, dass zunächst eine natürliche Ordnung etabliert wurde. 

Bei feierlichen Ereignissen, etwa bei einer Geburt, einem Initiationsritual  

oder bei Bestattungen, kommt die Identifizierung mit dem Totem durch Wörter 

und Zeichen zum Ausdruck. Sie werden begleitet von Tänzen, bei denen die An-

gehörigen des Totems die Bewegungen von Tieren imitieren. Jedes Clan-

Mitglied trägt ein heiliges Zeichen in der Absicht, mit dem Tier eins zu sein. 

Tiersein und Menschsein kommen zu einer Verschmelzung (Summe zweier We-

senheiten: Tier und Mensch),
261

 die manche Anthropologen als doppelseitig 

(Verschmelzung, aus der weder Mensch noch Tier resultiert) interpretiert ha-

ben.
262

 

 

8.3.2  Sozioreligiöse Aspekte des Totemismus 

Émile Durkheim beschreibt in seinem Buch „Die elementaren Formen des reli-

giösen Lebens“ primitive Religionen, indem er die grundsätzlichen Erscheinun-

gen religiösen Ausdrucks in verschiedenen Kulturen untersucht. Durkheims Ab-

sicht, den Totemismus als ethnologisch-historisches, strukturelles Faktum von 

Gesellschaften zu behandeln, sollte vor allem einem besseren Verständnis der 

Religionen dienen, das heißt, Durkheim interessierte sich für den Totemismus, 

insofern dieser zu den grundlegenden Elementen des religiösen Lebens gehör-

te.
263

 Seine religionssoziologische Betrachtung vertritt die These, dass der Tote-

mismus die elementarste und ursprüngliche Form der Religion sei. 

                                                             
259  Ebd., S. 51.  

260  Ebd., S. 55.  

261  Nach Durkheim gibt es keine Seele und keinen Geist, sondern das menschliche We-

sen ist gedoppelt in zwei Dimensionen. Ebenso wie für die Wilden Vorstellungen im 

Wachen und im Traum den gleichen Wert haben, leitet sich aus diesen wiederholten 

Erfahrungen die Idee ab, dass in jedem von uns ein Double existiert, ein anderes Ich, 

das unter bestimmten Umständen die Macht hat, den Organismus, in dem es behei-

matet ist, zu verlassen und auf Wanderschaft zu gehen. Vgl. E. Durkheim: Die ele-

mentaren Formen des religiösen Lebens, S. 81. 

262  Vgl. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 199. 

263  Durkheim: „Ob der Totemismus mehr oder weniger verbreitet ist, ist in unseren Au-

gen zweitranging. Er interessiert uns, weil wir bei seinem Studium solche Zusam-

menhänge zu entdecken hoffen, die uns das, was die Religion ist, besser verständlich 

machen.“ E. Durkheim: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 137.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 201 

 

Der Totemismus umfasst danach rituelle Praktiken und Glaubensinhalte, die 

ihn als Totemreligion ausmachen.
264

 Totemistische Rituale erfüllen die Aufgabe, 

sakrale und profane Dinge und Beziehungen zu demarkieren. Das Totem umfasst 

nach Durkheim einen Bezug zur Außenwelt, der eine religiöse Beziehung be-

schreibt, da er eine Beziehung zum Heiligen herstellt. In diesem Sinn lässt das 

religiöse Element des Totemkults sich in Verbotsvorschriften identifizieren, die 

die innere Relation zwischen Außen- und Innenwelt der Gemeinschaft festset-

zen.
265

 Die heiligen Dinge werden durch das Verbot geschützt, und die profanen 

müssen von ihnen Abstand halten.
266

 Nach diesem Prinzip werden auch die 

Codes des Rechtssystems festgelegt, wobei die Integration der Differenz eine 

konstitutive Einheit höherer Ordnung etabliert.
267

 

Während die sozialen Aspekte des Totemismus in der Aufteilung des Stam-

mes in kleinere Einheiten bestehen (Clans, Gentes oder Sippen) hat der Tote-

mismus zugleich die Aufgabe, in der Gesellschaft als integrale Kraft zu wirken. 

Dieses kohäsive Bündnis wird durch eine urreligiöse Kraft animiert, und dies 

liegt daran, dass der Totemismus ein religiöses System von Glauben und Zere-

monien darstellt. Man kann die primitive Familienorganisation nicht verstehen, 

ehe man nicht die primitiven religiösen Ideen kennt, deren Prinzip sie folgt.  

 

 

                                                             
264  Durkheim: „Da jede Religion aus Vorstellungen und rituellen Praktiken besteht, 

müssen wir hintereinander den Glauben und die Riten behandeln, die der Totemreli-

gion eigen sind. Zweifellos sind diese beiden Elemente des religiösen Lebens zu eng 

verbunden, als dass es möglich wäre, sie reinlich zu trennen.“ Ebd., S. 143. 

265  Durkheim erwähnt auch, dass Lang selbst zugibt, dass die „Totemgegenstände mit 

religiösem Respekt behandelt werden, dass besonders das Tierblut wie das Men-

schenblut Gegenstand vielfältiger Verbote, oder wie er sagt, von Tabus ist, diese 

mehr oder weniger verspätete Mythologie nicht erklären kann.“ Vgl. Ebd., S. 276f. 

266  M. Eliade: Das Heilige und das Profane, 2008. 

267  Durkheim: „Heilige Dinge sind, was die Verbote schützen und isolieren. Profane 

Dinge sind, worauf sich diese Verbote beziehen und die von den heiligen Dingen 

Abstand halten müssen. Jede homogene Gruppe von heiligen Dingen oder sogar je-

des heilige Ding von einiger Bedeutung bildet ein Organisationszentrum, um das 

eine Gruppe von Überzeugungen und Riten oder ein Sonderkult kreisen. Es gibt kei-

ne Religion, wie einheitlich sie auch sei, die nicht eine Pluralität von heiligen Dinge 

anerkennt.“ Durkheim: Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft, S. 67f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014 - am 14.02.2026, 11:47:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

