Von Bindestrichen, Intersektionen

und Empowerment

Ein Pladoyer fir ein starkeres Bewusstsein
von Zusammenhangen

Olivia Hyunsin Kim

Ein Interview mit Aidan Riebensahm

AR: Hyunsin, du arbeitest als Choreografin, Tinzerin, Dozentin und Kura-
torin und setzt dabei einen intersektional-feministischen sowie postkolonia-
len Fokus auf deine Auseinandersetzung mit stereotypen Erwartungshaltun-
gen. Fiir die transformativen Prozesse von Othering in Empowerment wurde
deinem Kollektiv ddanddarakim dafiir 2019 der Amadeo-Antonio-Preis ver-
liehen. Welche institutionellen und informellen Stationen hast du in deinem
Ausbildungsweg durchschritten? Was war Gegenstand deiner Ausbildung und
was hat dir gefehlt?

OHK: Ich wurde teils in Siidkorea und teils in Deutschland ausgebildet. Mein
Interesse am Theater und an den darstellenden Kiinsten kam vor allem aus
der koreanischen Diaspora und aus den verschiedenen selbst-organisierten
Theaterstiicken, bei denen meine Mutter Regie fithrte. Spater hatte ich dann
den Wunsch, Schauspielerin zu werden. In Siidkorea habe ich Germanistik
und Politikwissenschaften studiert und viel in der Off-Performance Szene
gearbeitet. Wir waren dort eine sehr durchmischte Gruppe mit Koreaner~in-
nen, Kyopo (Menschen, die im Ausland geboren und aufgewachsen sind) und
»Expats«. Wir haben dort zusammen Performance-Projekte und Festivals ge-
macht, und dann bin ich nach Berlin gekommen, um Schauspiel zu studie-
ren. Aber bei den Vorsprechen wurde mir gesagt, ich sei schon zu alt und
passe nicht ins »Profil«, weil ich asiatisch-deutsch bin und sie nur sehr we-
nige People of Color aufnehmen oder auch nur bestimmte Typen. Das wurde

14.02.2026, 16:5715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455531-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Olivia Hyunsin Kim

mir wihrend der Vorstellungsgesprache mehrmals klargemacht. Ich bin dann
stattdessen in die Tanzszene reingerutscht, die sich offener anfiihlte, weni-
ger identititsgebunden und weniger von Stereotypen bestimmt. Spiter habe
ich mich an verschiedenen Institutionen fiir ein Masterstudium beworben,
ohne die Institutionen wirklich zu kennen. Am ersten Tag im Master of Cho-
reography and Performance in Giefien habe ich mein Interesse an dem Thema
Identitit, bzw. wie Identititen kategorisiert werden, geduflert. Eine Master-
studentin aus dem zweiten Jahr erwiderte, sie hoffe, dass ich nicht in ein
»Opferschema« hineinfallen wiirde. Diese Aussage hat mich noch eine gan-
ze Weile begleitet, also die Art und Weise, wie weifSe Personen den Umgang
von Personen of Color mit Fragen von Identitit beurteilen. Fiir diese wird das
schnell auf die Rolle des Opfers reduziert. Was ich oft in Projekten gespiirt ha-
be, ist, dass ich trotz meiner »deutschen« Sozialisierung hiufig »das Interna-
tionale« darstellen sollte, aufgrund meines Aussehens, meines Namens oder
weil ich teilweise in Korea studiert habe. Im Studium oder von Festivalkura-
tor*innen wurde oft von mir verlangt, dass ich »internationaler« sein solle,
dass ich »asiatische« Elemente in meine Stiicke einbauen solle. Ich hitte mir
mehr Differenziertheit von den Lehrenden als auch von den Studierenden in
Gieflen gewiinscht. Es gab dort unausgesprochen eine bestimmte dsthetische
Vorstellung, die »erlaubt« war, und wer diese nicht befolgt hat, war »uncoolx.
Wenn ich mich fiir nicht-westliche Kunstformen interessierte, wurde das als
altmodische, ethnische, traditionelle Kunst empfunden. Ich habe in meiner
Professorin Bojana Kunst, die aus ihrer eigenen Erfahrung als slowenische
Wissenschaftlerin mit der Exotisierung des ehemaligen Ostblocks konfron-
tiert war, eine verstindnisvolle Lehrende vorgefunden.

AR: Im Anschluss hieran wiirde ich dir gerne ein paar Fragen zur Rezep-
tion deiner kiinstlerischen Arbeit stellen. Was sind deine Erfahrungen mit
Theaterkritik? Gibt es Beispiele, in denen die Auseinandersetzung mit deiner
kinstlerischen Arbeit als differenziert oder missverstindlich stattgefunden
hat?

OHK: Es gibt eine klare Entwicklung sowohl in Bezug auf die Themen, mit de-
nen ich mich beschiftigte, als auch, wie dariiber geschrieben wird. Als ich
mein Abschlussstiick bei den Tanztagen in den Sophienszlen Berlin prisen-
tiert habe, wurde von »der Koreanerin« geschrieben. Mir ging es aber um eine
sogenannte Bindestrich-Identitit, hyphenated identity, also das Dazwischen-
Sein. Einige Journalist*innen haben absurde stereotypisierende Fragen ge-

14.02.2026, 16:5715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455531-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Bindestrichen, Intersektionen und Empowerment

stellt. Also Fragen, die mit der Zuschreibung als eine ostasiatisch gelesene
Frau einhergehen und nichts mit meiner kiinstlerischen Arbeit zu tun ha-
ben. Ich bin mir sicher, dass meine weifSen Kolleg*innen solche Fragen nicht
gestellt bekommen. In den letzten zwei Jahren gab es aber ein stirkeres Be-
wusstsein fir postkoloniale und postmigrantische Themen. Ich fithle mich
dadurch von der Theaterkritik auch besser verstanden, aber es kommt auch
ganz stark auf den Hintergrund der Journalist*innen an, ob sie selber auch
eine Marginalisierung erleben oder nicht. Ich erinnere mich noch an einen
Videokommentar von einer weiflen minnlichen Person, die sagte, dass es in
meinen Stiicken um sehr viele (zu viele) Themen ginge: um Postkolonialis-
mus, Identitit, Intersektionalitit, Feminismus und um das Queersein. Er hat
nicht verstanden, dass diese Themen alle in einer unaufloslichen Verbindung
zueinanderstehen.

AR: Wie blickt die Theaterwissenschaft auf deine Arbeit? Und welche wissen-
schaftlichen Debatten und Diskurse sind fiir dein Arbeiten relevant?

OHK: Mir fehlt es oft an Sensibilitit in den Theaterkritiken beziiglich meiner
Performances. Sensibilitit, wenn es um etwas Subtiles geht, wie z.B. subti-
ler Rassismus, der tagtiglich stattfindet. In Gesprachen ist diese Sensibilitit
oft eher moglich, vor allem mit einem Publikum, in dem viele Personen mit
eigener Rassismuserfahrung sitzen. Ich habe von dem »Trend« zum Postko-
lonialismus in der Kunst profitiert. Als dieser »Trend« anfing, war ich in mei-
nem letzten Studienjahr in Gieflen und habe sehr viel mitnehmen kénnen,
weil es verschiedene Symposien gab und sich plotzlich verschiedene Festivals
und Universititen mit dem Kolonialen und dem Postkolonialen beschiftigt
haben. Auf der anderen Seite erinnere ich mich auch noch, dass eine Kura-
torin in einem Kurs sagte: »In Land A gibt es nichts zu sehen. Ich habe mir
dort alle Festivals angeschaut, es gibt dort nichts zu sehen. Deswegen solltet
ihr fiir ein Festival besser keine Kiinstler*innen aus dem Land A einladen«.
Nun ist Land A aber ein grofles Land. Es war in diesem Fall Indien, aber es
hitte auch ein anderes Land im globalen Siiden sein kénnen. Diese Ignoranz
ist hochst problematisch. Aber es gibt auch ein aufkommendes Bewusstsein,
das auf die jahrzehntelange Arbeit von Aktivist*innen und Kinstler*innen
zuriickzufiithren ist. Ich beobachte, dass es in Deutschland in der Kunst und
Wissenschaft beliebt ist, Menschen aus dem Ausland einzuladen, um kritisch
und divers zu wirken, wihrend die eigene Position (Struktur und Institution)
nicht hinterfragt wird. Diese Diskurse um Rassismus werden dann auf »das

14.02.2026, 16:5715. - Open Acce

103


https://doi.org/10.14361/9783839455531-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Olivia Hyunsin Kim

Internationale« verlagert, wo rassistische Diskriminierung institutionell an-
ders verort- und benennbar ist. Dann macht es den Eindruck, als ob diese
Probleme an den Universititen in Deutschland nicht bestehen wiirden. Es ist
wichtig, die eigenen Strukturen zu befragen. Damit wird erkennbar, wie viel
Aufholbedarf es im Kiinstlerischen als auch im Wissenschaftlichen gibt. Oft
passiert es namlich, dass Festivals, die sich mit dem Thema Postkolonialis-
mus beschiftigen, nur an der Oberfliche kratzen und schon gar nicht mit
der Kolonialitat ihrer eigenen Strukturen.

AR: Was fiir Veranderungen stehen denn jenseits der Oberfliche an?

OHK: Sara Ahmed sagt, dass man diese Fragen leben muss. Das kann man
nicht so einfach abhaken. Wichtig ist auf die Strukturen zu schauen, wie
Kinstler*innen tiberhaupt eingeladen werden. Gerade bei Veranstaltungen
zu Postkolonialismus und Rassismus werden Kinstler*innen mit Rassis-
muserfahrungen oft als Token eingeladen. Das finde ich problematisch.
Fir mich als Kinstlerin ist das eine grofle Frage, wie ich mich zu diesen
Einladungen positioniere. Es ist wichtig, dass Betroffene eingeladen werden
und iiber das Thema sprechen kénnen, aber dabei kann es nicht stehen
bleiben. Was erhofft sich diese Institution von meiner Anwesenheit, was
will diese im Anschluss damit machen? Was erhofft sich das hauptsichlich
weifSe Publikum? Gibt es Kontinuitit und Nachhaltigkeit? Ich will auch nicht
nur auf das eine Thema Rassismus reduziert werden, weil ich mich mit sehr
vielen verschiedenen Themen beschiftige. Da verfolgt mich wieder dieser
Kommentar vom Beginn meines Master-Studiums: »Ich hoffe, dass du nicht
in dieses Opferschema fillst.« Es geht so schnell, dass man als rassifizierte
Person darauf reduziert wird. Uns Kiinstler*innen oder Wissenschaftler*in-
nen mit Marginalisierungserfahrung wird oft Komplexitit abgesprochen.
Auch innerhalb einer marginalisierten Community gibt es ja sehr verschie-
dene Erfahrungen. Das wird schnell iibersehen. Stattdessen werde ich oft
zur Reprdsentantin gemacht, die fiir alle in der Community sprechen soll.

AR: Hast du Visionen fiir eine Theaterwissenschaft der Zukunft?

OHK: Es muss eine stirkere und differenzierte Reflexion stattfinden. Dariiber,
was tiberhaupt gelehrt wird, und dariiber, wie das Wissen positioniert oder
verortet wird. In Deutschland muss nicht nur der westeuropdische Kanon
hinterfragt werden, sondern auch, warum dieser so lange als universelles

14.02.2026, 16:5715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455531-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Bindestrichen, Intersektionen und Empowerment

Wissen an den Universititen hochgehalten wird. Die Universititen wollen
sehr gerne international sein, internationale Studierende anziehen, um Di-
versitit und Internationalitit darstellen zu konnen, aber es gibt viel zu wenig
nachhaltigen Austausch zwischen den internationalen und deutschen Studie-
renden. Es wird nur von einer Seite verlangt, dass man sich integriert, wih-
rend die andere Seite nichts leistet. In dem Studiengang, in dem ich studiert
habe, besteht weder Interesse an den mitgebrachten Traditionen, von denen
gelernt werden konnte, noch ein Interesse an der Benennung und Verortung
des zeitgendssischen Tanzes, dessen Einfliisse aus Afrika, Siidamerika und
Asien stammen. Wenn auf internationalen Festivals Theaterstiicke oder Per-
formances aus nicht-westlichen Lindern gezeigt werden, wirkt das oft exoti-
sierend. Das Sehen muss trainiert werden und es bedarf eines Uberdenkens,
wie Giber diese geschrieben wird, ohne auf Begriffe wie »Folklore« oder »alt-
modisch« zu rekurrieren und ohne auf stereotypisierende Aussagen wie »in
Indien gibt es nichts zu sehen« zuriickzufallen. Es muss auch ein stirkeres
Bewusstsein von Zusammenhingen geben, ein intersektionales Denken.

14.02.2026, 16:5715. - Open Acce

105


https://doi.org/10.14361/9783839455531-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 16:5715.



https://doi.org/10.14361/9783839455531-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

