
Von Bindestrichen, Intersektionen

und Empowerment

Ein Plädoyer für ein stärkeres Bewusstsein

von Zusammenhängen

Olivia Hyunsin Kim

Ein Interview mit Aidan Riebensahm

AR: Hyunsin, du arbeitest als Choreografin, Tänzerin, Dozentin und Kura-

torin und setzt dabei einen intersektional-feministischen sowie postkolonia-

len Fokus auf deine Auseinandersetzung mit stereotypen Erwartungshaltun-

gen. Für die transformativen Prozesse von Othering in Empowerment wurde

deinem Kollektiv ddanddarakim dafür 2019 der Amadeo-Antonio-Preis ver-

liehen. Welche institutionellen und informellen Stationen hast du in deinem

Ausbildungsweg durchschritten?Waswar Gegenstand deiner Ausbildung und

was hat dir gefehlt?

OHK: Ich wurde teils in Südkorea und teils in Deutschland ausgebildet. Mein

Interesse am Theater und an den darstellenden Künsten kam vor allem aus

der koreanischen Diaspora und aus den verschiedenen selbst-organisierten

Theaterstücken, bei denen meine Mutter Regie führte. Später hatte ich dann

den Wunsch, Schauspielerin zu werden. In Südkorea habe ich Germanistik

und Politikwissenschaften studiert und viel in der Off-Performance Szene

gearbeitet. Wir waren dort eine sehr durchmischte Gruppe mit Koreaner*in-

nen, Kyopo (Menschen, die im Ausland geboren und aufgewachsen sind) und

»Expats«. Wir haben dort zusammen Performance-Projekte und Festivals ge-

macht, und dann bin ich nach Berlin gekommen, um Schauspiel zu studie-

ren. Aber bei den Vorsprechen wurde mir gesagt, ich sei schon zu alt und

passe nicht ins »Profil«, weil ich asiatisch-deutsch bin und sie nur sehr we-

nige People of Color aufnehmen oder auch nur bestimmte Typen. Das wurde

https://doi.org/10.14361/9783839455531-008 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Olivia Hyunsin Kim

mir während der Vorstellungsgesprächemehrmals klargemacht. Ich bin dann

stattdessen in die Tanzszene reingerutscht, die sich offener anfühlte, weni-

ger identitätsgebunden und weniger von Stereotypen bestimmt. Später habe

ich mich an verschiedenen Institutionen für ein Masterstudium beworben,

ohne die Institutionen wirklich zu kennen. Am ersten Tag im Master of Cho-

reography and Performance in Gießen habe ich mein Interesse an dem Thema

Identität, bzw. wie Identitäten kategorisiert werden, geäußert. Eine Master-

studentin aus dem zweiten Jahr erwiderte, sie hoffe, dass ich nicht in ein

»Opferschema« hineinfallen würde. Diese Aussage hat mich noch eine gan-

ze Weile begleitet, also die Art und Weise, wie weiße Personen den Umgang

von Personen of Color mit Fragen von Identität beurteilen. Für diese wird das

schnell auf die Rolle des Opfers reduziert.Was ich oft in Projekten gespürt ha-

be, ist, dass ich trotz meiner »deutschen« Sozialisierung häufig »das Interna-

tionale« darstellen sollte, aufgrund meines Aussehens, meines Namens oder

weil ich teilweise in Korea studiert habe. Im Studium oder von Festivalkura-

tor*innen wurde oft von mir verlangt, dass ich »internationaler« sein solle,

dass ich »asiatische« Elemente in meine Stücke einbauen solle. Ich hätte mir

mehr Differenziertheit von den Lehrenden als auch von den Studierenden in

Gießen gewünscht. Es gab dort unausgesprochen eine bestimmte ästhetische

Vorstellung, die »erlaubt« war, und wer diese nicht befolgt hat, war »uncool«.

Wenn ich mich für nicht-westliche Kunstformen interessierte, wurde das als

altmodische, ethnische, traditionelle Kunst empfunden. Ich habe in meiner

Professorin Bojana Kunst, die aus ihrer eigenen Erfahrung als slowenische

Wissenschaftlerin mit der Exotisierung des ehemaligen Ostblocks konfron-

tiert war, eine verständnisvolle Lehrende vorgefunden.

AR: Im Anschluss hieran würde ich dir gerne ein paar Fragen zur Rezep-

tion deiner künstlerischen Arbeit stellen. Was sind deine Erfahrungen mit

Theaterkritik? Gibt es Beispiele, in denen die Auseinandersetzung mit deiner

künstlerischen Arbeit als differenziert oder missverständlich stattgefunden

hat?

OHK: Es gibt eine klare Entwicklung sowohl in Bezug auf dieThemen, mit de-

nen ich mich beschäftigte, als auch, wie darüber geschrieben wird. Als ich

mein Abschlussstück bei den Tanztagen in den Sophiensælen Berlin präsen-

tiert habe, wurde von »der Koreanerin« geschrieben.Mir ging es aber um eine

sogenannte Bindestrich-Identität, hyphenated identity, also das Dazwischen-

Sein. Einige Journalist*innen haben absurde stereotypisierende Fragen ge-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-008 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von Bindestrichen, Intersektionen und Empowerment 103

stellt. Also Fragen, die mit der Zuschreibung als eine ostasiatisch gelesene

Frau einhergehen und nichts mit meiner künstlerischen Arbeit zu tun ha-

ben. Ich bin mir sicher, dass meine weißen Kolleg*innen solche Fragen nicht

gestellt bekommen. In den letzten zwei Jahren gab es aber ein stärkeres Be-

wusstsein für postkoloniale und postmigrantische Themen. Ich fühle mich

dadurch von der Theaterkritik auch besser verstanden, aber es kommt auch

ganz stark auf den Hintergrund der Journalist*innen an, ob sie selber auch

eine Marginalisierung erleben oder nicht. Ich erinnere mich noch an einen

Videokommentar von einer weißen männlichen Person, die sagte, dass es in

meinen Stücken um sehr viele (zu viele) Themen ginge: um Postkolonialis-

mus, Identität, Intersektionalität, Feminismus und um das Queersein. Er hat

nicht verstanden, dass diese Themen alle in einer unauflöslichen Verbindung

zueinanderstehen.

AR: Wie blickt die Theaterwissenschaft auf deine Arbeit? Und welche wissen-

schaftlichen Debatten und Diskurse sind für dein Arbeiten relevant?

OHK: Mir fehlt es oft an Sensibilität in den Theaterkritiken bezüglich meiner

Performances. Sensibilität, wenn es um etwas Subtiles geht, wie z.B. subti-

ler Rassismus, der tagtäglich stattfindet. In Gesprächen ist diese Sensibilität

oft eher möglich, vor allem mit einem Publikum, in dem viele Personen mit

eigener Rassismuserfahrung sitzen. Ich habe von dem »Trend« zum Postko-

lonialismus in der Kunst profitiert. Als dieser »Trend« anfing, war ich in mei-

nem letzten Studienjahr in Gießen und habe sehr viel mitnehmen können,

weil es verschiedene Symposien gab und sich plötzlich verschiedene Festivals

und Universitäten mit dem Kolonialen und dem Postkolonialen beschäftigt

haben. Auf der anderen Seite erinnere ich mich auch noch, dass eine Kura-

torin in einem Kurs sagte: »In Land A gibt es nichts zu sehen. Ich habe mir

dort alle Festivals angeschaut, es gibt dort nichts zu sehen. Deswegen solltet

ihr für ein Festival besser keine Künstler*innen aus dem Land A einladen«.

Nun ist Land A aber ein großes Land. Es war in diesem Fall Indien, aber es

hätte auch ein anderes Land im globalen Süden sein können. Diese Ignoranz

ist höchst problematisch. Aber es gibt auch ein aufkommendes Bewusstsein,

das auf die jahrzehntelange Arbeit von Aktivist*innen und Künstler*innen

zurückzuführen ist. Ich beobachte, dass es in Deutschland in der Kunst und

Wissenschaft beliebt ist, Menschen aus dem Ausland einzuladen, um kritisch

und divers zu wirken, während die eigene Position (Struktur und Institution)

nicht hinterfragt wird. Diese Diskurse um Rassismus werden dann auf »das

https://doi.org/10.14361/9783839455531-008 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Olivia Hyunsin Kim

Internationale« verlagert, wo rassistische Diskriminierung institutionell an-

ders verort- und benennbar ist. Dann macht es den Eindruck, als ob diese

Probleme an den Universitäten in Deutschland nicht bestehen würden. Es ist

wichtig, die eigenen Strukturen zu befragen. Damit wird erkennbar, wie viel

Aufholbedarf es im Künstlerischen als auch im Wissenschaftlichen gibt. Oft

passiert es nämlich, dass Festivals, die sich mit dem Thema Postkolonialis-

mus beschäftigen, nur an der Oberfläche kratzen und schon gar nicht mit

der Kolonialität ihrer eigenen Strukturen.

AR: Was für Veränderungen stehen denn jenseits der Oberfläche an? 

OHK: Sara Ahmed sagt, dass man diese Fragen leben muss. Das kann man

nicht so einfach abhaken. Wichtig ist auf die Strukturen zu schauen, wie

Künstler*innen überhaupt eingeladen werden. Gerade bei Veranstaltungen

zu Postkolonialismus und Rassismus werden Künstler*innen mit Rassis-

muserfahrungen oft als Token eingeladen. Das finde ich problematisch.

Für mich als Künstlerin ist das eine große Frage, wie ich mich zu diesen

Einladungen positioniere. Es ist wichtig, dass Betroffene eingeladen werden

und über das Thema sprechen können, aber dabei kann es nicht stehen

bleiben. Was erhofft sich diese Institution von meiner Anwesenheit, was

will diese im Anschluss damit machen? Was erhofft sich das hauptsächlich

weiße Publikum? Gibt es Kontinuität und Nachhaltigkeit? Ich will auch nicht

nur auf das eine Thema Rassismus reduziert werden, weil ich mich mit sehr

vielen verschiedenen Themen beschäftige. Da verfolgt mich wieder dieser

Kommentar vom Beginn meines Master-Studiums: »Ich hoffe, dass du nicht

in dieses Opferschema fällst.« Es geht so schnell, dass man als rassifizierte

Person darauf reduziert wird. Uns Künstler*innen oder Wissenschaftler*in-

nen mit Marginalisierungserfahrung wird oft Komplexität abgesprochen.

Auch innerhalb einer marginalisierten Community gibt es ja sehr verschie-

dene Erfahrungen. Das wird schnell übersehen. Stattdessen werde ich oft

zur Repräsentantin gemacht, die für alle in der Community sprechen soll.

AR: Hast du Visionen für eine Theaterwissenschaft der Zukunft?

OHK: Esmuss eine stärkere und differenzierte Reflexion stattfinden.Darüber,

was überhaupt gelehrt wird, und darüber, wie das Wissen positioniert oder

verortet wird. In Deutschland muss nicht nur der westeuropäische Kanon

hinterfragt werden, sondern auch, warum dieser so lange als universelles

https://doi.org/10.14361/9783839455531-008 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von Bindestrichen, Intersektionen und Empowerment 105

Wissen an den Universitäten hochgehalten wird. Die Universitäten wollen

sehr gerne international sein, internationale Studierende anziehen, um Di-

versität und Internationalität darstellen zu können, aber es gibt viel zu wenig

nachhaltigen Austausch zwischen den internationalen und deutschen Studie-

renden. Es wird nur von einer Seite verlangt, dass man sich integriert, wäh-

rend die andere Seite nichts leistet. In dem Studiengang, in dem ich studiert

habe, besteht weder Interesse an den mitgebrachten Traditionen, von denen

gelernt werden könnte, noch ein Interesse an der Benennung und Verortung

des zeitgenössischen Tanzes, dessen Einflüsse aus Afrika, Südamerika und

Asien stammen. Wenn auf internationalen Festivals Theaterstücke oder Per-

formances aus nicht-westlichen Ländern gezeigt werden, wirkt das oft exoti-

sierend. Das Sehen muss trainiert werden und es bedarf eines Überdenkens,

wie über diese geschrieben wird, ohne auf Begriffe wie »Folklore« oder »alt-

modisch« zu rekurrieren und ohne auf stereotypisierende Aussagen wie »in

Indien gibt es nichts zu sehen« zurückzufallen. Es muss auch ein stärkeres

Bewusstsein von Zusammenhängen geben, ein intersektionales Denken.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-008 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455531-008 - am 14.02.2026, 16:57:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

