KOMMUNIKATION IM KLOSTER

Die grofie Stille?

Herausforderungen interner Kommunikation im Kloster.

Von Cora Kiifner

Sr. M. Cora Kiifner
O.Cist hat bis 2008
Journalistik an der
Katholischen Universi-
tét Eichstditt-Ingolstadt
studiert. Anschlief3end
trat sie in den Orden
der Zisterzienser-

innen ein.

338

bsculta, o fili, praecepta magistri...! — schon die ersten

Worte der Regel des Heiligen Benedikt lassen keinen

Zweifel, worauf es bei der Kommunikation im Kloster
hauptsichlich ankommt: Nicht das Reden, sondern das Héren,
und zwar das aufmerksame Hinhéren soll im Vordergrund ste-
hen. Es ist ein In-sich-Aufnehmen gemeint, ein Lauschen auf den
Willen des Herrn, wo das Gehérte ins Herz rutschen muss, bevor
eine Antwort entsteht. Wer in einem benediktinisch geprigten
Kloster lebt, der ist in eine Schule eingetreten, ,eine Schule fiir
den Dienst des Herrn“ (RB Prol 45), in dessen Hintergrund eine
Haltung der Verfigbarkeit steht.

Obwohl Benedikt seine Regel im sechsten Jahrhundert
schrieb, ist dieser Ansatz fiir jedes moderne Unternehmen so be-
kannt wie aktuell. Schliefilich ist eine intakte, gut funktionieren-
de interne Kommunikation die Basis fiir motivierte Mitarbeiter,
organisatorische Effizienz und eine angenehme Arbeitsatmo-
sphire, kurz: fur Erfolg. Wahrend im Unternehmen die Grinde
fur diese Anstrengung freilich meist deutlich profaner Natur
sind - Profit und Macht —, geht es im Kloster um die Ehre Gottes
und das grof3e Ziel der Heiligkeit. Das ist zwar die Verpflichtung
eines jeden Christen, aber gemeinsam geht es bekanntlich leich-
ter. Deshalb ist der Einsatz jedes Einzelnen gefordert, ob in be-
trieblichem Teamwork oder in einer klosterlichen Gemeinschaft.
Der grofie Unterschied besteht darin, dass das Leben im Klos-
ter nicht auf eine bestimmte Arbeitszeit begrenzt, nicht einmal

1 RBProll; Ubersetzung: ,Hore, mein Sohn, auf die Lehren des Meisters..."
Sdmtliche Zitate aus der Benediktsregel (RB) in dieser Arbeit sind zitiert
nach: Georg Holzherr (Hg.) (°2000): Die Benediktsregel. Eine Anleitung
zu christlichem Leben. Ziirich. Die Stellenangabe erfolgt nach der Form
Kapitel, Vers.

Communicatio Socialis, 47. Jg. 2014, H. 3

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-2014-3-338 - am 13.01.2026, 08:44:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

privat und einmal dienstlich ist. Ein Ménch oder eine Nonne lebt
permanent und im wahrsten Sinne des Wortes immer im Dienst,
und zwar im Dienst des Herrn. Deshalb hat Kommunikation hier
existenzielle Auswirkung. Die Hauptaufgabe im Kloster ist die
Suche nach Gott, und jede Kommunikation dient letztlich die-
sem Ziel. Tut sie das nicht, wird sie dem Leben, das ich als Nonne
oder Moénch gewihlt habe, nicht gerecht.

In einer Zeit, in der Individualitit und Selbstverwirklichung
gesellschaftlich einen hohen Stellenwert besitzen, bleibt diese
Totalausrichtung nicht ohne Konfliktpotential. Wenn ich mich
mit Gott befasse, dann beschiftige ich mich eben nicht mit mir
selbst, mit meinen Problemen oder Sorgen, sondern der Blick
geht immer von mir weg auf Gott hin. Da ist kein Platz far Ego-
zentrik, da heifdt es, sich zuriickzunehmen und vielleicht auch
eigene Talente, eigene Fihigkeiten und Interessen hintanzustel-
len, wenn das zum Beispiel einer Mitschwester auf dem Weg zu
Gott hilft. Mir fillt da eine Begebenheit des Heiligen Franzis-
kus ein, der eines Nachts einem vor Hunger nicht schlafendem
Mitbruder etwas zu essen brachte und, obwohl er selbst nichts
gebraucht hitte, ebenfalls af}, damit es dem anderen nicht zu
schwer wiirde, das Fasten zu brechen.

Vom Klopfzeichen bis zur E-Mail

Dieses Beispiel ist auch deswegen bemerkenswert, weil es cha-
rakteristisch fur die Kommunikation im Kloster ist. Zwar nutzte
Franziskus keine Worte (nie hitte er das nichtliche Schweigen
gebrochen), durch sein Verhalten hat er aber durchaus kommu-
niziert, ja, ich wiirde sogar behaupten, er hat eine Lehre erteilt.
Die Kommunikation zwischen den Zeilen, durch Verhalten, Zei-
chen, Mimik und nicht zuletzt gerade durch das Schweigen, ist
vorherrschend und bestimmt den gesamten klosterlichen Alltag.
Im Laufe der Jahrhunderte haben sich daher klostertypische
Kommunikationsweisen herausgebildet, die zum einen durch
die jeweilige Lebensregel, zum anderen durch Traditionen und
Rituale die Verstindigung regeln, was aufgrund der Strenge
der Observanzen besonders auf die kontemplativen Orden zu-
trifft. So schreibt der Heilige Benedikt in seiner Regel, dass bei
Tisch, sollte etwas fehlen, dieses ,eher mit einem vernehmbaren
Zeichen als mit einem Wort"“ zu erbitten sei (RB 38,7). Bei den
Zisterziensern hatte sich ein ganzer Katalog von Handzeichen
entwickelt, die den Ménchen und Nonnen erméglichten, in fast
jeder Situation véllig wortlos miteinander zu kommunizieren,
weshalb das Erlernen dieser Zeichen eine der ersten Aufgaben

Die grof3e Stille?

£ 339

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-2014-3-338 - am 13.01.2026, 08:44:58. [ —


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cora Kiifner

340

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-2014-3-338 - am 13.01.2026, 08:44:58. [ —

der Novizen war. Wenn hingegen heute ein Ménch mit dem Dau-
men zwei-, dreimal iber die Brust streicht, weify kaum noch ein
Mitbruder, dass er sich damit bedanken méchte. Auch das ge-
genseitige Bitten ums Gebet ist nicht mehr iiberall im Gebrauch.?
Neben den Handzeichen waren und sind akustische Signale ein
beliebtes Mittel zur Verstiandigung. So wird zu den Gebets- und
Essenszeiten mit einer kleinen Glocke geliutet, den Beginn des
Chorgebets sowie das Verlassen des Chores markiert jeweils ein
Klopfzeichen des Vorstehers. Damit jede piinktlich zu den niacht-
lichen Vigilien erscheinen konnte, gab es noch lange, nachdem
der Wecker als Aufstehhilfe gebrauchlich wurde, in unserem
Kloster eine Nonne, die eigens an jeder Tur klopfte.

Auffallend ist, dass viele dieser Kommunikationsmittel zwar
im Laufe der Zeit verandert und modernisiert wurden, im Kern
aber gleich geblieben sind. Fiir die Verteilung von (zumeist wo-
chentlich wechselnden) Diensten und Aufgaben gab es frither an
stark frequentierter Stelle ein Holzbrett mit den entsprechenden
Informationen; heute ist dieses bei uns durch ein Whiteboard
mit Magneten und Markern ersetzt. Die beliebteste und geheim-
nisvollste Form der Kommunikation sind wohl die Briefchen und
Zettelchen, die man sich bis heute untereinander zusteckt, wenn
auch mittlerweile E-Mail und SMS einen Teil davon ersetzen.

Das Gebet: Basiskommunikation im Kloster

Ein Schwerpunkt der klosterlichen Kommunikation liegt zwei-
felsohne im Gebet und in Ritualen, die damit verkniipft sind.
Selbstverstandlich ist das Gebet in erster Linie eine Kommuni-
kation mit Gott, aber es dient auch der Verstindigung, Konstitu-
tion, Organisation und Information innerhalb eines Konventes.
Das kann ganz alltiglich sein, wie der Segen fiir einen Dienst oder
eine Reise, um den man die Abtissin stets vor dem zum Gebet
versammelten Konvent bittet, oder der Segen mit Weihwasser
nach der Komplet. Ebenso bei auflerordentlichen oder gréfReren
Veranderungen in einer klésterlichen Gemeinschaft, wie die Auf-
nahme einer Novizin, das Ablegen einer Profess oder die Wahl
einer neuen Abtissin, wird hauptsachlich durch Gebet kommu-

2 Diese Bitte besteht aus zwei Zeichen. Zundichst legt man beide Hinde mit
den Innenseiten flach aneinander (,Bitte), danach fiithrt man eine Hand
(meist die rechte) in gleicher Haltung vor die Stirnmitte (,Gebet"). Dieses
Zeichen ist in unserem Kloster tiblich, um sich z.B. des Gebets der Mit-
schwestern fiir gute und fruchtbringende Exerzitien zu versichern.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die grof3e Stille?

niziert. Zwar haben sich die Rituale und der Usus der Orden und
Klgster vor allem nach dem II. Vatikanischen Konzil hiufig (und
meist noch nicht endgiiltig) geandert. Aber auch heute noch ist
es zum Beispiel in vielen Kléstern ublich, dass der Novize oder
die Novizin den Ordensnamen erst am Ende der Schlussoration
im Einkleidungsritus erfihrt. Gerade beim Gebet sind zwei wich-
tige Aspekte der innerklésterlichen Kommunikation besonders
deutlich: erstens die schon genannte Einbettung in den Dienst
des Herrn, in die Suche nach Gott, die das gesamte klosterliche
Leben umfasst, und zweitens die enge Verbindung von Kommu-
nikation und Kommunion, d.h. die gemeinschaftsbasierte Aus-
richtung der klésterlichen Kommunikation.

Die Lebensgemeinschaft eines Konvents ist nicht nur ein
einfaches Zusammenleben aufgrund praktischer Vorteile. Es ist
eine Zielgemeinschaft, wo die gegenseitige Hilfe und Korrektur
ein schnelleres und sichereres Voranschreiten im geistlichen Le-
ben erméglichen sollen. Das gelingt nur in einer gewissen Ein-
heit, wenn ,alle an einem Strang ziehen®, wie

es heifdt. Samtliche Ordensviter haben dies Die Lebensgemeinschaft eines Kon-
erkannt und darauf gedrungen; fir uns Zis- vents hat das Ziel, durch gegenseitige
terzienser ist in diesem Punkt die Carta Ca- Hilfe ein sichereres Voranschreiten
ritatis des Stephen Harding hervorzuheben. im geistlichen Leben zu ermdglichen.

Sehr deutlich ist das aber schon in der Regel =~ s
Benedikts, und zwar bei der Behandlung derer im Kloster, die sich
eben gegen diese Einheit verfehlen. Benedikt schreibt: ,Hat ein
Bruder schwere Schuld auf sich geladen, werde er zugleich von
Tisch und Oratorium ausgeschlossen. Kein Bruder darf irgendwie
in Kontakt mit ihm treten, weder ihm Gesellschaft leisten noch
mit ihm reden (RB 25,1f.). Indem der Bruder durch schwere
Schuld die Einheit der Gemeinschaft verlisst, exkommuniziert
er sich selbst, verdeutlicht durch den Ausschluss von Tisch- und
Gebetsgemeinschaft. Weil aber die klgsterliche Kommunikation
so eng mit der geistlichen Einheit verkniipft ist, untersagt sie Be-
nedikt. Der Schuldige soll auf sich allein gestellt sein und daraus
die Motivation wiedererlangen, sich fiir die gemeinsame Sache
einzusetzen. Das verbleibende kommunikative Mittel ist das Ge-
bet: Der Ausgeschlossene bittet — im Schweigen — die Briider ums
Gebet (RB 44), die Briider beten fiir ihn zu Gott. Die Kommuni-
kation ist also reduziert und konzentriert auf das Wesentliche.
Nun darf man sich nach diesen Zeilen nicht einbilden, dass
solche Strafmafdinahmen heute noch aktuell wiren. Ich habe es
weder in meinem eigenen noch in einem anderen Kloster erlebt,
dass irgendein Mitglied des Konvents von Tisch oder Chorgebet

£ 341

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-2014-3-338 - am 13.01.2026, 08:44:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cora Kiifner

ausgeschlossen worden wire. Méglicherweise ladt heute tatsach-
lich keiner mehr eine ,schwere Schuld“ auf sich (ich unterlasse
bewusst den Versuch einer Definition derselben). Meine Vermu-
tung geht jedoch in eine andere Richtung, und sie ist paradox:
Es wird heute im Kloster gleichzeitig zu wenig und zu viel kom-
muniziert. Dadurch ist die Konzentration auf das Wesentliche,
namlich auf die Gottsuche, ebenfalls gefihrdet - und das hat
wiederum Auswirkungen auf die Kommunion, d.h. auf die Ein-
heit der Kommunitit.

Zu wenig Kommunikation
Wiirde man heute einen Ménch oder eine Nonne ausschliefien,
wire das ein Grund zur Empérung allerorten: unchristlich, un-
sozial, die Wiirde des Menschen missachtend! Man muss ihm
doch helfen, anstatt ihn zu isolieren! Es ist aber nicht nur das
mangelnde Verstindnis nachwachsender Generationen, es man-
gelt auch an der Weitergabe klosterlicher Traditionen und deren
Bedeutungen. Bei einer Umfrage unter zeitlichen Professen von
Zisterzienserkléstern wurde oft beméingelt, dass der Gehorsam
in den Klostern nicht immer als Dialog verstanden wird und als
autoritir empfundene Entscheidungen das

Ordensleute miissen sehr viel zwischen interne Klima belasten. Mir selbst ging es
den Zeilen lesen und artikulieren. oft so, dass mir bei irgendwelchen Anwei-
Bei jungen Menschen fehlt es da sungen, die ich nicht verstand, auf meine
mitunter an der notigen Musikalitiit. Fragen hin die typisch klgsterliche Antwort

342

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-2014-3-338 - am 13.01.2026, 08:44:58. [ —

beschieden ward: Das war schon immer so!
Punkt. Dass man gerne verstehen wiirde, wieso und warum et-
was so und nicht anders gemacht werden muss, das leuchtet si-
cher auch Mitbriidern und Mitschwestern ein. Warum aber die
Weitergabe dieses Wissens oft scheitert, hat sicher verschiedene
Ursachen.

Zum einen ist da der Generationenkonflikt. Es war frither
einfach nicht ablich, Dinge zu hinterfragen. Dialog oder gar
Diskussionen sind eine Art der Kommunikation, die aufgrund
von stark ausgeprigten Hierarchien und einem véllig anderen
Bildungsstandard schlicht und einfach inakzeptabel war. Ganz
besonders von Novizen und zeitlichen Professen, die noch in
der Ausbildung sind, erwartete man keine Fragen, sondern Ein-
ordnung und Gehorsam. Dass sich diese Anforderung mit dem
heutigen Selbstbewusstsein und Wissen kaum vertragt, braucht
nicht weiter erldutert zu werden. Aber es gibt auch eine andere
Seite. Wie ich schon erwihnte, miissen Ordensleute sehr viel zwi-
schen den Zeilen lesen und artikulieren, wofiir bei jungen Men-



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die grof3e Stille?

schen manchmal die nétige Musikalitit fehlt. Einfach abwarten,
geduldig sein, beobachten und sehen, wie sich etwas entwickelt
— diese Art des Lernens ist aus der Mode gekommen. Junge Men-
schen sind geprigt von dem, was sie vor dem Kloster erlebt ha-
ben. In Schule, Studium und Ausbildung lisst sich gegenwirtig
jedoch eher ein Lern-Stress ausmachen, der Lehrkrifte hiufig
vor das Problem stellt, die Inhalte des Lehrplans nicht in der
gegebenen Zeit unterrichten zu kénnen. Lernende sollen mog-
lichst schnell moglichst viele theoretische Fakten aufnehmen.
Sicher ist dies nur ein Aspekt und der darf nicht generalisiert
werden, er kann aber durchaus als Richtungsanzeiger dienen.
Vor diesem Hintergrund ist verstindlich, warum das Schwei-
gen eher Platz fiir Missverstiandnisse bietet, als dass es zum
In-sich-gehen fihrt.

Ein weiterer Aspekt ist der Rickgang des Wissens in den
Klsstern iiber den Sinn und Zweck von Traditionen und Briu-
chen. In unserem Kloster war besonders nach dem zweiten
Weltkrieg die Ausbildung des damaligen Nachwuchses eher Ne-
bensache. Man brauchte jede Arbeitskraft, um irgendwie die Ge-
meinschaft (iber Wasser zu halten, und so wurde auf den Feldern
geschuftet, statt in Buchern gelesen. In den

innerkirchlichen Umwilzungen der letzten Gerade das Schweigen wurde in
sechzig Jahre sind au3erdem in den Kléstern den Klostern héufig vorgeschoben,
viele Riten und Briauche weggefallen, an an- wenn tiber etwas einfach nicht
deren hat man festgehalten. So fehlt mitun- geredet werden sollte.

ter der Zusammenhang, ergibt das Gebliebe-
ne keinen Sinn mehr. Weiterhin hat sich generell die Disposition
zu vielen Themen gewandelt; man denkt heute allgemein tiber
bestimmte gesellschaftliche, moralische, politische, religise In-
halte anders und oft offener, was viele Regeln und Anweisungen
gegenstandslos macht. Gerade das Schweigen wurde hier hiufig
vorgeschoben, wenn einfach iiber etwas nicht geredet werden
sollte. Es versteht sich, dass solche Tabus natiirlich nicht mit Dis-
kretion zu verwechseln sind, die ihrerseits durchaus wiinschens-
wert sein kann.

Ein Fluss mit Staustufen

Die grofite und konfliktreichste Schwierigkeit in der innerklés-
terlichen Kommunikation ist meines Erachtens jedoch der In-
formationsfluss, der hiaufig durch verschiedenste Hindernisse
ins Stocken gerit. Von einem Mitbruder weif ich, dass er sich
die aktuellen Informationen seines Klosters regelmaflig und am
sichersten von der eigenen Homepage holt. Das ist eine Lésung,

£ 343

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-2014-3-338 - am 13.01.2026, 08:44:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cora Kiifner

aber keineswegs das Optimum. Es gibt eigentlich ausreichend
dafur vorgesehene Kanile wie schwarze Bretter oder Konvent-
gespriche, die es dem Bruder oder der Schwester erméglichen
sollten, ohne einen Ausflug in die Welt des Internets an die né-
tigen Informationen zu gelangen. Leider machen da hiufiger
als gedacht sehr menschliche Schwichen einen Strich durch die
Rechnung: Faulheit, Vergesslichkeit, Sorglosigkeit und nicht zu-
letzt persénliche Antipathien lassen dann gerade den, fiir den die
Information am wichtigsten wire, zuletzt davon erfahren. Wenn
er oder sie Gliick hat, ist es gerade noch rechtzeitig. Daran sind
natiirlich ldngst nicht immer nur die anderen schuld, sondern
auch man selbst. Mangelnde Selbstdisziplin und Kritikfihigkeit
(damit meine ich sowohl das Annehmen, als auch das entspre-

chend taktvolle Aussprechen von Kritik) spie-

Wer meint, immer alles wissen zu len dabei eine entscheidende Rolle, ebenso
miissen, und seine Erkenntnisse dann ibertriebene Neugier und Gesprichigkeit.
noch herumposaunt, der erfihrt iiber Wer meint, immer alles wissen zu miissen,
kurz oder lang immer weniger. und seine Erkenntnisse dann noch herumpo-

344

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-2014-3-338 - am 13.01.2026, 08:44:58. [ —

saunt, der erfihrt iiber kurz oder lang immer
weniger. Es gibt ein gefliigeltes Wort, wonach der Abt glicklich
gepriesen wird, der auch mal ein ,Nein® sagen kann, ohne eine
Katastrophe heraufzubeschwéren. Ahnlich gliicklich ist die Non-
ne, die einen Auftrag weiterleiten kann, ohne dass ein choleri-
scher Ausbruch tiber sie hereinprasselt. Schon Benedikt insis-
tierte darauf: ,Man unterlasse das Murren!“ (RB 40,9; siehe auch
RB 34,6; 55,7).

Zu viel Kommunikation
An diesem Punkt wird die Kommunikation nicht nur tber-
flissig, sondern auch kontraproduktiv, denn sie schadet der
Einheit im Kloster und dem Klima der Gottsuche. So ist sie im
wahrsten Sinne des Wortes unwesentlich, und steht im krassen
Kontrast zur Schweigsambkeit. Das Schweigen gehért zum kon-
templativen Kloster, und um es zu bewahren und zu férdern,
sind Zeiten und Orte zum Reden gewohnlich genau festgelegt.
Die Benediktsregel widmet ein ganzes Kapitel der Schweigsam-
keit (Kap. 6) und fiigt dartiber hinaus einige Anweisungen dazu
an. In der Arbeitszeit herrscht das ,kleine“, nach der Komplet
das ,grole Schweigen®, ebenso ist unter anderem im Kreuz-
gang, im Oratorium (das entspricht in etwa der Kirche) und im
Refektorium Stille.

Normalerweise. Die mangelnde Selbstdisziplin ist wohl
auch hier die Hauptursache fiir eine gewisse Inkonsequenz, die



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die grof3e Stille?

sich in den meisten Kléstern eingeschlichen hat. Zwar gibt es
Rekreationen, wo nicht nur gesprochen werden darf, sondern
sogar soll (meistens ist es da besonders leise), zwar gibt es so
genannte Sprechecken, wo man leise wichtige Dinge schnell be-
sprechen darf — aber bis man dort ist, erledigt man die Dinge
lieber gleich auf dem Weg dahin. Geduld ist nicht jedermanns
Sache. Leider werden, zumindest in unserem Kloster, auch die
berithmten Handzeichen zur Verstindigung kaum noch genutzt,
was nicht nur ein Traditionsverlust ist, sondern auch die Laut-
starke anhebt. In den gotischen Gewdlben eines Kreuzgangs
kann da selbst eine Unterhaltung im Fliisterton leicht einen
gewissen Klangteppich erzeugen, der einem betenden Konvent-
mitglied samtliche Andacht raubt.

Schliefflich weist auch das Themenspektrum iberflissige
Kommunikationsinhalte auf. Sicherlich kann nicht jedes Ge-
sprich tiefschiirfend und véllig vergeistigt sein, dennoch kénnte
man durchaus bewusster kommunizieren. Je mehr Oberflachli-
ches, Unwichtiges geredet wird, desto mehr

zerstreut es und lenkt ab vom Eigentlichen. Je mehr Oberflichliches,
Das betrifft nicht nur das Murren, Listern Unwichtiges geredet wird,
oder Stankern. Es ist erschreckend, wie wenig desto mehr zerstreut es und
sich teilweise tiber den Glauben, iiber Gott lenkt ab vom Eigentlichen.

und iiber das eigene Leben ausgetauscht wird.
Man redet miteinander, leider oft iibereinander, und dennoch
kommt es vor, dass jemand bei der Lektiire eines Totenbriefs
ausruft: ,Das habe ich ja gar nicht gewusst!“.

Gerade das wire schon ein Ansporn, den guten Willen
wieder zu motivieren und mit neuem Eifer ans Werk zu gehen.
Moénche und Nonnen sind Menschen; sie haben Fehler und
Schwichen wie jeder andere auch. Sie zeichnen sich allerdings
dadurch aus, dass sie irgendwann einmal die Entscheidung ge-
troffen haben, ihr gesamtes Leben bedingungslos in den Dienst
Gottes zu stellen. Jeder, der ins Kloster eingetreten ist, hat das
erste Wort der Regel Benedikts befolgt, er hat gehort: Hingehort
auf den Anruf Gottes. Das ist keine einmalige Sache. Man kann
immer wieder still werden und hinhéren und lauschen auf Gott
und auf die Mitbriider und -schwestern im Konvent. Dann ist
man in der Lage, das Wesentliche im Ohr zu behalten.

Literatur
Georg Holzherr (Hg.) (°2000): Die Benediktsregel. Eine Anleitung zu christli-
chem Leben. Ziirich.

£ 345

hitps://dol.org/10.5771/0010-3487-2014-3-338 - am 13.01.2026, 08:44:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

